BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit
Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 4. Vtrum Thelogia prout distincta a Fide sit habitus non solum
declaratiuus, sed etiam ad haesiuus, & versetur non solum circa
conclusiones, fed etiam circa articulos Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Liber L Queftio HI. i

dam Juntmeceffaria iflis=folum , quifuntdes
flinatilad cerraquadam munifteria. @mnibus;
duiingulis membris. corpotisiclt neceffarinvm ;
v voird innicems;& cum anima: Eoenim
iplo’y quod non fing vnita invicem, & cum
anima, (unt membra non viua; fed mortuas:s

’roportionalirer’omnibus , & Hfingulis fideli-
bus:eft necefarivim ;e (ar inuicem’ 5 & cum
Chritto voiti per fidem s (pem, & chagitatem ;
coenimiplo ; quod carentaliquo ex his , non
funtmembra vivacorparis Chrifti ;- quod eft
Ecclefia, fed (unt membramortua .- Vienim
docet Tridentinumed (efl: 6, cap. 6. Fides wift ad
eam [pes accedar s ¢richaritas 5 neque it perfedté
cunt Chrifio s neque corporis eius winnm membrum
efficzt - E conuersd non omnibus, & fingalis
membtis eft neceflaria potentia vifinasivel au-
ditiua; aliognin omnia membra déberentefde
oculusywvelauris ;& (icauferretur diferimen.
membrorum, & per confequens awferretur
Corpusorganicum ; quod fine:membrotum, &
organoram difcrimine confiftere non potelt .
Ideo dicitApoltolus cap. citato » Si totum cor-
pus ooulus s whi anditus ¥ i totans anditus , vhi odo-
ratus? quod fi effent omuia vanm membrum, whi cor-
pus t ‘Proportignaliter gratiz gratisdate itd de-
bentur corpori Chrifti; quod eftEcclefia’y vt
nondebeantur fingulis fidclibus, qui funt Ec-
clefizimembra; fed vaa debeatur vni, alteras
alteri « Sicur enim Ecclefia effet defectuofa, (i
inea non darentur emnes gratiz gratis date ad
exercenda omnia minifteria, ficetiam cffet de-
feQuofa; {i tales grati® gratis datz darentur
omies in omnibusfidelibus . Cumenim inco
cafu omncs effentapti ad exercenda omnia mi-
nifteria, omnes effent veluti vnum membrum
homogeneum , adeoque tolleretur diuerfitas ,
atque heterogeneitas membrorum .« Ideo di-
cit A poftolus applicans fimilitudinem corpo-
rismaturalis corpori myftico Ecclefix: Numquid
omnes Apofloli  numqguid omnes Doflores? quia ni=
mirsm {1cut effet incenueniens s,quod omnia
membra corpotis effent octlus, vel auris;; fic
cfier inconueniens, fi omnes cffent Apoftoli,
Propheta , vel Dodtores ; (¢d neceffariam eft 5
vediuer{z habilitatesad 'exercenda diuerfa mi-
nifteria diftribuantur varijs fidelibus 4 Spiritu
fanéto , qui diuidit fingulis prout vult.-Pofita
hac doctrina ; cum Theologia fit illa gratias
gratis datay, quam Apoftelus vocat fermonem
fapientiz’; & (cientiz; clt quidem neceflarias
in Eeclefia’; fed ita vt non fit neceffavia omni-
bus , & fingulis fidelibus s fed debeat dari ins
aliquibus’, qui fungantur munere Do&toris, &
fint magiltri caterorum . Dum' opponitur ;
ergo ifti funt peioris‘conditionis, quam fim=
plices;, quia cum (implicibus fufficiat fides, his
clt ctiam neceffaria Theologia = diftingyo con-
fequens; {unt peioris conditionis fimpliciter 3
nego conlequentiamy; funt peiorisconditionis
fecundom guid ; tranfeat. Qui plus ‘accepit;

ius'aeber, atqueadeoin hoc, quod plus de-
»¢it peiotis conditionis, quam is, qui mis
s accepits ded ex alia parte cft meliotis cons.

ditionis:in hoc ipfo; quod plusaccepit), atque
adeo fimpliciter non ¢ft peioris conditionis
cumidebitum proportionetur donis accepris
Cum igitur omnes fideles habeantabligatio-
nem proportionalem donis; que acceperant ;
licerdeturnter fideles aliqua inzqualitas mas
terialisy & carithmericay datur inter: iplos 2quas
litas formalis ; & geomerrica: Goutinter o
bracorporis naturalis, licet detur inmqoalitas
arithmetica, & marcrialis, dator 2qualitas geos
metrica, & forinalis;, iniguantam vouxgquod-
quemembrum deber excrcere illud: minitte-
rigm; ad quod deftinatuny fuitd natura,

1ov A d 3. concedormaiorein s & ne¢go mis
noremy. Nam often(um eftin probatione cons
clufionis Theologiam infufam ab initio fuile
Apoftolis »ac femper perfeuerafle in Eccletia.

QVAESTIO IV.

Viertam Theologia prout diffincfad fide ; fit ha=
bitus non folun: delaratinuss (¢d etiam

ﬂ.’!%':t‘;’f}nr.i, ¢F werfetar hon [oliz

circa conclifiones 5 [ed etiam

circa Articulos fidei

1 Idetur ; qnod Theologia prout-diftin-

guitara fide nd fithabirus adhefiuus,
fed puré declaratinus,itd vt pet habitum Theo-
logicum fidei fupcradditum folim diltinéte
apptechendamus -acdeclacemus ea, quibus af-
fentimue -per - habituim- fideis primo-quiavel
Theologia fumitur pro habitu, que nuds fcis
tur, quid coatineatur in. Sacra Scripiura, &
traditionibus ; hocelt in Verbo Dei fcripto, &
non fcripto 5 vel pro habitu heceadem decla-
randi; ac defendendis vel pro habitu ipfis fir-
miter- affentiendis vel pro habitu deasucendi
conclufiones ex ijs, quz continenturin yere
bo De¢i; fed quocuaque ex his modis fumarur,
vel non eft habitus adhafious , velfi eft adhz-
finus poondiftinguitur 4 fides eérgo Theologia
proutdiftinguitur 4 fide nonelt habitus adhz-
finus; fed puré declaratiuus. Probatur mi<
nor: fienim Theologia fumitar primo; & (e-
cundo modo pro habitu , quo cogaofcuntur,
& declarantur ca, qu& contingaiur in verbo
Dvei; Theologia poteft 2qué inueniri in fideli
inclinato ad affentiendum 5 & in infideli incli-
nato ad difentiendum , ideogae ralis habitus
remanerct in Theologo rotaliter apoftatantes
i fide, & tranfeunte ad atheifmum s fed habi-
tus, qui- potelt coniungi rtdm cum habitu af-
fentiendi, quam cum habita diffentiendi, non
cft adhzfiuos , cum ex (¢ non inclinet ad affen-
fum;-ergo Theologia fumpra primo; & fecune
domodo non eft habitus adhzfivus . Si Theo-
logia {fumatur tertio modo pro habita {uperad.
dente inclinationem ad afientiendum ijs , quz
continentar.in verbo Dei; cum hec inchna-
tio fit propria; fijei, fuperaddit folam fidem ;
ergoinquantum eft habitus adhefinus nons
diftinguitur d fide . S fumatur quarto modo,,

Bt vel




1%

vel eft habitusaflentiendi conclufionibus; gua
cognofcuntur vi neccflario illatz ex articulis
fidei ; vel -pro habitu affenticndi conclufioni-
bus , que cognofcuntur vt probabiliter illatz
ex articulis fidei; (i primum . habitus fidei in=
clinat ad affentiendum omaibus , qu cogoo-
fcuntur vt neceflarid connexa cum articulis
fidei , vtpote quz negari non poffunt fine hz-
refi ; ergo habius affentiendi talibus conclu-
fionibos nen dittinguitur a fide. Si fumittic
pro habitu aflentiendi iis, quz foliim probabi=
liter inferuntur ex articulis fidei, hic habitus
eft meré opinatinus, fallibilis , & ingertus ;
{ed habitus meré opinatiuus , & incertus nec
et Theologias de qua loquimur, nec cft ne-
ceffarins in Ecclefia; ergo Theologia , dequa
difputamus , & qua et necefaria in Ecc}cza =
non eft habitus adhzfiuus, fed puré declaras
tinus,

2. Secundo fi Theologia effet habitus ad-
hzfivus diftinéus 4 fide , effer vous ¢x iis{ep-
tem habitibus ; quos enumerat Ariftotcles 6.
Ethic, cap. 3. qui funt fapientia, intelleQus,
{cientia , prudentia, ars , opinio, & {ufpicio ;
fed non eft vilus ex his feptem ; ergo&c. Pro-
batur minot : non enim Theologia eft intel=
lectus, quia intellectus affentitur principiis per
fe notis ; Theologia vero aflentitur principiis
non per fc notis , fed creditis; non eft [cientia,
quia fcientia eft cognitio certa , & cuidensde
conclufionibus ; Theologia verd, cum nons
habeat cuidentiam de principiis , ncc habet de
conclufionibus , que inferantur ex principiis .
Ex quo fequitur, quod neque fit [Epicmih -
cum fapicntia ex do@rina Ariftotelis loco <i-
tato fit intelle@us fimul , & fcientia. Non eft
prudentia , neque ars, cim prudentia verfetur
foltim circa agibilia, ars circa factibilia ; Theo-
logia verd verfarur circd Deum, qui neque cft
faQibilis , neque agibilis . Demim neque eft
opinio, neque fulpicio,que funt fallibiles ,
cum Theologia fit habitus infallibilis.

7. Tertio ille habitus, qui non inducit
aliam certitudinem 4 fide,.non elt habitus ad-
hzfinus diftin@us 4 fide; fed Theologia nons
inducit aliam certitudinem 4 fide , vt patcrex
¢0, quia Theologi per Theologiz (tudium
non acquirant wmajorem certitudinem de at-
ticalis fidei, quam haberentante : crgo &c.

4. Quarto omnis habitus adhztiuns pro«
cedit ex aliquibus primis principijs; fed noms
poteft explicari, ex quibus principijs Theolo-
gia proccdat, num foliim cx naturalibus, num
foliim ex reuelatis » an ex verifque; ergo &c.
Probatur minor: fi enim dicatut, quod pro-
cedit folim ex principijs naturalibus, confun-
ditar cum fcientijs natuealibus ; fi dicatur,
quod folum ex reuclatis, fequitur , quod om-
nes argumentationes ex principijs purg natu-
ralibus , vel partim ex naturalibus, partim ex
reuclatis, non fint Theologicz, adecoque quod
pené omnes argumentationes, qua inuenidrur
apud Theologos , non fint propri¢ Theologi-
¢z , chin pené omnes afflamant aliquod princis

De habitu Theologico

pitm naturale, Si ex vtrifque ;.ergo Theao:
logia fupponit non folum fidem, - fed ctiam
omnes [cientias naturales ; quod videtur in-
conueniens: R urfus non poteft explicari viram
procedat folum  ex priacipijs certis ; an gtiam
cx probabilibus.

5. ' Refpoadco , quod quia cxdicis Theo=
logia eft habitusditinétus 4 fide , examinan-
dum eft, qualis habitus fit, verum adhzfinus,
an puré declarativus; verom verfeturfolin
circd conclufiones, an etiam circd arienios fi-
dei; vtrum procedat folum ex principijs reues
Jatis; an efiam ex naturalibus.

6.~ ‘Dicenduma primo : habitus Theologi-
cus verfatur non folum circa conclufiones,
qua inferuntur € articulis fidei  tanquam €x
principijs, fed etiamcirca principia , hoc cft
circa articulos fidei , eolque examinat , expli-
cat, probat , ac defendit , atqueimpugnat et«
pores contrarios.

7.Vt probetur conclafio , explicanda eft
differentia inter fcientias inferiores; ac fcien-
tiam fupremam . Ex dodrina Ariftotelis 4
Meta. cap.3. & alibi inferiores fcienti¢ non die
fputant de propriis principijs, nequc illaexas
minant , aut defendunt, negue impugnant
errores contra principia,fed {upponentes prins
cipia, difputant de concluficpibus, & impu-
gnant Crrores corum , qul admittentes:princi-
pia » decipiontus circa conclufiones: exempli
gratia Mathematica fupponit ; guod datur €ir-
culus ; qued a pundtoad pundtum potelt duci
linea, & his{uppofitis , demonftrat ¢onclu-
fiones ; {i quis verd neget principia Mathcma.
tica , non fpectat ad Mathematicum contra
illum difputare , probando, aut defeadendo
principia, velrationes oppofitas folucre « Si»
militer Phyfica fupponitdari corpora fenfibi
liter mobilia,ac variis modis murabilia; i quis
veré neget motum ; atque aflerat com Parmes
nide dari vnicum cas; idque immobile, & im-
mutabile , non fpectar-ad Phylicam contras
iftum difputare, vt Ariftoteies docet libro 1.
Phyficornm . Verum prater {cientias inferio=
res dari debet aliqua fcientia {uprema , quz
non folum difputet de conclufionibus  fed
etiam examinct principia, atque ipfa defendar ,
ac probet, in quantum probari poflunt, & im-
pugnet crrores principijs contrarios , & hze
fuprema fcientia eft Metaphyfica ; idcoque
Ariftoteles 4. Metaph, cap. 4. 5. 6. 7.8 8. ¢x
profefio defendit , ac probat principia om-
ninm f{cientiarum » ac redarguit errores con-
trarios. Hoc fuppofito, probatur conclufio :
fuprema inter facultares naturales non {olam
verfatur circa conclufiones , fed etiam gircas
principia ; ergo fuprema inter faculates fuper-
naturales non folum debet verfari ¢irca con-
clufiones , fed etiam cicca principia, ac proin-
dé non folum debet fapponere articulos fidels
fed ctiam ilios cxplicare , probare, ac defende
re, & redargucie errores contrarioss fed fu-
premainter facultates {upernaturales et Theo-
logiasergo &e.
& Ex

e i




=

Liber I Quaftio IV. 13

8. Exdicis infertur , quam ampla facultas
fit Theologia , qua fint eius partes , & munce
ra, & quim pauci fint, ac fucrint perfedi
Theologi. Primum , in quo Theologus con-
uenit cum profefloribus omnium facoltatum,
eft , vt fciat, & intelhgat omnija prioeipias
Theologica. Vnufquifque enim debet fcires,
dcintelligere principia facnltatis, quam pro-
fitetur s cxempli gratia Mathematicus debet
fcire principia mathematica , Phyficus phyfi-
ca; ergo et Theologus debet feire pringipias
Theologica ; fed principia Theologica funt
veritates reuelat® , qua coatinentur in (acra
Scriptura, et traditionibus ; crgd Theologus
debet fcire , ot intclligere vninerfam facram
Sctipturam , et traditiones ; et quia facras
Scriptura debet intelligi ineo feafu , in quo
intelle¢ta fuit ab Ecclefia Catholica , cuius do-
&rina continetur in Pecretis Conciliorum ,
Conftitntionibus Pontificum;et vnanimicon-
fen(u SanGorum Patrum;ideo Theologus de-
bet ctiam in his efle verfatus,

9. Secundum, in quo Theologia differt
i facultatibus inferiotribus, et proportionali=
ter conuenitcum fola Metaphyfica ; et , quod
poffir contra negantes probace (ua principias ,
hoc eft articulos fidei . In hac vero probatio-
nc arriculorum fidei debet wti Theologus non
folum pringipiis reuclatis, fed etiam paturali-
bus, non foliim euidentibus, fed etiam pro.
babilibus, prefertim cumdifputat contra fe-
&tas, quz non conueniunt pobifcum in vllis
principijs renelatis » Ita contra Athcos affe-
rendz funt rationes naturales ad demonftrans
dum dari Deam , ethabere prouidentiam res
rum humanarum . Contra Gentiles afferende
funt rationes naturales ad demonfirandum
Deum effe vaum, atque implicare multitu-
dinem Deorum . At contra ludzos conue-
nientes nobifcum in veteri teftamento, oftens
dendum eft Chritum effe Deum , etiam ve-
nifle ex teflimonijs veteris geftamenti ; ficut
hanc camdem veritatem contra antiquos gen-
tiles ex teltimonijs Sybillarum , qug fuerunt
Prophetiffe gentilifi, probariit antiqui Parres.
Contra Mahometanos, qui ¢onucniunt no-
bifcum in admitiedis mulris veritatibus reue-
latis , tum veteris, tum noui teftameoti, vien.
dum eft ijs tanquam principijs ad oftendendas
veritates , in quibus difconucniunt ; addenda
ctiam rationcs naturales ; idemque proportio-
maliter faciendum eft contra Hzreticos. Quod
vero Theologia ad confirmandos articulos fi-
deivtidebeat, et principijs reuclatis, ct ratios
nibus naturalibus’ etiam meré probabilibus ,
probatur ex ¢o , quia non folum Theologi
Scholaftici, ac Sandti Patres , fed etiam Chr-
ftus , ac Seriptores Canenici per Theologiam
infufam , dirigente Spiritu Sanéto , hisargu-
mentandi modis aliquando fant v(i: c.g» Chri-
ftus Marth, 22, 28. conira Saduczos probat re-
furreétionem mortnorua ex libris Moyf(s,
quos folos ipfi admintebant. $an&us veré Pan-
lus prima ad Cerinthios 1 5. ad camdem veri-

tatem probandam affert plures rationes natu-
rales , etiam meté probabiles , ac praferiim
probat, qued corpora mortua, et iam cot-
rupta iterum vinificabuntur , ex eo, quia fe-
mina mortia , ¢t iam corrupta iterum viuifi-
cantur in nouwam plantam . Sed dicet aliguis:
quomode refurgunt sporzui } Quali autem corpore
wenient ¢ Infipiens tu , quod [eminas non Tiuificas
gur, nifi privs moriatuy-

19. Tertium , in quo pariter Theologia.,
proportionatur Metaphylice elt, vr pofsit re-
fellere etrores contrarios fidei. Facultasenim
fuprema, que dicitur fapicntja , non folum
deber pofle probare veritarem , fed debet pofe
ferefellere falfitatem , atgue errorgs contra-
rios verirati ; ergo ficut Metaphyfica s qua elt
fuprema inter facultates naturales, refellit er-
rores contrarios rationi naturali , ita Theolo-
gia, quz cft {uprema inter facultates fuperna-
turales, refellit errores contrarios fidei » adeoe
que Theologus deber poffe refellere omnes er-
rores Atheorum , Genniium , Mahometano-
rum , etomnium Sedtarum noftrz fidei con-
trariaru @,

11, © Quartum , in quo Theologia propot-
tionaliter conuenit cum Mectaphyfica, elt , vt
pofsit foluere argumenta, quibus impuganan=
tur non folum conclufiones , fed etiam prin=
cipia reuclata, Facultas enim fuprema debet
etiam foluere grgumenta contra pringipia ; er-
g0 ficut Methaphyficadebet foluere rationesy
guibus impugnantur principia naturalia; fic
Theologia debet foluere rationes » quibus im-
pugnantur principia reuelata . Hac autem fo-
jutio eft negcflaria ad hoc, vrrum fecientizs ,
tum fides reddatur impertucbabilis. Vt enim
aduertit Ariftoteles 4. met. tex. 19, accidir ali-
guando , vt intelleus aliquorum , poftquam
aflfecutus eft euidentiam priacipiorum, et con-
clufionum, 3 quibufdam rationibus ia con=
trarium, quas nefcit foluere , ita perturbetur,
vt obfcurata euidentia ; incipiat dubitare, et
aliquando redigatur ad guamdam perplexitas
tem , ct fluGtuarionem fimilem infanix, qua«
lis fuit in quibufdam antiquis Philofophis,qui
vel negarunt principia enidentiflima, vel des
corum verjtate dubirarunt : ergd ficut necefe
feelt, vt ad firmandam cerritudinem princi-
piorum naturalium enidentinm metaphyfi-
ca foluat rationes in coatrarium , 3. fortiori
eft neceflarium , vt ad firmandam - certitudi-
ncm principioram reuclatortm incuidentinm
Theolegia (oluat rationes contrarias.

12 Quiatum, in quo Theologia conuenit
non folim cum Metaphyfica, fed ctiam cum
{cientijs inferioribus , eit, vt fuppofitis princi-
pijs reuclaris,procedat ad inferendas eonclufio-
nes. Quig vero conclufiones non poffunt in-
ferri niti per fyllogifmum ; fyllogifivus verd
conftare debet cx duabus] pramiflis ; {equitur ;
vt tria fint genera conclufionum . In primo
continentur conclufiones , qua inferantur cx
vtraque pramiffa naturali. In fecundo g in-
ferunrur ex veraque pramifla reuclata. o ters

tio




14 De habitu Theologico :

tio'quainfetunturex altera reuclata; alterass
naturalis Conclufiones primi generis non funt
propri¢ theologice®, fed fpectant adjticqtias
naturales .. Conclufiones fecundi 5 ac textj ge=
netis funtproprié theologice . Quia rurfus -
cut natirales faculiatesinferunt ex (principijs
quafdam’ conclufiones emnino certas , qual-
dam mierdp robabiles,fic eriamife haber Theos
logia: ide6 fic ut aliz faculrates _fuuncrirum ali=
quam pareem”fiingcertas fecundum alian me-
ré ‘probabiles, fic etiam Theologia . Inemoi-
bus explicatis Theologiz: partibus ‘indefelio
fludio verfati funt SandtitPaires; & Scholaftis
ci'» Nam & vt principia reuclata explicarent,
feripferunt egregia Ccm.m-:.‘lltili'i-.lﬂfn Sacrams
Scripturam ;& fideéi dogmara confirmarunt ra-
tionibus etiain naturalibuss & impugnarunt
omnes feQas Infideliuny;: & “folocrunt argu-
menta contra fidemes -&:ex principijs reuclatis
plurimas conclufionesacuufiunéintulerunts
Veram in-his emnibus: Theologiz: pactibus
gccidet, v orirentur multe controuerfiz theos
logice . Bumienim varia Egcripmrarurn locas
alyj explicarunt in vno fenfu , alij infenfu di-
ucrfo; orfe funt controueriizcircalegitimom
fenfum- ‘plurium locorunr: Sacre Scripturxs
Dum ad probandd dogmata';: & refellendos
erroress, alij attulerunt vham rationem 5 ique
ratio minus fuit ab alijs probata,orta funt con-
trouerfia circa vim, & efficaciam talivm ratio-
num. Dum ad {oluenda argumenta contra fi-
dem,yaliqui attulerunt refponfiopes sique alijs
vifz fuarinfufficientes, orte {unt-controuerfi¢
circa (ufficicntiam talivm folutionum, & circa
veritatem' propofitionum perales folutiones
conceflarum , vel negatarum ., Ac demums
orte funt etiam controuetfiz circa veritatem
conclufionum , prafertim probabiliter illatarii
ex principijs fideiv Eftigitur fexta, & poftre=
ma pars Theologie, in quaqueltionestheolo-
gicz cxaminantur; & ciiam in hac Theologi
parte verfati funt antiqui Patres ; ac prefertim
Auguftinus, qui non folim ex occafione alios
rom operumexaminat multas quaftiones con=
trouerfas, fed etid (cripfitmulros libros; ques
inferipfit qusftiond in Pentathcucum;in Euan-
geliftas,otogintatrit queftionii&ke. Veri ficut
cx corruptione verg philofophix,ac verg fapié-
tig orta cft fophiftica, qug eft fapientiajapparés,
& falfa,fic ex;corruptione verz Theologiz,qug
eft fupernaturalis fapicntia, orta eft Theologia
fophiftica , quz ¢t fapicntia apparens , & falfa.
Dum enimaliqui, contemptis czteris prima-
rijs Theolegiz partibus ; incubuerunt yoice in
poftremam, ac veluti accidentariam partemw,
Theologiz, inquaexaminaatur controuerfiz
Theologorum,in eaque verfati funt fludio po-
tiusaltercandi, quam inueniendi veritatem. ,
introduxerunt Theologiam quamdam alterca-
toriam. Et quia quidifpurat non ex fine inue-
niendi veritatem s fed ex fine altercandi, & ac-
quirendi inanem quamdam viGtoriz laudens ,
magis eft follicitus de veritate obfcurandas ,
quam clacidandasided per Theologiam fophi-

fticam ira obfeurataet vera Theologis, vt iam
notl minor- fitlabor Theologorum. in {oluen-
dis argumenris fophiftarumyquam infidelinm.
Sicur verd falfarores ' ménetarum - perniciofi
funt Reipublice; noa foliim quia introducunt
nionetas falfas, fed etiam quiareddunt fufpes
&as moncasveras, fic 'goi ‘Philofophiams ac
Theologiam “adulteraranr, perniciofi- fuerunt

deipublice; .non: foliim ‘guia introduxerunt
fapientiam falfam § fedetiam quia (ufpedtam s
reddiderunt fapientiam*véram .

13«2 Seddam examinandumeeft , virum ha-
birus Theologicws verfetur circa principia, &
conclufioncs;mere declarando, &-explicando;
vidocet Aareolus qui . in Prologum fenren-
tarum , an cuamadharendo’, & affentivndo
peraffenfum: theologicum diftin&um ab at-
fenfufidei; adeogue an fithabitus adhafiuus,
vel pure declaratiuus.

14. Dicendum fecundo cuin fent&tia com-
muni contra Aurcolum : Theologiax-¢rfatur
circa principia revelata, & conclufionesy noa
folum declarando ; fed etiam aflenticndo per
affenfum theologicum difin@tum 4 fide,adco-
que non ¢l habitus puré declaratiuus , fed
ctiam adhafiuus .

15. - Probatur conclufios & explicatardi-
ferimen inter affenfum fidei, & affenfum theo-
Jogicum . Dupliciter poffuinus affentiri alicui
verirati reuelata, ‘e, gr. Trinitati perfonarumes
cum vritate eflentiz: primo per affenfum non
difcurfivum formaliter, itd vt propofito nobis
fuflicienter myflerio Trinitatis , coghofcentes
nos obligart ad illud firmiffimeé ‘credendom.,
propter auctoritatem: Dei'; voluntarié captiue-
mus intellectum in obfequium fideiy & firmil-
fime credamus Deam efie Trinum affenfu non
inferente * fyllogiftice *Deum efle Trinumos
cX - principi)s; nec commen{urato principijs ,
fed pure propter auQoritatem Dei reuclantis
& affenfu commenfurato tali aulorirati:' &
hic affenfus fpe&ac ad habitum fidei dinina .
Secundo poflumus eidem veritati affentiri afs
fenfu difcurfivo inferente fyllogifticé Deum_
effe Trinumfex principijs, & fundamentis fidei
Chrittiane, & affenfu comnienfurato talibus
principijs co palto , quo Theologi curant fyl-
logiftice contrainfideles probare; hanc verira-
tem : & hic afenfus difcutfinus ; & refolutinus
non (pectat ad habitum fidei, fed ad babitumes
theologicum : quandoquidem proprijfimom
Theologi munas. elt fyllogifticé refolucre ve~
ritates fidei vique ad prima fundamenta, quis
bus probatur Deum efle auétorem fidei Chri-
ftiane : ergo poteft inrelle@tus eifdem veritati=
bus reuclatis affentiri ‘feorfim per aflenfam fi=
dei non difcurfisum formaliter , & per affens
fum theologicum formaliter difcurfiuum,, &
illatinum talium veritatum ex fundamentis fi-
dei Chriftiane,'adeoque Theologia eft habitus
adhzfiuvus articalis fidei per affenfum ditin=
dumd fide. ’

16. . Quod i ipfisarticalis fidei poffumus
affentici per affenium Theologicum diﬂin{&ﬁ

ab

i

3 TPy ,‘.;,-_-_-.é Sete 28 i A




LiberI. Quaftio IV. 15

abaflen(u fidei, & fortiori poflfumus per affen-
fum Theologicum affe n:m ronfluhombus,
qua inferuntur cuidenterex articulis idei. De-
bet autem miuu-rj,quad fi-adtus fcicntiz poteft
coniungi cum adts fidei circa idem obiedtum.
materiale,etiamedas T ‘ma;o-‘lcmpmgﬂ con-
jungi cum actu ='\ ici circaidem obie¢tum ma-
tc fiadlus fricatiz non pot»ﬂ' copiungi
cum actu fidei circa idem obieGum maumh,
necc actus thealogicus potci coniungisfed cum
tali obieo materiali non affentimur per a&@
fidei, poflumus aflentiri per actum Theologi-
cum formaliter difcurfioum ,

17. Confirmatur: pam eriamfi admitta-
mus , quod Deus reuelans articulos fidei, re-
uclauerit implicité omues conclufiones ex ip-
{is cuidenter inferibiles, adhuc vr intelle@tus
poffit tales conclufionescredere per fidem, de-
bet aduertere hocipium, quod Deus implicite
cas reuclauerit; {ed fzpeé hoc non aducm: er-
go [gpe non potett illas per idem crederc; r"o
tunc affentitur illis per difcurfum thco-om-
cum diftinGtum 4 fide .

13. Adprimam'in quo quritur, virum
theologia fit habitus, quo nudé feitur, quid
contineatur in facra Do@rina,& traditionibus,
vel habitus hec eadem declarandi, ac defea-
dendi, vel habitus ijfdem aflentiendi, acinfe-
rendi conclufiones; refpondeo, quod Theolos
gia completé (umpta eft habitus preftandi hge
omnia, vt diGun elt in. probatione primx
conclufionis.ln Theologo igitur totaliter apo-
ftatante 4 fide , ac diffentuente doflrinz reucla-
te, remaneret quidem Theologia fecundumes
‘partes minus principales ; at non remancret fe=
cundum partes principales,fecundum quas in-
clinat ad affentiendum principijs ; & conclu-
fionibusafienfu difcurfivo, vt LXPIIC‘](UI‘H elt.
Proportionaliter fi Metaphyficus deceptus pa-
:llo")lmls, qu;bus mwu«rn.u\tm principias
naturalia,recederet ab affenfu principiorum na-
turalinm , vel de illis dubitaret, pofiet quidem
retinere partes minus principales habitus me-
taphyfici s fed non retineret metaphyficam fe-
cundum partes pracipuas, per quas affentitur
principijs; & conclufionibus. Idem dic de Ma-
thematica, & cateris {cientijs , que non rema-
nerent completa in €0, qui incideret in erro-
rem ; vel dementiam Ac:..dcmifo:um » & Pyr-
ronicorum , qujde omnibusdubitabant. Fal,
fum cﬂ'wnuumou Theologia completc {fom-
pta peflit coniungi tam cum habitu affenticn-
di, quam cum habiwn dilfentiendi veriratibug
reuclatis ; ficur falfum eft, quod Meraphyfica,
& Mathematica compleré fumpta poflit con-
jungi tam cum habitn affientiendi , quam cum
habitu diffentiendi veritatibas naturalibus ;
€rgo ficut fimili argumento non probatur Me-
taphy dcam ;& \kuuu patican efle habitus
puw declaratiuos , fic non probatur Theolo-
giam effe habitum puré decl aratiuum . Pofito,
q "(‘ l 1‘((}!{‘”4 A ‘IIL”[){.E ad .’iflk ntichdum ar-

ulis fide ',& L“flxluhulu s , efl habitus ad-
Habitus cnim inclis

L

e
nL uU,u\ Mnl'ALIL‘ us a fide.

nans ad affenticndum articulis, & conelufioni-
busafienfu ditin@o abaflen(u fideh,eft habitus
adhzfiuus ditinctus abhabitu fidei «

19, Dum opponitur ; fides inclinat ad .al-
fentiendum articulis s & conclufionibus, gux
cognolcuntur vt necellario connex® cuin ar
ticulis fidei ; ergo habitus affenticndi articulis,
& conclufionibus non diftinguitur 4 fide: di-
ftinguo antecedens ; fides | ml nat ad.aflenticn-
dum articulis » & conclufionibus affeniu, non
difcurfiuo; fed fumente tam artichlos, tum
conglufiones puré vt diGtosa Deco.s coucedo
antecedens ; affen(u difcurfivo,’ & itlatiuo cx
pnnupm »ncgo antecedens ; & diftis Aguo.con-
fequens ; ergo habitus affentiendi acticulis ' &
conclufionibus affenfu difcurfiue non diftin-
guitur 4 fide, nego confequentiam; habitus
affentiendi affcafu non-difcurfiue , conceda
confequentiam . Poflumus veritatl reuclate
affentiri puré vt didte 3 Deo,, & hiceftaile
fus; ad quem inclinac habjeus fidei s - At pofiu
mus i fiun veritati alfenciri etiam noa puie ve
di®tza Deo, fed viconclufioniillatzexali-
quibus principiis » & hic et affentus thco-
logicus diftinGus 4-fide ; vt cxplicatpm ci
DU, 1 4.

20. . Sivera queratur, que (int principiacs,
ex .quibus inferimus Theologice artculos fi-
dci, & verumitalia principia fint naturalia, vel
fupernaturalia » Relpondeo , quod principia,
ex quibus l'h..olovlu, inferiinus articulos fi-
dei, funt fur rdamenta fupernaturalia ,-quibus
probatur Denm reuclafle doétrind fidei Chri-
ftianz , & omnes cius articulos , miracula ni-
musiip, Martyres &c, Dum ergo quis aficntis
tur huic veritati, guod Deus fic audor Reli-
gionis Chriftianz.¢x hoc. {vilogifino : Impoffi-
bile eftsvt illa veligio, 1w cuius t"’fzzm nium faitz funt
innumera miracula , non habeat antforem Deum
in teftimoninm mgnr“» Chriftiana falla funt ini
mera miracula , vt babetnr cx innumeris téfibus fi-
de digniffimis 5, exgo impoffibile eft , vt Religio Chyi-
flrana non habeat aulioré Deit;facit d feurfum, & af-
fenfum Theologict:& {icut potelt afsétici alijs,
& aliys fyllogilmis aflumentibusvt principia
alias,& alias pxmm-n 18,164 poteft afs€uiri dinerfis
affenfibus Theologicis nitentibus diucr{is obic-
¢tis 5 & motiuis formaiibus . Et quia fan-
damenta, quibus probatur fides Chriftianas
funt Iupcr[maul.tl a, cum (int figna exhibita &
DLolupcmafumhrL. opcrante, €. gr. aniracula;
Mareyria patientia fupernaturali tolerata , mos
dus, quo propagata cft fides Chriftiana &
ided principia, iaquibus fundantuc aﬁenfus
Theologici, funt fupernatutalia. Porrdaflea-
fus Theologicus aliquando prazcedit fidem; &
ad illam difpomit,alic Juando (ubtequitur fidem
Q4mi0 infideles prefertim doéi conuertun-

tur ad fidem, precedere folet affenfus Theolo-

gicus , ac difponcre adaffenfum fidei. Propos

nr!s enimy & Theologo pradicante argumentis’s

quibus pmbatul fides Chriftiana , penetrantcs

corum efficaciam, concludere (olent per aflens

{um Theologicum fidem Chriltianam habere
aucto-




16 De Habitu

duflorem Deum , adeoque efie veram ;& im-
perant {ibi- affenfum fidei non difcorfuam,; &
per talem;affenfum fiunt fideles . 1n fidelibus
verd prafertim dodlis affenfus Theelpgicus
fubfequitur affenfum fidei . Szpéenimsdum
fupponenics do@rinam fidei habere auftorem
Deuny; conantur illam refoluere in o2 privei-
pia, faciunt varios {yllogifmos,& per affenfum
Premiffarum procedunt ad affenfum Theolo-
gicum articnlorom . Addo, quod ‘affenfus
Theologicus pracedere folet etiam fidem pu-
blicam Eecletiz circd articulos, qui de:nouo
definiuntur. Sxpé enim tales articuli ante-
quam definiantur 4 Concilio vniuerfali; nons
funt proxime de fide, per definitionem verd
vitimo conflituantur articuli fidei 5 fed defini-
tionem precedere folet affenfus Theologicus;
ergo aflfenfus Theologicus pracedere folet fi-
dem publicam Ecclefiz - circa articulos definis
tos . Probatur minor ;: nam Pares Concilij
ideo procedunt ad definitionem talium articu-
lorum, quia antecedenter per diligens examen
inucnerunt illos articnles effe veros, vtpoté
legitimeé illatos ex alijs artieulis antiquis; fed
talis aflenf{us, quo putant articulos definiendos
effe veros , ac legitime illatos cx alijs articulis ,
eft Theologicus; ergo affenfis Theologicus
pracedere folet fidem ctiam publicam Eccles
{iz circd articulos de nouo definicndos .

21, Dum demum quaritur, vtrum Theo-
logia, de qua loquimur, comprehendat etiam
habitum opinatiuum, que probabiliter affenti-
mur conclafionibus probabiliter #llatis exartjs
culis fidei, & vtrum hac pars opinatiua Theo-
logiz fit neceffaria in Ecclefia: Relpondeo,
quod ficut Phyfica, Metaphyfica; & Mathe-
matica principaliter confifunt in habitu cere
to,ac demonflratiuo, includunt vero tanquam
partem minuos principalem , & 'acceforiam_s
habitum opinatinum circd multa, de quibus
non habemus demonftrationem : fic Theolo-
gia principaliter confiltit in habitu inferendi
conclufiones certas, includit vero minus prin-
cipaliter , & acceflorié habitum inferendi con~
clufiones probabiles ; ideoque quoad hoc pro-
portienaliter philofophandum cft de Theolo-
gla, ac de facultatibus nararalibus. Rurfis
cx cadem ratione , ex qua funt neceflariz par-
t¢s probabiles Phyficz , ac Metaphyficz, funt
etiam neccffariz partes probabiles Theologiz..
Duplex autem eft ratio huins neceffitatis . Pri-
ma cft, quia cum circa multas quzaftiones , &
dubitationes Fhilofophicas, & Theologicas
non poflimus afferre folutionem certam 5 TIC=
cefle eft, vt afferamus faltem folutionem pro-
babilem . Secunda cft , quia regulariter non.
poflumus peruenirc ad certitudinem , demon-
ftrando conclufionem, sifi per inquifitionem,
in qua prius folent occurrere multa medias
probabilia , per que tandem paulatim progre-
dimur ad medium demonftratinum , & cer-
tum; ergo necefle eft , ve habitui , per quem.,
querimus medium demon(trativum , {it ctiam
anncxus habitus’, per quen guaramus, & pofs

Tf'ief}iog_ico

fimus inucnire multa media probabilia; ctge
in qualiber mareria habitus opinandi debetefle
annexus habituicerro. Qui'enim non benes
fufpicatur , & opinatur, non cft aptus ad inoce
niendam certitudinem .

22. Adfecundum : Ariftoteles s.Eth.c
enumecrat folumhabitus adhazfinos naturales;
tum jnfallibiles, quales funt fapieatia ,inteller
&us, [cientia, pradentia, & arss tim fallibi>
lesy quales funt opinio 5 ac fulpicio ; fed fides)
& Theologia fecundum parrem principalcmis
funt habitus.infallibiles quidem, fed {uperna-
turales ; €rgo, non eft mirum; {i non compre-
hendantur’in vlloex feptem habitibus ab Ari-
flotcle ecnumeratis. Addo, quod licet Theo-
logia non fit firicte vllus ex illis feptem habi-
tibus , quos cnumecrat Ariftoteles ; tamen re-
duci poteft ad primos tres; iatclle@um nimi-
rum, fapientiam , & fcientiam Ratioel,quia
ex didtis num. 0. Theologia eft Metaphyficas
quzdam fupernaturalis, cerra quidem ; fed in-
cuidens 5 fed Mctaphyfica in quantum verfatur
circa prima principia etintellectuss in quan-
tum verfatur circa conclufiones, eft fcicnuas;
in quantam verd verfatur ¢irca prima princis
pia, & primas caufas , & conclufiones reioluit

~
211139

vigue ad altiffima principias atque altiffimas
caufasy eft fapicatia,vt colligitur ex Ariftotele
s.Ethic.cap.3.& primo Metaphyficz;in proce-
miio;ergo proporrionaliter Theologia inquan-
tum verfatur circa principia reuelata; et intel-
leétus; in quantum verlatur circa conclufio-
nes, clideientia’, vel quali fcieatia 3 ‘inquan-
tum vero refoluit conclufiones in primas cau-
fas ;& altiffima principia reuclata ; eft fapicn-
tia. Non eft tamen intellectus , nequesfapicn-
tia, neque {cientia in totorigere, in quo defi-
niuntur ab Ariftotele’s ‘qui ad hos habitus e
quifinit non folum’ certitudinem , fed etinm s
caidentiam , ex €0 quia non cagnouit pofiibi=
lem-cffe certitudinem fine cuidentia. Sed in-
ferius quzft. 6. et examinandam , 21 ; & quo-
mode Theologia fit {cientia , & fapientia.

23+ Ad tertiom , nego ; quod Theologias
non inducar aliam certitudinem 4 fide. Fides
enim habetcertitudinem fine difcurfu s Theo-
logia habet certitudinem difcucfivam 3 certi-
tiudo autem difcurfiua non cft ‘quidem maiot
certitudine fidei , fed adhuc eft diuerfa certitu-
do;ergo licet Theologia circa veritates credi-
128 non inducat maierem certitudinem; quam
fides, adhucinducit aliud genus certitudinis ;
o patto , quo cum cadem vetitas eft fimul de
fide, & eft fcibilis per dementirationem , licet
{cientia ralis ‘veritatis non inducar cerritudi-
nem maiorem certitudine fidei , adhue inducit
diuerfam certitudinem -

24. Ad quartum, iu quo quzritur, virum
Theologia procedat ex foljs principijs natura-
libus, an cx folis reuelatis, an ex vtrifgue.
Refpondeo , quod Theologia procedit tiim ex
principifs naturalibus, tum ex reuclatis, ve dis
¢tum clt conclufione fecunda. Ratio cft-quia
Theologus debet poffe difputare contra ome

nes

.




Lo

Liberl. QuaftiolV.

nes (cfas; etidmy contraillas , quz non admit=
tiine vlla ‘principia reuelata; fed difputando
contra tales' feGas deber vti principiis natura-
libus ;'que fola admittuntur 4 talibus feétis;
ergo Theologus debet etid procedere ex prin-
cipjs naturalibus . Neque vero ralis difputatio
cft puré ‘philofophica . Ratio oft, quia difputa-
tio puré philofophica debet procedere ex prin-
cipijs naturalibus puré vt naturalia funt, hoc
clt relate ad verirates; & conclufiones puré
natutales ; fed Theologus , dum difputat con-
tfa fectas.cx principijs naturalibus , confiderat
talia principia non pure vt naturalia funt, ne-
que relaté ad conclufioncs , & veritates puré
naturales; fed relaté ad vecitates fupernatura-
les , acreuclatas 4 Deo; ergo difputatio , qua
Theologus impugnat {¢@as, non cft puré phi-
lofophica, fed Theologica. Hinc patet, quo
patto non folum fint Theologice argumenta-
tiones, in quibus Theologi procedunt ex prin-
cipijs reuelatis, vel partim ex nacaralibus , par-
tim ex reuelatis, {ed ctiam ille, in quibus pro-
ccdunt cx principijs puré naturalibus. Ratio
{t, quia cum confiderent principia nataralia,
relaté ad veritates reuclatas, co ipfo tales argu-
meatationes funt Theologicz, cum ad Theo-
logum fpotter probare veritates reuelatas etid
per-principia naturalia, ve explicatum cft.
Hinc rurflus patet , Guo pato Theologia nons
confundarur cum fcicntijs naturalibus . Licet
enim {cientie naturales , & Theologia conuce
niant in aliguibus principijs , & cenclufioni-
bus, tamen fcicntiz naturales confiderant con-
clufiones;& principia,vt puré naturalia,Theo-
logia vero confiderat conclufiones, vt reuclas
tas, principia verd confiderat relaté ad conclu-
{ioncs, & veritates reuelatas, Confirmatur =
nam ex Arviftotele 2. Phy[. text.16.17.18. licer
Phyfica, & Mathematica conueniant in con-
fideratione puh&torum 5 linearum , fuperficic-
rum; ac folidorum, tamen non coafunduntur,
quia Phyfica confiderat hze vt terminos cor-
poris naturalis,ac fenfibilis, Mathematica con-
fiderat hac cadem, abftrahendo ab hoc , quod
{inr rermini’ corporis naturalis ; & fenfGbilis;
ergo proportionaliter licet fcientiz naturales ,
ac Theologia conueniant in probandis aliqui=
bus conclufionibus ex quibufdam principijs ,
tamen - fufficienter diftingnuntur - per hoc,
quod feientiz naturales confiderant principia,
& conclufiones vt puré naturales, Theologia
confiderat conclufiones ve reuelatas , principia
verd naruralia relate ad conclufiones, & veri-
tates reuelatas.,

25.  Dum opponitur, quod Theologia {up=
potncret [cientias naturales, concedo prefers
tim de aliquibus . Neque enim eft nouum ,
quod vaa [cieatia (upponat aliam, Nam czte-
re {cientie fupponunt Logicam,qua cf necel-
a ad ceteras (cicnrias: Metaphyfica videtur
cnere Phyficam &c;ergo non cft mirum,
od-Theologia fupponat fcientias naturales ,
thsy Metaphyticam, cam pracipud vea-
s Metaphyticis, cx quibus coniua-
invipifs reuclatis probat firas cons

17

26. Hinc vero infertur, quod licet Theos=
logia vtatur tm principijs naturalibus , time
Ieuclatis, tamen principijs reuclatis vtitur vt
proprijs ipfius Theologi® , principiss-naturali=
bus viirar ve proprijs icientiarum naturalinm,
quas Theologia fupponir. Veruntamen' hoe
iplum eft proprium Theologi® , vt fupponart
fcientias naturales, & vt poflic vti earum prin-
cipijs ad probandas veritates reuclatas, v ex=
plicatum eft.

27.  Dum demum quezritur, virum Theo-
logia procedat folum ex principijs certis;; an
etiam ex probabilibus: dico, qued procedit
ex vtrifque ; tim quia defcendic ad probandas
etiam conclufiones meré probabiles;tum quia
ipfas concululiones certas , ac de fide debet
Theologus poffc petfuadere rationibus pra-
babilibus,vt conclufione prima, num,t 1, pro=
batum cft exemplo San&i Pauli, qui Epiit. 1.
ad Corint. cap. 15. affert rationes narurales
ctiam mere probabiles ad probandam refurre-
dionem mortuorum contra Saduczos.

OV ESTTIOY:

Virum Theolagia fit babisus fuperior ,
vel inferior fide .

I. Idetur Theologia prout diftinguitur 4

fide ee habitus non inferior,fed fupe-
riot fide ; primo quia.ftultum eft eum; qui cir-
ca aliquam dodrinamy haber habitum fuperios
rcin , laborare ad hoc, vt circa eandem acqui-
rat habitum inferiorem ; ergo (tultum effet fi-
deles , qui circd doctrinam reuclatam iam ha-
bent habitum fidei, tudere Theologiz ad ac-
quirendum circa -candem habitum theologi-
cum inferiorem fide .

2. Secundd habitus, qui poteft redderes
rationem de creditis, non eft inferior habi-
tu , qui folum ecredit; fed Theologiae® habi-
tus, qui porclt reddere rationem de credicis ;
ctgo &c.

3. Tertio fapientia, de qua Paalus, vt ip-
femet teftatur 1. ad Corint. cap. s. loquebarur
intcr perfectos , non eft inferior fimplici fide ,
quz cft communis ctid imperfeitis; fed Theo-
logia eft illa fapientia fupcrnacuralis, de qua
Paulus loquebatur inter perfedtos; ergo &c.

4. Refpondeo Theologiam prout contra-
diftinguitar 4 fida efic habitum inferiorem fi-
de. Ratio eft, quia ita habitus (e habent ad ha-
bitus ; ficut aétus ad a&tus , cum habitus {peci-
ficentur a proprijs aiibus; fed affen{us fidei eft
pertedtior, & eft fuperior affeafu puré Theolo-
gico; ergo &c. Probatur minor: nam affen-
fus . qui nititur obictto formali perfe@iori ,
idcoguc adhzret obieto maiori certituding ,
& adhzfione, ef perfedtior affeafu , qui niti-
tur obicqto formali imperfe@ioriideoqs adhe-
ret obiedto minori certitudine , & adhzfione;
fed affenfus fidet nititur , vt obieCto formali
adzquato fola prima veritate retelante ; ideos
que affentitur vericatibus reaclatis certitudi-

¢,




	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

