BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Tractatvs Tertivs. De Cognitione, Visione, & nominibus Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Lib. I Quzftio XXIII. 63

per hocipfam , quod fint realiter Deitas fum-
me | \mplcx, infinité perficiantur, vi'magis ex-
pucaanm in Tra&. de Trinitate.

33 Ad1i.diftinguo maiorem; id, in quo
aliqua realiter diftinguuntur, m vt non fint
voum fummé (implex , non cit fammeé fim-
plex , concedo; vt int voum {ummé fim-
plex, nego: di it o codem padto minorems;
& nego coniequentiain + In Deo Perfonz
realiter dllhncmnmux,t +d itd, vt fint vina Dei=
tas {fummé fimplex, & vna fumma fimplici-

Sed hzc ex profeflo examinanda funtin
qua:fhombus de Trinitate .

R ACTATVS IIL

De coenitione s vifione , et nominibus Dei .
S J

Oftquam § .Thomasa quzfl. 2.

vique ad 11. inclufiué egit de
tentia, 1tia, & -.mru_,n-
tis Dei, & gfpl...:mt, L]kl”iifﬁ‘lf

Deus fit 1n fe if ‘o,cjn.phrm‘_
12, explicat qn liter {irin co-
gnitione noftra, ideft quomo-
do Deus cognolcatur ab intclle@u creato; &
guia Deus nominatur proportionalitet, ac co-
gnofcitur, quaftione 13. declarat enam, qua-
liter Deus nominetur , ac proinde agit de co=
gnitione, vifione ; & naminibus Déi. Porro
his ctiam quaflionibus agitur de quibufdam
Dei attributis , quibus Deus dicitur efic inui-
fibilis , incomprehenfibilis , ineffabilis, & in=
nominabilis . Dodrinam harum quaftionum
explicabimus, & examinabimus hoc tertio
tradtatu , pluribus quaftionibns , quartimo
tituli videri poffunt in indice initio propo-
NIO .

QVAESTIO XXIIL

Virum intelle€lus creatus poffis ﬁa!xem uperna=
turaliter widere Deum immediate s &
per effentiam .

S.Th.1.p.qu. 12, @re Ts

1.V)‘dctur intelleGus creatus ne fuper-
naturaliter guidem eleuari poffe ad
Deum videndum immediaté, & per effen-
tiam Diuvinam, tanqudm per a \"{’quqtum mo-
tinam, fiué obicGtum formale affenfus , & in=
telligentiz : primo quia infinitum , fccundum
quou infinitum, eft ignotum , vedicit Arifto-
teles 1. ph\“t. 17. ideoque non poteft co-
gnofci per feipfum , fed .()]q m per aliquid fi-
nitum , tanquam per obicdum formale; fed
Deus cft mn“nus €1go non pote cft immediate
cogaofci, & vi np,rh mem, fed folum
Cr creaturas, t:l iquam per obicttum for-
leq
2, Secundo nulla potentia poteft cleuari

ad cognofcendii immediaté, & in fe :p!o obie-
dum 111\1 penitus improportionatfi : €. g. po-
tentia vifina non pore {t cleuari ad \rldwdv fo
num, quiafonus cft obiedl i impropottionas
tum polentiz vifine ; fed Dens vt poté infini=
tus, eftobie@Gum improportionatuny omini in-
telledui finito ; ergo &c.

3. Tertio vifie , gua Deus videretur urh
nediate p'um eft in fe , eflér infinite perfedta,
qucd licat. Probatur fequela: nam vifio
eo el ].cm.&lor , qQuo obicGum immediate
vifum eft perfeétins; (ed Deus eft infinite per-
fedtus 5 ergo &

4. Quarto 1. ad Timoth. 6. de Deo dici-
tur s Lucem inbabitar inaccefibilem 5 quem nullus
bominum wvidit, fed nec widere potefl ; idcoques
Deus in ez dc n Epiftola vocarur etiam inwifibi-
bis 5 loann, 1. dicitur D zrm:mu-pd:_nqmm,
& Toann. 6. J\'fm quia Patrem vidit quifquam , nifs
quiefta Deo, hic vidit Patrem ;5 e1go &c. Coufir-
matur , nam malti Parres ex Grcis, & pre-
fertim Chryfoftomus, & ex Latinis f\!‘ubuo'
fius » 8 Hiecronymus videntur docuifle effe
omal no imp »oflibile, vt crearus intellectus vi-
deat Deum ; prout eft in fe, vt oftendere conasy
tur Vafquez 1. p. difp. 37. cap. 2.

5. Refpondeo, quod aliqui, vt refert S.
Thomas 1. par. queft. 12.ar. 1. diserunt,quod
ficut \oi, quia eft maxime vifibilis, viderinon

poteft 4 vefpertilionibus propter exceffum lu-
m.n.s , fic Deus, quiaeft maximé intelligibi=
lis , videri non poteft in fe ipfo ab vilo intelle-
&u creato propter exceflum intelligibilicatis ,
ideoque viderur folum per quandam fimilita-
dinem , & claritatem creatam 4 Diunina effen-
tia derinatam . Huncerrorem Armenis zr.bmt
Armacanus L. r4. contra ipfos» & Alphoufusd
Caftro L. 3. de Herefibus verbo Bratitudo, Hae-
refi prima . Eundem errorem tempore S. Bet-
nardi docuerunt Petrus Abaila , & Arnols
dus Brixienfis , & tempore Innocentij Terti
Almericus, vt refert idem Caftio imu citato !

6. Contra hunc errorem de fide et Deam
videri pofie , ac de facto 4 Beatis videri imme-
diaté , & per eflentiam . Nomine vifionis im-
mediatz , & per effentiam intclligimus intelle-
@ionem , que habear Diuinam effentiam pro
adequato obieéto formali , feu motino , Don.s
folum affenfus,fed etiam intelligentiz . Differt
autem abadu fidei, quiaactus nu’u licet pro
motiue affenfus habear folum ali]u'a diui-
pum , tamen pro motiuo intelligendi Deum s
habet aliquid creatum, cum cognofcat Deum
per creaturas

7 1’10[ mn 1. cx Scriptutis . -Matth. s.
dicitur : Beati munde corde s ‘quoniam ipfi: Deunm
wvidebunt s loan. 14. Qui diligit me ; dilige tura Pa-
tre meo; & €90 mana{qmba ei me ipfum : Matth.
18. Angeli eorum [emper vident faciem Patris . 1.ad
Corin. 1 3. Fidemus nunc per [peculum, & in enig-
mate , tunc autem facie ad faciens. 1.Jloan. 3. Fi=
lebimus eum ficuti eft o

8. Probatur 2.auctaritate Conciliorum ; &
Pontificum . Hanc enim veritatem docuerunt

[ Con-

1
1




66

Concilium Francfordienfe in Epiftola ad: Epi-
fcopos Hilpani® ; Conciliuny Florentioun in
Decreto de Purgatorios. Euariftus Papa Epi-
flola prima, & Benedidtus 12, In extrauaganty
Beneditius y vt videri poteft apud Suvarcz, Vas
fquez , & Valeatiam hoc loco , :

¢9. [Probatur 3. auctoritate plurimorum
Patrum , quos referunt; Bellacminus tom. 2
Controu. 1. . de Beatituding , & Canoniza-
tione Sandtorum , cap, 4. & s.

1o. Probatur 4. ratione theologica , quam
affert Sanctus Thomas 1. par. gaeft. 12, 3r. T,
Deus enim ¢o padlo poteit efie vitimus finis,
& perfeta beatitudo wtellectus €reati, quo eft
eius pringipinm ; iquidem vaumguodque cit
perfectum , in quantom rqdu_ad iuum_ princi-
piam; fed Dcus jtd eft principium anime ra-
tionalis, & omanis intelle®us, vt eum debeat
creare , & producere immediate fine concurfu
vilius creatur® ; ergo potelt itd effe virmus
finis , & perfe@ta beatitudo intelleGus, vt vi-
deatur immediaté ; & prout ¢ft in fe, & non
Per creaturas . : :

11. Probarur s. ratione naturali, quam
ibidem affert S» Thomas . Nam omnis intelle
&Qus , vilo effe@u ; naturaliter appetit videreo
caufam ; & quandiu caufam non videt , admi-
ratut , & manet inguictus ; fcd omnis intelle-
&us, vifo Mundo, euidenter cognofcit dari
primam caufam incaufaram M undi; ergo om-
nis intelle@us , vifo Mundo , naturaliter appe-
tit videre Deum, feu primam caufam Mundi ;
fed fi per nullam potentiam poflet videres
Deum , hic appetitus naturalis efict eHentialis
tér fruftrancus ; ergo &c.

12. Probatur 6. ratjone, quam affert Sco-
tusin 4 dilt. 49. quel, 8. Omnis perfedtio,
quz cft fimpliciter poflibilis potenriz infetios
ri , eff etiam poflibilis fupetiori ; fed poffe im-
mediate,& intuiting percipere omne (1@ obic
@, elt perfedtio fimpliciter poflibilis potentijs
fenfitinis , qua funt inferiores ; Ram oculus e,
g. poteft immcdiaté percipere omnem coloe
rem , auris omnem fonum; ergo conuenit
ctiam inteiledtui, quielt potentia {uperior,
adcoque intelle@us , euius obieGtumeft ens,
potelt immediaté, & intuiting percipere omne
ens, ac proinde ctiam Deum .

13, Queritur,virum ifiz dux rationes fint
demonfirative .

14, Refpondeo Scotum in 4.dift.490. queft,
8. & Auguftinum Niphum I, 2, Metaph. di-
fput. 3. cap. 4. docuifle ratione narmrali de=
monftrari hominem beari pofie vifione im-
mediata Dei , ac proindé talem vifionem efle
pofiibilem . Hanc fententiam fequitur Vaf-
quez pe 2. difput, 20, per totam , atque exifti-
mat vtramque rationem allatam ¢ffc demon-
firativam. Licet enim fortafic 4 Philofophis
folo lumine naturali non potyerint inueniri,
tamen fi {emel inuente fuerine ab intelleétu
corroborato Jumine fidei, poflunt beng pe-

netrate efficaciter intelleGtom trahere ad aflen-
fum , quod {ufficit ad demonftrationem ,

De Pofsibilitatc vifionis Dei

15, Diccndum cum Suario in Temo des
Deolib: 2. de efentia, & attributis cap. 7. al-
laras rationes non efle demeontirativas. Pro=
batur , nam rationes probabiliter folubiles
non ‘funt demonilratine ; fed rationes allare,
fitendo in folo lumine narurali>funt probabi-
liter folubiles 5 ergo &c- Probatur minog » il-
las foluendo .

16. Ad rationem S. Thoma dici poteft
primo ; quod numis probar, fiquidem fimili
argumento viderur pofle oftendi poflibilem.
efle comprchenfionem Dei. Nam omne in-
tellectinam , vifo effe@u, naturaliter defiderat
cognofcere canfam, quantum cft cognofcibi-
bilis ; ergo vifo Mundo , naturaliter defiderat
cognofcere primam caufam Mundi, guantum
ell cognofcibilis, ac proinde defiderar com-
prehendere primam caufam Mundi; hoe eft
Deum , adcoque poffibile elt, vt intelledlus
creatas comprehendar Deuny.

17, Vreadem ratio foluatur directé , pra-
mittendum cft, qualis fit appetitus nararalis ,
cinfque naturalis quictatio . Dicendum, quod
quia appetitus naturalis debet effe rationalis,
vt pore diretus 4 ratione diuina, rationabile
autem cft, vt vanmquodque abfoluré appetat
folum bomum fibi proportionatum , voums
quodque naturaliter appetit fola bona ibi pro-
portionata, Quictatio ctiam , quia debet effe
rationalis; rationabile, autem cft, vt voume
quodque, liabitis bonis {ibi proparrionatis ,
quietetur, appetitus naturalis voiufcujufques
rei totaliter quictatur, habitis bonis propot-
tionans rali rei . :

18, Hoc fuppofito, in cafu noltro, vifo
Muondo, naturalitér defideramus cognofcere
primam caufim Mundi cogaitione nobis pro=
portionata; fed nefcimus, an vifio iImmediata
prima caufe it nobis proportionata; €rge
vifo mundo, naturaliter non defideramus deli-
derio abfoluto videre intuitivé primam caue
fam Mundi , fed folum hoc defideramus defi-
derio conditionato , {ub conditione , quod ta=
lis vifio fit nobis poflibilis , & proporrionata .
Ex tali antem defiderio conditionato non pos
telt cuideater inferri pafiibilitas vifionis Dei ,
ficut non peteft inferri pofhibilitas comprehen-
fionis,

19. Ad rationem Scoti primo poteft fimi=
liter refponderi ; quod nimis probar. Nam.s
ex ea pofler oftend; intclleétum creatum poffe
eriam naturaliter Deum videre, fic arguendo.
Potentiz fenfituz poflunt naruralirer imme-
diaté percipere omnia fua abiecta, e. g, vifus
oumines colores ; erge intelledtus creatus , qui
eft potentia fuperior, poteft naturaliter percis
pere immediaté , & intuitiué omnia fua obie-
¢ta, ac preinde ctiain Deum ; fiquidem omnis
perfe@tio poflibilis potentiz inferiori ¢ft etiam
poffibilis potenti® {upcriori,

20. Secundo poreft refponderi, negande..
vel claritatis gratia diftinguendo maiorem 3
omais perfedtio , que eft fimpliciter poflibilis
potentix inferjori, eft etiam pofiibilis poteas

Lz

- o OB
A R i ?

.

T




Lib. L. Quaftio XXI1II. 67

tiz fuperiori, fi codem pafto compateturad
talem perfectionem , concedo; fi non eodem
pa&to comparetur ad talem perfeitionem , ne-
go ; ditinguo codem modo minorem; & ne-
go confequentiam . ldeo omaes potentiz fen-
fiiuz habent hanc perfeétionem , ve poflint
etiam naturaliter inruitiué percipere omnias
{ua obieta, quia comparantur ad omnia fua
obic&ta tanquam ad aliquid inferius potentia
€. g. quia potentia vifiua comparatur ad om-
nes colotes , tanquam ad aliguid inferjus po-
tentia vifiua , poreft immediate percipere om-
nes colores : idemque dic de potentia auditinag
ac de cateris percntijs fenfitiuis ; fed intelle-
&tus creatus ad aliqua obieda , hoc eft ad entia
materialia comparatur tanquam ad inferiora ,
ad Deum autem comparatur tanqudm ad cns
wnfinité fuperius ; ergo non probatur, qued
poffic Deum intuitiue pereipere.

21.  Dices : crgo rationes allatz ne proba-
biliter quidem oftendunt poflibilitatem vilio-
nis Dei ; adeoque fruftrd afferuntur.

22. Refpondeo, negando confcquentiam,
Primo cnim ratio S, Thoma cartenus non.
concludit cuidenter , quatenus probabile ¢t
appetitum naturalem, per quein vilo Mundos
appetimus cognofcere primam caufam Mun-
di ; hoe eft Deum, poffe perfedte quictarl co-
gnitione abftra@iua, qua Deus cognofcatur
pex creaturas 3 fed probabile etiam ci talems
appetitum non poffe perfedte quictari vlla co-
guitionc abftractioa , fed foium intuitiua, vt
cum pluribus alijs opinatut Valqucz loco cita-
£0; ergo concludit probabiliter «

23. Sceundoratio Scotl eatenus non con-
cludit euidenter, quatenus non cft cuidens
intellectum creatum pofle intuitiu@ percipere
omnia fua obicdta; fed probabile eft, quod
poteft ; nam cognitio abltra&tiva vt pote im-
perfecta , & non guictatiua videtur dari non
poffe inintelle@tu, qui non fit capax intuiti-
Uz, ac quietatiux ; €rgo concludit probabili-
ter. =

24.  Addo rationem S. Thomz & Caictano,
ita explicari , vt non {it pure naturalis, fed
Theologica , ac procedens, Iuppoflta fides .
Cum enim S. Thomas illam afferat , aon con-
tra Philofophos, fed contra Hareticos, qul
admifia fide aliornm articalorum, negabant
poflibilitatem vifionis immcdiate Der, fup-
pofita fide aliorum articulorum conceflorum,
probat Theologice articulum negatum, & fic
argumentatur. Suppofita fide,qua credimus
Deum effe trinum , & voum, & gﬂfe caufam
effeGuum fupernaturalinm , nimirum valos
nis hypoftatice , Gratiz , & Gloriz ,; 3 tali fide
connaturaliter excitarur in nobis deliderin s
cognolcendi Deum, non folum relaté ad crea-
turas , fed etiam prout eft in fc; fed hoe defi.
derium quietari non poteft , aili Deus videa-
tur immediate , & prout eftin fe, mx;ulkua
plalm. 16. Satiakor, cum apparuerit glovia tua s
¢rgo Deus poteft videri immediate s & prout
eit 1 fe s alioguin Deus frultra per ca,qua de

{e ipfo renclanit , excitaffet in nobis con<
nataraliter hoc defiderium videndi Deum,
prout eft in fe, nifi poffer talj defiderio fa-
tisfacere . Si ratio S. Thoma fic explicetur,
elt optima . Concludo poffibilitatem vifio-
nis De:iitd effic de fide, vt ratione puré na=
turali non demonftretur , fed folam pro-
babiliter oftendatur, przfertim ratione ne=
gatiua, qua foluantur ra:iones contrarie , &
oftendatur cas non concludere, quod iam
praftabimus.

24 Ad 1.diftinguo maiorem : infinitum
in potentia cft ignotum , adeoque nen porelt
per {e cognofci , concedo: infinitum iu actu,
nego; diftinguo eodem pacto minorem, &
nego confequentiam . Infinitum , quod iras
eft 1o potenna, ve noa poflit totum poni ins
altu , qualis eft ¢. g. infinita divifio continui,
non poreft cognofci in fe iplo, ficutin fe iplo
effe non poteft, fed folum potett cognofci per
a&tum , !n quo fundatur : puta infinita divifio
continul poteft cognofci in ipfo continuo adtu
exiltente , quod eft dinifibile ininfinitum: at
infinitum in a&u, ficut in fe ipfo adtu elt, fic
potalt in fe ipfo cognofci; fed Dens eft infini-
tus maxime in actu , cum contineat actu infi-
nitas , immoé omnes perfedtiones , & entitates
poflibiles ; ergo eft maximé cognofcibilis in fe
1plo .

25. Ad 2.diftinguo maiorem : nulla po-
tenria potelt clenari ad cognofcendum obie-
@um (ibi penitus improportionatum, itd vt
careat o mai proportione cuiufcungue habitu-
dinis, concedo; itd vt careat propoitiones
quantitatina qualis , dupli, tripli &c. nego;
diftinguo ecodem padto minorem, & negocon-
fequentiam . Duplex eft proportio, alteras
quantitatiua , per guam voum cft alteri ®qua-
le , vel eft alterius duplam , aut triplum &c.
& in hoc fenfu infinitum non habet vilam
proportionem ad finitam , cum neque poilit
effe zquale finito , neque poflit efle duplom.s
finiti, aut teiplum, itd vt equerur a finiro (um-
pto bis, aut ter ¢, Secunda eft proportio qua-
lifcunque habitudinis viius ad alterum ; & in
hoc fenfu infinitum potelt habere proportio-
pem ad finitum , fiquidem de fato Deus ha-
ber ad creaturam habjtudinem canfz ad cffe-
Gum ; & haber ad intelletum creatume
habitudinem obiccti cognofcibilis ad po-
tentiam cognolcitinam . Patet ¢ nam in-
telleus habet pro obieéto adzquato ens
vt ens; fed Deus et ens; ergo continetur
in obicto adzquato iatellectus , & habet ad
intellectum proportionemobie@i cognolcibi-
lis , ideoque intellectus potelt eleuari ad vi-
dendam Deum . At potentia vifiua non poteft
elenari ad videndum fonum , quiacum obic-
&um potentiz vifiue fit lux, & color, fonus
cum non fit lux , neque color, non contine-
tur in obieCto adequato potentiz vifiux, ideo-
que non habet ad! potentiam vifiuam habita-
dinem obicéi ad potentiam, vt magis explica-
bitur quettione fequenti 24, %

12 26. Ad

e S N




69 De pofszbﬁi

26, Ad 3. 1‘ lego fequi \‘?ﬁ«_}llc;n Dej efli

; ';‘,a:uuuu;.ki.'nh(_,n adxquals,
nego maiorem ; concedo minorem ; & ncgo
Km‘[.-ww" am. Vilic 1a Dens videt = jp-
tu "'1') I f , & adaqu

infinité pe

at ait-

’i[ Vi lm 5 t Deum, quianons
eft comprel 1ec adxq ,"1d“| nam <€o-
gnolcibi t :

oft infinite
omni vifione
Deus eft pe )
Licet vifio Dei neon fit it f
omui cognitione non viliua Dei, tamen eft in-
commenfurabiliter perfectior, itd vt cognitio-
nes noa vifiuz, ctiam( finitics , immo criam
infinities multiplicentur, non pofiint adzqua-
re_perfectionem vifienis Dei, co padto, quo
infinita pundta non adequ: lincam, infini-
1a peceata venialia non adequant peccatumo
mortale .

27. Ad 4. Deus ab Apoftolo dicitur inui-
fibilis » & habitare lacem inacceffibilem , itd
vt nullas hominum eum videat,fed nec videre
poflit, quia propter excelum Loqno[cxluln.ms
naturaliter videri non poreft ab vl.o inteliecta
creato, licet poflit (mpernaruraliter, ve clare
dicitur in alys locis &nnpm.a. . Dum loan. 1.
dicitur : Deumn neme vidit vrguam s Pnigeniius,
qui evar dn finn Patris qﬁ'crfmmnzr s fermoelt de
howminibus in hac vita degentbus , cum qui-
bus ver [-um:, vt explicat Auguftinus Epif.
Y1 Paret iextu .« Cum enim loanoces
prorulu.:i' a3 Diuinz eflentiz,
dicens = I cipio erat Ferbum ¢ree quiad po-
h is Deum v 2idit , Tt el nw?mem uﬂf
credeve debieamus ¥ Refpoudet; Fate
] cmunum ; com guibus \'crlﬁ-
mur, Denm vidit , fed Vaigenitus , qui erat
in ing Patris , iple vidit , & enarrauit, ideo-
que ipfi tanguam tefti de vifu credere debe-
mius . In eodem (enfu loan. 6.dicitur: Non
quia Patrem vidit quifqeam , nifi is ,qm eff & Deo,
hic vidit Patrem « Per hec igitur teflimonias
non negatur Angelos, & animas Sanctorum.,
polt mortem videre Deum .

08, Ad confirmationem , Vafquez prima
parte difp. 27. cap. 2. docet Parrescitatos, ac
p[cfgrﬂm Chiyfoftomum in hoc puncto erraf-
ic , ac docuifle dininam eflentiam immmediaté
videri non pofie ab intelle@tu creato. Verum
dictos Patres ab hoc errore liberat 8. Augufli=-
nus Epift. 111. & S. Thomas 1. parte q.‘L!-‘.
12:at0- [.ad primum,quos fequuntui Bellarmi-
nus, & ouarius locis fupra clutis , alijgues
communiter 3 & idem Sanétus Auguftinus di-
cit diftos, Patres folum negalle Deum videri
vifione carporea, non amcm negafle , quod
videarur vifione intellectuali . Vuu.n huicin-
terpretationinon acquieicit Bellarminus loco
citato, fed acquieleit interpretationi S, Tho-

itate vifionis

me , qui docet Patres folum negaffe Deuns
videri pofie vifione omnino pufcu.a » & com-
prehenfiva , vt dicebant Eunomius ; & Ano-
mzi, contraquos d.fputabant, non autem
neg ) lone non com-
Ihull;.ls haae¢ in-
ter P"LLI’ oncm ex Chry 0, qui cum cx-~
poneans illud loan. 1. Dewm nemo vidit vequanm ,
dixiller: Ipfum , quedeft I guwi, ny /!{of’u?“s Prophe-

enim creabil liter ?,!id!‘r;.‘ poterit ,
quod increabile eff ¢ o poft cxplicans, de qua
vifiene lequerctur , addit : Fiffonem ki
cevtiffimam Patris confiderationens , & compreben;
nem 5 quantam habet Pater de Filio . In hoc fenfi
loquensde e comprehenfivadicit Deum
fuiffe inuifibilemab angelis folum vigue ad
Incarnationem, non poft Incarnationem.s .
Nam poft [ncarnationem vifus fuit compre-
henfiug fecundum naturam afumptam .

QVAESTIO XXIV.

Virum oculus corporeas s & vainerfim aliqua

potentiacogunofCiting materialis pof=
Ft [upernateralirer elenari ad
Videndum Denm o

S.Th.q. 12, 4. 3.

1. Idetur pofle, vt de oculo corporea

11jqui docucrunt conira omungs fore
Theol DE0S 5 Primo quia ;:i':}}‘-m’!'iuﬂ.%i.'r«-l' po-
tentie u,;,numm:.u ¢ habent ad cogunofcen-
dum , ac potentie actine {¢ habent ad agen-
dum ; led guzlibet porcnna adtiua potelt fu-
pernaturaliter , & obedientialiter ¢leuari ad
producendum quodliber, vt docet fi A,

{atis communis, quam fequitur Su To-
mo Iy in 3. p.u‘.cx:lpur. 31, fect. s, ergo queli-
bet pohm"} cognofcirina poteft fupernatura-
liter elenari a iwl 10(cend ilibet, ac

]W[GII'H.“ Utuxu‘ J.OLL*! u(_lln.’ll ul.l ‘mxndum,.
Deum

By Scfum’ intelleétus licet naturaliter nen
poflit immediaté videfe nifi entia creata, po=
teft fupernaturaliter eleuari ad videndum s
Deum , {in¢ ens increatum ; crgo oculus cor=
poreus licet naturaliter non poflit videre , nifi
lucem materialem , & creatam , peceft {uper-
naturaliter eleuaii ad videndum Deum, hoc
cft lucem fpiritualem , & increatam . Veenim
dicitur 1elo. 1. Deasinx eft s & teuchra in o non
Juntwlie.

3. Tertio lux materialis propter fuam
perfetionem potelt mouere oculum ad viden-
dumi , & terminare vifionem corpoream ; fed
Deus contianet adequaté totam perfedtionem
lucis materialis ; feclufis imperfectionibus ; cr=
go Deus potefl {upernaturaliter moucre ocu-
lum ad videndum, & terminare vifionenm cor=
poream .

4. Quarto lab. 10.dicitur; Et n'nmrniimﬁ

vide=

T

.

it
*

g e i

o




b
&
-

Lib. [. Quefltio XXIV. 69

; acap. 42. zf'f.'f"x au-
¥1S audini tey nunc au sl

fni s videt te 3 lfaiz
s Vidi Domir 12¢ teftimonia
ntellig

ong corpor
: aria perphant:
videri ['uk.f‘.‘ non folum per
1 em , fed etiam per oculos COrpo-
s, vt infinuat Auguttinusilib, 2z, de-Ciuit.
I;n}- ..r)-

s« Relpondeo, quod Auguftinus lib. 22.
de Cit ‘1[ cap. 29. £xaminans cx pro lo, virid
\‘;Eai potentia materialis , ac prafertim oculus

arporeus poflit clcuari ad videndum Deum ,
ml*mt.]t Ipviramque partem, & nea videtor
alienus 4 fente ithrmativa. Ar Epift. 6.
114. & 112, vi U1=~J;L1-1 partem neea
tinam . lic}j\,n; $; qquos {.qt.mi fune
ré omaes (cholaftici cam S. Thoma | Hl«. queait.

3. conftanter docuerunt implicare con-
ionem, Vi oculus corporeus, vel vila
entid materialis cleuetur ad videndum
atc ,1 c L‘.fr fententiam fitd receptam
¢ . [OM. GL Deo lib. 2.ecap. 6.
paflimus dicere illam effe

proximeé ad iljud 4%.(.!.1.4‘“ 3
10U autem error mam{';{%us dcbeat iu-
» ¥Vt cenfer Vafguez I. par. difput. 40,

o,
(o]
. DR
R
o
=g

,"
=]

o b
r)
P
™

{ i
(o8

o U9

op
(e

licari
cap. 2

car alicuai %,ujcu pu;ar.ur\m'-s, &
rum ; v implicer contradictio i
lam eicuari ad opcerationes; & ob
non contipentur in | "HLIL"E(U rotenlixe
nmiateriales commenfu ¢ {olum k;,s.x‘.:'io-
s, & ol bus; ergo impli-
s clevari ad opcratios

b%4

nit
cat coniragicuon

nes, & ad ot iecta immaterialia . Prebatur
nialor inductione; & ex abft m.h,a‘u.- alicguin
fequerentur nixe. g.quii commeniuran-

uropetationibus puré \.‘Lurm $; per nul=
l;‘;;:puicm: pofiunt eleuart ad operationes
fenlitiuas; puta ad fentiendum, videndum
L\I ¢. multo minus elenari poffant ad operaitio-
wes difcurfings, & intellectivas ; aliequia plan-
ta o pernatuealiter fentire , ficut bru-
ta 3 difcurrere , & f!H,l e, ficut homiaes .
& Angeli, quod eftablurdum . Proportiona-
liter bruta animaiia , (_L d LO-U“""][LI(.J{ rar
felis operationibus fenfi » & imaginatiuis
per nullam perentiam poffunt elenari ad di-
feurrendum , & inrelligendum . Ex potentijs
fenfiti tis potentia auditiua, quia commeniu-
ratur folam operation auditiuis fonorum ,
neque !ur. ruaturalicer poteft LuLm: ad au-
1c,i1u\ scolores, O*!uu\, {fapores , Angclos ,
l ol '(igi..rlll.".li\.'it‘:n'.’ﬂ-

Deum . Similiter non p
ndum, dilcurren-

dom , ‘/'—ul ana

naturaliter por
& inte! lu‘h'-
2013 viiiua, (analn

a&ione illa maior , & {i

aum

7. Probaturiam minor induftione poten-
tiarum materialium . Potentia \L.uJ com-

menfutatur folis oper: odi s
autem ;‘-m‘,'i-cndi, & fo | & I
potentis auditiva commenfucacar folis a

tionibus, & fonis: potentia imaginatiua pto=
;!mumuml foliquantitati , & higuris cc
rcis; fed omnes cnum operationes |
materiales , & omaia ol a funt

martcrialia ; ergo comn "'HLNCH'UL lolis ope-
rationibus, & obicctis marerial Pro

fecundo cadem minor . Nam petentie
riales per hoc differunt d porentijs immareria-
libus , nimiram ah mn..ulu, & volul
C]‘-‘)i potentie 1 commenturan
folis ol
lectus autem , &

omnibus ulm 'LE'»‘ tum m" !aluﬂlh,[ 1M i

1taLe ,

S COrp

¢lpoadeo primo iuxtd mea

ITC, & ncgo miao
arg mﬂ.,'hﬁll | O A cum
1 "I--I
e

Lijlf dice
in ¢

ntialis , p;r guam
)co extrinfecé cleuart ad
':' 111 L-‘H..)..llh 0 ‘E_l! ‘_();k!.’:} aatur }"J'
1 of ‘,'ql’ i“hljl‘; acgiud, per

juans res pof-
2ctus CCLios, &
cotur in adaquatoe
Crgo ctiam polentiz
unt eleuariad cogno-
foium potluat cicua-
i qua contincatur
ipeciticativo ipfarum; fod adze-
cCifiicdativuam “ penLarum co

in adequaro
IUJEU"’!
fcitinarum materialiom eit alic

CIg0 .

1id mater

L am quodlibet
clid 1 il \EH:)\ihL;L:, nce-
“odem padto f¢ ha-
ntig actiuz ad agendum, ac potentiz
nolcitivz ad toaqofun‘.n'.n Ratio elt,
] iuxta principia illius fententiz conuc-
hicnnia in ratione entis fuffcit ad fundandam
I 2 1"1::‘1 1am obedicntialem , per quam
voum poflit prod ca » nifi fic {pecialis
repugnantia ; fed g ibet eng creatum con-

o cnt

cn

uenit cum ¢ creato in ratio-
ne cntis; § creatum haber
po!';m Ju obedi ilem, per quam polcir
1d producendum qaodub;:{ aliud ens,
p :;:]lai "pugnantia. Atconuenicn=
nia in ratione entis non fufhicitad funda:
otentiam obedicntialem , per quam
cognefcere alind : alioquin ctian
elcuari ad cuguofccmiaun quot
ur, ve {p
enition:, &

ghofcinuum comi

~




&

70 De immaterialitate vifionis

fcitiva materialia commenfurantur folum.
obieétis materialibus ; eigo.

10. Ad 2. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Idco intelledtus potelt cle-
nariad videndum Deom, quia adzquatum
obie&um fpecificatiuum i:}rclic&us eft ens vt
fic,ac promdc‘: Deus cum ‘ht ens , contigetur
inadxquato fpecificatiuo mtcilc&us_, & inrra
eius fphzram ; fed adequatum objectum fpe-
cificatiuim oculi non eft ens vt fic, fed vifibi-
le corporeutn , hoc eft color, & lux materia»
lis, ac proindé Deus cum it incorporeus, &
noa fit color , neque lux materialis, non con-
tinetur in adxquato {pecificativo, & in {phz-
racoculi;ergo.

11, Ad 3. diftinguno maiorem : lux mate-
rialis propter fuam perfe@tionem,, vt contra=
&am ad materialitat@, potef mouere oculum
ad videndum , & terminate vifionem corpo-
ream > concedo ; propter fuam perfedtionem
vt abftra®am 4 materialitate , nego maiorem ;
concedo minorem , & nego confequentiam «
Lux matcrialis propter fuam perfectiencm vt
contra@ta ad materialitatcty poteft terminare
vifionem corpoream; fed Deus habet perfe-
&ionem lucis corporca ; feclufis imperfeétio-
nibus , ac proindé feclufa materialitates 3

ergo. =

12. Ad 4. ex quibufdam au&oritatibus

criptura, refpondeo ; quod non concludunt
intentum . Dum igitur Iob. 19. dicitur: I
carne mea videbo Deuwm menm : fenfus eft, poft
refurre@ionem exiftens in carne , videbo De-
um , fcd non per carnem, nEC per oculos car-
necos, fed per oculos mentis. Poteft etiam
fignificari , videbo Chriftum fecundum car-
nem, & naturam affumptam, qui eft Deus
mens . Cuin lob. 42. dicitur i duditu anvis au-
dini 1€ s nunc autem oculus mens videt te & intelligi-
tur oculus mentis, nen corporis , vt explicat
S. Thomas citato art. 3. ad 1. Alij explicant :
hadcaus cognoni te per fidem ex auditu autis,
nunc divinitus illuminatus cognolco te per
euidentiam . Dum Ifaiz 6. dicitars ¥idi domi-
num [edentem , non fignificatur , quod viderit
eflentiam dininam , fed folum fignificatur ,
quod vifione guadam imaginaria per phanta-
fiam viderit veluti Regem fedentem in thro=
no, per quem intellexitfignificari Denm.

13. Ad autoritatemy Auguftini dicendum
cum Sanéto Thoma in refponfionc ad 2.quod
Aunguftinus loquitur dubitatiue in vtramque
partem , & viderur opinari , quod ficut de fa-
¢to oculis corporeis videmus animam vt reful-
gentem aliquo pacto in corporibus vinenti-
bus, fic beati oculis corporeis videbunt aliquo
pacto Decum vt rcfulgentemn in corporibus
glorificatis ; fed oculis corporeis de facto non
attingimus fubftantiam anim=, fed folum ef
fc&us corporcos animx , per quos intellectus
ftatim ducitur ad cognofcendam ipfam anima
fubftantiam ; ergo propottionaliter beati non
videbunt dininam effeutiam oculis corporeis,
fed folum videbunt efic@tus corporcos Dei,

per quos intelleftus ducitur in cognitionem
dininz effentiz .

QVAESTIO XXV.

Viram aligua [ubffantia intelleitina
ereata s velcreabilis poffit natura~
liter widere Deum .

§.Th.q.12.4.4.

1. Idetur, quod poffit , primo quia

quodlibet poteft naruraliter contequi
id , quod nataraliter appetit; fiiftra enim effet
naturalis appetitus , can non poffet naturaliter
fatisfieri 5 fed intellectus creatus, vilo Muado,
naturaliter appetit videre Deum primam cau-
fam mundi ; ergo &c.

2. Secnndé potentix inferiores poffunt na-
turaliter percipere intuitiué omnia {na obic-
&a, e gr. vifus omnes colotes ; crgo ctiams
intcliectus potelt naruraliter videre omnia fua
obiedta ; adeoque etiam Deum , qui ¢ft obie=
Qum intellectus.

3. Tertio eatenus repugnaret intellectus 5
cui effet connaturalis vifio Dei, quatenus vifio
Decinon pofiet effe connaturalis vlli creatuce;
fed poteft; ergo &c. Probatur minor: nam
intellectas habens lumen glorie eft creatura;
fed intelle@ui habenti lumen gloriz eft itas
connaturale videre Deum,ve effer miraculum,
fi non videret 5 ergo &c.

4. Quarté complexum éx intelleGtu, &
lumine eft folum finité perfeGums; ergo pofii-
bilis eft intelle@us identificans fecum totam
pecfectionem illius complexi s fed hic intelle-
{tus poflet naturaliter videre Deum ; crgo
&ec.

5. Confirmatur: nam cx €0, quod fini=
tum addatur finito , nonfic infinitums ergo
ex co , quod vnom finitcum identificetar cunt
alio finito, non fitinfinitum ; {ed cx €0, quad
intelledtus creatus identificarctur cum lumine
slorix, vaum finirum identificarcturcum alio
finito; ergo noa fieret aligwd infinitum, ac
proinde talis identitas non repugnat.

6. Quinto poflibilis eft intelletus, fen
fubftanmia intelle@iua tantum excedens intel=
le&um Sandi Petri, quantum vifio beata S.
Petri excedit perfe@ifimam cognitionem ab-
ftractivam, qua S. Petrus pofi¢t naturaliter co=
gnofcere Deum; fed huic intelle@ui deberetur
vilio beatifica ; crgo pofiibilis eft intelleGus,
cui deberetur vifio beattfica .

7. Sexto cuilibet forme {ubftantiali corre-
fpondetaliquod (ubietum; cujnaturalirer de-
beatur, & poflit naturaliter conuenite; crgo
etiam cuiliber forma accidenralis fed vifio bea-
tifica elt forma accidentalis ; ergo vifioni bea-
tficz correfpondet aliquis intelleGtus » &
aliqua fubftantia intelleciua, cui naturali-
ter debeatnr , aut poflit naturaliter conne:
nire.

ge Scp-

4

F
4




Lib I Quaftio XXV. 71X

8. Septimo pofiibiliselt, & datar defacto
aliquafubftantia incompleta , hoc eft vnio hy-
poltatica, euidebetur vifio beatifica, gratia,
&cahaaccidentia fupernaturalia ; ergo poflibi-
lis etiam eft aliqua fubftaatia intellectualis
complera, cui debeatur vifio beatifica , & alia
accidentia {upernaturalia .

9. Ofauo Deus poteft naturaliter amari
proutelt in €3 ergo potelt etiam naturaliter
intelligi prout eft in fo, itd vt ficut fola ama-
bilitas increata mouer ad amorem , fic fola in-
telligibilitas increata moueat ad intellection® ;
fed eo iplo, quod fola intelligibilitas increa-
ta mouctad intelleétiong , Deus videtur prout
cftin [e, vtdiGtum ¢t quelfione 23.0nm. 6
crgo &c. :

10. Refpondeo, quod vtreferturin Cle-
mentina ad Noflrum de Hereticis, Begoardi ,
& Beguinz in Germanija docuerunt, guod
qualibet intellectualis patura in (e ipfa fit beata , or
quod animanoflra non indiget lumine glovie ipfam»
elenante ad videndum Deam, o eo beatd fruendum o
Damnatus fuit hic error in Concilio Vien-
nenfi, vt refertur in eadem Clementina ; ideor
que de fide eft pullum iarelle@um creatum
de fadto exiftentem poflle naturaliter videres
Deum , fed ad videndum Deum indigere la=
mine glorie ipfum elevanre , Colligitur hze
veritas ex Scriptura. Nam 1. ad Timot. s,
Deus dicitur inuifibilis , ac lucem inhabitare
inacceflibilem; fed non effer innifibilis , {i pof-
fet natoraliter videri ab aliqua creatura ; crge
&c. Rurfus ad Romanos 6, dicitur; Gratia Dei
wita gterna ; fed vita zterna confiftit in vifione
Dei iuxta illud Ioan. 1%. bac eft vita aternas vE
cognofcant te folum vernm Deum 5 €rgo vilio Dci
eft graria; fed non effet graria , fi naturalitee
effet poffibilis creatura ; ergo &c.

11. Queritur, an faltem (it poffibilis in-
telleétus , qui poflit naturaliter videre Deum,
Primus omnium Molina 1, par, qual. 12,
art. 5. dilput, 2. ex profeflo hanc qualtionem
difcuflit, & propofitis argumentis pro vtra-
que partc, aliorum judiclo reliquit fententis
am vitimam. Affirmarivam deinde fententie
am fecurus eft Becanus Tradt, 1, quzltione 9.
eumaque fecuri funt Ripalda Tom. 1. de cate
fupernaturali dirput. 23. & Ifquierde Tom.
1. in 1.part. Trad.8. difputatione 18.quzft. 14,

12. Dicendum cum San&o Thoma 1, pate

qualt. 12, art. 4. quem fequuntur omnes peng
Theologi . Nullus intelledtus creatus 5 aut
creabilis poteft naruraliter videre Deum prout
eft in fe, Videtur hzc opinio defumpta ex
Auguftino lib. 11. de Ciuitat. cap. 1. Cum e-
nim dixiflet, creatnram intelleualem pofe
fieri beatam vifione Dei , non quia creatura
efty multa enim creaturz non funt illius bea-
titudinis capaces, fed quia rationalis ¢ft , {ub-
dit: guid werd creatura eff , boc non ex fe poteft,
fedex illo , d quo creataefl 5 crgo ex Auguftino
creatura rationalis , quia cft creatora, & cx
nihilo , nenpoteft videre Deum ex fe; hoc eft
proprijsviribus, fed exillo, 4 quo crearta eft ,
hoc eft viribus gratiz .

13. Probarur primo ratione, quam affert
5. Thomas cit. art. 4. & 3. contra gentes cap.

2. & quam licet impugner Scotus pluribus
locis relatis 4 Caietano , defendunt cum, Cas
ierano plerique Theologi, atque ctiam, Suas
riusde Dea, libro 1. cap. 0. Omnis narura co=
goofcitina naturaliter cognofcit intuiring , &
immediaré ea folum obieéta , qua quoad ma-
rerialitatem , vel immaterjalitatem funt oo
codem , vel in inferiori ordine eflendi cum
matura cognofcitina ; quz vero funtin {upe-
riori ordine effendi , vel nullo padto cognolcit
vel cognofcit foll iuxta modi effead: propriil
cognolcentis,hoc eft per abltradticné ob obie-
¢tis einfdem ordinis cum cognofcente; fed
Deus quoad immatcrialitatem eft in {uperiori
ordine elfendi , quam qualibet natura intelle-
¢tina creata , vel creabilis ; ergo &e¢.

14 VYVt probetur maior , & minor :fuppo-
nenduom clt tres effe ordines formarum fecune
duom modum effendi . Primus, & infimus
continet formas dependentes 4 materia, ac
proindé fimpliciter materiales, quales ctiam
funt anima brutorum , Secundus , & medius
continet formas , gux quia funt indcpenden-
tes d materia , funt impliciter immateriales,
fed quia funt in potentiaad hoc, vt aducntur
aliquo actu diftinéto, habent aliquid materia-
litatis , feu porentialitatis , quales funt anima
rationalis ; & Angeli. Tertius, & fupremus
continet Deum , qui quia habet per fe ipfum
actuomae elle, & omnem perfectionem, non
elt in potentiaad recipiendum vilumcfie, &
vilam perfetionem, ideogue elt actus purus
fine vila potentialitate, feu material itate ,

15. Hocfuppofitos probatur maior. Ani-
ma brutorum, quia funt fimpliciter materia-
les, & in infimo ordine, hon poflunt vllo pa-
¢€to percipere vllum obie@um immateriale , &
fuperioris ordinis; A.nima rationalis, licet {ic
in fecundo ordine formarum immaterialinm ,
tamen quando eft in materia, & 10 corpore,
& quodammodo detinetur in infimo ordine »
pon potelt naturaliter immediaté perciperes s
nifi formas exiltentes iz materia, formas ve=
ro (eparatas 4 mareria , hocelt Deum , & An-
gelos cognofcit folum abftra&tiug , per ratio-
nes abftractas ab entibus materialibus: cadem
anima quando eft (eparata 4 materia ; quia abs
folute c& in fecundo ordine formarum fepara-
tarum,, cognofcit immediaté formas feparatas
a4 materia; erga conftat indudione naturas
ordinis inferioris non pofle nifi abftraitiug co=
gnofcere naturas ordinis fuperioris ; fed omnis
nawura intellectiua creara, & ereabilis, habet
aliquid potentiz , ideogue ¢ft ordinis inferio-
ris, at Deus, qui cft adus purus, nihil ha-
bens potentiz eft ordinis fuperioris; ergo
&e.

16, Secundo probatur eadem maior ratios
ne . Nam obiedtum ; & propria cagnitio ta-
lis obiedti debent ita proportionari , vt fi abig-
¢tum ex modo effendi naturam coegnofcen-
tem ¢xcedit, ctian cognito propria ralis obies

cti




T
& cxcedat naruram cognolcentem , ac proin-
de fic fupernaturalis rali natore 5 €rgo npullas
natura poteft naturaliter cognofcete cognitio-
neintuitiua , & propria obicdtum, quad (it in
fuperiovi ordine cflendi.

17. 'Obijcit primo Scotus contra rationem
allatam : fequerctur, guod ficut intellettus
creatus ne fupernaturaliter quidem potcft ha-
bere modum effendi diuinum , fic ncc fuper-
natuaraljter poflet habere cognitionem propri-
am , & intaitivam Dei, adcegue neque fuper-
naturaliter poflet videre Deum .

18, Refpondeo, negando fequelam . Nam
modus cffendi divinus non folum eft fupra
naturam cuiuslibet creatura,fcd etiam eft con.
tra naturam , fiquidem implicar , vt creatura
fie actus purus 5 at cognofcere Deum cogpi-
tione propria, & intuitina itd eft fupra nara-
ram creatam , vt illi non repugnct; €rgo
&ce

19. Obijcit fecundo: fequeretur, quod
Angelus mpelior viporé immarerialior nonw
pofiet naturaliter videri ab inferiore.

20. Refpoudea, negando fequelam . Nam
ideo Decus non poteft naturaliter videri ab vi-
lointelle@u creato , vel creabili , quia itd cft
immaterialior , vt {it in dinerfo ordine’imma-
terialitatis quoad modum cffendi; fed Angelus
fuperior ¢ft in codem ardine immaterialitatis
cum inferiore s licet fit perfeé&ior intrd talem
ordinem ; ergo poteft ab inferiori cognofci in-
tuitiug , fcd cognitione , qu intra ordincm
coghitionis intuitiuz {it minus perfedta, quanm
coguitio , qua Angelus fuperior videt feip
fum . Porro Angeliinferiores , & {upcriores,
& etiam anima feparata funt in codem erdinc
immaterialitatis , quia funt formz qué fepa-
rat® 4 materia, fed habentes aliquid potentia=
litatis , feu materialitatis , vt explicatum eft
num. 14.

21, Obijeit tertid . Intelleftusctidm adtua-
tus lumine gloriz clt in inferior ordine imma-
terialitatis, quam fit Deos ; ergo vifio Dei non
pofiet clle naruralis intelle@ui etiam vt a&toa-
to lumine gloriz .

22. Refpondeo , negando cenfequenti-
am . Principium enim affumptum eft = co-
gaitio intuitiua , & propria obic@i fuperioris
ordinis non poteft effe naruralis alicui nature
ordinis inferioris fecundum fe confideratz s
per hoc verd non negatur , fed fupponitur,
quod poffit cffe naturalis alicui naturz inferio-
ris ordinis vt dininitus elenatz 3 ergo cognitio
jntuitiva Dei poteft effc naturalis intelleui
creato vt elenato per lumen gloriz .

23. Probatur {ecundo conclufio . Nam
qui videt Dininam effentiam , fcrutatur pro-
funda Dei , & {ecreta cordis diuini; fed nulla
creatura poteft naturaliter , & fine clenationes
ferutari profunda Dei, & fecreta cordis diui-
ni; ergo &c. Probatur maior 3 nam videres
immediate quid natura rationalis cognofcen-
do dicat fibiipfi, eft fcrurari profunda, & fe-
creta cordis; figuidem maximum fecretum

R °

T 4
De {upernaturalitate vifionis

cotdis ¢t , quod voufquifque dicit fibi ipfis
fed qui videt divinam effentiam , videt ipfam
dininam cognitionem » qua Deus cognoefcen-
do fibiipfi dicit omnia, fiquidem digina ef=
featia eft hxzc ipfa dinina cognitio; ergo &c.
Probatur iam minor . primi argumenti . -Si
enim nulla creatura potet naturaliter fcrutari
fecreta cordis alterius creature , €. 2. Angelus
non potelft naruraliter videre, quid ego-in fe-
creto cordis mei dicam mihi ipfi, ideoques
Iere. 17.cor hominis dicitur infcrurabtle, i
fortiori nulla creatura potet naturaliter feru-
tari arcana , & fecreta cordis diuini ; ideoque
Apoftolus 1. ad Corin. 2. dicit: Quis enim-bos
minum [cit que funt bomivis nifi (piritas hominis }
ita o que funt Deinemo cognofcit y nifi [pivigns
Dei.

24« Probarur tertio. Nam nulla creatuta
poteft naturaliter pcrucnire ad hoe, vt fit ani-
ca Dei, & vtadoptetur 4 Deo 5 fed qui videt
Deum elt amicus Dei, & cft filius ;zaf(lm:rws s
cum admittatut ad poflidendam hareditarem
propriam filij , & ad videnda fecreta cordis,
finé intellectus diuini ; ergo &c. Probatur
maior : nam feruo gon potelt per fuam natuas
ram deberi amiatia, & adoptio domini, ac
feruus {olum potelt per gratiam indebiram
eleuari ad ftatum amicitiz , & adoptionis; fed
omnis creatura nacaraliter elt ferva Deisergo
Soc.

25. Probatur quarto conclufio . Vifio
enim immediata Del ex doftrina Patrnm , &
Theologorum eft finyplicicer fupernaturalis ,
& proindé ordinis diuini; figuidem omnia.
fimpliciter fuperaaturalia {unt ordinis' diuini,
iuxta illud Dyonifij cap. 2. de Celeft. Hyerar-
chia : §ienim dininus bic fatussdinina natinitas efl
nunguam ille dininitus operabitur , qui hune diuinum
{latum confecuus non fir 5 fed fivifio immediata
Dei poflet effe debita , & naturalis alicuinatu-
rz intelleGtivze create , vel creabili, non eflct
fimplicitér fupernaturalis, & ordinis diunini;
crgo &e. Probatur minor. Ve enim aliguod
aecidens (it impliciter fupernaturale ; & ordi-
nis diuini, non (afficic, vt (it fupra omnem
naturam creatam, {cd requiritur, vt fit fupra
omnem naturam creabilem ; fed vifio imme-
diata Dei effet quidem fupra emnem naturam
creatam , fed non effer fupra omnem creabi=
lem ; ergo &c. Probatur maior: fi enim ad ac-
cidens Ampliciter fupernaturale , &  ordinis
diuini (ufficerer, vt eflet fupra omnem natu.
ram creatam , fcqueretur primo, quod omi-
nia accideatia perfeciora ; quam que poffunt
nataraliter conuenire Angelo {upremo, eflfeat
fimpliciter fupernaturalia , & ordinis diuini,
cum effent {upra ompem naturam creatam.
Sequerctur fecundo, quod fi Deus creafics
folam pmaturam fenfitinam , non autem nati-
famintelle@iuam, emnis intelledtio effet fim-
pliciter fupernaturalis , & ordinis diuini, cu:a
effer fupra totam naturam creatam . Sequere-
tur tertio , quod eadem accidentia , qua deo>
facto funt fimpliciter [upernaturalia , & ordi-

nis

e R

g




g,

e i

Liber I. Quaftio XXV.

nis ‘diuini; quia funt fupra naturam Angeli
fupremi’; fi Deus creafler Angelos perfeétios
res Angelo fupremo , quibus talia accidentias
effent naturalia, acdebita, non effent amplius
{upernaturalia, & ordinis Diuini; qua funt ab-
iurda , & contra communem fenfum-.

26. Confirmatur, explicando, quenam.
przedicata fint propria ordinis divini . Certum
clt primoad pradicatum ordinis diuini non
iufiicere, vt {it commune Deo , & omnibus,
velaliquibus creaturis 5 aliequin predicara
entis, (ubftantiz ; viuentis , cognolcentis , in-
tclligentis , volentis &c. eflent ordinis diuini ,
cum {int communia Deo, & aliquibus creatu-
ris ; fed non dicitur hac predicata effc proprie
ordinisdiuini ; ergo&ec.

27, Certum cft lecundo ad prazdicatum
ordinis.diuini non requiri, vt: foli Deo poflit
conucnire : alioguin, gratia fandificans s vi-
fio Dei , &e. non efient propri¢ erdinis dini-
ni, cum gon conucniant foli Deo ; (ed poiint
conucnire , & de fucto conucniant etiam crea-
turis .

28. Dicendum jgitus predicata ordinis di=
uini effe illa> qua foli Deo poflunt naturaliter
conuenire, creaturis autem, vel nullo pado
poflunt conuenire, velnon poflunt conuenire
naturaliter , & vt debita, fed folum per gra-
tiam . Hinc fequitur duo effe genera predica-
torum ordinis diuini. In primo genere funt,
quaitd funt propria Dei, vt nnilo modo fint
commaunicabilia vlli ereaturz. In hoc fenfa
comprehendere Deam eft predicatum ordinis
dinini , qua Deum comprehendere 1ta eft
proprium Dei, vt non poflit communicari
vili creaturz . In fecundo genere func przdie
cata, que ita {unt propria Dei, vt licet poffint
ctiam conuenire alicui crearurz , tamen pof=
fint illi conuenire folum per gratiam, non au-
tem per naturaim , & tanguam naturaliter de-
bita. In hoc {enfu videre Deum eft pradica-
tum otdinis diuini, quia licet poflit commu-
nicari creatutis, ac de fato com muaicerur ho-
minibus ,' & Angelis, tamen nulla creaturas
potelt videre Deum naturaliter, & per vires
naturx , fed folum fupernaturaliter , & per vi-
res gratiz . Addo, quod ad hoc, vt aliqua ac-
cidentia fint ordinis divini , fufficit, vt ex illis
pofiit abftrahi aliquod pradicatum , quod ita
conueniat Deo , vt nulli crearurz pofiit na-
turalirer conuenire : e. 8. vilio creata Dei eft
ordinis diuini, quia pote(t ab illa abftrahi pra-
dicatum vifionis immediate Dei,quod ita cons
uenit Deo; vt nulli creaturz poflit naturaliter
conuenire. Ex proportionali ratione gratia
fandtificans eft predicatum ordinis dinini,quiz
poteft ab illa abftrahi pradicatum filiationis
Dei ,iuris ad videndum Deum &c. qua prae-
dicata nulli nature creatz poffunt naturaliter
conuenire . His pofitis, probatur conclufio .
Si enimyifio Dei pofiet efle naturalis , & de-
bita alicui nature creabili , predicatum viden-
tis Deum ita efict commuone Deo, & creatu-
rz, vt ctiam alicui nature creatz pofiet natus

73
raliter conucrire, ac nullum i vifione Del
poflet abftrahi pradicatum , quod non poffet
naturaliter conuenire alicui creature ; fed ex
dictis talia predicata non fuat proprig¢ ordinis
dinini; ergo &c.

29. Probatur quinto conclufio: i enim
cflct poflibilis natura intellc@tiaa, qua poflet
naturaliter videre Deum , deberet dari de fa-
{to s nendatar; ergo. Probatur maior: vt
enim docet San@tus Thomas 1. part. quelt. 59
art 1. & cum co Theologi fatis communiter,
ad perfeionem vniuer(i requiritur, vt in co
dentur omnes gradus, & omncs ordines ene
tium;; fed natara intelle®iva, quae pofict na-
turaliter videre Deum, effet in altiori gradu ,
& ordineentium , quam nature iotellectiuz ,
quz dantar de faGto , ac quaz naturaliter pof
{unt Deam cognolcere folam abfraitiug, pro-
pertionaliter, ac vifio immediata Dei eft in al-
tori grada , & ordine entinm, quam cogai-
tio pure abfirattiua Deij; ergo natara, que
pofier nataraliter videre Deum, fi effer poffi-
bilis ; deberet dari de facto . Vtitar hoc argu.
mento Suarius de Deo lib.2. cap. 9. num. 2, &
potelt vrgeri alijs modis ,

30.  Queres, verum vifio Dei poffit negati
naturz rationali etiawn innocenti

31« Relpeudeo, quod Cornelius lanfenius
Epifcopus Iprenfisin fuo Auguitino per tres
libros de ftatu purz naturz docet nature ra-
tionali innocenti ne de porentia quiden abfo-
luta pofle 4 Deo negari fidem, {pem , charita-
tem, vifioaem Dei &c. Sed reijcitur , nam fe-
quitur, quod hzc dona propri¢ non fint gra-
t1a. Quod eniim finc inioftitia negari non po-
telt naturg,elt itd debitum, vt non (it gratas,
Talem igitur gratiam pofuit lanfenius in (tata
mitare integre , qualem libéfratem pofuit in
ftatu natarz lap(e . Nam (icut in {tatu nature
lapfz pofuitlibertatem incoatam, fed ahtece=
denter neceflitatam ad voum , hoc cft liberta-
tem s que non eft libereas ; (Iquidem libertari
repugnat neceflitas antecedens ad vaum : fic
in ftacu nature 1ntegre pofuit gratiam , qua
fine iniuflitia negati non poffet, hoc eft gra-
tiam, quz Non erat gratia; fiquidem repugnat
gratie, vt {inciniuftitia negari non poflit na-
turz innocenti. Dicendum igicur vifionem,
& alia dona gratuita fuifle ita indebita, vr POa
tuiffent Angelis, & Adamo innocentibus 4
Deconegari. Sed de his ex profefio agendum
intra&. de Gratia.

32. lafertur primo repugnare ctiam natue
ram , cuidebeantur lumen gloriz , gratiafan-
ctificans; & habitus impliciter lupcrnatura-
les, cum fitcadem ratio, Confirmatur :nam
tales habitus funt impliciter fupernaturales,
& ordinis diuini, ac proindé ex doftrina tra-
dita num. 28. non poffunt efle debiti vili natu-
I& Creatx , vel creabili, A fortiori repugnat
natura, cui debeatur vnio hypoftatica, quz
clt maximé fupernaturalis, & {uprema inter
entia creaca ordinis diuiaj.

33. Infertur fecundo, quid dicendum fit
in




79

in quzftione, in qua quaritur ; vtrum fit pof-
Gibilis fubftantia , & natura creaa fupernatu-
ralis? Dicendum primo: poflibilis eft mo-
dus fubftantialis creatus fupernaturalis. Pro-
batur ; nam vnio hypoflatica eft modus fub-
ftantialis, vt cum [cntentia {atis recepra dicam
in Tradlatu de Incarnat, fed vnio hypoftatica
oft maximé fupernaturalis , & eft {fuprema ine
ter entia ordinis diuini; ergo & c.Ratio 4 prio-
riclt, quia id, gquod propter fuam perfeétio-
aem non poteflt deberi vili naturz creatk , &
creabili, eft fupernarurale prefertim (i ratio-
pe illius debeantyr naturz vifio beatifica , lu-
men gloriz , gratia fan&ificans, & czrera dona
fimpliciter fupernaturalia; fed vnio hypoftati-
caeft huinfmodi; crgo &c. Hing fequitur non
repugnare fubftantiam completam partialiter
fupernataralem . Chriftus.cnim in quantum.
sncludit humanijtateaa vaitam Verbo diuino,
eft fubftantia completa fupernaturalis quoad
vnionem hypoftaticam, ac proinde partialiter
fupernaturalis .

34« Dicendum fecundd: repugnat natura
creata fubftantialis complera fupernaturalis .
Probatur ; nam {i nomine naturz fubftantialis
completz intelliginmus naturam , cui deberen-
eur vifio Dei, Inmen gloriz , gratia fandtifi-
cans, & alia accidentia fupernaturalia, iam
num. 12. oftenfum eft repugoare talem nacu-
ram. Rurfus fi effet poflibilis talis natura, co
iplo vifio beatifica, lumen gloriz &c, nons
effent accidentia fupernaturalia , cum fon ef-
fent fupra ezigentiam totius nature creat, &
creabilis; ergo natura, cuideberentur talias
accidentia, non effet fupernaturalis, fiquidem
illi non deberentur accidentia fupersaruralia.
Si verd noming nature fapervataralis intelli-
gimus naturam,qua cffet {upra omncm natu-
ram creatam , & crcg‘btlcm »contracft , nam
creatd qualibet naturd fubftantiali completa,
Deus poteft creare naturam petfetiorem, &
perfeétiorem in infinitum ; crgo repugnat na-
tura fubftantialis cempleta, quz fir fupra om-~
hem naturam creabilem . Confirmatur : nam
ctiamfi poflibilis effct natura, qua pofiet natu-
raliter Deum videre, nihilominus effet pofli-
bilis natura fuperior , & fuperior, qua poflet
videre Deum yifione perfedtior, & perfectio=
ti in infinitum ; ergo ctiam darailla fuppoii-
tione , Ircpugnarct natura fubftantialis com-
pleta, quz effct {upra omnem nAtUr3m crea-
tam , & creabilem .

35, Ad t.concedo maiorem , & nego mi-
porem , & dico , qued intelledtus, vifo Mun-
do , naturaliter non appetit videre Deam, fi-
cut non appetit Deom comprehendere, fed
follim appetit cognofcere Deum cognitiones
perfe@a {ibi proportionata , vt didtum eft
quzft. 23. num. 18; crgo_ex tali appetitu non
fequitur vifionem Dei cffe poflibilem natura-
liter .

36, Ad 2. tranfeat antecedens, & nego
confequentiam . Difparitas cft, quia ideo po-
tentie inferiores poffunt naturaliter videreo

De fupazmau,lra,’_iratc vifionis.

omnia fua obiedta, quia omnia obiecta poten-
tiarum inferiorum funt in eodem ordine ef-
{endi cum potentijs , immo in tali ordine funt
imperfe@tiora potenti)s ; fed Deus ita eft obie-
Qum intelle@us creati, vt quoad modum i~
fendi Gt in ordine {uperiori, vtoftenfum cft
pum.13. crgo &c.

37. Ad 3. diftinguo maiorem ; €atenusrce
pugnat intelle@us , cui naturaliter cffet pofli-
bilis vifio Det, quatenus vifio Dei non poteft
efle connaturalis vili crearure non elenate,vel

"non includenti ¢leuationem , concedo 5 gua-

tenus non poteft effe’ naruraliter poffibilis vlli
creature etiam elenatz, vel includenti eleua-
tionem , nego ; ditinguo codem pacto mino-
rem, eiufque probationem; & nego confc-
quentiam . Vifio Deinon poteft efic connatu-
ralis vlli creaturz non clenatz , vel noninclu-
denti eleuarionem ; at poteft ¢ffe connaturalis
creature vt eleuatz , vel includenti eleuatio-
nem ; {cd intelle@us habens lumen gloriz et
creatfira eleuara 5 ergo &ce

38. Ad 4, Concedoantecedens, & nego
confequentiam . Idco complexum ex intelle-
&u, & lamine gloriz cft poffibile, & finite
perfedum, quiaaliintelleétui folum vt cle-
nato per lumen gloriz eft natugaliter poflibi-
lis vifio Deisfed inrelleétui identificanti fecum
perfectionem talis complexi effet pofiibilis na-
turaliter vifio Dei, prafcindendo ab elenatio-
ne; ergo talis intelle@tus cft impoffibilis «

39.  Ad confirmationem , diftinguo ante-
eedens;finitum additum finito additione phy=
fica, vel mathematica, per quam vrumgue
remaneat idem, neon facitinfinitum, concedos
finitum additum finito additione metaphyfi-
ca, per quam Neutrum femaneatidem » nons
facit infinitum, nego; & ncgo confequen=
tiam. Duplex cft additio» altera phyfica, vel
mathematica , per quam voum phyfice addi-
tur alteri , itaut verumgque remaneat idem , ac
erat ante s & cum finitam addirur alteri hoc
pa&to, proculdubio non fit infinitum : e, gre
{i palmus addatur palmo, ex duobus palmis
non fit quantitas infinita, fed folum bipalma-
ris : fi lumen gloriz »} vel vifio beatifica finita
phyficé addatut intelletui finito, non refultat
complexum infinitum , fed finitum. Secunda
additio et meraphyfica , per quam ira vaum
additur alteri, vt neutrum remaneat idem, fed
refulter vaum fimplex identificans fecum prg-
dicata veriufque + Talis additio eft identitas »
Si enim fingamus lumen glorix, vel viionem
beatificam identificari cum intelleu creato.,
¢o ipfo nec lumen glotie remanct idem , nec
intellectus , fed fit entitas fimplex identificans
fccum pradicata intellectus, & lumiais glorig,
{en vifioais beatificz f Cum igitur voum fini-
tum metaphyficé ; & per identitatem additut
alteri finito, poteft refuitare aliguid infinitums
e. gr. juxta communcm fententiam , {i intel=
ledtus identificatur cum a&u virali, co ipfo -
tcllectus ille erit infinirus,Rurfus praedicatum
cutis , & predicatum incqufati funt finita, G

quts

—_

i
",

it

wep AT

'-.i-.;i!.”-




ot

T i""

& bt

Liber I. Quaftio XXV.

quidem etiam negationes {unt incaufatz, &
Yamen i pradicatum ufari idenrificetur
cum pradicato entis, irabit ens incaufa-
tum, ac proindé infinitum. Difparitas eft:
pam ideo finitum phyficé additum finito non
facit infinitum,quia vtrumgque remanet idem,
ac ante, adcoque virL ¢ remanct finitum,
ficut ante, ac proindé compofitum ex duobus
initis; non poteft nfinitum ; fed cum fi-
nitum addirur alteri metaphyficé , & per iden-
titatem , neutrum remanctidem , ac ante; er-
go ficut nentrum remanet idem, fic neutrum
poteft remanere finitum , & ¢ poteft refulta=
re aliquid infinitum.

40. Ad 3. refpondeo primo argumentum
pofle retorqueri. Nam potelt dari cognitio
abft m excedens cognitionem ab=
fractivam perfediflimam, qua fo premus An-
geclus poteft naturaliter Deum cognofceres
guantum quealibet creatura intellectualis pof-
fibilis excedit Angelum fupremum;; fed An-
gelus fupremus non potelt Deum naturaliter
cognolcere cognitione perfectiori perfeéiffi-
ma cognitione abftradtiva , qua poteft narura-
liter Deum cognofcere 5 ergo qualibet natura
intellectiua poflibilis non! poteft naturalites
Deum cognelcere cognitione perfectiori co-
gnitione abftra@®ina, qu=z tantum excederet
cognitionem abftractinam perfedtiflimamAn-
geli fupremi, quantum talis natura excedit
aturam Angeli fupremis; fed qualibet vifio
Dei incomparabiliter excedit quamlibet co-
gnitionem abftradivam Dei; ergo quzliber
natura intelletualis poflibilis non poteft na-
taraliter videre Deum .

41. Refpondee fecundd dire@é , nego an-
tecedens . Vifio enim beata excedit cogaitio-
nem abftra@tivam excefl s quo vifio cit ordi-
nis fupernaturalis,, cognitio abftradtina eft ac-
dinis naturalis ; fed nulla natura conipleta fub-
fiantialis poteft efle ordinis (upernaturalis , vt
probatum cft ; ergo nulla poteftita cxcederes
aliam naturam completam (ubftantialem, fi-
cut vifio beatifica excedit cognitionem abftra-
&inamn Dei.

42, Dices:hocipfum quzritar,quare fi-
cut prater cognitioncs abltraiuas Dei, ac
proindé naturales, dari poffant cognitiones
intuitiva , ac proinde fupernaturales, fic vitra
naturas intelleétinas naturales, quz naturali-
ter poflunt cognofcere Deum {oluny abfiradi-
ué , non poffiatdari naturz intelledtine fuper-
naturales, quz poflint naturaliter cognolcere
Deum intuitine .

43. Refpondeo in fundamentis nofirz
conclufionis piures allatas fuiffe rationes huius
rei. Prima ratio Theologicafuit, quia vifio
beatifica , lumen glorie, gratia fan&ificans
&c. non cflent accidentia fimpliciter fuperna-
turalia, {i poffibilis effet natura fubftantialis
completa, cui naturaliter deberentur; ergo
impoflibilis eft talis narura . Poteft afferri hu-
ins rei alia ratio tym moralis, twm phyficas .
Secunda erge ratio moralis fuit, guia adoptio,

fini
nr

ractina tant

}i

H

75

amicitia &c. non poflunt deberi naturg {erujs
li; omnis autem natura creata effentialiter et
ferua Dei. Tertiademum ratio phyfica fuit,
quia fi effet poffibilis natura , quz poffer na-
turaliter videre Deum , deberet effié in eo-
dem ordine immaterialitatis cum Deo, quod
repugnat .

44. Ad 6. rranfeat antecedens, & nego
confcquentiam. Non valet: nulla forma f{ub-
ftantialis poreft effe mala, & violenta cuilibet
fubiecto ; ergo nulla forma accidentalis poreft
effe mala, & violenta cuilibet fubie@o : de fa-
¢to enim accidenria erroris , peccati , miferiz,
funt mala cuilibet fubieo ; accidens coatio.
nis eft violentum cuilibet fubie@to ; €rgo ne-
que valet: nulla forma fubftantialis non mo-
dalis poteft efie indebira cuilibet fubiedo; ita
vt nulli fubiecto poffit naturaliter conuenire ;
ergo nulla forma accidenralis poteft effe inde-
bira cuilibet fubieto, ira vt nulli poflit naru-
raliter conuenire . Eft enim lumini narurali
confentaneum, vt ficut aliqua accidentia func
violeata cuilibet fubie@o ;, & contra eins na=
turam , fic aliqua accidentia fint fupernatura-
lia cuilibet fuble&o, & fupra naturam , & cxi-
gentiam cuiusliber naturz (abftantialis com-
pletz . Difparitas cft, quia forma fubfanrialis
abfoluta elt natura quedam incompleta ordia
nata ad hoc, vt cum materia tanquam cum.s
altera comparte conftitnar naturam comple-
tam ; ergo non poteft cle fupernaturalis , fed
naturalis materiz , cum qua debet conftituere
naturam. Ataligua accidentia fuat ipfa ele-
natio naturz ad filiationem, amicitiam Dei
&c. quz funt indebita cuiliber naturz creatz ;

- ergo pofiunt cfle itd indebita omni naturz , vt

non poflint illi naturaliter eonucnire « Ex do-
&rina tradita infertur non pofle dari formam
{ubftantialem abfolutam fupcroaturalem cui-
libet materix , neque materiam f{ubftantialen
incompletam in ratione narure fupernatura-
lem cuilibet forma fubftaatiali .

45, Ad 7. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Difparitas elt, quia vifio, gra-
tia &c. debent efle indebita natura,que Deum
videt, quz adoptatur &c. at non eft necefles ,
vt fint indebira gratiz , & dono {upernarurali,
quo natura ratienalis elevatur ad {ubfiften-
dum in Verbo diuino; fed modus fubftan-
tialis voionis hypoftatice non eft natura , quz
Deum videt, 8t adoptatur, fed eft gratias ,
& donum {upernaturale , quo natura eleuatur
ad fubfiftendum in Verbo 5 ergo &c.

46. Ad 8. diftinguo antecedens: Deus po-
teft naturaliter amari, prout et in fe, iti vt (o=
la bonitas diuina cognita prout ¢ff in fe mo-
ucat ad amorem , nego maiorem ; ita vt (ola
bonitas diuina cognita prout elucét in creatu-
ris moucat ad amerem, tranfeat; & nego con-
fequentiam . Sicut Deus non poteft naruralis
ter intelligi , nifi prout elucet increaturis ., fic
non potelt naturaliter amari, nifi proptet bo-
nitatem dininam elucentem in crearuris; &
ficut fupernaturaliter Deus poteft intelligi, &

K 2 vi-




76
videriin fe ipfo vifione beatifica, fic amores
beatifico poteft amari propter bonitatem di-
uinam vt cognitam in feiplas _idcuquc amor
beatificus patriz eft diue: (z rationis ab amore
viz, vt dicetur (uo loco

QVAESTIO XXVL

Vivam intellecus crearus ad videndum Deum
indigeat lumine gloria intrinféco.

8o Th.qu12. artes.

1. Idetur non indigerc: primoenim, vt

arguit Scotus in 2. diftii4oquef. 1. &
in 4. dift. 49. queft. 11. Obicctum ¢ qued per
feipfum eft infinjra lux intelligibilis , & cft
{ufficientiffimua ad hoc, vtmoucat intelle-
&uom ad vifionem (ui, noa eget lumine fibi
coagente ad caufandam vifionem; fed Deus
¢lt tale obie@tum; ergo &c.

2.  Secundo, vridem argait, fieut ceecus
fupernaturaliter illuminaras naturaliter videt
colores , fic intellectus creatus fupernatarali=
ter illuminatus lumine glorie naturaliter vi-
deret Deum 5 eigo vifio Dei non aliter effet
fupernaturalis bearis , quam vifio colorum fit
fupernaturalis ceco illuminato , quod clt ab-
furdam .

3. Tertid, vtarguic Durand. in 4. dift. 40.
quzft. 2, num, 22. lumen glorie eflet neceffa-
rium ad hog, vt iatellectus creatus, qui fecun-
dum fc ¢ft improportionatus ad videndum s

Deum , fieret proportienatus; fed intellectus °

habite Jumine gloriz, remanct improportio-
natus s ergo &c. Probatur minor: nam ideo
intelle@us fecundum feelt improportionatus
ad vidend@ Detm’, quia infinite ditard Deos
fed etiam  inteilectas habens lumen glocia
creatum infinite diftat a Deos ergo &e.
4. Refpondeosquod vt refertur in Clemen-
tina Ad nofirum de Hareticis , Beguardi, & Bes
guinz in Germania doeucrunr plures errores,
inter quos quintus city quod qualibot inielleinan
lis natura in fe ipfa oft naturalitey beatas quodque
anima now indiger lumine glovic ipfam elenante ad
Deum videndum o eoque bearé frucndum . Damna.
tus fuit hic error cumalijs cius fedlg erroribus
4 Clemente V.in Concilio Viennenti Clemen,
tina citata, ac proindc de fide elt animam indi.
gere lumine gloriz iplam clenante ad viden-
dum Deum , coque bearé fruendum . Qi®rie
tur, vtrum precisé ex allata definitione de fide
fit animam indigere lumine gloriz ditinfto d
vifione ipfam cleuante ad videndum Deum,
Aligui affirmant , alij negant, ac dicunt, quod
fi afleratur vifionem ipfam Dei efle lumen {u.
pernaturale , formaliter cleuans animam ad
videndum Deum, faluatur animam indigetes
fumine glorie ipfam elevante ad videndum
Deum,ac proindé faluatar definitio Ponrificis;
¢rgo ex allatadefinitione pracisé non clt de fi-

De lumine gioria:

de animam indigere lumine glorig diftincto ab
ipfavifione.

5. Opponunt primo Audtores contrarie
fententig : Concilinm dicit animam indigercs
lumine cleuante ad vifionem ; fed vifio nons
elenat ad vifionem ; ergo docet animam indi-
gere lumine diftindo 4 vifione .

6. Refponderi poteft Concilinm non dice.
re animam indigere lumine ad vifionem , fed
ad videndum; (cd vifie licét non cleuer ad vi-
fionem, tamen co ipfo ; quod eft forma fuper-
naturalis, eleuat formalizer animam ad [aum
effe@um formalem videndi Deumsergo falua-
tut definitio Concilj -

7. Opponunt fecundé: Poutifex definit
animam ad videndam Deum indigere lumine
illo , quod negabaat hzretici, qui damnantur;
fed illi heretict non erant itd folidi, vt nega-
rent animam ad videndum Deum indigere lu-
mine vilionis ; ergo negabant animam indige-
re lnmine diftiuéto & vifione ; ac preinde Pon.
tifex definit animam indigere lumine diftin&to
d viiione.

8. Refponderi poteft Hareticos illes ne-
gafie vifionem Dei effe formam [(upernatura-
lem , & elenantem animam ad videndum, ac
docuiffe cffe formam naturalem, ac non cle-
wintem, & confequenter afferuiffc animam ad
videndum Deum non indigere lamine gloriz
clenante. Pontifex ergo contra iilos definit
animam ad videndum Deum indigere lumine
glorig clcuante, quod faluatur s dicendo vifio-
nem cffe lamen formaliter clenans animam ad
videndumn Deum. Propter hecnon et impro-
babile ex allata definiticne pracisé non cile de
fide,quod anima ad Denm videndum indigeat
lumine gloriz diftindo & vifione. Diai id
non effe de fide ex illa definitione pracisé .
Nami cx alijs principijs exiftimo cfic de fides ,
quod anima ad videndum Deum indigeat vi-
ribus fupetnaturalibus, vel intricce com-
plentibus, vel extrinfecus aflifentibus , &
concurrentibus ading ad vifionem Dei. Ratio
cft, quiaactus (opernaturales nen poliunt cf=
fici per folas vircs naturales; fed vafio Deieft
{upernaturalis ; ergo non poteft effici per folas
vires natarales anime, ac proindé amima ad
efliciendam vifionem Dei indiget aliguo prin=
cipio fupernaturali, vel intrintecé complente,
vel extrinfecus affiflente , concurrente agdiuc
ad vifionem ; fed hoe principium [upernatin
rale poteft vocari lumen gloriz ; ¢rgo de fides
elt animam ad efficiendam vifionem indigere
lumine gloriz diftin&o 4 vifione, nomine lu-
minis glori¢ intclligendo principium {uperna-
turale concurrens adiué ad vifionem ; & fic
elenans animam ad videndum Deum , abftra-
hende ab hoc ; virum tale principium f{it anis
mz intrinfecum, vel illi affiffat extrinfecc.

9. Supereft quaflio iater.Scholafticos,
vtram beati de fadto ad efficiendam vifionem
Dei eleuentur per lumen glorig ipfis intrinfe-
cum: & vtrum tale lumen fit illis neceffarium
faltem neceffitate connaturalitatis? Affirmat

Sans




Liber I, Quafltio XXVI.

San&us Thomas 1. p:
contra Gentes cap. §3.
Scotum in 1.dift.1 E: 1. Ad primum
pro fecunda via concciiifle lumen gloriz intrin-
fecum intelleétui, flicet Scotus in hoe puncto
videatur dubius fuiffe. Hos fecuti funt Theo.
logi feré omnes, excepto Durando in 4. dift.
49. quzft.2, num. 22,

10, Dicendum cum hac communiffimas
fententia: datur inbeatis , & eft connaturali.
ter neceflarium ad videndum Deum lumenss
gloriz, nomine luminis [gloria intelligendo
cum Scholafticis gualitatem creatam (uperna-
turalem intrinfecé inhzrentem intelle@tui,
cumque confortantem , & clenaatem ad hoce ,
vt poflit videre Deum , quem folg lumine , &
virtate natorali videre non poteft .

11. Ptobar S. Thomas neceffitatem limi-
nis citato art. s Nam omne , quod eleaatur ad
aliquid excedens ip(jus naturam, & cx (ua ra-
tione exigens fubiedum antecedenter difpoti=
tum , debet antecedeater intrinfece dilponi
aligua difpofitione excedente ipfius naturam ;
c.g. vt acr cleuerur ad formam, & operationes
ignis, qua (unc{upia naturam aeris, debet di.
iponi per calorem vt ofto s quieft fapra natu-
ram aeris ; fed intellectus videns Denm elena-
tur ad vitionem Dei, quz elt fupra naturam.,
intelle@us,vt ditum cit quattione 25. & pra-
terea vifio exigit intelletum antecedenter
difpofitum aliqua qualitate fupernaturali,
quam vocamus lumen gloriz; ergointelle-
¢tus indiget lumine glonia . Prebatur minor :
nam operatio vitalis vitimo perfedta ex lua,
natura exigit procedere d potentia vitali in-
trinlecé , & vltumo perfeta in erdine ad exer-
¢endam talem operationem ; fed vifio Dc;_.:!.‘:
operatio vitalls vlumeo perfeta, !;qm_dcl_n in.o
ca confiftit beatitudo , qu cft perfeciflima
vita 3 ergo vifio Dei, qua clt operatio vitimo
perfecta, ex natura fua exigit procedere abin-
telle®u intrinfecé , & vitimo perfeto in ordir
ne ad videndum Deum ; fed intellectus perlu.
men naturale, (eu per patwralem virtutem in-
telligendi eft intnnfecg impericctus, & infuffia
ciens ad videndum Deum , vt diGtom eft g.25,
crgo vifio Dei exigit procedere ab intellectu ,
vt intrinfece perfecto per aliguod lumen {u-
peraamrale, feu per aliquam virtutems fuper-
naturalem , qua iotellectus reddatur fufficicas
ad videndum Deum ; quod lamen quia eft ad
aétum, quo intellettus glorificatur, vocatur
lamen glotia , ac de co dicitur Plal. 35, In J.'f-
mine tuo videbimus dumen , hoc eft clentiam diui-
nam , qu& cft primum lumen erc\iig:biﬁc 4&
Apoc.zi. Claritas Deiillummabit eam , hoc eft

focietatem videntinm Deum . Per hoc lumen
4 Dionyfio, & alijs beati dicuntur effici Dei-
formes, hoc eft fimiles Deo in hoc, quod pof-
{int videre} dininam eflentiam, ficuti Deus il«
lam videt,iuxta illud 1.loan.3. Similes ei erimus,
guia videbimus eum ficuti eff .

" 12. Quod autem cperatio vitalis 'vltima

cx {ua ratione exigat procedercd po-

(]

71
tentia vitali intrinfccé 5 & vitimo perfe@ains
ordine ad talem operationem, probatur primo
a priori : nam cam vita confiftat in hoe, quod
viuens poflic mouere fe iplam, pertetio ope-
rationis vitalis confittit in hoc 5 vt Procedat a
perfedta virtute mouendi fe ipfum .

13. Secundd probatur indugione in nata-
ralibus . Nam vifio feofiriua vitimo perfe@as
cxigit procedere 4 potentia feafitiua vitimo
pertecta s & difpofitaad bene videndum; actus
infticie vitimo perfeus exigit procedere
voluntate vinmo perfecta per habirum,& vir-
tutem iuftitiz ; idemque valet de alijs adibus
virtuofis, vt docet Ariftoteles 2, Ethicapigs A,
fortiori attus, in quo coafiftit beatitudo na-
turalis, deber procedere 4 potentia intrinfece
perfecta per habitum, ideoque beatitudo ex
Ariftotele 1. Ethic. cap.7. definitur; Perfedtiffi-
ma operatio ratignalis fecundum perfedtifimam vir-
thtem ,

14. Tertid probatur inductione in fupers
paturalibus. Nam adtus vitales fidei, fpel s
charitatis 8tc. exigunt procedere abintelledta ,
& voluntate perfetis per habitus fupernatie
rales fidei, {pei, charitatis &c. vel faltem pex
auxiligactualia intrinfecé perficientia intelles
&tum s & voluntatem ; ergo conftat rationes ,
& audoritare,quad operationes vitales vitimao
perfedta exigunt procedere a potentia vitali
vitimo perfecta ; ergo vilio Dei» cum fit ope-
ratio vitalis vitimo perfeita, exigit procedere
ab intelle&tu perfedto per lamen glorie .

Is. Addo cum San&a Thoma codems
art.s.quod ipfa effentia diuina, vt fiar forma ,
& fpecies intelligibilis, hoc ¢t immediaré mo-
uens intelleGtum ad vilionem fui, exigit , vt
intelle@tus fitinerinfece perfe@us per lumen.s
glotiz ad videndum . Forma enim intelligi-
bilis » vt moueat porentiam ad operationen_s
vitalem vltimo perfetam , exigir , ve talis po-
tentia {it ex parte fua vltimo perfedta in ordi-
n¢ad talem opcrationem , vt patet ratione , &
indudtione al :

16. Obijcies primo contra allatam ratio-
nem :lumen glocix licet fit fupernaturale non
exigit, v intelieGtus (it ante difpofitus pex
aliam difpofitionem fupernaturalem; alioquin
procederetur in infinitum in difpefitionibus
impernaturalibus 5 crgo etiam vifio licér {uper=
naturalis , non exigit, vt intelle@us fir antece=
denter difpofitus per lumen fupernaturale «

17.. Refpondeo,concedo antecedens, & ne-
g0 confequentiam. Difparitas eft, quiaactus
fccundus vitalis vitimo perfectus [upponit
adum primum , feu potentiam proportiona-
liter perfe@am ; at adtus primus non fupponit
alium a&um primum , alioquin procederetur
in infinitum ; fed vifio e® altus fecundus, &
lumen gloriz conftitnit aGum primum, hog
cft potentiam intrinfece perfeam;ergo &ec.

18. - Obijcies fecundo: vt Verbum diuis
num per vaionem hypoftaticam phyficé vnia-
tur humanitati, non prerequiritur in humani.
tate vlia antecedens difpofitio {upernaturalis ;
crgo

1




ergo vt effentia diuina per vifionem intentios
naliter vaiatur intelle@tui, non prerequiritur
inintelle@tu vila antecedens difpofitio fuper-
maturalis ,

19. Refpondeo,cencedo antecedens, & ne-
go confequentiam » Difparitas eft, quia radix
omnium donorum {upernataralium non pra-
requirit in fubie@o vilum donumn fuperaatu-
rale: proportionaliter ac forma Solis , quia eft
radix cazterarum fOrmarum materialiaum, non
prarequirit jin fole vilam difpofitionem ; fed
pervaionem hypoftaticam humanitas accipit
primam radicem fubftantialem omanium do-
noram fupernaturalinm; ergo vnio hypoftati-
ca non prarequiritin humanitate vllum dos«
numsvel vllam difpofitionem {npernaturalem.
E conuerfo operatio fupernaturalis vitimo per-
fe®a, & quz fc habet vt vitimus fructus , pra=
fupponit potentiam , & radicem effe vitimo
perfe@am in ordine ad ralem operationemsfed
effentia dinina vnitur intentionaliter intelle-
&tui per hoc, quod inteliectus cxerceat opera-
tionem vitalem vltimo perfe@tam;ergo &c.

20. Queritnr primo , quifnam fit effectus
formalis luminis gloriz ?

21. Refpondeo, quod effectus formalis lu=
minis glorie eft 1td augere,, & perficere virtu-
tem intelleétinam , vt intelletus , quicx pro-
prijs viribus elt infudficiens ad videndum Ded,
per vires luminis reddatur {ufficiens ad viden-
dum Deum, & difpofitus ad hoc, vt ab eflen-
tia dinina moueatur ad vifionem o

22.  Quezritur fecando, verum lumen glo-
ri¢ addar fupra intellc@tum virtutem cinfden,
an diuer{z rarionis ?

23. Pefpondeo cum San&o Thoma 3.con-
tra Gentescap. 53, num. 4. quod addit virtu-
tem diucric rationis . Probatur primo: nam-
omalis virtas fupernaturalis eft diverfe rationis
a virtute natarali 5 {ed lumen glorig eft virtus
fupernaturalis 5 ergo lumen glorie cft diverfz
rationis & virtute naturali intelle&us,cui addi-
Tar.

24, Probatur fecundd : nam cum virtos
augetur per additionem virturis einfdem ra-
tionis , angetar in ordine ad caufandum maio.
rem effetum eiufdem rationis: ex.gr. cum ca-
lor augetur , addiro calore eiufdem rationis,
augetur in ordine ad magis calefaciendam ca-
lefactione intenfiori, fed ciufdem rationis; fed
per lumen glorig virtusintelligendi augeturin
ordine ad videndum Deum vifione {uperna-
turali,ac diuerfa rationis 4 quacunque intelle-
&ione naturali; ergo &c.

25, Quaritur tertid , vtrum lumen gloriaz
fit qualitas permanens , & habitualis, an qua-
litas tranficns ?

26, Refpondeo, quad beati, quielenantur
ad videndum Deum permanenter, cleuantur
per lumen habituale , & permanens : {i autem,
vt multi dicune , aliquiin via , puta Moyfes, &
San&us Paulus elcuati funt ad videndum Ded
tranfeuntér, eclenati funt per lumen glorie
tranficns . Confirmatur ex do@rina communi

Delumine glorix

in materia de gratia, qua afferitur Deum ho-
mines eleuare ad adtus fupernaturales fidei ,
{pei, charitatis &c. non folitm per habitus per.
manentes; (ed etiam per auxilia tranfeuntia.

27. Adr.concedototum,acdico, quod
lumen gloriz non ideo cft neceffarium , quia
Decus indigeat lumine f{ibi coagente ad caufan-
dam vifionem, fed quia intelletus creatus in-
diget lumine glorie {ibi coagente ad videa-
dum Deam. Explicatur exemplo. Sol vt vi-
deatur 4 noctua , non indiget lamine fuperad-
dito, fcd nodua vt videat Solem indiget ang-
mento, & confortatione potentix vifiuz; ergo
a.pari &c.

28. Ad 2. concedo antecedens , & nego
confequentiam. Vifio,quaczcus illuminatus
videt colores ; eft fupernaturalis folum per ac.
cidens, extrinfecé , & quoad modum: ar vifio,
qua beati vident Deunw, el fupernaturalis per
fe;intrinfecé, & quoad fubftantiam ; ergo ali=
ter elt fupernaturalis vifio, qua beati vident
Deum ; ac vifio ; qua czcus illuminatus videt
colores. Explicatur. Supernaturale per (e,
intrinfecé , & quoad f{ubftantiam, et quod
propter magnitudinem perfeétionis intrinfece
non potelt clle debitum naturz creatz nons

cleuate per dona gratiz ; fed vifio Dei propter

magnitudinem perfedtionis intrinfcce nons
potelt effc debita nature create non elcuate
per dona gratiz ; ergo. Supernaturale per ac-
cidens, extrinfece, & quoid modum eft; quod
licet ex f¢ poffit eflfc debitum natur® create
non elenatz , tamen propter aliquod accidens
de fato non potelt effe debitum natura, nifi
circa illam fiat aliquid miraculofum}, & fuper-
naturale ; fed vifio, qua cgecus illuminatus vis
det colores , potuiflet effe debita illi homini, {i
non effec cecus , & folum quia per accidens eft
cecus; non poteft illi effe debita nifi fupernatu-
raliter; & miraculose liberetur a cacitate 5 cx-
go et fupernaturalis folum per accidens, ex-
trinfecé, & quoad moduimn .

29. Ad 3. nego minorem . Ad probatio-
nem diftinguo maiorem : idco intelleGas fe-
cundum {ceft improportionatus ad videndum
Deum , quia vicumque infinité diftata Deo ,
nego malorem ; quia ita infinite diftat , vefit
in ordine puré¢ naturali, concedo maiorem-s :
diftinguo codem paéto minorem , & nego
confequentiam. Ideo intelletus fecundum
fe ¢ft improportionatus ad videndum Deum,
quid itd infinite diftat 4 Deo, vt {it in ordi=
ne puré naturali; fed intelle@us habens lu=
men gloriz itd infinité diftar 4 Deo, vt fitin
ordiae gratiz , & eleuationis; crgo &c.

QV &«

B
&

;
»
k.
E




Liber I. Quaftio XX VII.

QVESTIO XXVIL

Virsm lumen cliria concurrat ad vifionem
beatam » Ve 1otalis y vel (olum Vi par-
tialis ratio agendi 2

$:The .12+ artede

1. ‘ T Idetur lnmen gloriz , non eflc partia-

lis , fed totalis ratio agendi, ita vtad
vifionem Dei non concurrat immediate , &
a@iué intelle@us creatus ; primo quia eatenus
deberet concurrere intelle@us, quarenuslu-
men cum non fit potentia vitalis, non poffet
dare vifioni vitalitatem, fed folam fupernatu-
ralitatem , ac proindé vitalitas deberet dari vis
fioni ab intellectu ; qui eft potentia vitalis ; fcd
lumen eft potentia vitalis fimul,& intentiona-
lis; ergo &c. Probatur minor : nam vifio ha-
bet vitalitatem identificatam cum fupernata«
ralitate ; ergo debet procederc 4 potentia ha-
bente vitalitatem identificatam cum {uperna-
turalitate .

2. Secundé fi intclle@us concurrerct par-
tialiter ad vilionem , qua beatificatus,partiali-
ter beatificaret fc ipfum , quod cft abfur-
dum- £

3. Tertiofiintclleus per fuam potentiam
naturalem concurreret ad videndum Deums ,
haberet potcotiam naturalem videndi Deum;
fed non habet; ergo &c. Probatur minor:
pam nufla potentia naturalis eft etiam partiali-
ter ad aliquid fupernaturale ; fed vifio Dei eft
fupcrnaturalis ; ergo .

4- Quarto , vt obijcit Toannes d S. Thoma
1. part. quaft.1 2.difput.14. art.2. Ad hoc, vt
intelle@tus!pofler per fuam virtutem natura-
lem concurrere partialiter ad videndum Deii,
deberet dare vifioni vitalitatem, vel aliquod
alind pradicatum, ac proinde deberet illud
precontinere in fe; fed intelleGtus non pra-
continet vitalitatem , neque aliud predica-
tom vifionis: ergo &e¢. Probatur minor: vir-
tus enim naturalis nen continet vilum pradi-
catum fupernaturale;; fed vitalitas, & omnia
pradicata vifionis beatz funt fupernaturalia,
ac nullum pradicatum vifionis clt naturales ;
ergo &c. _

5. Quintd, vt idem obijcit s lumen gloriz
eft tota ratio proportionans intelle@Gum ad
vifionem Dei; ergo intclletus antecedenrer
ad lumen nullam haber propertionem cum.
vifione Dei ; ergo nullam habet virtutem , ne
pactialem quidem , fiquidem omnis virtus in-
cludit aliguam preporrionem cum €o , ad
quod eft virtus. : :

6. Refpondeo recentiores Thomiftas vna-
nimiter aflerere lumen gloriz efic totalem , &
adzquatam virtutem , feu rationem agendi,
& producendi vifionem beatificam , itd vt in-
relle@us in vifionem beatificam non influat

immediate per virtntem {uam fibi cfentia-

79

lem , & identificatam , fed folum per virtus
tem luminis gloriz fibid Deo infufam, pro-
portionaliter, ac in Philofophia dicunt fub-
ftantiam non eflc per fe immediaté operatie
uam , fed quidquid agit , per potentias fibi fue
peradditas agere . :

7. Dicendum contra hanc opinionem.
cum fententia communi auétorum Societatisy
lumen gloriz non effe totalem, fed folum
partialem rationem agendi, ita vt ad vifioncm
Dei imul cum lumine gloriz concurrat adtiné
immediaté etiam intelledtus , immo ipfa {fub-
flantia animz .,

8. Probatur primo auétoritate S. Thome ,
& Sandti Auguftini. Primo S.Thomas 1, par,
quaft. 12. in corpore dicit. Dicendum igitur ;
quod ad widendam Dei effentiam requivitur aliqua fi.
usilitudo ex parte vifing potentie 5 feilicet {wmen gloa
vig confortans intellefium ad videndum Deum 5 led
non confortatur , & adiuuatur ad agendum,
qui nihil immediaté agit cum co », quod con-
fortar , & adiuuat ; crgo S, Thomas exiftimat
intelle¢tum immediaté concurrere {imul cum
lumine ad vifionem Dei «

9. Secundo jdem S.Thomas eadem qu.12.
art.s. in corpore dicit : Cum igizur wirtus nati-
ralis intelle@us creari mon [ufficiar ad Dei effentiam
videndam , oporzet, quod ex dinina gratia [uperaccres
Jeag ei virtus intelligendi , & hoc augmentum virtu-
tis intelle&Giua illuminarionem vecamus &e.ded aug-
mentum virtutis ad videndum non cit totas
virtus, & inepté tota virtus videndi dicerctus
efle augmentum virtutis intclleGiue ad vi-
dendum ; ergo . Tertia codem artic. 5. ad 1.
dicit, quod lumen gloriz eft neceffarinum ad
videndum Deum , 4d boc quod iptelleFus fiar
potens ad intelligendum per modum , quo potentia fis
potentior ad operandum per habitums ; {cd habitus
non eft tota virtus agendi refpeétu potentiz;
ergo lumen gloriz ex S, Thoma non cft totas
virtus agendi refpe&u inteliedtus . Quarto S.
Auguftinus lib. 2. de peccatoium meritis, &
remiflione, cap. 5. ponit hanc regulam : Adiu-
tor enimi nofter Deus dicitur , nec adiuuari poreft, ni=
ﬁ qui aliquid fpente conatur , (‘m.rﬁ non ficut in lapi-
dibus infcnfatis falutem nofiram Deus eperatnur in
nobis 5 fed Deus per lumen gloriz adiuuar in-
telledtum noflrum ad videndum Deum; er-
go intelle@us aliquid conatur, & immediate
concuttit ad vifionem . Quinto idem Augu-
(tinus paulo poft codem cap. ad explicandum
id ; quod dixerat, affert exemplum, dicens : 8i-
cit enim corporis ocklus non adiunatur d luce , vt ab
eadem lnce anerfus difcedat , vt autem videat, adis-
natur ab ea , neque boc omnino , nifi adiunante pu!eﬂ:
ita Deusqui eft lux bominis interioris,adiunat noftre
mentis abtutums ot boni aliquid operetnr 5 fed lux
ita adiuvar oculum, vt oculus immediaté con-
currat ad videndum; ergo Deus per lumen.s
gloriz , per habitus fupernatvrales , & per
auxilia gratiz itd adiuuvat intelle@um , & alias
potentias, viimmediaté concurrant ad actus
{upernaturales videndi, & ad alios actus fuper-
naturales.

10. Pro-




.

f & s i1
oy 5 R vt ERs
80 De concurfu luminis gloriaz ;

10. Probatur fecindo conclafio rationes
defumpta ex allatis verbis Augullini. Poten-
tie enim vitalesadiunari non pofluntj ad vitas
liter agendum , nifi adhibeant immcediaté ali-
quem conatum , & infiuxum ad atus vitales,
ad quos adiunantur : fed Deus per lumen glo-
ri@ ] & per habitus, & auxilia gratiz adiuuat
noftrum intelleGum , & voluntatem , qua
{unt potentiz vitales, ad cxercendos actus vi-
tales Deum videndi , amandi &c¢; ergo ia
adinuat , vt intelle@tus adhibeat immediate
aliquem conatum, & influxum immediatam
ad vifionem Dei ; voluntas adhibeat influ-
xum , & conatnm immediarum ad anyorem
Dei,» & ad alios a&us fuperaaturales. Maior
probatur tum ex allatis verbis Auguftini, tum
quia de ratione potentiz vitalis cft , vt non.s
poffit viuere per actus » ad quos immediate
non influit; fiquidem viuere inactu fecundo
et immediaté influere in aftum, quo potentia
vinit, &«cft feagere, & mouerc per talems
adtum ; fed intelle&us elenatur ad vifiloncma
Dei, qua vinat in actu fecundo; ergo adiuua-
tur itd , vt immediaté influat in vifionem.

11, Probarur tertio conclufio. Si cnim.s
lumcn gloriz effet tota ratio agendi refpedtu
vifionis , itd vt intelle@us immediate ad illam
non concurreret, ctiam habitus caritatis, &
alij habitus, & auxilia fupernaturalia effent £0a
ta ratio agendi refpecta acus caritatis , & alio-
rum a&uum fupernataralium, itd vt voluntas
immediate ad illos non concurreret ; eft enim
eadem ratio ; confequens eft abfurdum : ergo
&c. Probatur minor: potentia enim libera des
bet immediaté concnrrere ad actum formali-
ter Liberum , com debeat illum determinare 5
fed potentia libera ad eliciendos adtus (apernas
turales voluntatis non eft habitus, vel auxi-
lium, fed voluntas , vel anima; ergo volun-
ras, vel anima debet immediaté influere ad
adus fupernatnrales voluaratis. Probatur mi-
nor: potentiacnim libera cft, qua poteft de.
terminate actum , Vel oppofitum aétus, & po=-
teft habitu vti,vel non vti; fed habitus caritatis
non poteft determinare omiflionem aétus cari=
tatis, prefertim cum talis omifiio eft peccami-
nofa ;s multo minus poteft determinare odium
Dei contrariumactui caritaris; fola autem vo-
lantas poteft fe determinare ad adtum carita-
tis , vtendo habitu caritatis,, vel ad negatio-
nem adtus caritatis, autad odium Dei, nons
vtendo habirtu caritatis; ergo &c.

12. Prabatur quarto: vt enim dixi in Phi-
lofophialib. §. quel- 11. d¢ Anima in s. ar-
gumento , eiufque folutione, potentiz animg
non funt tota virtus agendi vitalitér , fed ipfas
anima immediaté influit ad omunes flios actus
vitales, & nifi immedidté influeret,per ipfos no
viuetet 5 crgo 4 fortiori lumen glorie non et
tota virtus agendi refpedu intelle@as , & ani-
ma , ac proindé ad vifionem influit immedia-
t¢ tum intelleGus, tum ipfa {ubftanria anime,
& finon influcret, anima per vifionem nomns
vineret.

13. Quezres, vtrum lumen gloriz fit vit=
tus non folum intrinfeca intellettui;& animz,
fed etiam vitalis?

14. Refpondeo Thomiftas aflerentes lu-
men gloriz effe totam rationem; & virtutemn..
agendi, affirmare lumen gloriz efic virtutcm
vitalem fupernaturalem , qua anima videt
Deum. Si enim nen effet virrus vitalis , fc-
queretar , quod cum ad vifionem concurrat
immediaré folim lumen glorix; ad adum vi-
talem non concurreret. immediate vila virrus
vitalis  quod repugnat. Alij negantes lumcn
gloriz effe totam virtutem agendi; fatis com-
muniter negant lumen gloriz efle virtntem
vitalem. Fundamentum ¢t , quia potentie
vitales debent profluere ab intrinfeco ; fed lu-
men gloriz son profluit ab intrinfeco , fed
meré ab extrinfeco , hoc eft 4 Deo infnn-
dente lumen gloriz fupra exigentiam (ubic=
&i; ergo lumen gloriz non eft virtus vita-
lis.

15.  Probabilius cenfco lumen gloriz effe
virtutem vitalem , licet nen fit totalis , fed
partialis virtus producendi vifionem beatifi-
cam. Ratioeft, quia vires naturales anima
non funt vitaliter completz ad producendam
vifionem Dci, & alios aftus vitales {uperna-
turales;,ergo debent compleri per additionem
virtutis vitalis fupernaturalis , ac] proindé lu=
men gloriz , & alij habitus infufi funt virtu=
tes virales. Neque ex hoc fequitar lamens
glorie efle intclleGum fupernaturalem , fed
folum efie complementum vitale intellectus,
quo clecuatur ad hoc, vt poflit intelligere intel-
lectione fupernaturali . Ad fundamentimop-
pofite fententiz dico de ratione potentiz vita=
lis efie quidem , vt fitintrinfeca viuenti , bon
autem vt proflnat abiplovinente . Patet : nam
in fententia dicente intelleGtum , & voluanta-
tem non diftingui ab anima, intclleétus, &
voluntas {unt potentiz vitales , & tamen non
profluunt ab ipfa anima, {iquidem animanon
eft 4’fe, {ed profluant extrinfece d Deo s ergo
licet de ratione actus vitalis {it, vt profluat ab
intrinfeco,ideoque non poflit ideatificari cam
natura creata, qua non ¢ft 4 fe , tamen poten-
tiz vitales pofluntjefle meré ab cxtrinfeco .
Confirrmarur : nam in fententia diftinguente
intelle@tum , & volantatem ab anima, proba-
bilius eft ipfam fabftantiam animez efle virtu=
tem vitalem immediaté influentem ad adtus
vitales intelligendi > & volendi, & tamen talis
virtus non profluitintrinfece ab animas que
noneft i fe, fed mere extrinfecé 4 Deos c1go
non eft de ratione virtutis vitalis , vt profluat
ab intrinfeco ab ipfa {ubftantia viuente 5 crgo
dari poffunt virtutes vitales {upernatorales vi-
taliter augentes , complentes, & ¢lenantes vit-
tutes vitales naturales »

16. Ad 1. nego maiorem. Sicut enim li=
cet intellectus fit potrentia vitalis naturalis, ta~
men ad hoc, vt anima intelligat , & viuat, de-
bet immediaté per fe ipfam] concurrerc ad ia-
tellectionem ; ac proindé intelle@us non dg‘bct

3 Clie

o

S

<y T




e

B

Liber I. Quaftio XXVIL

efle tota ratio agendi , & intefligendi; fic licet
lumen gloriz effer potentia vitalis fupernatu-
ralis , tamen ad hoc, vtanima per vifionem.s
beatificam viuat , debet immediaté concurre-
read vifionem fimul cum lumine , adeoques
lumen gloriz non deber cflc tora ratio agendi,
feu videndi Deum.

17. Ad 2. Diftinguo fequelamifequeretur,
quod intclleétus partialiter beatificaret fe ip-
fum impropri¢ , ac vt caufa efficiens minus
principalis ; Deo fupernataraliter eleuante,
concedo ; proprié , ac Deo nob elenante , ne-
go. Abfurdum eft, quod intelle@us proprié

catificet fe ipfum vt obie&um beatificum. ,
vel Deo ipfum non eleuante ad hoc , vt con-
currat ad fuam beatitudinem: at non eft ab-
furdum , quod improprié feipfum beatificet,
non vtobietum beatificum , fed vt caufa ef-
ficiens minus principalis fuz beatitudinis ele-
uatad Deo ad hoc, vt concurrat partialiter
ad fuam beatitudinem . Porrd hocipfum de-
bent dicere aduerfarij , quilicet negent intel-
lectum efle principium gue beatitudinis,tamen
concedunt intelle@tum efle principium guod
beatitudinis , adeoque potelt contra ipfos in-
ferri, intelleCtum partaliter beatificare fe ip-
fum, vt principiam guod.

18. Ad 3. diftinguomaiorem . Siintelle-
&us per fuam virtutem naturalem concurre-
ret partialiter ad vifionem Dei, haberet poten-
tiam naturalem parrialem, & inchoatam vi-
dendi Deum fupernaturalirer , & obedientia-
liter , concedo’s haberet potentiam naturalem
totalem videndi Denm naturaliter , negos; di-
ftinguo codem padto minorem s & nego con-
fequentiam . Intelle@us habet potentiam: na~
turalem , partialem , & inchoatam videndi
Deum fupernaturaliter , & obedientialiter,
hoc eft itd, vt ad videndum elcuari debeat au-
xilio , & concurfu fupernatarali : at non habet
potentiam naturalem videndi Deum naturali-
ter, hoc eftird ; vt ad videndum non indigeat
auzxilio, & concur{u fupernaturali. Quia vero
potentia dicitur naturalis folum relaté ad effe-
ctus , guos poteft naturaliter caufare, relaté
vero ad effectus, quos poteft folum fupernaru-
raliter caufare, dicitur obedientialis , ideo ab-
folute loquendo, intellettus® habet folam po-
tentiam obedientialem, non autem naturalem
videndi Deum.

19. Dices : nulla potentia  naturalis eft
etiam partialiter ad aliquid fupernaturale; fed
vifto Dej eft fupernaturalis ; ergo potentia na-
turalis intelleGus neque partialiter ¢ft ad vi-
dendum Deum .

20. Refpondeo, diftinguo maiorem : nul-
la virtus naruralis eft partialiter] ad aliguid {a.
pernaturale non contentum {ub fpecificativo
adequato talis virtutis ; concedo: contentum
fub fpecificatiuo adzquato talis virtutis, négo;
diitinguo eodem pacto minorem; & nego can-
fequentiam« Omnis natutalis vircus habet ali-
quod {pecificatinnm adequarum,per ordinem
ad quod definitur, &cft faltem partialiter ad

4

81
omuania etiam fupernaturalia, que continentur
in tali fpecificativo,vt ex profeflo dicam infra
in Traétatu de Creatione; fed intellectus eft
virtus naturalis intelligendi, ac fpecificatur
adzquaté per rationem communc intelle=
ctionis,crgo intetellectus eftvirtas falt€ partia-
lis producendi etiam intelle@iones fupernatu-
rales, ac proinde vifionem Dei, quz cft intel-
lectio fupernaturalis.

2f. Qu=res, quam potentiam obedientia=
lem coneedamus , aut negemus?

22. Refpondeo, quod concedimus potens
tiam obedientialem, per quam naturz , & po-
tentiz poffint eleunart ad aliones, & obie&ta,
qua continentur in fpecificatiuis, fe generi-
bus , quibus commenfurantur naturz , & po=
tentiz; at negamus potentiam obedientialem,
per quam poflint eleuart ad operationes,| &
obiedta, quz non continenrur in genetibus,
quibus commenf{urantar. Exempli gratias »
quia potcntia auditina commeniuratatr audi-
tionibus, & fonis, poteft ¢lenariad auditiones
fupernaturales fonorum fupernaturaliom ; at
non potelt elevari ad videndum,vel ad audien=
dum colores . In cafunoftro, quia intellectus
commenfuritur intelle@ionibus entis, prout
ens elt,poteft eleuari ad vifionem Dei, quz eft
intelle&io fupernaturalis .

23. Ad 4.concedo maiorem’, & nego mi-
norem . Ad probationem , diftinguo maio=
rem : virtus naturalis non continet vllum pra-
dicatum f{upernarurale fecundum rationem.s
abftrahentem 4 fupernataralitate, negos (c=
cundum rationem contractam ad fupernatura-
litatem , concedo ; & nego confeq ucntiamo .
Vtcaufa contineat aliquod pradicatum effe-
&ns continentia (ufficienti ad influxum partia-
lem, fufficit , vrab effetu fit abirahibile ali-
quod pradicatum , quod poffit pradicari

¢ caufasfed i vifione beatifica poffunt abttra=
hi predicata vitalitatis , intelleétiuitatis, & alia
nulta, quz pofunt pradicari deintelleGtu : fis
quidem intellectus et quedam vitalitas , in-
telledtinitas &c: ergo intelle@us continet pli=
ra praedicata vifionis , ac proinde poteit partia-
liter cum lumine gloriz concurrere ad vifio-
nem . Concedo igitur, quod phyfice loquen-
do, omnia przdicata vifionis funt fupernatu-
ralia, ac nullum eft paturale. Nihilomiaus
ad hoc, vt intelle¢tus coatineat aligua pradis=
cata vifionis, fufficit, vt talia predicata poffint
abftrahi & fupernaturalitate, & fecundam il-
lam rationem abftraGam poffint predicari deo
intelleGtu . Explicatur cxemplo. Lupus, &
canis generant Lycifcam, & concurrunt par-
tialiter ad lycifcam . In lycifca nullum eft pre-
dicatum canis , quod realiter non fit identifi-
catum, X fic contraGum cumaliquo pradi-
cato lupi, ac proindé nullum przdicatum ly-
cifcz vt contradtum per predicata lupi inueni-
tur in cane. Quia tamen' multa pradicata lyci-
fez {unt abftrahibilia 4 predicatis lupi , & fub
hac abftrattione poffunt pradicari de lupo ,
ideo multa pradicara lycifcz itd przcontinen-

L tur




82

tur in cane , vt eanis poffit cum lupo partiali-
ter concurrere ad generationem lycifce» Pro-
portionaliter licet vitalitas,& omnia pradicata
vifionis realiter contrahantur per fupernatura
litatem , tamen quia poffunt abfirahi 4 fuper-
naturalitate , & fub hac abfiratione pollunt
pradicari de intelle@tu , intelletus ita continet
mulia pradicata vifionis fupernatutalis » vt
poflit cam lumine glori® partialiter concur-
rere ad vifionem.

24. Debetaduerti, quod eum dicitur ia-
telle@um concurrere ad vifionem partialiter ,
non afferitur, quod comrcurrat pattialiter pat-
tialitate effeétus , itd vt coucurrat ad aliquod
predicatam vifionis , ad quod non concurrat
lumen . Cum enim pradicata vifionis realiter
identificentur inter (¢ , intelle@tus non poteft
concuarrere ad vnum pradicatum vifionis , &
non concnrrere ad aliud, puta non poteft con-
currere ad viraliratem, quin concurrat ad {u-
pernaturalitatem idenrificatam cam viralitate.
Solum igitar afferitur , quod intellectus con-
currit partialiter partialitate caufa , itd vt in-
tellectus fit caufa folum partialis vifionis,& Ju-
men {it alia caufa partialis ciufdem vilionis, ex
quibus completur voa caufa totalis .

25. Ad s. diftinguo maiorem: lumen glo-
1iz eft tota ratio vitimo proportionans intelle-
&um ad vifionem Dci, concedo : inchoating
proportionans , nego ; & diftinguo codem pa-
&o primum confequens ; & nego fccundam.
confequentiam . Intellectus antecedenter ad
vifionem,cft inchoatiné proportionatus ad vi-
dendom Deum, in quantum commenfuratur
fpecificatino , fub quo centinctur vifio Deis
ergo lumen gloriz eft quidem tota ratio viu-
mo proportionans intelleGum vifioni , fed
non eft tota ratio proportionans intelleftum »
vifionis ergo lumen non eft tota yirtus ad vi-
dendum, fed folum eft totum vitimum com-
plementum virtutis ad videndum Deum. .
Confirmatur: nam ctiam per Aduerfarios fcn-
fus materialis eft ird improportionatus ad vi-
dendum Deum , vt neque per lumen gloriz
poflit proportionari ad Deum videndum; in-
telleétus € conueifo poteft per lumen gloriz
proportionari ad videndum Deum;; ergo in-
telletus habet aliquam proportioncm inchoa-
tam ad videndam Deum, qua caret fenfus.
Ideo S. Thomas in 4. dift. 49.q.2. art.1. Ad 7.
videtur admittere intelle@tum habere aliquam
proportionem ad videndum Deum, qua pro-
portione careat fenfus,

QVAESTIO XXVIIL

Virum de potentia abfolura intelledlus creatns
poffis elenari ad videndum Denm fine lami-
e glorie per Omnipotentiam diuinam ex-
trinfecus illi affidentem 2

I ‘ 7 Idetur non poffe; primo quia Deus ne-
que de potentia abfolura poteft fup-

De concurfu luminis g}oriaz .

plere defe@tui canfe formalis in ordine ad cffe-
aum formalem; fcd i Deus fuppleret defe-
&ui luminis gloria , fuppleret defedtui canfz
formalis in ordive ad effe¢tum formalem; er-
go &c. Probatur minor : effeus cnim for-
malis luminis gloriz ¢ft elenare intellectumo,
illumque reddere proximé potentem ad vi-
dendum Deum; fed Deus per fuam Ombipo-
tentiam fuppleret hunc effc@tum , ac formali-
ter cleuaret intelle@um , illumque redderet
proximé potentem ad videndum Deum 5 €rgo
&ec.

2. Seccundo ficut iatelle@us per feiploms
pracisé eit incompletus phyficé, fic et incom=
pletus vitaliter ad videndum Deam ; crgo fi-
cut repagnat, vt videat Deum, abigue co
quod cowpleatur phyficg, fic repugnat, vt
videat Deum , ablque co quod compleatur
yitahiter ad videndum Deum ; fed per omni-
potentiam extrinfecé afliflentem poteft quin
dem compleri phyficé ; nam complemens=
tum puré phyficum potefl effe extrinfecum =
fed non poteft compleri vitaliter i nam.s
complementum vitale non potelt efie extrin=
{ecum , fed debet efle inwinfecam viuenti; r=
go &c.

3. Tertio,vt obijcit loannes a San&to The-
ma 1. part. quaft. 12. difp. 14.arf. 2. Vit intel-
lectus elevetur ad videndum Deum , debet
proportionari vifioni ; fed per affliftentiam ex.
trinfccam divine Omnipotentiz non potelt
proportionari vifioni ; crgo &c. Probatur mis
nor: nam proportionari vilionielt denomings
tio intrinfeca intelleGui, & eft inrclletuma
reddi potentem intrinfecé ad videndum Deli ;
fed Omuiportentia extrinfecus aflitens intels
Jectui non. poteft illi dare formaliter denomi=
pationem intrinfecam , nec potelt intelleGum
reddere intrinfecé potentem ad videndum
Deumcrgo .«

4. Quarto fi intelle@us per omnipoten-
tiam extrinfece afliftentem proportionatur fge
lum extriafecé vifioni, remanet impropottio=
natus intrinfecé,ficut crat ante; fed intellectus
remanens intrinfecé improportionatus ad vi-
dendum Deum , non potelt Deum videres ;
ergo &c. Probatur minor : ficnim jatclleGtus
intrinfecé improportionatus ad videndumos
Deum , poflet extrinfece propertionari ad vi-
dendum , non effet ratio, quare etiam oculus
materialis non poffet extrinfece elenari, &
propottionari ad videndum Deum ; ergo &ec,
Probatur antecedens : idco enim oculus non
poteft extrinfece cleuari ,, & proportionar: ad
videndom Deum, quia eft intrinfecé impro-
portionatus ad videndum Deum; fed intel-
le@us, licetintrinfecé improportionatus, po-
teft extrinfccé propottionari , & eleuariad vi-
dendum Deumsergo. - ;

s» Refpondeo recentiores Thomiftas di-
centes lnmen gloriz effe totalem rationem, &
victutem agendi, & producendi vifionem..
beatificam , confequenter aflerere , impheare
contradictionem , vt intelledtus carens lu 1mmc

8o




Liber I. Quaftio XX VIII. 83

gloriz intrinfeco, per folam divinam omai-
potcotiam cxtrinfeceé aflifentem  eleuetur
ad videndum Deum. Ratio eft, quia iaipli.
car, vtiatelleQus videar Deum , ablque eo
quod habeat virtutem vitalem, adeoque in-
trinfecam ad videndum Deum; fed Jumens
gloriz elt tota virtus vitalis videndi Denm.,
ta recentiores Thomiftas , omnipotentias
autem diuina exerinfecé affiftens intelleGui
non potelt effe vicrus vitalis intelle@us s ergo
&ec. Econuerfo quidicunt intelleQum efles
virtutem vitalem, licet ex fe infufficientem ,
vitaliter tamen , & immediaté influenrem ad
vifionem, fatis communiter dicunt non im-
plicate contradi¢tionem , vrintelle@us carens
lumine, Deo per {uam omnipotentiam fup-
plcnte concurfum luminis , videat Deum : &
hanc opinionem fecuti funt omnes pené Au-
¢lores Sacietatis : nimirdm Suarex de Deo,
lib. zi cap. 16. Vafguez 1. part. difp. 46. cap.2.
Molina 1. part, quaft. i 2. difp.1. art. 5. Valen-
tia 1. parte , & alij . Eamidem fententiam do-
cer Scotus in 4. dift. 49. quaft. 10. & omnes
Scotifta:.

P: 6. Dicendum = Decus de potentia abfo-
luta potelt fine Iumine gloriz intrinfeco cles
uare intelle@um ad videndum Deum per
foam omnipotentiam extrinfece illi affiften=
fem.

7. Probatur primé ex S. Thoma in 4.di-
ftinct.49. quelt.2.art.7. in corpore,vbi ait. Con-
tingit aliquando dininavirente, quod aliqua ves mira-
eulosé perducarur n aliquid , in quod nullo maodo po-
wcft per aliguas difpofitiones [ibi inbarentes , ficut quod
Virgo pariat » quod ignis in aqua comburat ; & fimie
liter miraculosé fieri potefl dinina wvirtute , quod ali-
quis intellctius cveatus von habens nifi difpofitiancs
i€, clenetur ad videndum per effentiam 3 fed lu-
mcn gloriz non eft difpofitio viz; ergo S.
Thomas docet intelleum fine lumine glo-
riz pofle divina virtute cleuari ad videndumo
Deum .

8. Refpondent Thomifte S. Thomam no-
mine difpofitionum vig comprehendere ctiam
lumen infulum tranfiens elenans ad videndam
Deum tranf{eunter, com folum lumen perma-
nens fit difpofitio patrie.

9. Scd contrd , nam S.Thomas ibidem di-
cit per omnes difpofitiones viz fimul fumptas
non pofle intelletum cognofcere ,- nifi ca_,,
quie intelliguntur per ‘fpecies abftractas 4 feq.
fibus ; ergo nomine difpofitionum vie noms
comprehendit lumen gloriz , quo pofiit diui=
na cilentia immediaté videri.

10. Idem S.Thomas quzt. 10. de Veritate
art. 11« dicit « Sicut Dinina Omnipotentie [ubieita
[ant-corpora ; ita & mentes . Fndé ficut pateft aliqia
corpara perducere ad effectus , quorum difpofitio in ip=
[fis won inuenithry ficut Petrym fecit fuper aguas am-
bulare fine hoc , quod & dotem agilitatis tribuevet ,
ita poteft mentems ad boc perducere , vt dining effen-
tie uniabur in flatu vie modo illo , quo onitur [ibi
s patria fine hoc , qued @ lumine glovie perfundatur.

X

11.  Probatur fecundo ratione defumpta
ex citatis verbis S.Thomz . Pofito enim,quod
aliqua caufa habeat vires naturales infufficien.
tes , & incompleras ad aliquem effe@um, Deus
dupliciter poreft elenare talem caufam ad pro-
ducendum illom effedum: primo augendo
wires intrinfecas caufz ; fecundo non augendo
vires intrinfccas caufe , fed per fuam omnipo-
tenriam extrinfecus affitendo tali caufziex.gr.
pofito,quod habeam vires inadzequatas , & in-
fufficientes ad montem mouendum, Deus dur.
pliciter poteft me eleaare ad montem mouen=
dum; primo augendo in me vires intrinfecass
ita vt euadant {ufficientes cum concurfia gene-
rali Dei ad montem mouendums; fecundd non
augendo meas vires intrinfecas , fed aflitendo
mihi extrinfecé per fuam omnipotentiam , ita
viego cum Deo extrinlecus adiunante maos
ucam montem, proportionaliter,ac ego cum
alijs centum hominibus extrinfecus affiftenti-
bus, & adiuuvantibus pofflum mouecre nauim ;
fed intelle@tus creatus habet vires naturales in-
fufficientes , & incompletas ad producendam
vifionem Dei 5 ergo Deus poteft dupliciter in-
tellectum cleuare ad producendam vifionem.
Dei: primo augendo vices intrinfecas intelle.
&us perlumen gloriz 5 fccunda non augendo
Vires mtrinfccas intelleéus , fed atfiftendo illi
extrinfecus per (uam omnipotentiam , & per
concurlum cxtraordinarium , itd ve inrelles
ftus, diuina omnipotentia extrinfecus adiu-
uante, poflit Deum videre, proportionaliter ac
€g0,d1u1na omaiporentia extrinflecus adiuuan-
te, poflum mouere montem.

12. Probatur tertio conclufio: vel enims
fupponimus lumen gloriz addere intellectui
vires vitales,ve diximus quaeftione 27.num. 15.
veladdere vires non vitales; quidquid dicatur,
Deus poteft per fuam omnipotentiam extrin-
fece afliftentem fupplere defe@um luminis;er.,
go &c. Probarur minor. Sicnim lumen fu-
praintellectum addit vires non vitales , cim.s
Deus contineat totam virtutem laminis , &
infinit¢ maiorem , non eft, cur non pofit fup-
plere defetum luminis, ficut pbteft fuppleres
defe@um virium intrinfecarum ad montem_s
mouendum: i vero lumen gloriz fupra intel-
le&tum addit vires vitales, effectus, qui pro=
ducitur cum maioribus viribus vitalibus , pa-

cft etiam produci cum minoribus viribus vi-
talibus, & tunc procedet minus vitaliter , &
minus ab intrinfeco, fed adhuc proceder vita.
liter, & ab intrinfeco .

13.  Probatur quartd conclufio: nam nulla
cft implicantia in hoc, gued intellectus eleue.
tur ad videndum Deum fine lumine gloriz
per diuinam emnipotentiam cxtrinfecé affi-
ftentem , vt patebit ex! folutione argumenta-
rum; ergo potelt fic eleuari .

14. Ad 1. diftinguo maiorem : Deus non
potelt fupplere defeétum caufa formalis in or-
dinead effectum cumdem fpe cie infima , con-
cedo: inordine ad cffic@um formalem cums-

Ly dem




RS 3 R e i
84 De necelfitate luminis glor:

dem genericé , vel analogice, nego ; diftinguo
codem pafto minorem 3 & Acgo confequens-
tiam . Deus non potelt fupplere defetumos
caufz formalis in ordine ad effetum forma-
jem eamdem fpecieinama, fed potcit fupple-
re in ordine ad effe@tnm formalem cumdem
genere, vel analogicé ..Ex. gr. effectus forma.
iis fubfiftentiz creatg eft reddere naturam crea.
tam f{ubfiftentem prepria perfonalitate : Deus
non poteft fupplere defeGum fubfitentig crea.
12 in ordine ad effe@um formalem ciufdem.s
fpecici infim®,ac non potett per (ubfiftentiam
jncreatam redderc naturam crcatam formali-
ter lubfiffentem petfonalirate creara: fed po-
teft fupplere defedtum {ubfiftentiz create in
ordine ad effc@um formalem generice, vel
analogicé, ac de fato in Chrifto ,reddit natu-
ram humanam formaliter fubfitentem , ac fic
tribuit eumdem cffetum formalem generi-
cum {ubfiftendi - In cafu noftro lumen glorig
tribuit intelle@ui effectum formalem proxime
potentis producere vificnem Dei, concurren-
te lumine creato intrinfeco » Hunc fpecifice
effe@um formalem Deus non poteft intelle-
&ui dare per omaipotentiam extrinfece affie
ftentem . Poteft nihilominus tribuere effe-
&aum formalem genericé cumdem ‘potentis
producere vifionem Dei . Coafirmatur ;i nam
vires creatz fapernaturales intrinfeca mihi
poflunt me coniiituere proximeé potentem
moucre montem; fod etiam Deus per fham
omnipotentiam extrinfece affilftentem poteft
me confitucre proximé potenstcm mouere
montem ; ergo Deus poteft fupplere defedtum
cauiz formalis in ordine ad effe@Gum forma-
lem genericé, vel analogicé eumdem .

15 Ad 2. diltinguo antecedens: ficut in-
telle@us eft incompletus phyficé » fic eft in-
completus vitaliter ad videndum Deum , itd
vt 1y ficur (ignificet omni modam paritatem ,
nego; itavtly ficur pon figaificer omnimo-
dam paritatem, concedo = & nego confequen.
tiam . Intelle@us per {c ipfam pracise eftin-
completas tup phyficé , tum vitaliter ad vi.
dendum Deuin : fed alio modo cft incomple-
tus phyfice, ac fit incompletus vitaliter. Nam
ita eft 1ncompletus phyficé , vtimplicet.quod
producat vifionem,nifi adinuctur aliquo prin-
cipio phyficé concurrente ad vifionem ; at ita
eit incompletus vitaliter , vt non implicet,
quod producat vifionem , abfque co quod
adiuuerur alio principio viraliter concurrente
ad vifionem, Confirmatur folutio: naw fimi-
li argumento poteft probati non pofle homi-
newm fine augmento vicium intrinfecarum per
folam dininam omnipotentiam extrinfece af-
fiftentem elcuari ad mouendum montem , fic
arguendo . Sicut homo per ‘proprias vires eft
incompletus phyficé , fic eft incompletus in-
trinfecé ad moucndum montem ; €rgo ficue
repugnat, vt moueat montem , ablquc;co
quod compleatur phyfice,fic repugnar, vt mo-
ucat monten, abfque co qued compleatus in-

trinfecé ad mounendum montem ; crgo
hoc argumentum foluendum el ab ad
rijs conced -uribus poffe hominem cleuari per
omaiporeniiam Del extsinfece affilentems
ad mouendum montem , fic porctt folur 4
nobis .

16. Ad ;. ditinguo maiorem ; vt intclice
&us elenetur ad videndum Deum debet pro-
portionari vifioni intiinfece , vel extrinfece s
concedo : debet propostionari intrinfece , ne=
go : dillinguo eodem padto minoreas & ;ne-
go coalequentiam « Vi intclledtus elenctur
ad videndum Deum , deber proportionari vi-
fioni intrinfece , vel extnnfecé s fed per affi-
ftentiam extrinfccam diuinx omaipctentiz
proportionatur extrinlece vifioni; ergo &c.
Nego igitur , quod proportionari vifioni fir
denominatio adzquaté intnafeca intellectai »
ac dico, qood cft partim ntrinfeca, & partim
extrinfeca : nego etiam , quod jintelleétum
propottionari viioni cft illum redd: adzq uaté
intrinfecé potentem ad videndum, ac dico s
quod cft reddi potentem potentia partim in-
trinfeca, partim extrinfeca per denomiuatio-
nem a viribus extrinfecé afliftentibus , veexs
plicari poteft exemplo mouentis nanim .

17. Ad 4. diltinguo maiorem ; intelle@us
remanet infrinfced improportionatus , ficut
eratante, hoc eft remanet non habens adz.
quatam proportionem intrinfecam, concedos
hoc eft remanet nullam habeas proportioncm
intrinfecam partialem , & inchoatam, nego:
ditinguo codem padto minorem ; & ncgo
confequentiam . Intelleus ex fe ficut habee
potentiam partialem , & inchoatam ad viden-
dum Deum, f{ichaber pattialem , & inchoa-
tam proportionem cum vifione Dei: ficut au-
tem pet omaipotentiam divinam afhilenten
conftitnitur adequaie potens videre Deuimiy
fic conftituitur adzquaté propertionatus vi-
fioni. Ideco dum oppoaitur, quod etiam Ocu.
lus poffet extrinfecé proportionari, & cleuari
ad Deuw videndum , nego fequelam . ldeod
enim intellectus pote per omnipotentiam
dininam exfriofece clevari, & proportionari
vifioni, quia habet potentiam partialem ad vi-
dendum , & partialem proportioncin cum vi-
fionc, qua coantinetur 1o adequaro fpecificati-
uo inrelleétus; fed oculus nuliam habet poe
tentiam , & properticnem ne partialem qui-
dem, & inchoatam ad videndum Deum 5 ¢I-
go oculus non poreit exirinfece cleuar ad vi-
dendum Deum . Imo retorguetur argumens
tum - Sienim intelle@us nullam habens pro-
portionem cum vifionc, poflet per lumens
gloriz , quod fit tota ratio agendi, & propor.
fionandi, elevari ad videndum Deum s ctiam
oculus corporeus , quamuis ex {¢ nullam ha-
beat proportionem cum vifione,pofet pet alis
quod lumen , quod effct tota ratio agendi,
proportionandi, elenari ad Deum videndums,
quod non admittitur 4 Thomiftis, cum quis

bus difputamus .
QV &-

icria=

i s




SN, Mo s T

——

Liberl. Quaftio XXIX.

QVAS TIO XXX

Viram Beati videant s wvel faltem Videre o/~
Sfint Dewm wvifione increara :
Vel surellectn im.
creazo R

1. PRimé viderur Deus videri debere i bea-

tis vifione increata. Repugnat enim ,
vt obieGtum immateriale videatur vifionc ma.
_t('li.’llig ergo repugnat, vt Deus, qui eft flumme
immaterialis, videatur vifione creata , qua
proindé non eft fummé immaterialis 5 crgo
Deus videri debet vifione increata -

2. Sccundo viderur Deus faltem de potens
tia abfoluta videri pofft vifione increats . Hu-
manttas enim Chrifti ita vaitur fubfifentice
Veibidiuini 5 vt ab ipfa accipiat effe@tum for-
malem f{ubfifiendi, & de facto fubfiftar per
{ublifientiam Verbi ; ergo anima Chrifti, &
bestorum poteftita vniri intelle@tioni increa-
2, vt abea accipiat cffedtum formalem intel-
ligendi, & videndi Deum.

3+ Refpondeo, ac dico primo : viffo aua-
lis; qua beati vident Deum, eft creata, & repu-
gnat, vt Deumn videant, & intelligant vifione,
atque intelle&ione increara .

4. DProbatur: nam actus vitalis definicur
motus ab intvinfeco , ideoquedebetefie 4 viucn-
te per ralem actum 5 fed vifio eff actus vitalis
bceati; ergo debet efle ab ipfo beato s fed vifio,
& intelletio increara Dei, cum fit ipfe Deus,
elta fe, & nullo padto potelt effe 4 beato ;
alioquin Deus poflet eflc ab aliqua creatura :
€rgo repugnat, vt beati Deum videant vifio=
ne, & intclle&tione increatas; ergo vident
Deum vifione creata , & produdta ab ipfis
beatis.

5. Dicendum fecundé: potentia, quas
beati videnr Deum, eft intelleus creatus per-
fectus creato lumine gloti¢, ac repugnat, vt
Deum videant intelle@u increate .

6. Probatur: nam beati vident Deum po-
tentia intellectiva, que perficitur, & conftis
tuitur in a@u fecundo videndi per vifionem ,
qu vt dicta eft conclufione prima, debet cfie
creata ; fed intelle&tus dininus increatus , cum
fitadtus purus , & ip/a actualis intclle@io,non
potelt perfici, & conftitui inadtu fecundo vi-
dendi per villonem creatam , qua beati vident
Beum; ergo &ec.

7. ‘Ad 1. concedo antecedens ; & nego
confequentiam . Difparitas eft, quia ex dictis
quaft. 24. num, 6. implicar, vtactus atringat
obiefta non contenta:in generibus, quibus ta-
Ies aétus commenfurantur ; fed aé&us materia-
les commenfurantur folis entibus materiali-
bus; ergoimplicat, vtattingantentia imma-
terialia, At a@tus immateriales creati com-
menfurantur entivtenti; fed Deus, licer fit

85
fummeé immateriali€ , eff ens; ergoactusims
martcriales creari ctiam puré naturales pof-
iunt Deum atringete, ac de facto Deam naru-
raliter cognolcimus cognitione abliractiua ;
ergo non ¢t mirum, quod actas immateriales
creatl (upernaturales poflint Deum cogaofce-
Ie intuitiug «

8. Ad 2. concedo antecedens,& nego cons
fequentiam . Difparitas cft , quia ad hoc,. vt
humanitas fubfiftat per fubfiftentiam Verbi,
iufhi cit, vt habeat fubfiftentiam Verbi fibi vni.
tam; fed humanitas Chriti haber fubfitentiam
Verbi fibi vnitam; etgo &c. E conuerfo ve
anima intelligat, non fufficit, vt habeat intel=
le&tionem {ibi vnitam , fed debet illam habere
vitaliter , itd vtintelle@io producatur , vel fit
abipfaanima ; fed licer anima Chrifti habeat
iatellectionem increatam fibi voitam , tamen
non poteft illam habere vitaliter , itd vt fit ab
anima Chrifti : ergo &c.

QV A 5EIQ XXX,

Virum de potentia abfoluta Deus poffit vide-
7% 4 & quidditatineé r&gwﬁi in aliqua
Creatura 5 tanqadam in medio co-
guito s &5 in obiecko
Jormali 2

§.Th. 1.p.q:12. art.z,

I Vidcrur » quod poflit; primd quia accis

dens eft inferiotis ordinis, ac fubftan-
tia, & tamen accidens porclt effe fimilitudo
petfecta,in qua tanquam in obiecto formali,
& in medio cognito cognofcatur quidditatis
ue fubftantia ; ergo creatura licet fit inferioris
ordipis, ac Deus, poteft «fle fimilitudo perfe-
&a ,inquatanquam in obicto formali , & in
medio  cognito  quidditatiue © cognofcatur
Deus. Probatur antecedens : nam cogaitio
comprehenfiua fubftantiz Angeliex.gr. et ac-
Cidens, & tamen eft (imilitudo Angeli ita per-
fc&a, vein ea tanquam in obic&o formali An.
gelus pofiir quidditatiné cognofci ,

2. Secundo beati in diuina effentia tan-
quam in obiecto formali cognofcunt quiddi-
tatiué , immo ectiam comprehenfivé plures
creaturas poflibiles ; ergo in creaturis pofflunt
Deum quidditatiug cognofcere .

3. Refpondco, quod Deus videtur a beatis
in fe ipfo , & per Dei effentiam , tanquam pet
adequatum obiectum formale , ac repugnat ,
vtvideatur, & quidditatiué cognofcatur ins
aliqua creatura, tanquam in medio cogaito,
& tanquam in obiecto formali .

4. Probatur ex doétrina San&li Thomz 1;
parte quait.r2, art. 2. communiter recepta , ac
delumpta ex S. Dionyfio libro de Diuinis no-
minibus ,cap.1. Repugnat enim, vt per obie-
¢tam formale , & per medium cognitum in-

fe-




36 De vifione Dei in medio.

ferioris ordinis ; finitum in genere entis, ac
minus immatcriale s cognofcatue quidditaring
res fuperioris ordinis » magis immaterialis , &
infinita in genere entis 5 {ud omnis creaturaelt
inferioris erdinis » & finitain genere entis, &
cum non fit totum effe » elt minus immareria-
lis, quain Deus, qui eft actus purus, ac totum
efle ; crgo « Maior probatur primo indudtio-
ne . Nam quia Angelifuntin ordinc fuperio-
1i ; corpora luat in ordine inferiori, licet quis
comprehendat aliquod corpus ciiaim nobili-
{fimum , putd Solem, non po;cﬂ per tale cor-
pus . 1anguam pet obicdum formale , & me-
dium cognitum cognotcere Angelum quid-
ditatiué » fed folum abftractiug: 1Mo viicas
ratio ; cut in hac vira cognoicimus entia im-
materialia non quidditatiué , fed abftractiue ,
eft,quia illa cognofcimus per entia materialia,
& corporea; eigo &c. . _

5. Probatur fecundo eadem maior ratio-
ne naturali . Ad hoc, vt obicctum cognofca.
tur quidditatiué , debet cognofci, velinlua
cflentia , fcu quidditate, velin {imilitudines
phyfice,aut intentionaliter perfecta talis quid-
diratis ; co autem ipfo , guod cognolcarurin
fimilitudine phyfice , & intentionaliter imper-
fecta quidditatis, cognofcitur abftractiué ; fed
obiectum creatutn, ac proindé inferioris ordl-
nis , finitum in genere entis , & minus immas
teriale non potelt effe fimilitudo pbyficé, ne-
gue intentionaliter perfedta dininz cflentiz,
que cft faperioris ordinis, infinita in genere
emtis » & (bmmé immaterialis ; crgo per obies
dum creatum non potelt quidditatiue cogno-
fci Deus.

6. Ad 1. tranfeat antecedens, &nego con-
fequentiam . Difparitas eft, nam cogoitio
comprchenfina Apgeli, licet quia eft acci-
dens, in genere phyfico fit inferioris ordi-
nis, ac fubflantia Angeli, tamen guia cft com-
prehenGua , & adzquat cognofcibilitatem
Angeli ;in genere intentionall clt fimilitudo
non inferioriss ied einfdem ordinis, ac fubftan-
tia Angeli, ideoque poteft per ipfam Ange-
Jus quidditatiué cognofci . At qualibet crea-
tura tum in generc intentionali , tum in genc-
rc phyfico eft fimilirudo Dei imperfecta, &
in viroque genere infinit¢ degenerans ab
exemplari; ergo in nulla creatura tanquam.-.
in obicéto formali Deus poteft quidditatiue
cognofci. : ' .

7. Hinc iafertur ; quod etiamfi beati com-
prchenderent vifionem , qua Deum vident,
ramen in tali vifione , tanquam in obie@o for-
mali cognofcerent Denm non quidditatiung,
fed folum ab@raétiué, quia cognofcerent ino
imagine ctiam in gencre inteationali, & in
ratione imaginis infinit¢ degencrante ab cxem
plati.

8.  Ad 2. nego confequentiam . Difparitas
eft; quia res potcft cognofci quidditatiue , &
comprehenfiugé non folum in fe ipfa, fed etiam
in fimilitadine pexfedta, & adzquata fui; fed

diuina effentia, tum in genere phyfico, tum
in genere intentionali eft perfectiflima, & adz-
quatiflima fimiliudo , & exemplar, ad cuius
imitationem flunr omines CLCarure ; crgo om-
nes creaturz poflant guidditatiué, 1imo &
comprehenfiné cognoici in dinina eflentia .
Atres in fimilitudine inadequata, & imper-
feta non poteft cognofci q mdditatiug, fed fo-
lam abfira@tiué; fed omnes creaturz font fi-
militudines Dei inadequate , & infinit¢ dege=
nerantes, tuim in geaere phyfico, tumin gene-
rc intentionali ; crgo &c.

9. lnfertar primo cognitionem quiddirati-
uam, imo etam cempichenfinam cteatura-
rum pofle non effe intuitivam ; at cognitio-
nem quidditatinvam Dei non pofie non cffe in=
tuitivam . Ratio elt, quia ad cognitionem.s
intuitivam requiritur , vt res cogoofcatur
prout exiftens; fed creature mere poflibiles
pofiunt in diuvina cflentia, tanquam in perfe-
diffima imilitudine cognofci quidditatiue ,
& comprehenfiné , abftrahendo ab hoc, quod
exiftant, vel non exiftant , & de falto fic ab
ipfo Dco cognofcuntur per fcientiam fimpli=
cisiatelligentie ; ergo &c. E conuerfo cognis
tio habens pro obiecto formali ipfam exiten-
tiam rei vt exercité in aftu (ecundo exiften-
tem ; eft intuitiva ; fed omnis cognitio quid-
ditativa Dei habet pro obicito’ formali ipfam
effentiam Dei, que cit ipfum exificre exercité
inacta fecundo ; ergo:

10. Ad vitandas zquinocationes debet ad-
nerti cognirionem dict abftradtinam duplici=
ter. Primo cognitio abftractiua dicitur, qua
non eft intuitiua , & cognofcit rem, abftrahen-
do ab hoc , quod exiltat , vel non exiftat. In
hoc fenfu coguitio, quia beati cognofcunt
poflibiliain Deo, abftrahendo ab hoc, qued
exiftant » velnon exiftant, eft quidditativa fi-
mul, & abftradtina . Secundo cognitio abftra-
&iua dicitur, quz non cft quidditariva, fed
cognoicit res non in fua effentia , neque in ali-
qua {imilitudine perfe@a, fed in fimilitudine
imperfe@a . In hoc fenfu omnis cognitio ,
qua Deuas cognofcitur per creaturas, cit abftra-
{tiva; & ab Apoftolo 1. ad Corint. 12. dicitur
per [peculum s ¢ in enigmate, CUM COZNitio 5
qua Deus cognofcitur in fe ipfo,dicatar facies
ad faciem -

11. Infertur fecundo, quid dicendums
fit ad quaftionem , in qua quaritur, yirum
beati videndo Deum, producant fpeciem ex-
prefam, & verbum Dei, quem vident. Di-
cendum » quod fi nominc fpecici exprefl®,
& verbiintelligaturaliquid, in quo tanquam
in obie@o formali Deus videatur, ant poffit
quidditatiné cognofci, & videri, non produ-
cunt {peciem expreflam , neque verbum , vE
patet ex didtis . Si verd nomine fpecici cxpref-
fz , & verbi intelligatur id 5 guo Dcus forma=
liter videtur prout cft in fe, producunt fpeci-
em expreflam,& verbum, hoc eft vifionem ip-
fam,qua Det formalitér vident,prout eft Lr: fea

12.In-

e

e

';ﬁ'ﬁ:'-".'wﬁm-*“l'i“’;?“m%r SRR

<

&
&




-

Lib I. Quaftio XXXI

12. Inferturtertid, quod ficut cum viGo-
me (enfibili videmus colorem ¢. g. ipfe color
eft obie@um formale mouens potentiam vili-
wam ad talen vilionem , ficcum beati vifio-
ne intelleétuali vident dininam effentiam ,
ipfa dinina eflentia eft obie&um formale mo-
ucns potentiam intelleétivam ad talem vifio-
nem.

13+ Sed dubitatur, vtrum f{icnt color, vt
moucatad vifionem fenfibilem , deber effe1l-
luminatos aliguo lumine corporeo diftindto d
colore , quod lumen vocatur medivm , {ub
quo colores videntur, fic dinina effentia, vt
moucat ad vifionem dntelleCtualem , debeat
efle illuminata aliqua luce incorporea diftin-
&a.

14, Refpondeo negatiué . Ratio ¢ft, quia
eatenus color vt moucat ad vifionem , debet
effe illuminatus, quatenus per fe ipfum nows
habet completam vifibilitatem , & perfectam
vim mouendi ad vifionem , ideoque debet
complert vifibilitat¢ luminis; fed diuina cf
fentia per fe iplam habet perfe@iflimam , &
infinitam intelligibilitatem , cum fit ipfa fum-
ma lux intelligibilis ; ergo non debet illumi-
nari alia luce . Effentia 1gitur divina ett vifibi-
lis » non vt color, qui vt videatur , debetillu-

sinari, fed vt ipfa lux Solis, qua vt videa-
tut , non debet illuminari alia luce. Hing fe-
quitar Jumen gloriz nonrequiriad hoc, vt
per ipfum Deus compleatur in ratione vifibi-
tis, fed requiri, vt intelle@us creatus complea-
rur inratione vifini, vrdidum eft quaft. 26.
aum, 27.

QVESTIO XXXI

Virum [t neceffaria el faltem detur 5 ant
[it poffibilis [pecies impreffa ereata,

per quam Deas Videatwr

prowseflin fe?

8 ¢ V Idetur effe neceffaria: prim¢ ficut vt

Decus it obieétum formale amotis ,
non fufficit , vt moueat ad amiaremn motione
phyfica,(cd debet nmiouere motione inentiona-
li, & obic&iua, fic vt {it obie@um formale
vifionis, non fufficit , vt moueat ad vifionem
motione phyfica, fed debet ad illamy mouerc
motione intentionali , & obiectiua; fed nots
poteft moucre ad amorcm motione intentio-
nali, & obfectiua, nifi prius natura {ic inten-
tionaliter prafens per cognitionem , feu fpe-
cicm expreflam intrinfecam ei, qui moucs
tur; ergo noi -poteft ad vifionem moucre
motione intentionali , & obietiud,, nifi pri-
us natura fit intentionaliter prafens intelle-
&ui per fpeciem impreflam intrinfecam intel-
letui. :

2. Secundo fi Deus determinaret intelle=
&um ad vifionem fui per miodam - principij
extrinfece afliftentis, non determinaret'obic-
&iud , & intentionaliter , fed folnm phyfice,

87

& cfficienter : fed vt fit cbicdum formale vi-
ltonis, non farhcit, vtintellcctum determinet
phy(ice, & cfficienter, fed requiritur , vt de-
terminct ebiectiue , & intentionaliter 2 ergo .
Probatur maior : nam Deus per modum prin-
cipij extrinfecus afliftentis poteft determinare
intelleum eriam ad cognofcendum Ange-
lum: fed ranc non determinarct intentiona-
liter , & obicétiué , neque vt obicGum forma-
le;ergo ad hoc, vt Deus determinet intentio-
naliter, & obie@iué, non {ufficic, vt determi-
net per modum principij efficicnitis extrinfecé
affitentis .

3. Tertié videtur fpecies imprefla Dei fal-
tem effe poffibilis. Nam non minus diftat (pe-
cies exprefla 4 Deo, quam fpecies imprefias ;
nec minus vna, quam altera cft limitarca in re-
przfentando; nee minus vaa, quam altera de-
bet effe in codem ordinc : fed his predicatis
ftantibus, & non obftantibus, poflibilis eft fpe-
ciesexpreffa Dei , hoc cft vifio bearifica repre-
fentans Deum , prout eft in fe: ergo ijfdema
prazdicatis ftantibus , & non obftantibus , pof-
{ibilis eft {pecies impreffa Dei «

4» Quarto videtur, quod i poflibilis eft
fpecies impreffa Dei, detur de facto . Nam.s
ctiamfi poifibile fit intclle@um clenari 2 Deo
per Omnipotentiam fuam, vedittum elt qua-
ftione 8. tamen de fa@o elenatur per viriu=
tem deriuatam ab Omnipotentia, hoc eft per
lamen glorie intrinfecum intelle@ni, vt di-
Qum eft quattione 26; ergo licet poflibile effet
intelle@um eleuari a Deo in genere obicttiuo
per dininam iotelligibilitatem immediaté , fa-
men de fagto elenatur per f{peciem intrinfecam
intelledtui, que fit virtus derivata 4 diuina in=
telligibilitate .

5» Quinto vifio beata , & vniucrfiin om-
nis cognitio producitur 4 {imilt inxta doctri-
nam Axiftotelis 1. de anima tex. 26. vbi ftatuit
hoc axioma, quod fimile cognofcitur fimili &
fed intellectus non conftituitur Deo intentio-
naliter fimilis per aflitentiam extrinfecam
Dei, fed-per fpeciem intrinfecam: intelle@uis:
ergo vifio Dei faltem connaturaliter poftulat
produci ab intelleta prius narura habentes
{peciem impreffam Dei. Probatur minor: vt
enimdocet Ariftoteles 3. de anima text. 14.
intellectus antequam recipiar {peciem intelli-
gibilem;eft ficut tabula rafa, in qua nulla ima-
goeftdepicta , ideogue quia nulli obictto eft
fimilis, nullum obiectum potelt intelligeres :
ergo intellectus it fimilis obie@o per recep-
tionem {peciei intelligibilis «

6. Sexto videtur ipfam lumen gloriz effe
fpecies impreffa Dei. Species enim imprefla
nihil alindett, quam {imilitudo obie@ inhz-
reis potentim cognolcitiu® ,- camque deter-
minans , & counftitucos in a&u primo proxi-
moad hoc, vtcognofcat obiettum ; fed lu-
men gloriz datur, & eft talis fimilitudo Dei 5
€rgo.

7+ Septim¢ intelleGtus non poteft comples
ri in ordine ad intelligendum per aliguid,

quod




88

quodnon (it (pecicsin ;
tur per lumen gloriz; ergo. i
8. Ocdtanoid ,per quod obicGumex fe in-
determinatum ad caufandam vifionem perfe-
&iorem , vel minus perfedtam, connaturali-
tér determinatur ad caufandam viionem ran-
tx perfedtionis , eft (pecies: fed cffentia dini-
naeflt ex feindeterminata ad caulandam vilio-
nem perfedtiorem , & perfediorem in infiai-
tum , & per lumen gloriz connacuralicer de-
terminatur ad caufandam vifionem commen:
furatam ipfi lumini; ergo lumen gloriz eft

{pecics. ;5
o. Refpondeo s, quod per -propofita n
quefionenm dubitatur ; verum ficut juxtd do-

érinam , ,que commuier traditur in
decanimas colores moueat ad vifione

bilem per aliquam fpeciem; feu fimilirudi-
neimn propagatam in acre intermedio, & re-
ceptam in potentia vifina, que {pecies di

citur imprefla, & non videtur, fodelt me-
dium, quo colores videntur ; fic effenua di-
uina de facto moueat, vel faltem moucgres
poflit ad vifionem intelleGtualem fui per ali-
quam fpeciem, & im}Jiitu:{incm creatam ,
quz non fit obiedum formale ; neque medi-
um [ubquo, velin quo Deus videatur @ (1m-
pofiibile enim eft tale medium vt dicdum_
cit quaft. 30.) fed {it purom medium ; guo vi-
decatur .

10, Quatvor {unt fententiz. Prima , pro
qua refertur Aurcolus in 4. dift. 49. quaft. s,
docet de fatto dari fpeciecm impreffam crea-
tam, per quam beati vident Deum , eamgue
ditingui 4 lumine gloriz . Secunda Vafquez
1. par. difp. 38. & alierum docer talem {peci-
em dari de fato , & identificari cum Jumine
gloriz. Tetria Suari) lib, 2. de Deo; cap. 12,
docet ralem fpeciem non dari de fadio 5 fed ¢f-
fe poflibilem . Quarta Caietani, & Thomi-
ftarum communiter , nec non Durandiin 4.
dift. 49. quzlt, 2. num. 13 Granado 1. par:
difp. 5. Arrubalis , & aliorum doget hanc
fpeciem ncc dari de fadto , nec effe pofiibis
lem. '

11. - Dicendum primo ¢ ctiamfi.efiet pofli-
bilis , ac dareturde fadto {pecics impreffa Dei »
que folum gereret munus {pecici, tamen ad
videndum Deum requireretuc lumen glotiz
diftinétum 4 tali fpecie . Hzc conclufio eft
contra aliquos recentiores docentes intelle it
creatum ad videndum Deum nen indigere>
alio comprincipio, quam fpecie-Dei, puré
gerente munus {peciei’ ,

12. - Probatur primo conclufio s potentia.,
enim > que ad obictum percipiendam: non.s
alio indiget ; quam {pecie , et compléta in ras
tione porentie : ex. g. potentia vifina nodn
eft completa in ratione petentiz vifinz, licet
ex defectu luminis , & fpecierum non poflit
videre vllum obie@&um i fed intelleGus crea-
tus per fua nataralia cft incomplerys in- ratio-
Ne potenti@ intuitina Dei, & vix el femipo-
tentia in ordine ad Deum videndum ; cigo in-

ndum Deum non folim inds-
ot fpecic, (¢d etiam [umine gloriz .

_;’. Conlirmatur primo : nam intelleGus
ad videndum Decum eft magis incompletus ,
qudm potentia vifiua no@tnz ad videndum
lnaven Solis ; {ed porentia vifina no&uz cft in-
compleraad videndum lumen Solis, non ex
deredtu fpecici, (f{iquidems {pecics qualis eft
in oculo nodtux, & in oculo Aquilx; ) fed
ex defectu potentiz vifiuz : idcoque vt no-
&tua eleuetur ad peifedté intuendum lumens
Solis , non deber in ca augeri fpecies , fed de-
ber inzrinfecé confortari, & augeri porcntias
viiiuas ergo intelle@us creatus et incomple-
tus ad videndum Deum , nonex folo defectu
fpecici, fed ex defe@tu potentix vifiuz 3 idco-
qut vt eleuerur ad videndum Reum, hon [o-
lim debet in eo pont fpecies, fed deber in eo
augeri, & coafortari potentia vifina per lu-
men glotiz .

t4. Probatur. fecundd conclufio : nam_s
ficut ad geacrationem filij requicitar pater ,
& mater, fic ad produdtionem cognirionis
requiritit tum potentia cognofcitina, tums
obicitum cognolcibile, idecoque communi-
tur dicitur , quod ex potentia , & obiefto pari-
tui notitias & ficut ad gencrationem filij rum
virtus patris, tum virtus matris debet efle per-
fecta, & completain fua linea, fic ad produ-
{tionem cognitionis,tum poteatia cognolcitis
ua debeteflc perfedta, & completa inlineas
cognofcitini, tum obiectum cognofcibile de-
bet ¢fle perfedtum , & completum in linea co=
gnolcibilis , ac diuerfum eff complementimes
in linea cognolcibilis 4 compiemento in linea
cognofcitini s -fed intelleitas ceeatus per fua s
nataralia eft incompletas in linea cognofcitiui
in ordine ad Deam - igta
uri videat, non fufficit fpecics, per quam obie-
Gum eompleturin ratione cog nefceibilis, ac
redditur proxime cognoftibile, & vifibile in
fua linea, fed requiritur habiius luminis glorie
complens intelieCtum in linea coguolciciui ,
& vifiui Dei .

15.  Probatar tertio conclufio : nam nofs
minus intclledtus per foa paturaliaeft incom-
pletns ad Deom videndum vifione beatifica ,
qbam voluntas {it incompleta ad Deum a-
mandum amore beatifico; fed vt voluntas
Decum amet amore beatifico s non fufficic, ve
obiectum amabile fit intentionaliter prafens
voluntati per viionem , que et fpecics ex-

. prefia Dei, fed requiritur, vtvoluntas ad a=

mandum Deoam eleuctur per habituni charira-
tis; ergo vtintelle@us videat Deum , nen fuf-
ficit, vt Deus (it intentionaliter prafens intel-
le@uoi. per fpeciem, fed requiritur, vt eleue-
tur , & confortetyrad videndum Deum pet
habitum luminis gloriz .

16. Probatur quarté conclufio: nam ins
via ad credendum fide fupernaturali non (ufh-
ciunt, {pecies abltradtine (upernaturales, fed
requiritur-habitus fidei infufus di@in&us 3
fpecicbus 5 crgo in patria ad Deam videndum

0o

ndum ; ergo vt De..

-

#r

LY

I,




-

B

-

Lib. I Quaftio XXXI. 89

non fufficit fpecies intuitiva fupernatiralis, fed
requiritue habitus luminis gioriz complens
intelleGtumin linea intelleéiui -

t7. Infertur primo fententiam s quam im-
pugnauimus, re ipla coincidere cum fententia
Durapdi commuaiter reiedta, guz docet in-
tclle@um ad videnc

n Deum (ufficienter ele-
uari per concurfum fupernaturaleny obicdti-
num Dei, nec indigere, Vt elcuetur per lumen
slorte complens potentiam intcllectinam ins
inca potentie intelle@ive. Nam concuar{us
{pecier reduciter ad concurfuns obietinume :
fed iti Aucores dicnnt intelleGtum fufficien-
terelenari per (peciem , & eius concarfumo s
ergo dicunt fufticere cleuationem per concur-
fum cbicdinum, adecque quo ad hoc conue-
niunt cum Durando .

18. Infertur fecundo opinionem, guam s
impugnamus , re ipli diffeere ab opinione P.
Vafquez, qui vt di¢tum cft num. 10.docer,
{peciem identificari cum lnmine gloriz . Vaf.
quez enim conceditintellectui ad videndum s
Deum: non {ufficere {peciem purd gerertem
munus {peciei , hoe clt complentis inteiligis
bilitatem obie&i s fed requiri viterius lumens
gloriz complens virtutem iateilectinam po-
tentie , {ed dicit vnam, qualitatem fimplicem

preftare viramgue munus, a€ proinde cffes

fimul habitum complentem intelleGiuitatem
potentiz, & {peciemcomplentem intelligibi-
lratem obicéti. At Auores, quos tmpu-
gnamus , dicunt {nfficcre fpeciem , qua folom
gerat munus fpeciei «

10, Scd potelt quari prima, vtrum i {pc-
cies impre(la Deieft poflibilis , & datur de fa-
&o, pollit, ac debear identificari cum lumin
gloriz , & fungi muncre tum fpecici, tusy ha-
bitus’, vt docet Valquezs an debeat dillingui 4
lumine glorix ?

20. Refpondeo probabilius effe ; quod de-
beat diftingu:. Ratio eft, quia ficut {pecies na=
rurales complentes intelligibilicatem obic(to-
rum diftingountur ab habiribus naturalibus
complentibus , & perficientibus ip{um intel-
letum inlinea potentiz intelle@iuz , fic (pe-
cies fupernaturalis Dei conflituens Deum,
proxime intelligibilem, debet diftingui ab ha-
bitu fupernaturali luminis glorie, per quem
intelleétus creatus conftitunur proxime inecl-
leGiuus Dei. Addo, quod quia prazdicata.

Ve
IC

Apeciel, & pradicata luonais glorie ex fua ra-

tione formali non opponuntut , probabile eft,
quod poffint identificari , eo patto, quo pra-

dicatum animalis, & predicatam intelle@i-

ui, quia ex {ua ratione formali non opponun-
tur , identificantur in homine, qui et fimul
animal, & iatelleCtinus, licet ia brutis, & in
Angelis diltinguantur .

21. Potelt quzri fecundd , virum fpecies
imprefia Dei, fidatur, pofiit vacari lumen glo-
rie?

z2. Refpondeo fpeciem pofic vocari lu-
men gloriz obie&iuum, habitum pofle vo-
cail lumen gloriz formale. Ratio eft, quir

virtus naturalis intelligendi dicitur lumen-na-
turale; ergo habitas fu pernaturalis complens,
& augens virtutem intelligendi , camque cle-
uansad videndum vifione, qua glerihicetur ,
poteft vocari lumen glorix {upcrnaturale, &
formale . Rurfus ipecics, qua obicétum mnas
nifeftatur , & redditur proximé wifibile , potelt
dici lumen obie@iunm ; ergo {pecics imprefia
Dei potelt vocari lumen gloriz obicdtuum..

23. Dicendum fecundé cum auoribus
relatis num. 10, Deus 4 Beagis videtur per. di-
uinam cflentiam,tanquam per adequatam fpce
ciem intelligibilem , ac repugnat fpecies intel-
ligibilis creata, perquam Deus videatur, &
quidditatiue cognolcatur prout cit in fc.

24. Probatur primo ratione intinuvata & S.
Thoma hac quaft. 12, art. 2. ad 3. & delumpra
cxinfinita perfe@ionedinine intelligibilitatis,
Proportionaliter {pecies {e habet ad intelligibi-
litatemn obieéti formalis, ac habitus intcliccti-
uus fe haberad iutellediviratem potenti® in-
telle@iua ; fed habitus ex fua ratione et coin-
mientum » & perfectio intelleétinitatis po-
tentiz intellectine ; ergo fpecies ex fua ratio-
ne et complemesntum , & perfectio intelligi-
bilitatis obic@®i formalis; fed quia habitus et
complementum , & perfetio intellectiniratis
potentiz, fi potentia per fcipfam fit intelle~
¢tiuitas infiaita , & vitimo perfedta, eft incapax
habiras intelle@ini ; ideoque repugnat habitns
refpedtu potentie habentis per fe ipla intelle-
Giuitarem infinitam ; & viciino perfedtam ;
ergo quia fpecies eft complementum , & pet=
ectio intelligibilitatis obiecti formalis, (i obie-
dum formale per feipfum habet intellectiui-
tatem infinitam , & viuma perfe&am , eft in-
capax fpecici intelligibilis dillinétay, ac preindé
repugnat {pecies obiedti habentis per e ipfum
intelligibilitatem infinitam, & vltimo perfe-
&am s fed Deus per {eipfum , & per (mam cf=
fentiam ficut habet intclletinitaten infini-
tam, & vitimo perfedtam , fic habet intelligis
bilitatem infinitam , & vitimo perfeftam ; cr=
go repugnat fpecies creata imprefla Dei, &
diuine eficatiz vt obiedti formalis: nam ipfa
diuina cflentia eft (pecies intelligibilis fui ip(i-
us, vtdicetur infra Traatu 4. de intelletu ,
& f{cientia Dei.

25. Contra hanc rationcm plura poflunt
opponi. Primo peteft opponis quod gratis
affamitur fpeciem intelligibilem ex (wo con-
ceptu effe complementum , & perfectionem.s
intelligibiliratis obieéti .

26. Refpondeo definitiones rerum recen-
feriintcr prima principia, qua proindé nons
probantur {yllogifmo, fed folum fuadentur
indu&ione , explicatione ; exemplis , & com-
muni bominum fenfu , vt docet Ariftoreles .
Ia cafu noftro ex fenfu communi (pecies intel-
ligibilis eft , qua obie@Gum conflituitur viti-
mo intelligibile, Quid autem aliud eft obie-
Qum conftitui vitimo intelligibile , quames
compleri, & perfici in ratione iarelligibilis ¢
Rusfus fpecies vifibiles funt, quibus colores




—

T

e e

g0 De fpecie impreffa Dei.

conftituintur vitimo vifibiles , hod ¢t poteh-
tes mencre ad vifionem, ac proinde icom-
plentur , ac perficinntir 10 ratione vifibilis :
idemque dic de alijs fpecicbus 5 ergo inductio-
ne etiam, & exemplis oftenditar {peciem intel-
ligibilem effle,, qua obicalum conttituitur vi-
timo intelligibile , & completum in ratiove
iatelligibilis . Demum hoc idem fuadeter ex
propottione, quaita fe habet fpecics inrelligi-
bilis'ad intelligibilitatem obiedli, fcur habi-
tus intelle@iuus ad mntcllediairatem’ poren-
tizy

27. “Opponi poteft fecundo : Deus nons
minus per fuam Omnipotentiam eft infinité
perfeélus, & complerus in gencre principijef:
tedtiui, quam per fuam efientiam (irinfinitc
petfeétus ; & completus in genere principij
obicétini , feu in genere obicéti intelligibilis i
fed licet Deus per fuam ‘Omniporenuam fit
infinite perfectus, & conipletus in gencre prin-
cipi) effeétiui, ramen potelt concurrere cffedti-
né ad vifionem Dei, non folum per fuam Om-
nipotentiam , fed perlumen glorie creatum ;
ergo licer Deus per {uam cfientiam fit infinite
perfe@us, & completus in genere principij o=
bic@iui; fcu obiectt intelligibilis , tamen po=
teft concurtere obiediie ad vifionem Dei,
non folam per {uam efentiam, fed ctiam -pet
fpeciem intelligibilem creatam. .

28. Refpondeo, concedo maiorem, & mi-
norcm , ac nego confequentiam. Principium
infinité perfedum, & completum 1n-aliguo
generenon potelt ad producendum cffc@um

vti alio vt completino , & perfectino fui in tali -

genece ; fed [pecies intelligibilis ex fua ratione
eft complementum , & perfectio intelligibilita-
tis obiccti intelligibilis 5 ergo dinina ellentii,
cum fit infinité perfeéla , & completa in geac-
re intelligibilis, non patelt vri fpecic creara ad
canfandam obicétiue vifjonem divinx ellen-
tiz . At priacipium infinité completum, &
perfeum in aliquo geaere poteft alteri coms-
municage partialiter {uam virtutem , coques
vti vicow mUincipio participatino {uz virtutis
ad caufanduin effectum; fed caufz fecundz
concurrentes cam dinina Qmnipotentia ad ef-
fe@us creates ex {ua ratione-non funt comple-
menta dininz Omnipotentix , fed funt felum
inadequate , & finitz participationes diuinz
Omnipotentiz ; ergo potelt dinina Cmnipo-
tentia, attemperando (uum concurfum, vt
caufis fecundis ve principijs parricipatiuis divi-
nz virtutis ad producendos effectus . 1o cafo
poftro habitns luminis gloriz non ¢t comple-
menrum?, fed elt pura participatio dinine Om-
nipotentiz in ordine ad caufandam effeétine
vifionem ; ergo potcft divina Omnipotentia
vti habitu luminis gloriz ad caufandam effe-
&iug vifionem . Species ¢ conuerfo ex fua
ratione cft complementum intelligibilitatis
obieéti ad caufandam obie@ing intellectio-
nem s ergo obieGtum infinite perfedtum, &
completum in ratione intelligibilis pon poteit
vii fpecic ad caufandam obicctivg viflonem ,

proportionaliter , ac intelleCtus infinitcper=
fectus; & completus in ratione intelleétini
non poffet vti habity luminis glorjx ad vi-
dendum Deum; quia hab:rus laminis gloriz
ex fua ratione eft camplemientumy & petfe-
¢tio intelledtinitatis potentiz , vt explicatum
eft.

29. Opponi potelt teriid « Non minus
Deus per luam efentiam ¢it 'nfinité perte@us,
& completus in ratione boui, & amabilis,
quam per {uam efentiam fic infinite perfecius,
& completus in ratione veri', & intclligibilis;
fed licet Deus per fuam ‘effentiam fir infinite
bonus, & amabilis; tamen poteit, ac debet
ad amoreny Ui moucte obicctive voluntatem
peripecicm expreflam s hoc ell’ per cognitio-
nem, qua titintentionalitér prafens voluntatis
ergo licet Deus perfuam effentiam fit infinite
perfectus ; & completus in rationcintetligibi=
lis, tamen poteft , ac deber ad' vifionem fui
mouere pes (peciem impreffam , per quam fit
intentionaliter prafens intellecton .

30- Relpondeo,diftinguo maiorém i non
minus Deus per fuani- elfentam clt infioité
perfectus , & completus in ratione boni, &
amabilis vitimo applicati, quam per fuam el
fentiam fit infinité completus , & perfe@usin
rationeveri, & intelligibilis vltimo applicatis
nego : non vitime applicati ; concedo s diftin-
guo codem pacto winorem ; & nego confe-
quentiamm . eus per fuam cfentiam aon fo-
lumeit infinité perfe@us , & completus ins
ratione veri, & inteliigibilis, fed eriam eftin=
finite, & viumo applicarus cuiliber intelle-
&ui,y ideoque etiam eft infinite cowplerus in
ratione infinité applicati 5 fed fpecies intelligi-
bilis et complemcnium obicth in ratione 10~
telligibilis, vel in ratione applicadi intellc@uis
crgocum Deus per fuam eflcutiam non fo-
jum fic obicQum Infinii¢ iorelligibile, fed
ctiam infinit¢ applicatum intellectui ; nons
poteft daii fpecies Dei , propornonaliter ac
non poff-t daci habitus poteutie per ieiplams
infinité perfeda in ratione inteilect i . Econ-
uerfo Deuseft quidem per fuam effentiam in=
finitc perfectus, & completus in rasenc be-
ni, & amabilis, fed non eft virimo applicatus
voluntati create ;5 figuidem bonum applica-
tur voluatati per cognitionem , & Lcus per
fuam effeatiam non cognofcitur 4 creatura,
fed cognofci debet coguirione creata, vidis
Gum elt quaft. 20. num. i (cd bonum, quod
per fe ipfum non eft vitiino applicatum ; de-
ber applicari peraliquid ditin&um; ergo Deus
debet applicari voluntati per coguitionem, feu
fpecicm expreffam diftinétam .

21. Dices: eatenus Dens per fuam effen~
tiam eft vltimo applicatus intellectui in ratio-
ne intelligibilis , quatenus per (vam cffentiam
cit immenfus, & per fuam immenfitatem,
qua eftiatimé prefens intelle@ui, vitimeo ill.
applicatur in ratione fntelligibilis , ird vt proi
xime poflit moucre ad intelleGionem s fed fi-
cut Deus per fuam immcafitatem non vitimeé

applis




Liber I. Quz;

bilis, itd vt prt}\umu
led debet .]DL’H

apy ndicatiie in rat .Uu\
rof‘ tmoucte

intentiona
L\i.'l Ham s fic pe
Inmo applicatur

3 ndco, ,.cganuo minare
cft differentia inter intelic&um, &

tem ; quod voluntas eft fecunda ;.,u.
teationalis, qua mon potelt conftituere ol
Gum fibi vitaliter, & intention r prafeds,
fed fuppofite, qn.u f._l‘)n,\ﬂ‘ r,I)tu tum vita
& inrention r
}nor;vli ad :

"111113 potentla I[l"\ nool
Lumhtuc; {ibi obic®um vi
tentionaliter prafi
>rima potentia int
11 obieétu

ns }";Ig‘{
J"‘}U:" ere o
s 5 fed (
"M‘ 41[

{
L

1ité prafens
ice mrmc&m, potelt ;:o:-.lm{: ioueres
lletum ad intelletionem 1mmediatam
ac proinde aec requiritur s nec cft poffibi
s imprefla talis obiedti 5 fed Deus per

fens 1ntelletui ;
tmprefla Dei.
1€ D-:'J': 2 poientie
t dare obiedto pri-
ofli 'Hm. con-

tum, .,uoh f“x
onaliter g
iem, non poflet dare ol mum ¢
tentionale, nec poffet il conftitu
prafens prima o.a:&ntzamu.morn i;ergoins
lleftus poreft tcnimc in, obicGum ; quod
ira non fitilli intcationaliter , fed fo-
phj \m, prxiens, ac non eft neganda in-
hae pu.\;w\ vt poffit darc obiedo

to: colores illu«
iles fe jL"["; vt illo-

datur {pecics colornm; crgo

Refpondeo, neg
toscfie complete vifibi Vit enim
1 noft‘ibilt‘_s,
f » & non de-
¢, Vel ph::.w 1M angat,
’Iiars:c;"-'nj:"o» 1em 3 {ed colores illumina-
adeoque non funt

'm tit 'i n:srcﬂaa‘{:u s

-5-

ftio XXXE QI

ac potenriam vifinam deltruant ; ergo celores
illuminati non funt fe ipfis comp lete vifibile S»
fed poflant, ac debent compleri per fpecies
is i criales , & intime prafentes po-
Af u"v'm a.‘w'iz , cum 1in~1'—

n..uu.., adeoque per h. me u completifii-
. Ll...;ll

pponi porcﬂ qml'to : \ngc.a per (e
1‘(05 ‘vm‘ completc intelligibiles a fe ipfis,
cum fint intimé prafentes fuo intelle@ui, &
tamen cognofcunt; vel (altem poflunt fe ipfos
intuitiué¢ cognofcere per fpecies diflindas ;
¢rgo d pari.

35 pondeco, Jiegando Angelos per fe
ipfos efl cowmplete intelligibil fe 1ptis;
vt noa poflint viterius L()li‘i‘i:.l.l in ration
tell: ”lbn « Ratio eft, quia ficuc Angeli fecun-
dum efle reale non !untq;.d\pl.ma, fed funt
recaliter complebiles a@ibus diflinétis, fic fe=
um efle intelligibile non (unt atas pu-
fed Ir_m- nt intclligibilitatem vliterius
bilem alio diftio&o . Diuina elicntias
tfo elt alus purus, ideoque nu]uu
my cffe reale, neguce ru.'m dum cfles
intelligibile compleri pote do.

36, Opponi potelt (clm) s dpecies intelligi-
bilis debet efle mtumcm intelleui ; fed efen.
tia diuina eft quidews intrinfeca intelledui di-
uino, fed noa ¢ft inttinfeca intelleui creato : 5
crgo &e.

37+ Relpondeo; negando maiorem, ac di-
€O ,nuori cum fpeci huntc‘hg[lsms ex (uo ab=
firactiffis 310 conceptu comparetur ad intelle-
Qum, ficut mouens ad mobile, non exigit
effe intrinfeca mrellcﬁ‘m, vtforma fubiclo ,
fed fufhicit , vt it intim¢é prafzos, v mouens
mobili 5 fed effentia diuina, c
eit mtimié prefens ¢
clmaguc [‘?5]’.‘.15 cont '[l’l}l:S 3
fpecies intelligibilis creata, quia ¢
intclle@tus, debet efle intrin(cca.intelle@ui,ve
forma {ubicGo .. Aligui dicunt, q'lod ficug
Perfonalitas Verbi diuini intrinfece vnitur
humanitari Chrifti per vnionem hypoftaticam
fubltantialem ; fic eficnua dinina per modum
{peciet intelligibilis intrinfecé wvnitur h]r“,((.-s
ctui beati per lumen gioriz, vel peraliam.
vnionem accidentalent. Sed hec opinio ca-
ret {ufficienti fundamento audtoritatis, & ra-
tiofs -

38. Probatur fecundé conclufio : nam.
{pecies quoad immarterialitatem debet effes
citfdem, vel (uperioris ordinis, ac, obie&tum
fu:lm 5 fed repugnat, quod cbic&tum for-
male v :f'owe beatz {it ordinis creati , vediti
it quafl. 30. num. 3; ergorepugnar “etiam, vt
fpecies n]u,u]”lbluﬁ, per quam peati videant
Decum, fit ordinis creati+ Probatur major:
nam {pécies comparatur ad obieGum forma-
le;ta am vitimum cius complementum .,
3 aus adtus, quo cot itur prf;iu.l;
ibiles fedadus debeteffe in eodem,vel
M2 in

2z

=5

c




s]itzms cum ¢€o,
iemarur inductio-
1)b£uﬁmn formales
iles non funt mi-
s, ("U?iﬂ col Ores.
in [urnn]c: Hna-
tionem fui per fpe-

imymater

< J ---------
cains cft aGusy ergo. €
ne: cam quia colores i
potenti@ vifiu®, (pecivs
rus, fed o 12315 numateriale
Rurlus imvplicar; vt obic
teriale maur‘ar ad cogni
ciem materialem .

39, Probatur tertio conclufio : catenus
enim obicttum poteft intuiting cognolci per
{peciem {ui, quatenus in tali fpecie exilticin=
tentionaliter, virtualirer , & mguinalenter, co
pacto, quo color cxiftit intentionaliter , vir-
taaliter, & zquinalenter in (pecie intuitioa CO-
lotis , Angelus exiftit intenuionaliter , & aqui-
ualenter in fpecie intuitica Angeli; fed Deus
non poteft exiftere intentionaliter, virtualiter,
& =quinalenter in vlla fpecie creata; ergo &e.
Probatur minor: vt enim obic&tum cxiflat in-
tentionaliter ; virtualiter, & aquinalenter ino
ipecice, requirirur , vt effe intentionale , quod
obiectum habet in fpecie, fir 2quale, vel fal-
tem non infinité degeneret ab effe reali, quod
obie@um habet in fcipfo: e. g. Angelus exi-
ftit intentionaliter , virtualiter , & ®quinalen-
ter in fpecie intuirina fui, quia efle intentiona-
le, quod habet Angelus m fpecic intuiriva.s
Angch s et wquale, vel pene mquale, ac fal-
tem non infinité degencrat ab c{feaeah quod
Angclus habetin fc xpfo ; fed efle intentiona=
le s quod Deus habetin fpecic creata, non {o-
lum non poreft efle ¢quale, fed neque poreft
non degencrace infinite ab effe reali, quod
Deus habet in fe ipfo; ergo &c.

40. Confirmatur Primo : nam iniago €Xa
primens exemplar,prout prius exiftens in ima-
ging infinir¢ degeneranteab exemplari, nons
poteft exprimere exempl lar, prout eft in feas
fed vifio Dei effct imaga exprimens Deum ve
exemplar , prout prius exiftens in fpecie crea-
1a, hos eft m imagine infinité degenerante ab
exemplari ; ergo non poflet exprimere Deum
preutelt in le ’

4T. Confirmatur fecundd : nam debemus
dejdinina vifione digniflime fentire; fed di-
gnius de dittina vifione fentimus, fi dlcamus )
quod ficut Deum cognofcit per obieum.
formale increatum , hoc cft per divinam effen-
tiam, fic Deum cognofcit per {peciem intelli-
zibilem increatam ; hoc eft per candem dini-
nam cffentiam, qua eft fpecies intclligibilis
fuiipfius; ergo &c. Addo, quod vifio Dei,
prout ponitut 4 nebis,; non folum cft perfe-
dtior, & magis immediata, { fiquidem inter
iplam , & diuinam eflentiam nullom creatum
mediat, nefpecies quidemy creata, ) fed ctiam
eft altioris ordinis."Sicut enim vifio, qua Deus
videtur per divinam c¢fientiam, tanquam per
obiefium formale, eft altioris ordinis,; quim

vifio; qua videtur per ebiefum fomwa crea-
tum; fic vifio, qua Deus videtur perfuam.,
efientiam, tanquam per fpeciem intelligibi-

lem, eftaltioris ordinis, quaw vifio, quas

videretur per fpeciem 111...141;"b-.hm creatam.

(Lt

i Nlij cie imprcfﬁ Pei.

2. Ad 1. concedo maiorem, & 1

& nego confequentiam. Ex dictis idco dinins
bonitas non' poteflt meuere voluntarem ad
amorem motioneintentionali, & obic@iva_.,
nifi prius natura fir illi intentionaliter pzai 3
per vifionem, quia motio intcationalis, &
obic&iua ad amorem elt motio ad {ecunduias
adtum intentjonalem ; fed motio, gua inteli:-
gibile mnm intentionalite :,&oh.cc‘.:': ad
vifionem , ct motio ad primum acum ute n-
tionalem; ergo potelt dinina intelligibilitas in-
rentionaliter, & obiedting mouere intelle@um
ad vifionem » qua primo ficilli prafensisten-
rionaliter ; ablgue co guod prius narura fit illi
prafeas intenticnaliter. 3 !

43. Ad 2. 1cgo maiorem’, ac dico, vod
ctiamfi Deus mmmncrmumc‘nm ad vif m-
nem {ui per modum prmc;pn L’xtunh(\_, A
ftentis, nihilominus determinat noa {oinm
phyfice, & eflicienter , fed etiam obicdtive, &
inzentionaliter.Sed explicanda, quid fit mone-
re obiedtiué , & intentionaliter ad cognitio-
nem; vel amorem . Dico, quod moucre ohig-
¢tiue , & intentionaliter ad cognitioncm etk
cognofci propicr {e : moucre obiectiué 5 & in-
teutionaliter ad amorem, eft amari propeer te,
ideogue ly proprer fignificar motioncm cbie-
&ivam , & intentionalem . Eyplicatur. Cum
agrotus amat (anitatem proprer fe, 8 medici-
nam propter ipfam fanitatem , fanitasamatur
proprer {e, medicina amatur nofl propter {2,
fed proprer alind , idcoque medicina (Oium_.
terminat amorem s (2nitas non folum amarur,
ac terminat amorem, fod ctialy propeer fes
amatur, ideoque mounet obic&iué, & inten-
tionaliter ad amorcm . Proportionaliter cum
affentimur conclufiogi propres prificipia pee
fe nota, principijs affentimur propter (e con
clufioni effehtimur non proprer (e fed propiet
principia, ideeque conclufio fclum terminat
affenfum, principia non folem terminant, fed
etiam obie&iue , & intentionaliter moncntad
affenfum . mulmr cum Deum intelligimus
per creaturas iuxrd illud ad Row, 1. Tnzelligibi-
lia Detper ea s qua faéta funt , inellela confpiciun-
tur, creaturee intelliguntur propter fe, idcoque
non folum termiinant, fed monent obictius,
& intentionaliter ad cognitionem . Si vero
queratur, quid fit cog nofct.rc, vel amares
obicctom propter !c vcl jpropter alind Re-
fpondeo, quod eft quzdam modus tendendi
cogritionis, ‘& amotis in obicdtum ; qm ca-
dit fub expericonam, & hic modus teodens
di cft ipfa motio obic@iva , & intentiona-
lis ; qua obicdlum propter fe cognituiy, vel
amatuim , mouet ad cognitionem , vel ama=
renns

44+ Potelt quari, vtrum ad hoc , vr obie-
&um moneat obiectiue, & intentionaliter ad
cogniticnem , velamorem ,  fufliciar, vipros
prer fe cognofcatur , vel awmnctur , an requiras
tur criam , vt per {c ipfum , aur pet fpecicmis
imp;cf‘.am, vel expreffam fui efficicnter con=
curiat ad cognitionem , yel amorem 2

R |

e

-

i

i
=

':
i

e




P CER———

- W

—;‘i) s i o -

s —

"

Liber I. Quaftio XXX 93

45. Refpoudeo
re, quod ad caufalit
IL“I"‘il‘ enl, & obi er accidens
fe habet influxus caufe ef hur'- €15, itd vt
ctiamnfi obieCtum neque per I¢, neque per (pe-
ciem fui concurrar efficienter, faluari poflit
muotio intentionalis, & obiedtiva. Ego exifti
1 lLJIL']l‘ 1 fatis CQL}’"(DEII)I .u]OI o
m intentionalem, & obiedivam ins
dere influxum caufle efficientis , & effe fpe-
icm motionis efficientis. Probatur: nam.y
moucre ad effetum , alfimilando illum fibi,
cft proprium efficientis ; fed obictum dum_
mouet ad cognitionem, aflimilat coguitionem
fibi , fcm.dcm cognitio cft ipfa {imilitudo
obietti; ergo concurrit eflicienter ad cognitio-

m . Confirmatur , ham cognitio et conce-
15, & proles potentiz vt mairis, & obic@i
patris ; ergo ficut pater concurrit effediué
d pr rolem per {e, vel perfemen fui, fic obie-
qum formale concurrit effectivé ad CO"'!}‘I]O-
nem, vel per fe, vel per fpeciem fui, quz {p
cies hi aliod eft, quam femen, QL'u o[m-
¢tum propagat feipfum fecundum efie inten-
i’1rpomo,mmr obicétum per fpe-
nexpreffam fui, hec eft per cognitionem,
concurrir cfficienter ad amorem ;. cum amor
aflimiletur cognitieni in pluribus pradicatis .
Caula igitur obie@iua , & intentionalis cft fpe-
cies efbicientis , & confiftit in hocy vt obie-
&um per (e ipfum, vel per fpeciem imprefiam,
aut C\prc‘l Tam fui itd moueat ad cognitionem,
vt cognofcatur, & amctur propter fe , idco-
que ly cognofti 5 @ amari propter [z exprimit dif-
ferentiam caufe obieétiu® , & intentionalis ab
ab alijs caufis efficientibus,que non fuat fimul
obic@ive , & intentionales s Fallum igitur cft,
quod cmfd obietina, & mu“th)mus tmoucat
felum , in quantum per {pecicm 1r.a,mdf1m_: 3
vel expreffam fui potentiam informat, & puré
determinat etiam fine influxu effedtivo « Nam
& rc‘quxrm:r,v* moucat cum influxu effeivo;
& non requiritur , vt porentiam informet, per
fpeciem fui 5 fed Iui’ﬁc;t, vt fitilli intimé pra=
fens per aflitentiam etiam finc ioformarione 3
viditum eft num.3 7e

46. Queri potelt, verum folins Dei pra-
prium fit poffe moucic ad intelletionem.s
mmumam lm hm lﬂca,c d fiincta yan c" '

os negare , {& aflerc=
£ ugltionem in-

vi
ad

. )
nonaic.,

iatuitinam f 1 i,m fpecie dxf'm&.ﬁ
47 ondeo faltem fubftantias mareria-

les non po '-: moupere ad ,a“i«;]‘cc’d I ‘;‘1 intui=

tinam [ui {ine fpecie diftindta. i
{lum-ens materiale per faum-e

_m;.m_z

$ matcri
gere intelle-
¢ caufarcintel-
ia mate=
endum ,

ribilem fpi=

48. Hoc pofito, dubitatur vtrum fubftan<
tiz immateriales, putd Angeli, poflint fe ip-
fos, quibus funtintim¢ prafentes per ideati-
tatem ; mouere ad intelle “tiomm intuitinam
fui fine fpecie ditin@a, -lmm queritur des
anima rationali. Sed hoc dubium fpectar ad
Tra&atum de Angelis .

49. Ad 3.nego maiorem quo ad vitimam
partem , in qua dicitur , quod non minus {pe-
cics exprefla, quam fpecies imprefla debet effe
in eodem ordine immaterialitatis cum obie-
&to formali. Vt enim dictum eft num.39- fpe-
cies imprefla comparatur ad ebietum forma-
le;tanquam viomum eius complementum , &
tanquam vitimus actus, quo conftituitur pro-
xime intelligibile: fed actus debet efle in co-
dem, vel in fuperiori ordine immaterialitatis
cuin €0, cuius clt acttus ;) ergo fpecies impref-
fa fecundum immaterialitatem debet effe einf-
dem,; vel fuperioris ordinis ; ac obieGum for«
male; fed fpecies creata non poteft effein co-
dem ordioe immaterialitatis cam Deo ; crgo
imiplicat fpecies imprefla Dei. E conuerfo fpex

cies expreffa non eft aGus complens intelligi-
bilitatem obie®i formalis, fed eft cffe@us in-
teationalis , & imago iatelligibilicatis : effetus
autem non debet offc in eodem ordine imma-
terialitatis cum caufa, & imago noa debet efle
in codem ordine immatcrialitatis cum exem=
plari, ac proinde non repugnat vilio, feo fpe-
cics expreffa Dei . Confirmatur ¢ nam vifio,
feu fpecies expreffa conftitnit obic&tum forma-
Liter vifumy ar fpeciesimprefla contlituit obic-
dum formale vitimo cognofcibile, & vilibile;
fed Deuseft completifflimé, & vltimo vifibilis
per {uam increatam eflentiam, ideoque nons
peteft per vilum creatum compleriin ratione
cognafcibilis » & vifibilis: at non eft formali-
ter vifus d creatura per fuam eflentid ; ideoque
potelt per vificnem creatam conflitui formg=
Irter vifus , proportionaliter ac Deus per adtio-
nem creatam confhitgitur formaliter creans
Mundum , at implicat, vt per aliguid creatum
conflituatur creatinus,fcu potens creare Mun.
dum .

s0. Ad 4. concedo antecedens, & nego
confequentiam . ‘4 d probationcm , concedo
maiorem, & nego minorem . lntelledtio vi-
ralis perfectiffina, omlis et \'i[io ; connatura-
liter exigit pwudLu abintelle@ivitate vitali
mtrinfecé complera; fed mrc] ef¥iunitas viralis
intrinfecé completur per lumen gloriz , non.s
autem poteft intrinfecé compleri pet diuinam
omunipotentiam extrinfece aflitentem: ergo vi-
fio Dei exigit procedere ab intelleéiuitate in-
trinfece completa perlumen gloriz, non au-
ntelleétinitate extrinfece folum com-
per divinam omnipotentiam extrinfece
ffiffentem .~ At intelle@io vitalis non exigit
procedere ah intelligibilitate intrinfeca poten.
n::', 1Ld pf;upplocuuic ab intc] 1"thraru
refens po«
& pmcm.um {m !3L[;1L fubijciat
aina intelligibilitas per (e ipfam eft inti=

me




=t o

De {:peczic

i, eumdque fibi perfectc
fubijcits ergo per feiplam porelt moucre in-
tentionaliter ; & obietiu¢ intelle@um ad vi-
Gonem . Confirmatur : nam imago in media-
ta. excmplaris exigit procederc immediaté
potius ab ipfo excmplati, quam ab imagi-
ne talis exemplatis , preierum infinité dege-
nerante ab exemplagis fed vifio immediata
Dei eft imago immediata dininz effenti® s
crgo- :
s1. Ad s. diftinguo maiorem : vifio Dei »
& voiuerfim omnis cognitio produciturad f1-
mili phyficé ,concedo ; 4 fimils intentionali-
ter, n€go s concedo minorem ;3 & nego-con-
fequentiam . Noa elt de rarione COgnitionis
yt producatur d porentia prius natura inteoe
rionaliter imili, fed folum vt producatur
porentid prius natura phyficé fimili obiccto.
Ratiocft, quia ex dictis numera 3 z- cOZnitio
poteft effe prima (militudo intentionalis, &
primum effe intentionale obicéti; ergo de ra-
tione cognitionis eft, vt procedat d potentia,
quam fupponat folum phyfice, non auntem.
intentionaliter fimilem obieéo ; fed potentia
cognofcitiua completa in ratione potentia,
etiamfi non habeat {peciem obicéti , ctt in fuo
genere phyfice fimilis obieto , idcoque dici-
tur effe aliguo pacto fuum obicttum, putd
potentia vifiua complctadicitur efle quodam-~
modo chie&tum vifibile , intellectus dicitur
quodammedo omaoe intelligibile, & omneos
efis s €rgo vt cognitio procedat d fimili, foffi-
cit, vt procedat a potentia completain ratione
potentiz 5 fed €0 ipfo,. quod vifio beata pro=
cedat ab intelle@u cum luminc gloriz, pro-
cedit 4 potentia completa in ratione potentiz;
ergo procedit & porentia phyficé fimili per lus
men glotie , per quod intelledtus 4 S. Diony-
fio , & alijs Patribus dicitur eflici Deiformis,
viexplicatum eft quelt. 26. num. 11, ac pro-
{nde faluatur axioma Ariltotelicum; quod ff-
mile cagnofcitur fimili. Addo ; quod cumcogni:
tio {it intentionaliter fimilis obicdto, imma fit
ipfa fimilitudo intenrtionalis obicéi, co ipfo,
quod obic@um cognofcitur cognitione, fimi-
le cognofeitur fimili, & in hoc etiam fenfu
deber intelligi axioma Ariftotelicum . Ideme
Ariftoteles tertio de Anima text. 14.docet qui-
dem intelleétum fecundum fe, antequam re-
cipiat fpecies imprefias,, vel exprefas ; eflc {ve-
Juti tabulam rafam; in qua nulla imago cft de-
picta; fed non dicit , quod vt intelligar , & re-
cipiat fpeciem cxpreffam obictti, debet prius
recipere fpeciem impreflam! obiei . Nam fi
obicGum per fe ipfum fit perfedtd intelligibile,
& intimé applicatum iatelleétui, potreft illi
immediaté imprimere [peciem expreflfam fiti,
abfque co quod prius imprimat {pecicin im-
preflam ; vt explicatum eit.
s2.- Dices: eft axioma; fatis receptum_
quod vtintele&us intelligat,debet fieri vanm
com obicdto intelligibili : fed'non fit vaum ,
nifi recipiendo (peciem impreffam ; ergo &c.
53 Refpordeo , nego mingrem ; ac dico,

=i
mprcfm Dei.

quod cum plures caufe extfinfece vniuntur
in ordine ad cumdem effe@um, fiunt voum
in ordinc ad illum efe@um caufandum : c. gr.

b -
plutes re

¢s extrinfecé vniti in ordine ad
monendam nauim, fiunt voum 10 rationes
motoris ; fed dinina eflentia per afliftentiam
extrinfecé vaitur intelle@u in ordine ad
caufandam vifionem ; ergo fit vaum cum io-
telle@u in ordine.ad caufandam vifionem,; &
{ic faluarur axioma affumptum.

s3. Adé. diftinguo maiorem: fpecics im-
preffa nil aliud eft, quam fimilitudo, per quam
obie@um formale complerur in rationc co-
gnofcibilis; concedo maiotem ; per quany po-
tentia completurin rationc coguolcitinis nego
maiorem s diftinguo eodem pa&lo minorem ;
& nego confequentiam . Ad [pecicm non fuf-
ficit, vt fit imilitudo complens in rationc co-
gnofcitiui, fed requiritur , vt fit (imilitudo
complens obicétum formale In ratione co-
gnofcibilis ; fed lumen gloriz compler folum
intelle@um in ratione vifiui,non autem obic~
Gum formale, hoc eft eflentiam dininam ins
ratione vifibilis yvt often{um elt num. 24. cr-
go lumen gloriz non eft fpecics, ficur lumen.s
fidei .non cft fpecies, & ficut non cficr {pe-
cies qualitas, qua potentia vifiua vefpertilionis
confortaretur, ita vt poffet videre lumen Solis.

s55.  Ad 7. negomaiorem. Exiffimo enim
intelle@Gum de facto naturaliter compleri in
ordine ad intelli im pet habitus diftinctos
i fpecicbus , ac {upernaturalitet compleri per
habitum luminis fidei,gui habitus non eft fpe=
cies ; ergo in parria completur per habitum
luminis gloria ; qui non eit {pecies .

s6.  Ad 8. ncgo maiorem . Idem cnim
cbicétum formale per candem fpeciem;poten-
tiam przditam. perfe@iori lumine vifiuo mo=
let ad vifionem perfe@iorem,’potentiam pra=
ditam imperfediori lumine vifino mouct ad
vifichem minus perfedams €. g. idem color in
cadem diftantia, & per candem fpeciem ad per-
fe@iorcm vifionem miouet potentiami vifiud
inuenis, quam fenis; ergo eadem cfientia diui-
na perfe ipfam, tanquam per {peciem mtclli-
gibilem,ad perfedtiorem vilionem connatura-
liter mouet intelle@um preditum . perfediori
lumine glorie ; intelleGum-autem preditum
imperfedtiori lumine mouetad vifionem mi-
nus perfedtam , adeogue ex hoc, quod lumen
gloriz determince quantitatem viionis, noa
fequitur iumen glori® effe fpeciem intelligi-
bilem.

QVESTIO XXXIiL

Viram beati inequaliser videant Deum 5
& fint inequaliter beati ?

S:T hg.12.a:6s
¥ ‘ 7 Idetur , qued omunes beati aqgualiter

videant Deun,ac fing zqualiter beatis
pri-




Liber I, Quaftio XXXII.

primo quia i inzqualiter viderent, qui vide-
ret Deum vifione minus perfe@a, ‘non eflet
contentus, fed defiderarct vifionem perfeio-
Iein .,

2, Secundo emines vifiones Dei propter
vnitatem obigdtifotmalis funt cipfdem fpeciej
infimz, vt docent commuuniter Theologi; fed
qu funt ciufdem {pecici infimg, funt xqualia
in perfectione ; ergo &c.

3. Tertio 1. o, 3, dicitur Zidebmus Deum
ficutieft 5 fed Deus vno modoeft ; ergo vne
maodo videbitur, ac proindé vnus non videbit
perfectins , quam alter, .

4. Quartd Augultinus lib.83.quet.33,di-
cit,quod wnam rem non potefl wuus alio plus intelli-
gere: fed effentia Dei eft voa res ummeg fim-
plex; ergo vaus non potelt dininam effens
tiam plus , aut melius.intelligere, quam alius,

5. Relpondco, quod-louinianus Hgre(iar-
cha, vt tefert SanétusyHicronymus lib. 2. cons
tra ipfum, ex principijs Stoicorum docuit omis
nia merirta , & omnia pfzmija beatorum efles
aqualia, ac proindé Deum non videri perfe-
¢tius ab voo beato 5 guam abalio. Hzc ha-
refis'confutata fuit i Sano Hieronymo lib.
citato,d S.Auguftino lib. de Sacra Virginiate,
& cx recentioribus abAlphonfo de Caftro lib,
aduerfus herefes , verbo Beatitude, herefi 7. &
in Concilio Florentino feflione vitima indit-
teris vnionis definitum eft iuxca meritorumidi-
{tinctionem eflentiam dininam varié¢ d beatis
videri .

6. Probatur primoh=e veritas ex Scriptu-
tis. 1.ad Corint, 13. vnufguifgue propriam mer=
cedem vecipiet fecundum funm lasorem: 2.ad Cotint,
9. qui pavce [eminat , parcé & metet : 1.3d Corint.
15 alia clavitas Solis , alia clavitas Lune , alia clarie
tas Stellarum . Stella enim differe @ Stella in clavita=
te 5 fic erit vefurreltio mortuorum .

7. Probatur fecundé ratione fundata ino
Scriptara . Nam beatitndo confertur vt coro-
na, premium, & merces , ideoque A poltolus
2.ad Timot, 4. dixit: repofita ¢ft mibi corona iu=

ftitie 3 fed in dando premio, & mercede , {er-

uanda eft inftitia diftributiua, vt pro zqualibus
mecritis conferatur premium zquale, pro ina.
qualibus inequale; ergo &c. Confirmatur :
nam inazqualia peccata puniuntur in inferno
inzquali pena, ideoque A pocalyp.18. dicitur
Luantum glovificanit fe , ¢ in delicys fuit , dateilti
aeatum, & ludlum ;3 ted Deus non minus fer-
ar iultitiam diftributivam in premijs , quam
in panis; ergo &c. Hing fequitur, quod qui
funt zquales in meritis, & in gratia, {unt etiam
zquales in vifione, & qui funtinzquales ino
meritis, funt inzquales in vifione .

8. Obijcicbat louinianus : Marth.70. licet
operarij ingqualiter jn vinea laboraflent, acce=
perunt equalemy mercedem, hoc eit finguli
fingulosdenarios;ergo &c, Hoceodem aigu-
mento veuntur recentioves haeretici ad pro-
bandum vifionem Deinondari ve mercedem
iuftitig,fed pro voluntate Dei omnibus zqua-
hiter dari per Chriftun .

95

9, Refpondeo primo ex S. Thoma 1. 2.
quzlhs. art.a. ad primum , quod vniras dena-
rij fignificap vnitatem beatitudinis ebiediuz ,
at diuerfitas manGonum lo.4. fignificac dines-
firatem beatitudinis formalis . Omads igitur
accipiunt vpom denarium, quia accipinnt
voum,& idem fummum bonum: at aceipiunt
dinerfas manfiones, & poflefliones {ummi bo-
ni. Secundo refponderi potett cx Chryfofto-
mo, Nazianzeno, & alijs, quos refert Vafguez
I. parte difp,48.cap.43. pet parabolam figaifi-
cari,quod multi brepiori tempore laborantes,
quia intenfius operantur, Tqué merentur , &
acquirunt zquale pramium, ac alii , qui lon-
giori tempore laborant,inxtd illod Sapientic 4.
Confummatus in breui cxpleuit tempora malta. T er-
tio refponderi poreft cum Lyrano, & alijs,
quod parabola fignificat Indzos,qui prius vo-
cati funt ad laborandum in vinea Domini,
quam Gentiles, & magis, quam Gentilesla-
borarunt, vt fedifponerent ad gratiam Euans
gelij , tamen poftquam venit Chriftys , non
magis receperunt grariam Eunangelij, quam.s
Gentiles, imm o prigs Gentiles,, quim Iudai
acceperunt gratiam Euangeliis fiquidem Tudei
conuertentur in fine Mundi, pofiquam picni-
tudo gentivin inttaueric, ve docet Apoftolus
ad Rom. 10. ideoque Tudzis murmurantibus
dicitur, Tolle quod taum eft ; & vade : wolo antem
¢ baic nouiffimo dare, ficur o tibi o

10« Queritur, quo pado cum effentia di=
tina fit fimplex, ideoque ab omnibus beatis
videatur tota ; poflit ab vno videri melius » &
clarius s quam ab alio®

11. Refpondeo , quod ficut tota albedo ab
oculo perfedtiori videtar perfe&ius, abim-
perfectiori imperfedtius , fic tota cflentia diuis
na ab vno intellecta viderur perfedius, ab alio
imperfetins, Addo, quod quija diuina co-
gnofcibilitas infinité excedit quamlibet cogni-
tionem , & cognofcibilitatem creatam'’, po-
telt videri perfectius, & perfeios in infini-
tum.

12. Ad 1. nego (equelam, ac dico’, quod
omnes beati funt ¢oatenti, & qui haber mino.
rem beatitudinem non defiderar maiorem bea-
titudinem , & vifionem . Ratio eft, quia qui
poflidet fummum bonum pofeflione 1ibi pro.
portionata, coipfo fatiatur, & non poteft de-
fiderare maiorem poffeffionem ; fed omnes
beati poffident fummum bonum pofiefliones,
& vifiane {ibi proportionatasergo &e. Probas
tur minor:nam vnicuique beato propottiona-
ta eft tanta vifio , quanta eft graria, quantum
et lumen gloriz, & quanta funt merita, que
habetsfed vnulquifgue habet tantam vifionem,
quantam gratiam ; erge &c. Confirmatur pri-
mo ; nam cum ex Augaftino lib. 13. de Trini-
tate,cap.4. & §. Beatus fit  qui nibil malé vult, ¢
babet omnia, quewult , beatitudo excludit om-
nem appetitum irtationalem, ac proindé ma.
lnm , & fatiat appetitum re@um, & rationabi
lem ; fed appetitus, quo beatus vellet videres
Deum vifione cxcedente gratiam , quam ha-
bet ,




bet , effet irrationalis ; exgo beatitudo excludit
talem appetitum » & [atiat appetitum redtun,
& tationalem habendi vifianem proportionas
tam gratiz .- Confirmatur fecundo: nam ins
quolibet beato fatiatur; tuim appetitus natura-
{is fundatus in natura, tum fupernaturalis fon:
datusin gratia, que d Theologis vocarur ha-
tura quedam fupernaruralis 3 €rgo quilibet
beatus cft perfe@é contentus. Probatur antece:
dens: nam appetitus minoris boni fatiatur per-
fe@é , obtento bono incomparabiliter maloti ,
& continente bonum minus cum incompara:
bili excefla : ex. gr- appetitus,, quUO auarus ap.
petit decem lulios, fatiatar , dando illi decepis
milliones aurcorum; fed per appetitum funda-
tum in natula appetimus. beatitudinem natu-
ralem confiftentem in cognitionc abilradind,
Dei; ergo appetitas fundatus in natura fatia-
tur , dando beatis bearitudinem fupernatura-
lem confitentem in cognitione intuitiua, qua
continet totam petfeftionem Cognitionis ab-
ftra@iug cum incomparabili excefl, & illam
magis excedit, quam decem milliones antco-
rum excedant decem Iulios. Rursus perappes
titum . fundatum in gratia appetimus beatitu-
dinem fuperbaturalem proportionatam gritic,
quam habemus; fed v nuiquifque accipict bea.
titudinem fupernaturalem proportionatam.
gratiz, quam habet; ergo &c.

13. Ad 2 concedo maiorem , & diftinguo
minorem;que funt einfdem fpeciei funt gqua-
lia in perfettione » fi fint =qué intenfa, tran=
feat : fi fint inzqualiter intenfa, nego mino-
rem ; & nego confequentiam. Calor vto&to,
& calor vt vaum funt ciufdem fpeciei, & ta.
men calor vt oo eft perfedtior; ergo vifio
magis intenfa, licet fit ¢iufdem fpecici , cft
petfe@ior . In quo confiftat intenfio actuum.»
vitalium , adeoque etiam vifionis beatic , cft
quaftio puré philofophica,& explicata efta me
in Philofophia lib.3.qu(t.27:& lib.1.quait.40.
ad 4.

14. Ad 3. diflinguo maiorem : videbimus
Deum ficuti cft ,ly fient fe tenentc ex partes
obiedti, ita vt fignificet, videbimus Deum.
effe comoda , quo eft : concedo : ly ficut fe te-
nente ex parte cognitionis, itd vt fignifiect,
quod itd in nobis crit perfectus modus cogno-
fcendis ficarin Deo eft perfeus modus cffen-
di , nego: concedo minorcmi s & NELO confe~
quentiam . Deus videbitur eflc co modo,quo
¢ft s fed quia modus , & perfedtio videndi non
adzquabit modum , & perfectionem cflendi,
quo Deus eft, ideo videbitur dinerfo modo
videndi. Deus enim eft infinito modo cficn-
di, vidcbitur autem 4 beatis finito modo vi-
dendil, & ab vno videbitur modo perfectiori
ab alio modo minus perfecto . .

15. Ad 4. diftinguo eodem pafto maijo-

rem : vnam rem non poteft vnus alio plus
intelligere , inzqualitate {c renente ex partes
1¢i, concedo s inequalitate {c tenente ex parte
intelledionis , nego: concedo minorem ; &
diftinguo eodem pacto confequens . Non po.

De ina;-qualitatc vifionis

teft vnus intelligere Deum habere plus de efie,
& perfeione , alius intelligere Deum habere
minus de effe, & perfe@ione, fed omncs de-
bent intelligere, quod Deus habetidem infini-
tum efle » & camdem infinitam perfeionem.
At hoc ipfum infinitum effe, & perfectionem,
vnus beatus videt perfectius, alius videt minus
perfedie .

QVASTIO XXXIIL

Visum inequalitas Vifionis bearifice oriatdr
ex inaqualitate [olius laminis glo-
vig o, an etiam ex inequalita-
te intelledius ?

Idetur; quod inzqualitas vifionis non

folum defumaturex inazqualitate lu-
minis gloriz , & (peciei intelligibilis , fi datur,
fed etiam ex inzqualitate intellectus , itd vt in-
telleCtus naturaliter perfecior cum ®quali lu-
mine {upernaturali, & aquali {pecie intclli-
gibili melivs videat Deum : primo quia vt
obijcit Caietanus , vifus acutiot c@teris pari-
bus, melins videt : fed intcllectus perfeétior
eft vifus intelle@iuus acurior ; exgo .

2. Secundo caufa perfectior producit effe-
&um perfe@iorem ; fed ficut idem intellectus
eum luminc vt quatuor conftituic caufam
perfedtiorem , quam cun Jumine vetria, fic
jdem lumen cum intelle@tu angelico ex. gr,
perfeéto vt quatuor conflituit caufam perfe:
&iorem , quam cum intelleétu humano pet-
fe@o vt tria ; ergo &c.

3. Tertio licet ad generationem equi €. g
concurrat cquus vt caufa fpecifica, & particu=
laris, & Sol vt caufa gencrica, tamen poteft
contingere , VI propter maiorem concurfum
Solis exiftentis in figno potentiori producatur
equus perfectiors ergo licet intellectus fit cau~
fa generica vifionis , & lumen gloriz fit caufa
fpecifica, propter maiorem concurfum intel-
le@tus perfectioris jpotelt produci vifio perfes
¢étior ab ecodem lumine .

4. Quarto cadem caufa principalis cum.s
meliori infrumento perfectius operatir - c. g.
idem pitor cum perfeitiori penicillo melius
pingit: rurfus perfectior caufa principalis cum
aquali inftrumento. perfectius Operatur: €x.gr.
mclior pidtor cum codem , vel 2quali peni-
cillo melius pingit, quam pictor deterior;
ergo melior intelle@us , feu fit caulfa princi-
palis vtens lamine glorix vtinfirumento, feu
fit inftrumentum luminis vt caufz principa-
lis ; perfectius videbit Deum cum zquali lu=
1ninc .

5. Quintd ficat eadem potentia vifiga
cum meliori fpecic melias videt , fic melior
potentia vifiua cum zquali, vel cadem fpe-
cie melius videt ; ergo ficut idem intelletus
cum meliori lumine gloriz melius videt
Deum, fic melior intellectus cam eodem, vel
zquali lumine gloriz melius videt Deum .
Nec dicas hoc non valere : quia lumen gloriz

non

=

T




o

7-

Liberl: Quaftio XXXIII.

tion eft {pecies, fcd habitus. Nam melior pos
tentia non folum cum =zquali fpecie 5 fed
ctiam cum 2quali habitu melius, & perfectius
opcratur . . ¢ :
6. Sexto fi dicatur hoc valere folum in
habitu naturali, non in fupernaturali , contra
eft - nam habitus fupernariralis fidei , pruden-
tiz , & theologiz eleuar intelleétum ijusta
proportionem naturalem, & exceffum voius
intelle@us fupra alinm; ergo criam habitus
luminis glorie elevat jatclieGtum iuxra pro-
portioncin naturalem, & excellom vnius 10-
telleCtus fupra alium . Probatur antccedens ;
nam cuin eodem, vel zquali habitu fidel in-
tellectus do&i Theologi, puta S. Thomz,
vel Scoti, perfectiorem ; & clariorem elicit
cognirionem de Trinitate , de vaiene hypo-
flatica » de refurreétione mortuorum &c.
quam intellectus ruftici. Similiter homo na-
turaliter prudens cum ecodem ; vel xquall ha-
bitu prudentiz infulz | i
prudentiz fupernaturalis cl
paturaliter minus pruden:
tia ; quaconftat minus Sa
habentes impecfedtiorem

acutior cumeodem habiru theologiz fuper-
naturalis ; pecfe@ias de conclufionibus fuper-
naturalibus difcurrit, quam alter hebes, &
obuufus .

7. Septimd fpecies natorales meliores, &
clariotes in reprefentando cum xquali lami-
ne (upernaturali determinant ad adtam fidei
meliorem, & perfedtioreny; ergo criam intei-
le@us naturaliter perfedior cum gqnalihabr
tu luminis gloriz determinabitur ad elicienda
yifionem Dei clariorem , & perfediorem .

2. Refpondeo duaselle fententias. Prima
Scoti, & Scotiftarum in g dift. 10. quaft.6.
Durandiin 4. dift.14. quaft.1. ad vltimam, Ca-
ictafi 3. parre qualt, 10.art. 4, Ricchardi, &
aliorum docet inequalitatcon vifioeis oriri
non folum ex inzqualicare luminis', fed
ctiam ex inzqualitate intellectus , adcoquen
intellectum perfectiorem , puta Angelicum,
cum aquali lumine glorie melius videre
Deum , quam intellecrus imperfectior, putd
humanus.

a. Dicendum cum fecunda fententia. s
quam fatis clar¢ infinuar S, Thomas quzil.12,
art.6. in corpore , & ad 3. & quam fequuntur
Ferrarienfis 3. contra gentes cap:-55. & 58. 30n
tus in 4. dift.40. quaft.s. arr.2. Medina prima
fecunde, qualh 3.art, 20& recentiores Thomi-
ftz comimuniter,nec non Suarius lib.2.deDeo,
€ap.21- Valquez 1.parte.difp.s6. cap.6. & alij’s
Inzqualitasvifionis orirar ex fola inzqualitate
luminis glorix , adeoque intelleitus inzqua-
les cum'zqualilumine glorig zqualiter vident
Deum:

10.  Probatur primo conclufio audoritate
$andti Thoma , qui 1, parte qued- 12. art. 6.
ad 3.dicit: A4d tertium dicendsm , quod dinerfitas

97

widendi non erit ex parte obie@iy quia idem obieum
emnibus prafentabitur , [cilicet Deieffentia : nec cx
dincrfa participatione obiedii per differentes fimilitudi-
nes , fed erit per dinerfam faculearem futelleGus, noy
quidem naturalem ; [ed gloviofam s vt diclume cft 5
crgo Sanctus Thomas docet divérfitatem vi-
fionis: non oriri ex diuerfitate obicéti, fiqui-
dem eadenr dinina effentia cft obiectum omi-
nivm beatorum s non ex, diuerfitate fimilira-
nis, {eu fpecici, qua idem obie@um intentio=
nalites fiat prafens intelledtyi, fiquidem Deus
fit praefens intelleétui per fuam effentiam , &
non per imilitudinew 5 aut fpeciem ntelligi-
bilem; fed oriwr ex diverfitate facultans ad
intclligendum , non quidem naturali, fcd glo-
riofa, hoc cft ex diucrfitate luminis gloria; ac
proinde docet totam noftram fententiamos
quo ad lumen gloriz, fpeciem intelligibilem,
& inzqualitatem vifionis vnicé defumpram ,
non ¢x duwerfitate nacturali intelledtus , (ed ex
diuerfitate fupernarurali luminis gloriz .

11, Obijciunt aliqui recentiores 3 8. Tho-
mas 1. parte queft. 62, art. 6. ia corpore do-
cet rationabile effe , quod [ cundum gradum naturas
linm dngelis data fint dona gratiayum , & perfeiio
beatitydinis,& poltquaniid probavitargumento
defumpto ex parte Dei eleuantis,probat argue
méto defumpto ex parteipfias Angelr eleuari,
dicens. Secundo apparet idem ex parte ipfins Angeli .
Non enim Angelus eft compofitus ex dinerfis naturis,
vt inclimapio vnins natuye impetum alterius impediat,
autr retavder .ﬁr;;! in bomine accidit, in gu0 MOLUS ifke
telleCting partis , aut vetardatur, ant impeditur ex m-
clinatione partis ferfiting . Luando anrem non eft
aliquid., guod retardet , aut impediat, natura inid fea
cundum totqm [uam wirtutem monetur . Et ideoras
tionabile eft , guod Angeli, qui meltorem vaturam ha-
buevant , etiam fortins , <& efficacins ad Dewm fint
conuerfi « Hoc autem etiam in hominibus contingit
Luia [ecundum intenfionem conuerfionis in Deum da-
tur maior gratia » & gloria . Fndé videtur s quod
Angelis ;, qui babuerunt meliora naturalia, babuerunt
plus degratia; & gloria y ergo S. Thomas docet
Angelos motos , & conuerfos fuifle ad Deam
fecundum totam [uam virtarem , & quod Angeli ,
qui meliorem natgvam babuerunt , fortius , & cffica<
cius [unt conuerfis ergo doget,vel {upponit,quod
qui meliorem naruram habueruntcum equa-
li gmri:l opcranics fecundum toram foam vir-
rutem , potucrunt fortius, & efficacius con-
yerti, ac proindé potuerunt elicere perfe@io-
rera altum caritatis , quo conuerfi funt ad
Deum

12.

Refpondet Bannezin illam locum,
quod S:Thomas docet Angelos, qui mclio-
remy naturam habuerunt , conuerfes fuilfe ad
Deum perfe@ior conuetfione naturall ; nons
autem fupernaturali ; ergo non fequitur; quod
qui meliorem’'naturany habuerunt,cum equa-
li gratia potuerant elicere perfectiorem actum
{fupernararalen , fed naturalem : quod vliras
concedimus.,

13, Sedcontra: nam Sanétus Thomaslgs
quitar de illa conucrfione, qua fe difpofue-

N ruat




98

runt ad gratiam fancificanten , & gloriam.
fed ad. gratiam,& gloriam fe'difpofucrunt,unon
per conuerfionem naturalem, fed per fuper-
naturalem ; ergo S. Thomas loquitur non de
conuerfione naturali,fed de {upernaturali.Re-
fpondeoigitur, quod San&us Thomas docer
quidem rationabile effe , quod Angeli s qul me[‘mrcm
natuiam babuerant , etiam fortius 5 & tfﬁt'uu_;; ad
Deum fint conuerfi conuetlione {upernaturali;fed
non dicit, quod efficacius funt conucrlicum
@quali gratia » vt patet legenti, fed fupponit
Angelos perfedtiores pteucntos fuifle maiori
gratia fandtificante , & auxiliantc, ac proinde
cum maiori gratia perfeétias fuific conucrios .
Quod hoc fupponat, probatur, explicando
difcusfum,& rarionem S. Thoma . Initio cor-
poris ponit conclufionem, qua cit: Rationabile
eft  quod fecundum gradum naturalinm Angelis data
fint dona gratrarum 5 & perfettio beatitndints « ‘Do-
na gratiarum dara Angelis fuatin duplici ge-
nere. In primo gemere funtdona gratie pra-
uenientiabonem vium cortim Liberi arbutrij .
In fecando genere funt dona gratie, & beati-
tudinis confequentia bonum vium coram li-
beri arbitri] ; ergo Sy Thomas affert duo argu-
menta, quorum primum probat precipue de
donis preucnicatibys 3 fecundum fupponens
primum.probat de confequentibus . Primum
ergo argumentum delumprum ex patte Dei
elt. Sicut natura Angelica falfa ¢ft d Deo ad gra-
tiam , & beatitudinem confequendam ; ita etiam gra -
dus nature Angelice ad dinerfos gradus grat1e:er glo-
vie ordinari videntuy 5 ergo videtnt , quod Deus An=
gelos ; quos altioris natuva fecits ad maiora gratiarun
donat ; &7 maiorem beatitudinem ovdinaneriz» Haze
ratio, vt patet, praecipué probat, quod Deus
liberum atbitrium Angelorum perfeétiorum
preucnerit per inaiora dona grariarlin . Quia
vero poterat opponi, quod licet Angeli natu-
raliter perfe@iores preuenti fuerint per maio-
ra dona gratiarum , tamen Angeli naturaliter
imperfedtiores minori gratia praucenicnte mc-
lius vtentes conuerfi fint ad Deum peractum
charitatis perfe@iorem , & fic merucriat ma-
iorem gratiam fand&ificantem, & beatitadi-
nem maiorem, quam Angeli perfectiores,qui
maicri gratia praucnicnte minus bend viens
tes conuerfi fint ad Deum per imperfe&io-
rem actum charitatis , ac proindé merierint
minotem gratiam fanétificantem , & nino~
rem beatitudinem ; ideo Sanétus Thoimas ad
hanc refponfionem excludendam addic fecun-
dum argumentum defompta ex natura ipfius
Angeli s dicens . Secundo apparet idem ex parte
ipfinus Angeli. Non enim Angelus efl compofitus ex
diuer(is natuvis , vt inclinatio vnins vatura impeium
alterius impediat ) aut retardet , ficut in bomine acci-
dityin quo motus intelle@ine partis,ant vetardatur,qut
impeditur ex inclinatione pavtis fenfitine . Hze ra-
tio; vt patet, fupponens Angelos perfeios
Tes preuentos fuifie maioribus donis gratia-
rum, probat eos conuerfos fuiffe ad Deumos
adibus perfe@tioribus, ac proindé meruifle, &
obtinuilfe maiora dona grauz confequentis

De caula inasqualig vifionis

merita , & maiorem beatitudinem ; ergo Sam
&us Thomas nor docet Angelos perfectiores
cum zquali gratia perfectius faiffe ad Deum-s

-

conuerfos conuerfione fupernaturali, fed
cer illos cum maiori gratia preueniente perics=
&ius fuiffe ad Deum canuerfos « 3

14. Probatur fecundo conclufie a polre-
rior1. Nam Angelus, & homo, acduoc An-
geli inzquales, fi habucrint zqualia. merita
debent habere zquale premium ; fed hoc el-
fer connaturaliter impoffibile, fi intelle&us
perfectior cum zquali lumine glorie melius
videret Deum , quam imperfedtior 5 ergo &c.
Probatur minor. Poaatur, quod Michael, &
Gabriel fint 2quales in meritis,, & quod Mi-
ehael habeat intelleGtam perfectioren, quam
Gabriel : vel Michael, & Gabriel accipiunt lu-
men gloriz 2quaie , vel inzquale ; [accipiunt
aquale; ergo Michael pertectiori intelleGu
praditus, cum xquali luminc gloriz melius
Deum videbit , quam Gabricel ; adeoque licee
{ic 2qualis in merito , habebit maiorem beati-
tadinem ; i accipiunt lumen proportionaliter
inzquale 3 ergo Gabriel licet in merito fit
xqualis Michaeli, tamen accipiet maius pra:-
mium ; hoceft 2qualem vifionem , & maius
lumen glorix s quod lumen eft pars premij, &
elt ornamentum f{upernaturale beati .

15. Refpondent, quod Angelus, & homo
habentes ®qualia menta,& ®qualem gratiam,
accipiunt lumen gloriz arithmetice inzquales
geometricé autem ezquale; led lumen geo-
metrice equale,licet fir arithmeticé ingquale,
in ratione premij fubltantialis eft 2quale,qua-
uis inratione pramij accidentalis it inzqua-
le;ergo Angelus , & homo ®qualesin meri-
tis , & gratia fan&ificante accipiunt pramium
{ubftantialiter ®quale, ac folum accidentali-
ter inzquale; quod non eft inconucnicns ; er-
go &e. Explicatur refpoafio . Premium fub-
ftanriale adequatum eft fola beatitudo confi-
ftens in vifione , vel amore fruitivo Dei iuxta
varias fententias 5 ergo lumen glori®, ac habi-
tus charitatis deteriminans ad zqualem vifio-
nem, & amorem fruitinum , eft premium.s
zquale geometrice in ratione premij fubftan-
tialis , & fi in iatelle@w impertediori fit inten.
{ius, quam in perfetioti, eft inequale folum
arithmeticé, & in ratione premijaccidenta-
lis.

t6.  Reijeitut haee doftrina , & refponfio s
primo quia elt inconucnicns , quod Deus ho-
minem, & Angelam omnino ®qualesin me-
ritis:non poflit connaruraliter pr¢miari @quali
premio fubltantiali, quin premictuy inegquali
pramio accidentali 5 fed hoc fequitue i nam
Deus non poteft connaturaliter daie homini s
& Angelo aqualem beatitudinem,ac proindé
xquale pramium (ubftantiale, quin det ho-
mini maiorem arithmetice habitum luminis
glorie, & charitatis, ac proindé maius pra«
minm ‘accidentale ; ergo &e. Confirmatut »
nam lequitur, quod Augeli habentes zqualia
metita,& xqualem gratian sidificantem,quo

funt

SE— S

——




T

Lib. 1. Quaftio XXXIIL 99

{unt petfeétiores ; & perfefliores innatura, €o
debeant recipere habitus luminis gloriz, &
charitatis arithmeticé minores , & minercsin
infigitam , ac proindé przminm accidentale
mious , & miaus, quod eft abfurdum.

7. Reijcitur fecundo : nam in beatis gra-
tia fan&ificans,vifio bearifica, & amor beatifi-
cus debent effe arithmeticé 2quales,itd vt gra
tiz vi oo correfpondeat vilio, & amor vt
ofta; gratie vt {eptem correfpondeat vifio, &
amor vt {eptem ; crgoetiam gratia, & habitus
luminis glorie , & charitatis debent efic arith-
metice quales; fed ivxtd fenrentiam aduer(a-
riorum habitus luminis gloriz , & charitatis
non poffunt in omnibus beatis effe arithimeti-
cé zquales gratie 5 ergo &c.

13. Reljcitur tertio : nam repugnat, vt ex
cadem, vel equali radice phyfica einanent Jia-
bitus arithmericé impetfectiores, ac minus in-
tenfi proprer hoc , quia talis radix ponitur ins
{ubicéto naturaliter perfediori, & co cmanent
habitus arithmetice imperfetiores , ac minus
intenfi » quo ponunturin fubic&to naturaliter
perfedtiori, & perfettioris fed ‘hocfequitur;
ergo &c. Probatur minot : nam gratia fanéti=
ficans eft radix phyfica , ex qua vt proprictates
emanant habitus fupernaturales charitatis , &
virtutum moralinm per fe infufarum, ideoque
dicitar natura quazdam fupernaturalis , giias
ficut ex hatura animz €.g.emanant vt proprie=
tates intelledtus , & voluntas, que (unt poten-
tiz maturales ; ficex gratia fanétificante ema-
nant vt proprietates habitus charitatis , & vir-
tutum moralium ; que fant quadam poten-
tiz fupernatarales: fed ex gratia fandificantes
vtolo pofita in homine emanarent habitus
charitatis , & virtutum moralium intenfi vt
ofto, ex eadem; vel &quali graria fangtificante
pofitain infimo Angelo cmanaret labitus cha.
vitatis minus intenfus , puta vt feptem, & quo
poneretur in Angelo perfectiori, & perfeitio-
ti » coemanarent habitus charitatis , & virtu-
tum moralinm arithmeticé imperfediorcs, &
minus intenfi; ergo &c.

16. Probatur tertid conclufio & prioti.
Nam vitima potentia a&tiua qualis,cuilibet
{fubie&o capaci, feu perfectiori, feu minus per-
fefto , dat pofle ®qualiter agere ; fed Jumens
glorie eft potentia fupernaturalis videndi
Deum; ergo in quocunquc intellectu, feu
perfectior, fea minus perfeéto ponatur 2quas
le lumen gloriz, datilli poffe zqualicer videre
Deum . Maior probatur primo inductiones;
nam quia caloreft potentia calefaciendi, ins
quocungue corpoie ; feu perfe@iori, few im-
perfedtiori, ponatur calor omnind zqualis,da-
bit illi poffe: qualiter calefacere. Nec dicas
ideo hoc accidere , guia calor cft totalis ratio
calefaciendi. Nam licet potentia vifina non
fit totalis ratio videndi,fiquidem-ad vifionem,
gua elt acus vitalis , copcurrit ctiam fubftan-
tia viuens, vt dicdtum eft quaft. 27. nun. 12.
tamen zqualis potentia vifiua ; fen ponatur in
homine , qui ell perfectior, feuincanc, .qui

eft imperfetior, conftituet zqueé potentenis
videre ; idemque dic de potentia anditina, &
alijs potentijs vitalibussergo proceditinductio,
arque idem dicendum de lumine gloriz .

20, Probatur fccundé eadem maior ratio-
ne: Nam omnis potentia actina tribuit fubie=
&o capaci totum effeGum formalem, per que
definirur talis potentia s . g quia potentia vi-
fiuadefinitur per hoc, quod (it potentia vi-
dendi , tribuit fubiefto hunc effedtum  forma-
lem ; vt per illam poffit videre 5 {ed cx Ariito-
tele primo de Czlo text. 116, potentix defi=
niantur per vitimum , quad poffunt < ¢ g. po-
tentia eleuandi pondus definitur pervitimom,
& maximun pondus, quod poteft eletare, &
& maximum pondus fit milic librarum , defi-
nitoy pecentia elewands mille libras 3 ergo omuis
potentia tribuit {ubjefto hunc effetum for-
malem ; vt perillam poffit vitimuam; & ma-
ximum , ad quod extenditur talis potentiass;
ergo fi perfeétidinia vilio,que potelt eiicr pet
lumen gloriz vt quatuot, it vifio vt quatuot
lumen vtquatuor omnem intcliedum , fen
perfectiorem; fen imperfediorem efficier po-
tentem videre Deum vifione ve guatuaor,adeor
que cuilibet intelle@tui, tum perfedtiori y tuim
imperfetiori dabit aquale potétiam videndi.

21.  Dices primo: lumen gloriz non eft
potentia,fed habitus, adcoque ratio allata fun-
datur ia falfo fuppofito , quod lumengloria
fit potentia fupernaturalis videadi Deum.

22. Refpondeo, negindo antecedens, ac
dico lumen gloniz itd clle habreum , quia eft
perfedtio fuperaddita potentiz intelle@inz, vE
fic fimul quadam potentia fupernaturalis.Ra-=
tio eft , quia omnis gqualitas inflitura princi-
paliter ad hoc 5 vt comftituat fubie&um po-
tens exercere aliquam fpecicm operationuim,
quasex fc non potelt cxercere, cft propriifli-
ma potentia ; fcd lumen gloriz et qualitas in-
ftitura principaliter ad hoc, vt intellectus, q ui
ex fe non poteft videre Denm , coniticoatur
potens videre Deum 2 crgo cit propuijffi-
ma potentia: & ex proportionali rationes
fides , fpes s & charitas, & alij habitus per fes
infufi ita funt habitus, vt fint etiam proprij(~
fime potentiz, vt docent Theologi fatis com=
muniter. Ex oppofita ratione habitus acquis
fiti proprié non funt potentic, quia nondan:
fimpliciter pofle , fed lolum dant facile pofic:
¢: g habitus acquifitus inftitiz , cum acquira-
tur per actus ju titig fattos antecedenter ad ha-
bitum; eft in@titutus noa ad hoc , vt voluntas
poflitexercere adtus iuftitie , fed ve voluntas ,
qua prefupponitur ex fe pofle excrcere actus
iuftitiee, inclinetur, & facilitetur ad illos exer-
cendos .

23.  Dices fecundé ; ide6 zqualis potentia
vifina, lew ponatur in fubietto perfectiori,
putd in homine, fea ponatur in fubiccto mi-
nus perfe&o, putdin cane, conflituitque
potentem videre , quia eft potentia adequata
in ratione potentie; fed lameo gloric 1n fatio-
ne potentiz ad cliciendamy vilioncm Dei eft

N 2 po-

i

Bl S




SRR s iz = e i
100 De caufa in&qu lis vifionis

potentia inadequata, & cum intelle@u confli-
tuit potentiam adequatam ; ergo.

24, Sed contra : nam ideo lumen glorie
eft potentia folum inadequata eliciendi vifio-
nem Dei, quia ad viffenem Dei fimul cum
lumiae glori® concurrit vitaliter ctiam intel-
le&us; fed ad vifonem ecularem cum poten-
tia vifiua accidentali concurrit vitaliter ipfas
fubftantia viuens ; erge ctiam potentia vifina
ocularis eft inadequarta in ratione potentiz,&
cum fubflantia viuente cooftituit porentiam
vifinam adzquatam ; fed licet potentia vifina
{it inadzquata in ratione potentig,tamen quia
eft vitima potentia, (i Giraqualis, fen pona-
tur in hemine perfeéiori, & fic conftitnat po-
tentiam vifitam ade quatam materialiter per-
fediorem,fen popatur in‘cane minus perfecto,
& fic counftituat potentiamm adzquatam mate-
rialiter minus perfe@am, confhlituit xqué po-
tentem s €1g0 4 pari.

25. Confirmatur primo : namided aduer.
farij dicunt , quod intellecins natoralitet pee-
fedtior cam &quali lumine perfectius videe,
quia intelledtas perfedior cum zquali [umi-
nc conflituit potentiam adequatam fimplicis
ter perfedtiorem 3 fed imtelle@us naruraliter
imperfedtior cum maiori lumine (Uperpatora-
liconftitait potentiam adequatam impliciter
pesfedtiorem 5 ergo intclletus imperfedtior
cum maiori lumine deberet perfetius videre.
Probatur minor:nam vous gradus luminis {u~

ernaturalis, cum {it ordinis fuperioris , ino
ordioe ad videndum Deum preualet cuilibet
gradui luminis naturalis - nen alirer.ac vaus
gradus vifionis beatz preualet cuiliber gradui
cognitionis naturalis abftra&iue Dei .

26, Confirmatur fecundo : nam debemus
dicere ; quod vel maior perfedtio luminis na-
tucalis , wel maior perfedio fupernaturalis lu-
minis glorie , materialiter fe habet ad melius
videndum Deuni : fed hoc polito, rationabi-
lins dicitur , quod in ordine ad melius viden-
dum vifione {upernaturali, materialiter f¢ ha-
beat maior perfectio luminis naturalis , quam
luminis fupernaturalis ; ergo debemus hoc di-
CCre «

27. Addo,quod etiam in naruralibus cog-
ftat induc’.t_ion-: » quod cum potentia vitima,
& determinatiua elt &qualis, maior perfe@io
potentiz non vitima , ac determinabilis ma-
terialiter fe habet in ordine ad perfeGioremos
eﬁ"c&um i € g+ quia potentia vifiua accidenta-
lis cft poteana vitima ad videndum ; fubftan-
tia autem viuens hominis, & canis, licet con-
currat vitalirer ad villonem,congurri vt po-
tentia dcrftminabj‘!is per potentiam vifiuam
accidentalem : maior perfectio fubftantiz vi-
uentis, puta hominis, aut canis, materialiter fe
habetad perfe@ius'videndum,idecoque homo,
& canis cum 2quali potentia vifiua accidenta-
i zqualiter videnr; fed intelleGus in ordine

ad videndum Deum fe haber vt potentia in-
completa non vitima, & determinabilis; erco
maior intelle@®us materialiter fc habet ad me.

lius videndum , a¢ proinde intelledtus matze
rialiter perfectior cum zquali ln::z@uc aquali-
ter vider . [nconueniens autem cit,quod ma=
jor perfeio luminis materialiter fe habear ad
\'ijI]L{l]ll} Deum, ac :‘,‘I‘O‘ﬂdk‘: fZl"IJ‘i inteilc-
dusrmperfe@ior cum maiori inmine zqt
ter; O etiam imperfectios videat, vtaduce-
farij concedunt;qui confequenter ad fua prin-
cipiaadmittunt , quod cft poflibilis Angelus
naturaliter ira perfectus ; ve eum voo gradu
luminis perfedtius videret Deum , guam des
facto videat anima Chrifti cum lumine ferg
incomparabiliter maiori.

28. - Confirmarar wertio s nam vel lumens
gloriz vt quartere. g ira ex feclt determina-
tum ad elenandum ad vifionem vt quatuor,
vt quemliber intelle@um elevet ad vifionem
vt quaruor; & non ad majorem,;neque ad mi-
norem, & {i hoc dicatur, quilibet iatellectus
feu perfedior, fen imperfetior cum lumines
Vi guatuor , videbit Deum vifione vt qua-
toor , nen/maiori , pegue minort s ac proinde
2qualirer videbit,queod ¢ft contra aduerfarioss
vel lumen glorize ve guartnor cft determina-
tum ad viffonem rt guatuer tamquam ad ma-
ximem vt fic 5 itd vt nullum intelleGum etiam
perfediffimum poflit elevare ad vifionen.,
maierem, quam vt quatuor, heetincelleGus
imiperfe@iores, & jmperfe@iores poiiic elena-
re-ad vifiones minores, & minoresininfinj=
tom vifione vt quatnors & . ctiam ex hoc fe=
quitar, quod f{i ioteile@us - Angelifupremi
cunylumine gloriz vt quarnor videbit Deum
folum vifione vr quatuor, intelledtus poffibi-
les perfe&tiores , & perfe@iores ininfinitum_.
Angelo, quide faétoeft fupremus,cum equa-
li lumine gloriz vt quatuor ividebunt Deum
vifione folum vt guatuor , ac proinde vifione
equali , quod pariter eft contra aduerfariossy
ergo adtiet(arij tenentur dicere ; quod lumen
glorie arithmetic vt quatuor ex ¢ non ecles
uarad vilum determinatum gradum vifionis,
fed intellectus naturaliter perfectiores, & per-
fedtiores 1n infinitum porelt elenare ad vifig-
nes pert’ccﬁim'c@, & perfedtiores in infinitum ,
puraad viionem vequatuor, vyt quinque , vt
centem, ve mille, & fic ininfinitum s intcllecs
tus verd imperfedtiores, & imperfe@tiores ins
infinitum, (i fun: poffibiles s poteft clenare ad
vifiones imperiectiores, & impertedtiores jns
infisitum, puta ad vifiosem vevnum , ve di-
midium, & fic in infinituin;sied e abfurdum,
quoddeterminatum lumen gloriz ex fe non
clenerad vilum dererminatum gradum vifios
nis;ranquam ad maximum quod fic; crgointels
le@usinequales cum ®quali lamine zquali-
ter vident. Probatur afomptum  nam v nu.
20:ex Ariftotele 1. de Czlo text. 116. didam
eft,vltima petentia definitur per maximum
quod poteft ;s fed lumen gloriz ¢ft vitima po-
tentia lll'] (.)leﬂﬁi ad \-']d(fﬂdnﬂ] DC’-HHE ergo la-
men gloria definitur per hoc, quod rantum
lumen fit potentia tante vifionis vz maxime
ad quam poflit concurrere,

il

29. Coan-

”

{

4
P,
il
v

¢




o

"
¥
g

Liber] Quaftio XXXIII.

29. Confirmatur quartd s nam omnis de-
terminata, & vitima elenatio ad videndum de-
bet definiri perhoc, quod fit eleuatio ad tan-
tum, gradum vifionis :e, . clenatio arithme-
tice vt oclo debet definiri per hoc ; quod fit
clenatio ad vificnem vt o@o , elcuatio vt
voum; per hoc, quod fit clevatio ad vifionem
vt voum ifed per aduerfarios determinata ele-
1at10 non potelt definiri per hoc, quad ficad
detcrminatain gradum vifionis,fed debet dici,
quod quehbet clevatio refpedtu dinerforum
jotellectumm elt ad quemiibet gradum vifio-
nis, puta qued lumen gloriz vt voum , feu
clevatio vt vaum srefpedtu vaius intclledtus
clt _clc‘uatio ad vifionem vt vnum,refpedtu al-
terius perfectioris, & perfe@ioris in infinitum
cft ad viicnem vt duo, vt tria, vt centum , vt
mille; & fic in infinitum 5 ergo &e.
~ 30. . Hinc viterias fequitur paturalem per-
fectionem intelle@us in ording ad perfedtius
videndum Deum pofle zquinalcre cuilibet u-
mini glorie, putd lamini vt centum, ve mille,
& fic ininfinitom . Patet. Ponamusenim,
quod anima Chrifti cum Jumine glorie vt
mille ,videat Deum vifione inten(a vo'milles:
potcft dari Angelus itd perfeétus , vt com lu-
mine vt vaum videar vifione ve mille § ergo
naturalis perfe@io illius Angeli in ordine ad
videndum vifione vt mille , =quivalet 999,
gradibusluminis: & eodem argumento po-
iclt oftendi effe poflibilem intelledtum , qui
&quiualeat lumini glorig intenfiori » & intcn-
fiori in infinitum ; fed hoc et abfurdum , &
contra- cemmunem fenfum ; docent enim
communiter Theologi, guod . licet ad vifio-
nem Dei concusrat indivifim intelleGus, & lu-
men; fagmen pracipuz partes funt luminiss fe-
cundariz funt intelledus, proportionalitetac
licet ad aGus honeftos fupernaturales concu-
rat iidinifion gratia, & liberum arbitciuny,
Precipuz partes funr gratiz , fecundari@ (une
liberi arbitrij ; ideogue libcrum arbitriumvix
intelligitar agere, vt docet Auguftius lib. de
gellis pelagij, cired fecundam cius propofitio-
neea dicens : Qui agitur 5 afere ipfe vix intelligi-
tur yac Tridentinom feflv 6. cap. 5. vt explicet
quam parum agat liberum arbitriom compa-
ratione gratia, dicit , Quod Homae.ipfe non nibil
omnine agir: Quomodo autem hzc verificaren:
tur , fiintelle@tus xquivaleret mille gradibus
luminis in-ordine ad perfe@tius videndom ?
ergo &e.Cum igitar hee (int abfurda,& con-
tra communem fenfum,dicendum,quod ficut
gratia vequataor definitur per hoc , quod fu-
bie&tum capax fan&ificarer vt quaruor, idco-
que quodlibet fubieGum capax feu perfecs
tius,feu imperfectius @qualirer fandificat,hec
eft vt quatuor: ficut vifio beata vtquatuor
definitur per hoc,quod fubie@um capax con-
ftituat videns vt quaruor , ideoque guemiibet
intelletum feu perfediorem,fea'imperfedtio-
rem conftiruit videntem vt quatuor: fic lumen
gloriz arithmeticé vt quatuor definitur per
hoc, quod (ubic@um capax confticuat vitimo

101

potens videre'Denm vifione vt-quatuor,ideos
que quemlibet intelle@tum feu perfectiorem ,
feu imperfe&iorem coflituit potentem &guas
liter videre, hoc eft vifiene vt quatuor .

31, Infertur, quod i Angelas , & homao
habeant zquale lomen glorix , ®qualiter Vi-
dent Deum;adeoque maior perfetio intelle-
¢tus Angelici non facit, vr Angelus melius
videar,co pafto,quo fi homo,& canis habeant
zqualem potentiamivifuam,gqualiter vident,
ac maior perfe@io hominis non facit, vt me-
lius videat,

32. Dices :ergo maior’ perfedtio intellec-
tus Angelici fupra humanom  effct otiofain.s
patria, :

33. Refpondetar,negando confequentiam.
Sicut licet homo cum zquali potentia viiua
non melius videat, quam canis , famen -malor
perfe@io hominis non eft otiofa, quia confert
ad hoe; vt homo exerceat multas alids epera=
tiones perfediores illis,, guas exercet canissfic
in patria maior perfeétio intelle@us Aegelici
non eft otiofa , quia Angelus cum xquali lu-
mine exercet operationes-naturales perfectio-
res, quam excrceat homo . ‘Addo, quod tota
perfedtio intellectus Angelici concurritad vi-
fionem ,ideoque etiam cx. hoc capite non cft
otiofa .

34, Ad 1. ditinguo maiorem i vifusacu-
tior , cxterisparibus, melius videt obiecta ; in
ordine ad que eft formaliter acutior ; -conce-
do ; in‘ordinead qua non: ‘eft farmaliter acu-
tior, nego ; & diftinguo eodem pacto mino=
rem ; & mego confequentiam. Lumen gloriz
ficut¢ft vicima potentia elcuans telletum
ad videndum Deum,fic eft acumen intelledtus
in ordin¢ad Deum videndum; ergo quilibet
intellettus habens ®quale lumeneftaqué acu-
rusin ordine ad videndum Deum , & maius
acumen naturale materialiter fe habet in ordi-
ne ad videndum Deum, & folum confertins
ordine ad acutius cognofcendum coghitione
naturali.

35.  Dices: perfectior potentia vitalis co-
gnofcitiua; ceteris paribus, perfectius cogno-
fcir 5 fed intelle@us perfedtior eft perfectior
poteatiavitalis cognofciriua ; erga .

16. Refpondeo primg fimile argnmentum
foluendum effe ab aduerfarijs. Poffumus enim
ficarguere . Perfe&lior natura cognofcitiua ,
cxteris paribus, perfe@ius cognofcirt : fed ho-
mo habet naturam cognofcitinam perfeétio-
rem, quam canis ; ergo homo,cxeteris paribus,
perfedtins cognofcit, quam canis ; ac proinde
homocum =quali potentia vifina accidentali
perfectius videt,cum =quali potentia auditina
perfectins audit, quad ab Aduerfariis nega-
tur -

37. Refpondeo fecunde direéé, diftinguo
maiotem : perfedtior potentia vitalis cogno-
fciting; ceteris paribus, perfe@ius cognofcit
obicdta, in ordine ad qua per (e ipfam eft vi-
tima potentia complera, ac proinde in ordine
ad qua elt perfedtior; concedo : perfe@iusco-

gnofcit




S T IR L SY

10% Decaufa im:equalis vifionis

gnofcit obiecta ; in otdine ad qua eft folum.s
femipotentia complebilis per vitimam poten-
tiam,cum completur per \jitnnn:-n potentiam
zqué perfedtam, nego meiorems concedo mi-
norem ¢ & nego confequentiam . Perfedtior
potentia virabis cognolcitina perfectius co-
gnoleit obiecta,in ordine ad que et virima,
potentia completa; ac proinde in lordgnc ad
quz eftformaliter perfectior s fed intellectas
perfeipfum eft vitima potenria completain
ordine ad obic@a naturalia cognofcendaco-

gnitione naturali; crgo intelleétus perfectiors
ceteris paribus , obie®a naturalia cognofcit
perfedtiori cognitione naturali. At pgrr.‘:{ttor
potentja cognofcitina, fiin ordine ab aliqua

obietanon fit potentia completa, fed fit fo-

lum (emipotentia, & in ordine ad illa com-

pleatur per vitimam. potentiam aque perfe-

ctam, talia obiefta zqualiter cognolcit, X ins

ordine ad illa ‘eft formaliter, 2que perfeda:

proportionaliter; ac quia natura cognofeitina

hominis; & natura cognolciriua canis, licet

concurrat vitaliterad viionem ;& fit poren-

tia queedam vitalis fubftantialis , tamen quia in

ordine ad vidédum completur per potentiam

vifiuam accidentalem, tanquam per vitimam
potentiam videndi , 1 compleatur ‘per zqua-

lem potentiam vifiuam accidentalem , xqua-

liter vider 5 fed intelie@us in ordiné ad viden-

dum Deum non cft potentia completa; fed eft

{femipotentia complebilis per lumen gloriz,

tanquam per vitimam potentiam ; ergo dntel-
lectus perfectior cum equali lumine , ac pro-

inde cum =zquali vitima potentia @qualiter
videtideoque maior perfectio inteile@uscum

zquali lumine materialiter fe haber ad mclius
videndom Deum : proportionaliter, ac maior
perfetio ceognofcitiva hominis cum zquali
potentia vifina accidentali materialiter {¢ ha-
bet in ordine ad videndum .

38, - Ad 2. diftinguo maiorem 5 caufa per-
fectior preducit perfe@iorem effe@um, (i agat
per vitimam potentiam perfe@dtiorem , conce-
do; fiagat per vitimam potentiam imperfe-
ctiorem,vel zqué perfeflam, nego;ditinguo
codem pacto minorem ; & nego confequen-
tiam . Caufa perfedtior , fiagar per potentiam
perfe@iorem,producit effedtum perfectiorem:
fiagat per potentiam &qualem, producit effe-
dumzqualem ; fi per imperfedtiorem , pro-
ducit effctum imperfeétiorem : e. g. homo
femper eft canfa perfe@ior cane; & tamen ho-
mo fi videat per potentiam vifinam &que per-
fectam, producit vifionem zqué perfectam,ac
canis 5 & fi videat per potentiam vifivam im.
petfectiorem, producit vifionem imperfedio-
Iem,quam canis; crgo'd pariin cafu noftro .,

39- Dices : actio , ceteris paribus, propter
hoc pracisé , quod et d perfeltiori agente, cft
pexfedtior ; ergo etiamfi Angelns,& homo vi-
deant Deum 2queé bend , tamen vifio Angelj
propter hoc pracisé]; quod cft ab Angelo, et
perfectior .

40 Refpondeo primo,tranfeat aptecedens,

&ncgo confequentiam . Vifio enim , & alij
actus vitales juxramea principia philofophica
funt qualitates predudta per actionem diftin-
¢tam 3 ergo licet adtio , qua Angelus produ-
cit vifionem , fit perfedtior, non fequitur’,
quodipfa qualitas vifionis f{itiperfe@tior. Si
{upponatur vifionem,& alios adtus vitales non
produci per actionem diftinétam : Refpondea
fecundo, tranfeat antecedenss. & diftinguo
confequenssergo vifio Angelica eft perfedtior
pracise {ub ratione adtionis pesdentis abagen-
te, tranfeat; f(ubratione reprafentantis obic-
dum; nego . Quettio et , virum intellectus
perfedior cumaquali lumine producat vifio -
nem perfe@iorem in hoc, quod melits re-
prefentet Denin ', non autem verum producat
vifionem perfe@iorem pracise exco , quod
licet zque bené reprafentet Deum, fit ab agé-
tc perie@tiori. :Refpondeo teriio, negando
antecedens. Exiltimo enim a&iones in fuas
perfe@tione menfurari, nonabagente, fed 4
termino, adeoque aGionem , qua producitur
terminus xqué perfectus, criamfi fit abagente
imperfeétiori, effe zqueé perfedtam ; e.g.atio,
quacalor vt doo produciturd Sole, qui cft
perfedtior , cxteris paribus, eft zqué perfeta,
ac actio, qua calor vt duo producitur ab igne,
qui eft imperfedtior Sole. Ratioaft,quia agens
datactioni , non tantam perfetionem , quan-
tam habetipfum , fed quanta pracisé requiri=
tur ad hac, vrpera&tionem producatur talis
terminus;erge fi terminus produdus eft &quas
lis, actio eft zqualis.

41.. Ad3.& 4. Refpondeo, concedo an-
tecedens, nego confequentiam. Difparitaseft,
quia intelle@tus com paratur ad lumen gloriz,
vt{ubicctum ad potentiam fupernaturalem :
cffeftus autem potentiz zqualis noneft per-
fectior ex eo precisé, quod fubicGum fit per=
fe@tius, vt oftenfum cft; at effectus caufe fpes
cifice poteft fieri perfedtior exeo pracise ,
quod caufa generica fit perfetior,s& magis
concurrat : effe@us caufz principalis poteft
efle perfetior ex o, quod infiruméntum fit
petfedtius, & effedtus infirumenti poteft effe
perfedtior ex co,quod canfa principalis {it per~
fectior, & perfectiori modo moueat inftru.
mentum , ve patet exemplis allatis- in argu=
mento.

42 Ad 5. concedo antecedens , & nego
confequentiam , & retorqucoargumentum.
Licetmelior potentia vifivacum eadem fpes
cie melius videat,co pato, quo potentia vifi-
uaiuucnis in eadem diffantia, & cum eadem
fpecic melius videt, quam imperfe@ior poten-
tia vifina fenis; tamen perfedtius fubicGum
cuma:quali potentia vifiua non melios vider,
vt oftenium eft; fed lumen gloriz ‘compara=
turad intelle@tum , non vt fpecies ad poten-
tiam , fed vr potentiafupernaturalisad fubjes
dum clevatum, vedidtum cft sum. 21. 22. &
23. ergo perfedtior intelleus cum zquali lu-
mine non melius videt . Argumentum for=
tafle habet vim contrd Vafquez , & alios , qui

cenfent

b

R i

B .




s ——

Liber 1. Quaftio XX XIII.

cenfent lumen glotizefse fpeciem intelligi-
bilem .

43, Dum vrgetur ;: mclior potentia non
folum cii ¢quali {pecie, fed ctiam cum xzqnali
habiru perfectius operatur : ergo &e.

44. Relpondeo primo, negando antece-
dens . Probabile enim eft , quod (i voluntas

impesfectior, & perfetior habeant mqualem.,
habitum acquifitum iuttitiz,, putd intenfum
vt quatnor , & vtraque per talem  habitum_,
agat quantum potelt , facient aftum iuftitiz
zqué perfedum,hoc eft intenfum ve guatuor;
crgo a pari s & fic argumentum retorquetur,
cum omunes intcllecius cum lumine glorie
ant quantum pofsunt,

45. Refpondeo fecundo,diflinguo antece-
dens: melior potentia cum zquali habitu ac-
quifito, ac fupponeate {impliciter pofie 5 po-
teft perfectius operari , tranfeat 5 cum aquali
habitu non fupponente, fed dante implicizer
pofle,, nego antecedens @ & nego confequen-
tiam . Mclior potentia ctiam fine habitu dan-
te {olum facile pofle potelt facere actum per-
fectiorem, quam potentia imperfe@ior s ergo
non c¢lt mirum , quod ®quali habitu pofiic vii
ad faciendum aftum perfeétiorem , qui son
potelt fieri 4 potentia imperétiori; at melior
potentia {ine habitu dante fimpliciter pofies
non poteft facere actum talis habitus s e. g. in-
telleCtus Angelicus finc lumine gloriz non
potctt videre Deum ;5 ergo fi habearzg
lumen, hoc clt qualem potentiam videndi
Deum, yoteft folum equaliter videre .

45. Ad 6. diftinguoantecedens :ad proba-
tionem , diftinguo antecedens : intelledus
Theologi cum aquali habitu fidei clariorem,
& perfedtiorem cognitionem clicit de Tri
te &e. quam intelledius ruflici, i bee my
proponaatur per @quales {pecies, & mghali
phantafmata, nego; fi proponantur per me-

lieres [pecies, & meliora phantafmata, conec-
do; & nego confequentiam. Intellectus Theo-

logi, & ruftici cum =quali habita fidei zqua-
lem elicict cognitionem de Trinitate; & alijs
wylterijs , {i proponantur aqualiter , hoc cft
pergquales (pecics, & zqualia phantalimata. :
i autem proponantur inzqualiter , cliciet co-
gnitionem proportionaliter inzqualem 56180
a pari intelleCtus perfeltior, & imperfedtior
cum zquali lamine gloriz dinicam cflen-
tiam zqualiter propofitam , putd per xqua-
lem fpeciem intclligibilem inxtd opinior
admittentium {peciem intelligibilem crearam
Dei, zqualiter videbunr : {iautem propona-
tur inequalitér , putd per inggualem (peciem
intelligibilem , vidcbunt inzqualitér, quod
vltro concedimus. Theologus ergo ideo cumo
a&quali habita fideiclarius cognefcit mylteria
fidei, quam ruflicus , quiacognofcitilla per
clariores fpecies, & phantafimata 5 fi autem po-
namus, quod rufticus cognofcat per xquales
fpecies, & phantafmata , cognofcet zque cla-
rc ac Theologus; & fi ponamus’,quod ruftis
cus cognofcat per meliores (pecies , & meclios

103

ra’ phantafmata, cognofcer melius, quam.s
Theologus . Proportionaliter homo naturali-
ter prudens cum eodem, vel zquali habitg
prudenti® infufg ideo pradeatius iudicar des
rebus fupernataralibus , qguam alius naturali=
ter minus prudens , quia indicat de rebus (u-
pernaturalibus per meliores fpecics , & mclio=
ra phantafmata - Si autem ponamus, quod ho=
mo natlrzliter minus pradens indicet per x-
quales (pecies , & &qualia phantafmata , indi-
Cabit @que prudenter. Intelieétus acutior cum
codem habitu Theologix (upernaturalisideo
perfedias difcucritde conclufionibus, quias
difcurrit per meliores fpecies, & melioras
phantafmara; fi autem ponamus , quod intel-
lectus minas acutus difcurrat per &quales [pe=
cies, & phintafmata equalia, ®qué bené dif-
carret s led latelletas mnzquales cum maiori
lumine videat Deum, vel per camdem (pe-
ciem incelligibilem divinag eflentiz prazfan-
tem qualem concurfum obiectinum , vel vi-
deatcum aquali fpecie creara, iuxta varias
ententas s ergo zqualiter videar, & argu-
menta aflata retorquentur.Addo Theologum
cum xquali habita fidei, & cum clarioribus
{pecicbus , & phancafimatibus, fi agat.quan-
tum potelt, & teto conatu , clicere q uidem.s
adtum fidei clariorem, ac proinde
rem ia ratione intelligentia , fed non eliceres
adtum fidei ficmiorem , & perfe@iorem in ra-
tione aflienfus 5 & quia perfedlio formalis fi-
dci confiltit non in claritate intelligentie » fod
in firmitare allenf(us, ideo eliciet acti fidei (o=
lum muterialiter , non autem formaliter pee.
fectiorem ; quam ruflicus, qui cum =quali
habitu fidei , & oblenrioribus fpecicbus 5 &
phantalmatibus toto conatu cliciar alum fi-
dei minus quidem clarum, fed non minns
fiemum .

47« Decbet aduerti, quod habitus infufi Fi-
peis & Charitatis, quos habemus in via,
in aliquo conueniunt, & inaliquo differunc
a0 habitibus luminis gloriz , & Charitatis ins
patria. Conueniunt 1o hoc , quod omnibus
{ubieétis dant mqualem potentiam faciendi
xquales actus circd obiecta ggualiter ,propofi-
ta: e g. (i homo , & Angelus habeant zqua-
lem habitumy Charitatis , & vrergue amet
quantumpoteft, equalitér amant ; dif
quod in pattia per [lumen gloriz, & habitum
charitatis ¢qualem femper mqualiter Deus
viderur, & amatuc; acinvia potelt contina
gere, Ve per aqualem habitum Fidei, Spei ,
Chatitatis , cererorumque habituum Deus
inzqualiter ametur, ac Deo inzqualiter cre-
datur. Ratio eft, quia habitus in patria necef-
fitant beatos ad faciendam vitimam , quod
pofiunt; hoc eftad Deum videndum , aman-
dum , & ¢x tote corde diligendum quantum
pofllunt ; ergo necefleeft , vt patria qui ha-
bent aquales habitus videndi, & amaodi ,
@qualiter videant, & ataent: qui habeat habi-
tus inzquales, videant, & ameatinzqualiter,
At viatocibus liberum eft habitibus fidei

d

- ]

&c¢.
vii




104

vti, vel non vti, & vti ad aGtum perfectiorem;
vel minus perfectam ;& ideo ¢X duobus ha-
bentibus habitum fidei vt feptém ;alter poteft
facerc aétum fideivt quinque, alter vt qua-
tuor , ita tamen vt vterque habeat 2qualemo
potentiam, adeoque (i vicrque faciaty inm\ulm
quod poteft, faciant a@us zquales , hoceft in-
tenfos v feptem .

48, Ad 7. concedo antecedens, & nego
confcquentiam .« Difparitas ¢ft , quia cadem.
potentia cwm melior Ipecie clarius cognolcits
€. 8. idem oculns cum meliosi fpecie claries
viget , ideogue clariorem clicit vifionem des
ebielto propinquiori, quia obieCtum propin=
quius vider cum fpecie clariori, obiedtum re-
motius videt cum fpecic minusclara, & mi-
nus perfedta; ergo non eft mirun;quod idem
intelle@tus cum clariorl fpecie naturali eliciat
aCtum tidei clariprem, & materialiter perfe-
étiorem , vt explicatum eft num. 42, Arfu-
bic&tum perfcétiuscum gquali porengia vhi-
ma cxteris paribus,non melius videt, ideoque
homo . & canis cum aquali potentia viti-
ma accidentali ®qualiter vident 5 fed intelle-
duscuomzquall Jlumine cit idem fubicétum,
cumaquaii potentia vltimas ergo &,

49. Potell guarl, vriom ad adtus {operna-
turales fidei, prodentie , ac Theclogw fuper-
naturalis, concurtant , & {ufficiane (pecies nas
urales, vel requitantur {pecics fupernainra-
leg 2

‘50, Refpendeo certum eft primo ex Con-
cilio Aranficano 2, Gan. s.ad affenflom fuper-
naturalem fidei , cademque eft rano de alus al-
fenfibus fupernarucalibus, requiri fupcrnaru-
ralemy illuminarionem Spititus Sanéi , que 11-
lumiinatio confillit in prauijs quibufdam ap-
prehenfionibus fupernaturalibus . Quia verd
apprehenfiones c¢opnaturalizer caufantor a
fpecicbus proportionatis ; ideo probabile mi-
hieft , quod Deus regulariter apprehenficnes
iftas fupernaturales, per quas nos illvminat, &
mouct ad affenfus (upernaturales , caufer per
aliquas fpecies {upernaturales, Hoc pofito,po-
teft quari , verum ad affenfus {upcepaturales
Fidei, Prudentia, & Theologie fupernaturas
lis concurrant fimul cum apprehentionibus fu-
pecnataralibus apprehenfiones ciiam naturales
canfare pec naturales fpecics, & naturalia pha-
tafmata . Probabilis mihielt pars afirmativa ,

atio eft, quiain talibus afeniibos fupernarg-

alibus-elucereriam claritas (pecicrum, & pha-
tafmatuny nartoralivay , ideoque vnufgquifque
eniam per adtus fupercaturales cancipir obic-
¢ta mode accommodato: {Uo maturali modo
mtclligendi 5 ergo prebabile et s quod ad af-
funfus {upernaturales virea apprehenfiones, &
fpecics {upernaturales, concunrantetiam ap-
prehenficnes , & (pecics naturales ; ac naturas
Yia phantalmata . Scd hae fpeantad Trafas
tumde Fide.

Decaufa inezqua]is vifionis

QV ESTIO XXXIV.

Virum aliquis intelleélus creatus po [[ir de
potentia abfolura elesariad Denim
o [’Jrffjmfft'i;itzm :

S.Th. .12+ arts7,

Idetur pofle, primo quia ex Auguftino

Epift. 112, ad Paulinam Hlud compre-
henditur 5 quod 1:d totuw videtny , vt wibil eins la-
teat widengem 5 led I2cuscum ficomeino -
plex, dum videtur prouc eft in e, videtur
itd, ve nihil Dei lateat videntem 1 ergo com=
prehenditur,

2. Secundo Apoltolus ad Philipp.2. dicit:
Sequor autem, i quo modo comprebendam 5 fed non
fruftrd fequebarur,iguidem t.ad Cor. 9. defe
ipfo dicit ; Non fic curro quafi in inceverm 3 crgo
peruenit ad hoc, vt Denm comprehenderet 5
ideoque alios ctiam ad Deum cosaprehen-
dendum inuitabat,dicens ; Sic carvite , vt coms
preb endatis.

3. Refpondeo, quod ex errore circa com-
prehenfioncw orte funt duz contravie heie=
fes . Eunomius , & Anomai, quipiitacunt ad
comprehenfionem obiei fufficere , vr totum

nofcarnrs Deusautem vt poté fimplex to-
tus 4 nobis cognoltitur; dixerunt Deum.s
ctiam i bac vata g nobis comprehendi, & ve
refert Theodorerus |- 4. hareticarum fabula-
rumsafferuerunt e non minus perfedé cognes
feere Deum , quam iple Deus cognofcar feo
iplum, Armen, eorumgue (eGiatores, quia.s
cenfuerunt ad comprehenfisncin Der nons
fufficere, vt totus cognofcarur abfiradting, fed
requirl, & fafficere, vttotuswidearur in e
ipfo; Deusantem vt poté implex non poteft
videriin fe ipfo, quin retus videatur; intule-
runt Deum nop poft videri in feipfo, quins
comprehendartur; & quiz impoflibile ¢ft Dei
comprehendi ab intelletu crearo , docuerunt
impoflibile effle Deum ab- intellectu creato vi-
deri in fe ipfo. Vtraque harefis corruit,prope-
fita vera definitione comprehenfionis .
4+ Dicendum igitur cum San&o Thoma_.
pat-queil, 12,art. 7. Comprehentio eit, pet
Bam res coghofeirnr quantum et cognolci=

I.
9

bilis ,itd vt cognirio adequet tatam cognofti=
silitatem faltem inrrinfecam abicdi. Pater 3

nam quia hzc verisas c. g. Duodlibet priangulnm
baber tres angulos eqnales duobas veéfis , et ¢o Znos
feibilis per euidentem demonfirationem , f
cognofcatur cogaitionie pure probabili, lices
tora cognof’guur stamen non comprehendis
tur, u‘:'\' noen ¢x alia raticne , nifi qu;.a non co-
gnolcitur quantum eft cognofcibilis ; ergo 2d
comprehienfionem tequiritnr, viobicctumas
cognofcarur quantum et cognofcibile.

5+ Ex hac definitione infirtur primo cumi
San@o Thomaloco citato contri Euncmivm,
& Anomzos, Deum non pofle compr. hendi
ab vllo intelle@y cresto. Probatur: man: vi

Daus




Deus comprehenderetur deberet, cognofci co-
ghitione adequante diuinam cognofcibilita-
tem ; fed hoc cft impoffibile; ergo 8c. Proba-
tur minor ;: nam tanta eft cognelcibilitas rei,
quantaelt ipfius entitas, actualitas , & perfe-
&tio : fed Deus habet entitatem , atualitatem ,
& perfeftionem in omni genere infinitam; er-
g0 habet cognolcibilitatem infinitam;fed ad ¢-
quandam infinitam cognofcibilitatem requi-
zitur infinita virtus cognofcitina, atque infi-
nitum lumen intelle@uale ; intelleftus aurem
creatus , ficut non poteft habere entitaten..,
yerfe@tionem, & adtnalitatem infinitam , (ic
non poteft habere infinitam vim cognoicitj=
uam ; ergo &c. Idcirco ler. 32, Deus dicitur :
Magnus confilie , ¢ incomprebenfibilis cogitatu: &
Concilium Lateranenfe f{ub Innocentio III.
relatii cap.firmiter,dicit : Firmiter eredimiis,quod
wrus folus fit Deus aternus, immenfuss incompreben-
fibilis .

6. Ad 1. diftinguo maiorem : illud com-
prehenditur , quod itd videtur, vtnihil eius
lateat videntem puré ex parte obicéti, nego
maiotem ; ex parte modi cognofcendi , con-
cedo maiorem: diftinguo eodem paéto mino-
rem ;5 & nego confequentiam. Adcompre-
henfionem requiritur, vt obieGum cognofca-
tur itd, vt nollo pado lateat ex parte modi co-
gnofcendi; fed cum obie@um non cognofci-
tur quantum cft cognofcibile , eo ipfo latct
aliquo pa&o ex parte modi cognofcendi: e, g
cum veritas cognofcibilis enidenter cognolci-
tur folum probabiliter, aliquo pacto latetsergo
Deus cum non videatur quantum eft vifibilis,
itd videtur,vt aliquo padto lateat , adeog; non
comprehenditur .

7. Ad 2. diftinguo confequens; ergo pof-
fumos Deum comprehendere comprehenfio-
ne oppofitainfecurioni,concedo; compr ehen-
fionc inclufionis, nego confequentiam. Du-
plex eft comprehenfio. Prima opponitur infe-
cutions, & confiftit in hoc, vt perueniamus ad
tenendua id , quod fequebamur 5 & in hoc
fenfu Deuscomprehenditur & beatis, quia per=
ueniunt ad Deum tenendum, & poflidendum
juxtd illud Cant.3. Tenui cum, nec dimittam Sc-
cunda eft comprehenfio inclufienis, per quam
includens adgquatur inclufo,vel etiam excedits
& tali comprchenfione Deus non poteft co-
gaitione creata comprehendi , vt explicatum
ctt, Vide 8. Thomam hic g. 12. art. 7. Refpon.
fionead primum. :

QVASTIO XXXV

Viram intelleitus evears poffie ita perfecte
videre Denm o ur in eo videat ) O
comprehendar emnia

poffibilia ?
8 Th.agitz. ar.g.

'r. Vrdctur »quod poflit , primo, quia intel-
leGtusomnia illa, qua poteft videre, &

Liber I. Quaftio XXXV.

103

comprchendere in fe ipfis, poteft etiam vide-
re , & comprehendere in diuina effentia s fed
intellettus creatus poteft in fe ipfis videre, &
comprehendere omnes creaturas poffibiles,
& exiftentes ; ergo poteft ilias videre , & com-
prehendere etiam in diuina effentia . Probarur
minor : nam perfe@tior eft cognitio videns
Deumin feipfo, quam cognitio videns, &
comprehendens vno intnitu omnes creaturas
pofhibiles in e ip(is ; {ed intelleus porens ha-
bere cognitionem perfetiorem , poteft etiam
habere cognitionem minus perfedtam , ideos
que 3.de anima text. 7. dicitur, quod qui po-
teft intelligere maius , porelt etiam intelligere
minima ; ergo intellectus creatus, quipoteft
habere cognirionem perfetiorem, quna videat
divinam effentiam in {¢ ipfa, poteft etiam ha-
bere cognitionemimperfectiorem,qua videat,
& comprehendat omnes creaturas exiftentes ,
& pofiibiles in feipfis.

3. Secundo intellectus creatus naturalicer
defiderat fcire emnia; fed per vifionem Dei
intelle&us creatus beatur, ac proinde quieta-
tur cius naturale defiderium ; ergo intelletus
creatus poteft in Deo videre omnia, immoilla
videt de facto 5 idcoque Gregorius lib. 4. Dias
log. dicit : Puid eft,quod non videant , qui viden-
tem omnia vident ?

3. Refpondeo Magiftrum fententiarum in
4. dift. 14. docuific, animam Chrifti de facto
videre in Deo omnia poffibilia, & exiftentia_s ,
ac proinde non repugnare vilionem creatam.
in Deo videntem omnes creaturas poflibiles ,
& cxiftentes; & hanc opinionem {ecuti funt
plares Dodtores, qui tamen non explicant ,
vtrum loquantur de cognitione, qua omnes
creaturz non folum viderentur, fed ctiam.,
comprehenderentur, an folum de cogaitio-
ne , quafolum viderentur, fed non compre-
henderentur.

4. Dicendum cum fententia communi
juxtd Doctrinam S.Thoma hoc artie.8.qu.12.
Repugnat cognitio creata omnes creaturas
poflibiles, & exiltentes comprehendens in fes
ipfis; vel in effentia diuina.

5. Probatur primé: nam vt cognitio cre a-
ta cognolceret comprehenfiue omnes creat-
1as poffibiles , deberet adequare cognofcibili-
tatem omnium creaturarum poffibilium ; fed
hoc repugnat 5 ergo &c. Probatut minor &
nam cognafcitiuitas creata , \qua non folum
non includit omnes cognofciuitates creatas ,
fed in linea cognoftiuitatis creatz eft ita defis
ciens, vt poflic dari cognofcitinitas creara
maior , & maior in infinitum, non poteft adg-
quare cognofcibilitatem creatam includentem
omancs cognoicibilitates fcreatas maiores, &
maiores in infinitum , ac qua proindé nen
poteft dari cognofcibilitas creata maior ; fed
quelibet fingularis cognitio creata non cons=
tinet omnem cognofcivitatem creatam, fed
habet fupra fe alias cognofciuitates crearas
maiores, & maiores in infinitum; cognofcibis
litas autem omnium creatararum poffibilinm,
& cxis




ioh e incomp

&oex

tates tas , ctiam maiores , & maiotes in ins
finitum, idcogue non habet fuprafe maiorem
cognofcibilitatem creatam; ergo, Pmba_mr
prima pars Minoris , quod nimirum guzlibet
#ngularis cognolcitiuitas creata habeat fupra
{c maiorem , & maiotem eognofcibilitarem
creatam ;: nam quzlibet cognofeitinitas creara
infinite diftat & dinina cognofcitinirate ; ergo
poteft dari cognolcitivitas maior , & maionac
magis, & magis patticipans de diuina cogno-
{citinitate. Cum igitur qualibet {ingnlars cos
gnitio creata habeat cc_g,m_:)fc_ili:_maw::a,qm pO:
ell dari maior , & maior in infinitam,non pos
teft adequare cognofcibilitat? omnium crea-
gurarum poflibilium, & qua non poteft darj
maior cognofcibilitas in linea cognofcibilitas
tis creat®; ac proind¢ cognitio creara non po-
teft comprehendere omncs creaturas pofiibi-
ies, & cxiftentes . -

6. Confirmatur primo ; nam Vvt cognitio
creata comprehenderet omnia poffibilia crea-
ia » deberet comprehendere omnes vifiones

offibiles dininz eficntz perfediores , & per-
feftiores in infinitum ; fed hoc repugnat; crgo
&c. Probatur minor ; vel enim talis cognitio
videret Deum immediaté,vel non; fed feun vi-
deret immediaté, feu non, non pofict come
prehendere omnes vifiones poflibiles divine
clentiz ; ergo &c, Probatar miner ; nam co-
gnitio, quz imperfeétius cognofcit aliqued
obie@um , non poteft comprehendere cognis
sionem , qua perfc@ius cognolcit idem obic-
Gumsfed qualibet cognitio nen videns Deum
in fe ipfo,imperfeéius cogneofcit Deum,quam
vifio beata, quz Deum videt in (e ipfo; ergo
cognitio, guz non videt Denm in {e iplo,non
poteft comprehendere vllam viionem bea-
tam, qua Deus videatur in {e ipfo, ac mulro
minus poteft comprehendere omnes vifiones
beatas perfedtiores, & perfeGiores in infini-
tum., Rurfus vifio immediata Deividens Defi
imperfedins noh potelt comprehendpre aliam
vifionem beatam, quz videat Deum perfe=
¢tius; fed qualibet vifio creata ied videt Deii,
vt fing poflibiles vifiones perfectiores, & per-
fe@iores in infinitum , ac proindé videntes
Deum perfedtins s & perfedtivs in infinitum;
crgo qualiber vifio creata ird videt Deoma, vt
non poflit comprehendere vifiones Dei per.
{edtiores, & peifcdtiores ininfinitum, ac pro-
indé multo minus potelt comprechendere ome
nes fimul. Probatur maiorinam cit effentia vi-
{ionis Dei cofiftat in hoc,quod videat Deum,
1acacft efientia, & perfetio vifionis,quanta cft
cegnofcitiuitas,qua Defi cognofcit,& vider;fcd
quanta eft entitas,& perfectio vifionis, ti eft
ciufdé cognofcibilitassergo ranta et cognofci-
bilitas cognitionis,quanta eft einfdé cognofci.
tiuitas 3 pam que (unt zqualia cidem terrio ,
{unt zqualia inter {e 5 fed vifio videns Deum
imperfeétins non potell adaquare cognofcitis
vitztem vifionis videntis Denm perfe@ius ;
¢rgo nec poteft adzquare cin{dem cognolcibi-

rehenfibilitate Del.

liratem , ac proindé non poteflt cam cennse
hendere . Confirmatur : nam videtu
notum ,quod {i djfcipulus non poteft aliquod
obic&um cognoicere perfedte , ficur cogno-
{citur 4 magiltro, non poteflt comprehendere
{cientiam , & cognitionem magiftri de tali
obicdte ; ergo vifio infcrior non potens videre
Denm itd perfecte, (icut videtur per vifionem
fupcriorem , nan poteft comprehendere vifio»
nem (upcriarens .

7. Exdiis tria inferuntur, Primum eft:
vifio videns Deum in fe non potefy compre=
hendi , nifi per aliam vifionem videntem Deii
in (¢ » Ratio ¢ft; quia vi comprehendatur, de-
bet comprehendi per cognitionem cognofcen-
tem Deum pon minus perfed é,quam cogno-
{catur per vifionem Dei.in {e ; {ed nulla cogni=
tio non videns Denm in {e potet Deum vides
re itd petfedé, ficut videtur per vifionem ,qua
videtur in fe; ergo &c.

2. Secundum, quod infertar, eft; vifio vi-
dens Deum in (e iplo non poteft comprehens
diin feipfa, fed folom potett comprehendi
in diuina effentia , ranquam in obicéio forma.
li, Ratioefl; quia ex modo didtis vifio videns
Denm in fe 'ipfo non pateft comprehendi,
nifi per aliam vifionem , qua Deus videatur
in (e iplo; fed vifio videns vifionem in fe ipfa
tanquam in obic@o formali non poteit videre
Deum prout eltin fe; vt diGum cit quedt. 30.
num,7. ergo .

9. Tertiumeft: vifio videns Deum in fes
ipfo non pote(lt comprehendi per vllam vifio-
nem inferiorem , fed folum per vifionem s
®qualem, vel (uperiorem , & perfedtiorem .,
Rano eft, quiaexdidis nam. 6. vifio videns
Deum imperfeétivs non poteft comprehende-
re vifionem, qua videat Deum perfeius.

10, Probatur terti conglufio ;. nam non
potelt dari creatura, quz (it phyficé zqualis
omnibus alijscreaturis poflibilibus, & exiften-
tibus , itd vtadequct petfe@tionem cmnium
creaturarum poflibilinm , & exiftentivms er,
go neque poteft daticreatura, qug |fit inten=
tionaliter gqualis emnibus alijs creaturis pof-
fibilibus 5 & exiftentibus ; itd vt per fuam co-
gnolcitiitatem  adgquet  cognelcibil irareny
omnium creaturarum poffibilinm , & exiften=
tipm ; fed vt cognitio-creata comprehenderet
omnes creaturas poflibiles , & exiftentes ; per
{uam cognofcitinitatem deberet adzequare co-
gnofcibilitatem emnium creaturarum poffi.
bilium , & exiftentium ; ergo non potclt dari
cognitio creata comprehendens omaes crea-
taras poffibiles ; & cxiftentes . Probatur pri-
mam antecedens : nam data quactinque crea-
tura; cum infinité diftet 4 Deo, poteft dari
creatura perfectior; & perfe&ior in infinitun,
ac magis participans de diuina perfe@ione , ac
proindé talis creatura nou adequat perfe@io,
nem ombium creaturarum poflibilium, & exi-
flentinm . Probatur iam confequentia . Nam
ficut creatura poflibiies , quia {unt perfc@io-
xes , & perfedtiores.in infinitum , gon poffunt

ade-

= e *“'x-_r*w-m—m




&
M—M

A

Lib. I Quaftio XXXVI,

“adequari phyfice ab vila determinata creatq-

1a, fic quia habent cognofcibilitatem maio-
rem , & maiorem in infinitum , non poflunt
adzquari ab vlla determinata, & fingulari co-
gunolcitiuitate creata .

1t, Concluditurex diis omnes creaturas
poflibiles non pofle comprehendi, nequein fe
1phis, neque in effentia dinina .

r2. - Quares,yrum intelle@us creatus pol-
fit diftin&¢ cognofcere omnia poflibilia faltem
cognitione non comprehenfiua b

13. Relpondeo,quod in Phyfica quaft.zs.
agens de infinito in refp. ad 4. dixinon pofles
dari cognitionem crearam diftincte COgno~
feentem infinita ;5 fed poflib lia funt infinttas;
€rgo non potelt dari cognitio creata diftinita
cognolcens omnia poflibilia, Sed queitio eft
philofophica.

14+ Ad 1. diftinguo maiorem: perfedior
€Xx vno capite elt coguitio videns Deum in fe
ipfo, quam cognitio coniprehendens omnes
Creaturas in feipfis, fed ita , veex alio capite
fit ctiam imperfedior , concedo; fed itd, vt
nou fitctiam imperfe@ior, nego 5 & ditinguo
codem padto minorem ; & ncgo confequens
tiam . Qualiber vifio Dej propter infinitam
excellentam obiedi formalis ot perfectior
cogaitione comprehenfina omnivm creatura-
rum ; fed ex alio capite cognitio comprehens
fiua ommum creaturarum poflibilium , cum
comprehenderet omnes vifiones Dei perfe-
tiores , & perfedtiotes in infinitum , ¢ (ot per.
fedtior fingulis vifionibus Dei s ac proindé re-
pugnat. Ex eo autem, quod intelleétus pol.
fit habere vifionem Dei perfe@iorem , non fe-
quitar, quod poflit habere cognitioncin com.
prehenfivam omnium creaturarum, que effet
fimul perfectior, & imperfettior qualiber vi.
fione Dei, ac proinde repugnat, & implicat
conrradictionem,

I5. Ad z.diftinguo maiorem : intelle@us
Creatus naturaliter defiderar fcire omnia fe-
cundum rationes vninerfales, fpecificas, &
genericas, concedo : fecundum indinidua,ne-
§0; concedo minorem ; & ditinguo codem
pacto confequens. Beati in Deo vident om.
nia fecundum aliquas rationes viiuerfales, &
communes, non aur¢m f(ecundum rationes
fingulares , & indiniduas , ideoque non vi-
dent, nec videre poffunt emnia pofiibilia_,
diftin&t¢ , & compreh afiué. Videri poteft
San&us Thomas bigc qeiz.art, 8. ad refp.ad 4.

QVAESTIO XXXVL

Virum qui videret in Deo quidguid eff for-
maliter s & fimul qaidguid ¢i? emi-
nenter in Deo , hoc ¢ft omnes crea-
turas poffibiles 5 eo ipfo com=
prebenderet Denm ?

8. Th.q.12. art.g,

L Idetur, quod non comprehenderet ,
pPrimo, quiaalind eft cognofcere to-

107

tum cognofcibile, aliud et cognofcere totum
cognofcibile , quantym ¢t cognolcibile ;s hoc
clt adequando eius ¢ ognofc:bilitatem: & qui-
dem ifte due rationes ex {uo conceptu forma-
li abltraétifimo funt [feparabiles ; crgo nifi fic
:i\n]u.l 4‘-;'&.‘1\2115 l‘\:},\!!g";‘.rin.: ratione marcerie,
potett per vifionem De; videri quidquid et
cognofcibile in Deo, hoc eft quidquid ¢t for.
maliter , & cmnenter 1n Deo, JE‘I\]EH_‘ co
quod cognofcatur, quantum cft cognoicibile;
led nulla eft repugnantia ratione materie s VE
per vifionem Dei videatur quidquid eit for-
maliter ; & eminenter in Deo, ablque co
quod videaturtot clatitate , qua eft vilibiles,
& qua videtur ab iplo Deo; ¢rgo. Probatur
Plimum antecedens :nam qui dicic Lens qus
ft Trinus in Perfonis , & Fnus in ¢ffentia , poreft
facerc omuia, cognofzit quidquid eft cognolci-
bile, & quidquid eft in Deojformaliter, &
cminenter , hoc eft Deum Trinum in Perfo-
nis, & vium in effedtia, & omnes creaturay ,
& tamien non cegnofcit quanram eft cogno-
fcibile, hoc eft claritate ad@equante cognolci-
bilitatemi obieéti . Rurfus » & el exemiplum
allatam 4 § Thoma hac quatt. 12. art.7. totas
propofitio demouftrabilis poteft cognuici lo
lum probabiliter , & runc LOZNOoCItuL [Olds ~
fed non cogaofcitur quantum cft cognolcibi,
lis5 ergo &ec. E

2. Secundo fi dicatur poffe quidem abftra-
&iné cognolcitotum cognolcibile , ablfques
€0 quod cognofcatur quantum cft cognolci-
bile, fed non pofle intmitine cognolci totum
cognolcibiie, abfque co quod cognofcatur
quintum elt cognofeibile s contra cft : nam
ldeo totum cognofcibile potelt abftracting
cognolci, quin cognofcatur quantum eft co-
goolcibile, quia poteft cognofci inruiting »
& co ipfo quod non cognofcatur intuitivé ,
non cognolcitur quantum cft cognolcibiles s
fiquidem cognitio intuitiua cft perfectior abe
ftradiua; fed poteft contingere, quod totum
obiectum exigens cognoici cognitione intuj-
tina intenfa vt mille cognofcarur cognitione
intuitiua intenfa folum vt quaruor , quzeft
imperfe@tior cognitione vt mille 3 crgo potelt
contingere , vt etiam cognitione Intuiina ro-
tum obietum cognofcatur, & tamen non co=
guolcatur quantum eft cognofcibile, & quan-
tum exigit cognofci . Confirmatur: nam vis
{io ocalaris eft cognitio intuitina , & tamen.s
totaalbedo , que exigit videri vifione clara,
vt octo, poteft videri vifione clara vt qua=
tuor, ac proindé non guantum eft vifibiks ;
€rgo i pari.

3« Tertio G dicatur, quod faltem qui in_s
Dco videret dittin@¢ omnia predicata, quz
formaliter , & emineater fant in Deo, & om-
nia poflibilia, comprehenderer Deam s con-
traclt, quia omnia pradicara, quz formali-
ter, & eminenter funt in Deo, poflunt vide=
ri, vel claritate, vtodo; vel claritate vt no-
uem, vel ¢laritate eriam infinica > prout vi-
dentur abipfo Deos (ed fi videancur Jolime,

2 Cid-




108

claritate vt ofto , vel qualiber claritate fini-
ta, non videntur quaotum funt vifibilias
crgo, .
4. Refpondeo Thomiftas fatis communi-
ter, quosfequuntur aliqui ex noftris, Circas
intuitionem , & compr(-hcnﬁoncm duo doce-
rc. Primum eft, de eficntia intuitionis effe,ve
videar totum obic&um totalitate obie&ivas
hoc eft fecundum omuia , j& fingula pradica-
ta, qux funt formaliter in obicéto, ac proii=
dé cognitionem intuitivan aon pofle obiecti-
ué , neque formaliter praicindere ab vllo pre.
dicato, quod fit furmaliter in obic@o,& quod
eo ipfo, quod prafcinderet , effet fimul,& non
effet intuitiva . Secundum cft, cognitionem
intuitivam co ipfo , quod attingat non folum
quidquid eft in obicto formaliter, fed etiam

uidquid et eminenter , cuadere compichen-

tuam . Hinc inferunt primo, quod omncs
beati vident in Deco omnia pradicata, qu
funt in Deo formaliter ; nimirum eflentiam. ,
attributa, Perfonas &c. Sccundo inferunt bea-
tos non videre, nce videre pofic omnia pra-
dicata , que funtin Deo eminenter, hoc eft
omnes creaturas poflibiles , &t omnes veritates
ditin&asd Deo ; alioquin Denm comprehen-
derent .

s. Vit propofita quaftioni fatisfiat’, primo
examinandum eft, vtrum fit de tatione cogni-
tionis intniting > vt videar totum obieftum »
totalitate obic@ina, hoceft itd, ve neque obie.
&iug, neque formaliter prefcindac ab vilo pre,
dicato, quod formaliter infit obicGto, & cum
co identificetur.

6. Dicendum id non effe de ratione cogni.
tionis intuitiug , ac proinde cognitionem in-
tuitivam poflc itd videre obieGum, vt forma-
liter prefcindat ab aliquo predicato identifica-
to cum obic@o, acdc fudto beatosia Deum
videre, vt formalitet prelcindac 3 pluribus pre-
dicaris identificatis cum Deo,

7. Probatur primo: nam de fadto videmus
albedinem ¢.g. vifione intuitiva oculari, & ta-
men formaliter preicindimus a plaribus pra-
dicatis identificatis cums albedine;albedo enim
habet hoc pradicatum, vt ellentialiter pendeat
i Deo, & tamen ab hoc predicato prafcindi-
mus,ac non aducrumuos illam pendere @ Deos
rurfus albedo elt accidens , & non eft (ubftan-
tia, & tamen prefcindimus ab hoc,quod fitac-
«idens, vel potins {ubftantia, putd verum con-
fiftat in corpufculis, vt doceat Aromiltg . Per
alios etiam {cnfus cognofcimus intuiriue pro,
pria fenfibilia, & tamen pra(cindimus formali.
ter 4 multis corum predicatis.

3. Probatur fecundo; nam per intelle@um
cxperimentaliter , ac proindé intwitiug perci-
pimus plures nofiros adtus intelledtus , & vo-
duntatis , & tamen prefcindimus 4 multis pre=
dicatis idenuficatis cum talibus actibus, ¢. g.
ab ho¢, vtium fint a@us materiales, vel fpi-
titwales ; experimur ctiam actus fupernatura=
les fidei, fpei, & charitatis, ‘quos elicimus,
& tamen formaliter prafcindimus ab hoc,

De incomprchcnﬁbilitate Dei

vtrum tales adtus fint (upernaturales, vel nae
turales ; ergo &c, o

9. Probatur rertio, nam cum diunina fcien-
tia adzquaté identificatur pradicatum cogno.
{centis effe poflibilem formicam A, formiczin
B, formicam G, & fic de alijs formicis , ac de
alijs indiuiduis fingularum fpeciernm » & ta-
men beati itd Deum vident,vt non cognofcant
diftin@é Deum cognolfcerce formicam A, for-
micam B,& fic de fingulis indiuiduis omnium
{pecierum , vt docent communiter Theologi »
& colligitur ex 8auéto Thoma hac qualt1 2.
art, §. ad 4, Rutfus cum diuina omnipotentia
adzquaté identificantur pradicata poteitis
producere formiicam A, formicam B_, & lic
de omnibus indiuidais omnium {pecicruin.s
pofibilium , & tamen beati non ditinété co-
gnofcunt omnia hzc pradicata ; ergo beati de
fado itd Deum vident, & intuitiue cogno-
fcunt, vt formaliter prefcindaat ab aliquibus
pradicatis identificatis cum Deo,

10. Dices; cognitio abltragtiva per hoc
differt ab ineuitina , quod cogaitio abftractina
abfirahit, & prefciodit ab aliquibus pradicatis
identificatis cum obieéto , cognitio intuiliva.
nen abftrahit; ergo et de effentia cognitionis
intuitivz, vt non praftindatab vilo pradicato
identificato cum obieéto .

11. - Refpondeo, negoantecedens, acdico

cognitionem shfiradtinam differre ab inruin-
ua per hoc,qued cogiitio intairiua cognolcit
obic@tum proutexiftens,per feiplum ranguan
per obie@uum formale, & non per predicstas
abftra®a ab alijs obiedtis ; & tali obicfto ap-
plicataicognitio abltractiua ¢ conuerfo cogno=
feit obieCtum non per fe ipfum ranquam per
obietum formale , fed per pradicata abftradta
ab alijs obie@is . & applicata tali obie&to. E.g.
in hac vita Deam cognofcimus abflraging, &
non intuitiné , quia Deum cogno(cimus, pt
pradicata abfiradta 4 crearuris, & Deo appli-
cata juxtailiud Apoftoli ad Rom.1. Tuuifibilia
Dei per ea , que falfa fant intelleZa confpiciuntar .
1dco 1. ad Gorinth. 13. Deusdicitut cognofci
per znygma - Anjgma enim cft, cum pluras
pradicata communiaabftrada a pluribus res
bus itd coniunguntur , & applicantur vai rei,
vt illi foli conueniant ¢ ex. gr. definitio, qua
Angelus defcribitur , Forma, creata, intelleilua-
dis» completa eft ®nygmatica, quia eft per qua-
tuor predicata abftra&a ab alijs rebus, que
{unt Forma, creata, intelle@ualis , completa s quo-
rum; fingula funt communiora Angelo, fed
omnia {imul foli Angelo conueniunt conuer-
tibiliter . Beati & conuerfo cognofcunt Denm
intuitiué , quia cognolcunt Denm vt exilten-
tem,per fcipfam tanquam per obicGtum for-
male, & non per predicata abftrata ab alijs re.
bus, hoeceft d creaturis. De hac cognitionc,
quz cogaolcit obiedtum vt exiftens per (¢ 1ps
fum quarimus, virum poflit formaliter pra=
fcindere ab aliquo predicato obigéti, & re-
fpondemus affirmariug .

12. Sccundo poteft quari, vtrum cogui-

tio

A

-
Fee= S -

g




p—

Lib. 1. Quaftio XXXVL.

tio intuitiva coipfe , quod non folam attine
gat, & cxplicet omnia predicata, qua conuc.
niunt obie@o formaliter, fed ctiam omnias ,
qua continentur in pbiedto eminenter , fic
comprehenfiua talis obiedi: ex.gr. retringen-
do quaitionem ad materiam , dc qua agimus,
vtrum cognitio intuitiua Dei, coipfo, gquod
arringeret non folum omnia pradicata, que
formaliterinfunt Deo, .fed ctiam omni3 pra-
dicata , quz eminenter continentur in Deo,
effet comprehenfiva Dei s

13. Relpondeo affirmatiué cum commu-
ni fententia Contraaliquos paucos . Probaturs
nam cum Deus {it prima caufa, & prima veri-
tas , in Deo eminenter infunt non folum om-
nes creatur® poflibiles , fed etiam omaes veri-
taces neceflariz diftinGta 4 Deoifed qui Deum
itd intueretur , vt viderer , & enunciarct nons
folum omuoes veritates identificatas cum Deo,
quz proindé in Deo formaliter infunt, fed
etiam omnes alias veritates neceffarias dittin-
&tas & Deo, & que in Dro funt folum emincn-
ter, comprehenderer Denm 5 ergo .« Probatur
minor : nam vt didtum eft quait. 34, compre-
hendere ebiedtum nihil aliud eft , quam ita 1l-
lud cognofcere, vt nihil latcat videntem, ngn
folum ex parte obiccti, fed etiam ¢x part¢ mo.
di cognofcendis fed quiitd viderct Deum, vt
in Dco videret omunes veritates identificatas
cum Deo, itd Deum viderct, vt nihil circd
Deum lateret videntem, nou folum ¢x partes
obiedi, fed neque ex parte modi cognolcen-
di; ergo comprehenderet Deum . Probatug
minor; latere aliquid ex parte modi cogno:
fcendieft, cumobicétum ird totum videtur ,
vt poflint circa ipfum prepoai aliqua qugltia-
nes, quarnm folutionem videns obictum »
adtu non videat : cx. gr. beatos multa circas
Deum latent, quia cum in Deo naon videant
adu, & formaliter poffibilitatem omnium.
indiniduorum poflibilium, non vident alta in
Deo folutionem infinitarum quaitionum cirs
ca indiuidua poffibilia , puti non videntacty,
virum fit poflibilis formica A, formica B, &c¢;
fed videnti atu in Deo omnes veritates necel.
farias nulla pofiet proponi quatio, cuius fo-
lutionem non aétu videree cuidenter; crgo.

i4.  Confirmatur primo ; nam ex teciminis
videtur conftare s quod videre obicétum ita,
vt aliguid lateat ex parte modi cognafcendi,
olt videre obietum it , vt non videantut for-
maliter , & ex parte modi cognofcendiomaes
veritates , qua 1n obiecta continentur , & itd ,
vt non videatur folutia aliquarum quzltios
nuin 5 videre autem obieGtum itd , vt nihil la=
teat cx parte modi cognofcendi, et videres
obic@tum itd, vt videantur formaliter, & ex
parte modi cognofcendi omnes veritates, qua
in obic&o continentur , & v videatur falutio
omnium quzitionum . JRurfus ex terminis
videtur conftare , quod ad hoc, vtaliquid la-
teat videntem , debet illi poffe proponi circd
obic@um aligua quaflio , ad quam debeat re-
{pondere nefeio, fen mn wvideo folutionem talis

109

quaftionis; fi autem aliquis itd videt obiedtum,
vt ad nullam quafionem , & Interrogatio=
ncm poffit refpondere neftio , feu non video folu.
tionem talis quaflionis , co ipfo eum nihil latet
circa obieCtum, ac proindé comprehendit
obie®tum . Demum ex (e viderur conitares ,
quod omnis compreheadens obietum , videt
circd obie¢tum folutionem alicuius queftionis,
cuius folutionem non videt , qui obieduma
non ¢omprehendir; fed Deus per [cientiams
fimplicis intelligentiz , qua enunciat omags,
& folas veritates neceffarias , nullins quaitio-
nis (olationem videret , quam non videret in.
telleGus creatus videns in Deo folutionem
omnium quefionun neceflariarum ; ergo fi=
cut Deus per {cicatiam fimplicis intelligentiz
comprehendit e iplum, fic iatellectus creatus
videns in Dco omnes veritates neceflarias
comprchenderet Deum ,

15, Refpondent ad comprehenfionem.s
non {uflicere , vt videantur clace , & diftincts
omuania prazdicata obiefi, fed requiri, vt vi-
deantur claritate adequante vifibilitatem jin-
trinfccam obiedti ; fed intelletus crcatus vi-
dens in e omnia predicata, & omnes veri-
tates , poflet videre claritate non adequante di.
uinam vifibilitatem , ac minus claré, guam
Dcus vidcat cadem przdicata ;5 crgo poflet
Deum non comprehendere . Conficmant pri,
mo : namqui videret in Deo omnia predica-
ta, & omnges veritates , fed obfcure , & dubi-
tatiug , non comprehenderet Deum; ergo qui
videretin Deo omnia predicata , & omaoes ve-
ritates , fed non videret omni poflibili clarira-
te, nan comprehenderet Deum « Counfirmant
fecundo i nam poteit intelligi , quod aliquis
amet Deum [ecundum omnia praedicata, quz
funtin Deo, ablque ea quod amet inteniione
adzquante divinam amabilitatem ; ergo poteft
intelligi,quad aliquis videat Deum fccundum
omnia pradicata, que funt in Deo , ablqueca
quod videat claritate adequante dininam co-
gnolcibilitatem .

16. Reijcitur hze refponfio primd , quia
Auguftinus Epift.112. agens de comprehenfio,
ne, & explicans differentiam comprehenfionis
4 vifione non comprehenfina, dicit: Alind
efl videre 5 aliud eff totum wvidenda comprehendere 3
quandoquidem id videtur , quod prafens vicunque
[entitur , totum autem widendo comprebenditur ,
qguod ita widetur ; vt wibil eius lateat videntem ,
aut cuins fines civeumfpiciuntur 5 fed cum videns
tur omnia, qu in obic&to vifo formaliter , &
cminenter infunt, & jformaliter enunciantur
omdia enurciabilia, itd vrad nullam quzfiio-
nem , & interrogationem poflit re(ponderi,
nefcio, fen me laret , nihil latet videntem , &
circum{piciuntur fines obicéti: circumfipice-
recnim fincs obiedti cif videre, quod eobiccto
conueniant folum hec pradicata, & nullum
aliud ; feu quod nihil elt de obieéta enuncia-
bile , quod videns formaliter non enuncict;
ergo obieftum comprehenditur juxta definis
tionem Augultini

17. Reij




110

17. - Rejjcitut fecundo : ‘eatenus enim non
coiplo, quod ih Deo viderentus omnia , qua
in'Deo funt formaliter , & eminenter, Deus
non comprehenderetur, quatenus licet vide-
Fentut omnia ; non viderentur {umma clarita-
te adaequante vifibilitatem Dei; fed co ipfo;
quod Deus videretur, ird vt in co viderentur
formaliter omnia , Deus videretur fumma
claritate , & adaquante divinam vifibilitate m;
crgo &c. Probatur minor : nam vifio co cla-
rius videt obic&um , quo plura cius predicata
explicat , co confufius, quo pluranon expli-
cat ; ¢rgo cum perucnit ad hoc, vt explicet
omnia, & infinita pradicata obiedi, ird vr ad
nullam interrogationem poflit refponderes
nefeio , cognolcit obiedtum fumma , & infini-
ta claritate , ac proindé illud comprehendit «
Probatur, & cxplicatur antecedens: qui itd
videt Deum eflc omnipatentem, vt videat
quidem Deum pofle facere quicquid non im-
plicat , fed nen videatin parricular, qQuanam
poffit facere , vider dininam omnipotentiam.
confufius, quam qui vider: Deum pofie faccre
quidquid non implicar, & explicat in parti-
cularl, quanam poflit facere, puta genera, &
{pecics rerum, que pefflunta Deo creari.Rur-
fus quicxplicat quidem quas fpecies, & que
genera: Deuns poflic facere, fed non explicat
que indiuidua Deus poflit facere, videt om-
nipotentiam confuifius, quam qui videndo cx-
plicat formaliter omnia, & fingala indiuidua,
que Deus potelt facere. idem dic de fapien-
tia, zternitate, immenfitate &c. Nam qui vi-
det Denm per (uam fapientlam omnia {cires ;
fed non explicat in particulari qua Deus
feit , videt diuinam f{apientiam confufius,
quam qui videt Deuin omnia [cire, explicans
doin particalari qua [cit, & quo magis illa
explicatin particulari, & formaliter , co divi-
pam fapientiam cognofcit clarius , & clarius;
ergo cognitio quo plura pradicata explicar,
co clt clarior , ac proindé cognitio, que ex-
plicat omnia, & infinita pradicata, eft infi-

nité clara , & adaxquat cognofcibilitatem,
Dei .

18, Confirmatur primo: nam cogaitio
clara opponitur confufz , & cognitio explici-
ta opponitur implicita ;5 fed cognitio dicitur
implicita ex eo , quod aliqua prazdicata nons
cxplicet formaliter in particulari; fed impli-
cet, & inuoluat in aliquo communi ; & dicis
tur confufa ex €0, quod aliqua pradicata non
diftinguat , fed confundar ; ergo cogritio quo
plura pradicata implicat, & confundit, co cft
magis confufa, & implicita, quo plura for-
maliter explicat , co et magis explicita ; er=
go fi explicet omnia, & infinita pradicata
Dci, eft infinité clara, & explicita, & adg-
quat totam dininam vifibilitatem , 8 explica-
bilitatem .

19, Confirmatur fecundo : nam cognitio
adequans dinjinam infinjtam explicabilitatem
cft Conjlprehct:ﬁl:a Dei; fed cognitio explicans
formaliter omnia pradicata Dei adzquar di-

De incomprehenﬁbilitatc Dei

uinam explicabilitatem ; ergo &c. Probatur
miinor : nam Deus habet infinitam explicabi-
litatem per hoc, quod poflint formaliter cx-
plicari plura , & plura pradicata Dei; ergo co-
gnitio explicans omnia predicata Dei itd ve
ad nullam interrogationem pofiit ‘refpon«
dere nefeio » adequat dininam explicabilita-
tem .

20. Confirmatar tertio 4 priori s nameffe
reale Dei per hoc, quod habet omnia fuas
predicata , eft infinit¢ perfedtum non folumes
extenfing, fed etiam intenfiué: e g. dininum
efle per hoc > quod 1_?( i fe, {it 2iecnum , fit
immenfom &e. eft ivfinire perfedtum tum cx=-
tenfiné, tum intenfiué, nec poreit itelligis
quod prater perfedtionem extenfiuam , que
confiftit in hoc , vt habeat omnia fua pradica=
ta » debeat habere aliam perfedtionem inten (=
uam; ergo efle intentionale; & reprefentati=
uum Dei per hoc iplum , quod formalier re-
prafenter, aut videat omnia pradicata Dei, cft
infinité perfetum , non folum exeenfiue , fed
ctiam ntenfing , ac proinde |Deum compre-
hendit . Probatur confequentia . Perfeétio
cnim intentionalis debet ‘proportionari reali;
crgo ficut perfedtio realis Dei, confiitic folum
in hoc, vt habeat omnia fua pradicata, fic
perfectio intentionalis cognitionis confillitin
hoc; vt exprimat formalirer omnia predicata
Dei 5 & ficut Deus per hoc , quod habeat oms
nia fua predicata ; eft infinite perfectus ctiam
intenfiué, {ic reprafentatio Dei per hocs quod
reprzfenter formaliter omnia predicata Dei,
eft infinité perfecta etiam intenfiue , & adz-
quat dininam cognolcibilitatem

21. Hinc patct refponfio ad ea ; quz op=
ponebantur. Nam ad primum concedo maw
iorem , & nego minorem ,ac dico, quodeo
ipfo sy quod iatellectus videret in Deo emnia
przdicata, & omunes veritates , videret clarita=
te adzquante dininam vifibilitatem , cogne-
feibilitatem , & explicabilitatem , fiquidem s
nuillam Dei predicatum remaneret muolus-
tum , & formaliter confufum cum alijs pradi-
catis.

22. Ad primam confirmationem : qui vis
deret in Deo omnia pradicata, & omnes for-
malitates obfcuré, & dubitatiug , o ipfo vide-
ret, & non videret @ fiquidem it eft de eflens
tia vifionis, quod {it cuidens, vt cuidentias
dicaturd videndo; ergo catenus de aliquo pra-
dicato obiedi vifi poreft dubitari, & haberi
obfcuritas , quatenus tale pradicarum forma-
liter non videtur , nec exprimitur, ac proindé
fi formaliter exprimitur, non potelt de co dus
bitari, nec poteft remanere oblcurum, & quo-
dammodo tedtum, & inuolutum fub®alio
predicato . -

23.  Ad fecundam confirmationem , con-
cedo antecedens, & nego confequentiam . ln-
tenfio amoris non confiftit in hoc, quod tens
datin plura pradicata obie&i+ At claritas co-
gnitionis confiftitin hoc, quod explicet pra-
dicata obiediz ergo quo plura pradicata expris

mit ,




Liver I Quaftio XXX VI

nut ycocognitio eft clarior »

24» Infertur primo,quid fit comprehenfio,
quid fupercomprehenfio . Comprehenfio eft
€ognitio, qua obieGtum cognofcituy cogai-
tione adequite eius intrinfecam cognofcibili.

“*atem, iti vt in co videantur omnia illa, &
tola prdicata; quas poflunt 4 tali obie®o ma-
nifeftari . Supercomprehenfio cft cognitio ,
qua obicftum cognofcitur cognitione cxce-
dente cius cognofcibilitatem intrinfecam , ita
vrde eo videantur ctiam przdicata, que tale
obicGum non poteft manifctare. Explicatur.,
Cognitio» qua ego dico omne eus , cognofcit
quidem, & refpicit omne ens, fed quadam
cognitione , & quodam refpedu confufo,
ideoque poreft guidem manifeftare omnes
€ns, fed confusé, ac {ub ratione communi en-
tis, non autem diftin@¢, & fub rarionibus
parricularibus fpecificis , & indiuidualibys .
Siigitur ifta cognitio folum comprehendatur,
& non fupercomprehendatur, videbuatur om-
fia predicata, qua poreft manifeftare , pucd
quod fit Gualitas fpiritualis &c. & inter alia,
quod cognolcir omue ens, fed ita, vt omne
€ns cognofcatur {ub ratione confufa entis , &
non fub rationibus particularibus {pecificis , &
individualibus. Si autem Angelus compree
hendens ifam cogaitionem , fvidcat formali-
ter, non (olum quod talis cognitio cognofcit
omncens, fed etiam quod cognofcit homi-
nem ; leonem , equum, & fic de alijs {pecic-
bus entis, ralem cognitionem non folim.s
comprchender, fed etiam fupeicomprehen-
detr, quia enunciabit de ipla multa pradicara ,
qux non pote(t talis cognitio per fuam incrin-
fecan cognofcibilitatem ‘manifeftare » Pro-
portionaliter materia prima refpicit quidem.
omnes formas, fed non fub rationibus parti-
culatibus , fed fub quadam ratione communi,
ideoque potelt quidem manifeftare , quod jeft
receptina omnium formarum , fed non potelt
manifeftare , quod eft recepriua formz homi-
nis; forme lconis'&e. Siergo Angelus mate-
riam itd cognofeat, vt non folum videat, quod
poteft recipere omnes formas , fed etiam quod
potelt recipere formam hominis, formam.s
leonis &c, & fic difcurrendo per fingulas for-
mas fubftantiales, & accidentales , quez funt
in mundo , materiam non folum comprehen-
det; fed etiam fupercomprehendet » Idem dic
proportionaliter de alijs rebus .

25, Infertur fecandd, quid fie perfetiffi-
ma fupercomprehenfio rei. Dicendum, quaod
perfedtiflima fupercomprehenfio rei eft, per
quam de re formaliter cnunciantur omnias
enunciabilia ; & quia de qualibet re poteft for-
maliter enunciari, quo padto fc habet ad
quaslibetalias res, & ad quelibet przdicata.
aliarum rerum ; ideo perfe@iffima fupercom-
prehenfio eft, per quam de re formaliter enun-
ciatur, quo pacto fe habet ad quaslibet aliag
res, & ad quelibet praedicata aliarum rerum s
fed non potelt formaliter enunciari , & vide-
&5 quo padto res aliqua fe habet ad quaslibet

11y

alias res, & ad qualibetalia predizata aliarum
rerum ., oifi formaliter cognofcantur omnes
aliz res, & omnia pradicata earum ; crgo nen
potelt resaliqua perfectifiimé fupercompre-
hendi, formaliter de ea enunciando , quo pa-
&to fe habet ad omnes alias res, & ad omnia
carum predicata , nifi formaliter co gnofcan=
tur omnes alia res, & omnia carum predica-
te ; fed cognofcere formaliter omnia predica-
ta rei eft illam comprehendere ; ergo non po=
teft aliqua res perfetiflimé fupercomprehen-
di, nifi comprehendantur pmnes aliz res ; fed
folus Deus potelt comprehendere fe ipfum ,
& omnes alias reg, vediGum eft quaf. 34. &
35. ergo folus Deus poteft perfectiffime fupers
comprehendere creatnras . Ex fupercompre-
henfionibas non perfeiffimis illa eft perfe-
clior, qua enunciat de re plura, & plora
pradicata. E.g. fi Angelusinfimus compre-
hendit formicam, quia ita illam cognofcit,
vtenuncictde illaomnia, ad quotum enun-
ciationem poteft determinare cognolcibilitas
intrinfeca formice , Angelus fuperior infimo
formicam {ypercomprehendit , quia enunciat
de formica plura predicata, quam illa, ad
quorum enunciationem poteft dcrcrminarq
cognofCibilitas intrinfeca formica : Angeli
autem faperiores, & (uperiores {upercompre-
hendunt fupercomprehenfione perfectiori , &
perfectiori .«

26. Infertur tertio omnes creaturas pofles
fupercomprehendi, acde fado fupercompre-
hendid Deo, cum Deus enunciet de qualibet
creatura infinita predicata relatiua , vad quo-
rum enunciationem non poteft determinares
cognofcibilitas intrinfeca ereature . Solus
Deus comprehenditar quidem 4 feipfo , fed
non (upercomprehenditur , aeque poteft fu-
percomprehendi. Nam eum Deus contineat
omanes veritates formaliter , vel eminen«
ter , potell determinare ad cnunciandas oms
nes veritates s ergo niihil de Deo poteft enun-
ciari » ad quod enunciandum Deus non pofli¢
determinare per {uam intrinfccam cognofci=
bilitatem, prout requirerccur ad hoe, vi Deus
fupercomprehenderetur,

26, Tertio poteft gueri , vtrum {i per pof-
fibile, vel impoffibile daretur vifio, quz ims
Dco videret, & ctiam comprehenderet om=
nes creaturas poflibiles , talis vifio co ipfo
comprehenderet Deum .

27. Refpondeo, quod Deum comprehens
deret fecundum quid , & in ratione principij
operandi ad extrd . fimpliciter, & abflolate
Deum non comprehenderet. Probatur pri-
mapars: nam tunc aliquod principium dici=
tur comprehendi fecundum quid , & in ratio-
ne principij, quando itd perfedté cognorci-
tur , vtin illo cognofcautur omnia, quorum
poteft effe principium 5 fed effentia diuina co«
gnofceretur itd, vt in ipfa cognofcerentuy
omnia,, quorum poteft effe principium , ope=
rando ad extrd ; ergo .

28, Trobatur fecunda pars; nam vig Deus

=




112 ]

fimplicitér comprehendatar , non folum de-
bent in eo comprehenfing cognofei ea omuia,
quz poteft producere ad extrd , fed etiam om.
nia, qua potelt producere ad intrd; fed ex
¢o, quad in Dgo comprehendereniur omines
creaturz producibiles ad extrd » non fequitur
comprehendi Filium, & Spiritum Sanctum ,
qui poflunt produci ad intrd s & qui habent
c¢ognofcibilitatem infinite majorem , quanis
pmnes creature 5 ergo non fequitur Deum
comprchendi impliciter, & in ratione princi,
pij operandi adintrd . Confirmatur; nam cum
«£aufa non folum continet totam perfedtio-
nem cffe@us , fed ctiam continet cum infinito
sxceflu, tuncex co,qued in caufa compre-
hendatur effcftus, non fequitur, guod {im-
pliciter comprehendatur caufa fecondum il-
dum exceflum infinitum , quo excedir effe-
dum ; fed Deusitdlelt caufa pecfectifiime con-
ginens omnes creatnras poflibiles, vtillas ex-
cedat exceflu infinito; etgo &c. S, Thomas
cum 1. p.q. 12. art. 8. docet , quod fi in Deop
<ognolcerentur omnia, que Deus facere po-
telt, comprehenderetur , explicandus eft des
comprehenfione fecundum quid, & in ratione
principij operandi ad extrd -

26. Obijcies, & eft precipuum fundamen.

tum Thomiftarum . Quanto aliguod princi=
pium perfeétius videtur, eo plures in co vi-
dentur effe@us: ¢ g. qui perfeétius cognofCit
aliquod principinm , pluresin co vider con-
<lufiones ; ergo qui in aliquo principio nons
videt plures effedtus , non perfedtius videt il-
lud principiam 5 {ed {i aliquis intelleGtus ino
Deo videret omnes effetus, Deus ipfe non vi-
deret in fe ipfo plures effectus,quam talis intel-
leGtus;ergo Deus ipfe non perfectios viderer fe
ipfum , quam Denm videret intellectus crea-
tus , qui videret in Deo omnes effctus; fed
vifio non im perfeétior vifione, qua Deus vie
detfe ipfum., ¢f comprehenfina Dei s ergo
intelle@us creatus ; qui videret in Deo omnes
cffedtus, comprehenderet Deum . Probatur
prima confequentia s nam eft regula fummuli-
ftica s quodex contraditorio confequentis in-
fertur contradi@orinm antccedentis @ e. g.
quia vernm elt , ‘quod qui eft homo, eft ani-
mal, verum eft , quod qui non eft animal, nec
cft homo; fed in antecedenti affumitur, quod
cum principium perfedtius cognofcitur, plu-
resin¢o videntur effectus; ergo legitimé in-
fertur; quad fi non plures in principio viden-
tur effc@us, principium jllud non perfeQius
cognofcitur .

30. Refpondeo , diftinguo antecedens:
quanto principium aliquod perfeGtius cogno-
{citur fub ratione principij , & quoad przdica-
tarclatina ad effetus, eo plures in eo viden-
tur effetus. concedo : quanto perfedius co.
gnolcitur fub ratione abfoluta , nego ; & di=
ftinguo eodem pacto confequens . Deus con-
tinet adequate perfoftiones omninm creatu-
rari cum infinito exceffu ; ergo in Deo prater
perfedlione continendj adzquate ‘'omnes crea-

¥ # 3 Ik Pl L
Deincomprehenfibilicate De:

turas, in qua fundatur ratio refatina principij
adzquati omniam creaturarum , datur perfe=
&io infinité excedens; ergo licet quo perfes
&ius Deus cognofcitur fub ratione relatina
principij, eo plures in Deocognofcantur crea-
tarz , adcoque o iplo, quod non videantur
in Deo plures creafure; noa: perfedius co-
gnofcatar ia ratione principij, & {ic compre-
hendatar in ratione relatiua principij compic-
henfione, quam vocamus fecundum quid,
tamennon quo ‘perfedtius Deus cognefcitur
fecundum fuam perfe@ionem abfoluram, plo-
res i ¢o cognolcuntur creatura:ac proindé
eriamf{i in Deo videantur omnes creatura,
Deus remanet perfeius , & perfedtius cogno-
fcibilis in ratione abfoluta , & fic potelt nons
com prehendi fimpliciter cognitione adequan.
te totam dininam cognofcibilitatem ablolu-
tam fimul, & relativam, & explicante omnia
dinina pradicata abfolura , & relatiua -

31. Secundo opponit Caietanus: quiins
caufa comprehendit cins effetum adequa-
tum , comprehendit caufam ; fed qui it
Deum videret, vt comprehenderet in Deo
omnes creatutas ; comprchenderet in Deo
tanquam in caufa eius effeCtum adzquatam ;
ergo &c.

32. Refpondeo, diftinguo maiorem & qui
in caufa comprehendit effcctum adzquatom,,
hoc eft adzgunaniem perfedionem caufz ,
comprehendit caufam , concedo : quiin cane
{a comprehendit eflecinm adzqguatum, hoe
eft vltra quem canfa non potelt producere a-
lium effectum , comprehendit caufam , cum
talis effe@us infiniré deficit 4 perfeGione cau-
fz , nego ¢ diftinguo cedem pafto minerem ;
& ncgo confequentiam . Qui in caufa, vel
principio comprehendit effectom , vel termi-
num produum adxzquantem perfectionem
caufz , vel principij , eo ipfo comprchendit
principinm , ideoque quiin Patre 2terno tan-
quam in principio coprehenderet Filium, qui
adzquat perfetionem Patris, co ipfo compre=
henderet Patré xzternii. Arquiin caufa com-
prehendit effe@ i infinitgé deficientem a virtute
caufz,non co iplo comprehendit cansa,ctiamfi
talis effeGus dicatur adequatus,quia caufa non
poteft vitra illum producere alium effeétum ;
fed omnes creaturz poflibiles funt effeitus
adaquatus Dei folum ex €0, quia Deus nons
potelt producere alium effc@um vltrad omnes
creaturas poffibiles ; in alip autem fenfu funt
cifectus infinité inadzquatus Dei, cum infinie
t& deficiant 4 Dinina perfectione ; ergo ¢x co,
quod in Deo comprehenderentur omnescrea-
turz poflibiles, non feguitur, quod Deus
comprehenderetur fimpliciter, fed folum fe»
cunduin quid , & in ratione relatina principij,
vt explicatum eft.

33, Ad r.diftinguo maiorem : poteft co-
gnofci totum cognofcibile, explicando forma-
liter omnia preedicata , & refpondendo :omoi-
bus quaftionibus, & interrogationibus forma-
bilibus de ipfp, quin cognafcatur quantum cft

€gno-




Lib. 1. Quaft XXX VI

g6: non explicando forma-
ata, & non relpondendo
mnibus interr nibusformabilibus circd
ipfum , quin cognolcatur quantum eft co-
guofcibile, concedo : & diftinguo codem'pa=
<o cateras propofitiones. Ex dictis num. 13.
cum totum cognolcibile cognofcitur, non
prelcindendo formaliter ab vllo pradicato,
fed explicando ompia pradicara, & refpon-
dendo omnibus quaftionibus, cognofcitur
quantum eft cognofcibile, & comprehendi-
wut : fed eoiplo, quod formaliter co
zur, & explicetur quidquidin Deo eft forma-
liter, & eminenter, cognofcuntur formaliter
omnia pradicata Dci, ita vt nullum for
ter lateat , & refpondetur omnibus quationi-
bus , & interrogationibus formabilibas circa
Deum, vt explicarum eft num. 13. ergo co ip=
{o Deus cognofceretur quantum cft cognofci-
bilis , & comprehenderctur .

34. Ad 2. tranfeat maior , & diftinguo mi-
nprem : potelt contingere, vt obieGum exi-
gens cognofcl cogmisione intenfa ve mille,
cognolcatur folum cognitione intenia vt qua-
tuor, {i talis coguitio fermaliter explicet om-
nia pradicata talis obie@i, & re(pondeat om-
nibus quattionibus formabilibus circa tale @-
bicGtum,ncgo : (i non cxplicet omnia pradica-
13, concedo :'& nego confequentiam « Quod-
libet obie@um {i cognofcatar cognitione ex-
plicante formaliter emnia predicata ipfius , &
refpondente omnibus quzftionibus circa jp-
fum formabilibus, cognofeitir cognitiones
infinit¢ intcnfa, ideoque comprehenditur, ac
fi fit creatum, {upercomprehenditar, vt die
&um eft num. 24. ergo implicat , vt ebietum
cognofcatur cognitione explicante formaliter
omnia ipfius przdicata , & refpondente omni-
bus interrogationibus, & tamen cognofcatur
tolum claritate ve guatuor .

35, Ad 3. negoantecedens, ac dico, quod
omnia pradicata co iplo . quod videntur co-
gnitione explicante formaliter omnia alia pra-
dicata, & relpendente omnibus quaftioni-
bus, & interro gationibus formabilibus circa_,
quodlibet pradicatum , videritur claritate infi-
Bita, ac non minori illa, gua videntut ab iplo
Deo, vt didum eft num. 17,

cognolcibile , n
liter ommia prad

S B
Midll=

QVAESTIO XXX VIL

Virnm Deus poffie @ Beatis videri, abfqnes
€0 quod Videantur omnia attributa e
omnes Perfone Disine 2 ¢ virnm
Vwa Perfoma Dinina videa
vipolfis > abia noz vifa?

8§.Th.q. 12 4.8,
Idetur, quod beatus de potentia ab-

foluta poflit videre effentiam  djui-
name , abique €0 qued formaliter videar attris

I13

buta; primo quia eatenus effentia diuina non
polet videri, non vifis formalizer emnibas at-
tributis, quarenus effentia diuina nulla diftin-
Gtione obiedtiua diftinguitur ad attriburis, ve
dictum eft quatione 225 fed hac ratie nons
valet ; ergo. Probatur minor : nam licet poffe
creare formicam nulla ditinétione ebie@ina di-
thnguator ab effentia dinina , tamen beatus
poteit videre diuinany effentiam , abique co
quod formaliter videat Deum pofie creares
formicam , vt diGum eft quaft. 36. nuni. s. ct-
go licer artributa nuila diftin®ione obicdti-
ua diftinguantur ab effentia, beatus porerit
videre eflentiam , abfque co quod formalis
ter, & explicité videat attributa, nimirum
cmilipotentiam, {apientiam , immenfitatems
&e.

2. Secundo vidernr i fortiori, quod bea-
tus poflit videre effentiam diuinam, abique co
quod formaliter videat Perfonalitates , & Pere
fonas. Nam poteft videre Deum , ablque co
quod formalitér videat potentiam creandi for-
Inicam, que potentia nulla ditinétione obie»
¢tiua ditinguitar 4 divina effentia; ergod for=
tiori poterit videre cflentiam dininam, abfque
co quod formaliter videat perfonalitates, & re-
latioaes , qua aliqua ditinGione obictiua di=
ftingnuntur ab eflentia ,

3. Tertio ditinéio , qua fufficit ad hoc »
vt eflentia dinina poific identificari cum ali-
quo, abfjue eo quod cum eco idenatificetur
Patcr nitas, 4 fortiori fufficit ad hoc, vt diui-
na eflc ntia poflit videri ab aliquo , abfque eco
quod ab illo formaliter videatur Paternitas ;
fed diftinctio virtualis, qua datur inter efien=
tiam divinam, & Parernitatem fufficit , vt
cum Filio poflit identificari effeatia diuina, ,
abfque co quod cum ipfo identificerur Pater-
nitas; ergo 4 fortiori fufficit, vt poflit videri
cflentia dining, ablque o quod formalitér vi<
dealur raternlras.

4. Quarto diftin&io inter duo fufficiens
ad hoc, vt voum eorum poflit phyficé vnirj
alicui, quin cidem vniatur alind, 4 fortiori
futhcit , ve vaum corum poflit inteationaliter
vaoirialicui, quin cidem vajatur alind, ac pros
inde poflic vaum videri fiac alio ; fed Perfonz
dininz diltimgunarur ita, vt vna Perfona pof-
fit phyficé vniri alicui natura, quin vaiarog
abia: de fado enim nsturz humanz Chriti
viita elt hypottaiice Perfona Filij, abfque co
quod fit ynita Perfona Patris , & Spiritus San=
¢ii; ergo d fortiori poteft eidem intelledini peg
vifionem vniri intentionaliter voa Perfonas ,
quia vniatur altera , ac proinde vna Perfona.s
potelt videri fine alia .

s« Quintg, vt arguit Scctus in 1. dift. 1.
quafl. 2. Pater ®ternus in prior origiais ante.
quam intelligarur produccre Filium , & Spi-
ritum Sanctum , eft perfecté beatus per vilio-
neimn eflentia , quam in illo priori originis non
videtcflein Filie, & Spirira San@o non pra-
dudis pro illo priori; ergo etiam crearura ra-
tionalis poterit effe Deata per vilionem effen=

P>

tiz




114

tiz:, abique co quad videat effentiam dininam
eflc in tribus Perfonis,

6. Sextoeflentia dinina prout aliqua di-
fin@ione diftinéta 4 Perfonalitatibus , cum fi
infinita bonitas , & infinita; veritas, eft obic-
fum f{ufficiens ad beandum quemlibet intcl-
Jectum ; fed fi efentia dinina vifa, non Vilis
Perionis , non fufficerer ad beatificandumo »
effentia dinina prout diftinéta virwaliter @ Per-
fonalitatibus non fuffgerer ad beandum; cr-
go &c. :

7. Refpondeo duas cfle fententias. Frima
Paludani , Fafoli , Salas , & aliorum , quos rc-
fert,& fequitnr Granado 1.parte trad.z,difp-5.
docer non quidem paturaliter , fed de porens
na abfoluta poffe videri dininam cffentiam ,
Hon vifis clare , & diftin&e Perfonis , & attri-
butis » Scotus etiam in 1.dift.1. quafl. 2. docet
videri pofie cfficntiam » non vifis Perfonis , &
vnam Perfonam , non vifa aha.

8, Dicendum cum fententia COMMNERION,
guam fequuntur Henricus, Sotus, Bannez ,
Molina , Suarios lib, 2. de Dee,cap.22- & Val-
quez 1. pate, difpate 48. Implicat videri dini-
nam efflcatiam , abfque ¢o quod farmaliter, &
diftinété videantur omoja ateributa, & omnes
Pcrionz.

9. Thomiftg fatis communiter conclufio-
ncm probant ex co, quod de effentia cognitio=
nis intuitiuz fit , vt formaliter videar omnias
& fingula predicata, qua formaliter {untin
obictto . Sed guia nos queft. 36. num. 6. &
fequentibus oftendimus pofie cognitioncm in-
ruitivam prefcindere formaliver ab aliquo prg-
dicato identificato cum gbieéto,non pofiumus
vti hac probatione .

10. -Alij probant ex eo yquod Perfonalita-
tes licet diftingnantur aliqua dittingione obie-
¢tinaab effentia, tamen non habent vifibilita»
tem diftinétam a vifibilitate effentiz,fed effen-
tia elt adequata vifibilitas, & adequatum obic-
Qum formale mouens ad vifionem Perfonali-
tathm , & omnium attributorum i ¢rgo non
poteft cflentia videri, gnin moucat ad viden=
das formaliter Perfonalitates, & omnmia attri-
buta. Sed neque hec ratio concludit . Nams
ex €0, quod effentia fit adzquara vifibilitas
alicuius vetitatis, & pradicati , (cquitur folum,
quod poflit mouere ad formaliter videndum »
illud predicatum, & illam veritatem, fcd non
fequitur, quod eo ipfo, quod videtur effentia,
moueat ad illud pradicatum formaliter viden=
dum: E. g. cffentia diuina eft adequata vifi-
bilitas huius pradicati , quod Deus poffit
creare formjcam 4. Ex hoc fequirnr foltim.,
quod eflentia poteft mouere ad hoc, vt videns
effentiam formalitcr videat illam efle poten-
tiam creandi formicam A, fed non fequitur,
quod cflentia vifa neceffario moucar ad for-
maliter videndum , quod poteft Deus produ-
cere formicam A; ergo cx co, quod eflentia
dinina fit adequara vifibilitas formalitatum,
& attributorum , fequitur folum , quod pofiit
moucre ad formaliter videndas Perfonalitatcs,

De vifione Perfonarum &c!

& attributa, fed non fequitur; quod hecefla-
ri6 moucart ad formaliter videndas Perfonalita-
tes, & atcributa.

t1. Propter has difficaltates aliqui dixe-
runt Deum pofle videri vifione non beatifica,
abique eo quod formaliter videantur Perfona-
litates , & omnia areributa ; at non pofle vide-
ri vifione bearifica, & fufficicnte ad beatifican=
dum , abfque co quod videantur Perfoni , &
omuoia artrtbura.

12. Exiflimo omnem vifionem Dei effes
fofficientem ad beatificandum , & quod vifio,
qua non viderentur in Deco Perfonz , & om=
nia attributa ; co ipfo effet infufficiens ad bea-
tificandum ; demum exiftimo ¢ffe impoflibi-
lem vifionem Dei , quz formaliter non videat
Perfonas, & omnia attributa , vt iam patebit ,
proponendo fundamentii poftre coclufionis.

i3. Probatur igitur conclufio. Nam pri-
ma veritas infinité intelligibilis , qua eft viti=
mis finis intelle@us,habet hanc petfedionem,
vt fi immediaté videatur , quictet intellectum,
adeoque repugnat, vt intelleétus videns Deum
remaneat inquietus ;' fed incelledtus yvidens ¢l=
{entiam , non vilis formaliter, & diftinét¢ om-
nibus Perfonis, & attributis, remaneret inguie-
tus; ergo &c. Probatur maior : nam oninis Vi=
fio , qua prima veritas videtur immediaté per
fe ipfam , cft altioris ordinis , & incompara-
biliter perfedtior quacunque coghitione , qua
cognolcatur per creaturas ; fed aliqua co-
gnitio ,» qua Deus cognofcitur per creatu-
ras ; nimirum illa, in qua confifieret beatitudo
pataralis, poffet quictare intelletum 5 crgo 4
fortiori omnis vifio , qua Deus videtur imme-
diaté , poteft quietare intellectum . Probatur
jam minor primi argumenti » Nam intelle-
Aus, vifa effentia dinina, i non videar, quis
(it is » cuius effentiam videt, non quictatur s
fed non vifis Perfonis, non videret, quis fit
is , cuius/ effentiam videret; ficut cmm pek
guzftionem guid oft } quarimus cognitionem
cffentiz , fic per quaitionem quisefi ! queri-
mus cogoitiopem Perfona ; ergo &c. Ruifus
intellectus , vifo aliquo , non quietatur, nifi
videat cios ateributa, putd quam fapiens fit,
quam bonus fir, quam potens fit &¢; ergo
intelle@us it Deum intheretur , vtnon vide-
ret Deum efle zternum , immenfum, omui-
petentem &c. non quietaretur .

14 Dices primo. Poflumus immediaré
videre albedinem ¢x. gr. ablque co quod di-
feernamus illam effc albedinem ; ergo pofiu-
mus immediaré videre Deom,abfgue ¢o quod
difcernamus illom effe trinum in Perfonis,
omnipotentem, immenf{um &c.

15. Refpondco primé argumentum nimis
probare. Nam fequerctur pofle intelleGtum
etiam connaturaliter videre Deum, abfqueco
quod difcerneret, virum is , quem videt, {ic
Deus, vel creatura , fapiens, vel infipiens, €o
pacto, quo connaturaliter poffumus videres
albedinem , non difcernendo, vieum fit albe-
do s velnigredo; fcd hoc eft abfurdum , licet

ab

e




)

Liber I. Quaftio XXXVIL

ab Atriaga concedatur : nam talis vifio imper-
fetius cognofceret Deum , quam cognitio
abftractina etiam puré naruralis, qua Philofo-
phi cuidenter cognouerunt Deum dari, &
cffe infinitum, ®tcrnum s ergo &c. Confirma-

" tur: nam vifio Dei reddit impeccabilem , &

neceflitar ad Deum amandum ; fed talis vifio,
qua quis ird Deum tvideret , vt non difcernce
rety viram is, qaém videt, fit Deus , vel crea=
tura,non redderetimpeccabilem , nec necefli-
taretad amanduom Deum s ergo &c.

16.. Refpondeo fecundo direéte, concedo
antecedens , & nego confequentiam . Difpari-
taselt , quia ideo albedo potelt itd videri , vt
non difcernatur , vtrum (it albedo, vel alius
color, quia et vifibile imperfe@um non ha-
bens emnem vifibiliratem; fed Deus eft prima
Vveritas continens omunes veritares , & infinité

- diffimilis omnibus alijs entibus ; ergo non po-

telt immediaté videri, itd vt non dilcernatus
ab omnibus alijs entibus , & quieter intelle-
Gum.

17. Dices fecundo: i Deus non poffet vi-
deri, abfque co quod formaliter, & explicité
videsentur omnia attributa, non pofiet videri,
abfque eo quod formaliter , & explicité vide-
rentur omnia predicata omnino identificaras
cum diuina effentia ; fed potentia creandi
quodlibet indinidunm poffibile,puti Petrum,
Bucephalum &c. omnine identificatur cum
diuina eflentias ergo Deus non poffetr videri,
quin videretur formaliter vt potens creares
Petrum, Bucephalum, & quodlibet indiui-
duum poflfibile, adeoque non pofler videri,
quin diftinéte cognofcerentur omnia, & infi-
nitaindioidea ; quod repugnat doétrin tradi-
tz qual- 35. au P

18. Refpondeo, negando fequelam . Vt
Deus videatur immediaté , necefle eft, & fuf-
ficit, vt videantur cxplicité illa predicata. ,
quibus vifis, intellectus quietatur , & qui
non vifis, remaner inquietus ; fed intelleé
{i non videat, an Deus fit omnipotens , @ter-
nus, &c. non quictatur, vifo aatem, quod
Deus clt omnipotens, etiamfi non videat for-
maliter, & explicit¢ Deuin poffe creare has
numero mufcas, quietatur; ergo non cft nes
cefle,vt videns Deum videat formaliter Deum
pofic creare has numero creaturas. Predicata
Dei , quibus non vifis, intelle@tus non quieta-
tur, vocantur pradicara primaria: predicara’,
quibus non vifis, intelletius quietatur, vocan-
tur pradicata fecundaria .

19. Secd oppenes: cum praedicata {ecunda-
ria non minus , quam primaria fint de eflentia
Dei, prout eft in fe, quare intelle@Gus non vifis
primarijs, non quictatar , at; non vifis [ecun-
darijs s quietatur?

20. Refpondeo rationemn effe , quiaintel
le@tui creato debetur feientia omnium in vaoi-
uerfali, non autem in fingulari, ideoque etiam
Philofophi cum Ariftotele dixerunt fcientiam
creatam effe de vniuerfalibus; ergo intelle¢tus
creatus , habita fcientia, qua in vniucifali co-

115

gnofcit Deum poffe facere omnia , quictaturs
licer non cognofcar in partienlari Deum pofie
facere iftas numero mufcas: at non habitas
fcientia, qua cognolcat Deum effe omnipo-
teatem , & poffe facere omnia in vniuerfali,
non quictatur. Videri poteft Santus Thomas
hac quaft. 12. ar.8. ad 4.

21. Addo probabile effe, quod licct vis
dens Deum non cognofeat formaliter , & ex-
plicité poteatiam faciendi quodlibet poflibile
in particulari, tamen cognofcit virtualiter,
itd vt propofita qualiber creatura, cognolfcat
illam effe poffibilemy ac Deum pofle illam»
creare. Ratio elt, quia videns Deum poteft
euidenter difcernere Denm i quoliber, quod
non eft Deus; fed ens non potens creare iftam
formicam ¢.g.non eft Deus ; ergo videns Deili,
propofita quaflione , virum Deus poflit crea-
rc iltam formicam, cuidenter videt,quod Deus
non cft impotens ereare, fed eft potens creare
quamlibet formicam. Maior probatur: nam
videns Deum , qui eft fumma veritass & ens
infinitum , non poteft illum non difccrneres
a quolibet ente finito , ac proinde Deo infi-
nite diffimili; fed quodlibet, quod non eft
Deus, eftens finitum, & infinicd diflimiles
Deo; ergo &c.

22, Oppones; poteft aliquis videns ens fi-
nituin, putd Ceelum, non difcernere illud 4
Deo, colpacto, quo Gentiles purantes Coclum
cfle Deum, noa difcernunt Ceelumd Deo
crgod pari poteft intelle@tus videns Deums ,
qui eft cns infinitum, noa difcerncre Deum
ab aliqua creatura .

23. Refpondeo, councedo antecedens , &
nego confequentiam . Difparitas eft, quia fi-
cut qui habet paralogi{fmum 'potelt :llum non
difcernere & vera demonltratione, at qui habet
veram demonfirationem , non poteft illam
non difcernere, d paralogifimo: & ficut fom-
nians, vel infanus, potelt putare fe non fom-
niare, & clie fanz mentis, at qui vigilat, & eft
fanz mentis, non poteft dubitare ; an fomnict,
& fitinfanus ; fic qui vider creaturas, qua {unt
entia fallacia , & apparentia, poredt illas non
difcernere & Deo, qui eft ipfa prima veritas,
at qui videt Deii,qui cft prima veritas non po-
teft Deam non difcernere 4 qualibet creatura «

24. Dicestertios Deus licet fit fummum
bonumi , poteft videri, & poflideri vifiones ,
& pofieflione pure temporali, qua habita,non
quietaretur naturale defiderium, vt dicetur
1. 2.in Tradtatu de Beatitudine ; ergo Deuns li-
cet fit fumma veritas, videri potelt vifiones
non vidente claré, & diftin@¢ ateribata, &
Perfonas , qua habita, non guictarctur natura-
lis curiofitas .

25, Relpondeo primo plures auétores ne-
gare antecedens, vtdicerur {uo loco. Refpon-
deo fecundo, tranfeat antecedens’, & nego
conlequentiam . Difparitas eft, quia {pectat
ad perfe@ionem fummi boni , ac fummi veri,
vt poffeffTum , & vifum quictet videntem, &
peflidentem , dummodo fit cerwus de hoga

12 -

=g quod




Talant VSRR PP Bt 11 o c 5 _— =

¥10 Je v1110oa¢e &

aed femper illud videbit, & p::ﬂ"dd;ir : :r
son [pedat ad perfedtionem fummi bont, &
weri » vt peficflum, & vifum red lat fecurnm
dc fua zterng pofleflione , yel vt quictc nOL
{ecurum 5 fed i qu.s videret €l m, non.s
wifis attributis, & Perfonis , quat
curus de perpe tuitate talis vifionis , non gu

muis effict fe-
e,

tarctur; crgo &e. o
26, Dices quarto ; §i guis r]_dlcz':r VI

Perlo 3, pura Patcem, iam viderer, g

Deus {

videret & ;

27, Refpondeo ‘
ftitnantur per relatio
nis » & Spirationis n
celleftus videret Deum efle Patrem 5 patnrali-
ter defideraret etiam videse » quis 1 E—jllu_s,&
fic non quiefaretnr , nifi videret ui.‘.a‘n Fillm}}.
Rourfus vifo Pae, & Filio, matoraliter defi-
deraret etiam videre, vtram lical Deus el
duz Perfong » Pater nimiram, & Filios , f‘w
Girfolum duge Perfon®, an i tiam aligua alia
Perfora, & fic non quictaretnr, nifi viderer
etiam Spiritum Sandum,& cognelcerer Deum

-
1
18
4
i

go poflet quigtati ;abfgue €O QUOL

2 ,co ipio;guod ot

effc rees lolum Perfonas, :

28,  Adi1. & 2-nego maigrem, Dium
1 1, cur Deus pon p
utis , -& Perfonis, o

el

numo. & 13.1
videri y pon ¥ !
efle, g uiag attribura , & [’c:!zm_: identit
cu elfentia » fed quia vifio Dei debet beanfi
care videnrem , & {i Deuns videretur, hont vi=
e artributis ; & Perfonis , non beatificaiet vi-
dentem : fed (i Deus videretur , non vilo form
licato potentis creare formicam A,
vifio Dei nihilominus beatjficaret videntem ,
v explicaram eff num. 205¢180 €X €0, quod
wifo Deo, poflit non videri formuliter poten-
fia creandi fermicam A, non fequitur , vila
Deo , pefle nen videri formaliter Perfonas, &
attribuea » e
20. Ad 3. & 4. nego maioregm, Diftindio
realis » vel virtwalis , que fufficit ad hoc, vt
voum poflit cum aliquo identificari ; vel vni-
1i,abfque eo quod aliud identificetur, vel
vojatat cidem ; non eo iplo fufficit ad hoc, vt
vnum goflit cognolci , vel videri , altero non
cognito, Patet pluribus exemplis. Vifio albe-
ditusitidittinguniter ab albedine, vt vifio iden.
rificetut cum aéw vitali , abfque co quodal-
bedo jdentficetur cum adtu yitali, & vt vifio
phyfice voiatr oculo meo; ablque co quod
um illoewniatur albedo, & tamen cgo non
pofium reflexé experimentaliter cognofccre
vifionem , gua video albedingm, quin cogno-
fcamalbedinem ; ergo licet effentia divipan
poflit identificari cum Filio , abfgue co guod
Paternitas identificetur cum Filio, non {equ)-
tur ; quod effentia dinina poflit videri, non vi-
{a Pateenitate ; & fimiliter licet Filins poilit
hypoftaticé yniri natura create, non VAo Pa-
we 5 non fequitur , quod Filius poflit videri ,
pon vife Patre ; adeoque grgumenium non
conclndits Ratio eft ; quia cum vnum habet
effennalem cennexionem cum aliod

maliter pi

non potcft claré ¢
alio , i1depgue vt 4o

CNLS,

ri, oI

; nam ate

1 S3anfo, ablgue co quod «
cetur Parernitasdic eflenti
fiue videri a Filio, & &
€O qroc lis videretur Parecnitas 5 ¢rgo fis
cut aducr(arii :nt fequelam , fic nos pol-
fumus negare fi1 } il-qud.nn, S afferre cii=
fp.:rjt;u-:.‘l:-l » {Juam affe tdaci . -

31, Ad . Diftinguo antecedens: Pater in
priori originis eft beatus vifiot
in ille prioti nen videt efle in &
Sandto pro iilo priori, tranfeat antecede
guam in illo priori non videt effie in Filio, &€
Spirjtu Sanéo pro poiteriori;, nego antece-
dens ; & nego confeguentiam. Pater in prioit
originis eft beatus, videndo caniprehen{iug
dininam effentiam ; fed non poteft illam vide-
re comprehenfing , nifi videat divinam cllen=-
tiam itd in pri I
pofieriori fit ctiam in Spiritu Sancto :
grgo in priori eft? bear icndo effeatiamo
pro pofteriori effe in Filio , & Spiritu Sanclo ,
Aquinocatio eft in ly pro priori. Sicut enims
Deus ab &terno videt mundum vt exiftentem
non ab zterno , fed in tempore , fic Parerin,
priori originis videt eflentiam vt ex ftentemin
Filio, & Spirity Sanéto non pro prioti, lcd pro
polteriori originis .

32.  Ad 6. diflinguo maiorem : eflentia di-
nina prout alfqua diftinéione obiectiva difhin.
@ad Perfonis cft obictum fuflicicos ab bean~
dum intelledtum, i cognolcatur vichmques,
nego : i videatur certa qQuadam clarjtate, con-
cedo s diftinguo codem pafto minorem ; &
nego confequentiam . Obiectum formale adg:
quarum beartificans eft cffentia diaina , fed vt
beatificer , debet videri cognitione ita claras ,
vt intelletus quietetur per folutionem omi-
pinm quaflionum , quarum {oluricnem , vifa
cllentia , naturaliter {cire defiderat; & quits
intelletus , vifa effentia , naturaliter fcire defis
derat, quis fit is, gquem videt, eflentia debet
yideriitd clare , vt manifclter , quis fir , adco-
que vt manifeliet Perfonas. Si vero in
ctus per poflibile,vel impofEbile videret cllen-
tiam > & non videret Perfonas, non effet bea-
1U§, DORN €X £0 » Guia praecisé non videret Pet-
{fonas, fed ex co, quiavidercr eflentiam ita
imperfe@é , vt in ea non videret Perfonas,
Confirmatur ; fiqnis itd videret Deum , vt in
Deo non cognofceret ereatyras ranquam ters
minum dining emnipolentiz non bearetur,
noa

|
|




Se————

S E—————

Liber I. Quaftio XXX VIIL

“tcreataras, fed quia vis

eum itd imng
Deum effc adeo omi
Creare creaturas

wperfede, vt non videret

potentem , vt poflet
'goa pari. Poffumus huic
mmodareverbailla An
ji}?'f! te yerilla n
fropter te folum be
dumus dicere ; quij

1 ;
iet eflentiam , & non videt Perfonas , hon
ononelt beatus, quia non vider Perfonas,

fcd quia effentiam videt itd linperfedte , vt in
¢ non videat Perfonas .

¢ty dc debeant tw Deo v
omies 5 Vel aliquas cveaturas

poffibiles?

i § 7 ldetur vera fententia Patis Valquez
1.par.dilp, 50, per toram , & ali

gocent , gaod in dintina anguam
in obie&to forma niro non.s
creature pofl § primo
2 vi Vatquez obijcit cap, 4. in ente omnind
uto abaltero, non poteft cognofci i
itia divina et ompine abloluta 4
ikl >

obijcit eap.5. N
1ina effentia ¢ {
poflibiles ,> quam illas
& cognol omnes , ac
finitas creaturas pofiibiles, quod re-

pugnat .
3. Confirmatur: nam quividet omnipos

tentiam, qua Deus poreft ficere omnia pofli-
bilia , & {cientiam , qua fcit noo folum pofli-
bilia; & exiftentia, fed etiam impo il d
non cxiftentia, non poteft in tali (Crentia tan-
quam in fpecdlo repraefentante omnia, non
videte omnia; ideogue lib. 4. Dialog. dixit
S. Gregorius : Buid eff qued non videant , qui
widentem omnia videntt Sed beati videat diui-
nam omnipotenriam, & fcientiam ; ergo &ec.

4. Refpondeo cum communiori fententia,

Y

quam fequitur Suarius libro 2. d 0, 35
in dinina eflentia, tanguam in 1ali,
& in medie cognito pofl 16! Cdes
facto cognolcuntur 4 beatis creature poflibi-

ICS «

5. Probatur :nam in caufa prafertim ade-
quata,tanquam in obiedo formali, & medio
cognito potell cognolci efe@us , & in ratione
adEquata, & neceflatia poteft cognofciillud ,
lzquata ratio: e. g. (i ;nterpofitio
terie 1nter Solem , & Lunameft caula , & ra-

ar| wrquata, ve Luna eclipfe-
tur, in rali interpofitione, tanquam in obie&to
formali, & in medio cognito potelt cognolci
¢clipfis Lunz; {vd clenciadinina cft adeqgua-

iy

ta, & neceflaria ratio , propter quam fuat pofs
{ibilia ommia , qua de¢ fadto {unt poflibilia ; &
funt impoflibilia, qua defadto{unt impoffi-
bilia’, vt dicetur inf Lo

6. Ad L difti m- o ente oni-
nino abfoluto ¢ vtimpertinenter
¢ ha illud, nen potelt illud coguoici,
ino abfo
10¢ ; quod habear effe patens cxifteie |
liber alio efle ditinéto, nen poteft cozno-
cgo i diftingno codem palto mino-
confequentiamy - Diuina eflentia
non eft itd abfoluta a4 creaturis poflibilibus, vt
ad illas impertinenter fe habeat, cum fita

1 ratic, prog
, fed eft eh
ia habet effie non connexum cu
vllo alio efle ereaturarum poflibilium . Nam
licer dinina effentia non poflit efle fine pofli-
bilitate creaturarum , tamen poffibiliras crea-
turarum non habet effe diftip@um 4 dininas
clsentia , fed eftipfa diuina effentia, vt pro-
baui dilpe - Logica.Quia igitur dinina
tia el adequata ratio , propter quam.s
creature (unt poffibiles , in din
ranquam in_obie@o formali , & in medio
cognito poffunt cognolci creatura pe iles

7. Ad 2 inguo afumicur , quod non effet
ratio' , cur beari in Deo videant potius has,
quamiillas creaturas, nego antecedens s ac di-
co, rationem efle ; quia Deus ad extra opera-
tar,non ¢x necelsitate natura > fed exlibera,
determinatione {uz voluntatis. Sicutigitur
Deus licet perdininam omnipoteatiam xqué
pofsit creare omunes crearuras pofibiles, ta-
men per fuam voluntatem debet fe libere de-
terminare ad creandas has potius , quam illas ;
ficlicee Dens per fuam effentiam poffit zgue
moucre ad videndas quasliber creaturas poffi-
biles, tamen per {uam voluntatem debet fea
determir ad mouendum patins ad viden-
das has, quam illas creaturas. IdeoS.Bona-
ucntura, & alij veteres {cholaftici dixerunt ,
beatos videre in Deo creaturas tanquan ins
fpeculo \‘o%ur:mrio,qzmd nimirum volantarié,
& lit reprefentat has potius, quam illas,
licet de fe poffit omnes reprefeatare..

8. Adconfirmationem , diftinguo maio-
rem: qui videt comprehenfiué omnipoten-
tiam, & [cientiam Dei, non poteft in ipis non
videre omnia diftin&é, coacedo : qui videt
non comprehenfiug, nego : diftinguo eodem
pacto minorem; & nego confeguenciam,Quia
beati non comprehendunt , neque poflunt
comprehendere divinam omanipotentiam , &
s non videut , neque pofunt

in cate omt

SEnTin
cucntia ,

=

A

fcientiam , in jj
videre omnia diftinété . Sanétus Gregortius fo-
lom afferir Deum, qui emnia videt, cfe (uffi-
ciens medinm, inquo fi comprehenfiué vi-
deatur; poflint omnia diffinéé videri ; at non
negat Deum pofleitd videri non comprehen-
e, vt non omniainipfo videantur. Cog-
firmatur 2 vt enim docet Diony(ius de Caglefti
Hyerarchia, cap. 7, Angeli inferiotes purgans
tur




118

tiit perfuperioses d nefcientia’y €rgo Arpgell
inferiores licet fint beat, non {ciuntomaif_s
alioquin nihil poffent & fu perioribus difecres,
& non poffent purgari ab vlla nef
firmarur rurfus, nam beatinon v dcp:_:
cordinm, & futura contingentia, nifi fpecialie
ter illis 4 Deo reuclentat

QVAESTIO XXXIX.

Viram in dinina effentias tanguam in medio
cognito poffint cognofci Creatura UL ex is
flentes s @ wninctfim pofsint cogno=
ﬁ, weritates mon nece([ariesque
2 Deo gognofiuntar per
fientianm Uifianis s
& mediam 2

S.Th-1.pq-T2:4: 8

;. 7 ldentur in Deo non pofle cognofci vi-

le wveritites conungenies . Quod
enim per [v ipfam non eft magis connexuc
cum VOd veritate ; qUam com oppolita, ¢. §t-
cum hac Petyus Feccab:; ' qu:m cum hac, Peivis
non peecabit , non peteft effe obieGtum formale
adzquatum ad cognofceadam potius talem—
yeriratem , quam oppofitam; fed diuina effen-
tia per {eiplam non eft magis conn¢xad cu
hac veritate Petrus peccabit; quam cuin hac
alia, Petrus non peccabit; €rgo .

2. Refpondeo cum Suario lib. 2. de Dco
cap.z7.contrd Vafquez 1.par. difp. so. Pofsunt
in diuinaeffentia, tanguam in cbieéto forma-
Ii, & in medio cognito cognofcicreaturz v
syiltentes, & vniuerfim veritates contingen-
tes, quz a Deo cognofcuntur per fcientiamo
vifionis , & mediam . Probatur: nam vt di-
cetur infrd quzltione 43. Deus cognofcit om-
nes veritates contingentes in fua efsenria s tan-
quam in adzquato obiedto formali , ac detet-
minatiuo per modum virtotis licet illas co-
gnolcat ctiam in fe ipfis, tanquam in obicltis
puté materialibus vitimo dererminantibus ad
cognofcendum per modum pure conditionis;
cigo etiam beati,videndo dininam efsentiam,
pofsunt per ipfam, tanquam pet adzquatum_
obiedum formale , ac determinativum per
modum virtuns, cognofcere veritates contin-
gentes , cognofcendo. illas etiam in fe ipfis,
fanguam in obicdtis puré materialibus vltimo
determinantibus ad cognofcendum per mo-
dum pura conditionis . Probatur conlequen-
tia. Nam ideo Deus veritates ctiam contin-
gentés-cognofcit in [ua efsentia , tanquam ins
adequato obic@o formali , quia divina clsen-
tia, cum fit veritas contimens adequate om-=

nia aliavera, potcft determinare intelleiums
dininum ad cognofcenda omnia alia vera; po-
fita hac conditione y quod fint vera e gr. po-
tet determinare intelle@um dininum ad fco-
gnofcendum Petrum peccaturam , pofita hic

De vilione c<')mingci1tiun‘z =

conditione s quod Petrus it peccaturus 3 'fed
ex eaden ratione diuina efsentia eft veritas po-
tens determinare ctiam intelledtum creatum s
ad coguooftenda omnia vera, pofita hac.coa=
ditione , quod fint vera s ergo &c.

3. Sed poreft quari primo, quanam beati
de fado videant inVerbo.hot eftin eflentia di-
wina ? Porrd vt bené aducrtit Vafquez i.parte
difp.so.cap.1,num. 1. Illa, que beati vident i1l
diuina effentia, dicunrur videre in Verbo, non
quia 1lla codem pacto non vidcant in Patres »
& Spititu Sancto , e quia cum Verbumos
-edat perintelledtum , opera cognolcendi

p
per appropriationent tribunatur Verbo, fis
cut opera fandtificandi tribuunnar Spiritat

Sanéio , qui procedit per voluntatem .

4. Refpondeo, dued beati primo vident
in Verbo omnia myiteria fidei , inxtd illud
Apolloli 2. ad Cor. 3. Transformamur d clavitate

licat Auguftinus

i elaritatens, hoccft, viexy
Epiflola 1 12. 4 claritate fide1 in gloriam con-
templationis zternz . Ratio eft, quia propot-
tionatum premijum fidei eft , vt beatl videant
in Verbo, qua obfcure crediderunt prop
audoritatem Dei reuclantis . Probabile etiam
ot beatos videre in Verbo totam vpiuerfi
machinamy compofitionem, & ordincw , &
omnes fpecics rerum, ex quibus mundas cons
ftat , vel quz in ipfo fuerunt, aut futurz funt
pro gualibet differentia temporis. Ratio elt;
quia cum naturali appetitu defideremus hzc
{cire,, congruumell , vt videantur per vifio-
nem beatam, quz fatiare deber naturalem ap-
petitam. Preterca quifque videbit in Verbo,
que ad ipfum (pectant . Videri potelt Snarius
l. z.de Deo c. 28.

5. Poreft quari fecundo s vtrum Beati
prater ea, qua vident in Verbo, aligua etiam
cognofcant per {peciales reuc lationes !

6.- Refpondco afirmatiue cum fententia
communi. Ratioeft, quia vedictum et que
38,num. 8. Angeli inferiores aliqua, qua ante
nefciebant ; difcunt 4 fuperioribus, & An-
geli fupremialiqua de nouo difcunt i Deo ;
fed qua de nouoaddifcunt non cognofcunt
per vifioncm Dei ; ergo que de nouo difcunt
cognofcunt per diftinctas reuclationes. Pro-
batur minor : nam vifio Dei,que eftipfa bea-
titudo , debet effe permanens 5 ¢rgo beati per
viionem Dei cadem femper videnr; €rgo qua
de nouo cognofcunt, non cognofcunt per vi-
fionem in Verbo, fed per cognitionem diftin-
&am 4 vifione in particularibus reuclationi-
bus.

7+ Ad argumentum in confrarium, di=
ftinguo marorem : quad pet {e iplum non eft
conpexum , nec habet totam pcn'caioncm,it
virtutem talis connexionis , non potctt efles
obietum formale adzquatum ad cognofcen-
dani potius vnam veritatem , qoam oppofi-
tam , concedo : & haber per fe ipfum torams
pérfe@ionem , & virtutem talis connexionis
nego; diftinguo codem padto minorem ; &
nego confequentiam . Efientia dinina, licer

Der
Pl
s




Liber I. Queftio XL.

pee (e ipfam non it magis connexa cum pec-
cato Petri, quam cum non peccaro ciufdem,
tamen habet totam perfe&tionem, & victutem
talis connexionis, ideogue poteft cfie adaqua-
tum obie®um formale, & virtus determina-
tiua ad cognitionem , qua in dininaeflentias
cognofcatur Petrum peccaturum , itd vt pec=
catum Petri , vel connexio cum peccato Petri
fit determinatinum per modum purz condi=
tionis. Ex oppofita ratione ; quia obiedtum_
creatum non connexum cum aliqua veritate
non habet totam perfetionem connexionis
cum rali veritate , non poteft effe obicGum
adequatum formale ad cognofcendam talem
Veritatemmn .

QVASTIO XL

Proponitwr Doldvina S.Thome de dininis
newinibus.

8. Th. tota qrzsﬂ. 13,

1. TP Oftquam Sanctus Thomasquaftione 12.

egit de vifione,& cognitione,qua Dens
4 creacuris videtur in patria , & cognofcitur
in via, queftione 13. articolis 12. agit de no-
minibus, quibus Deus 4 nobis in via nominas
tnt . Quia dodtrina San&i Thoma, in his duo-
decim articulis clara eft, breuiter illam pro-
ponam per varia quafira.

2. Queres igitur primd, virum Deus fit
i nobis nominabilis, & vtrum aliquod no-
men Deo conueniat ?

3. Relpondeo, quod Deus in hac vita po-
teft nominari nominibus , non quidem figni-
ficantibus Deum vt cognitum prout eftin (e,
fed vt cognitum per creaturas, inxtd illud
Apoftoliad Rom. 1. Inuifibilia Deiper ea, qua
falla funt , intelle&la confpiciuntur. Prebatur, &
explicatur. Vtenim decct Ariftoteles 1. Pe-
rih, cap. 2. Nomina funt figna intelletuum,
fed conceptuum, conceptus autem funt fimi»
litudines rerum , ac proindé nemina fignifi-
cant res , vt cognitas , & expreffus per noftros
conceptus; fed vt dictum eft qualt. 23. in hac
vita uon poflumus Deum cognofcere per cf=
fentiam,fen prouteft in fe,fed folum per crea-
turas; ergo poflumus per varia nomina Deum
fignificare, non quidem vt cognitum prout cft
in {e, fed vt cognitum per creaturas, praut ha-
bet rationem principij, & prout continet per-
fectiones creaturarum modo quodam excels
lentiori s & feclufis imperfe&tionibus. Diucrfo
igitur modo hoc nomen Deus fignificat Defi,
ac hoc nomen home (ignificat hominem. Nam
hoc nomen bomo fignificat hominem vt co-
gnitum prout eft in fe. Vnuflquifque enim
cfleftens fupra {e iplum cogoofcit immedia-
i¢ fuam effentiam, ac fe efle animal rationale.
At nomen Dews fignificas Deum;non quidem

119

vt cognitum prout eft ia fe , fed vt cognitum
per creaturas « Potelt etiam Deus modo ex-
plicato vecari alijs nominibus , putd nomine
omnipotentis iuxtd illud Exodi 15. Duafi vir
pugnator, omnipotens nomen eius &re.

4. Infertur, in quo fen(u Dionyfius cap. 1.
de Diuinis nominibus dicat , quod neque nomen
einseft , neque opinio . Dicendum cum S, Thoma
in refponfione ad primum , quod Diooyfius
folum negat Deum habere nomen perfecte
fignificans, quid Deus fit; fiquidem Decus
ficat non poteft perfedté cognofciprout cft in
fe , fic non poteft perfe@té nominari, ideoque
dicitur effe ineffabilis, & efle fupranomen , &
fupra cognitionem. At non negat, quod
Deus ficu: poteft imperfe@é cogaofci prout
elucet in creaturis , fic poteft imperfeté no=
minari .

$.  Queritur fecundd, vtrum, & quo pa-
¢to Deus pofhit nominari , & fignificar tums
nominibus concretis, qualia funt Dens , Sa=
piens , Bonus , tum nominibus abfraclis, qua=
lia (unt Deitas , Sapientia , Bonitas }

6. Refpondea ex Sanito Thoma in refp.
ad fecundum, quod Deus debet nominarl
tum nominibus concretis, tum nominibus
abftractis. Rario et , quia nomina concretas
funt inftituta ad fignific:nda entia completa,
& per fe fubfitentia: nomina abftrata funt
inftituta ad fignificandas formas etiam fimpli-
ces ; €. g nomen homo clt impoflicum ad (igni~
ficandum hominem , qui ¢ft ens completum »
& per fe fubfitens : nomen Anima rationalis cft
impofitum ad fignificandam animam rafiona-
lem, quaz eft forma fimplex ; fed Deuscilt ens
fummé complerum, & fummé fimplex ; crgo
conuenienter nominatur,tum nominibus con-
cretis , quibus dicitur efle Deas , effe Sapiens,
Bonus, ad fignificandum , quod eft ens (1mn-
mé completum, & per fe fubfiftens ; tom no=
minibus abftractis,quibus dicitur effe ip{a Dei-
tas, ipfa faptentia, ipfa bonitas, ad fignifican~
dum , quod eft ens fammeé fimplex .

7. Addit S. Thomas, quod tum nomina
concreta, tum nomina abftrata itd Deam fi-
gaificanr, vt quo ad modam fignificandi defi-
ciant & modo , quo Deus eft « Ratic eft, quia
1nos primo cognolcimuas, & nominamus entia
matcrialia, & ex ijs aflurgimus ad cognofcen-
da, & nominanda entia immaterialia, ideoque
entia immatcrialia cognofcimus, & nominas
musad modum materialium ; fed in materias
libus entia completa , & fubfiftentia non (unt
fimplicia , fed compofita ; e. gr. Homo eft ens
completum , fed compofitum : formz fimpli-
ces non fune complet® , ac per ¢ non fubfi-
ftunt,& non tam {uat, quam ijs alind eft : e-gr.
albcdo non tam eft, quam ea fubicftum al-
bum el ; ergo per nomina concreta {ignifica-
mus cntia complera, & per fe {ubfitentia, fed
ad modum compofitorum ; per nomina ab-
ftracta fignificamus formas fimplices, fed ad
modum non per e fubfittentium : ergo dum
Deum nominamus per nomina concreta» pu-

ta




P

r—

e eSS, XY

120 De pominibus Dei.

ta per nomen Dei &c¢. {ighificamus quidem.,
Deom vt ens completum , fed vt cognitum
ad modi compofiti : cum nominamus Deum
per nomina abftracta, puta per nomen
mz Sapientiz, (famma Bonitatis , f1gn
mus quidem Deum vt formam fimplicer
fed ad medum non per fe {ublifteatis ; ergo
tum cuam fignificamus Deum per nonina
concreta , tum cum fignificamus Deum per
nomina abftradta, modus fignificandi deficit
d mode cflendi dinino .

3

fubftantiam cum qu
ticipia , qua fignific
pronomina, quz fi
tione, vel cum relatio
neque fit capax qunali
neque poflit 4 nobis d ali.

9. Refpondeo ex S. Thema in refponfio-
ne ad tertinm , quod nomina dicuntur {igni-
ficare fubftantiam cum qualitate, in guantum
fignificant {uppofitum cum natura, vei forma
determinata, in qua (ubfifhe s¢.g hoc nomen
homo 5 guia fignificat fuppofitum fiibfifleps in
natura humana, dicitur fignificare fubftan-
tiam cum qualitate ; intcrroganti enim  qualis
fubflantia eff? relpondciur eff bomo: fapiens cud
dicitar fignificare fubllantiam cum qualitate,
quia fiznificat fuppofitum cum forma fapien-
tiz : ided qualitas hoc loco fumitur prout ab-
{trahir a qualitate fubflantiali,vel accidentalis
fed Deus eft fuppofitum fubfiitens in patura
diuina, & in attributis, tanquam in formis de-
terminatis , puta in fapientia, aternitate &¢;
ergo de Deo dici poflunt nor ula nomen
Deus, nomen fapientis &e¢. ¢x medo fi-
gnificandi deficiant 4 modo efendi diuino , vt
explicatnm ¢ft num. 2. Verba , & participia
fignificant cum tempore prafenti, praterito,
vel futaro ;5 fed Deus exiftit per xternitatem ,
qua includit omnia tempora : ergo poflumus
Deum fignificare per Verba, & parricipia, licet
modus fignificandi deficiat 4 modo eflendi
diginz ®ternitatis ; nam erernitatem femper
flantem fignificamus ad modum temporis flu-
entis « Poflumusigirur de Dco dicere, quod
fuit, eft, & erit ,ad fignificandum , quod per
fuam ternitatem fimplicem , & femper flan-
tem coexiftit tempori compofito, & femper
flucnti. Pronomina demonfiratiua non fo-
Inm fignificant id , quod demonftratur fenfu,
fed etiam id » quod demontiratur jntellectu ;
{ed Deus dum intelligicur , demonfiratur in-
telletu : ergo poflumus Deam fignificares
pronominibus demonftratiuis , dicendo Hic
Deus &re. & poflumus Deo applicare etiam re-
latina , para gui referendo ad nomen , vel pro-
nomen, quo Deus (it ante nominatus.

10. Quzritur 4. virum nomina, que di
cantur de Deo negariue, vel relative , fignifi-
cent dininam fubflantiam , & vtrum de Deo
dicantur fubftantialiter ?

11> Relpondeo negating cum S Thowa

ym tempore
nt cum demonl(ira-
» ad hec , cum Deus
s, neque temporis ,
on (tr:

art. 2. Ratio eft, quia npomina i
nomen increati non fignificant;qe
fed quid Deus noa fit, nimitum quod Dcus
non eft creatus ; nomina relating, putd npomen
ceeatons fignificant,quod Deus habet relatio-
nem ad creaturas , vel potius, quod ereatura.
habet relationem dependentiz 4 Deo: [ed
diuina fubftantia non confiftic in negationes ,
neque inrelatione exiftente in creatura; Crgo
nomina, que dicunrur de Deo negating ; vel
relatiué ad creaturas, noa fig
fubftantiam ,a
{fubftantialiter .
Quearitar s, vtrum nomi
€58 rmatiue de Deo di
nomen boni, nomen fapicntis &e. {ig )
divtnam fubftantiam, ac de Dco dicantur
fubltantialiter :

13- Ref]

pondeo Rabbi Moyfem , & quof-
dam alios docuiffe, quod etiam hazc nomina,
licet affitmatiué dicantur de Deo , tamen in-
ucnta funt potius ad aliquid 4 Deo rémouen-
dum, quam ad aliquid ponendom in Deo,
ideoque afferunt, quod cum dicimus Deum
clfe viuentem , fignificamus Deum non itd fe
habere , ficur res inanimatz : cum dicimus
Deum effe fapientem , fignificamus Deum s
non itd fe habere,ficut res infenfatz.Alj) dixe-
runt hee nomina fignificare ,quod Deus ha-
beat ad creaturas habitudinem caufz , puta
guod cum dicimus Deum effe bonum , figni-
ficamus Deum eflc canfam; bonitatis in creas
turis 5 cum dicimus Deum effe viuentem,
fignificamus Deum efle caufam vitz ia crea-
Liaris «

14. Reijcitur vterque modus diceadi cx
tribus . Primo enim ijuxta illos non pofler af-
{ignari ratio , cur aliqua nomina affirmentur
de Deo; alianon, putd cur Deus dicatur eff
fapiens, viuens,; bonus, & non dicatur effes
corpus. Peripfos enim cum dicitur Deus efle
viueas , fignificatur, quod Deus non fe habet
ficut inanimata, & eft caufa vite in creaturiss
fed ctiam cum dicitur Deus effe corpus, po-
rerit fignificari, quod Deus non eft ensin po=
tentia, ficut materia prima,& eft canfa corpo-
rum: ergo . Secundo fequitur, quod ficut fa-
num prim¢ dicitur de ammali, quod habet
fanitatem in f{e, poflterius dicitur de medici-
na, in quantum cft caufa fanitatis , fic nomi=
naviuentis; fapientis &c. prime dicontur de
creaturis ; qua habent vitam , & fapientiam.s
in fc, pelterins dicuutur de Deo , ad fignifi-
candum , quod Deus eft caufa vitz, & {apicn-
tiz in creaturissTertio reijcitur ; npam loguen-
tes, dum dicunt Deum effe viuentem, fapicn-

em &c. non intendunt fignificare idem, ac
cum dicunt Deum effe canfam vitz , & fa~
pieatiz, ac non (e habere ficut entia inani=
mata, & infenfata.

15. Dicendumigitar , quod hac,& alia
nomina  qua dicuntur de Deo abfoluté , &
affirmatioé , (ignificant divinam fubftantian?,
ac dicuntur de Deo {ubftantialiter, fed ita, ve
cX

e

at

et g ————




Liber . Quaftio XXXX.

J de "m}'i! i modo, quo

sbatur , & expli-
yues fignificamus
iing perfeio-
¢. cognofcuntur per

u“"f mé}..; urf_{o 1,7

L.mu : nam d i
Vvt cognitas per

ncs fnmcnr:‘z‘: b
creatur i
gnifican

1m

perfedte ;
diuerfo modo
creatura ra nobn ex.gr. fapicn.
tiain nobis exiftit modo gquodam limitato; &
finito, in Deo exiltit modo qucdam illimita-
to ., & altiori; ergo & Cum cr,
Deus et vinens; non ﬁh.n us, quod Deus
eft caufa vit ‘c non fe habet ficut inanima-
ta, fed fignif ,quod id; gued in creatu-
ris dicimus vizari; ia Deo praexiftic modo
qno.ml'l altiori e,

16. Infertur primo, quod Deus non cft

cogn

ro dicimus

" bonus, inquantum cau fat bonitatem , fed po-

tius quia elt bonus, ideo caufat bonitatem ,
juxra illud Al guftini lib. 1. de Do&rina Chri-
{tiana,cap:3 ntum honuseft , fumus.,

17 ,nﬁlm {¢cundo, in quo fenfu Dama-
feenus lib. 1. de f-m, cap. 32. dicar. Opertct fin-
gulum corum , quade Deo dicuntut , non m;m’(ﬂ[c-
wf‘f i rub"f:w.ti“m fignificare, fed quid non ¢ft often=
dere, velbabitudivem quamdam , aut aliquid corim,
qug naturan rfz"qrmrrur aut operana”em Dicene
dum cum Saficto Tnoma art. 1. inre rponlm-
nead primum,, quod Damafcenus dicit nomi.
na non fignificare guid ¢ff Dens, guia non figni-
ficant perfedié divinam fubflantiam, fed nons
negat, quun[ goificant illam imperfedie, ficut
1mme &e cognolcitur per creaturas .

18. Imcrnu tertio , in quo fenfu Diory.
fius cap. 1. de dininis pominibus dicat: om-
ninm Sanétorum T heofogoynm bymnum inuenies ad
bearos Hyerarchie proce{lus ma iifeflating 5 & lauda-
(fn‘ZE} Dei nomuinationes (.l.{FulldI.r?} . Ll(.'{.'.",‘.!ﬂln
cum S. Thoma in refponfione ad 2 qued Dic.
nylius dicit gunidé cmnia nomina diuina de-
rivari 4 proceflibus ercatnraigim ad extra, fed
non dicit impofita effe ad fignificandos pro-
ceffus creaturarum ad extrd, cum multa fint
impofita ad fignificandas illas dininas perfe-
{tiones, & quibus procedunt perfectiones crea.
turarum . Explicarur. Szpé aliud cftid, 4 quo
nomen derivnatur aliud eft id , ad quod fignifi-
c.mdum nomen €t impofitum: ex.gr. nomen

apm:s derinatur ¢x co, qnod lzdat pedem,
fod non eft impofitum ad fignificandam lzfio-
nem pedis , fed ad fignificandam fubftantiam
lapidis - Proportionaliter nomen fapicntis de-
riuarur d {npientia creata,qua procedit 4 Deo,
fed cum dicitor de Deo, ncn fignificator ,
quod Decus cft caufa fapientiz creara,fed igni.
ficatur , quod fapientia pracxiftit in Deo mo-
do quodam altiori, & eminentiori, quam exi.
{tat in creaturis.

18.  Queritur fextd, verum aligua nomina
propri¢ dicantur de Deo?

19. Refpondeo cum S.Themaart.3. guod
al .'IL]llil BOi‘hlIlé puta nonicn viucnliss l:!p](:ﬂ'

I21

tis, boni &c. quoad tem fignificatam proprié
comperunt Deo, quoad mouum fignficandi
non proprie competunt Deco Probatur , &
explicatur. Nam pcrfuuoilus {Jplu.ut‘ VItE 5
bonitatis &c. funt in Deo propi limeé, ac mo-
do perfe&iori, & altiori, quam in crearuris, ac
prius funtia Deo, quam m creaturis 3 c;;_--.. fa-
picntia, vita , boniras &c. quoad res fignifica-
tas propriflime competunt Deo - at rales per-
fe@iones cognolcimus, & fignificamus ju per-
fecte, ac modo quodam proportionaro modo
ili, .., uo exiftunt in creataris, per quas tales
f.\rILUJ(n *s cognol cimus ; €rgo moaius co-
gnolcendi tales perfetioncs eft proprius crea-
turarum, ac deficiens 4 medo,quo Deus debe-
ret cognofci , & fignificari, & quo de fafto 4
beatis cognofcitur per {uan cl]wrmm ldeo
Ambrofius [ib. 2. defide ad Gratianum initio
Prologi, docet al:qua nomina de Deo dici
proprié , aligua metaphoricé, dicens: funt
quedam nomina , que exidenter pmf:u ‘tater dinini-
tatis oflenduns | 6!“ quadam, quse Pt"fﬂa”"a?ﬂ diuine
maicftatis exprimunt vervitatem s alia werd funt, que
transtatiné V?’fm litndinem de Deo dicuntuz .

20, Quazres 7. quare cun omnia noming ,
qua dicuntur de Deo , deriue near A creaturis,
quadam dicantur metaphoricé, quzdam pro-
pric .

21, Refpondco ex S. Thoma in refp. ad
pumum, quod quadam nomina,qu ira deri-

intar A perfe@ionibus creaturatum, ve fint
impoﬁta ad fignificandum ipfum ctiam MO~
dum imperf cdnm, quo tales. perfectiones exis
ftunt in creaturis , folum m.,[aphoncc tri-
buuntur Deo:illa vero ; que licet deriucntur

pcrh.&lombus creaturarum, funt impofita
fiznificandas folum tales pc-rtuuom.s, ab-
trahendo d mocio. nperfedto , quoin creatu-
3 at, & ab ir fedtionibus , quibus
jL,..t miftz , proprie tribuuntur Deo : ex. gr.
Deus folum me 7-13(,t|u_ dicitur lapis , leo ,
ignis LO[;.IM]I ‘ns, quia ifta nomina funt im-
pofita ad fignificandas pet fectiones lapidis ,
leonis, ignis , prout coitraitas ad imperfectio-
nem, & matcrialitatem 1gnis &c. At Deus pro-
pri¢ dicitur mp:cnk,bo-ms, viuens, quia talia
nomina funt impofita ad fignificandain fa-
pientiam, vitam, bonitatem 5((.. fecundum fe,
abftrahendo ab imperfedtionibus , quibus in
creaturis funt admifte . Proportionaliter no-
mina, quz proprié dicuntur de Deo » €x parrc
rei fignificate abfirahunt i tempore, & abalijs
imperfedtionibus corporum , licet non abftra-
hant ex parte modi fignificandi, vt docet S.
Thomas in refp. ad tertinm .

22. Quazrieur 8. in quo fenfu Dionyfius
cap.z. de czlefti Hierarchia dicat, nomina bo-
ni, 1p1:mis &ec. verius 4 Deo remoueri, ac de
Deo negari, quam de Deo pradicari , & affir-
mari ¢

23. Rcfpondeo ¢x 5. Thoma ad fecundum,
quod Dienyfius non negat Deum vere; &
proprié efle fapientem, bonum &c. fed [olum
afferit, quod quia Deus eft fapicns excellentio-

5i




e ——————

122 Denot

¢i modos guzm i nebis cognolcatur, vi minus
1’111;\:’:'&'&& Deum cegnofcamius , ac non;
mus, dchemus hoc exprimicre, dicendo, Deus
eft quidem fapiens; fed non co modo, quo co-
gnofcitur 2 me, fed modo quodam infinite
altiori, & excellentiori, quam 4 me poflit ¢x-
primi . Ideo ibidem dicit, quod Deus efl fuprd
omnem {ubftantiam , & vitam, quiacxcedit
modum , quo nos cognolcimus , « & nomina-
mus (ubftantiam’, & vitam .

24. Queritor 9. Virum omnia nomina
Dei fint !_»'?1011}11'.: H

25. Relpondeo negatiné cnm S. Thoma
art.4. Ratio eft, quia ad hoc, vt plufa nomina
{int fynonima, non {ufizit,ve Ggnificent ecam=
demrem , fed debent illam fignificare fub ca=
dem ratione ; hoc ell fub conceptu omnino {i=
mili; co pato, quo gladius, & enfis funt nomi.
na lynpomina , quid | ficant camdem rems
inb codem conceptu : fed plura nomina , que
Deo tnbuuntur, licer fignificent eamdem.s
rem, tamen figniticant illain {ub diperfis ratio-
nibus, & fub diflimilibus conceptibus ; ergo
&e, Probatur minor i nam perfediones diui-
nas cognolcimus ¢x perfe@ionibus creatura-
rum, ideoque formamus de ipfis conceptus
per rationes diffimiles , prout funt difiimiles
perfeftiones creaturarum , ex quibus illas co-
gnofeimus: ex.gr, licet dinina fapientia, & dis
uiaa bonitas,ac diuina eflentia in Deo fint om:
pino idem, ramen qujaeffentia, bonitasy &
fapienva in creatis diftinguuntor, cencepins,
quem formamus de divina effentia per eflen-
tiam ¢reatam ; clt diflimilis conceptui ; quem
formamus de divjna bonitate per bonitatem
creatam , & coneept ks quem formamus des
diuipa fapientia per (apientiam creatam ;. ergo
licet nomen entis, (apientis, & beni , in quan-
win de Deo dicuntur , fionificent eandem
rem, tamen illam Ggaificant {ub diver(is ra-
tionibus, & conceptibus, ac proindé non funt
fynonima. Multd micus {unt fynonima no-
mina, qua fignificant de Deo negationes re-
rum dinerfatum , & diuerfas relationes . Quia
verd Dess per fingulos conceprus, & rationes
concipitur imperfedte , & per {ingula nomina
fignificatur imperfecié , non eft inutile ' quod
cxprimatur per plures conceptus » & per plura
nomind, guid minusimperfedé concipitur,
& fignificatur pluribus coneeptibus, & nomi-
nibus,quanm vno tantum , vi docet S.Thomas
in refp, ad 2. & ficut Deus multiplicirer repre.
{entatur per plures creaturas, ficintelleétus
per fpecies plurinm creaturarum maleiplici-
ter Denm cognofeit. Ideo Hierem, ;2. Deus
fignificatur pluribus nominibus; dum dicitur;
Fortiffime , magne , potensy Domintis exercitunm no-
men tibi

26,  Quaritur 10, vtrnm ea, que dicuntur
de Deo, & creaturis, dicantur de ipfis yni-
voce ?

27+ Refpondeo cum S.Thoma art.s. repu.
gnare, vealiquid praedicetur vainoce de Deo,
& creaturis , Ratio eft, quia vtaliquod no.

ine-

ninibus Del

men pradicetur vhinocé de pluribus,debet de

illis pre ri fecundum eamdem rationem,
fen conceptum , & fignificationem NOmINIS 5

fed nomina, guz predicantur de Deo, & crea-
turis » non pradicantur fecundum cundem
conceptum , & ignificationem nominisiergo
&¢. Probatur minor: pam cum nomen ia-
picns dicitur de creatura, fignificatar , quod
creatura eft fapiens fapientia, qua cft fapicntia
tantum , & non eft quodliber ¢ffe, & quzlibet
perfedtio , ac proindé quod eft fapiens {apicn=
r13,qu& non excedit fignificationem nominis,
fed quodammodo comprehenditur fignifica-
tione nominis. Accum Deus dicitur fapicns,
fignificatur , qued Deus eft fapiens fapicntia,
quz non eft tantum fapientia , fed eft eflentia,
bounitas , & et omne cns, & omnis perfectio
ac proindé excedit fignificationem nominis ;
ergo nomina de Deo, & crearuris predicaniur
fecundum diverfam rationem , & fignificatio-
nem , ac proindé pon vniuoce - Cuius ratio
cft , quia perfedtiones, qua in creaturis funt
dinife ; & limitate ; in Deo funt illimiratz, &
viitx; ac proindé cum pradicantur de creatus
ris,pradicantur vt limitatz, cum de Deo, pr&-
dicantur vt illimitatz

28, Quzritar 11, vtrum nomina, que di-
cuntur de Deo, & creaturjs, dicaniur pure
&quinoce ?

20. Refpondeo negatiné . Ratio eft > quia
fi nomina, quae dicunrur de Deo, & creaturis,
dicerentur puré zquiuoce, nihil de Deo pof-
femus ex creaturis cognolcere: ex. gL €xco »
quod fapientia detur in creaturis, non pofic-
mus cognolcere ; quod fapientia detur in Deo
tanquam incaula , {ic arguendo ¢ repugnat,
quod aliqua perfeétio fit 1n effeciu , qua non.s
prexiftat in causa; fed perfectio fapicntix da-
tur in creaturis; ergo datur in Deo. Cum
enim notnen fapientiz omning xquiuoce di=
ceretur de Deo, & de creatura; dumcxco,
quod (apicatia detur in creatura , arguerctur ,
quod detur in Deo, commirteretur fallacia
£quinocationis ; {ed quad ex creaturis cogno-
feinon peffint multe perfedtiones diina eft
tum conerd Ariftorcleny,qui 8, Phylicorum,&
12. Metaph. ex creaturis multa demonftrat de
Deo;tum contra Apoftolum, qui ad Rom. 1.
docet , guod innifibilia Dei per ea, que falfa funt
intelleila confpicinntar : ergo &e.

30, Queritur 12, virum nomina , qua di-
cunturde Deo, & de creaturs , dicantur anas
logice, fen fecundun proportionem ?

31, Refpondeoafficmatiué. Ratio eft,quia
€0 iplo , quod aliquod nemen dicitar de duo-
bus, noa vninoce, nec omnind zquinoce , di-
cicur analogice; fed nomina, quadicuntur
decreatutis, ac de Deo, nen dicuatur vnino-
cé;Necomuind zquitoce ; ergo dicuntur ana.
logice. Iam vero nomina, quae dicuntut ana-
logicé, feu proportionaliter , vel fignificant
dinerfam proportionem duorum, aut plusitm
3@ vaum, co pacto, guo fanumy in quantum..
dicitur de medicina, & de vrina, figaificat di-

ucriam

e i R




—— O

Liber I. Quzftio XXXX.

iierfam proportionem ad eamdem fanitatem
animalis : nam cum medicina dicitur {ana , fi-
gnificatur, quod medicina eft caufa fanitatis
in animali: dum vrina dicitur {ana , fignifi
catur , quod vtina eft fignum fanitatis in ani-
mali, vel fignificant proportionem vaius ad
alterum , eo pacto, quo fanum dum dicitur de
medicina, & animali , fignificat, quod medici=
na eft caufa fanitartis in animali . Nomina igi-
tur, que dicuntur de Deo , & creaturis, figni-
ficant proportienem , & ordinem Dei ad crea-
turas , ac fignificant, quod perfeétiones, qu®
funt in creatara , przexiftunt in (Deo, ficut
cffe@us in canfa modo quodam excellentiori,
& altiori . Ex.gr. cum dico, quod creatura cft
fapiens , & Deus cft fapiens, fignifico, quod
creatura eft fapiens, & qaod Deus cum fit
caufa fapientiz creata , et fapiens modo quo=
dam excellentiori , & attiori. Porré que hoc
pa&to dicuntur, ncc dicuntur vniuoce, nec
omnino #quinecé . Noa dicuntur vniuoce,
quia non dicuntur fecundum camdem omni-
norationem , & definitionem ; non dicuntur
omnind zquinoce , quia non dicuntur fecun-
dum rationem, & definitionem omnino di-
uctfam, fed dicuntur modo medio, hocelt
fecundum rationem propottionaliter cdm-
dem , & proportionaliter dinerfam , velquia
fignificant diverfam proporcionem duorum
ad vnum, eo pa&o, quo fanum dum dicitur
de wedicina, & vrina, fignificat diuerfam pro-
portionem caufz , & figni ad animal fanum ;
vel quia fignificant proportionem vnius ad
alind , vt explicatum eft .

32. Poteft opponi primé:pradicatio zqui-
woca reducitur ad vhinocam , ex gr. pradica-
tio 2quiuoca, qua nomen canis predicator de
latrabili , & de marino,ireducitur ad predica-
tionem vhiuocam, qua idem nomen canis
prazdicatur de pluribus canibus latrabilibus :
alioqain fi nomen canis predicarctur zquino-
ce etiam de pluribus canibus latrabilibus, pro-
cederetnr in infinitum in zquinocationibus:
ergo etiam caufz ®xquitocz reducuntur ad
vniuocas ; fed omnes caufe reducantur ad
Deum;tanquam ad primam caufam:crgo Deus
¢ft caufa vnivoca effe®un ; fed nomina pradi.
cantur vninoce de effe@ibus, & de caufa vni-
uoca: ¢rgo nomina predicantur vnivoce des
Deo, tanquam de caufa , & de creaturis, tan=
quam de effectibus .

33. Refpondeo ex S. Thoms in refp, ad
primum, tranfeat antecedens , & nego confe-
quentiam . Licetr pradicationes quuuoca re-
ducantur ad vaiuocas,tanquam ad priores , ta-
men caufz vniuocg reducuncur ad equivocas,
tanquam ad priores. Ratio cft, quia caufa
vniuoca non poteft efle caufa totius fpecici, vel
generis, fed folum aliquorum indiniduorum :
cx.gf. homo potcft quidem caufare aliquos
homines, fed non poteft caufare totam fpe-
cicm hominum, alioquin caufaret etiam fe ip.
fum ; ergo caufa totins fpecici s vel generis de.
betefle non vniveca, fed zquineca, co pacto,

123

quo Sol eft caufa zquiitoca omnium animas
lium ; ergo ctiam prima caufa omnjum caufa,
torum debet efle ®quinoca , & incaufata. Non
tamen debet effe omnino 2quiuoca , alioquin
non affimilaret effe@Gum (ib1 : ergo prima cau=
fa debet effe partim fimitis , partim diffimilis
fuis effcctibus, it vt contineat perfectiones ef+
fedtuum modo altiori , & cum infinito excef-
fu , ac proindé prima caufa poteft dici analoe
ga,ac nomina, que dicunturde creaturis, ac
de Deo dicuntur analogicé . Sicut igiturom=
nia nomina vniuoca reducnntir ad voum 0o-
men primum encis , quod non eft vniuocum,
neque zquinocum , led analogum ; fic omncs
caufx vhituocz reducuntur ad vnam primam
cauflam , non vaiuocam, neque omnino gqui-
wocan,fed analogicam . Deus porrd Genef.1.
dicens , Faciamus hominem ad imaginem , < fimi-
Litudinem nofiram , fecit hominem ad fuam {imi-
litudinem , fed imperfe@am , & infinité defi-
cientem , ac proindé fimilem fibi, non vniuo=-
¢&, fcd folum analogicé , vt docet S. Thomas
in refponfionc ad fecundum « Poffamus adde-
re ex do&rina eiufdem S.Thomz in refponfio-
ne ad tertiom , quod ficut caufa vnivoca, &
homogenea reducitur ad primam caufam ana-
logam, & heterogencam, hoc cft alterius ra-
tionis , & generis , fic menfura homogeneas
reducitur ad primam menfurd heterogencam ,
ac proindé Deus eft prima meanfura creatura-
rum,non quidem homogenca, fed heteroge-
nea, Ariftoteles autem 10. Mctaph. t.4. di-
cens , quod menfura eft homogenca menfura-
tis, loquitur de men{ura non prima .

34. Queritur 13. vtrum nomina , quz di
cuntur de Deo meraphoricé ; prius dicantur de
crearuris, quam de Deo 2

35. Refpondeoaffitmating cum S.Thoma
art.6. ex.gr. nomina Leo , lapis, ignis &c. prius
dicuntur de creatutis, quam de Deo, ideoque
Dionyfius cap. 1. de diuinis nominibus de tali.
bus nominibus loquens dicit}, quod Deum ex
creaturis nominamus . Ratio eft, qnia nomi-
na, qua dicuntur analogicé de pluribus per
refpectum ad voum, primo dicuntur de illo,8
ita dicuntur de alijs, vt in corum fignificatione
includatur fignificatio nominis, in quantum
dicitur de illo primo: ex- gr. quia fanum dici»
tur de medicina, & vrina per refpeétom ad
animal fanum, prius dicitur de animali fano ,
& fic dicitur de alijs , vt fignificatio, ac definje
tio fani , inquantum dicituc de animali, inclu-
datur in fignificatione , ac definitione fani, in-
quantum dicitur de medicina,& vriaa.Si enim
quazratur , quid fit medicinam efic fanam , re-
{pondetur , medicinam effe fanam ¢t habere
virtutem efficiendi, vtanimal fit fanum; fi
queratur, quid fitvrinam effe fanam , debet
refpondeti, eft habere virtutem indicandi ani-
mal effc fanum, ac proindé qui non prius in=
telligit, quid it animal eflc fanum, non potcft
intelligere 5 quid fit medicinam , vel vrinam
efle fanam 3 fed nomina, quz dicuntur meta-
phoricé dc Deo » fignificant fimilitudinem.s

2 quam-




124

guamdam Dei cum ¢reaturis; €rgo fficut no=
men ridentis prius dicitor de homine , quam
de prato , quia cum dicimus pratum ridet nihil
alind fenificamus » quam quod pratum, dum
floret, in decore itd fc habet, vt homo cum ti-
det; fic nomina lconis, lapidis &c. prius dicun-
tur de creaturis, quam de Dco, quia cum
Deum vocamus leonem , nihil aliud fignifica-
mus, quam quod Deus in (nis operibus forti-
ter operandis fimiliter fe habet , acleo in fuis ,
ac proindé fignificatio nominis leonis, Inguan.
tum dicitur de Deo, includit fignificationem
ciufdem nominis, in quantum proprie dicitur
delcone. ; :

36. Quzritur 14, vtrum ctiam NoMind ,
qua dicnntar propri¢ de Deo, prius dicantur
de creaturis, quamde Deo?

37. Refpondeo,qued fi dicerentur de Deo
{folum caufaliter , vt opinati funt aliqui’, quos
reiecimus num.11. prius dicerentur de creatu-
ris, quam de Deo, proporrjomhtcr a_c_fanum,
quia folum caufaliter dicitur de medicina, ac
fignificat , guod medicina caufat fanitatem 10
animali, prius dicitur de animali, quam des
medicina . Sed quia diGtum efth, quod non di=
cuntur folum canfaliter , & quod cum dicitur,
Deus cft fapiens , bonus &re. ﬁgnfﬁcatur , quod
Deus cft fapiens, & bonus modo quodam ex-
cellentiori s & altiori 3 ideo dicendum , tquod
talia nomina cx parte rei fignificatz prius di-
cuntur de Deo, quam de creaturis, quia fignis
ficant perfectiones fapientix, bonitatis &c.que
privs exiflunt in Deo, quam in creaturisiideos
que Apoftolusad Ephef. 3. dicit, Flefogenya
ad Patremt Domini noftri Tefu s ex quo omnis Pater-
mitas in Celo , & in Terva nominatur. At cx parte
impofitionis nominis prius dicuntur de crea-
turis, quam de Deo, quia cum prins cognofca-
mus creaturas,quam Deum, prius nomina im-
ponimus creaturis, quam Dco .

38, Quaritur 1.5 vtrum rclationes fint res
natura, vel rationis fantum 2

30. Relpandeo cum S. Thoma art. 7. ali-
quos docuifle relationes non effe fres naturz ,
fed rationis tantum , itd vt entia non habeant
a parte rei vilum ordinem naturalem inter e
fed folum erdinentur ab intelleGtu , a cuius
adtu denominantur cxtrinfece ordinarz » Sed
hoc apparet enidenter falfum , fiquidem mul-
t2 res habent ad inuicem quemdam ordinem
naturalem.

40. Queritur 16. virum alique relationes
fint rationis tantum ex parte vtriufque extre-
mi?

41. Refpondee affirmatiné. Ratio efl,quia
aliquando concipimus relationem iater {duo
extrema, qua difinguuntur;folum ratione
noftra: ex. gr. cum dicimus duoefle idem., ,
apptehendimus inter illa relationem. identita-
tis 5 fed tunc illa extrema funt duo folum ra-
tionc noftra, fiquidem cum idem bis fumi-

mus, voum ftatuimus vt duo 5 ergo relatio
quam inter illaduo concipimus, datur folum
rationc noftra ex parte ytrinfque extremi.+ Ex

De nominibus Det

proportionali ratione cum dicimus genus , &
fpeciem comparari ad inuicemsficut {uperius,
& inferins , relatio fuperioris , & inferioris ex
parte virinfque extremi datur folum ratione
noftra, fiquidem eenus, & {pecies folum ra-
tione noftra inuicem diftinguuntur . Cum di-
cimus ens effe diffmile non enti , relatio diffi-
militudinis ex parte vtrinfque extremi eft fo-
lum rationis, cum ens, & non ens nullum ha-
beant naturalem ordinem ad inuicem .

2. Queritur 17, virum aliqua relationes
ex patte vtrjufque extremi fint res naturg,itaut
yvirumaque extremum naturali ordine refera-
tur ad aliud extremum ?

43. Refpondeo afficmatiué . Nam relatio-
nes fundar® in quantitate funt res nature cx
parte viriufque extremi » Cum enim alterum
extremum eft maius, alterum eft minus, ex-
tremum maius 4 parte rei et maius, extre-
mum minus 4 parte rei oft minus 3 idemgque
dic de duplo,& dimidio &¢. Relationes etiam
fundatz in adtione , & paflione funt res natura
ex parte verinfque cxtremi. Nam patcr 4 par=
te reieft pater, quia filinm generauit s filius 4
parte rei elt filins, quia genitus eft . Mobile
etiam , & motinum habent naturalem ordi=
nem ad innicem. .

44. Quzritur 18. vtrum aliquz relationes
ex parte vnius extremi fint res naturx, €x par-
te alterius fint res rationis tantum ?

45+ Refpondeo affirmatiu¢ « Nam qu®-
dam itd fint diverfi ordinis, vt voum natura-
liter veferatur ad aliud , quod non naturaliter
refertar ad illud . Ex. gr. cognitio naturaliter
refertur ad obieGtum cognitum, & naturali tex
cft. cognitio obiedi cogniti+ At in obic&to,
puta in albedine , nihil efts per quod habeat
denominationem cogniti » fed denominarur
extrinfecé 4 cognitione cognofcentis. Ratio
eft , quia denominatio cogniti debet haberi ab
aliquo, quod fit de genere €ognitionis; fed
in albedine nihil eft de genere cognitionis; er=
go nihil eft in albedine . per quod denomine-
tur cognira, ac proind¢ in albedine non datur
a parte rei relatio cogniti, {ed ia fola cognitio-
ne datur relatio cognofcentis albedinem ., Re-
latio autem cogniti in albedine datur folum »
per rationem noftram . Ided Ariftotelesi s.
Metaph. t.zo. dicit, quod {cientia, ac fcibi-
le, fenfus, & fenfibile non habent mutuam
relationem, fed fenGbile diciturd rclatione ,
quaz eft in fentiente., Similiter in animali qui-
dem datur dextrum ex natura rei, quia pars
dextra ex natura rej differt a finiftra: in colum-
na autem dextrum non datur ex natara reifed
columna dicitur dextra , vel finiftra folum ra-
tionc.noftra; in quantum ponitur ad dextram,
vel finittram .

46... Quzritvr 19. Virum Dens in tempo-
re acquirat , ac de nouo habeat relationem
realem ad creatutas ?

47.. Relpondeo negatiué. Ratio eftyquias
cum Deus {it ¢xtrd ordinem rerum creata-
rom , & murtabilium nen potelt ex tempore

acqui-




‘

Liber I Quaft. XXXX.

scquirere vilam realem relationem ad creatu-
ram .

48- Quearitur 20. vtrum aliqua nomina fi-
gnificantia relationem Dei ad ereaturas , pof=
fint de Deo dici temporaliter , ita vt dicantur
de nouo, cum ante non dicerentur.

49. Refpondeoathrmatiué. Ratio eft,quia
quzdam nomina relativa fignificant relatio-
nem rationis ex parte Dei, relationem realem
ex parte Creatur#; ergo non repougnat, quod
Deus de nouo acquirat aliquam denomina=
tionem per mutationem faétam non in Deo,
{ed in creatura: ex. g. quod Deus dicatur crea=
tor per hoc, quod creatura per crecationem—s
acquifiuerit de nouo relationem dependentiz
d Deo.

s0.  Queritur 2 1.vtrum non folum nomi-
na, que fignificant dire@¢ relationem tem-
poralem , fed etiam qu (igoificant direé di-
pinam fubftantiam zternam , indireété autem
relationem temporalem , poffint dicide Deo
temporaliter ?

s1. Refpondeo affirmating cum Sanéto
Thomainrefp.ad primam . Probatur, & ex-
plicatur . Nam quedam nomina relatina funt
impofita direé ad fignificandas habitudines
relatiuas temporales, ac indire@¢ folum figni-
ficant perte@iones fubftantiales prefuppofiras
4 ralibus relationibus:'e.g. Dominus;& Seruus,
Pater , & Filins direété fignificant relationes
domini}, & feruituris, paternitatis, & filiatio-
nis; & hec dicuntur relativa fecundum cfies.
Alia nomina funt impofira ad fignificandas
res , ad quas confequuntur habitudines, & in-
directe fignificant habitudines confequentes :
e.g. caput dirc@¢ fignificat fubflantiam capi-
tis, indire@é fignificat habitudinem relatinam
capitis ad id , cuius eft. caput , hoc eft ad capi-
tatum : nomen capitati direéte fignificar fub-
flantiam , qua habet caput , indire@¢ fignifi-
cat habitudinem capitati ad {fuum caputs &
hac vocantur relatiua fecundum dici . In cafw
noftro nomen domini, in quantum dici-
tur de Deo s direété fignificat relationem do-
minij, perquam creaturae Deo {abijciuntur ,
jndireée fignificar poteftatem Dei in creatu-
ras » qua poteftas identificatur cum diuina
fubftantia , & eflentia , idcoque cft ipfadinina
{ubftantia . Ambrofius antem dum lib.1. de
fide, cap.1. dicit, quod nomen Deminus eft no-
men poteftatis, dicit hoe, quia nomen domini
fignificat indireété dininam poteftatem , ac
{ubftantiam. At nomen Creatoris, & Salua-
toris fignificant dire@¢ dininam actionem vi-
talem , quz eft ipfadinina effentia , indireéte
autem habitudinem temporalem, per quam—s
res creatz, & faluate dependent ab adtione di-
nina. Vtrague nominain quantum fignificant
dininam effentiam , & fubftantiam zternam .,
non poffunt de Deo dici temporaliter: atins
quantum fignificant relationes temporalcs de
nouo refultantes , poflunt dici temporaliter .
E.g. potelt dici ; quod cum i creatione reful.

2.2 ] : one relt
tayit de noug in creatyra relatio {ubiectionis ,

723‘

& feruitutis ad Deum, Deus incepit effe des
nouo dominus creaturatum ; cum de noug
creatura accepit cffe , & falutem depeandenter
ab actione , qua Deus creaturam creauit, &
faluauit, Deusde nouno cepit cffe creator, &
falnator creatura .

s2. Queritur 22. vtrum, & in quo fenfu
Dcus dicatur factus fuilfe nobis Saluator, &
Redemptor &c. inxtaillud Pfalm 89.Deus re-
fugium faltus es nobis }

s3. Refpondeoex refponfionead z quod
Deus dicitur fieri Saluztor, Redemptor &c.
non quia aliqua relatio, qug veré cit in Deo s
fic facta » fed quia fa&a eft aliqua relatio, que
cum veré fit in creatara, ratione noftracon-
cipitur vt exiftens in Deo «

54. Queritur 23. quare nomina Creatoris
& Saluatoris &c. quz fignificant relationem
ad creaturas , dicantur de Do nonab aternos
fed temporaliter: fiquidem Deus non dicitur
fuifie Creator , & Redemptor ab xterno , fed
folimin tempore : nomina autem [cientis, di-
ligentis, predeftinantis,licet etiam ipfa impor-
tent relationem ad creaturas; dicantur de Dco
ab zternos fiquidem Deus dicitar ab @terna
fciniffe, dilexiffe , predeftinafie .«

55. Refpondeoex S.Thomain refponfio=
ne ad 3. rationem effe ; quia refpeétus (equen=
tes cx operationibus immanentibus intelli
gendi, & volendi, qug funt xterog, funt xter-
ni; frefpe&tus autem fequentes cx operationi-
bus ad extra (untfolum temporales , ac tunc
folum incipiunt, cum ponuntur effeétussergo
non eft mitum > quod Deusdicatur ab ®terna
feinifie, que fadturus erat in tempore, ab @ter~
no nos dilexiffe s & predeftinaflc : atnon di-
catur abzterno, fed initio temporis creafle
mundum , & in tempore nos faluaffe , & re-
demifle .

56, Queritnr 24. vitum Deus denomines
tur dominus a relatione! feruitutis, quae et
realiter in creatura, an a relatione dominij ,
que eft in Deo folum fecundum rationem »

s7. Relpondeoex S. Thema ad 4. quod
Deus in  tempore denominatur dominus &
felatione feruitutis , guz eft realiter in creatu-
ra, fed itd , vt rarione ncftra oppofita dominij
relatio intelligatur fimul effe in Deo . Nec eft
inconueniens ,quod Deug dicatur relatine ad
crearuras , non quia ipfe realiterad creaturas
referatur, fed quia creatnrarealirer ad Deum
refertur, ¢o pacto, quo: Ariftoteles 5.Metaph.
t.20.docet {cibile dici relatiné ad {cienriam ,
quia fcientia realiter refertur ad fcibile, licet
{cibile referatur ad fcientiam, non realiter; fed
{olum ratione noftra .

58. Sed opponi poteft primo : ficut paries
denominatur albus abalbedinc ; fic Deus de-
nominatur dominus 4 relatione dominij
ergo {i relatio dominijnon eft in Deo fecun-
dum rem;fed folum fecundum rationem. Deus
non eft creaturarum dominus {fecundum rem,
fed fecundum rationem tantum .

59. Refpondeo cx S. Thoma ad 5. nego

con-




126

confequentiam . Deus denominatur domi-
nus 4 relatione dominij, quea licet in Deo fit
folum fecaindum rationem, tamen in creatura
et fecundum rem; ergo ficut creatura eft rea-
liter fubieta Deo , fic Dcus realiter eft domi-
nus creatur, licet relatio dominii non it
realiter in Deo,fed in creatura . Confirmatur,
& explicatur: nam licet obieGum fit fcitum
fcientia , qua realiter non eft in obicéto, led
in fciente , tamen obieGum veré , & realiter
eft {citum ; ergo d pari. o

6o. Opponipoteft fecundo: ex relatiuis,
quz non funt fimul narura, vnum poteft efic ,
altero non exiftente, co paéto, quo quia [cicn-
tia, & fcibile non funt {imul natura, fcibiles
potelt efle priufquam fit fcientia, vt dicitur in
Przdicamentis cap. de relatiuis; fed creator, &
¢reatura, dominus, & feruus non funt fimul
natura; ergo Decus potelt effe dominus, &
creator ab zterno , licer feruus ; & creatura »
non fint ab zterno, fed in tempote

61. Refpondeo, nego minorem , & dico ,

quod creator fecundum denominationem.s
creatoris et fimul natura cum creatura, & do-
minus fecundum denominationem domini
eft fimul natura cum feruo. Ratio eft , quia
illa relativa funt fimul narura, quori vtrum-
que in fuo conceptu includit, vel connotat
exiltentiam alterius; cum aurem vhum tan-
tum includit, vel connotat exiftentiam alte~
rius , tunc non funt fimul natura . Scibile igi-
tur non eft fimul naturacom (cicntia, quias
cum dicitur aliquid effe fcibile , non affirma-
tur , quod fit fcicntia, fed quod poflit effe . At
{citum eft fimul natura cum fcien tia;quia cum
affirmatur, quod aliquod fit fcitum , affirma-
tur , quod exiftit eius fcientia : fed cum affir-
matur, quod Denseflt dominus, affirmatur ,
quod habetferuum : fimiliter dum dicitur,
quod Dcas eft creator , affirmatur , quod ha-
bet creaturam; ergo Deus non potuit effe do=
minus, vel creator ab =terno, cumy non ha-
bebat feruum, & creaturam .

62. Queritur 25. vnde dicatur nomens
Deus , Gracé Theds ?

63. Relpondeo cum S.Thoma,art.8.quod
vtdocet Damafcenus lib. 1. de Fide cap. 12.
Theos Grace dicitur , vel 2 Thein, ideft cura
re; ac difponere vniuerfa, vel ab Aithein, idett
ardere (Deus enim eft ignis omnem malitiam
confumens, ) vel 3 Theatthai, ideft videres ,
quia Deus omnia vider . Deus igitur dicitur
ab operatione, qua gubernat vaiuerfa, & om-
nibus prouidet . Ratioeft, quiailla, quz Ro-
bis innotefcunt immediaté ex fe ipfis, vt calor,
frigus, albedo, nigredo &c. non folent nomi.
nari ab alijs rebus:at qua innotefcunt per alia,
folent nominari nominibus defumptis ex ijs ,
Pper quae cognolcuntur, & innotefcunt: fed
Deus non innotefcit , neque cognofcitar per
fe ipfam , fed per operationem prouiden-
di vniuerfis , & omnia gubernandi : ergo.
1dco Dionyfius cap. 12. de Diuinis Nomi-
nibus dicit , quod Deitas e, qus omuia vides

- PR L o e s

De nominibus Del

Prouidentia , & bonitate perfefia .

. 64, Queritur 26. vtrum hoc nomen Deus
fﬂlmpo{imm ad fignificandam ipfam natu-
tam, & effentiam dininam?

65. Refpondco affirmating,iuxta Ambro-=
fium lib. 2. de Fide in Prologo,vbi dicit, quod
Deuseft nomen nature . Ratio clf, quia fxpes
alind eft id, 4 quo deducitur nomen , quod
imponitur, aliud eft id, ad quod fignifican-
dum nomen imponitur, vt explicatum cft
num.18. exemplo hujus nominis lapis: vt plu-
rimum autem cum alignam rem cognolfci-
mas per aliam , folemusilli imponere nomen
deduétum & re, per quam illam cognolcimus;
ed Deum cognolcimus ex operatione guber-
nandi omnia, & vniuerfis prouidendi; ergo
non ¢lt mirum,quod nomen Dei defumptum,
ac dedudtum fit ab opcratione gubernaudi
omnia,& prouidendi vniuerfis. Nihilominus
nomen Dei impofitum ¢ft ad fignificandams
ipfam naturam , & effentiam Dei, prout 4 no-
bis in hac vita cognofcitur. Hinc infertur
cum 8. Thoma in refp.ad 2. quod diuerfo mo-
do nomen lapidis fignificat naturam, & effcn-
tiam lapidis,ac nomen Dei fignificat naturam,
& effentiam Dei. Quia enim naturam lapidis
per eius effectus , & operationes cognofcimus
prouteft in fe,, ideo nomen lapidis fignificat
naturam , & cflentiam lapidis prouteltin (e,
& in quantum explicatur per definitionem la-

idis . Ratio enim, quam f(ignificat nomnen ,
P Ji4

eft definitio, vt docer Ariftoreles 4. metaph.
1.28. Econuerfo quia per cffe@us Deinons
poffumus diuinam effentiam cognalcere pro-
utin fe ¢fhfed folum, per eminentiam, caufa-
litatem|&e. ideo nomenDei ignificat naturi,
& effentiam diuinam, non vt cognitam proue
in (e eft, {ed vt cognitara per exceflum ; cau-
falitatem , & negationcm , adeoque nomers
Dei impofitum cftad fignificandum aliquid
fuper omnia exiftens, quod cft principium
omnium,& it remotum ab omnibus, ac prg-
fertim ab imperfectionibus omnium rerum_
creatarum .

66, Quezritar 27.Quot modis aliquod no.
men poflit effe communicabile ?

67. Refpondeo,cum §.Thoma art.9.quod
dupliciter, proprié nimirum}, & per fimilitu-
dinem. Tunc nomen ¢t communicabile pro-
pri¢ , quando cft communicabile pluribus fe-
cundum totam fignificationem nominis ; e.gs
hocnomen Leo cit proprié communicabiles
pluribus leonibus , quiaillis conuenit fecun-
dum totam fuam fignificationem . Tunc eft
communicabile per fimilitudinem , cum cf
communicabile pluribus folum fecundume,
aliquid inclufum in fignificatione nominis:
€., 8. nomen Leo, per fimilitudinem commu-
nicatur illis, qui participant aliquid leoni-
num , puta fortitudinem, vel audaciam &ec.
qui idcirco metaphoricé vocantur leoncs -

68. Queritur 28. Quz it regula ad difcer-
nendum, quaznam nomina fint pluribus com-
municabilia proprie , & quz fint communi-

¢abi.

sl

B




o

Liber]. Quaftio XXXX:

cabilia folum per fimilitudinem_ ?

69. Refpondeo, quod nomina fignifican.
tia formam in fuppofito fingulari exiltentem,
prefertim qua per.illud individeatur, {unt
ptoprié communicabilia pluribus fecundum
rem , vel faltem fecundum rationem , & opi-
nionem : nomina antem impefitaad fignifi-
candum fingulare funt incommunicabilias
propri¢, tum fecundum rem , tum fecundum
rationem , & opinioncm , ac folam funt com-
municabilia per fimilitudinem . Probatur
prima pars. Nam intelleftus formam , & na-
rura fpeciei intelligit per abitradtionem i fin-
gularibussergo non eft contra conceptum na-
tura fpecifica , vtintelligatur in voo, vel plu.
ribus fingularibus; ergo non eft conrra natu-
ram nominis fignificantis naturam fpecifis
cam, vt communicerur pluribus fingularibus
re, velratione,, & opinione: e. g. quiahoc
nomen bamo fignificat naruram homioum,qug
reipfacft in pluribus fingularibus, hoc no-
men homo re ipfa poteit communicari pluri-
bus fingularibus hominibus, puta Petro, Pau-
lo &¢; quia natura Solis, licet re ipfa non pols
fit communicari pluribus fingularibus ( debet
cnim dari vnicus Sol ) tamen non eft contra
conceptum Solis , vt iatelligatur in pluribus
fingularibus , nomen Solis patett ratione , &
opinione communicari pluribus fingularibus,
ac de facto plaribus fingularibus illud com-
municant ; quiexiftimant omnes Stellas fixa
cife Soles; licet propter maximam diffantiam
parum lucis mittant ad nos. Probatur iamo
fecunda pars . Nam nomina impofira ad figni-
ficandum aliquod fingulare, vt ingulare,funt
impofita ad fignificandum aliquid ex fuo con-
ceptu dinifum , & diftinétum a qnolibert alios
crgo eft contra conceplum percipientis ﬁgui-
ficationem talis nominis,vt illud proprié com-
municetalteri i e 2. cum nomen Achillis fit
impofitum ad fignificandum illum fingula-
rem hominem, eftcontra conceptum perci-
pientis fignificationem huius nominis,vrillud
communicet altcriserge nomen Achillis pro=
pri¢ non poteft communicari alreri,fed folum
poteft communicari per fimilitudinem, itd vt
aliquis dicatur Achilles, quia participar fimili.
tudinem Achillis. Addit §. Thomas, quod
ctiam nomina fignificantia formas , & nataras
fpecificas fimplices per fe fubfiltentes, & quz
proindé indiniduantur fe ipfis, poflunt proprié
communicari pluribus re, vel ratione, fel opis
nione. Ratio eft, quia licet tales naturz indi-
viduentur fe ipfis , tamen 4 nobis concipion-
tur , abftrahendo a fingularitatibus , fen indi-
uiduationibus,& ad modnm natararum com-
pofitarum , ac non per fe fubfiftentium ;ergo
non eft contra conceptum talium naturaruin,
viintelligantar in pluribus ﬁugu}aribus, ac
proinde nomina talinm naturarum poflunt
communicari pluribus re , vel ratione , & opi-
nionc.

70. Quzritur 29. Vtrnm hoc nomen Bens
fit communicabile propri¢ platibus Dijs 2

127

71. Refpondeo, quod non et communi-
cabile re , fi quidem re ipfa funt impoflibiles
plures Dij » fed et communicabile ratione , &
opinione, (quia cum fignificet naturam diai=
nam abftra®am i fingularibus, non eft contra
conceptum Dei, vriatelligantur plures Dij «
Ideo Gloffainterlinearis in illa werba Pauli ad
1Gal.4. His, .qui naturanon funt Dy s [eruichatis »
dicit , non funt Dij natyra ; [ed epinione hominum =
Et Sap,4. dicitur incommurabile nomen lignis , &
lapidibus impofuerunt ; ereo nomen Dei , quod
eft incommunicabile fecundum rem, com-=
municabile eft, ac de fato communicatum.s
fuit pluribus Dijs fecundum opinioneme Si
autem darctur aliquod nomen impofitcum ad
fignificandum Deum ,inon folum fecundum
naturam,{ed etiam fecundum fuppofitum fin-
gulate ; putaad fignificandum hunc numero
Deum , quem colebant Iudzi, illud dlbt in-
communicabile etiam fecundum opinionen,
ac tale forraffe apud Indzos fuit nomen.
tegragrammaton .

72, Quearitur 3e. Virum nomen Deus per
fimilitudinem fit communicabile pluribus
Dijs ? !

73. Refpondeo affirmatiue . Nam Dijdi-
cuntur, quilicet non habeant naturam diui=
nam, tamen participant aliquid dininum , iu-
xtaillud Pfal. 81.egodizi Dijeflis. 2. stiam Pe-
tri 1. dicitur : Magna, & pretiofa prowmifJa nobis
donanit , vt per hac efficiamuy dinine confortes natu=
v£, quia dinina natura nobis communicatur
fecundum- participationem fimilitudinis , vt
docet §, Thomas in refp.ad 1.

742 Queritur 31.; Virum nomen Deus {it
proprium; vel appellatioum ?

75. Refpondeo ex S. Thoma in refp. ad 2.
quod elt appellatinum, cum habeat plurale, &
fignificet naturam dininam , vtin habentes .
Licet autem re ipfa fit incommunicabile, ta-
men ad nomen appellatinum fufficic , vt fic
communicabile fecundum opinionens, Cum»
nomen proprium etiam fecundum opinio.
nem debeat effe incommunicabile «

76. Quzritur 32.vtrum nomina fapientis;
boni &c. fint commuaicabilia propric ctiam
reipfa ?

»7. Refpondeo’ affirmatiné cx S. Thoma
in refp. ad 3. Ratio eft , quia hec nomina {unt
impofita ad fignificandas perfectiones com-
muncs reipfa Deo ; & creaturis: at nomens
Deus cft impofitum ad fignificandam naturam
Dei, que non potelt efferefipfa communis
pluribus Dijs, cam fit defumptum cx opera-
tionc gubernandiomnia, qux clt proprias
Dei.

7%. Queritur 33, Virum hoc nomen Dexs
vhinoce dicatur de Deo fecundum faruram »
de Deo per participationem,ac de Deo feeun~
dumn opinionem 2

79. Refpondeo cum S.Thoma ar.10.quod
non dicitur vninocé , nec @quiuoce , fed ana-
logice . Probatur « Nam tunc nomen dicitur
vniuocé, cum dicitur de pluribus (ecundam

camdem

%

BTt T T




128 1

eamdem rationem,& explicationem nom;
tunc dicitur Zquinocg,cum dicitur fecun
rationem ; & explicationem nominis OBl
dinerfam ; tunc dicitur analogicé . cum d
tor de pluribus per ordinem ad voum,
nomen fecundum vnam ignificationcimn ac
ptum ponatur in definitione civfdem nom
fecundum alias fighificationes acceptl, €0 pad
&o , quo ens de fubftantia dictum ponitut il
definitione entis , prout dicitur de accidenti 5
fed fignificatio nominis Dei, prout dicitit &€
Yeo fecundum naturam , poni debetin fign-

ficatione nominis Dei, prout dicitar de Dijs
fecundum participarionem , & opinioncm.. ;
crgo &c. Probatur minor. Nam cum quaritur,
quid eft aliquem cffe Denm per participationem 5 re=
Tfoondetur , quod eft illum habeve fimilituginem ve-
yi Dei + cum queritur, guid efl ldolam effe Deum
per opinionem Gentilism , vefpondetur , ¢ft Genti-
les exiffimare Idolum effe vernm Deum

go. Debet aduerti ex dodrina . Thome
in refponfione ad 1. 2. & 7, gquad cuin afleri~
tur nomen Dei non dici vaiuoce de Deo vero,
& cxiflimato, afferitur, quod cum nos Chui-
{tiani nomwine Dei intelligimus verum Déum,
& Deum exiftimarun > putd aliquoddelum,
non fumimus nomen Dei vninece , & in ca-
dem fignificatione : ficat dum nomine Cafa-
ris intelligimus Cefarem,ac dum intelligimus
imaginem Cefaris, non fumimus nomen L &=
faris vniuoce , & in cadem fignificarione. At
non affevitur , quod cum Gentiles de fuis Dijs
exiltimatis predicant nomen Dei ; dicentes ¢
g. Tupiter eft Dens , non fumant nomen Dei
voinoce; & invadem fignificatione ; ac {fumi
mus nos, dum dicimus Chrifius eff Deus« 1
Gentilis, dum dicit, Tupiter ¢ff Deas, non dicit,
Jouem cfie Deum exiftimatum , fed verumno,
ac proindé fumit Deum voinoce nobilcum. »
dum dicimus Chriflus et Deus » & idco Gentilis
f£alfom dicit, quia de Ioue, qui non et verus
Deus,affirmat effe verum Deum. Confirmatur:
pam Chriftianus dum dicit Tupiter non eft Deas,
fumit Deum vninocé,& in eadem fignificatio.
nes, ac Gentilis dicens, Zupiter eft Dens > alio-
quin non fibi contradicerent; fed Chriftianus
in eadem fgnificatione fumit Deum, dum af-
firmat Chriffus eft Deus , acdum negat , quod
Zupiter ¢fl Deuss ergo Chriftianus, & Gentilis
fumunt Deum in cadem {ignificatione & veer-
gue enim nomine Dei intelligic rem fumme
colendam , & venerandam : fed Chriftianus
veré dicit Chriftum effe Deum , Gentilis falso
dicit Iouem cffe Deum . Gentilis ergo ;s ficut
& Chriftianvs , poteft Denm cognolcere, &
apprchendere , ac nominare , non prout ¢ft in
{e, fed fecundum rationem entis fumme ex-
cellentis &c. Siveroaliquis fccundum nullam
rationem Deum cognofceret , ilum nec ne=-
minaret, nifi forte ficur aliquando proferimus
nomina, quorum fignificationem non perci=
pimus.,

81, Quaritur 24. vtrum hoc nomen guicfl
fit maximé proprium Der?

(e

31. Refpondeo affirmativé cum S. Thoma
Probatur tribus ratienibus. Primas
wmen , gui oft , fignificat, quod clicntia

e fed eft maximé proprium
flentia fic ipfum effe; ac l
q vt {it , cumy creatnrd ,
: crgo nomen gu eft {i=
rinm Del; 1dgo-
. Secunda ratio

maxime il
tum ; feds
COMmMmune,t
tum ; alia v
minus commaune , quam efle, vel fi i
cum effe, fignificant
aliquid it terminati, & contra-
hentis efle , idcogque ex modo {ignificandi de-
ficiunt ab illimitatione iptius efle dinini s ergo
&c. ldeo Damalcenns lib. 1. de fide caps 12.
dicit » quod ,principalins omnibus 5 que de Deo di-
cuntur nominibus , eft » qui ¢ff , quemadmodam ipfe
exodi 3. dans refponfum Moyli in smonte inquit dic
filiis Ifvael s Dui eft mific me ad wos . Tobugir enim
in fe ipfo comprehendens habet ipfum effe s weluti pe-
bapus fubflantic infinitum , €& interminum « Tertia
ratio eft, quia nomen qui ¢f lignificat efle pre-
fens s ergo maxime conaenit Deo, cui ita ef-
fentiale elteffe prafens , vt in co non fit prete-
ritum , & futnrum , vt dicit Auguftinus Jim
bro 5. de Trinitate capit. 2. & libro 83. quaft.
17+

82, Quaritur 35. vtrum nomen qui ef fit
magis proprium Dei, quani nomen Dexs, &
nomen Tetragrammaton Hebreotnm ¢

$3. Refpondeo ex S. Thoma in_refp. ad
primum , quod nomen quf ¢ff , qlantum ad
1ds 4 ,quo deducitur . & imponitur , quod cft
iplum effe, & quantum ad modum fignifi-
candi cum omnimoda indeterminatione y &
quantam ad modom confignificandi prafens,
¢t magis proprium Dei, gham nomen Deus:
fed nomen Deus cft magis proprium , guan-
tum ad rem fignificatam , qua eft ipfamet na-
tura dinina, & ‘nomen Terragrammaron eff
adhuc magis proprium, cum fignificetipfam
divinam fubftanriam incommutabilem , & ve
fic liceat logui , fingularem’s

84. Queritur 36: vtruim nomen banwm fit
principale nomen Dei ¢

8s5. Refpondco, quod nomen bonum cft
principale inter nomina , qua fignificant cau=-
fam ; nam bonum eft prima caufa;at non efk
principale abfoluté : nam cum cffe przintelli-
gatur caufie, nomen qui cff, guod figuificat ef~
fe ablolute, eft principalius, quam nomen bo-
num ; quod fignificat cavfam . ldeo Dionyfi~
us cap. 3. de dininis pomigibus dicit ; quod
boni, nominatio excellenter et manifeftatiua
omnium Dl proceflionum «

86. Queritur 37. quid requiratur ad hoc,
vt propofitio affirmatiua fir vera?

87. RefpondeocumS. Thoma art: 12. re-
quiri, vr pradicatum ; & fubicGum fignifi-
cent

- (Y

cluc




Liber I Quaftio XXXX.

centidem aliquo modo fecundum rem, & ali-
quo modo dinerfum (ccundum rationem. Pro-
batur tum in propelitionibus, in quibus pra=
dicatur praedicatum accidentale , tum in pro-
pofitionibus, in quibus pradicatur pradica=

tum {ubftantiale . Nam h®c propofitio accts

dentalis homocff albus et vera per hoc, quod
homo & int idem fubic&o , & difterant
ratione, feu definitione, figuidem alia cit ra=

tio , ac definitio hominis » QUE eft animal ratio-
wale alia eft ratio, ac, definitio albi, quz el
difgregatinam vifus . Hee ctiam propofitio ef-
fentialis s bemocfi-animal-cft vera per hoc, quod
illud ipfum , quod eft home, Giranimal, ac
per hec, quod i1 codem {uppofito {it paturas
fenfitiua, a qua dicitur animal , &-natora ra-
tionalis, a qua dicitut homo, idcogac pradica
tami & Mubiectums hoc eft bamo, & animal funt
idem {uppof(ito, ac differuat ratione, fen con-
ceptu , & definitione . In propeficionibus ¢
tiam identicis , puta in hac bomo eft hamo , pre=
dicatum, & fubie@um {unc idem re, & aliguo
pa&to differunt rationc 5 in quantum telle-
&us fubiectam trahitad partew {uppofin, &
concipit ad modum (ubicéti , predicarum tra-
hit ad partem formz in fuppofito exiltesus, 8
concipit ad modum formaz ; ideoque dicitar
quod fubic&ta fe tenent materialiter . {uppofi-
ta formaliter 3 copula vero, fen compofitio fi=
enificat identitatcm predicaticnm f(ubiccio s
crgo vninerim propoficioaes afficmatinm (unt
vere per ho¢, quod przdicatim, 3¢ {ubiectum
fint aliquo pacto idem fecundum rem » & ali-
guo pacto diferant {ecundum ratiohcm .

3. Queritur 38. Virum propofitiones af-
firmatinz poflint veré formari de Deo?

80.. Refpondeo affirmaciué . Probatur 3
nam ex dictis cam pradicatum, & {ubiedum
funt idem fecundurm rem , ac differoat fecun-
dum rationem , & ecnceptum, propofitiones
afficmnatiuz funt vera; fed poffunt de Deo for-
mari propofitiones affirmatiuz , in quibus
pradicatum , & fubieGumn fint idem fecun-
dom rem , ac diffcrant fecandum conceptunm,
& rationcm ; ¢rgo &¢. Probatur minor : nam
quamuis Deus {it vna entitas fimplexstamen.s
intelledtus , quia Deum non cognofcit prouat
eft in fe, format de Deo conceptus diucrlos,
& nihilominus cognolcit, quod illis diticrfis
conceptibus concipitut vna , & cadem ref; ¢
g. cognofcit, quod conceptui Dei, & concep=
tui zrerni, immenfi &c. (ubftat vna, & cadem
res ; ergo cum dicit Dews off aternus , Deus , &
aterans afirmantur effe idem fecundum remo ,
licet differant fecundum rationem, ac proinde
illa propefitio affitmatiua eft vera.

go. Quzritur 30. Inquo fenfu Dionyfius
cap. 2. de calefti Hyerar. dicat, quod prepofi-
tiones negatiuz de Deo funt verz , affirmati-
nz autem {unt incompade, {cu inconuenien-

Refpondeo , quod dicit propolitiones
sde Deo effe incompactas, fenin-
a propofitio affirma-

PrOT
i i

129

tina habet modum fignificandi conucnientem
Deo , fiquidem fignificant per modum com-
pofitionis, cam Deus {it omning fimple . ;
negatiuz ¢ conuerfo funt Deo conucnicotes,
quia diuidunt 2 Deo predicata , qua veré d
4 Deo funt dinifa .

92, Quezres 40. Inquo fenfn dicat Boctius
lib. de Trinitate ,queft. 3. art. 7. & 8. quod
forma fimplex fubiectum cffc non poflit ?

03. Refpondeo, quod id dicit quia forma
fimplex realiter non poreft cffe fubiectum, fed
non negat, quod poflic 4 nobis concipiad mo-
dum fobiccti.

94. Dices : propofitio concipiens rcmo
aliter; ac eft, eft falfa ; ergo fi per hanc propo-
fitionem ex. g. Deus et Sapiens, Deus, qui
non poteft efle fubic&u
dum (ubie&i, propofitio
ditinguo maiorem : Propofitio concipiens
rem aliter,ac elt, efk falfa,fi Iy eliter {c tencat ex
parte rei concepta,concedo; (i ly aliter {C tene-
at folum ex parte modi concipicndi, negos
itinguo codem padto minorem:& nego con-
Si dum dico Dens efl fapicus, con=
ciperem » & affirmarcm Denm effe fubiedtu m
fapientiz, conciperem Deum alitersag elbly a-
liter fe tenente cx parte iplius obie@i, 1dcoque
propofitio efet falfa, At quia cum dico Deus
efl [apiens ; concipio quidem Deum ad modum
fubie@i ex partc modi concipiendi , fed non
affirmo Deum efle {fuble@um fapienti®, ideo-
que ly alizer non {e tenet ex parte. rel concep-
tx, propofitio eft vera, Sicurenim intellectus
pet hoc, quod materialia concipiat immate=
tialiter ex parte medi concipicndi,non fallitur,
fic per hoe, quod fimplicia concipiat compo-
fire cx parte modi concipiendi, non falli.
tur.

PRCA CTRAENSELV.
De Scientia, &) 1 ntellecin Det .

e===p ¥ PIICATIS attributis negati-
Jll vis Dei, S. Thomas a quaft. 14.
sl vique ad 26. inclufing agit des
Acttributis pofitivis , nimirums
Intelletu, & Scientia Dei, dea
< Vita, Voluntate s Prouidentia ,
eiufque aleiffimis partibus , Predeftinationc,
ac Reprobatione , ac demum de Omnipoten.
tia, & Beatitudine Dei . De ijs ergo, quz {pey
&ant ad intelleGtum , & fcientiam Dei difpu-
tat 4 quaft. 14. vique ad 17. inclufiue, &
quzft. 14. agit de {cientia Dei , queft. 15.de
Idzis , quaft. 16. & 17. de Veritate , & Falfi-
tate . Quia vero dodtrina de Ideis ; ac de Ve-
ritate , & falfitate magna ex parte cft Philofo-
phica , nos illa omiffa , dodtinam quzt. 14.
de fcientia Dei fex quazftionibus cxplicabi-
mus, quaram tituli videri poffunt in indices
initio propofitio .
R QV -




	Seite 65
	Q. 23. Vtrum intellectus creatus possit saltem supernaturaliter videre Deum immediatè, & per essentiam.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Q. 24. Vtrum oculus corporeus, & vniuersim aliqua potentia cognoscitiua materialis possit supernaturaliter eleuari ad videndum Deum.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70

	Q. 25. Vtrum aliqua substantia intellectiua creata, vel creabilis possit naturaliter videre Deum.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

	Q. 26. Vtrum intellectus creatus ad videndum Deum indigeat lumine gloriæ intrinseco.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78

	Q. 27. Vtrum lumen gloriæ concurrat ad visionem beatam, vt totalis, vel solum vt partialis ratio agendi.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Q. 28. Vtrum de potentia absoluta intellectus creatus possit eleuari ad videndum Deum sine lumine gloriæ per omnipotentiam diuinam extrinsecus illi assistentem.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84

	Q. 29. Vtrum beati videant, vel saltem videre possint Deum visione increata, vel intellectu increato.
	Seite 85

	Q. 30. Vtrum de potentia absoluta Deus possit videri, & quidditatiuè cognosci in aliqu creatura, tauquam in medio cognito, & in obiecto formali.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87

	Q. 31. Vtrum sit necessaria, vel saltem detur, aut sit possibilis species impressa creata, per quam Deus videatur, prout est in se.
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

	Q. 32. Vtrum Beati inęqualiter videant Deum, & sint inæqualiter beati.
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96

	Q. 33. Vtrum inæqualitas visionis beatificæ oriatur ex inæqualitate solius luminis gloriæ, an etiam ex inæqualitate intellectus.
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

	Q. 34. Vtrum aliquis intellectus creatus possit de potentia absoluta eleuari ad Deum comprehendendum.
	Seite 104
	Seite 105

	Q. 35. Vtrum intellectus creatus possit ita perfectè videre Deum, vt in eo videat, & comprehendat omnia possibilia.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Q. 36. Vtrum qui videret in Deo quidquid est formaliter, & simul quidquid est eminenter in Deo, hoc est omnes creaturas possibiles, eo ipso comprehenderet Deum.
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113

	Q. 37. Vtrum Deus possit à Beatis videri, absque eo, quod videantur omnia attributa, & omnes Personæ diuinæ : & vtrum vna Persona diuina videri possit, alia non visa.
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117

	Q. 38. Vtrum Beati possint, ac debeant in Deo videre omnes, vel aliquas creaturas possibiles.
	Seite 117
	Seite 118

	Q. 39. Vtrum in diuina essentiam, tanquam in medio cognito possint cognosci creaturæ vt existentes, & vniuersim possint cognosei veritates non necessariæ, quæ à Deo cognoscuntur per scientiam visionis, & mediam.
	Seite 118
	Seite 119

	Q. 40. Proponitur doctrina S. Thomæ de diuinis nominibus.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129


