BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 25. Vtrum aliqua substantia intellectiua creata, vel creabilis possit
naturaliter videre Deum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

&

70 De immaterialitate vifionis

fcitiva materialia commenfurantur folum.
obieétis materialibus ; eigo.

10. Ad 2. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Idco intelledtus potelt cle-
nariad videndum Deom, quia adzquatum
obie&um fpecificatiuum i:}rclic&us eft ens vt
fic,ac promdc‘: Deus cum ‘ht ens , contigetur
inadxquato fpecificatiuo mtcilc&us_, & inrra
eius fphzram ; fed adequatum objectum fpe-
cificatiuim oculi non eft ens vt fic, fed vifibi-
le corporeutn , hoc eft color, & lux materia»
lis, ac proindé Deus cum it incorporeus, &
noa fit color , neque lux materialis, non con-
tinetur in adxquato {pecificativo, & in {phz-
racoculi;ergo.

11, Ad 3. diftinguno maiorem : lux mate-
rialis propter fuam perfe@tionem,, vt contra=
&am ad materialitat@, potef mouere oculum
ad videndum , & terminate vifionem corpo-
ream > concedo ; propter fuam perfedtionem
vt abftra®am 4 materialitate , nego maiorem ;
concedo minorem , & nego confequentiam «
Lux matcrialis propter fuam perfectiencm vt
contra@ta ad materialitatcty poteft terminare
vifionem corpoream; fed Deus habet perfe-
&ionem lucis corporca ; feclufis imperfeétio-
nibus , ac proindé feclufa materialitates 3

ergo. =

12. Ad 4. ex quibufdam au&oritatibus

criptura, refpondeo ; quod non concludunt
intentum . Dum igitur Iob. 19. dicitur: I
carne mea videbo Deuwm menm : fenfus eft, poft
refurre@ionem exiftens in carne , videbo De-
um , fcd non per carnem, nEC per oculos car-
necos, fed per oculos mentis. Poteft etiam
fignificari , videbo Chriftum fecundum car-
nem, & naturam affumptam, qui eft Deus
mens . Cuin lob. 42. dicitur i duditu anvis au-
dini 1€ s nunc autem oculus mens videt te & intelligi-
tur oculus mentis, nen corporis , vt explicat
S. Thomas citato art. 3. ad 1. Alij explicant :
hadcaus cognoni te per fidem ex auditu autis,
nunc divinitus illuminatus cognolco te per
euidentiam . Dum Ifaiz 6. dicitars ¥idi domi-
num [edentem , non fignificatur , quod viderit
eflentiam dininam , fed folum fignificatur ,
quod vifione guadam imaginaria per phanta-
fiam viderit veluti Regem fedentem in thro=
no, per quem intellexitfignificari Denm.

13. Ad autoritatemy Auguftini dicendum
cum Sanéto Thoma in refponfionc ad 2.quod
Aunguftinus loquitur dubitatiue in vtramque
partem , & viderur opinari , quod ficut de fa-
¢to oculis corporeis videmus animam vt reful-
gentem aliquo pacto in corporibus vinenti-
bus, fic beati oculis corporeis videbunt aliquo
pacto Decum vt rcfulgentemn in corporibus
glorificatis ; fed oculis corporeis de facto non
attingimus fubftantiam anim=, fed folum ef
fc&us corporcos animx , per quos intellectus
ftatim ducitur ad cognofcendam ipfam anima
fubftantiam ; ergo propottionaliter beati non
videbunt dininam effeutiam oculis corporeis,
fed folum videbunt efic@tus corporcos Dei,

per quos intelleftus ducitur in cognitionem
dininz effentiz .

QVAESTIO XXV.

Viram aligua [ubffantia intelleitina
ereata s velcreabilis poffit natura~
liter widere Deum .

§.Th.q.12.4.4.

1. Idetur, quod poffit , primo quia

quodlibet poteft naruraliter contequi
id , quod nataraliter appetit; fiiftra enim effet
naturalis appetitus , can non poffet naturaliter
fatisfieri 5 fed intellectus creatus, vilo Muado,
naturaliter appetit videre Deum primam cau-
fam mundi ; ergo &c.

2. Secnndé potentix inferiores poffunt na-
turaliter percipere intuitiué omnia {na obic-
&a, e gr. vifus omnes colotes ; crgo ctiams
intcliectus potelt naruraliter videre omnia fua
obiedta ; adeoque etiam Deum , qui ¢ft obie=
Qum intellectus.

3. Tertio eatenus repugnaret intellectus 5
cui effet connaturalis vifio Dei, quatenus vifio
Decinon pofiet effe connaturalis vlli creatuce;
fed poteft; ergo &c. Probatur minor: nam
intellectas habens lumen glorie eft creatura;
fed intelle@ui habenti lumen gloriz eft itas
connaturale videre Deum,ve effer miraculum,
fi non videret 5 ergo &c.

4. Quarté complexum éx intelleGtu, &
lumine eft folum finité perfeGums; ergo pofii-
bilis eft intelle@us identificans fecum totam
pecfectionem illius complexi s fed hic intelle-
{tus poflet naturaliter videre Deum ; crgo
&ec.

5. Confirmatur: nam cx €0, quod fini=
tum addatur finito , nonfic infinitums ergo
ex co , quod vnom finitcum identificetar cunt
alio finito, non fitinfinitum ; {ed cx €0, quad
intelledtus creatus identificarctur cum lumine
slorix, vaum finirum identificarcturcum alio
finito; ergo noa fieret aligwd infinitum, ac
proinde talis identitas non repugnat.

6. Quinto poflibilis eft intelletus, fen
fubftanmia intelle@iua tantum excedens intel=
le&um Sandi Petri, quantum vifio beata S.
Petri excedit perfe@ifimam cognitionem ab-
ftractivam, qua S. Petrus pofi¢t naturaliter co=
gnofcere Deum; fed huic intelle@ui deberetur
vilio beatifica ; crgo pofiibilis eft intelleGus,
cui deberetur vifio beattfica .

7. Sexto cuilibet forme {ubftantiali corre-
fpondetaliquod (ubietum; cujnaturalirer de-
beatur, & poflit naturaliter conuenite; crgo
etiam cuiliber forma accidenralis fed vifio bea-
tifica elt forma accidentalis ; ergo vifioni bea-
tficz correfpondet aliquis intelleGtus » &
aliqua fubftantia intelleciua, cui naturali-
ter debeatnr , aut poflit naturaliter conne:
nire.

ge Scp-

4

F
4




Lib I Quaftio XXV. 71X

8. Septimo pofiibiliselt, & datar defacto
aliquafubftantia incompleta , hoc eft vnio hy-
poltatica, euidebetur vifio beatifica, gratia,
&cahaaccidentia fupernaturalia ; ergo poflibi-
lis etiam eft aliqua fubftaatia intellectualis
complera, cui debeatur vifio beatifica , & alia
accidentia {upernaturalia .

9. Ofauo Deus poteft naturaliter amari
proutelt in €3 ergo potelt etiam naturaliter
intelligi prout eft in fo, itd vt ficut fola ama-
bilitas increata mouer ad amorem , fic fola in-
telligibilitas increata moueat ad intellection® ;
fed eo iplo, quod fola intelligibilitas increa-
ta mouctad intelleétiong , Deus videtur prout
cftin [e, vtdiGtum ¢t quelfione 23.0nm. 6
crgo &c. :

10. Refpondeo, quod vtreferturin Cle-
mentina ad Noflrum de Hereticis, Begoardi ,
& Beguinz in Germanija docuerunt, guod
qualibet intellectualis patura in (e ipfa fit beata , or
quod animanoflra non indiget lumine glovie ipfam»
elenante ad videndum Deam, o eo beatd fruendum o
Damnatus fuit hic error in Concilio Vien-
nenfi, vt refertur in eadem Clementina ; ideor
que de fide eft pullum iarelle@um creatum
de fadto exiftentem poflle naturaliter videres
Deum , fed ad videndum Deum indigere la=
mine glorie ipfum elevanre , Colligitur hze
veritas ex Scriptura. Nam 1. ad Timot. s,
Deus dicitur inuifibilis , ac lucem inhabitare
inacceflibilem; fed non effer innifibilis , {i pof-
fet natoraliter videri ab aliqua creatura ; crge
&c. Rurfus ad Romanos 6, dicitur; Gratia Dei
wita gterna ; fed vita zterna confiftit in vifione
Dei iuxta illud Ioan. 1%. bac eft vita aternas vE
cognofcant te folum vernm Deum 5 €rgo vilio Dci
eft graria; fed non effet graria , fi naturalitee
effet poffibilis creatura ; ergo &c.

11. Queritur, an faltem (it poffibilis in-
telleétus , qui poflit naturaliter videre Deum,
Primus omnium Molina 1, par, qual. 12,
art. 5. dilput, 2. ex profeflo hanc qualtionem
difcuflit, & propofitis argumentis pro vtra-
que partc, aliorum judiclo reliquit fententis
am vitimam. Affirmarivam deinde fententie
am fecurus eft Becanus Tradt, 1, quzltione 9.
eumaque fecuri funt Ripalda Tom. 1. de cate
fupernaturali dirput. 23. & Ifquierde Tom.
1. in 1.part. Trad.8. difputatione 18.quzft. 14,

12. Dicendum cum San&o Thoma 1, pate

qualt. 12, art. 4. quem fequuntur omnes peng
Theologi . Nullus intelledtus creatus 5 aut
creabilis poteft naruraliter videre Deum prout
eft in fe, Videtur hzc opinio defumpta ex
Auguftino lib. 11. de Ciuitat. cap. 1. Cum e-
nim dixiflet, creatnram intelleualem pofe
fieri beatam vifione Dei , non quia creatura
efty multa enim creaturz non funt illius bea-
titudinis capaces, fed quia rationalis ¢ft , {ub-
dit: guid werd creatura eff , boc non ex fe poteft,
fedex illo , d quo creataefl 5 crgo ex Auguftino
creatura rationalis , quia cft creatora, & cx
nihilo , nenpoteft videre Deum ex fe; hoc eft
proprijsviribus, fed exillo, 4 quo crearta eft ,
hoc eft viribus gratiz .

13. Probarur primo ratione, quam affert
5. Thomas cit. art. 4. & 3. contra gentes cap.

2. & quam licet impugner Scotus pluribus
locis relatis 4 Caietano , defendunt cum, Cas
ierano plerique Theologi, atque ctiam, Suas
riusde Dea, libro 1. cap. 0. Omnis narura co=
goofcitina naturaliter cognofcit intuiring , &
immediaré ea folum obieéta , qua quoad ma-
rerialitatem , vel immaterjalitatem funt oo
codem , vel in inferiori ordine eflendi cum
matura cognofcitina ; quz vero funtin {upe-
riori ordine effendi , vel nullo padto cognolcit
vel cognofcit foll iuxta modi effead: propriil
cognolcentis,hoc eft per abltradticné ob obie-
¢tis einfdem ordinis cum cognofcente; fed
Deus quoad immatcrialitatem eft in {uperiori
ordine elfendi , quam qualibet natura intelle-
¢tina creata , vel creabilis ; ergo &e¢.

14 VYVt probetur maior , & minor :fuppo-
nenduom clt tres effe ordines formarum fecune
duom modum effendi . Primus, & infimus
continet formas dependentes 4 materia, ac
proindé fimpliciter materiales, quales ctiam
funt anima brutorum , Secundus , & medius
continet formas , gux quia funt indcpenden-
tes d materia , funt impliciter immateriales,
fed quia funt in potentiaad hoc, vt aducntur
aliquo actu diftinéto, habent aliquid materia-
litatis , feu porentialitatis , quales funt anima
rationalis ; & Angeli. Tertius, & fupremus
continet Deum , qui quia habet per fe ipfum
actuomae elle, & omnem perfectionem, non
elt in potentiaad recipiendum vilumcfie, &
vilam perfetionem, ideogue elt actus purus
fine vila potentialitate, feu material itate ,

15. Hocfuppofitos probatur maior. Ani-
ma brutorum, quia funt fimpliciter materia-
les, & in infimo ordine, hon poflunt vllo pa-
¢€to percipere vllum obie@um immateriale , &
fuperioris ordinis; A.nima rationalis, licet {ic
in fecundo ordine formarum immaterialinm ,
tamen quando eft in materia, & 10 corpore,
& quodammodo detinetur in infimo ordine »
pon potelt naturaliter immediaté perciperes s
nifi formas exiltentes iz materia, formas ve=
ro (eparatas 4 mareria , hocelt Deum , & An-
gelos cognofcit folum abftra&tiug , per ratio-
nes abftractas ab entibus materialibus: cadem
anima quando eft (eparata 4 materia ; quia abs
folute c& in fecundo ordine formarum fepara-
tarum,, cognofcit immediaté formas feparatas
a4 materia; erga conftat indudione naturas
ordinis inferioris non pofle nifi abftraitiug co=
gnofcere naturas ordinis fuperioris ; fed omnis
nawura intellectiua creara, & ereabilis, habet
aliquid potentiz , ideogue ¢ft ordinis inferio-
ris, at Deus, qui cft adus purus, nihil ha-
bens potentiz eft ordinis fuperioris; ergo
&e.

16, Secundo probatur eadem maior ratios
ne . Nam obiedtum ; & propria cagnitio ta-
lis obiedti debent ita proportionari , vt fi abig-
¢tum ex modo effendi naturam coegnofcen-
tem ¢xcedit, ctian cognito propria ralis obies

cti




T
& cxcedat naruram cognolcentem , ac proin-
de fic fupernaturalis rali natore 5 €rgo npullas
natura poteft naturaliter cognofcete cognitio-
neintuitiua , & propria obicdtum, quad (it in
fuperiovi ordine cflendi.

17. 'Obijcit primo Scotus contra rationem
allatam : fequerctur, guod ficut intellettus
creatus ne fupernaturaliter quidem potcft ha-
bere modum effendi diuinum , fic ncc fuper-
natuaraljter poflet habere cognitionem propri-
am , & intaitivam Dei, adcegue neque fuper-
naturaliter poflet videre Deum .

18, Refpondeo, negando fequelam . Nam
modus cffendi divinus non folum eft fupra
naturam cuiuslibet creatura,fcd etiam eft con.
tra naturam , fiquidem implicar , vt creatura
fie actus purus 5 at cognofcere Deum cogpi-
tione propria, & intuitina itd eft fupra nara-
ram creatam , vt illi non repugnct; €rgo
&ce

19. Obijcit fecundo: fequeretur, quod
Angelus mpelior viporé immarerialior nonw
pofiet naturaliter videri ab inferiore.

20. Refpoudea, negando fequelam . Nam
ideo Decus non poteft naturaliter videri ab vi-
lointelle@u creato , vel creabili , quia itd cft
immaterialior , vt {it in dinerfo ordine’imma-
terialitatis quoad modum cffendi; fed Angelus
fuperior ¢ft in codem ardine immaterialitatis
cum inferiore s licet fit perfeé&ior intrd talem
ordinem ; ergo poteft ab inferiori cognofci in-
tuitiug , fcd cognitione , qu intra ordincm
coghitionis intuitiuz {it minus perfedta, quanm
coguitio , qua Angelus fuperior videt feip
fum . Porro Angeliinferiores , & {upcriores,
& etiam anima feparata funt in codem erdinc
immaterialitatis , quia funt formz qué fepa-
rat® 4 materia, fed habentes aliquid potentia=
litatis , feu materialitatis , vt explicatum eft
num. 14.

21, Obijeit tertid . Intelleftusctidm adtua-
tus lumine gloriz clt in inferior ordine imma-
terialitatis, quam fit Deos ; ergo vifio Dei non
pofiet clle naruralis intelle@ui etiam vt a&toa-
to lumine gloriz .

22. Refpondeo , negando cenfequenti-
am . Principium enim affumptum eft = co-
gaitio intuitiua , & propria obic@i fuperioris
ordinis non poteft effe naruralis alicui nature
ordinis inferioris fecundum fe confideratz s
per hoc verd non negatur , fed fupponitur,
quod poffit cffe naturalis alicui naturz inferio-
ris ordinis vt dininitus elenatz 3 ergo cognitio
jntuitiva Dei poteft effc naturalis intelleui
creato vt elenato per lumen gloriz .

23. Probatur {ecundo conclufio . Nam
qui videt Dininam effentiam , fcrutatur pro-
funda Dei , & {ecreta cordis diuini; fed nulla
creatura poteft naturaliter , & fine clenationes
ferutari profunda Dei, & fecreta cordis diui-
ni; ergo &c. Probatur maior 3 nam videres
immediate quid natura rationalis cognofcen-
do dicat fibiipfi, eft fcrurari profunda, & fe-
creta cordis; figuidem maximum fecretum

R °

T 4
De {upernaturalitate vifionis

cotdis ¢t , quod voufquifque dicit fibi ipfis
fed qui videt divinam effentiam , videt ipfam
dininam cognitionem » qua Deus cognoefcen-
do fibiipfi dicit omnia, fiquidem digina ef=
featia eft hxzc ipfa dinina cognitio; ergo &c.
Probatur iam minor . primi argumenti . -Si
enim nulla creatura potet naturaliter fcrutari
fecreta cordis alterius creature , €. 2. Angelus
non potelft naruraliter videre, quid ego-in fe-
creto cordis mei dicam mihi ipfi, ideoques
Iere. 17.cor hominis dicitur infcrurabtle, i
fortiori nulla creatura potet naturaliter feru-
tari arcana , & fecreta cordis diuini ; ideoque
Apoftolus 1. ad Corin. 2. dicit: Quis enim-bos
minum [cit que funt bomivis nifi (piritas hominis }
ita o que funt Deinemo cognofcit y nifi [pivigns
Dei.

24« Probarur tertio. Nam nulla creatuta
poteft naturaliter pcrucnire ad hoe, vt fit ani-
ca Dei, & vtadoptetur 4 Deo 5 fed qui videt
Deum elt amicus Dei, & cft filius ;zaf(lm:rws s
cum admittatut ad poflidendam hareditarem
propriam filij , & ad videnda fecreta cordis,
finé intellectus diuini ; ergo &c. Probatur
maior : nam feruo gon potelt per fuam natuas
ram deberi amiatia, & adoptio domini, ac
feruus {olum potelt per gratiam indebiram
eleuari ad ftatum amicitiz , & adoptionis; fed
omnis creatura nacaraliter elt ferva Deisergo
Soc.

25. Probatur quarto conclufio . Vifio
enim immediata Del ex doftrina Patrnm , &
Theologorum eft finyplicicer fupernaturalis ,
& proindé ordinis diuini; figuidem omnia.
fimpliciter fuperaaturalia {unt ordinis' diuini,
iuxta illud Dyonifij cap. 2. de Celeft. Hyerar-
chia : §ienim dininus bic fatussdinina natinitas efl
nunguam ille dininitus operabitur , qui hune diuinum
{latum confecuus non fir 5 fed fivifio immediata
Dei poflet effe debita , & naturalis alicuinatu-
rz intelleGtivze create , vel creabili, non eflct
fimplicitér fupernaturalis, & ordinis diunini;
crgo &e. Probatur minor. Ve enim aliguod
aecidens (it impliciter fupernaturale ; & ordi-
nis diuini, non (afficic, vt (it fupra omnem
naturam creatam, {cd requiritur, vt fit fupra
omnem naturam creabilem ; fed vifio imme-
diata Dei effet quidem fupra emnem naturam
creatam , fed non effer fupra omnem creabi=
lem ; ergo &c. Probatur maior: fi enim ad ac-
cidens Ampliciter fupernaturale , &  ordinis
diuini (ufficerer, vt eflet fupra omnem natu.
ram creatam , fcqueretur primo, quod omi-
nia accideatia perfeciora ; quam que poffunt
nataraliter conuenire Angelo {upremo, eflfeat
fimpliciter fupernaturalia , & ordinis diuini,
cum effent {upra ompem naturam creatam.
Sequerctur fecundo, quod fi Deus creafics
folam pmaturam fenfitinam , non autem nati-
famintelle@iuam, emnis intelledtio effet fim-
pliciter fupernaturalis , & ordinis diuini, cu:a
effer fupra totam naturam creatam . Sequere-
tur tertio , quod eadem accidentia , qua deo>
facto funt fimpliciter [upernaturalia , & ordi-

nis

e R

g




g,

e i

Liber I. Quaftio XXV.

nis ‘diuini; quia funt fupra naturam Angeli
fupremi’; fi Deus creafler Angelos perfeétios
res Angelo fupremo , quibus talia accidentias
effent naturalia, acdebita, non effent amplius
{upernaturalia, & ordinis Diuini; qua funt ab-
iurda , & contra communem fenfum-.

26. Confirmatur, explicando, quenam.
przedicata fint propria ordinis divini . Certum
clt primoad pradicatum ordinis diuini non
iufiicere, vt {it commune Deo , & omnibus,
velaliquibus creaturis 5 aliequin predicara
entis, (ubftantiz ; viuentis , cognolcentis , in-
tclligentis , volentis &c. eflent ordinis diuini ,
cum {int communia Deo, & aliquibus creatu-
ris ; fed non dicitur hac predicata effc proprie
ordinisdiuini ; ergo&ec.

27, Certum cft lecundo ad prazdicatum
ordinis.diuini non requiri, vt: foli Deo poflit
conucnire : alioguin, gratia fandificans s vi-
fio Dei , &e. non efient propri¢ erdinis dini-
ni, cum gon conucniant foli Deo ; (ed poiint
conucnire , & de fucto conucniant etiam crea-
turis .

28. Dicendum jgitus predicata ordinis di=
uini effe illa> qua foli Deo poflunt naturaliter
conuenire, creaturis autem, vel nullo pado
poflunt conuenire, velnon poflunt conuenire
naturaliter , & vt debita, fed folum per gra-
tiam . Hinc fequitur duo effe genera predica-
torum ordinis diuini. In primo genere funt,
quaitd funt propria Dei, vt nnilo modo fint
commaunicabilia vlli ereaturz. In hoc fenfa
comprehendere Deam eft predicatum ordinis
dinini , qua Deum comprehendere 1ta eft
proprium Dei, vt non poflit communicari
vili creaturz . In fecundo genere func przdie
cata, que ita {unt propria Dei, vt licet poffint
ctiam conuenire alicui crearurz , tamen pof=
fint illi conuenire folum per gratiam, non au-
tem per naturaim , & tanguam naturaliter de-
bita. In hoc {enfu videre Deum eft pradica-
tum otdinis diuini, quia licet poflit commu-
nicari creatutis, ac de fato com muaicerur ho-
minibus ,' & Angelis, tamen nulla creaturas
potelt videre Deum naturaliter, & per vires
naturx , fed folum fupernaturaliter , & per vi-
res gratiz . Addo, quod ad hoc, vt aliqua ac-
cidentia fint ordinis divini , fufficit, vt ex illis
pofiit abftrahi aliquod pradicatum , quod ita
conueniat Deo , vt nulli crearurz pofiit na-
turalirer conuenire : e. 8. vilio creata Dei eft
ordinis diuini, quia pote(t ab illa abftrahi pra-
dicatum vifionis immediate Dei,quod ita cons
uenit Deo; vt nulli creaturz poflit naturaliter
conuenire. Ex proportionali ratione gratia
fandtificans eft predicatum ordinis dinini,quiz
poteft ab illa abftrahi pradicatum filiationis
Dei ,iuris ad videndum Deum &c. qua prae-
dicata nulli nature creatz poffunt naturaliter
conuenire . His pofitis, probatur conclufio .
Si enimyifio Dei pofiet efle naturalis , & de-
bita alicui nature creabili , predicatum viden-
tis Deum ita efict commuone Deo, & creatu-
rz, vt ctiam alicui nature creatz pofiet natus

73
raliter conucrire, ac nullum i vifione Del
poflet abftrahi pradicatum , quod non poffet
naturaliter conuenire alicui creature ; fed ex
dictis talia predicata non fuat proprig¢ ordinis
dinini; ergo &c.

29. Probatur quinto conclufio: i enim
cflct poflibilis natura intellc@tiaa, qua poflet
naturaliter videre Deum , deberet dari de fa-
{to s nendatar; ergo. Probatur maior: vt
enim docet San@tus Thomas 1. part. quelt. 59
art 1. & cum co Theologi fatis communiter,
ad perfeionem vniuer(i requiritur, vt in co
dentur omnes gradus, & omncs ordines ene
tium;; fed natara intelle®iva, quae pofict na-
turaliter videre Deum, effet in altiori gradu ,
& ordineentium , quam nature iotellectiuz ,
quz dantar de faGto , ac quaz naturaliter pof
{unt Deam cognolcere folam abfraitiug, pro-
pertionaliter, ac vifio immediata Dei eft in al-
tori grada , & ordine entinm, quam cogai-
tio pure abfirattiua Deij; ergo natara, que
pofier nataraliter videre Deum, fi effer poffi-
bilis ; deberet dari de facto . Vtitar hoc argu.
mento Suarius de Deo lib.2. cap. 9. num. 2, &
potelt vrgeri alijs modis ,

30.  Queres, verum vifio Dei poffit negati
naturz rationali etiawn innocenti

31« Relpeudeo, quod Cornelius lanfenius
Epifcopus Iprenfisin fuo Auguitino per tres
libros de ftatu purz naturz docet nature ra-
tionali innocenti ne de porentia quiden abfo-
luta pofle 4 Deo negari fidem, {pem , charita-
tem, vifioaem Dei &c. Sed reijcitur , nam fe-
quitur, quod hzc dona propri¢ non fint gra-
t1a. Quod eniim finc inioftitia negari non po-
telt naturg,elt itd debitum, vt non (it gratas,
Talem igitur gratiam pofuit lanfenius in (tata
mitare integre , qualem libéfratem pofuit in
ftatu natarz lap(e . Nam (icut in {tatu nature
lapfz pofuitlibertatem incoatam, fed ahtece=
denter neceflitatam ad voum , hoc cft liberta-
tem s que non eft libereas ; (Iquidem libertari
repugnat neceflitas antecedens ad vaum : fic
in ftacu nature 1ntegre pofuit gratiam , qua
fine iniuflitia negati non poffet, hoc eft gra-
tiam, quz Non erat gratia; fiquidem repugnat
gratie, vt {inciniuftitia negari non poflit na-
turz innocenti. Dicendum igicur vifionem,
& alia dona gratuita fuifle ita indebita, vr POa
tuiffent Angelis, & Adamo innocentibus 4
Deconegari. Sed de his ex profefio agendum
intra&. de Gratia.

32. lafertur primo repugnare ctiam natue
ram , cuidebeantur lumen gloriz , gratiafan-
ctificans; & habitus impliciter lupcrnatura-
les, cum fitcadem ratio, Confirmatur :nam
tales habitus funt impliciter fupernaturales,
& ordinis diuini, ac proindé ex doftrina tra-
dita num. 28. non poffunt efle debiti vili natu-
I& Creatx , vel creabili, A fortiori repugnat
natura, cui debeatur vnio hypoftatica, quz
clt maximé fupernaturalis, & {uprema inter
entia creaca ordinis diuiaj.

33. Infertur fecundo, quid dicendum fit
in




79

in quzftione, in qua quaritur ; vtrum fit pof-
Gibilis fubftantia , & natura creaa fupernatu-
ralis? Dicendum primo: poflibilis eft mo-
dus fubftantialis creatus fupernaturalis. Pro-
batur ; nam vnio hypoflatica eft modus fub-
ftantialis, vt cum [cntentia {atis recepra dicam
in Tradlatu de Incarnat, fed vnio hypoftatica
oft maximé fupernaturalis , & eft {fuprema ine
ter entia ordinis diuini; ergo & c.Ratio 4 prio-
riclt, quia id, gquod propter fuam perfeétio-
aem non poteflt deberi vili naturz creatk , &
creabili, eft fupernarurale prefertim (i ratio-
pe illius debeantyr naturz vifio beatifica , lu-
men gloriz , gratia fan&ificans, & czrera dona
fimpliciter fupernaturalia; fed vnio hypoftati-
caeft huinfmodi; crgo &c. Hing fequitur non
repugnare fubftantiam completam partialiter
fupernataralem . Chriftus.cnim in quantum.
sncludit humanijtateaa vaitam Verbo diuino,
eft fubftantia completa fupernaturalis quoad
vnionem hypoftaticam, ac proinde partialiter
fupernaturalis .

34« Dicendum fecundd: repugnat natura
creata fubftantialis complera fupernaturalis .
Probatur ; nam {i nomine naturz fubftantialis
completz intelliginmus naturam , cui deberen-
eur vifio Dei, Inmen gloriz , gratia fandtifi-
cans, & alia accidentia fupernaturalia, iam
num. 12. oftenfum eft repugoare talem nacu-
ram. Rurfus fi effet poflibilis talis natura, co
iplo vifio beatifica, lumen gloriz &c, nons
effent accidentia fupernaturalia , cum fon ef-
fent fupra ezigentiam totius nature creat, &
creabilis; ergo natura, cuideberentur talias
accidentia, non effet fupernaturalis, fiquidem
illi non deberentur accidentia fupersaruralia.
Si verd noming nature fapervataralis intelli-
gimus naturam,qua cffet {upra omncm natu-
ram creatam , & crcg‘btlcm »contracft , nam
creatd qualibet naturd fubftantiali completa,
Deus poteft creare naturam petfetiorem, &
perfeétiorem in infinitum ; crgo repugnat na-
tura fubftantialis cempleta, quz fir fupra om-~
hem naturam creabilem . Confirmatur : nam
ctiamfi poflibilis effct natura, qua pofiet natu-
raliter Deum videre, nihilominus effet pofli-
bilis natura fuperior , & fuperior, qua poflet
videre Deum yifione perfedtior, & perfectio=
ti in infinitum ; ergo ctiam darailla fuppoii-
tione , Ircpugnarct natura fubftantialis com-
pleta, quz effct {upra omnem nAtUr3m crea-
tam , & creabilem .

35, Ad t.concedo maiorem , & nego mi-
porem , & dico , qued intelledtus, vifo Mun-
do , naturaliter non appetit videre Deam, fi-
cut non appetit Deom comprehendere, fed
follim appetit cognofcere Deum cognitiones
perfe@a {ibi proportionata , vt didtum eft
quzft. 23. num. 18; crgo_ex tali appetitu non
fequitur vifionem Dei cffe poflibilem natura-
liter .

36, Ad 2. tranfeat antecedens, & nego
confequentiam . Difparitas cft, quia ideo po-
tentie inferiores poffunt naturaliter videreo

De fupazmau,lra,’_iratc vifionis.

omnia fua obiedta, quia omnia obiecta poten-
tiarum inferiorum funt in eodem ordine ef-
{endi cum potentijs , immo in tali ordine funt
imperfe@tiora potenti)s ; fed Deus ita eft obie-
Qum intelle@us creati, vt quoad modum i~
fendi Gt in ordine {uperiori, vtoftenfum cft
pum.13. crgo &c.

37. Ad 3. diftinguo maiorem ; €atenusrce
pugnat intelle@us , cui naturaliter cffet pofli-
bilis vifio Det, quatenus vifio Dei non poteft
efle connaturalis vili crearure non elenate,vel

"non includenti ¢leuationem , concedo 5 gua-

tenus non poteft effe’ naruraliter poffibilis vlli
creature etiam elenatz, vel includenti eleua-
tionem , nego ; ditinguo codem pacto mino-
rem, eiufque probationem; & nego confc-
quentiam . Vifio Deinon poteft efic connatu-
ralis vlli creaturz non clenatz , vel noninclu-
denti eleuarionem ; at poteft ¢ffe connaturalis
creature vt eleuatz , vel includenti eleuatio-
nem ; {cd intelle@us habens lumen gloriz et
creatfira eleuara 5 ergo &ce

38. Ad 4, Concedoantecedens, & nego
confequentiam . Idco complexum ex intelle-
&u, & lamine gloriz cft poffibile, & finite
perfedum, quiaaliintelleétui folum vt cle-
nato per lumen gloriz eft natugaliter poflibi-
lis vifio Deisfed inrelleétui identificanti fecum
perfectionem talis complexi effet pofiibilis na-
turaliter vifio Dei, prafcindendo ab elenatio-
ne; ergo talis intelle@tus cft impoffibilis «

39.  Ad confirmationem , diftinguo ante-
eedens;finitum additum finito additione phy=
fica, vel mathematica, per quam vrumgue
remaneat idem, neon facitinfinitum, concedos
finitum additum finito additione metaphyfi-
ca, per quam Neutrum femaneatidem » nons
facit infinitum, nego; & ncgo confequen=
tiam. Duplex cft additio» altera phyfica, vel
mathematica , per quam voum phyfice addi-
tur alteri , itaut verumgque remaneat idem , ac
erat ante s & cum finitam addirur alteri hoc
pa&to, proculdubio non fit infinitum : e, gre
{i palmus addatur palmo, ex duobus palmis
non fit quantitas infinita, fed folum bipalma-
ris : fi lumen gloriz »} vel vifio beatifica finita
phyficé addatut intelletui finito, non refultat
complexum infinitum , fed finitum. Secunda
additio et meraphyfica , per quam ira vaum
additur alteri, vt neutrum remaneat idem, fed
refulter vaum fimplex identificans fecum prg-
dicata veriufque + Talis additio eft identitas »
Si enim fingamus lumen glorix, vel viionem
beatificam identificari cum intelleu creato.,
¢o ipfo nec lumen glotie remanct idem , nec
intellectus , fed fit entitas fimplex identificans
fccum pradicata intellectus, & lumiais glorig,
{en vifioais beatificz f Cum igitur voum fini-
tum metaphyficé ; & per identitatem additut
alteri finito, poteft refuitare aliguid infinitums
e. gr. juxta communcm fententiam , {i intel=
ledtus identificatur cum a&u virali, co ipfo -
tcllectus ille erit infinirus,Rurfus praedicatum
cutis , & predicatum incqufati funt finita, G

quts

—_

i
",

it

wep AT

'-.i-.;i!.”-




ot

T i""

& bt

Liber I. Quaftio XXV.

quidem etiam negationes {unt incaufatz, &
Yamen i pradicatum ufari idenrificetur
cum pradicato entis, irabit ens incaufa-
tum, ac proindé infinitum. Difparitas eft:
pam ideo finitum phyficé additum finito non
facit infinitum,quia vtrumgque remanet idem,
ac ante, adcoque virL ¢ remanct finitum,
ficut ante, ac proindé compofitum ex duobus
initis; non poteft nfinitum ; fed cum fi-
nitum addirur alteri metaphyficé , & per iden-
titatem , neutrum remanctidem , ac ante; er-
go ficut nentrum remanet idem, fic neutrum
poteft remanere finitum , & ¢ poteft refulta=
re aliquid infinitum.

40. Ad 3. refpondeo primo argumentum
pofle retorqueri. Nam potelt dari cognitio
abft m excedens cognitionem ab=
fractivam perfediflimam, qua fo premus An-
geclus poteft naturaliter Deum cognofceres
guantum quealibet creatura intellectualis pof-
fibilis excedit Angelum fupremum;; fed An-
gelus fupremus non potelt Deum naturaliter
cognolcere cognitione perfectiori perfeéiffi-
ma cognitione abftradtiva , qua poteft narura-
liter Deum cognofcere 5 ergo qualibet natura
intellectiua poflibilis non! poteft naturalites
Deum cognelcere cognitione perfectiori co-
gnitione abftra@®ina, qu=z tantum excederet
cognitionem abftractinam perfedtiflimamAn-
geli fupremi, quantum talis natura excedit
aturam Angeli fupremis; fed qualibet vifio
Dei incomparabiliter excedit quamlibet co-
gnitionem abftradivam Dei; ergo quzliber
natura intelletualis poflibilis non poteft na-
taraliter videre Deum .

41. Refpondee fecundd dire@é , nego an-
tecedens . Vifio enim beata excedit cogaitio-
nem abftra@tivam excefl s quo vifio cit ordi-
nis fupernaturalis,, cognitio abftradtina eft ac-
dinis naturalis ; fed nulla natura conipleta fub-
fiantialis poteft efle ordinis (upernaturalis , vt
probatum cft ; ergo nulla poteftita cxcederes
aliam naturam completam (ubftantialem, fi-
cut vifio beatifica excedit cognitionem abftra-
&inamn Dei.

42, Dices:hocipfum quzritar,quare fi-
cut prater cognitioncs abltraiuas Dei, ac
proindé naturales, dari poffant cognitiones
intuitiva , ac proinde fupernaturales, fic vitra
naturas intelleétinas naturales, quz naturali-
ter poflunt cognofcere Deum {oluny abfiradi-
ué , non poffiatdari naturz intelledtine fuper-
naturales, quz poflint naturaliter cognolcere
Deum intuitine .

43. Refpondeo in fundamentis nofirz
conclufionis piures allatas fuiffe rationes huius
rei. Prima ratio Theologicafuit, quia vifio
beatifica , lumen glorie, gratia fan&ificans
&c. non cflent accidentia fimpliciter fuperna-
turalia, {i poffibilis effet natura fubftantialis
completa, cui naturaliter deberentur; ergo
impoflibilis eft talis narura . Poteft afferri hu-
ins rei alia ratio tym moralis, twm phyficas .
Secunda erge ratio moralis fuit, guia adoptio,

fini
nr

ractina tant

}i

H

75

amicitia &c. non poflunt deberi naturg {erujs
li; omnis autem natura creata effentialiter et
ferua Dei. Tertiademum ratio phyfica fuit,
quia fi effet poffibilis natura , quz poffer na-
turaliter videre Deum , deberet effié in eo-
dem ordine immaterialitatis cum Deo, quod
repugnat .

44. Ad 6. rranfeat antecedens, & nego
confcquentiam. Non valet: nulla forma f{ub-
ftantialis poreft effe mala, & violenta cuilibet
fubiecto ; ergo nulla forma accidentalis poreft
effe mala, & violenta cuilibet fubie@o : de fa-
¢to enim accidenria erroris , peccati , miferiz,
funt mala cuilibet fubieo ; accidens coatio.
nis eft violentum cuilibet fubie@to ; €rgo ne-
que valet: nulla forma fubftantialis non mo-
dalis poteft efie indebira cuilibet fubiedo; ita
vt nulli fubiecto poffit naturaliter conuenire ;
ergo nulla forma accidenralis poteft effe inde-
bira cuilibet fubieto, ira vt nulli poflit naru-
raliter conuenire . Eft enim lumini narurali
confentaneum, vt ficut aliqua accidentia func
violeata cuilibet fubie@o ;, & contra eins na=
turam , fic aliqua accidentia fint fupernatura-
lia cuilibet fuble&o, & fupra naturam , & cxi-
gentiam cuiusliber naturz (abftantialis com-
pletz . Difparitas cft, quia forma fubfanrialis
abfoluta elt natura quedam incompleta ordia
nata ad hoc, vt cum materia tanquam cum.s
altera comparte conftitnar naturam comple-
tam ; ergo non poteft cle fupernaturalis , fed
naturalis materiz , cum qua debet conftituere
naturam. Ataligua accidentia fuat ipfa ele-
natio naturz ad filiationem, amicitiam Dei
&c. quz funt indebita cuiliber naturz creatz ;

- ergo pofiunt cfle itd indebita omni naturz , vt

non poflint illi naturaliter eonucnire « Ex do-
&rina tradita infertur non pofle dari formam
{ubftantialem abfolutam fupcroaturalem cui-
libet materix , neque materiam f{ubftantialen
incompletam in ratione narure fupernatura-
lem cuilibet forma fubftaatiali .

45, Ad 7. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Difparitas elt, quia vifio, gra-
tia &c. debent efle indebita natura,que Deum
videt, quz adoptatur &c. at non eft necefles ,
vt fint indebira gratiz , & dono {upernarurali,
quo natura ratienalis elevatur ad {ubfiften-
dum in Verbo diuino; fed modus fubftan-
tialis voionis hypoftatice non eft natura , quz
Deum videt, 8t adoptatur, fed eft gratias ,
& donum {upernaturale , quo natura eleuatur
ad fubfiftendum in Verbo 5 ergo &c.

46. Ad 8. diftinguo antecedens: Deus po-
teft naturaliter amari, prout et in fe, iti vt (o=
la bonitas diuina cognita prout ¢ff in fe mo-
ucat ad amorem , nego maiorem ; ita vt (ola
bonitas diuina cognita prout elucét in creatu-
ris moucat ad amerem, tranfeat; & nego con-
fequentiam . Sicut Deus non poteft naruralis
ter intelligi , nifi prout elucet increaturis ., fic
non potelt naturaliter amari, nifi proptet bo-
nitatem dininam elucentem in crearuris; &
ficut fupernaturaliter Deus poteft intelligi, &

K 2 vi-




76
videriin fe ipfo vifione beatifica, fic amores
beatifico poteft amari propter bonitatem di-
uinam vt cognitam in feiplas _idcuquc amor
beatificus patriz eft diue: (z rationis ab amore
viz, vt dicetur (uo loco

QVAESTIO XXVL

Vivam intellecus crearus ad videndum Deum
indigeat lumine gloria intrinféco.

8o Th.qu12. artes.

1. Idetur non indigerc: primoenim, vt

arguit Scotus in 2. diftii4oquef. 1. &
in 4. dift. 49. queft. 11. Obicctum ¢ qued per
feipfum eft infinjra lux intelligibilis , & cft
{ufficientiffimua ad hoc, vtmoucat intelle-
&uom ad vifionem (ui, noa eget lumine fibi
coagente ad caufandam vifionem; fed Deus
¢lt tale obie@tum; ergo &c.

2.  Secundo, vridem argait, fieut ceecus
fupernaturaliter illuminaras naturaliter videt
colores , fic intellectus creatus fupernatarali=
ter illuminatus lumine glorie naturaliter vi-
deret Deum 5 eigo vifio Dei non aliter effet
fupernaturalis bearis , quam vifio colorum fit
fupernaturalis ceco illuminato , quod clt ab-
furdam .

3. Tertid, vtarguic Durand. in 4. dift. 40.
quzft. 2, num, 22. lumen glorie eflet neceffa-
rium ad hog, vt iatellectus creatus, qui fecun-
dum fc ¢ft improportionatus ad videndum s

Deum , fieret proportienatus; fed intellectus °

habite Jumine gloriz, remanct improportio-
natus s ergo &c. Probatur minor: nam ideo
intelle@us fecundum feelt improportionatus
ad vidend@ Detm’, quia infinite ditard Deos
fed etiam  inteilectas habens lumen glocia
creatum infinite diftat a Deos ergo &e.
4. Refpondeosquod vt refertur in Clemen-
tina Ad nofirum de Hareticis , Beguardi, & Bes
guinz in Germania doeucrunr plures errores,
inter quos quintus city quod qualibot inielleinan
lis natura in fe ipfa oft naturalitey beatas quodque
anima now indiger lumine glovic ipfam elenante ad
Deum videndum o eoque bearé frucndum . Damna.
tus fuit hic error cumalijs cius fedlg erroribus
4 Clemente V.in Concilio Viennenti Clemen,
tina citata, ac proindc de fide elt animam indi.
gere lumine gloriz iplam clenante ad viden-
dum Deum , coque bearé fruendum . Qi®rie
tur, vtrum precisé ex allata definitione de fide
fit animam indigere lumine gloriz ditinfto d
vifione ipfam cleuante ad videndum Deum,
Aligui affirmant , alij negant, ac dicunt, quod
fi afleratur vifionem ipfam Dei efle lumen {u.
pernaturale , formaliter cleuans animam ad
videndum Deum, faluatur animam indigetes
fumine glorie ipfam elevante ad videndum
Deum,ac proindé faluatar definitio Ponrificis;
¢rgo ex allatadefinitione pracisé non clt de fi-

De lumine gioria:

de animam indigere lumine glorig diftincto ab
ipfavifione.

5. Opponunt primo Audtores contrarie
fententig : Concilinm dicit animam indigercs
lumine cleuante ad vifionem ; fed vifio nons
elenat ad vifionem ; ergo docet animam indi-
gere lumine diftindo 4 vifione .

6. Refponderi poteft Concilinm non dice.
re animam indigere lumine ad vifionem , fed
ad videndum; (cd vifie licét non cleuer ad vi-
fionem, tamen co ipfo ; quod eft forma fuper-
naturalis, eleuat formalizer animam ad [aum
effe@um formalem videndi Deumsergo falua-
tut definitio Concilj -

7. Opponunt fecundé: Poutifex definit
animam ad videndam Deum indigere lumine
illo , quod negabaat hzretici, qui damnantur;
fed illi heretict non erant itd folidi, vt nega-
rent animam ad videndum Deum indigere lu-
mine vilionis ; ergo negabant animam indige-
re lnmine diftiuéto & vifione ; ac preinde Pon.
tifex definit animam indigere lumine diftin&to
d viiione.

8. Refponderi poteft Hareticos illes ne-
gafie vifionem Dei effe formam [(upernatura-
lem , & elenantem animam ad videndum, ac
docuiffe cffe formam naturalem, ac non cle-
wintem, & confequenter afferuiffc animam ad
videndum Deum non indigere lamine gloriz
clenante. Pontifex ergo contra iilos definit
animam ad videndum Deum indigere lumine
glorig clcuante, quod faluatur s dicendo vifio-
nem cffe lamen formaliter clenans animam ad
videndumn Deum. Propter hecnon et impro-
babile ex allata definiticne pracisé non cile de
fide,quod anima ad Denm videndum indigeat
lumine gloriz diftindo & vifione. Diai id
non effe de fide ex illa definitione pracisé .
Nami cx alijs principijs exiftimo cfic de fides ,
quod anima ad videndum Deum indigeat vi-
ribus fupetnaturalibus, vel intricce com-
plentibus, vel extrinfecus aflifentibus , &
concurrentibus ading ad vifionem Dei. Ratio
cft, quiaactus (opernaturales nen poliunt cf=
fici per folas vircs naturales; fed vafio Deieft
{upernaturalis ; ergo non poteft effici per folas
vires natarales anime, ac proindé amima ad
efliciendam vifionem Dei indiget aliguo prin=
cipio fupernaturali, vel intrintecé complente,
vel extrinfecus affiflente , concurrente agdiuc
ad vifionem ; fed hoe principium [upernatin
rale poteft vocari lumen gloriz ; ¢rgo de fides
elt animam ad efficiendam vifionem indigere
lumine gloriz diftin&o 4 vifione, nomine lu-
minis glori¢ intclligendo principium {uperna-
turale concurrens adiué ad vifionem ; & fic
elenans animam ad videndum Deum , abftra-
hende ab hoc ; virum tale principium f{it anis
mz intrinfecum, vel illi affiffat extrinfecc.

9. Supereft quaflio iater.Scholafticos,
vtram beati de fadto ad efficiendam vifionem
Dei eleuentur per lumen glorig ipfis intrinfe-
cum: & vtrum tale lumen fit illis neceffarium
faltem neceffitate connaturalitatis? Affirmat

Sans




	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

