BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Tractatvs Qvintvs. De diuina voluntate, vita, & beatitudine.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

TEEETRNEeeT S

e

-

QV AESTIONV M

I8=

THEOLOGICARVM

De Deo Trino, €5° Vno.
L BB -SF G&alND: Vabs

Continens Tra@atus de Voluntate Dei, de Prouidentia,
& Predeftinatione, ac de Trinitate.

TRACEATYS

<De Dinina voluntate , vita , 4ac
Beantudsne .

,» OSTQVAM S. Thomas
quazflione 14+ 15, 16. &
17. egit de ijs, qua [pc-
¢tant ad intelledum, &
e Scientiam I)ci, queft. 18.
4 agit de vita Dei, quaftio-
ne 1¢9.20 & 21. de Vo-
luntate , & amorc Dei ,
ac de virtutibus diuine
voluntatis, ac prefertim de mifericordia, &
iuftitia . Do&rinam harum quaftionum, nec
non de Beatitodine Dei, de qua S. Thomas
agit qualtione 26. explicabimus fequentibus
quaflionibus, quarum tituli videri poffunt in
indice initio propofito .

QV ESTIO XLVIL

Virum in Deo detur voluntas, qua fit alfualis
welitio fiti ipfius , ¢ aliorum , indi-
flindta a cognitione [ui ipf-
us> Cr aliortm ?

§.Th.q. 194 s

tas. Voluntasenim mouctura fines ,
& bono , & dirigitur ab intelletu, cum fit
potentia czca, & ab Ariftotele 2. de Anima
texts $4. dicitur effe mouens motum ;s fid
Deus cft primum mouens immobile, & :ft
prima regula, adeoque incapax directionis ;
ergo &c.
2+ Secundo videtur, quod Deus non pof
frvellealiad fe, fed folum feipfum. Voluo.
tasenim, cui fufficit vhum volitum , eoques
(atiatur , non potelt velie alias fed Deo {uffi-
cit fumma fua bonitas, eamque vult; ergo &c,

1. P Rimo videtur in Deco non effe volun-

3: Tertio videtur diuina voluntas non cffe
ipfa actualis volitio. Nam ecft indifferens ad
mundum volendum , vel nolendum; ¢rgo
non cft ipfa a@ualis volitio mundi, fed vule
mundum pet aGum diftinétum 4 potentiavo-
litiua .

4. Quartd videtur dinina volitio diftingui
4 dinina intelle@ione . Sienim Deo idem el-
fet intelligere , ac velle, omnia,; qua Deus in-
telligit, veller ; fed Deus intelligit tum bona,
tum wala; crgo Deus vellet rum bona, rum
mala, quod eft abfurdum ; figuidem Decus
vult folum bona, m:la autem noa vult , fed
puré permittir.

5. Refpondeo, quod proportionaliter ad
dicta de diuina cognitione philofophandum
cft de dinina voluntate .«

6. Dicendum igitur primo : daturin Deo
voluntas. Probatur primo: ex difis enim
quzlt. 16. Deus el prima, & adequata ratio
totius cntis, totics boni, & pulchri, quod da-
tut 3 crgo (i Devs non haberer voluntatem ,
yua vellet, & rationabiliter intenderer boe-
num, & pulchtum, quod datur tum in Deo,
tum exira Deum, totum bonum , & pul-
chrum daretut peraccidens, & non c¢x ratio-
nabili intentions , quod et ablurdum , ficut
eflet abfurdum quod pulcritudo templi San-
&i Perri non furflee rationabiliter inienta ab
artifice.. :

7. Probatur fecundd. Nam cffe intenti-
uum boni appetitu non puare innato, (¢d clici-
to,non puréfenfitivo, fed ratonali, eft per-
fectio fimpliciter fimplex , & damar in crea
ris; fed Deus haber formaliter omne
@iones Gmplicicer imph
intentiuus boni appetitu elicite raticnali ; fed
fola voluntas ctt intentiua boni appetitu elicito
rationali; ergo &ec.

8. Probatur tertio ratione , qua quia ma-
ximé eft 4 prioci, vnice affcrtut-a §. - Vi
hic quaft. 1g. art. 1. Vnaquaque t
£}m m bonum apperitu proportion
foondente {o effendi, ideoque fi ]
puré naturale, appetit {fuum bonwimn apperit
puré naturali; {i habet effe fenfitivum ; appe-
(€15

ta-

£




D = — %

A4

tit faum bonum appetica fenficino : fi habet
eff: rationale ; & intelledtinum , appetit funm
bonum appetitu rationali , & intelleétivno , qui
dicitur veluntas ; fed Dens habet cfie fumme
intelli@inum , vt oftenfum cft quaft. 41.ergo
&c. Probatur maior, & cxplicatur argumen-
tum. Inclinatioin bonum vocatur appetitus;
& quid€inclinatio, quares inclinarur putcex
natira, nonautem c¢x cognitionc, qua bo=
wum apprehendat , dicitur appetitus purc na-
ruralis ; & innatus : iaclinatio, qua I¢s 1ncit=
natur in bonum fenGbile ex cognitione fenfi-
tiua , qua illud apprehendic, dicitur appetitus
{fenfitinas , fiue ammalis : inclinatio , qua res
inclinatue in bonum cx cognitione intellecti-
ua, qua illud apprehendic, dicitur appetitus
rationalis, & intelle&inus, feu voluntas, &
vierque appetitus tum fenfitinus , tum ratio-
nalis vocatur elicitus; fed res puré naturales
inclinantur in Donum puré cx naturd,adeoque
appetitu puré naturali, o pacto, quo grauia,
& lenia habent inclinationem , qua feruntur
ad {ua loca naturalia , & inillis quiefcunt :co-
tia fenfitiua , hoc elt ammalia ex apprehenfio-
ne fenfitiva bons fenfibilis inclinantur ad illod
appetitu fenficivo: enta intellettiva ex appre-
henfione intelie@ina boai inclinantur ad illud
appetita rationali, qui vocatur voluntas,
vr pat:t experientia id nobis ipfls 5 crgo
e,

9. Dicendum {ccundo: in Deo non datur
appetitus puré innatus, fed elicicus , non fen=
fitjuus, fed intellectiuns . Probatuc: nam ap-
petitas puré innatus cft inclinatio in bonum,
& non ex cognitione , qua id, quod inclina-
tur, cogaolcar bonum ; fed in Deo nulla da-
tur inclinatio, qua nea fit ex cognitiones,
qua Deus cogaoftit bonam s.ergo &c. Pio-
batur miner: nany in Beo nulla datur incli-
natio in bonum , que non {itex effentia dini-
na, que eft primaratio omnium; fed effentia
diuina eft Ipfa adualis cognitio, qua Deus
comprehendit omie bonum , vt diGum eft
quell. 41. numer. 6, crgo in Deo nulla datur
inclinatio, qua noc iir ex cognitione : &
quia cognitio Dei noncft fenfitiua, fed puré
intelledtiva, ideco Deus inclinatur in bouum
appetitu non fenfitivo, fed puré intelledh-
uo . .

10. Dicendum tertio : Deus non folum.s
cft volitinus, fed eftipfa actaalis volitio fui
qulus, & omnium- Probatur: Deus enim
oullum pradicatum habet per accidens, &
non cx inrentione; e.g. non cft fapiens,bonus,
omuaipotens per accidens , fed per fe, & cxin-
tentione ; fed cum Deus firadzquate 4 {c1plo,
{1 non efiet volitio, & intentio adtualis omni-
um (oorum predicatorum , aliquod prazdica.
tum haberet per accidens , & non ex intentio-

ne: e g. {i Deus non effer volitio, qua valt
efic Infinit¢ perfedtus, cum przdicatum infini-
te perfedi habeatadzquate A f¢, rale predica-
tum haberet nen ex intentictic s ergo Dens eft
prima aclualis volitio, & intentio emniom

1¢8 De Voluntate Det.

roporticnall ra-

is volitio, & inten-

fuorum pradicat
tione 1 aadtu
nia, q

» q

deus eft if
tio , quavuolt om
poflibilia, ¢
impoflibilia &c.
ratio , cut pofh I
bilia int impofibilia &c,
lis intentio, & volitio on
poffibilia cflent poflibilia ,
cffent impoflibilia per acei
intentione quod clk
Gumelt

1te Execo,quod D
litio , infestar primo in i
lentem non diftingui ab adaali v
quod non diftingui & guo . Secundo in
Deo non dari potentiam phyficam vo!
hoc eft potentiam receptivam , vel pro
{ stentiam lo-
jrnantiam ad

|
e o e dar
in Do non aart

actua-

m horum.s;

AT
ablu

gicam volendi , hoc
volendum . Tertio 1
porentiam formalem volendi fo
eflentiz, neque dari volitiuum rac
eft fubfantiam , cuidebeatur formalis |
tia volendi fupcraddita , neque dari habi
vel a¢tum primum volendi, nomine habitus
intclligendo facilitatem volendi fuperadditaay
potentie » & nomine actus primi intelligendo
virtutem produdiuam volitionis . Proban
illationes: nam cum effentia divina {it
adtualis volitio , non preducit , neque recipit
volitioncm , cum non producar, negues
recipiat{eipfam . Ruifusnon habetvilam po-
tentiam,vel facilitatem diflin&a ad volendam,
cum non habeat potentiam,; aut facilitatem
diftin@amd feipfa. Deusigitar ficuteft intel-
le@tus in afta puro, fic cft voluntasin adu pu-
10 ita vt fit ipfe a¢tus volcndi, fine vila po-
tentia phyfica producendi, vel recipiendi vo-
litionem , qua coaflituitur volens . Videri
pofizat, qua de intellectu dida funt quaftio-
0c41. N, 7.

12. Dicendum quartd: in Deo aftualis:
cognitio camprechenfina fuj ipfius , & omai-
um aliorum , & adtualis volitio {ui ipfius, &
cmpjnm aliorum (e m prazdicata necel-
faria, funtomnind idem fine vila diftinétione
obicctiva .

13. Probatur: nam cum Deus, & omnia
alia habeant multa pradicata feccffaria abef-
fentia dinina, tanquam i primaratione, N
Deus, & alia habeantvllum predicatom ne-
ceflatium cafu,hoc eft non ex cogaitione dini.
na, effentia debet effe aftualis cognitio om-
nium predicatorum neceflariorim , quae con-
ueniuat Deo , & omnibus alijs ; & nc habeant
vilum pradicatum neceffarium per accidens ,
hoceft non ex intentione diuina, ciientia de=
bet cfie aGtualis volitio , & intentio omnium
gra:dicnrc_)rum nceeffatiorum s fed diuina ef-
{vntia, feu primaratio omnium debet effes
vna, & omnind fimplex fine vila diftintione
glaig_c”ti_u.l, vt probatum ¢ft queltione 22.€rgo
in divina cficntia tanguam in prima rationc

om-

g




gandie .

r

Liber 1. Quaftio XLVIIL

omnitim , debent identificari aGtualis cognitio
comprehenf(ina , & actualis volitio omnium .

14. Confirmatur : nam prima ratio cft
omnino fimplex , & adequaté d fcipfa; crgo
finon ¢ft coguitio {uiipfius, eft, & non cx
gognitione , adeoque eft cafu ; fi non et voli-
tio fui ipfius, eft non ex intentione, adeoque
per accidens ; fed viramque elt abfurdum ;
crgo primaratio eft fimul cogaitio , & volitio
{u1ipfins .

15. Ad 1.diftinguo maiorem :'voluntas in
quantum abftrahit 4 creata , & increata moue-
tur analogice 4 fine,, & bono, & analogice di-
rigitur ab intelleétu, concedo : mouctur, &
dirigitur proprié , nego;: diftingwo codem pa-
‘¢to minorem ; & nego confequentiam. D2
ratione voluntatis »¢ fic elt , vt ab obicéto for-
mali, & a fine habecat atum volendi , & hoc
eft moueri analogicé ab obicéto formali, & 4
fine ; deratione ciufdem voluntatiseft, vt ha-
beat fuam rectitudinem ab intelleGtione , &
hoc et analogicé dirigi 5 led voluntas divinas
cft adzquate 4 fe ipfa, eftque finis, atque obie-
&um formale fuiipfius, & identificatur cum
intellectione , vt oftenfum eft; ergo voluntas
diuina ficut habet adzquaté a fe ipfa adum
volendi, ciufgue re@itudinem,fic habet adtum
volendi 4 fine, & obieéto formali, & habet
faam re@itudinem ab. intelle&tione, adeoque
dirigitur analogice . Ariftoteles dicens volun-
tatem cffe mouens motum , vel loguitur des
fola voluntate creata ; vel loquitur de mota
analogice , ficut de motu analogicé loquitur
Plato , dum dicit Denm effe moucns feipfum
pet hoc, quod i fe ipfo habeat altus intelli-
gendi, & volendi. Platoitaque dicens Deum
effc mouens fe ipfum , & Ariftoteles dicens,
Deum ¢ffe mouens immobile, noa fibi con-
tradicunt, vtaduertit S. Thomas hic quzf.
29. art. 1.ad 3. Nam Ariftoteles dicit Deam
elle propri¢c immobilem , quianon poteft itis
{c caufare vilum motum , & vllam mutatio-
nem: Platodicit Deam mouere (eipfum ana-
logicé , quia habeta fe ipfo altus intelligend:,
& volendi.

16. Infertur, quod ex codem principio,
¢x quo fequitur in creaturis cognofcens, co-
gnitionem, {peciem intelligibilem,volens, vo.
litionem, & obictum formale, non pofles
identificari, fequitur hec eadem in Deo non
pofle diftingui. Explicatur. Affumitur ran-
quam principium , quod cognitio debet el
i cognofcente, ab obietto formali & 4 (pe-
cie| intelligibili ; fed cognitio creata, cumo
non fir 4 fe, i efet idem cum cognofce
te, vel cum obie@o formali, aut cum [pe-
cie intelligibili , non haberet effe 4 cogno-
fcente, neque ab obietto formali, neque 4
ipecie intelligibili 5 € conuerfo cognitio di-
uina cum fit adequaté d fe, & nonab vilo
diftinéto , i diltinguecretur a cogaofcente , vel
ab obieéto formali, vel a fpecie intelligibili ,
non haberet effe d cognofcente &c- ergo co
gnitio creata non poteft identificari cum his

-

159
cognitio increata non potelt diltingui ab his 7
Rurfus affumitur quod volitio debet effe 4 vo-
lente, 4 cognitionc, & ab obie@to formali; fed
volitio ctcata cum non fit 4 fe, {iefler idem
cum his, nonellet ab his, volitio increata cum
fird fe, & non ab vllo dittin&to , fi diftingue-
retur ab his, non effet ab his; ergo &c.

17. Ad 2. diffinguo maiorem : voluntas,
cui {fufficit vaum volitum ; non poteft velles
alia,nifi ex hoc motivo (ufficientiz, concedo:
non poteft velle alia abloluté, nego. Deus ,
cui {ufficit fua bonitas, ¢x hoc ipfo motiuo ,
quia decet ; vt qui habet bonum vndique fuf-
ficiens , eommuniccet illad alijs, poteft vel-
¢, vtexiftant alia , vt explicabitur quaft. 49.
nam. 3.

18. Ad 3. concedo antecedens, & diftin=
guo confequens; ergo diuina voluntas non.s
cftipfa a&ualis volitio mundi, vt applicata
mundo ; concedo ; vt applicabilis mundo ap-
plicatione diftin&a, nego ; & nego conie-
quentiam . Dinina voluntas ira cft 1pfa actaa-
lis volitio, vt fit indiffecrensad hoc, vt appli-
cetur,; vel non applicerur ad libere volendum
obiecta, refpectu quorum elt libera. Ex hoc
autem non fequitur divinam voluntatem di-
flinguid volitione libera, fed (olam fequitur
dittinguid libera applicationc ad volendum.
obie&a, refpedtu quorum eft libera, vt explis
cabiturinfra quaft. 56. & feqqg. cum agetur de
formali confticutiuo aituum liberorum .

19. Ad4. ditingao maiorem: fiin Deco
idem effer incelligere ; ac velle adequationes
intellectionis, & volitionis, omnia, qua Deus
intelligit, vellet, nego; adequatione etiam
obiedti veliti, ac noliti, omnia, qua: intelli-
git, velier s concedo majorem : concedo mis
norem ; & nego confequentiam . In Deo in-
telligere et idem , ac velle adzquatione intel-
le&ionis , & volitionis, itd vt nulla detar ins
Deo volitio, qu® non fir intellectio , & € con-
werfo. Atintelligere; & velle non funt idem
adzquationc obiedi voliti, & intelledi, itd vt
Deus omnia, que intelligits velic. Nam etiam
ea > quz non vult, iatclligit . Confirmatur
folutio , quia fimili argumeato poflet proba-
ri > quod eadem Deus athemet 5 ac neget, ar-
gucado o Deo idem cft affirmaré, ac nega-
re; Deasaffirmat mundam elle; ergo negat
mundum effe. Sophifma foluitur eadeny di-
ftinGtione.

Q VESTIO XLVIIL

Vtrum disina voluntas habeat pro obiecto matee
riali Deum s ¢y omuia aliay pro shiedto
autem formali (olam dininam ¢ffen-
tiam, (7 bowitatems 2

8 Th.g. 19+ 4+ 8.
i Rimo videtur diuina voluntas non ha=

bere pro obie&to materiali omnia. O-
bie-




W

160

bicQum eniin materiale dininz voluntatis et
folum id, quod Deus poteft velle s fed Deus
rion potelt jvelle omaia, fed {ola bona, mala
autem , & impoflibilia non poteft velle; ergo
e,

2. Secundo videtur, quod obicGum fors
male diuinz voluntatis non fir fola diunina ef-
fentia , & bonitas, fed etiam creaturz rationa-
les. Nam obic&um formale eft , quod poteft
aiari graria fui , hoc eft vt finis, & ratio a-
mandi ; fed crearurz rationales poffunt @ Deo
amari vt finis, & ratio amandi; alioquin non
poffent amari amore amicit:2, & beneuolens
ti®,ad quem requiritur , vt fubie@um ame-
tut tanquam finis cai; ergo . _

3. Refpondeo, acdico primo, quod di-
vina voluntas habet pro obicto materiali
Deum, & omnia alia; tum exiftenria, rum
non exiftentia,, tum poflibilia, tum impofii-
bilia, tum bona, tum mala, itd ramen, vt
non omnia velit, fed quadam: velit, quedam
nolit, quedam puaré permittat. Probatur :
pam illud eft obiedtumy mareriale dininz vo-
luntatis, circd quod verfatur dinina voluntas;
fed diuina voluntas verfatur circa fc ipfam ,
& omnia alia; ergo: &c¢. Probatur minor :
nam dinina voluntas verfatar circa ipfum De-
um s volendo Deum exiftere, & habere omne
bonum : verfatur circa poflibilia, volendo, vt
poflinteffe; circaimpofiibilia;, volendo, vt
efle non poflint ; circa omnia bona exiftentia,
volendo, vt exiftant; circa mala culpa exilten-
tia , illa prohibendo ; & permittendo ; vt exi-
ftant. Ratio cft, quia Deus jta ¢ft ratio om.
nium, ficutdecet, vtfit ratio omnium ; fed
decet, vt Deus ¢fit ratio omnium bonorum
per fe , & illaintendendo , malorum aurem fit
ratio pure per accidens , & felum permittendo
propter hoc ipfum, quia bonum cft illa per-
mittere ; ergo &c.

4+ Dicendum fecundo @ licet dinina vo-
Inntas habeat pro obie@®o materiali Deum , &
alia 4 Deo, tamen {olam divinam eflfentiam ,
& bonitatem habet pro obicto formali. Pro-
batur: nam illud eft obie&lum formale ad=-
quatum dinin@ voluntatis , quod itd el obic-
étum , vt fic ratio, cur divina voluntas velit
omnia; qua vult, nolit omnia, qua non valt,
perimittat omnia, qua permitrit &c; fed fola
diuina cflentia eft talis ratio, alioquin actus
diuinz voluntatis , qui {unt idem cum dinina
effentia, non eflent adzquaté 4 fe, & 4 dinina
eflentia; fed haberent rationem diftindam ;
ergo &c.

s+ Hinc infertur, quod ficat Deus feipfum
cognofcit in fe ipfo, eobiedta vero diftinQa
non cognofcit in f¢ipfis, fed indiuina efen-
tia , fic Deus feipfum amar, & vult propier
feipfum , & propter (uam bonitatem ; obiccta
vero diftinéta non vult proprer feipfa, fed
propter bonitatem diujnam . Illud enim et
amatum, volitum , vel nolitum , aut permif=
fum proprer feipfuny, quod eft ratio volendi,
nolendi ; agt permittendi ; fed foladinina bo-

TNL TS O e by b F
De obiefto Diuinz voluntais

nitas eft ratio volendi, nolendi, aut’permit-
tendi omnia, qua Deus vulr, non valt, aut
permittit; ergo &ec. Quia veré voluntas in
illud folum tendir tanquam: in finess ipfius
voluntatis,quod cft rario volendi, & eft id,.
ius gratia et volitio, ideo Deus folum feipin

& fuam bonitatem amat vt finem , in obieéta
verd diftinda tendit ranquan in ea, que funt
ad finem, vt docet exprefsé S. Themas hic
quaft. 19. art. 2. dicens .. S igirur Dens vule,
& feeffes & dlias fed fo vt finem , alia vr ad finem,
in quantum condecet Dininam bonitaters etiam alia
participare .

6. Ad 1. fiego maiorem - ObieGtum enim
materiale dininz voluatatis non ¢t folum id,
quod divina volaatas poteft velle , fed etiam
id , in quod poteft tendere , vel volendo, vel
nolendo , vel pure‘permittendo ; fed volupras
divina non folum potefl tendere in bona , illa
volendo , {ed ctiam in mala, illa nolendo; &
pure permittendo 5 & non felum poteft-ten-
dere in poilibilia ; volendo, vt pofiint cfles,
fed etiam in .impoffibilia, voleudo, vt non
poflint efle, vt explicaram ¢ft num. 3. ergo
&e.

7. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; fi Deus nor amaret creaturas ra=
tionales vt finesamorisdiuini, hon amarert il-
las amore beneuolentiz , nego: {i non amaret
vt fines boni voliti, & vt perceptiuds totius
viilitatis ex bono volito, concedo. Ad amo=
rem bencuolentiz confideras
tum non requiritur, vt fubiedtum ametur tan-
guam finis amoris, fed fufhicit, veametur ran.
quam finis boni voliti ; perceptious totius ytis
litatis ex boso volite, & vt non ordinetur
wiice ad veilitatem alterius contradiftingti; fed
Deus licet non amer creaturas rationales ve
fines amoris diuini, gii-amor eft “ipfe Deus,
tamen illas amat vt fines perceptiucs totius
viilitatis ex bono volito; non ordinando illag
ad vtilitatem Dei, vel alteriusconrradifingi a
creaturis rationalibus; ergo &c. Ex oppofira
ratione creaturas irrationales Deus non amat
amore bencuoclentiz , quia illas rotaliter ordij--
nat ad vtilitatem rarionaliam contradiftin-
ctarum ab irrationalibus . Sed quo patto
Deusamare poflit, ac de faéto amet. creaturas
rationales amore amicitiz ; examinabitur ex
profefio infra quaft. 634

QVAESTIO XLIX.

Virum Dens omuiay que yslt, secef-
Jario welir .

Fr olBp
abftra&itlhime

3.Th.q. 19. a. 3,

I. Rimo videtur, quod Deus omnia, quz
vult, velit neceffario, & non liberé.
Si enim veller Liberé, poflet non velle; fed
velle Dei eft idem cam effe divino; ergo Deus
pollet non cffe ; vel poflet non habere effe vo="
litig-




4
k.

—

Liber II. Quaftio L:

litionis , qued habet de fado, & fic pofict
[aci .

Secundo videtur Deus omnia, qua vult,
liberé velle , etiam feipfum , & fnam effenti.
am. Liberras y eft perfedio fimpliciter
fimplex adus voluntatis 3 fed Deus cum vult
fcipfum, habet amnem perfeGionem fimpli-
citer fimplicem ; ergo &c.

3. Refpondeo, quod Deus neceflario vole
feexiltere : at non neceffano , fed liberé vult
exiftere aliad fe, itd vt poffit velle, vt exiftant,
vel non exiftant, & licet voluerit Mundum
exiftere, potuirt velle, vt non cxifteret , adeo-
que liberé voluitexiftentiam Mundi. Proba-
,tur prima pars : nam omnis yoluntas necefla-

'rid valt fuam beatitudinem , prefertim i ralis

beatitudo fit infinit¢ perfedta , & coutineat
omne bonum finevlla admiztione mali, &
poffit haberi fine vlto labore , ac difficultate;
fed Deus per hoe ipfum, quod exiftar, habet
omne bonum fine vlla admixtione mali, & {i-
ne vlladifficultatc , ac fabote 5 ergo Deus ne-
ccffario vhlt fe exiftere. Probatur fccundas
Pars: nam vnaqueque res per appetitum. 1n-
natum , vel elicirum inclinarur ad duo s ad ha-
bendum bonum, & ad illud communi
dum ; voluntas vero habito bono perfedé fuf
ficiente , & continente omne bonum , coque
communicato communicatione infinite per-
fedta, & continentc omnem cewmmunicatio.
nem , poteft dicere: fufficiz mibi habere omne bo-
gum , idque [ummé communicare , nolo illud comvru-
nicare alia communicatione imperfeias poteft etiam
dicere : quia habeo emene bonum s ac decet mcan-:
Genitatent, vt illnd communicens fecumdum varlos
gradus , wols illud communicare fecundun varios
gradas; td Deus habet in fe ipfo bonum fuf-
ficientiflimum , & continens omne bonuam,
idque communicat ad intrd communicatio=
ne fumme perfedta per intclletum Filio 5
per voluntatem Spiritui Sandto; crga eft h-
ber ad dicendum fufficir, nolo mec communicire
ad extrd , velad dicendum : guix decet meam bo-
nitatem 5t me communicen nan folum ad intra com-
municatione perfe&a , fed etiam ad extra communica-
tione imparfelfa fecundum cvarios gradus, wolo me
communicare ; produccndo creaturas fecundum warios
gradus,

4 Confirmatur, nam voluntas neceffario
vult folum finem , catera verd eatenus nccel:
fario vult, quatenus {unt necefiaria ad fincm ;
fed Deus eft adzquatus finis (ui ipfius, & cum
fir fibi fufficientiffimus, potel haberc omnes
bonuwm Gue exiftentia vllinsextrinfeci , adeo-

can-

que nullum extrinfecum et neceflatium ad ii‘;’

nem Dei; ergo &e.

se Adr. Vt Deus liberé velit creaturas ,
non requiritur, vt poffic non habere volitio-
nem , fed fufficit , vt volitio poffic non terini-
nari certo modo ad creaturas .

6. Ad 2. diftinguo maiorem ; libertas vo-
lendi infinitum bonum ¢ft perfectio fimplici-
t¢r (implex actas voluntatis, nego : libertas vo-
lendi bona creata , & finita » concedo maio-

161

rem ; concedo minotem ; & nego confequen?
tiam . Libertas volendi bonum infinitum non
cft perfectio fimpliciter implex adtus volunra-
tis , fed folum libertas volendi bona finita , &
creata ; ergo quia adtus diuinz voluntatis ha=
bet omunem perfetionem fimpliciter (impli-
cem, [deus per talem a&um debet fe ipfum
velle non liberé, fed neceflario, & naturalis
ter, ac fola bona creata , & finita deber velle
liberé .

QVZESTIO L

Virum Dens phyfice s vel metaphyfice
ue;:;‘__ff:rr!ur ad faciendum a‘mi-
mum ad extra ?

8. Th, q. 19. ares 3. & 10,

I. Idetur neceffitari, primé quia Deus ne-

ceffitatur ad faciendum id; ad quod
iuxta fuam nataram haber fommam inclinas
tionem ; fiquidem infinite inclinationi non
potelt refiftere; fed Deuscum fit fummuin
bonum, habet ir im inclinationem ad fe
{ummeé communicandum ad extrd , & ad fa-
ciendum optimum ad extra ; €1go .

2. Secundo Deus non potelt operari nii
honeftiflime, ac faltem non poteft operaricum
imperfe@ione moralis fed qui liberé omittic
facere quod et melius, eo ipfo non operatur
heneltiffimé , & contrahit imperfetionem
moralem; crgo .

2. Tertio videtur » quod Deus ex fuppofi<
tiong , quod libere voluent ereare Mundum ,
non potterit Ron creare Mundum oprimum .
Si enim feciffet Mundum non optimun, pof-

fet Deo dici z opus tuum poterat melias fieris fed
ille, cui potelt hoc dici, co ipfo non operatur
vr pecfectus artifex 3 crgo.

4. Quarté valet hac illatio s Deus hog fecit 5
kg optimum fait hoc fieri s fed non valerer, fi
Deus omiffo mel , poflet facere quod clt
minus benum; ergo &c,

5. Quintd Athanafius lib, de Incarnatione
Verbi dicit s abfurdum , indecovimmque erat eius
opera interite , idque fub dpfius artifics confpedin .
Auguftinus libro 4. de Genefi ad literam cap.
16. dicit & benefacere finon poffer , nulla cffer poten=
tia; [iantem poffer , nec facevet , magna effet inui-
dentia - Clemens Alexandrinus libs 6. Stroma-
tum poflt medium dicit: Cum Deus fit bonus , fi
ceffarct unquam benefacere , Deus quogue cffe ecffa-
Lit 5 quod nefas eft dicere; (:d repughat mctas
phyficé » vt Deus faciataliquod abturdum, &
indecorum, vt fit inuidus , & vt ceflet effe
Deus; ¢rgo &c.

6. Relpandco Deum neque phyfice, ne-
que metaphyficé neceflitari ad faciendum.s
optimum ad extrd , Probatur primo6 : nam {i
Deus neceffitaretur ad faciendum eptimur.
ad extra , cum melins fit erecare Mundumo ,
quam noa crearc, fuiffct metaphyfice , vel

X phy-




162

phyfice neceffitatus ad Mundum crg_mdunu;
fed necefitas phyfica, vel I‘--ICiﬂI‘_I]}'iicsioPF‘O‘
nitur libertati 5 ergo Deus necefTario » & non
libere creaffet Mundum » quod eft abfurdum,
& crroncum . :

7- Probatut fecunde ratione: nam ficut de
eflentia fummi boni eft, vi fe fumme com.
municet, fic eft de eflentia eiufdem 5 ve habi-
ta communicatione fumma , & perfelifi ma,
& coatinente eminenter omnes alias com-
municationes , poffit ca effe coitentus , ac
non neceflitetur ad fe viterius communican-
dum alia communicatione imperleda » & vt
fi voluerit fe commuaicare communicatione
impetfecta, poflir fe comm unicare magis, aut
minus, proutilli placucric; fi enim pofict effe
contentus fine vila communicatione imper-
fedta, a fortiori poffer effe contentus cum ali-
qua communicatione imperfeda fine viteria-
Ii communicatione ; fed Deus ab sterno fes
communicar ad intra Filio, & Spiritui Santo
commuanicatione perfedtiffima, & infinira, ,
& continente eminenter , ac feclufs imperfe-

tionibus , omnes alias communicationes ;
ergo Deus poffer quictecre, & effe contentus
communicatione ad intra ; fed § Deus poffet
eflc contentus fola communicatione ad intra
fine vlla communicationc ad extra, poflet cria
eflc contenrus aliqua communicatione ad cx-
tra fine vlteriori Com munica tione; €rgo Deus
poflet efic contentus communicatione ad ex.
t1a, qua le communicer per creationem, abf-
que vitcriori commuonicatione mecliori, qua.,
e communicet per dona gratiz ; & per Vnio-
nem hypoftaticam &e,

8. Confirmarur; nam in icats vtaligua
communicatio {it perfedté fufficiens, ac Deus,
illa habita , non pofit quielcere , ac diceres,
Lufficit = nolo me witerins com vare; fed come
municatio ad intra eft perfedifime {ufficiens ;
crgo Deus habita communicstione ad intrd ,
poteftquicfeere , ac dicere » fuificit s nolo me vl-
gerius communicare ; €rgo addita) communica-
tionead extra per creationem, potelt quiefce-
16, ac nolle fe vlterins comununicare per vnio-
nem hypoftaricam &e,

9. Dices; Dens per generationem Filij {ufe
ficiencer fe €ommunicat ad intra, & amen
non potelt in illa communicatione quicicere,
fed debet neceffario Precedere ad communi-
candum e Spiriruj Sancto ; crgo poteft dici,
quod licet Deys Per gencratonem Filij, &
Spiritus San@i fufficienter fo communicer ad
intrd, talen non poteft in tali com munica,
Lione quicicere, fed deber neceffario [ com=
muqicaz-c ad cxtra per creationem, per donas
gratiz, & per vnionem hypoftaticam ,

10.  Refpondeo, diftinguo  antecedens ;
Deus per generationem Eilij fufficienter o »
€Omunicat in omnj genere, in quo hatura,
diuina eft perfe@iffime > & fine imperfeGione
Lfommunicabilis, nego: in genete folum com-
municationjs perintellefuny, concedo 3 &
RES0 Conlequentiam , De rationc infiniti bo-

- . e
De necelsitate ad o pmum.

nieft,vt non poflit quicfeere, nifi (e omniu-
nicauerit infiniré,& finc imperfectione in om-
ni genere, in quo fecundum 11142[11 natgram.s
potelt (e infinité¢ communicare s fed natura -
telle@tualis poteft (e communicare non (ulum
per intelleum, fed etiam per volunratesm ., ;
crgo de ratione infiniti boni e, vt non poffit
quiefeere , nifi fe infinité , & fine ImperfeQios
ne communicauerit non fojlam per intelle-
tum, fed etiam pervoiuntatem ; {od etiam eft
de rationc infiniti boni , ve habira cotnmunis
catione fufficienti, ac infinita, & fne imperfe-
ctione in omni gencre, jp quo natura inrelle-
€taalis et communicabilis , pofiit in ea quie-
{gere, ac dicere, fuffive, crgo Deus habitas
communicatione ad intrd per inteliectum, ac
voluntatem , poteft quielcere , ac nolle fes
communicare ad extra communicatione finie
ta, & imperfeéta.

11. Probatur tertio conclnfio aucdtoritate,
Nam Patres s & Scholattici commuaiter licet
dicant , (uppofito peccaro » melivs & conne.
nicetius fuile, vi homo lapfas repararetyr pet
Incarnationem,quam fine Incarnatione,ramen
afferunt Deum potuiffc hominem lapfum etid
fine Incatnatione feparare;ergo docent PDeam
neque phyficé, negue metaphyficé neceifirari
ad optimum , fed pofle ctiam facere quod eft

Mminus bonum, minufque conuenjens. Proba-
tur antecedens ; afferendo aliqua teftimonia_,
Patram. Prime Athanagus Orationc 3. cona
tra Arrianes poft medinm dicir s LPoterar fine
il aduentse Chrifli folummods logui Deus , ¢ fol-
uere maledictionem . Carepum fpelandum eff bic
quid bominibus i vtile, non quid fit in Vivibus Dei.
Secundo Nazianzequs Epiftola 1+ ad Cledo-
niom, quz eft Oratio 51, dicit : Ftinterim non
dicam alio guoque moda fieri potuifle, vt nobifcum
verfaretur, quemadmodum prins ignis rubo, o forma
bumana, widelicet fpecie hominis non d natura ipfa
perfonaliter wnita. Tertio Augnftinus lib. 3.
de Trinitare, cap. 10. & refertur hicd §. Tho-
ma quelt., . art. 2. dicic, Fergm etiam oftenda
mus non alivme modum poffibilem Deo defuiffe , cunius
poteflati omnia cqualiter fubiacent, Jed fananda -
Jerie noflie alinm modyin CONNERieRtiore won' fuiff .
Etlib. de Agone Chriflisng €ap.3. dicit s Sunt
autem fulti 5 qui dicunt 3 Mo poterat aliter Sapiey-
tta Dei hominem reparares nifz fuftiperet bominen »
quibus dicimus poterat omning, Jed [i aliter faceree,
fimiliter veflra Ruliitie difplicerer . Bernardus
Epift.rgo, ad Innecentinm ptope finen,oftey-
dit Deo ad manum fuiffe alios, & alios modos
noftre Redentprionis. [dem docenralij Patres,
quivideri poffunt apud Ruiz; de Volunrares
Dei, difp.7, fc@. 4. colque fequuti funr Scho-
lattici;y cum Magiftro, & S. Thoma » QUOS re-
fert Valquez hic difp.r.cap, ¢ num.12,

12, Infertur primo , quid dicendum fit de
aliis opinionibysg , Primo aliqui dizerunt
Deuns necefiar; ad facieadum optimum ad
extra; & quia exiftimarunt €a, quz Deus de sy
ie&p facit, effe optima, docucrunt Denm ne-
ceflitari-ad faciendum omuia, quade fadto fa-

Cit ?

1

S e




Liber II. Quaftio L.

cit, ac proinde negarunt Deo libertatem ar-
hitrij . Pre hoe etrore referuntur Aritoteles,
Theophtaitus, Aucrroes, Auicenna, Porphy-
tius , vt videre eft apud Albertum in lib. des
caufis . Ruiz tamen de Voluntate Dei difp.7.
fect. 5. exiftimat Anftotelem in hoc puncto
fuiffe dubium, & inconfantem, & aliquando
negafle , aliquando conceflific Deo liberta-
tem . Ex Chriftianis in eodem etrore fuit Pe-
trus Abailardus . & Vuicleffus , qui vt refert
Vualdenfis lib. 1. Do@rinalis cap. 10, docuit
Deum non poffe facere nifi ca, qua facit.
V aicleffo fubfcripfit Lutheras art.36.Bucerus
ctiam lib. de concordia Do@rinz Chriltianz ,
cap. de liberosarbitrio s & Caluinus lib. 1. In-
itut. cap. 16, Par. 3. docuerunt Deum agere
neceffario quidquid poteft agere, nec pofles
ceffare ab co, quod facit, nec aliud facere pof-
fe, vt refert Bellarm. Tom.3. lib.3. de Grat.&
lib.arb. cap.1s.

13. Secundd aliguividentur docuniffe Deii
potuiffc quidem operari, vel non operariad
extra, fed ex fuppofitione, quod voluertad
cxtra operari, non potuiffe non facere Mun-
dum optimo modo fe habenrem ;s & quias
Mundus de fa@o oprimo modo fc habet ; non
potuifle aliter Mundum difponere, ac de fa-
¢to difpoluerit, nequealia creare, quam creas
uerit.

14, Contra hos errores certum eft Deum
non folum potwiic operari, vel non operati
ad extrd, creare Mundum, vel non creareo
fed etiam pofito,quod vellet creare Mundum,
potuific res aliter difponere, quam difpofie-
rit; ac multa facere, qua non facit. Namo
eatenus Deus hoc non poflet, quatenus necef-
fitaretur ad facicndum optimum ad extra; fed
nou neceflitatur , vt probatum ¢ft num.6. &
fequ. ergo.

15. Confirmaturex Scriptura, & Patribus
exprefs¢ docentibus Deum,pofita ctiam crea-
tione Mundi ; pofle facere multa, quz non-
facit. Sapien. t1. Non erar impoffibilis manus tua

* dmmittere illis munltitudinem wrforum , aut audaces

leones .- Matt. 3. Potens eft Deus de lapidibus iflis
[ufcitare filios Abrabe. Marci i4. Abba Pater
ominia tibi poffibilta funtitransfey calicem bunc dme.
Matth. 26. An putas quia non poffium rogare Patrem
mmewm 5 & exhibebit modé plufquam duodecim legio
nes Angelornm > Auguofinus lib. de Spiritu, &
literacap. 1« Omuipotens voluntas multa poteft fa=
cere , qua nen wult 5 nec facit. Potuit enim facere ,
i duodecim legiones Angelornm pugnarent contra il-
los , quy Chrijtum ceperunt. Lln Enchirid.cap.95»
Nunc in claviffima luce fapientie videbitur s quam
mulia poffit, & monevelit, nibil antem welit quod
aon poffit . Damafcenus Lib. 1, de Fidein fines
docet. Deum omnia quacunque vult , poffe s nor
autem quacunque poteft s velle = nam potefl quidens
perdere Mundum » von ouls autem - N ide alia tefti=
monia apud Ruiz difput. 7- cap. 4. vbi affert
etiam audtoritatem Scholatticorum.

16,  Infertur fecundo,quid dicendam fitin
quaftione ; in qua quaritur, virsm Deys has

163

beat liberum arbitrium? Negaucrant aliqui
Theologi, quia putaucrunt de effentia liberi
arbitrij efle,ve voluntas poflic eligere bonum,
vel malum, & vtetiam poft primam cledtio-
pem poffic vertiad vtramque partem contia.
di@ionis 5 fed hzc repugnant Deos ergo &e.
Dicendum cum 8. Thoma queaft. 1. art. 10.
aliifque communiter , non ¢lle de eflentia li-
beri arbitrij, ve poflit peccare; ac mutari, &
verti ; adeoque Deum habere liberum arbi-
trium . Ratio eft, quialiberum arbitriom ex
{uo cdceptu clt perfeitio impliciter fimplex,
ac proindé’ non includit vilam imperfedio-
nem : fed peccabilitas, & murabilitas {unt im.
perfe@iones; ergo liberum: arbitrinm nonos
includit peccabilitatem , nec mutabilitatems,
fed folum imporrat indifferentiam eligendi
hoc, velillud. Ided optimé Auguftinuslib.22.
de Ciuitate Dei, cap.vitimo dicit: Deus ipfe
guoniam peccave won poteft , nunquid libeyum arbi-
trium habere negandus eft ?

17. Sed potelt quari primo , verum liber-
tas Dei, qui non poteft peccare , fic maior »
vel minor , quam libertas creatur® , qua po-
teft peccare?

18. Relpondeo,quod Suarcz opufc. 4. de
libertate Diunina difp. 2. fe&.1. Vafquez 1.part.
quaft. 19. art. 10. in cius commentario, &
alij dicunt libertatem creatam . qua peccares
poteft ; efle maiorem extenfiug, {ed minorem
intenfiug libertate diuina , que peccare nos
poteft . Dicendum , quod non folum libertas
diuinaclt intenfiug , & fimpliciter maior, fed
ctiam non eft extenfiué minor libercate creas
ta. Ratioeft; quialibertas eft in genere po-
tentiz,hon autem in genere impotentia; crgo
non eft extenfiué maior cx eo pracisé, quod
habeat adiunétam impotentiam ; fed potentia
peccandi, in quantum conuenit creaturis , &
non Deo , cft quazdam impoteatia ; crgo li-
bertas diuina non eft minor etiam extenfiug
exco, quod non habeat adiunétam potelta-
tem peccandi. Confirmatur: nam Deus ex
¢o; quod non poffit peccare , & mentiri ; non
elt minus potens extenfiue ; & non cx aliara=
tione; nifi quia potentia peccandi, & men-
tiendi fpectat ad impotentiam , & defeGume 5
crgo &e. Ideo Auguftinus lib. 15.de Trinit.
cap: 15« dicit : Magna diuini Verbi potentia eft non
poffe mentivi , quia non poteft effe illi ef » & nons
[ed eft, eft 3 n0n 5 non 5 & lib, 5. de Ciuit. cap. 10.
Neque poteftas Dei minuituy 5 cum dicitur mori , fal-
ligwe non poffe 5 fic enim hec non porefe 5 vr f
poffet , minoris cffer wtique poteftatis ere. Vide-
ri etiam potelt Anfelmus Dialog.dde 1ib. arb.
cap. 1.

19. Quaeri poteft fecundo, virum Deus fit
liber ad pure omittendum 2

20. Refpondeanegating. Ratioeft ; quia
vt dixi in Tra@aru de Scientia Dei, queft 46.
num; 35. 2d perfedtionem diuinz voluntatis
fpe@at , vt circa nollum obicGum proponibi«
le poflit remancre quodammodo {ufpenfa,itd
vt nihil decernat ; fed fi-puré omitteret s res
2 ma-

4




164

maneret quodammodo fufpenfa, & itd,ve ni-
hil decernerct ; crgo &

21. . Quari porefl tertio , vtrum Deus ins
aliquo fenfu femper faciat oprimums, i
metaphyficé neceflitctur ad faciendum o
mum?

22. Refpondeo affirmatiné . Probatur, &
cxplicatur . Primo dici poreft; quod Deus
bet pro fine fuam gloriam ; & quia glori:
finigur elara notitia de aliquo cum lande » Deus
bet pro fine manifeftagionem fui i ¢
quam cognofcatur , & laudetur: f d manife~
itatio Dei poteft cfle maior, & maior; ac pro-
indée meljor , & melior ininfinitum , cum.s
Deus fie infinit¢ cognofcibilis ; ergo non cit
poflibilis maxima , & oprima maniteftatio , &
coghitio Dei, & Deus non poteft intenderes
maximam , & optimam manifeftationem fui,
fed folum debet intendere aliquam determi-
natam {ui. manifeltationem , qua poflet dari
maior , & melior manifeftatio . Pofito tamen,
guod intenderit tantam (ni manifetationem ,
tecit Vaniuerfitatem rerum optimam , hoceit
aptiflimam ad tantam Dei manifeftationem.,
ita vt ad tantam manifeftationem non poflit
dari yoiucrfitas meliors & aptior licet dari
poflit Vniuerfitas meliar fecundum fe,hoc etk
aptior ad- maiorem Dei manifeftationem ; &
gloriam~ Secundo poteft dici Deum femper
faccre optimum relaté ad dininam operatio-
nem, licet non faciat optimum relaté ad rem
fadam, Explicatur. Deus nan fecit Mundum
optimum-fccundum fe, figuidem potuifiet fa-
cere Mundum meliorem , in quo nimirimes
cflent plures ;i & perfedtiores creatura, putd
petfeitiores AngeliyGratia , & Beatitudo in-
tenfiné maior, Immo quia non eft poffibilis
Crcatura, Gratia, & Beatitudo omnium per=
fectiflima, repngnat Denm facer¢ optimum s
relate ad res faétas. At Dens femper facit opti-
mum relate ad honeftatem dinine operatios
nis ; fiquidem amnes diuin®e operationes funt
infinite , & =qualiter honéfiz, ac proinde
optima it genere honeftaris , ve magis expli=
cabitur in refponfione ad 2,

33. Tertio poteft dici Deum femper face-
re optimum quaflt confequenter, & relate ad
primam regulam . Explicatur. «Optimim dis
cirur,quod-elt maximé conforme prims regu-
la; {ed'prima fegula et voluncas Dei, & quice
quid Dens facit; ¢ff maxime conformedining
voluntati, qua cfficaciter.Deus yult illud faces
Ies.ergol.

24, Addo Deii neceflitari metaphyfice ad
faciendiim optimum tribus explicatis modis ;
fiquidem implicar, vt Deus non faciat optis
mum ; & aptufiimunad tantam manifeltatio-
nem {ui efficaciter intentam; & non faciat per
operationem honeftiflfimam , & vioquicquid
Dens facit, non fit fumme conforme prima:
reghle; hoc eft voluntati, goacfficaciter vulp
illnd facere .

25+ oAd 1, Diftinguo maiorem : Deus non
poicft non facere id ; ad quod determinaté fay

De necefsitate ad optimu m.

ciendum -habet inclinationem infinitany, hon
folum entitating 5 fed etiam terminatiué,con-
cedo: ad gued non folum faciendum ; fed

etiam omittendum habet inclinationem dif=
mndivam infinitam folim entitatiug ; nego:
diltinguio codem padto minorem;& nego con-
fequentiam . Deusnon poteft non facere,vel
non producere id , ad quod producendum ha-
ber infinitam inclinationem determinatamo »
ita vt nallam habeat inclinationem ad illnd
non producen : & quia Deus habet infi-
nitam inclinationem determinatam ad fe cO-
municandum ad intra, 1td venullam habeat
inclinationem ad {c non communicandum ad
intrd, ideo Deus nan potell non fe commuui-
care ad intrd, generando Filium, & producen-
do Spiritum San&tum. At Decus poteft non
facere id, ad quod non folum faciendum , fed
ctiam omittendum habet infinitam inclina-
tionem difinn&iuam ; fed Deus antecedenier
ad fuam liberam eleGionem habet infinitam-
inclinationem difiundinam ad fe communi=
candum ad extrd , vel ad quiefcendum ig (nfs
ficientilima communicauone ad intrd fine yl-
la communicatione ad ¢xtra; ergo &c¢. Sives
ro quatatur, quare Deus ad le communican-
dum ad intrd habeat infinitam inclinationem
determinatam, ad {¢ communicandum ad ex-
tra habeat intinitamy inclinationem difinndi=
uam, dicendum , quod-<cum communicatio
proponitur a diuino intclleétn s ranquam infi=
nite conueniens lummo bono ; acgatio com=
municationis proponitutc vE penitus inconucs
niens, Deus infinité inclinarat dererminate ad
fc communicandam & pullo pacto inclina=
tur ad abftinendum 4 fumima communicatio-
ne; fed commuanicatio ad iatra 4 dinino intel-
leétu proponitue tanquam (Gmpliciter infinita,
& infinité conucniens {ummo bone, negatio
communicationis preponitur yi omning 10=-
conueniens ;ergo &c, Econuerfo cum com-
municatio proponjtug ve fimplicicer finita, &

dn

finité conuenicns fummo bono, ac etiam ne-;

gatio communicationis proponitut vt conue-
piens, licet minus conuenicns , Deus 5 qui in-
clinaturad omne bonum, & ad omine conuc-
niens, non felum inclinatue ad fe communi=
candum., fed eriam ad fe noncommunican-
dugn jded communicatio ad extra proponitur
vt finita ;& creata , & vi finiteé cenueniens
& etiam negatio communicationis ad ¢xtra s,
per.quam; Deus quielcat in commanicationis
busad intra, tanquam fufficientibus ,. propo-
nitur vt conucnicns; ergo &c. Hinc fequitur
inclinationem y qua Deus inclinatur ad fe»
communicandum ad intea, eflc infipitam non
folum entitatiug , fed etiam rerminatiug; cum
non folum fitinfinita ex parte ipfius inclina-
tionis, fed etiam ex paste termini; figuidem.s
elt inclinatio ad communicationem finita,
& _infinitc conuenicatem Dco , E conuerso
inclinatio, qua Deus inclinator ad (¢ commu.
nicahdum ad extra, eftinfinita quidem entita-
titg ; cum ddentificetur cum divina efeatiay ;

quz

S

—_—

e

i
L
7

lyf




&

Pty

Liber 1. Quaftio L.

qua ¢t infinita; fed cft rerminatiué finitas ,
cum fir ad communicationem extrinfecan, &
creatam , qua eft finita . Hinc viterius {equi-
tur Deum ex parte ipfius inclinationis zqué
inclinari ad bonum minus, ac ad maius, cum
ad virumque inclinerur eadem inclinatioge.
identificata cum effentia diniga: at ex parfes
tecmini inzqualiter inclinatar, cum inclinetur
ad vhum terminum extcinfecam vt melio-
rem , magifque conuenientem, ad alium ter-
minum vVt minus bonum, minufgque coaue-
nientem . Proportionaliter S. Thomas 1.part.
queft.20, art.3. docet Deum omnia qualiter
amare cx patte actus amoris , inzgualiter ex
patte boai voliti ,

26. Dices: infinitg inclinationi Deus non
poteft refi fed fi Dcus omitteret maius
bonum , refitteret infinice inclinationi, quas
inclinatur ad illud faciendum ; ergo &ec.

27. Refpondeo,negando minorem.Quaa-
do caim aliquis eadem fimplici inclinatione
inclinatur difunctiné ad duo , cognolcens,
quod vtrumlibet eligat, optimé fe habebit, €x
¢o , quod eligat vaum , non refiftic tali incli-
nationi; fed Deus hoc padto fe habetsergo &c.
Nos ¢ conuerfo , cum proponuntur pluta bo-
na, diuerfis, & pacticuiaribus inclinationibus
ad illaigclinamur , & fic in pobis iplis quo-
dammodo diuidimur, & rrahimur in partcs
contrarias ; ideoque cum eligimus voum in-
compotlibile cum altero,refiltimus iaclinatio-
ni ,qua iaclinamur ad aliud .

28. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; qui liberé omittit quod elt melius,
& magis conueniens , co ipfo non operatur
honeftilimé , ( per hanc liberam omiflionem
minus bene (e habeat ad fuum vitimum fing,
ad primam regulam , & ad fummamn bonita=
tem » concedo : (i nan minus bene {¢ habeat,
nego minotem ; & nego confequentiam. Ele-
&tio, & operatio libera dicitur honefta per hoc,
quod per illam eligens bené fe habear ad vlri-
muin finem, ad primam regulam, & ad fum-
mam bonitatem , licet minus bene {e habeat
ad aliguid aliud ; (ed Deus per quamcumque
fuam liberam eledtionem , & operationcmos
optime {e habet ad fc¢ ipium , quieft vitimus
finis, prima regula, & fumma bonitas; ergo
&c. E conuerio creaturz cum cligunt ounus
bonum , minus hene fc habenr ad vitimuo.
finem , ad primam regulam , & ad fuminams
bonitatem , quam {1 cligerent maius . bo-
num , ideoque operantur minus bené, & ho-
nelte .

29. Ad 3, diftinguo majorem : Decus ex
fuppofitiouc, quod voluerit Mundum produ-
cere, non potuit non producere Mundumo
optimum , quantuin fufficit ad hoe, vt manij-
feftet, quod Mundusnon potuit fieri , nifi ab
‘Artifice potentiflimo, & fapicatifiimo, &
optime,concedo: itd vt non poflit hociplum
melins manifeftare , nego : diftinguo eodem
padto minerem;& nego confequentiam. Deus
¢x fuppofinone, qued velucric Mundum pro-

(=

165

ducere,debuir producere Mundum optimum,
hac eft fufficicntem ad manifeftandum; quod
Mundus non potuegit fiert, nifi ab Arufice
potentifiimo , fapientiflimo , & optimo « At
non neeeflario debuit producere Mundum.
optimum ia alio {fenfu. Hinc fequitur, quod
criamii Deus fecifferMundum fine [ncarnatio-
ne , pperatys fuilfer ve Artifex perfeétiflimus.
Artifex enim dum facit opus, quod enidenter
non potelt fieri, nifiab Artifice perfe@iffimo,
operatur vt artifex perfectiflimus, licet appa-
reat , quod talis Actifex potnifier, 1i voluifict,
facere opus magis perfedum .

30. Dices: tunc aliquis non operatur vt
Artifex perfe@iffimus, com potclt illi dici,
Opus tunm potuit melins fieri 5 (ed Deo poffer hoc
dici ; ergo &e.

3t. Refpondeo, diftinguo maiorem; cum
poteft dici, opus tuum poruit melius fieci ad-
ucrbialiter ex parte facientis,hoc eft potuit fie-
ri maiori potentia, fapientia , & bonitate, con-
cedo: melius nominaliter ex parte rei fadte,
nego : diflinguo codem pacto minorem ; X
nego confequentiam. Si Deus feciffier Mun-
dumi fine Incarnatione, pofiet Deo dicl, Mun-
dus potuiffet fieri melior;(ed non pofiet dicl, Mun-
diss potuiffet fieri melius aduerbialuer , hoc eft maiori
potentia , fapientia, & bonitate 5 fed co iplo,quod
Arcitici poflit dici: Opus tuum non potuit ffevi e
lius , hoc cff maiori potentia ; fapientia s & bonitate ,
ralis Artifex operatur vt Avtifex pevfedfiffimus,licet
poficc i dici s ranta ¢ff tua potentia , fapientia, &
bonitas, wt potreris facere opus-melins , &7 perfectius,
qusmenis ex tua libertate molyevis illnd facere « Vi-
deri poteft S.Thomas 1, patte quaft, 25. a6,
ad 1.

32. Ad 4. concedo maiorem , & nego mi-
norem « Hoc Enthymema: Deus boc fecii s
ergo optimum fuit hoc fieri ; vt formetur in {yl-
logifmum,& concludat, {ulficit, vt fubintelli
gatur hac maior u:Deus femper non ex neceffitates
Jed ex perfechiffima Libertate , facitid s quod optimune
¢/t fievi s nec requiritar, v fubinrelligartur hac
alia maior ; Dews femper’, @ ex neceffitate facit id,
quod optimum ¢ft fieri 5 ergo vitilla illatio valeat
non requiritar, ve Deus neceffitetur ad facien-
dum opumuin,

33.- Ad s exaudtoritare quorumdam Pa-
team, refpondeo, quod quia ijdem ; alijques

Patres alijs in locis exprefs¢ dicunt, Deum po-
tuifle Mundum non creare , & {nppofita crea-
tione , potuifle permittere , vt hnmanum ge-
nus propter peccatum Adam fine remedio pe-
riret s dum videntur docere oppofitum, expli-
candi funrird, vt {ibiipfis non contradicant.
Dicendumigitur, quod quiainfideles ex co,
quod nobis hominibus videatur indecens, vt
Deus fummus noftram carnem affumeret , &
pro nobis moreretur, afferebant hoc vere fuif-
fe indecens , Athanafins cx ¢o, quod videatur
indecens, vt Deus permittat totum genus hu-
manum fine remedio perire;; dicit hoc fuiffess
indecens , & abfurdum , licet non fucrit vere
indecens ;& abfurdum, fed folum fecundum
quam-




166

quamdam apparentiam . Similiter quia vide-
tur inuidentua quadam repugnans fummz DOs
nitati, ve Deus fi poteft benefacere, non bene-
faciat , Auguitinus dicit , fore inuidentiam , i
Deus non benefaceret, & Clemens Alexandri-
nus dicit fore inuidentiam, & contra fum-
marm bonitatem, (i Deus aliquando 4 benefa-
ciendo ceffarer« Addo, quod fi Deus non be-
nefacerer ex defedtu perfe@a inclinanonis ad
benefaciendum, effet innidus,ac non effee fom-
mé bonus , ac proindé non effet Deus 3 & in
hoc fenfu loquuntar Auguttinus, & Clemens
Alexandrinus .

QVZESTIO LEL

Virum Deus in 4sy in qaiéw #op procedituy
in infiwitum 5 [emper faciar optimum for-
maliter 5 boc eff idy quod et me-
liuss & connenieniting ad per-

Jectionem Vainerfi

I. Idetur; quod non, primé, quia Mun-

dus efiet formaliter perfe@ior , fi ins
co effentinfinite , immo omnes fpecies pofii-
biles entium, prafertim (ubftantialinm, & in-
tellectualium , putd Angelorum; fed Deus
creauit fpecies folum finitas; ergo &c.

2. Secundo Mundus effct perfectior , {i ali-
qui beati, faltem anima Chrifti videret Deum
vifione infinité intenfa; nam fic Deusinfinité
glorificaretarsfed non dedit Chrifto vifionem
infinité, fed folum finité intenfam; ergo &ec.

3 Tertio melius fuiffet ad perfe@tionemo
vhiverfi,;vt muaduns crearetur ab zterno,quam
in tempore; {ed creatus fuit non ab @terno,fed
in tempore; ergo Xc.

4. Quarro mclius fuifet, vt tres Perfonz
dininz affumerent tres paturas intelleftuales,
quam vt vna Perfona affumerer voam tantum
naturam humanam; fed iliud non eft fadtum ;
crgo . Si vero dicatur, quod debuit vna tan=
tum natura afumi, vt voa tantu m natiea ciea.
1a haberet rationem capitis inrrinfeci voiner(i,
ne mundus haberet dvo capita, & fic eflet
monflrofus : contraeft, quia faltems melius
fuiffer , vt vna natora aflumererur a tribus
Perfonis dininis , quam ab vna tantum , & af-
{vmeretur potius natura Angelica , quam hu-
mana.

5. Quinto melius fuiffet, vt emnes homi-
nes,& Angeli predeftinarentur, & (aluarentor,
vel faltem fuiffer melins , vt tum ex homini-
bus, tam ex Angelss plures predeftinarentur ,
quam reprobarentur , & damnarentur; {ed de
fatto ex hominibus multo plures funt reprobi,
quam predeftinaii; ergo &c.

6 Scxto melins foiffer ad perfeGionem s
vniterdi, vt Deus nulla peccata permififfet, vel
faltem permififfet pauciora,quam de fadto per.
miferiticrgo & c.

7+ Refpondeo ; pofito : quod Deus, vt di

De neceffitate ad optimum

dum eft quaftione so. proximeé pracedenti,
neque metaphylice , neque phyficé neceflite-
tur ad faciendum eptimum , queritur, viram
dc faGto ex fua libera voluatate femper faciat
optimum , & id , quod eft magis conucniens
an potius aliquando,omiflo meliori, faciat mi-
nus bonum , minuique conueniens? Quari-
tur rurfus ; an Deus neceffitate aliqua morali
& coniungibili cum libertare neceffitetur ad
femper faciendum oprunum , ac mags con=
ueniens? Primum punum examinabimus
hac, & fequenn quattione; fecundum quz-
ftione ab hac terria .

8. Prima fententia Ruiz de voluntate Dei
difput.o. fedt. 3. & fequentibus , lacobi de Gra-
nado in 1.partem, Traétatu (ecundo de volun-
tate Dei,difp. 2. & aliorum , docet Denm in ijs
generibus rerum, in quibus datur optimum_,
ac non proceditur in infinitum in melioribus,
& melioribus, femper velle, & facerc 1llud
bonum , quod in ordine ad vniverfitatem re-
rum elt fimpliciter optimum , & quadam ne-
ceflitate morali , & coniungibili cum libertate
neceflitari ad eligeadum optimum .

9. Secunda fententia communior , quam-s
fequitur Cardinalis de Lugo ditput. 2. de In-
carnat. fect. 1, num. 2.docet, Deum neques
moraliter neceflitari ad faciendum optimum .

10, Dicendum Deum feciffe mundum.s
formaliter optimum, licet materialiter non fit
optimus, fed potuiffer efle materialiter me-
lior, ac femper facere optimum in ordine ad
perfetionem formalem , non autem marcrias
lem mundi.

11. Probatur primo , & explicatur. Ad
perfetionem enim formalem vnuuerfi fpedar,
vt in eo dentur aiu , - vel potentia, in virtute
nimirum caufarum. fecundarum , omnes or-
dines, omnia genera , & omnes fpecies rerum,
cum fuis propuetatibus , & accidentibus, do-
nec peraeniatur ad ea , in quibus proceditar in
infinitum , abfque exigenta fiftendi in hoc po-
tius; quam inillo, & vr hac ordinentur opti-
ma propottione fecundum numerum,& quan-
titatem tum extenfinam , qua dicicur menfu-
ra, tumintenfiuam, qua dicitur pondus, &
elt ipfa perfedtio rerum ; ad perfe&ionem au-
tem materialem voinerfifpedtat, vtcum per~
ucotum fuerit ad ea, inquibus proceditur ino
infinitum , abfque exigentia fiftendi in hoc po-
tius, quamillo, adhuc procedatur vlerius;
fed Deus de falo creauit vniverfum, in coque
poluit omnes ordines, & gradus rerum y nimi-
rum ordinem nature , ordinem gratiz, ordi-
nem vaionis hypoftaticz , clementa, qua funt
in gradu infimo , mixta inanimata , planras,
animaliairrationalia, homines , Angelos, ac
plares fpecies corporum inferiorum , anima-
lium, plantarum &c. pofuit etiam omnes fpe-
cies Angelorum , quas vainerfitas exigit cum
{uis accidentibus, & proprietatibus s atques
hm; ommn:a optimé difpofuit in numero , ma-
gnitudine, perfectione , ac Mundum termina-

uitin s, in quibus proceditur in infinitum ,
abfque

F"'i" i

e




:
!

—

Liber II. QuaftioLl.

abfque exigentia Gftendiin hoc potius , quam
inillo¢ figuiden: non produxit in {pecicbus

plura indiuidua , guam dentur de fato , quia

indtuidua funt poflibilia plura, & plara in infi-

nitum abfque ex ia fiftendi in hoc potius
numero , quam in illo ; non produxit plures,
& perfedtiores fpecics Angelorums quia ino
fpeciebus Angelorum perfeioribus , & per-
feCtioribus proceditur in 1gfinitam,ac pon da-
tur perfediffimus Angelornm poflibilinm.s :
non dedit beatis, & anima Chrifti beatitudi-
nem intenfiu maiorem, quia in beatitudines,
ac vifione Dei intenfiué maiori,& maiori,pro.
ceditur in infinithm ¢ pon creanit mundum.

.prius; quia mundus non potuit cfle ab zrerno,
& potuifict creari prius , & puusin infinitnm;
ergo jDeus produxit mundum formaliter op-
timum, licet non produxerit materialiter optie
mum .

12, Probatur fecundo : nam cum Dens fit
aptimus; debet habere perfe@am inclinatios
nem ad faciendom ypiverfum optimum in co
fenfu, in quopotelt ficri optimum ; fed vai-
ucrfum poteft fieri oprimum formaliter , non
autem materialiter, cum materialiter poflic
cffc perfedius , & perfedtius in infinitum; ergo
Deus habet perfedtam inclinationem ad faciens
dum_ vaiuerfm optimum formaliter , non.
autem materialiter: fed debemus dicere, & cxie
ftimare Deum femper facere id, ad quod habet
perfedtam inclinationem; ergo.

13. Confirmatur ; nam qujaanima Chri=
fti et optima in genere bonitatis creatz, & ha-
bet perfetam inclinationem ad eptimum,jexi-
ftimamus animam Chrifli femper fecific opri-
mum , ac nunquam feciffle minus bonum ,
omiffo meliori; ergo 4 fortiori debemus idem
cxiftimarede Deo, qui cft optimus in omni
genere .

14. Prebatur tertid ex communi confen=
{u Philofophorum , Scholaticorum , & San.
dorum Parrum, qut ex allato fundamento
docucrunt Denm, & naturam femper faccre
quod cft optimums; erge debet exiffimari tana
quam. principium per fc notum, optimum
femper facereid, quod eft optimum. Pro-
batur antecedens, affercndo aliqua ex innu-
meris teftimonijs . Ex Philofophis Arifloteles
1ib.8. Phyfic. text. 48. dicit: In gs, qud funt nge
tura finitum fit potiys, & id, quod meiins eft , oportes,
i modoeffe poffit . 1ib.2. de Coelo text. 34. dicit ;
Sienim natura femper facit corum , qus fier poffunt,
quod optimum eft « lib. de Iuuentute, & Sencétute
dicit s Nemini dubiuvm eft , quin patura in omnibys ,
qa fieri peffunt, pulcbervininm quodque fingat 5 &
wioliarur . idem docet inoumens alijs locis.
Debet autem aduerti Ariftetelem locis allatis
nomine naturz intelligere naturam primam .
que vocari folet natura naturans, & cft iple
Deus, Confonat Ariftoteli Plato in Timzo
dicens . Fas antem non evat , nec eff quicquam , nifi
pulcherrimum facere eum 5 qui eft optimus 3 & pau-
lo poft: Itanatura wmundum confiituit , vt pulchere
vireun Basura spus , eptimumgue foret . Idem dos

2

167

cuerunt plures alij Philefophi .

1s. Ex Scholafticis 5. Thomas 1. parte
quzft.47.art.3. dicit ; Natura facit 5 quod melins
eft; & muulto magis Dews. Eadem queftione
art. 2. ad 1.dicit ; Optimi Agentis e} producere
totusn effelium fuam optimnm ., now tamen quod
quamlibet partem totins faciar optimam fmplicier ,
Jed optimam fecundum frreportioners ad t

. ldem
docet alifs locis , idemque docuerunt Alegxan-
derde Ales, Albertus Magnus, S.Bonaucntus
13, & alij, quorum reftimonia affert Ruiz difp:
9. fedt.1.

16. Ex San&is Patribus Auguftinus lib. 1.
de libero arbitrio cap. s. dicit: Quicquid tibi
wera vatione melins oceurrit 5 boc [cias fl’?f’ﬁe Deum,
tanguam bonorave omuinm conditorem . Et paulo
potts Cum dicie, melius boc fiever guam illud, fi ve-
rum dicit, & widet guod dicit in illis, in quibus cone
wexe ef  rationibus wider, Gredat ergo Deum feciffe,
quod vera vatiane ab eo faciendum effe cognonit,etiam-
St boc in vebus creatis nen widet . Et lib. 1. contra_s
aducriarium legis, & Prophetarum, eap. 14.dis
cit ; haud werd vfyne aded defipiendum eft , vt bo-
mo videat melius aliquod fieyi debaifse, cr boc Deum
wvidifse nom putet s aut putet vidifse , & credat face-
re noluifSe , aus voluifse quidem, fed minimeé potuife
Je. Aucrtat boc Deus d cordibus woflvis. Chryfo-
ttomus homil.zo. in 1. ad Corinthios cap. 12.
dicit. Certé enim , quod optimum , reifimumque
Saltu fuit, boc illum woluifse , confentaneum efse de
bet. Bafilins homil. 0. quod Deus non fit au-
ctor malorum , dicit : #num boc habere in menti-
bus noftvis prafumptum oportet , quod nibil corum 5
gue uobis accidunt , malum it , auztale , vt melivs
#llo aliquid excogitare queamns . Damalcenuslib. 2
de fide cap. 20, dicit; 87 Dei voluntas Prouiden=
ta ¢ff s ommind neccfse eft , omnias quk Pronidentia
fiunt, fecunduns reffem rationem optima, & Deo re-
1 fiers , wt non fit melies fiert . ldem docent

Athanafius, Nazianzeans, Clemens Alexana
drinus, Cyrillus / irinus, & alij, quos ci-

r

tat Ruiz difp.o. fed.;.

17. Dices: SandtiPatres, dum afferunt g
Deam femper facere optimum aflferant id ins
aliquo ex tribus fenfibas cxplicatis quaft. sas
Bum.22; crgo ex teltimoniss allatis non proba-
tur Deum facere optimum in grdine ad per-
feGionem fermalem vniuerfi, vt explicatum
elt num.13.

18. Sed contra, nam fi Patres dicerent
mundum effe optimum folum in ordine ad
tantam Dei manifeftationem , & relaté ad
honcitatem dininz operationis, & ex co,quod
fit fumme conformis veluntati, gua Deus va-
lui¢ faccre mundum , debuiffent afferere musia
dum, quomodocungue fuilfet faltus , etiam'=
fi fuiffer factus inftar tugurij, io Quo mane=
reat tres , vel quatuor homines Deam impet-
fe@iffime cognoleentes, adhuc fatarum ope
timum , com effer aptiffimus ad manifeftan-
dum Deum illa impcrfedtiffima manifeltatio-
ne , quam Dens intenderetde fadto , cum fic=
ret per operationem fLoneftiffimam , & efiee
maxime conformis diuing voluntati velenti

face-




168

facere mundum: ad modum tugurijs fed eft
alienifimum 4 do@rina San&erum Patrum ,
quod Deus fecerit mundum optimum ineo
folum fenfu, in quo mundus eflct optimus ,
ctiamfi factus fuiffer ad modum parui tugu-
rij; ergo. Couafirmatur : nam ideo dicunt
D cum feciffe mundum optimum , quia cum
Deus fit optimus , habet perfedtam inclinatio-
nem ad faciendum mundum optimum ; fed
Deus quia eft oprimus, debet habere perfe-
ftam inclinationem non folum ad faciendum
mundum optimum in ordine ad finem incen-
tum, fed etiam ad intendendum finem ,opri-
mum;ergo &c.

19. Addo,quod Philefophi, Scholaftici,
& Patres dum aflerunt Deum femper faceres
optimum , afferunt Deum femper facere opti-
mum inc¢o fenfu, in quo optimum potcft
fieri; fed poteft fieti optimum folum forma-
liter , non autem matetialiter ; ergo &¢. Pro-
batur‘maior : nam Ariftoteles textu citato 48.
nimirum 8. Phyficorum dicit: In s, que fint
narura , finitum [it potius , & id quod melius eff opors
tecs fi modo effe poffit 5 crgo exprefsé dicit natu-
ram, & Deum facere optimum, inquantum_s
fieri poteft, Sanctus etiam Thomas 1. parte
quelt. 47. art. 2 ad 1. dicit s Dews fecit totum
wniuctfum optimum fecundum modum cresture ;
fed modus creature et 5 vt (it optima folum
formalirer, non autem marerjaliter ; €rgo
&e. Incodem fenfuloguunrur alij Au@ores
citati .

20. Dices: Deus vtporé optimus non in-
clinatur ad faciendum minus bonum etiam
matetialiter , omiffo maiori bono .

21. Refpendeo, diftinguo : non inclinatur
ad faciendnm minus bonum materialiter , ins
quantum e¢ft minus bonum , concedo: in-
quantum non peteft fieri optimum formali-
ter, abfque co quod fiar aliquid marerjaliter
minus bonum , nego. Deus inclinatur ad -
ciendum optimum formaliter 5 & quia non
potelt facere optimum formaliter, nifi faciat
aliquid marerialiter mints bonum, ideo incli=
patur ad faciendi materialicer minns bonum ,
vt faciat formaliter optimus

22. Addopofiedici , quod itd mundus eft
formaliter optimus, vtlicet poflit dari alius
mundus materialiter melior, tamen co ipfoita-
lis mundus effet formaliter minus bonus,quam
fit mundus exiltens de fado . Explicatur .
Perfetio enim formalis vitima mundiconfi-
flitin hoc, vtomnes eius partes ordinentur
Opuma propottione ; fed poteltdici, quod
paites alterius mundi co iplo, quad effen
meliores , non poflent ordinari proportione
adco bona , ficut ordinantur partes huins
mundi; ergo &c, Minor probatur , & expli-
catur, Nam fapé numerus minor poteft or-
dinari_proportione meliori, quam numerus

maior: cx. gr. licet numerus noucnarius fic
minot denario, & vndenatio s tamen nume-
Ils nouenarius poteft ordinari, ita vt faciat
quadratum ; quod habet optimam proportig-

ST i

De neceffitate ad optimum

nem ; numerus autem denarios, & vndena-
rius non poflunt ordinari ita , vt faciant qua=
dratum. Similiter quancitas , feu magaitudo
conuenicns homini poteft otdinati proportio-
ne adaptata corpori humano , qu® proportio
eft melior: quantitas autem conucniens £le=
phanto eft major , & ‘tamen non potelt ordi=
nari propottione corporis humani,) fed folum
proportione corporis Elephanti, qua eft mi-
nus bona . Poteft igitur dici dari aliqguem nu-
merum ordinabilé proportione omnium pul-
cherrima , ac proinde formaliter omninm
perfectifiima . Poreft etiam dici dari aliquas
magnitudines finitas, & aliquas perfectiones
finitas ordinabiles proportione omnium pul-
cherrima, & perfed@iffima, ac muodum 4
Deco, cui Sapicatiz 11. dicitur s Fninerfa in
pondere ; menfura , & numero difpofuifti , ordn}a-
tum fuiffe in numero, pondere, & menfu=
ra proportionc omuoium pulcherrima , itd
vt quiliber alins mundus conftans ex creatu-
ris numero pluribus, quantitate maioribus s
ac perfectioribus, co ipfo non eflet ordina-
bilis proportione adeo pulchra , ac proindé
ita effet materialiter perfe@ior, vt formali-
ter effet impeifetior hoc mundo, qui datur
defatto. Ex hac doctrina poteft probabiliter
inferri Deum femper facere id, quod fimpli-
citer et magis conueniens. Simpliciter enim
fuit magis conueniens, vt Deus faceret mun-
dum perfe&tiorem formaliter, & materialiter
minus perfedum , quam vt faceret munduim
perfectiorem materialiter , formaliter autem
minus petfeCtum ; fed licet fic poflibilis mup=
dus materialiter perfe@ior, tameca formali-
ter effet minus perfectus, com conftitucre-
tur ordine minus perfe@to s erge. Infinnat
autem hanc do&rinam San&tus Thomas 1.
parte quaft. 25. art. 6. ad 7. dicens . Dicen=
dum 5 quod wniuerfum , fuppofitis ifis vebus, non
poteft effe wmelius propter decentiffimum ordinems
bis rebus attributum & Deo , in quo bonwm uni-
uerfe confiftit , quornm [i aliquid effer melins 4
corrrmperetur proportio erdinis, ficut (i vna chors
da plus debito intenderecnr , corvumperetur propoy=
tio cithare , Poffet autem Deys alias res facere ,
wel alias addere iftis vebus faflis , & fic effer
wniyerfum melins. Sed {uffcit hzc indicafle.
Nihil enim ftatuo,ac folum dico Deum in ijs,
inquibus non proceditur in infinicum, (e mper
facere id , quod elt mielius, & conuenientiug
ad perfedionem vaiuerfi .

23. Ad1.2.&3. Refpondeo impoflibile
efle infinitum a&tu, & vt mundus fuerit ab
zterno, vidixiin Philofoph;a; ergo cum in
{pecicbus rerum procedatur ininfinitum, mun-
das ex €0, quod darentur piures {pecies Ange-
lorum, & rerum , eflet, folum materialiter,
noen autem formaliter perfectior, ac proinde
cx o, quod Deuas non produxerit plures fpe-
cies Angelorum, & aliarum rerum , non fe-
quitur, quod Deus non fecit mundum formas
liter optimum . Ruiz de volunrate Dei dif-
put.g. c€t.8. tefpondet, quod ctiamfi poffibile

effet




Liber II. Quaftio LIL.

efctinfinitum in a&u; nihilominus ad perfe-
&ionem mundi fpeétat potius,vt dentur finita
fpecies, & finita indinidua , quam infinita_ ,
idque poffet confirmari ex Ariftorelis verbis 8.
phyiic. rextu 48- fupra citatis ¢ Inis, quae [unt
natura » fiwitum it potius, & i, quod melins ef} opor-
tet » fi modo effe poffie -

24.  Ad 4. nego antecedens. Munduscum
fit vnus numero, debet habere vnum tantum
caputintrinfecum, alioquin effet monfirofus ;
{ed natura intelle¢tualis eoipfo , quod affuma-
tur 4 Perfona diuina, refpeétu mundi habet ra-
rioncm capitis ; €rgo vna tantom natura intele
le@ualis debet affumi. Rurfus eft magis con-

“ forme natura create, vt terminetur vnatan=

tum perfonalitate , quam pluribus; ergo con-
uenientius fuit ad perfectionem vnineri, vt
narura humana affumeretur ab vna tantum.
Perfona , quam a pluribus, przlertim cum na-
tura affumptra ab voa tantam Perfena per cit-
cuminleffionem habeat in fe perfeCtionenis
omninm perfonalitatum , vt dicctur inferius in
tractatu feptimo de Trinitate.In tradtatu eriam
de Incarnatione ex communi daérina Theo-
logorum , & Patrum dicetur ad ;*L‘st‘cc“rio:wm
vnuerii fuiffe conuenientius,, vt afumerctut
natora humana , quam Angelica, quiacum.s
natura humana confict ex natura intellectuali,
& corpoteaaflumpta quodammodo fuir vera-
que natura , ac proinde Deus extenfing fe ma=
gis communicauit . Dicerur etiam fuifle fpe-
Cialiter conueniens,vt natura humana aflume-
retor a Filio,quam-a Patres vel Spititu Sandtos
vt Incarnatio feret in medio temporis,, guam
in principio, vel fine mundi . Ex his vero con-
frmatur noftra fententia. Cum enim Patres
adeo folliciti fuerint in explicando , que pacto
fuerit melius , & conuenientius ; vt Incarnatio
ficret co palto, quo fadta eft, fuppofuerunt
Deum femper facere id, quod cft melins, &
conuenientius ad perfeGionem voinerfie

27. Ads. & 6. Quja folutio .argumenti
pendet a folutione quaftionis,in qua quaritur,
virom voinerfum efiet perfecius, vel impers
fe&@ius, i Deus nulla, vel pauciora, & mino-
ra peccata permiliffet , & fi omnes Angelos,
& homines predeftinafiet, vel faltem plures
pradeltinafler, quam reprobaffet, qua quaftio
eft grauiflima, & difficillima, liber illam cx
proteflo examinare quaftione fequenti .

QY ASTIO LIL

Virum Mundus effet formaliter perfectior, el
imperffeitiory fi Deus nulla > vel pauciora
peccaza permififfets & ffomnes Angelos
& homines pradeddinaffet 5 vel fal-
sems plures pradeffinaffets quam

reprabaffes ?

1. ¢ ;_TIderur » quod mundus eflet perfectior,
¥ fincmo damnarctur, nemo peccaret,

169

primo quia ex Ariftotele 3.Top. cap. 4. Albin®
eft » quod eft nigro.impermixtius 5 ergo melius eft?
quod et malo impermixtius ; ergo fi Deus fe-
ciffer mundum, io quo nulla ficrent peccata ,
talis mundus fuirffet melior hoc mundo , ac
proinde hic mundus non ¢ft formaliter opti=
mus.

2. Secundd homo innocens , cxteris paris
bus, eft melior paenitente, & magis 4 Deo di-
ligitur ; ergo mundus innocens , Ceteris pari-
bus , eft melior peenirente: fed fi nalla effent
peccata , mundus effet innocens ; crgo &c.

3. Tertio cx dicendis in Tractaru de Incar-
natione , peccatum mortale in genere mali eft
maius, quam in genece boni fit bonus quilibet
a&tus honeftus pure creature ; ergo malum_s
peccati non porett adzquaré compenfari vilo
actu honefto elicito & pura creatura s fed (i ma-
jum peccati non potelt compenfari vlio actu
honefto clicito a pura creatura , pecfedtior cft
mundus {ine vilis peccatis, quam cim pecca-

tis; efgo.

4. Quartd i dicatur » quod bonum Incar-
nationis , & aftuvm honeftorum Chrifti ¢k
maius malo peceati, quod bonum non extitif=
{et, nifi fuifent peccata ; contra eft , quia fal-
tem i nulla fuiffent peccata, & nihilomious
fuiffer Incarnatio , mundus fuiffer perfectior »
quam fit de facto: ergo .

5. Quintd perfectio mundi, quam Deus
primo, & perfe, & voluntare antecedenti in-
tendic, eft maior perfeétione , quam intendit
folum fecundario , & cx fuppofitione, quod 4
creatura peccante impediatar illa alia perfer
&io:fed Dens primo s & per e, ac voluntate
antecedenti vault mundo perfetionem inno-
centiz , & falutis : nam vult ncminem pecca-
re, & damnari, & vtdicitur 1.ad Timoth.z.
¥ ult omnes bomines falnos feri 5 alia vero bonas
compenfatina peccatorum vult mundo folom
fecundario, & ex {uppofitione, quod homines
liberd peccando impediant bonum innocen-
tiz ; ergo &c.

6. Sexto Hierothens, & ex co Dionyfius
cap.6. de diuinis nominibus iofert tangquam
inconuenicas, quod erit malum ad omne, hoc
eft ad perfeétionem vniuerii cenferens s fed fi
raundus effer minus perfectus, G non darentur
peceata, malum peccati confesret ad perfe@io-
nem vaiuerfi; ergo .

7. Septimo S. Thomas 1. fentent. dift.46.
art.t. ad 3.dicit » Quedam mala funt, quz [i non
effent , wninerfum perfectins effet, illa feilicet, quibus
maiores perfeéfiones priwantur 5 quam in alio acqui-
ramiur , ficut precipué eft in malis culpe, & concla-
dit 5 wnde fi nullas bomo peccaffet , wninerfum genus
bumanum melius foret; ergo S.Thomas exiftimat
voiverfum futurgm perfe@ins, fi Deys noun.s
permififfet vllum peccatum .

3, O&aud demum viderur, quod mundus
fuiffet perfedior, i Deus pauciora peccata per
mififler, & plures pradeftinafict, quam repro-
baffet ; crgo Deus permittendo tot peccara, &
seprobans plures homines, quam przdeftinet,

X facit




peeie Ll = h f

170

acitid, quod eft minus bonum, & minus con-
fert ad perfectionem vniuerfi,

0. Refpondco duas effe opiniones. Prima
Durandiin 1. dift.46. quait.2, Yalgquez 1.parte
qurc[{.:-,?.arr:c & g - Caps3. qUAMs
fequuntar pl o t mundum
futnrum perfedtiorem, i Deus nullum permi-
{iffer peccatum ,

10. Secunda comimunis Scholafticorum.,
nimirtim S. Thoma 1.parce, quielt. 22. art. 2. &
guxft.gs,art.2. ad 3, & qualt,49. art. 2. in cor=
]:.')[(‘, f\’_ 3= CONII . :L)L'lei:l'[iﬁp
num.s. & de qult,s. are.6.ad 4. &
alijs locis; Ale ri 1. parte, qualtione 38.
memb. 4. & quattione 40. memb. 3. Alberti
1.pacte,quzlt. 27.de malo,memb.s.ad1.& alio-
ruin , quos refert, & fequirur Ruiz tomo de
Prouidentia, difput, 2, fect. 4. docet munduma
futurum minus perfeGum, i Deus nulla pec-
cata permififiet Ferrarien{is tamen 3. contra
gentes conclutionem limitat, ac docet mun-
dum de facto effe perfetiorem folum. extenfi
1é , non autem intenfiue , quam {i Dewns nulla
peceata permififfet ¢

11, Diceadum cum fecunda fententias ;
mundas de fado cit formaliter perfeétior, qua
{i Deus nulla peccara permifificr,

12. Probatur primo conclufio ex Scriptu-
ra. Ecclefiaft.3. diciturs Non poffwmus eisquid=
quam addere , vel auferre, qua fecit Dens, vt timea=
tur . Sentus autem eff, quod moadus fic itd
perfectus, vt ncque additione, neque dimi=
nutione poflit ficti perfectior;ted fi ablatis pec-
catis , inundus effec perfe@ior , poffet ficri per-
fedlior ablstione peccatorumsergo ablatis pec-
catis , mundus non fieret peitedtior ,

13. Probatur fecundd conclufio ex |
bus. Primoenim Patrescitati quzft. s7.010.16.
dicunt Deum femper facete id , quod eit me-
lius, & conucnientius ad perfetionem mundi;
fed Deus de facto permittit peccatas ergo exi-
flimant mclius, & conuenienuus effe ad par-
fedionem Mundi,vt Deus permitrat peccata .,
Secundo plures Patres dum opponitur , quod
melius fuiffer, vt Deus peccara nd permitteret,
negant hoc cum quadd deteftatione, & exprefs
s¢ docent melius fuifle , vt Deus peccata per-
mitteret; ergo, Probatur anfecedens, afferen-
do teftimonia Partam . Auguftinus lib. 11,
contra aduerfarium legis, & Prophetarum.
cap,14. dicit : Duibus autem videsur , fic hominem
fievi debuiffe , vt peccare nollet , non eis difpliceat fic
Fafum effe ; vt non paffer peceare , finoller + & pau-
10 poft s Ant werd vfgue adeo defipiendum eft, ut bo-
mio videat melins aliquid fievi debuiffe , & boc Decum
widiffe ron putet , ant puret vidifle, ¢ credat facere
noluiffe 5 ant voluiffe quidem , [ed minimé potmiffe.
Auertat hoe Dexs d cordibus noftris; CIgo Allgmfi-
nus exprefsé negat hominem fic ficridebuiile ,
vt peccare noller, & tanquam infipientes re-
prehendit cos, qui afierunt melius fuifle, ve fic
fierets Idem Auvguftinus lib. de quanritates
animedicit s Deiinflitia fallum efl 5 v non modo
fint omuig s fed ommino fic fing , vt melins cffe non

ct

Les; cap

De mundo szim(;s

poffine ; fed vniner{um potuiflet efic fine pecca.
tis ; ergo exiltimat, quod fine peccatis nons
fuiffer melius, atque perfetins. In Enchirid,
cap.27. dicit ; Melins enim iudicanic de malis bene-
facere , quam mala nulla effe permittere; ergo fi
Deus iudicauit hoc melius; veré fuit melius ,
Vit permittercniur peceata,cx querum permif-
fione Deus facerer mulra bona, quam vinon
permitterentur. Idem docet alijs locis ; qua
videri poflunt apud Ruiz de Prouideatia dif-
put.z. fecti4s

14 Augultinum fecuti funr quidam alij
Parres, & prefertim Hugo Vidtorinus hib.1.de
Sacramentis parte 4. €ap. 3.dicens s Divimus ,
quod maius eft effe bonum ex malo.qiam ex folo bono o
Permitti itaque mala debuerunt ot effent, quoniam ve
t{fem id bonum erat ; €X qmbas banum ﬁ:smum erat
Perras Chryfologus Serm.97. de Parabola Zi-
zaniorum poft medium dicit; Mains eft reparare
pevdita , quam illa illefa vefernare .

15. Probarur tertio conclufio rationibus
defumpuis ex ijl[dem Pacribus . Prima ratio de-
fumpta ex parte ipfius Deieft . Deus cum fit
omnipotens s & fumme bonus, in opere fua
non debuit permittere mala, nifi vellet ca ada-
quaté compenfatealijs bonis; {ed {i voinerfum
fuiffet melius, i Deus non permififfer pecca-
ta, malum peccall non compenfaretur adz-
quate, fed folum inadzquatre alijs bonis;ergo .
Hac ratio defumpraelt exAuguftino in Enchi-
rid.cap. 0. & 1 1. vbi dicit ; Nec enim Deus omni-
potens ( qued ctiam infideles futentur o verum eni fum-
ma potefias ; ) cum [wmme bons fit, vilo modo fineres
mali ¢ aliquid in operibus fais , nifi vfque adeo effet
omuipotens , & bonus 5 vt bznefuceret etiam de malo .
Et cap.os.dicit: Luamais enim ea, qua mala [unt,
inquantum mala [unt , non fint bona , tames vt non
Jolum bong, [td etiam fint & mala, bonumeft . Nam
wifi boc bonum ot effent & mala , nullomodo effe fi-
nerentur ab omuipotenti bono

16, Secundaratio defampta ex parte ipfins
mundi elt. Quandoquidem mundus eft vai-
ueriitas rerum , & bonorum , deber effe per=
fedtus in ratione vaiucrfitaris, ac proinde ad
perfetionem formalem mundi fpectat, vt ins
co fint omncs ordines , omnia genera , & oma
nes [pecies rerum , & bonorum cum fuis pro-
prictatibus;,; & accidentibus, donec peruenia-
turad ea, in quibus proceditur infinfinitum. ,
ablque exigentia fittendi in hoc potius , quam
inillo , ve dictum eft quait.sr. num.z10. & 11;
fed mulra funtbona, quz non pofluntdariin
viniuerfo, nifi permittantur peccata s e. g pa-
ticntia Mactyrum non poteft dari fine crudeli=

tatc Tyraonorum; bonum peenitentiz nons
potelt dari , nifi preceflerit culpa ; bonum ju=
ftitie vindicatiuz non pareft dari , nifi prace(=
ferint delita; actus ille eximiz charitatis Chri-
{ti , quo voluit mori, & (e offerre hoftiam Dei
pre peccatis noftris , & totius mundi, non po-
wuitdari , nifi Deas permififfet peccata noftra ,
& totius mundi;ergo.

17. Confirmatur: nam ex diétis eadem_»
qualt, 51. num. 11. ad perfe@ionem mundj

fpectac

-




ey

r - -
R Wy
1 J
_L,uL}. ji. E\.Q
-Aat ctiam » vt entia, & bona ordinentur
difponantur optime , & pu rrime s led
ad optimam ; & pulchertimam difpofitionem
;rjc;;i 7 § COmr:‘u_‘ka difponantur iiU".i'Sl {fuacon-
traria: oppofita caim juxta fe pefita magis cio-
cefeunt; ergo »
13,  Hecratio defumptaeft ex Sc
& Patribus ; & prafertim ex Augufting . Ec-
clefialt.33.dicitur ; Contra malum bonum eft 5 &
optra mortem wita . fic & contra virkm inflnm pec
7> fii intuere in omuia opera altiffinai s dne 5 &
dito, © vnum contta vRMm; E1EO Scripturd docet
Denm ficut difpofuir alia contraria iuxta fus
contraria ; fic difpofuifie tutos inxta peccato-
a

iptura_s ,

£

3

.res , vt fic omnia optime , & pulcherrime or=

dinarentunsac difpenercatur.Sicntclligit hunc
locum Auguftinus lib.1 1. de Cluit.ca

cens : Nec enim Deus wilum ion dico An %
Jed el hominum crearet; quem matim effe praf Iy

nifi pariter noffer ; quibus eos bonorum v fibus commo-
daret s atque ita ordinem fecalorum uf;qu;:ﬂ{g—.’:h hers
rimnm carmen,quafi quibufdars anti / honeflaret :
& allatis exemplis aliorum oppofitorim lut
dit. Sicut ergo ifia contraria coptraris oppefita fer=
monis pulehritudinem reddunt , ita quadain
borum , fed revum eloquentia contyaviorum o
Sacnli pulchyitudo componitiy  Apertiffime hoc pofi-
s ell in libro Ecclefiaftica boc mode: Contra malum
bonum eff &¢ & in Enchiridio cap.1o. & 11. di-
cit 3 Ex ommnibus confiflit wniuerfitatis admirabilis
pulcbrizude . In quo €tiam illud , quod malwm dici-
tur, beng ordinatur s @ fuo loco pofitnrn emincntins
cormendat Bona , vt magis placeant ; & landabiliora
finty dum comparantur malis . Coslonat Aungafti-
no Anfelmusin Elucidarnio, vhi loquens de

malis Angelis dicit . Cum Dens prefoiret eos tales
futurois § v pynatum fur
operis . Vtenim Pilior n (ubflernit, vt
albus , vel ruber pretiofi ione malorum
infti clavioves fiynt. Hugo etiam inus lib.1.
de Sacramentis par.4.cap.23. dicit ; Non dedet in
com penfatione minovis bonimpedivi , qnod maius oft

Py
¥a

i0ne

* bonum abillo, guioptinius eft« Et diximus, quod

naiuns bonumeft effe bonum ex malo , & bono ,} quam
ex folo beno . Permitti igitur mala debnerunt, vt ef~
fent , quomianm vt ¢ffent id bonum evat 5 ex quiens bo-
s faturam erats & in famma fententiarum.
tract. 1. cap.13. agens de peccatis dicit . Licez
bonum [it ifli 5 guod pracipituy e¢, non tamen bonum
efl oninerfitati 3 & quod probibetur , liget illi malum
Gt » bounm eft vninerfitali« Et quia Mhaius bonum
eft s quod toltus, quan quod pareis , & mians ma-
Inm , quod ThRins parlis , & waains quod L0115 5 ideo
guod bonum eft vni , & non i , mon vult
effe s & quod 1 alum cft vai, bonum vninerfiiati, wnlt
{ voluntate nimiram permiflina) ne bonum vni-
sesfiatis impediatur « Nibil enim fiz » quod vninerfs-
tati bonnm non fit » quampis indicia, Dei nobis occulta
fint «

1. Tertia ratio defumpta ex fine Mundi
Finis Mundi eft, vt in co manifeftentur
tributa , & diuinz perfettiones; €rgo
ior elt Mundus , qui eft aptior ad mani-

ftanda diuina attributa , & divinas perfectio=

uzitio LIL

171

nes s fed aptior ad masifeftanda diuina attribu”
Qiones elt Mundus,in quo fint pec”

iris s s
f potentia , & fa-
pieatia, idecoque canit Ecclefia ; Deus qui omni=

F

uxta
patientis eins, & I
i &c. Debet autem adi
ynem Muadi non fuft , vt beati videntes
um , videant illam cfie infioice fapicuten »
sité iuftum &c. fed requiritur vt infinitas
tia, infinita potentia, ininita inftitias »

mifericordia , & cetera divina attributa mani=
feftentur per ipfum Mundum , & per ipfa ope-

1 dinina, itd vt Det

reaRdo, o § ‘nando
axime fapicntie,
lia antem Operas

sermitteret innumera

iz, mifericordie

non poflet exercere,!l

peccata, Vi magis etiam explicabitur in folu=
tione obiedtionum .

20, Ad 1. concedo antecedens, & nego
cout am, log d

Difparitas efts quiaquiliber gradus albedinis
potcft dari (ine nigredine s ergo nigredo non
cit vecefaria ad hoc » vi obietum fit album in
olibet gradu . E conuerfo mula bona, &
s gradus bonarum non poffunt dari fine
bus malis ; erge quedam mala funt ne-
ad hac, vtdeatur quedam bona, ac
\dus bonorum; fed eft perfectior

tur omices

£ t Mundus,
in {a, & peccata, quam
in quo nullum fuiffer peccatum., Audiatur
S.Thomas 1.parte, quali.48.act3.ad 5. dicens.
Vo dicic Auguflinus in Enchividio cap.t 1. Dens et
aded potens, quodeti

iz bené poteft facere de malis 3
wnde mulea bonarollerentur s [i Deus nullum malum
pevigitteret effe . Non enim generavetiy ignis, Bift cor-
rumperetuy aer, neque confermaretuy vita leanis , #ife
occideretut \:ﬁnus 5 heque ¢ i L vitia
nindicans 5 €7 p:;rszia fufferens
tas . Poffamus addere ¢x
difp.2. de Incarnatione (e )
puichrior eft confideratio Prad
roborum , in quibus quafiin luce , & tenc-
bris eximi¢ fplendet mifericordia, & iuftiua

i yam voica mifericordiz vainerfalis fe-
ries ; GUE OMNES {a

21.  Ad z.concedoa
fequentiam . Difpar
't confiare €x p
Qiones inzquales, & ji';fOnl:Cu

daretur 1




1abet mino-
lebet con-

1.‘1.&[';% At totui
fuis ibus h

lem, & (i
ius, 11in vn:
Iyinaliap

fotum €o1]
lus 1.ad Corint
Mundi habet rat
r.‘[iw*cm toriu
1.1 s l‘\If\

res illi; qui
1 mnoceatia,
1 minorem pac-

"..m 10T "1 ins

nm-misf sat Muai
aliquibus fuis p
E

Virgine; An

ficonfter cx innoce )
quam {i conllet ex (olis muocc ntibus, Hec (o-
lutio, & dodtrina d&hmk ta clt ex Auguttino
pluribasin locis. Lib.s. de lib. arbitrio, mp.s.
dicit « Now ofl autem vera ratio, fed innidig infi
tas, cum aliqgnid melius facien

mw(,.'r,merzs iam
nibil alind vellef; fi peifpecto

erius

Cale ; nolles terram fa zo. Et
inferius . 7 eo pl nts quia melfo.
¥4 cum mente cov congruis (’.:

ooulis quarant . welut fi
tatem vatione compreben hetur Qi
fem in nuce ron inuenit . Pcnﬂhmlb etiam hic ap-
plicare difcurfum Apoftoli. S '
runda eft omnium perfedtifi
poracflent rotunda, vbifi :
quadrata , { [ figure ? Ide
Auguftinus lib.r1. de Gen. ad literam ; ¢
poltquam conceflit meliorem efe natyr
quz omnino peccarenolit, quam qu& pecca-
re velit, redarguit eos, qui ex hoc inferebanc
Deum debuific facere talem hominen,ve
quam peccaret , dicens. Cum gguare w
uera bonorsm , numerum mi ;
aufendo vnum genus , alte tol :

bos audiret, fi dicevent, GUOMam ex¢e enfis eff

cor-

”wphcmu;zn_a
ap.32:33.18C 37.

> loram ;iuell [c-
: melias, hu[mur cand
a, I ritatem, & pmvc*umncm partinm,
concedo: i non retinear, n sdiftinguo co-

Oun‘, ]“ILL\) l’lzll]»..‘ll.!s‘ I lI{'i‘_{f‘Jlll
In corpore humanc s addatu

alind caput, eidem additur aliquid ' m Clllﬁ,
quam fi addatur pes, & 1amen corpus illud
cuaderet deterius, murilum ; & mon liofu m ,
ldemg; explicari porelt inoumeris alijs exeny.
plis; ergo fi hominibus innocentibus additi
fuiffent aIn innocentes, multitudo refultans
eflet minas perfed Hue ( Srinass
quamq.
precipu
tiua ordinis ,
titur ; addi
valdé aug {
lun, c.aqur* ubtracta, val d minuitur . E* ;
uit :10" Auguftinus lib. 11. de Ciuit. Du,éc
explicanit exemplo fupeccilij: quod fi radatur »
quam propemodugs nily [w pores & quam multum
detvabitur pulchritudini

24, Ad 3. dillinguo antecedens : peccatum
mortale in gencre maliceft mains malum ref=
pecta peccantis  Quam quiliber adtus honeftus
purg creatura (it bonus pectu !m.ml.. age-
tis ; concedo : relpe@u vi iver {i, nego: & ne=
go confequentiam . Peccatum morale refpe-
‘tu peccantis et maximum malum, & maius,
quam {it bonus quiliber a&us honeftus pura
cre u.ll.!';]. tefpectu honefté agentis , vt dicetur
in Trafaru de {ncarnatione : “at refpectu vni-
ucrfi peccatum mortale non et maivs malam,
quam {int multa bona,guze Deus trahit ex pec-
0 N0 ﬁ.quuu.,qaod peccatum mor.
eétu viniuerfi nd poflic adrquate com-
nfaribono iuftitie vindicating »sbono pati
tix, bono mifericordiz , qnam' t
dum peccateribus parcit, & plaribus alijs bo-
nis. -Confitmatar refponfio : nam damanatio ,
X peena zterna, que eff maximum malum.,
refpectu damnatorum, non folum non eit ma-
ximum malum rupcclu vaiuerf , fed eft ma-
gaum bonum s fpectat enim ad bonum, & pul-
chritudisem \nchr‘! s VE qui finaliter pecca=
runt, int i @ternum mifer 5 ere 20 non eft mi-
rum ,«;u'u peccatum mortale ,quod ¢ft ma-
ilmuim malum refpe@y peccantium, & in ge-

nete




Liber IL. Quzftio LIIL

ains bono cuiaslibet aGtys honefti
'&1&"]{“;&'_‘ reipec Hl v lHlICAil non 1'[ m: 1‘{1-
1malum , fitin genere mali maius
10 juftitie v 3 & i

line ad voiuerfom adgq
qua Deus elicit ex pecca-
dodétrine Hugo Vitori-
5 I"E! 1“ ]fP

{i nullum fuifl
tio, Mundus fuiflet minus puh,
rit de facto , iquidem illi defuificnt maxima_,
bona, qua noun po nt dd;l 3 !‘=“ ex fuppefi
[one pec catoruim
Tim I'AILL'EICO
turin dininis ope
cantur de facto,vt diddum el num. to.

26. Ad s, diftinguo maiarem ; pe
Mundi , quain Deus primo, & per lein
voluntate inefficaci , ¢ft maior perfi
L,u m intendi h.cum_nr]o voluntare
.ul*rm"m illius alterius

18205 voluntate efficaci , tran
codem mode minorem 3 & neg
tiam . Deus folum inefficaciter ‘valt neminem
peecare, & omncs {aluari ; eflicaciter autems
vult bona compenlating peccatorum , & ipfas
peccata permittit » vt habeat bona iplorym.
compenlatina; fed cum fit opun‘us , Non per=
initreret peccata , vt haberet bona compenfa-
tina , nifi bona illa refpeétu vniner(i adequate

compenfarent malum peccati s ergo. Confir-
matur: nam Dens primo ; & per fe valt nemi-
ncm peccare 3 bonum autem redemptionis
per Chriftum v u]r ex fuppofitione peceati ; cr-

go argumento allato p;clmum bonum e
demptionis effe minus bono innocentiz a pee-

catis,quod ab aduerfarijs non admittitur; adeco-
que etiam ipfi debent foluecre argumentum
allatum .

27.  Ad 6. Hierotheus , & ex co Dionyfius
nt peccatum ¢x fe conferre ad bonums
ctfi,quod ctiam nes negamus ; at non ne-
Deum effe ita bonum , vt malum peccati
compeniet adequatg bonis, quibus vnigerfum
reddatur rqudi' , quam fi peceatumy non.»
fuilfet commillem,quod folum nos aflerimus.

28. Ad 7. Refpondeo, quod S: Thomas
licer iunior in fenrentiatio docuerit Mundum
{y nulla darentur peceata ,

ficut-expli

fore cchiorem s
ramen {enior; & dodtior in fumma Theologi-

ca: & in n.llhi\ acontra Gentes {ententiam mu-
tauit , a¢ docuit oppofitum .

29, ' Ad 8. nego antecedens , Fuit conue-
nieatius, & melius, vt Dens permirtteret innus
mera peccata, vt fic magis ap“aruu diuina pa-

(1S
tientia, & ionﬂammms fuit melius, 1 t ¢x ho-
minibus plures damparentur , quam faluaren-
tur , vt fic melius appareret, quaata fit dmum
mifericordia in pr: nates,quas cligit, }m‘

5 ‘-:;cw.‘,ms, & vtipfar -Gorum me

173

ftiflime damnaterum, vt loquitur Augufiinus
libs 21. de cinit. cap.t2. & cpift. 157. ad Opta-
Sed maior numerus reproborumes s

m .
m piadeltinatorum (pe@ar ad occulra -

QVASTIO LIIJ,

; . J' i
trum Deus aligna nece(fitate morali w
tur ad faciendum optimnm 5 MAgis
Conneniens ¢

tur neceffitari,primo mmtumhl
1 ] o

tut , vr ex f:sh 1ng
ali inferri,
ul(.r non f:*

5 f‘mll itd i 1'\.*11u; 1l wucmium_a
vt ex hac inclinatione poffimus in-

fc =ntia morali, quod quilibet ho-

me 1itus {pecialifiimis auxilijs gr

tiz aliquando m - peccat , dicimus
w.lmm h ] U EITL fs

: itari morali=
ter ad pucmnum iter 5 fed Deus itd in-
clinatur ad faciendum 1d ; quod eft melius, vt
£x hac inclinatione poflitinferri cum cuidens
tia morali Deum femper facere id , quod eft
melius 3 ergo &c. :

2. Secundo Patres fepe ex o, quod quze-
dam fint meliora , & magis conuenicntia , in=
ferunt neceflc efle;ve 4 Deo fiant; ergo cogno-
fcune in Deo neceffitatem ad illa faciendas 3
non aliam quam moralgm; ergo &c. Proba-
tur antecedens : nam Auguflinus in pfal. 76,
ns illum verficulum , wwmquid in eter-
sicicr Deus y aut non apponet vt complaci=
L 5l veunocet 4:’1/}‘6

flimi Saux

v T0CEs rﬁb'ﬁedi-
wtali l)(,u rvini,qui eft 11.
de Tempare, dicit 2 Sicut non poievat <aro nifi de
cavne nafci , itd mon potevar Dei caro de feminey vies
ro nifi fine generante prodire ; ergo &c.

3. Relpondeo, ac dico primg,quod fi pro-

pri¢ loquamur, Dcus nulla neceffirate morali
antecedenti fuam liberam ele@ionem necefli-
tatut ad faciendum optimum formaliter .
4o [’Job.lm primo, nam vt docer Aug
Rinus lib. 13, de Trinitate cap. 10. Dining pote«
fati emnia a’rwaiz i Deus aliqua
moraliter non pc :
{ubiacerent diuinz pote i';iil, acea, guz Dcus
potelt moraliter facere ; ergo &c. Idem Augu-
ftinus lib. 83. quelt. z22. & 1ib. 1. cantra adu
fa rium legis, & Plopncia.um cap. 7. dicit: vl
tiay nulla necefficas : vbi “anlins de
tia i nullns autem df (fus in Deo
: f'_f[:.t...r) ergo negat dari in é
neceflitatem propnié dictam in ordine :
randum ad ¢xtra «




174

s+ TProbatut fecundo : nam neceffitas mo-
ralis proprié diéta confiftit inhoc , vt poteatia
Libera it inclinctur ad viiam pattem, vt nafs
poffit fine difficultate , conatu , & excitatione
omnium , vel penc omnium {uarum viriums
{e determinare ad oppolitum, ideoque Augu-
ftinus libs 2. de Peccatotum meritis , & remif-
fione, cap.3. moralem necefliratem aliquando
peccandi venialiter defcribic dicens : A4d non-

opus eft voluntatis s quass
adbibituros effe prauidi
weridice drei wolure s ¢
tuo omnis caro s fed 1 tifliné incli-
natur ad faciendum opti 1, ac femper facit
optimum , vt fine vlla difficuleate, & conatu
poflit nen facere optimum , fed minus bo-
num; ergo &c.

6. Dico fecundé: ficut Deus metaphori-
cé dicirur irafei , poenitere &c. fic metaphori.
cé& dicitur neceflitari moraliter ad faciendum
id, quod cft mclius, & conucnientius. Pro-
batur : nam ided Dens irafcitur metaphoricé,
quia licet non patiatur perturbationem irz,
prout rcqﬂ'r:“'cr_ci'ur ad hﬂ_c, vt proprie irafcere-
iut, tamen facit ea , qua faciunt homines irati,
& cx eadem rationc Deus dicitur metapheorice
peenitere s fed Deus licet pofiet fine viia diffi-
cultate facere minus bona, & minws conue-
nientia , tamen {icut nos femper facimus eas ,
ad que moraliter neceflitan
anaxima difficultate ab ijs abftin
mus, fic Deus femper facit o
facillimé , & fine vlla difficulra
omitterc 5 ergo . Non igitur negamus Deum
habkere talem inclinationem ad ficiendum id ,
quod eft formaliter melins , vt poflimus cui-
dentia morali inferre , Deam femper facere id,
quod cft formaliter melius, fed folum afferi-
mus hanc inclinationem non includere vilam
moralem ncceflitatem ; fiquidem moralis ne-
ceffitas importat difficultatem faciendi oppo-
fitum , que difficultas repuguar Deo .,

7, Dices: fi Deus ita eflet inclinatus ad'fa-
ciendum id , quod eft optimum , vt femper fa-
ceret optimuni , ac magis conuenicns, oratio-
nes eflentinutiles ad obtinendum ea, qua peti-
mus ; ergo &c. Probaturantecedens: vel eaim
id s quod petimus; et magis conueniens, ac
Deus illufi facier etiam nobis non petentibus;
vel eft minus conueniens, winufque bonum ,
& Deus illud non facier, etiamfi peramus.

8. Refpondeo,negando fequelam. Ratio
eft,quia plum‘na funt, quz magis conueniens
cft, vt fiant ; i nos petamus inflanter, & por-
feuctanter ; i non petamus, vel fi peramus mij-
nus inftanter, & perfeueranter ; magis conue-
nicns cft, vt noa fiant; ergo in ordine ad illa
obtinenda orationes funt vriliffime. Addo,

quod quia ignoramus , virum pofitis etiam
orationibus, magis fit conuenicns,vt obtinea=
mus potius,, quam non obtineamus qua peri-
mus; oraniones noftre icmpcr debent incly-

iftam pfal.14.2.
cbitur in confpectu

avt fines
non pofii-
imum, licet
pofiet illad

De necelsitate ad o

‘7 »,

PEHYJ um
dere tacitam conditioncm ; qua petamus , ve
fiat id , qued petimus , 11 melius eft , & dinin
volunrari conformins, ideoque Chriftus in-
oratione Dominica docuit nos, vtorantes pe=
tamus » vt fiat voluntas Dei, & Luce 22. iplc-
met 10 horto orans addidit @ Feramtanmen noi
mea , [ed tua volunias flat. :

0. Dices fecundo+ Deusita et indifferens
ad omnia , que facit ad extra, vt antecedenter
ad fuam liberam electi m non magis incli=
netur ad vnam partem contradidtionis ; quam
ad alteram, putd nd magis inclinatur ad creanr
dum Mundum'; quam non creandum ; ad in=
carnandum Verbum fuum ; quam ad non 1=
carnandum s ergo neque metaphorice necefi-
tatur ad faciendom optimam hecellitate cotl=
fitente in hac maioriinclinatione ad facien-
dum id,quod eft melius, & magis conncniens..

10. Refpondeo, ncgandoantecedens. Ad
perfeGtionem enim optima voluntatis {pettat,
vt antecedenter ad {uam liberam clectionem
ad bona inzqualia inclinetur ingqualiter , ac
magis inclinetur ad bonum maius, quam ad
minus , itdve inclinatio fit proportionata ip-
fis bonis .

11. Sed oppones: inclinatio diuin volun-
tatis et infinita , & indiuifibilis ; fed inclinatio
infinita , & indiuifibilis non poteft efle maior
ad vaum bonum , quam ad aliud ; ergo &c.

12. Refpondeo,diftinguo minorem s incli-
natjo infinita , & indiuifibilis non poteft efles
maior entitatiné , & materialiter ad yaum bo-
num , quam ad alind, concedo s non poteft
effe maior terminatiug, & virtualiterad voum
bonum , quam ad aliud , nego; & nego con-
fequentiam . Inclinatio dinina cum fit infini-
ta, & indiunifibilis , entitatiue , & materialiter
non poteft effe maior ad vium,quam ad aliud,
fed terminatiug , & virrualiter eft maior ad
voum bonum , quam ad alind : et maorter=
minatiné , quia eft ad vioum bonum, vt maius
alio bono: eft maior virtnaliter,& zquinalen-
ter, quia ®:quiualet infinitis inclinationibus
imzqualibus ad bona inzqualia . Explicatur.
Quia Deus per candem wternitatem indinifibi-
lem, & infinitam coexiftit temporibus in-
qualibus, putd anno,menfi,diei, & horz,
non per maiorem cutitatiue durationem coe-
xiftit tempori maiori , quam minori, putaan-
no, quam menfi : at potelt dici,quod duratios
per quam Deus coexiftit tempori maiori, vit-
tualiter et maior , quam duratio , per quam—
coexiftit tempori wminori, puta duratio, per
quam coexiftit anne , virtualiter eft maior du-
ratone; per quam coexiflic menfi, quia @qui-
ualet durationimaiori. Proporrionaliter in.s
cafu noftro Deus zquinalenter magisinclina-
turad bonum majus , quam ad minus , quies
cadem entitanug inclinatio in quantum eft ad
bonum maius, zquinalet inclinationi maiori .

13.  Dices rarfus ¢ vt cx antecedenti infe.
ratur aliquod conlequens , requiritur , vt falfi-
tas confequentis non poffit coniungi cam ve-
nate antecedentis s fed cum hoc antecedenti ;

Dens




Liber II. Quaftio LIV.

Dei ffh‘ﬂiﬂ tur ad faciendum optimum ; poteft con-
huias :rmi >quentis; ergo Deus fas
antecedenti non infete
08 o
1guo antecedens ¢ vt
rarur aliquod confe-
C am logicam , requiri-
tas conlequentis per qullam po-
tentiam poflic coniungi cum veritate antece
dentis , concedo ; vt inferatur per confe-
quentiam rhetoricam , vel moralem , nego;
eoncedo minorem ; & acgo confcquentiam .
Duplex eft fyllogiimus, logicus , & rhetori.
cus, [eu morll.s - OYi a(:‘_fu'nus logicus nititar
“dicto de emnt 5 ac &eftinguoex
praemiflis lquuemi n« clufio ,itd vt
per nullam poteatian clufionis pe J(
fit coniungl cum veri premifarum . 5
lo‘*llmds thetorigus, ftu moralis nititur di-
o de plerifque, & negato de plerifque, &
non implicat contradichionem , vt £ ifitas coi
clufionis coniangatur cam veritare pramifla-
rum, licet nongquam vel pené nu
iungatur : I

{

inng falfira;
citept!
tur legitime hr;:. e

14. Relpod
cx aliqno an
quens pc
tary vt

nqgua m Ccoi=

Ce ':; nic f’ i'.'.'f,."f
[uos 3 hac eft mager 5 ergo
mus rhet & ramen palita veritate |
milfarnm , poteft efie falfa conclufia , licer ra-
rofit falfa . Iucafu noftro hoc argumentum ;
Deus wt pote optimus haber perfeifam inclinationem
ad facicndum optimum 5 ergo femper facit aprimuns
eft Rhetoricum, feu morale, idcoque coules
quentia eft bona, feu legitima; licet fallitas
conlequentis per potentiam abfolutam liberi
. atbitri] diuini fine vlladifficoltate poffit con-
iungicum vcn'a'.'.: antecedentis
15, ) maioreay i tunc libe.
rum arbitrin flitatn: iter necelli-
tate propric d cum ita matir-ad ali-
quid faciendum ; VE €X { linatione ].‘UIHE
chm cuidentiamoraliinferri , quod illud facis
¢t , lieet poffetillud non facere pro libito , &
fine vila difficnitate . nego : hicet poflee itlud
facere cum maxima dif ficultate » vel non pra
Iibite, concedo 2 diffingue codem pacto mi-
jorem ;- & nego confcquentiam . £x didtis
numi, 5. ad ncceffitacem moralem: propric di-
&am requiritur, vi potentia libera itd incline-
tur ad vonam partem contradi@ionis , vt nons
pofiit nifi cum maxima dificulrate fe dcr»m.:_
pare ad alteram partem s fed Deus itddnelina-
tor ad faciendnm opthm, vt paffet fine vila
difficultate facere quod elt minus bonum.
omiffa meliori ; 2 ergo .
16. - Ad 2. Patres dum ali do dicunt,

vel infinuant Denm neceflit i faciendum_

optimum,loquuntur meraphoricé.ficut meta-
phoricé loquuntur non folum Patres , fed
ctiam Scriptor®, cum dicont Deum irafci,
pnitere , &c. vt explicatum cft num. 6.

amat

QrICLS 5

175
QVAESTIO LIV.

Vtrs m- Deus [fit liber 5 ¢ indifferens non folum
[ wom pro-

ad ¢ caturas producendas,
dpcewdas , fed etiam ad e

wolendum

caciger
wvel nollenduwm
illas [)rmf;rr'frc ?

5 Idetur Densnon effe liber, & jndiffe-

V rens ad efficaciter volendum , vel no=
endum preducere creaturas, fed folun effes
& indifferens. ad illas producendas , vel
U;uu enim noy habet po-
a_,l._.uh 5 vel nt, endi » fed cum i;[ a-

11
{iCm

hber,
noh producendas.,
tent
cus p
¢tio s led G Li‘f;[ E.bu ad M am efficaciter
volepdum,; vel nolendum , haberet potentiam
volendi, vel nolendi Mundum, & fic non ellet
adtus purus ; crgo &,

2, Secundo adlus volendi, & nolendi (unt
virales » ac proindé funt intrinfeca perfedio
volentis , & nolentis ; fed i“..‘ux non cft liber &
indifferens ad habendum , vel non habendum
vilum aGum vitalem ; & vilam perfes
intrinfecam: alioguin effet intrinfecé
lis, cum poflet carere aliquajperfedtione vitalis
Cl”O (.\.L¢

3. Refpondeo Aurcolum in 1. diftint. 40.
props 1, & 2- & di {t. 46. art. 2. docuifle; vel in-
finnafle » Deum propr i¢ noncfle liberum ad
volendum, vel nolendum, (ed folum ad agen-
dum, vel non agendum ad extra, puta ad
Mundum producendam , vel non producen-
dum. Hinc infert proprié in Deo non dari vo-
litionem efficacem faciendi ea, que fecit, pu-
ta creandi Mundum , faluandi San&um Pe-
rrum &c. fed (olum in Deo dari fimplicem s
complacentiam ..Mm-v_ :_‘xtrum_n uni,

re M I, qu d;\'n'.:'ﬁnlnia(r-
1, ‘.lllﬂl cus creat Muan-

di Mundum, cuin
Mundum non creat . Sicat igitur fiign
applicatus ftupa pofiet illam comburerc, wl
non comburere, ¢lfce guidem liber, & indif=
ferensad {tupam comburendam, ve! non com-
burendam ; & tamen non eflet indifferens ad
volendum cambuiere ; vel non combureres,
cum non haberer porentiam volitivam & fic
Deus et quidem liber , & indifferens ad agen-
dum , vel non agendum ad extrd , {ed not.s
eft liber, & indifferens ad cflicaciter volens
dum s vel nolendum agere , vel non age

M
ey
OBl

4

Asvr1yr
1 g muang
icax creandi Mund
dum s nolitio ¢ffi

cum non fit potentia ad volendum,, fed fit lp-

fa actualis volitio fimplicis complacentiz deo
omnibus obie@is extrinfecis . Hane fenten-
tiam viderur ctiam infinnafle Altifiodorenf(is
in 1. cap. 13. & Ochamusin L dift. 44
VEICA 5 & dift. 46. quafl, vnica, camq
tur fupponere \nr)lul cadem dift. 46. gu
vinica apud Ruiz de V ‘oluntate Dei, qu
11. {edh 1« Sed non defunt qui citatos a




176 Deabtibus liberis Det

rcs ‘aliter explicant , & ad bonum fenfum tra-
hunt .

4. Sed cuiufcumque fit hec opinio, dicen-
dum cum communiopinione omnium Theo-
logorum ; in Deo veré & propri¢ datur voli-
tio efficaciflima creandi Munduwm, faluandi
predeftinatos , & faciendi alia , qua facit, ac
proindé non folum eft liber ad agendum , vel
non agendum ad extrd ,ifed etiam ad volens

um efficaciter agere, vel non agere - Addit
nclufionem hanc proptee
teltimenia rrarum » & Parrum non pof=
fe fine errore negaci.

s. Probaturex Scriptura, qua Deco tribu-
it non folum complacentiam indeterminatam,
fed etiam voluntatem ablolutam , determina-
tam , & efficacem faciend: qua facit. Ifa. 53,
Dominus woluit conterere cum in infirmitate : Plalm,
112, & 134. Omnia quecumque voluit  Dominus fe-
¢itin Celo , ¢ in Terpa s Judith nono : Hoc fa-
étam efl , quod ipfe woluifti «

6. Probatur fecundo ratione ;s ad perfectio-
nem enim Dei fpedtat, vt non operetor folnm
cum fimplici complacentia , {ed cum volunta
te ctficaci faciendi ea , qua facit , vel vult face.
Ics €rgo. :

7. Confirmatur , nam fequeretur, quod
ficut Deus proprie non haberer voluatatemos
cfficacem, & determinatam praducendi Mun-
dnm, fic proprié nou haberet {cientiam deter-
minatam , 'qua cognofceret Mundum exifte-
re, quod eft abfurdum. Probatur fequela :
nam fcientadererminate affirmans Mundum
exiltereeft actus vitalis, ac perfedtio intrinfeca
fcientis 5 fed Deuns hane feicntiam poflet ha-
bere ;, vel non habere ; ergo [2cus poflet habe-
re » vel non habere aliquem adtom vitalem.s ,
& aliguam perfectionems intrinfecam fcientis ,
ac proindé effet murabiiis j ergo codem argu:
mento, quo Aurcelus probat Deum hon ha-
berevoluntatem cfiicacem creandi Mundum ,
probatur Deum non habere [cieatiam determi.
natam de exiftentia Mundi. Porro Aurcolus
in 1. dift. 35 part. 1. arte4. & parte 2. art, 4.
confequenter ad {ua principia concedit , ac do-
cet, cognitionem Del non terminari ad crea-
turas formaliter, fed folum eminenter, inquan-
tum pr&cise terminatur ad elfentiam diuii‘,am,
in qua jomnes creatlife emincnter continens
tur , quod eft abfurdum, & repugnans Scrip.
turae , & Patribus .

8, Ad 1. concedo maiorem , & nego mi-
norem,ac dico,quod vt Dens (it liber ad Mun-
dum volendum, vel nelendum, non requiri-
tur , vt habeat potentiam phyficam habendi ,
vel non habendi volitionem a@ualem Mun-
di, fed fufficit, vt habeat potentiam applican-
di, vel non applicandi fuamvolitionem necefs
fariam Muado, itd vr per talem applicationem
fit potius volitio, quam nolitio Mundi, vt ma-
gis explicabitur quait. s 5. proximé fequenti.
Eodem pa&o refpondeoad 2.

QVAESTIO LV.

Virum Dens fit Liber s (0] z‘m’tjﬁﬂrr._v.u ad haben-
dam o vel mon habendam volitionem e ffis
cacem Vitalem Mundi 5 gua fit per-
fectio libera intrinfeca Deo,
¢ diftinita ab eins perfe-

ctione neceffaria ¢

1. Idetur, quod (it, primo , quia volun=

tas creata non poteft effe libera ad ali-
qucd obietum volendum, vel nolendum 4
nifi per hoc, quod fit libera , & indifferens ad
habendam,vel non habendam volitionem vita-
lem talis obie&i ; ergo ctiam voluntas diuina .

2. - Secundé non minus volitio cfficax, qua
Deus vult aliquod obiectum , puta Mundum,
elt a&tus, & perfedio viralis fecandups omnia,
qua imporiar , quam volitio cflicax , qua ho-
mo ; vel Angelus' vulr aliquod obieGtum 5 crs
ga ficut homo; vel Angelus , fic Deus, eoip=
fo quod fit liber , & indiffer¢ns ad aliquid vos
lendum , vel non volendum , eft liber , & ine
differens ad habendam , vel nen habendam ali-
quam perfectionem vitalem intrinfecam .

3. Refpondeo Caictanum 1. parte quaft
T9. art. 2. & 3. part- qualt. 1. art. 1. docuiffes
volitionem producendi creaturas efle perfe-
¢tionem dinerfam 4 perfectione neceffarias
Dei, qua perfectio (uperaddita quoniam libe=
ra ¢ft» potuitab aterno non effef in Deo, ac
proinde eft perfeitio folum diminuta , per
quam Deus redditar perfe&tior folum extenf(i-
ué,non autem intenfine ; & hanc fententiam_s
Caietani fequuntur aliqui recentiores Thomi-
iz, & ex noftris videtur iilam fequi Henriquez
lib. vltimo de fine hominis, cap. 3. num. 2. &
illi videntur faucre Fonfecalibro 7. Metaphs
cap. s.quzfl. 1. fe@- 4. & 5. ad. 3. & Salas 1.
parte tom. I. qualtione 6. trad. 3. difput. 1.
fedt s

4. Dicendum primd contra hanc fenten-
tiam cum Ferrarienfi ; Suarez , Vafquez, Va-
lentia, Molina, Bannez, Medina, & alijs com-
muniter, ‘quos refert, & fequitur Ruiz de Vo-
luntate Det, difp. 1 3. feét. 1. num. 2. Deus non
cit indifferens , & liberad habendam ; vel non
habendam volitienens vitalem Muadi, vel al-
werius obiei, qu fit perfe@io Deiintrinfeca ,
potens nonefle in Deo .

5. Probatur primo : omne poﬁrmum_.,
quaditaeflt , vt poflit non effe, eft creaturasf:
namficut definitio Deieft,ve (it ens pofitiunm
necellariom , quod nimirum iitd eft ; vt nols
poflit non'efie, fic crearura definitur ens, feu
qu'fci'tic) pofitina contingens , quod nimirim
1:‘;1 _Cﬁ ’ 1\‘ tpotucritnon eflc ; fed 'volitio libera
Deiincluderet perfectionem pofitivam, que

itd ab xterno eflet in Deo, vt poruiffet non ef-

&5 €130 volitio libera Dei includerer aliquam

creaturam , que ab zterno effet in Deo s qued

elt abfurdum, & hareticum . Nam de fide eft
nul-

[




et dml}au! IJ'WHH cffe creaturam s i’a".t s €
,ﬁmmuie); v enderent Filium l)ﬁ;mm elle
creaturam , tﬂu rebant Filinm it effe; jvt ncn
potucrit non LHL, ac non liberé, fed necella-
rio productum i Patre , vt magis cxplicabitur
infra in tradtatu de Trinitate; ergo tum Arria-
ni, tum Catholici conuencruant in hoc princi-
pio s Vt chidenti, quod omais perfeitio pofiti-
ua,queitd eft , vt potueritnon cfle, & vt li-
beré procedatd Deo, fit creatura ; fed \OI,U
libera Dei includeret talem perfe@ioncmes 3
crgo includerer aliquam cre am xtername.

7. Probatur fecundo : nam omnois perfe-
&io, qu potuit non effe, includit aliquam
jmpcnnc tionem : nanl manj fc_f'k, poteatia non
eflendi importat imperfectionem s fed voliti
libera Deiincluderet perfedionem , quz po-
tuiffet non effe;; ergo includerer imper fe@io-
nem, ac fic Deus nan eflet actus purus ab om-
niimpetfectione intrinicca .

2, 3 Probartur te 3 im vel iftx "‘"“IL\_U"
nes funt Deas, vel non; fi hon {unt ‘_)w«- o
go lunt creature ;. nam omais perfe@io poli-
rina, que non eft Deus s eft creatuia ; fi fant
Deus, contra ¢lt, nam quod eft Deus per iden-
tieatem non poiuit noa effe s ergo non funt
Deus per identitatcm. Ct}'}nill]llhl-]lﬂnl_l
mmm alterivs Mundi de facto non eft,ac pro-
sjndé non eit Deus; fed fi Deus VUI-.JHTCE creare
alinm Mundum , ralis volitio cffec, & eflet,
Deus; ergoaliquid, quod de faéto non eft spo-
rifict efie Deus per identitatem , non minus
}:f::fh’}i:, quam Pater, & Spiritus Santus fit
Deus : hoc repugnat principyjs natutalibus , &
u“l*ClPIpithFn ergo &c.

atiit

9, Probaturquario:nam fequeretur, quod,

Deus nuu’{ht actus purus, fed haberer ali-
quam potentialitatem . Quod enim poteft ha-
bere , vel non habere aliquam perfectionem;
co ipfonen elt adtus purus, fed eft potentias
adtalem perfedtionem 5 fed Deus poﬁt.t habe-
e vel non habere perfectiones liberas 5 €rgo -
lj:nr infertut , quod effet mutabilis . Quad
‘i potuit carere a[!qua perfectione intrinfe-
€a; quam habet de fato, elt mutabile.

19. Ad 1. concedo antecedens; & hego
confequentiam . Quia creatura non eft a&ua-
lis volitio; §fed potentia velend:, creatura eft
libera ad adtualem volitionem | habendam ; .vel
noh habendam . De¢us é conuerlo qui ja eft ip-
{a adtualisvolitio s non cft liber 2 .'(..ncmm,

wel non habendum vilum actum vitalem, &
sllam volitionem ; fed folum et |iber ad vo-
.:.;ca, m, quam neceffario haber , applican-

inyad hoc, vt fit volitio, vel politio ponm
yuius , guam illius obie&i, puta ad hoc , vt ,,r
tio efficax huias Mundi, vel fir nolitio ef-
rlterius Mundi. Deusigitneeft liber ad
dum, vel nolc -1du=n, noa ¢x parte adtus,
¢ patie iphus n-“.mleU is ad obiedlum.s

ieftio LV 17

extrinfecum. Hincfey
tem , & nolitionem non cile li buum Hbcr mrc
actus fecundi, confif ?L’ﬁ!"
e, & nonefle:
2 necellacio eff,fec
rquam a-'efitj‘f; ne xiftens po-
W"'“"'IU'HCI be % \‘ "" ‘!)“"
tio , vel nolitio efficax huius , vel illius obie@®i
exerinfeci .

11. Proportionaliter 1‘F;'s cum fit ipfa a=
Etualis Hmh‘ Gio, non eft indiffcrens ad ha-
bendam intelle@ionem , qua per fcientiam vis
fionis cognolcit Mundum ».'ﬁc:: g fed folum
eft indiff ad habepdam ., velnon haben<
dam applicationem » quadiuina 1 1...11\ tio ap-
plicatur ad hoc, vt fit intellettio athrmans po-
tius Mundum effe s goam non effe;; idemques
dic de fcientia media .

12. Ada diftinguo ma.ir'x m : nON Mminus
volitio efficax , qua Deus vuit al liguod obic=

ctuos, putd mundum, cft qL‘:m & perfe@io fe-
cundum omnia, que imporrat, tanquam cef-
ftitativa ipfius, volitionis , quam volitio effi-
cax, qua hot “o vel Angelus valt aliquod o-
bieGum, fit a&us, & perfectio fecondum om-
nia, que unpou 1t , CONC

omnis d‘ltl.-*
L 1'h&. actus

rens

: lon minus vo-
litio Dei eft altus, & perfeétio fecundum om.
nia , quzimportat tanquam applicationen ad
hoc dctumnmrum obicctum , quam volitio
¢fficax hominis, ve cl Angeli, nego: & nego
confequentiam . Volitic ;wm: nis , & ﬁi:’::,l
propier Iuam lummr toncm eft per fe1pfam .w
plicata, & ailigara huic obieto, & non poteft
huic non applicars,ideoque ett perfetio fecun-
dum omnia, > qu sb rtat , etiam {ccundum
applic: ma.m“ huic obiedto . At volitio diui-
na propter fuam illigationem , & infinita-
tem non eft per (e iplfam appli huic potius,
quam alteri obicéto contingenti efficacirer vo-
lendo ; 1decoqueclt quidem actus, & perfetio
fecondum omnia , importat ranquam
conftitutina ipfius volitionis, non autem fecun-
dum gmnia , gt 1portat tanguatn ap};ilc.;-
tiua volitionis huic potius , quan alteri obie-
¢lo, Vi magis exp]u abitur quaftione §3.

QVAESTIO LVI

Virum applicatio libera digine wolitionis
ac fcicntie huic potius 5 quam alier
obteclo contingentis it Deo in-
triafecay & com Deo
identificata ?

V[.,:nqr identificari cam Deo,vel faltem
¢fle Deo intrinfeca, ptimo quia co-
% volitio non wﬁum apphicari ob

0, nili per fe ipfas, vel faltem per aliquid ip-
trinfecum , ve patet inductione ; ergo ap-
plicatio cognitienis, & volitionis dinine huic
potius obudo, quam alteri , vel identificatur
cum ipfa cogaitione 5 & volitione dinina . vel

d Lﬁ




178
7
el intrinfeca cognitioni, & volitioni dininz ;
fed cognitio, & volitio dinina ¢ft ipfe Deus,
& ipfa divina effentia; p0 applicatio cognia
tionis, & volitionis dinin® huic potius, quam
alteri obiecto contingenrti, vel idenrificatur
cum Deo, vel eft intrinfcea Deo ; & eflentiz
divina.
2. Seccundo omnis vitalitas a®ns dinini
identificatur cum Deo, vel laltemn elt ipfi in=
trinfeca s fiquidem vitalitas ex foa rationc de-
bet effe intrinfeca vinenti ; {ed applicatio s per
quam diujna fcientia, & volito applicatur
huic obie&to,eft v go . Probatur mi-
nor:nam in voli ¢, qua Deus valt mun-
dum exiftere,; hociplem, quod eft velle effica-
citer Mundum exsfiere clt icatum adequoa-
1é vitales fed hoc praedicatum includic appli-
cationem ad velendum efficaciter mmundum 3
€rgo . 3 Y
;. Tertio implicat, quod Dens conftirua-
tut liberé voleus mundum per aliquid Neo ex-
rrinfecum desominatio libere volentis
mundum incligit applicationem volitionis
neceffarie ad mundom volendum ;5 ergo talis
applicatio not et Deo c::‘rriu!‘.;c_a‘, fed intrine-
féca, ac proigde cum Deo identificata-
4. Refpondeoiifdém argumentis, quibus
z{tione §5. €ontra Caicranum prc)barum
clt voliticnewn liberam Dei non fuperaddete
dining eflentig perfectionem intrinfecam Deo,
qux potucrit nen effe, probari etidgm applica-
tionems,’ eu rernynavoncem liberan , QuUi_s
aria Der ap tur huic ponus
W:a » non efle perfeGionem
it ia Deg non effe. Ideo
1weologl docueruat, apph-
cariones, (el wrannationes liberas effe guidem
intrinfecas Déo, fed fecandum {e pracise non
cffespeifedtiones ; & quia neque poffavt cffe
imperfe@tionces;vel iacludere i:.npcrf;:&mncm,
(nam nulla imperfectio potelt ¢ffe Deo intrin-
{eca) alferuerunt apphcatioacs , feu termina-
tiones liberas fecundum fe preecisé neque efle
peifeGiones, neque imperfectiones. Audo-
res huiuas lencentiz dividuntur 1n duas claffes .
1n prima clafle funt Antonius Perez difput. 3.
de volantate Dei cap. 5. & 4. & alij, qui do-
cucrunt application«s , {feu ternyinationes libes
ras divinas jta efle Deo intrinfecas, vt cum dis
uina efitntia realiter identificentur s ac folum
victualiter intrinfece ditinguantur ; propor-
tioualiter ac Perfonalitares dining reatiter iden-
tificantur cum dinina eflentia, & virtualiter
intrinfece abilla diftinguuntur,; vt dicetur in-
fra in Tractatu de Trinitate. Et quia qua rea-
liter identificantur cum diuma eflentia, per
talem identitatem iofinité perficiuntur, idco
dixerunt terminationes liberas Licet fecundum
fe przcisé nullam dicant perfe@ionem,tamen
petidentitatem cum dinina efentia effe infini-
1€ petfe@tas , ac npon miinus perfedas, quam
diuina effentia. In fecundaclafle funr aliqui,
qui gi]xcn;nt terminationes liberas® ita efle in-
trinfecas Deo,ve neque realiter cumbea iden-

TS5 C

liberam ,

aliquit

De a&ibus |

liberis Det.

tificentur, ac proinde neque ratione identita-
tis cum diuina effentia fint per
titates , fed pur® veritates obicclin® carentes
omni entitate, & perfectione. i

5. Contra has fententias dicendum primo:
applicationes » feu terininationes liberz diui=
nz volitionis , ac feientiz non poffunt reali-
ter identificari cum Deo, & com diuina eflen=
O :

6. Probatur primo:nam eft primum prif=
¢ipium metaphyficum , & cuidentiflimum,
quod ea, quorum vouy potelt] effe fine alio,
realiter diltivgunntur , & non identificantur
realiter; fed Deus poteft efle fine his determi-
natis applicationibus, fcu terminationibus li-
beris , ¢.g. fine terminatione , & applicationc,
qua liberg applicarar ad munduns efficaci-
ter volendum ; ergo Deus realiter diftingui-
tur 4 terminationibus, few applicationibus li-
beris .

7. Secundo videtur cuidens,quod id,quod
de fafto realiter diftinguitur ab aliquo,& cum
illo ron identificatur , pro nullo cafir potait
cum illo realiter identificari : fed applicatio ,
qua Deus potuifict fuam volitionem necefla-
riam applicare ad volendum aiterum mundi ,
cum de fatto non fit, realiter diftingunitord
Deo, & non identificarur cum Dco : nam
dqued non eft, non identificatur com co,quod
eftsergo pro nullo cafl potuit identificari cam
Deo. Similiter cft cuidens, quod id , quod
realiter identificatur cum alique , pro nullo
¢afu potuit non jdentificari cum illo 5 identi-
tas énim non ¢ft pradicatum contingens, &
potens rei conucnite, vel non conuenire & fed
{i Dens non decreuifiet mundum crcare , non
fuiffet applicatio divinz volitionts ad mun=
dum creandum , ac proinde Deus non fuif-
fer identificatus cum tali applicatione, feu
terminatione ; ergo Deus de fadto non iden-
tificatur cum tali applicatione, ac termina-
tione.

8. Tertio videtur cuidens, quod id quod
potuit non effe, non eft realiter id, quod nul-
lo pa&to potuit non efle: fed applicatio , fen
terminatio libera potuit non effe ; effentia au-
tem diuina nuollo pa&o potuit non efle 5 ergo.
Coenfirmatur primo ; nam ficut animal ratio-
nale, & irrationale non poflunt identificari ,
quia habent definitiones oppofitas : nam ani-
mal rationale eft id, quod potelt difcurrere,
animal iirationale eft id ; quod non poteft di-
feureere ; ac proifide {1 idenuficarentar ; idem
animal poffet difcurrere, & non poflet difcor-
rere ; fic necefsarium , & contingens non pof-
funt identificari , cum habeant definitiones
oppofiras s nam necefsarvium ¢ff id, qued non
potelt non efse;: gontingens eft, quod poteilt
fon cfse, ac proiadé 0 identificarentur , idem
pofser non ¢lse, & non pofset non else.,

9. Quarto non potelt aliquid efse indiffe-
rens ad hoe, vi fit Deus, hoc eft ens necefsa-
rium , vel {it nihil ; fed terminationes liberz
effeat indifferentes ad hoc ; vt fint Deus , vel

fing

edtiones,vel en.

% e

Mgmnss




i e

Liber Il Quattio LVI.

{int'nihil & terminatio enim , qua Deus eft li-
ber¢ applicatus ad volendum mundum , des
fadto eft Dcus, hac eft ens neceflarium , & ta-
men potuit non exifterc, & fic effe nihil; ergo.
Proportionaliter applicatio, qua Deus potuil-
fet {uam volitionem applicare ad volendum s
cificaciter alium mundum , de facto non €xi-
ftir , & fic et imperfedtior , quam formica, &
tamen potuiflet-exiftere s & eflc Deus zque
perfecte, ac Pater @ternus. 2Tl

10. Quintdo Deus non potelt identificari
cum aliguo importante impeifedtionem ; fed

poile non effe eft imperfectio ; ergo Deus non
poteit identificari cum terminationibus libe-
kis y qua potucrunt non effe; ergo &c.

11. Sextd quod ex (e oft indifferens ad
hoc, vt cum aliquo identificetur,vel non iden-
tificetur, eft mutabile ¢ fiquidem potuit non
efleid, quod eft, & potuit efcid, quod non.
clt ; fed Deus ex (e effet indifferens ad hoc, vt
identificarctur , vel nén identificaretur cumno
tecminationibus liberis; crgo effet mutabi-
lis.

12. Opponunt: Perfonalitates dininz itd
realiter identificantur cum divina effentia, vt
virtualiter diftinguantur ab illa, ditintionea
fufficienti ad verificanda predicata contradi-
¢toria ; ergo ctiam terminationes liberz pofs
funt itd realiter identificari cum Deo, ve ab
co virtualiter diftinguantur dittinétione {ufhi-
cienti aa predicata contradictoria .

13- Refpondeo, concedo antecedens, &
diftinguo conlequens;ergo terminationes pof-
funt 1ta realiter ideatificari cum Deo, vtab eo
virtualiter diftingnantur, ditincione fufficien-
te ad verificanda contradiftoria ; quantam eft
ex hoc pracisé capite , tranfeat : quantum eft
ex alijs capinbus, nego. Identitas realis ter-
minationum liberarum cum diuipa eflentias
reiedta elt ; non cx hoc precisé capite, quod
de terminatione.& eflentia verificarentur cone
tradi¢toria , fed ex {fex alijs capitibus allatis in
fundamentis noftr® conclufionis ; fed nullum
¢x his argumentis valet contra identitatem_,
realem petlonalitatum divigarum cum digina
cflentia; crge &c.

14. Dicendum fecundd : terminationes ,
& applicationes libere non folum nen iden-
tificantur cum Deo ; & cum diuina effentia, ,
{ed neque funt intrinfe¢z Deo,& diuing efen-
tix .

15, Probatur : nam nihil ab zterno eft in-
trinfecum Deo , quod non fit realiter ipfe
Dens,vt videtur colligi ex Concilio Rhemen-
fi: fed terminationes , & applicationes liberz
non {unt ipfc Deus, vt probatnyeft ; ergo,

Confirmatur ; nam [oannes cap.1. cum dixif-
fet: In principioerat Vevbusn, ¢ Verbwm evat apnd
Deum ; (fatim intulit ; e Deus erat Perbums er-
g0 ¢x ce,quod Verbum effet ab zterno intrin-
{fecum Deo, intulit Verbum effe Deum; ergo
fi terminationes eflfent ab mterno intrinfecs
Deo s identificarentur cum Deo. Confirma-
tug ruefus i nam Patres ex ¢o; quod YVerbum

2

ab zrerno it intrinfecum Deo, inferunrillud
effe Deum; ergo.
16. Ad r.diftinguo maiorem: cognitio,

& volitio finita, & contingens non poflunt
applicari obie&o , nifi per {¢ ipfas , vel per ali-
quid ipfis intrinfecum , concedo ; cognitio,
& volitio infinita, & ncceffaria , Rego: con-
cedo minorem; & nego confequentiam . Co-
gnitio, & volitio finita , & contingens propter
fuam limitationem per (e ipfam eft applicata,
alfixa , & alligata {uo obiefto contingenti,
idcoque non potelt gbie@o applicari applica-
tione diftinéta, & extrinfeca , vt conftat etiam
inductione. At cognitio, & volitio infinita,&
neceffariain exiftendo, noa poteft per fe ip=
fam effe applicata,, & alligata obicéto contin.
genti; nam neceflarium non poteft per feip-
{um effe aflixam, & alligatum exiftentiz obic-
&i contingentis;: eognitio auten ; & volitio
infinita intrinfecé in omni genere non eft ca-
pax alicuius intrinfecg fuperadditi , quo appli-
cetur huic potius obieto, quam alteri ; ergo
debet huic potius obiefto contingenti applica-
ri peraliquid diftin@tum, & extrinfecum.

17. Ad 2.cencedo majorem , & nego mi-
norem. Ad probationem, diftinguo maiorems:
hoc ipfum, quod cft Deum wvelle efficaciter Mun-
dum exiftere ; eft pradicatum adzquaté vitale,
inquantum figoificar formam volendi , con-
cedosinquantum fgnificat applicationem for-
me , nego ; concedo minorem 5 & Nego con-
fequeatiam . Deum velle efficaciter mundum
exiftere fignificat vt formam , ipfam volitio-
nem divinam infiniram, & applicabilem huic,
vel illi obie&o contingenti ; & hzc forma eft
adzquare vitalis, & praterea fignificat appli-
cationem liberam,qua volitio applicatur huic,
vel illi obiecto, & hec applicatio cum fuppo-
nat in ipfa volitione vitalitatem , & perfeftio-
nem infinitam in omni genere , nullam addit
vitaliratem , & perfetionem , ideoque poteft
d Deodiftingni, & efleilli extrinfeca, vt ex-
plicatnm eft.

18, Ad3.difinguo maiorem . Implicat,
vt Deus conftituatur liberé volens mundum
per aliquid Deo extrinfecum , tanquam per
formam vitalem volendi , concedo; tanquam
per puram applicationem forma, nego:diftin-
guoeodem padto minorems & nego confe-
quentiam. Forma , qua Deus conftituitug
volens mundum; debet ‘effe perfe&io vitalis ,
& Deo intrinfeca : at applicatio talis forma
poteft cfle pure extrinfeca, vt explicatum eft
num. 18.

QVAESTIO LVIL

Virsm applicatio libera dinine volitionis ,
ac fisentie huic potins  quaws alteri
obiecko contingenti » fit tempo-
ralis , vel gterna?

L. Idetur efle temporalis; primo, quia ex
dictis quaflione precedenti; talis aps
Z 2 plie




PR : i it ? e

iIdo

plicatio diftinguiturd Deo, & eft ipfi extrinfe-
ca; fed mibil diftinctum 4 Deo, & ipfi extoin-
fecum eft 2ternum ; ergo »

2. Secundo eatenus talis applicatio debe-
retefle aliquid ®ternum, quatenus cum Deus
ab xterno denominetur yolens creare mun-
dum , & videns mundum (no tempore crean-
dum, ompiaconflitutina huius denpminatio-
nis deberent effe @terna ; fed nonelt necefie,vt
omnia conflituriua deneminationis xternz
fint zterna, ficut non eft necefie, ytomnia.
conftitutiva denominationis prgfentis fint prg-
fentia; ergo &c. Proba_{ur minor; nam domus
nune denominatur antigua per denominatio-
nem 4 duratione praterita, qu® nunc non eft,
fed fuit : mundus ab zterno denominabatur
futurus per denomiparionem a duraricnc,qug
ab zterpo non erat , fed futura erat fuo rem-
porc; ergo Deus ab @terno potuit denomina-
ri volens efficaciter mundum per denominas
tionem ab applicatione extrinfcca, qua nons
crat abzierno, fed futura erar fuo tempo=
Ic.

3. Refpondeo, qued quia ex didtis appli-
catio libera dinine volitionis, & cognitignis
ad hoc potius obicctum ; quan ad aliud , non
idenrificatur cum Deo , nec eft illi intrinfeca,
fed extrinfeca, fequitur , yt examinemus,
vrrum talis applicatio fit aliquid zternum,vel
temporale, & quid fit? Vafquez 1. parte,que
flione 80. cap. 2, & alij apud ipfum , & recen-
tiores.commupiter docent dininam volitio-
nem , & cognitionem applicari, ae determi=
nari ad hoc potins obieGtum centingens,quam
ad aliud, per aliquid creatum, ac proinde tem-
porale. Non conueniunt tamen in explicando,
per quid applicentur , & determinentur , Pri-
mo Valquez docuit , quod applicantur per 1p-
fum obiedum extrinfecums e. g, volitio xter-
na, & neceflania Dei applicatur ad volendum
efficaciter hane mundum per ipfam exiften-
tiam huius mundi; ad volendum efficaciter
Angelum Michaelem per ipfam exiftentian,
Angeli Michaelis; proportionaliter applicatur
ad nolendum efficaciter alium mundam  per
iplam negationem exifteprig alrerins mundi,
Quiayero Deus ab @terno voluit, vi neque
mundus, neque vllaalia res exifterct ab zter-
no, voluit autem , vt exifterent in tempore,
ideo dicunt nolitionem neceflariam Dei per
negationem zternam mundi, & aliarum re-
tun exifteatium , applicatam faifle ad volen-
dum , vt neque muondus, neque alia res exifte-
ret ab wterno ; per exiftentiam temporalemo
mundi applicatam fuifle , & determinatam ad
volendom , vt mundus, & aliz res exilterent
in tempore . : '

4. Secundo, quia contra hunc modum di-
cendi®pponitur; quod mundus eff indifferens
ad hoc, vt producatur , & intendatur 3 Deo
propter huncs vel illumn finem , puta propter
finem naturalem , vel fupernaturalem ; ergo
volitio diuina per ipfam exiftentiam mundi
non (uflicienter applicatur, & detcrminatur

Deaétibusliberis Dei

ad volendum preducere mundum propre:
hune potius finem , quam propter alinin ;
ideo fecundus modus dicendi et Arrubalis, &
plutinm aliorum recentiorum , qui magis ex-
plicantes fententiam felatam Vafquez docue-
runt volitionem Dei applieari, ac determinari
ad volendum res producere propter hunc de=
termipatum finem, non per ipfas res nudé
fumptas, fed perres fimul, & ationes,quibus
illas creat, & producit. Densigirur applica-
tur, ac determinatur ad volendum producere
mundum propter hunc finem , per hoc, quod
illom preducat , & creet per hanc actionem ;
applicatus autem , ac determinarus foiffer ad
producendum midum propter alinm finea ,
perhoc, quod illum ereaffer, & produxifer
per aliam ationem , '

5y Tertio etiam contra hunc modum di-
cendi opponitur : Deus liberg promirtit, con=
donat paenas,legces fert, amat inefficaciter plu=
ra &c¢; fed ifte denominationes non fuflicien-
ter explicanrur per aciones produ&iuas ; ergo
&e. Tertius igitur modus dicendi eft aliquo-
rum recentiorum , qui docuerunt vaiaerfali,
ter applicationem ‘ad obicda creata denomis
handa quocunque gencre denominationis lis
berz , eflc aliquam cntitatem tem oralem,de
cuius ratione formali fic hoc ipfum munus
praitare, nimirum effe excreitium liberum dis
uine volitionis {c actu applicantis obic&o de-
terminato creato, Sicut igitur creata voluns
tas obiccta diverla, & etiam idem obicGum
pluribus modis denominat, producendo in fe
varios,& multiplices modos fe applicandi tum
multis obiectis, tum eidem obie&to; fic diui-
na voluntas producendo ad cxtra varios mo-
dos fe applicandi varijs obie@is, immo & ei-
dem obiecto, multa obiefta, & idem obie-
¢tum maltipliciter denominat, cam hoc fo=
lum difcrimine ; quod medi intra fe produdti
a veluntate creata funt adus virales, modi ans
tem cxtra f¢ produdia voluntate dinina non.s
funt actus vitales , fed mere appligationes ya-
riz , & multiplicesdiaini actus vitalis infiniti,
hoc cft volitionis neceflsarig potentis ex fc oms
nia obietta,, & omnibus modis denominare
dummodo denominationes non inuoluant im=
perfeétionem Deo indignam . :

6. Contra hanc fententiam, & contra oms
nes modos , quibus explicatar, dicendums Di-
uina volitio , & cognitio non pofsunt applica=
vi ad denominanda obie@a contingentia ab
zterno cfficaciter volita , & feita per applica-
tionem temporalem, fed debent applicari per
applicationem ®ternam,

7. - Probatur primo ; nam eft de fide,quod
Deus non ab zterno ; fed in tempote créanie
mundum , & facit omaia, quz in mundo funt,
at ab mterno decrenit,& voluit efficaciter CIcaa
¢ mundum, & fgccrc, aut periittere omnia,
quz 10 fempore {unt encntura ; & fic ab eters
no vidit » & fcinit ompia, qua fecit, & eft fis
Qurus in tempore - ideoque Prouerb. 3. Sa-
plentia dicit: Cum e eram cinda componens; Ad

Ephef;

b

L 8




Liber II. Queftio LVIL.

Ephelir. Elegit nosin ipfo ante Mundi conflitutio-
wei , vt effemus Sandli 1 Ad Rom. 8. Quos pre-
Jcinit,@r predefinanit &recsfed i Deus per 5liquid
temporale applicarer fuam volitionem, & (cig-
tiam ad volendum efficaciter creare mundum,
& facere qua facit, & ad videndum, & fcien-
dum quz facit, fequeretur, quod ficut Deus
nonab zterno , {cd folum in tempore creauit
mundum , & facitea, qua facit, {ic pon ab
@terno , {ed in tempore voluiffer efficaciter
creare mundum,& facere ca, qua facit,ac non
ab zterno fciviflet qua fadtyrus » aut permif-
furus erat in rempore; ergo &<. Probatur mi-
nor: nam quja Deus applicat f[uam omaipo-
featiam zternam ad creandum mundum, &
ad operandum ad exera per aliquid non zter-
num, fed cemporale , nonab zterno, fed ino
fempore ercaujt mupndum , & operatus-efl ad
cxtrd ; ergo (i Deus applicaret fuam volitio-
nem ad volendum efficaciter mundum per
applicationem temporalem,non ab eternosfed
in tempote veluiflet creare mundum ; idem.-
que proportionaliter dic de (cientia .

8. Refpondentaliquas denominationes re-
quirere, vt omniacarum conftitutina exiftant
Pro tempore, pro quo cenucnit denominatjo,
alias hoc non requirtere ; e. g, aqua denomina-
tur benedicta nuac, licet benedidtio , 4 qua de-
nominatur , non fit, fed fuerit. Hoc pofito ,
dicunt denominationem produccngis, crean-
tis, operantis ad extra requjrere , vt omnia ea-
rum conflitutiug exiftant,cum rei conveniunt
tales denominationes ; fed ab gternonon exi-
ftunt creatio, produdtio, & operatio ad extra,
per que confutuuntur denominationes Dei
cecantis, producentis , & operantis ad cxtrd ;
ergo Deusab zterno non fuitcreans, produ-
cens , & operans ad extrd. At denominatio-
nes volentis, [cicntis &c. non requirunt, vt
omnia carum conftitativa exiftant, cum rei
conucnipnt tales denominationes ; ergo licet
non fucrit ab zterno applicatio dininz voli=
tionis, & fcientiz ad hoc determinatum obig-
&um,nihilominusDeus ab zterno fuit volens,
ac Iciens mundgn ,

9. Sed contrd ; nam.ideo dicimus, quod
denominationes producentis, operantis &c.
requirunt, viompia carum confticutiva exi.
ftant, quando rci conucnit denominatio,quia
videmus in creaturis, quod nulla res dicitur
producere , vel operati, quando non exiftune
conftitutina talivm denominationnm, putd
quando non exiftit produtio , vel operatio 2
{ed videmus , quod. in creatis nulla res dicitur
videre, audire, cognolcere, [cire, aut velle ali-
quod objedum,cum non exiftunt omnia con-
ftituciua talium denominationum, puta cum,
non ex:{lit applicatio cognitionis ad obieGum
determinatum ; €rgo etiam denominationes
fcientis, & volentis aliquod obieGtum , requi-
runt , vt omnia earum conftitutiva fint pre-
fentia , quando conucniunt rei tales denomi-
pationes. Confirmatur,; nam fola indu&ione
¢x creaturs poflumus difcernere, quaname

181

denominationes tequirant , vel non requirant
owniaconftitutina praefentias fed talis indu-
&tio oftendit, quod non minus denominatio-
nes volentis,& fcicntis,quam denominationes
producentis, & operagus requirinl omiid.
conftituriua prefentia ; ergo &e.

10. Probatur fecundo ¢onclufio ; namw
etiamfi Deus neluifler creare mundum, &
opetariad extra, nihilominus per (cientiam
mediam cognoniffer, quid liberum arbitrinim
creatym effe facturum in his , vel illis circun-
ftanriis , & poruiffer per deceeta conditionata
libera velle facere hoc, velillad fub hac,vel il-
la conditione ¢ fed tunc dinina cogaitio,X vo-
litio neceflariaapplicarerur ad cognolcendum
hoc porius contingens conditionatum , quam
oppofitum, & ad volendusn fub conditiones
hoc potius, quam illad obieGtum, & nonap-
plicarerur per applicationem creagam, & tems
poralem ; ergo.

11. Refpondent,quod fcientia Dei appli=
catur ad cognofcendum, quid hiberum arbi-
trium effer tacturum fub hac, vel itla hypothe (i
per hoc ipsi, quod liber arbitriam effer illud
fadurum;& volitio Dei applicatur ad volendi
conditionate hoc,vel illudsper hoc, quod pofi-
tahypothefi, Deus effer facturus hoc, velillud .

12, Sedcontia, quia noa poteft Deo des
falto cenuenire denpominatio icientis, & yo-
lentisab @terao, fiapplicatio ad abiectum.s
volicum con(licutiua talis denominationis non
{olum nea (it abzterno, (ed nequefit futura
abfoluré in tempore 5 fed folum furgras
conditionat¢ ; fed i Deus decreniffet nihil
producere ad extra , id , quod Jiberum arbi-
tium creatom , & divinum effet fadurum
fub hac, vel illa conditione , non folum nons
cxilteret ab ¢rerno, fed neque effer futurums
abfoluté vllo rempore;ac folum effet futurum
conditionate ; ergo &¢,

13, Confirmatur; nam ficut Deus non pa=
teft conftitui actu creans per applicationem ad:
creandum, que nunquam {it futura abfolgts ,
fed folum fit futura conditionaté ; ic pon po-
telt conflitui ady fcicns, & volens aliggod
obicctum per applicationem ad feiendum , &
voleadum tale obictum, qua applicatio nun=
quam it futyra abloluté » fed {olum conditio-
naté . Sicut autem vt Deus denominetir abfo-
lute creans, vel producens aliquid , applicatio
ad creandum debet effe noa folum logice,fed
phyficé ; ficvt Deus denominetur abfolurs
fciens , yel volens aliqguod obje@um {cientia,
vel volitione conditionara, applicatio ad illud
volendum, & {ciendum non folum debet efe
logicé , fed phyfice. Virumque enim zque
probatur indu&tione defumpta ex creaturis .

14. Ad 1. concedo maiorem, & diftinguo
mingrem : nihil diffindum 4 Deo , & illi ex-
trinfecam eft zternum, fi fic ens reale pofici-
uum , concedo ; fifir ens rationiss vel pura,
veritas obiectiva , aut ens acgativum, nego ;

& nego confequentiams Nul lumeeasreale po-
fitinum diftinctum & Deo eft eternum: ar ens
tia




I8

tia rationes , pura veritates obic&inz, & nega-
tiones poffunt effe zterne , ideoque ipl ad-
uerlarij fatentur decrerum negatinum , qUO
Deus non valr produceie mundum, abzterno
compleri, & applicati per @tcroam negatio-
nem mundi;ergo applicatio libera dinine vo
litionis » ac {cicntiz ad volendum: hoc porius
ehicdum, quam illud, potelt confiftere in
aliqua veritate obiedtitia ®terna, velin aliqua
negatione erna, vt explicabimus guzltione
fequenti. :

15. Ad 2.concedo maiorem, & diftinguo
migoreny; nonelt neceflc , vt omnia con fitu-
tina vniufcuiafque denominatiouis prafents
finit prefentia, concedo: vt omnia conftituti-
na denominarionum cognofcentis , & volen-
ris fint preefentia ;ac proindé int xterna, {ita-
les denominationes debeant efie zterng , ne-
go+ & nego confequentiam . Iam didum eft
num.s.& 9.quod licer conftitutivaaliguarum
denominationum poflint non effe prafentia,
quando rei conueniunt tales denominationes ,
tamen conftirutina denominationum cogno-
{centis,& volentis hoe potius obie&um,quam
illud, debent effe prefentia, quandao rei conuc:
ninnt rales denominariones.

16. Dices = applicatio diuine volitionis ad
volendum efficaciter mundum non eft confli-
sutinum intrinfecum huius denominationis ,

er quam Deus denominatur volens mund,
fed clt folum connotatum quoddam extrinfe-
cum § fed Jicet Deo non poffit conuenire de-
nominatio volentis mundum , quando non
funt prefentia omnia conftitatiua intrinfeca
talis dcnominationis , tamen potctt illi conue-
nire denominatio volentis mundum etiani
quando non cft prefens aliquod connetaium
extriafecum 3 ergo Deus potuit ab =terno
denominari volens cteare mundum 5 etiamfi
applicatio diuing volitionisad mundum cred-
dum non fuerit ab zterno . fed folum fuo
teimpore .

17. Sed contra, nam repugnat, vt dentut
omnia conflitutiua intrinfeca , & effentialias
alicuius denominationis, ant rel’, & non detur
talisres » & denominatio s e. g. repugnar, vt
dentur omnia conftitutiua intrinfeca, & effen-
tialia hominis, & non detur homos vt dentur
omnia conftitutiva intrinfeca , & effentialias
hominis vralbi, & non detar homo albus, ac
homo non denominetur albus . Erratio eft ,
quia non poteft dari tota effentia rei,aut deno-
minationis; & non dari res, aut denominatio:
{ed effentia rei nihil alind dicit, quam omnias
cius conftitutina effentialia 3 ergo repugnat ,
vi dentar omnia conftitutiua intrinfeca ; &
efientialiarei, aut denominationis, & non de-
sur talis ress & denominatio; fed Deus defa-
&o nondenominatur volens alterum mundi 5
ergo non dantur omnia conflitutina effentia=

lia s & intrinfeca huins denominationis; fed
aullum.aliud conflitutivum deficit, nifi ap-
plicatio libera volitionis diuing ad volendum
sjicrum mundum ; ergo talis applicatio el

Deaétibus liberis Det

confiturinum intriofecum, & effcntiale Des,
vt volenti alterum mandum s ac non elt con=
notatii puré exrrinfecum, ac proindé applica-
tio diuma volitionis , & cognitionis ad volea-
dum efficaciter , & videndum determinaté
obiedtum, elt conftiturigum intrinfecum Dei
vt volentis , & cognofcentishoc determinaté
obieGum, ac debet el ab ztetno, vt Deus ab
xzterno denominctur volens efficaciter hoc
determinaré obiectum, ve explicatum eft

QVASTIO LVIIL

Virum applicatio libera dinine olirionis 5 ae
[eientie huic potius » quam alteri obicito
contingenti fit aliquod ens ratio-
pis , wel aligua veritas
obiecting eterna ?

I. Idetur , quod non, primo quia folas
prima veritas eft zterna ; ergo nullas
veritas obiedtiua diftinéta a prima veritate et
xtetna; ergo applicatio libera dinine cogni-
tionis , ac [cientiz ad hoc potius obicfum ,
quam illud, non poteft effe veritas obiecltiuas
diftin&a 4 Deo, hocelt 4 prima veritate.

2. Secundd Deus itd eft Gbi fufficiens , vt
poflit cfle finc quolibet diftinéto a (e fed non
poteft effe fine fuis a&ibus liberis , & fine {ci&-
tia vifionis, & media; ergo [cientia vifionis,
& media non neceflario 1ncludunt aliquam
veritaté obietinam zternd diftinétam a Deo .

3. Tertio ifte veritates obie@iua eflentin-
trinfecé vere , vt concedieur, effent etiam in-
trinfecé bona,tum quia effent vitimum com-
pletinum atus diuioi optimi, & honeftiffimi ,
tum quia pradetinatis bona, & appetibilis eft
determinatio diuine volitionis ad illos cffica-
citer predeftinandos: fed omne verum , & bo-
num eft cam ens reales ergo tales veritares
ebie@iuz effent ens reale & ac proindé daren-
tue .ab wtecno aliqua entia realia diftinéa &
Deo, guod et abfurdum , & hzreticum o
Confirmatur : nam effe femper, & vbique; &
non pofle deficere , fi femel fit pofitum , el®
magna pertedtio; fed tales veritates eflent fem-
per,& vbique, ac non poffentdeficere femck
pofitm ; ergo eflfent magna perfectiones, ac
proindé magnog entitales.

4, Quartd, vel tales veritates funt puras
perfetios & fic funt Deus; vel funt pura im-
perfedtio , & fic funt nihil ; vel fuat perfecio-
nes miftz com impeifetionibus , & fic funt
creatura ; vel neque {unt perfe@tio, neque im-
perfectio, & fic funtomaino fuperfluz; nam
nihil cft magis fupetfiuum ; quam quod nulla
includit bonitatem, ac proinde Dcus non pof-

fet effe finc aliquo omnino f{uperfiuo , & ne<
ceflarium efict aliquid fuperfluum,vt poté nul=
lam bonitatem habens.
5. Quinto contingentia <t imperfedio 3
fed tales' veritates obicctiuz poffent effe, vel
nen

e 46




i

-

e

Lib. 1. Quaft. LVIIL

non efle , ac proinde effent contingentes; crgo
eflent imperfe&tiones .

6 Sexto omne contingens deber i Deo
determinari per volitionem liberany antece
dentem ; fed it veritates eficnt contingeote
ergo deberent determinati per volitionem li-
beram antecedentem: fed illa ipfa volitio vt
poté libera deberet applicarj per aliquam ve-
ritateny contingentem ; qua deberet determi-
nari per voluntatem Dei antecedenteny; ergo
procederetur in infieitum. :

7. Refpoadeoauétores pene omaiil {cho-
larum concedere 5 quod in rerum natura pra-
ter entiarealia, & pofitiua, quz (ola funt im-

spliciter, & abfolure entia fubftantialia , vel ac-
cidentalia,dantur aliqua veritates obiectine
quz cum neque fiat fubftantiz ,neque accide:
tia, noh funt entia proprié » & timpliciter, {ed
folum vocari pofluar entia cum addito diftra-
hente , nimirnm entia ratioiis , estia mora-
lia, entia abnfiua , entia diminuta. Patceznam
multz fcholg admittunt pefiibilitates obieéti-
nas neceffarias ditinétas i Deo, qug fuo modo
Gnt ab ztetno ; Thomiftz multas denomina-
rioncs explicant per relationes rationis, a¢ non
fictas ab intelledtu : Scotiftz pafiim admittunt
entid diminuta zreraa . Auctores pene om-
pinm fcholarum concedunt ; nemine €ogis
tante , dati negationes obiectivas eriam ®tet-
mas, ac dicunt illas effle entia abufivas ll.
li ipfi recentiotes , qui cum P. Antonio
Perez difpur. 3. de Voluatate Dei, cap. 3.8 4.
negant negationes , & omnes veriates obie-
&inas diltindxas realiter ab omni ente reali, ni-
hilominus ponunt veritates obicftiuas non
Scceflarias , virmaliter intrinfece difiinctas ab
omni ente reali, (ed realirer identificatas cam
Deo 5 quas affierunt fecundum fc¢ precise non
efle entia realia , fed entia pure depaminatiua.
Hec do&rina defumptaelt ex Ariftoteleo. Me-
taph. tex, 21, vbi docet , quod prater ens rea-
le , quod diuiditur in decem pradicamenta ,
hoc eftinfubflantiam, & accidentia, datur
ctiam ens, quod dividitur in verum, & fal-
{um,& fic concedit dari aliquas veritates obic-
&inas, que non fint fubftantia, neque acci-
dens , ac preindé non {intens propric, & fim-
pliciter, fed folum cum addito diftrahente .
Auguftinus etiam lib. 26. contra Fauftum cap.
5. & Anfelmusin Monolegio cap. 17. conce-
dunt dari aliquam veritatem gternam diftin-
&am ab omni ente reali, per quam verificetur
ab zterno res contingentes éfie futuras.

8. Hoc fuppofita, dicendom cum fenten-
tia , quam ab antiquis acceptam explicauit, &
fecutus eft Cardinalis Pallauicinns Lib.8. affer-
tionum Theologicarum, ¢cap. 4o. terminatio-
nes, feu applicationes liberas diina volitio-
nis, ac fcientiz confifterein veritatibas obie-
Giuifacernis , non neceflarijs , diflindis reali-
ter 2 Deo, illique extrinfecis, qua cum neque
fint fubltantia , neque accidentia, proprié non
funt eatiarealia, fed poflunt cum addito di-

" ftrahce dici entia abufiua, vel rationis,vel pu-

183

ré denominatina , guarum veritatum munus
fit applicare dininam volitionem , ac fcien-
tiam huic potius, quam alteri obiefto cons
tingenti .

9. Probatur primé conclufio : ex didtis
coim qualt. s$7. quia Deus ab xterno voluit
liberé facere quidquid facit , & eft facturus ins
temipore , & ab ®rerno [civit fe hze fadturnm.,
fuis temporibus, debuit ab ®terno dari appli-
catio non seceffaria divine cogaitioais , ac
feientiz ad hec obieta cflicaciter volenda , &
determinarté [cienda ; fed hge applicatio petuit
non dari , ac proindé nonidentificatur realiter
cum: Deo, qui non potuit non dari ; ergo talis
applicatio itd cft gterna, vt ditinguatur reali-
ter 4 Deo; fed nihil datur ab gterno , quod (it
proprig , & fimpliciter ens reale; ac diftingua-
tar'd Deos ergo talis applicatio non cft ens
reale proprié, ac fimpliciter, & neque cft f{ub-
ftantia, neque accidens, fed elt pura veritas
obie@iua, & dici poteft ens cum addito diftra-
hente, nimurim ens abufinum, ¢as puré deno-
minatimom &c. propertionaliter , ac negatio-
nes communiter vocairur entia rationis , &
entia abufina .

10. Probatur fecundo conclufio: nam quia
ytex omnium confeflione docet Ruiz de vo-
Juntate Dei , difpur. 11 fe@. 1. num. 1.
in hac difficillima quwftione nulla eft via de-
clinandi» quin aliquid durum , ac difficile de-
uotetur, debemus cligere illam opinionem. ,
quz nihil dorum, ac ditficile admittat, quod
non fuerit receprum eriam in {cholis Philofe-
phorum , & quod non adt_uirtarur ctiam in
alijs fententijs, qua cuitet alia dara lumini na-
ture repugnantia, & vt talia & Philofophis
necgata, qua tamenadmittnatarin alijs fen-
tentijs; & qua dignifiime fentiatde Deo; fed
allara Qpilllﬂ eft talis; erg &c.

11. Probatur minot per fingulas partes , 8¢
primo probatur, q uod hxc {ententia nihil ad=
mittat durum » & difficile , quod non fuerit
receptum in {cholis Philolophorum . In hac
enim opinione ! nd voum videtut durum_
& difficile, quod dentur aliqua veritates obic-
&ivx prafertim eternz,diltinéta ab omai ente
reali s fed hoe paflim admitticur in (chola Ari-
flotel:s , in qua pretercas , quod diuniditur in
fubftantia, &accidens, admittituE ens verum ,
quod non fit fubitantia , neque accidens & ad-
mittuntur veritates neceflariz,puta quod qua-
tuor , & tria faciunt feptem &c. qui veritares
neque fine fubftantiz, neque accidentia;admit-
tuntur negationes , privationes &c. ac pri-
uatio licer non fit fubftantia, neque accidens,
dicitur effe voum ¢x principijs rerum natura-
lium;erga .«

2. Secundo probatur hoc durum, & diffi-
cile concedi etiam ab alijs fententijs. Senten-
tiz enim reducuntur ad duas clafles . In prima
funt, qui docent decrctd Dei compleri per
aliquid Deo intrinfecum, guod aliqui ponunt
identificari cum Deo, alij putant diltingui rea
liter 4 Deo.Qui dicunt hoc intrinfecum 2ter-

num




5 A OL .
) 4 2/C ACLIDUS

nuin C:;: ‘;_.. 11 A TYar
fterc in verit )
diftinguatur a Deo , & cre:
te concedunt ill

:
! . P2y Fe iy
edit noltra fententia . C

id eonfis
a, quz cums
> non et ens
urum, quod
4 cunt hoc in-
trinfeenn cari cum Deo, excepto Ca-
ietano;dicu culidum fe pracise,prout
diftinguitur virtualiter 4 I)L‘G,ﬂm_l cfle ens rea-
le, fed effe puram veritatem obieiuam , ac
cns puté denoniinatinum , ac proindé deuo-
rant hoc durum , quod deuorar noftra fen-
tentia.  Qui dicnnt de Dei compleri per
uid contingens exirinfecum Deo, dicunt
negatiua, puta p luit
quicquam produceicab 10 5 co:npk-.:.‘_i}, &
vitimoapplicar acgationcs zrernas dittin-
& as ab omui cnze reali, qua inde fint purae
vetitates obiective , vel eatia abufiua; dicunt
rurfus, quod fi Deus noluifiet creare Muan-
dum ; & operari ad extri,tale decretum fu
taml; terminatum, & applicatum pe
xternasomuinm rerany, dikiné

ab omaiente reali, qua proinde effent pura
veritates obiedting .

batur,quod hzc opi

teralia inconueaientia, & lumini natn

que
i

Yrimo enim ex (enteatia dicente tefmina
tigs liberas , & non neeceflacias identificar re:
liter cum Deo, fequitur , quod Deus, licet
pofiit effe (ine bis terminationibus liberis, non
diftinguatur realiter ab jpfis; qund termina=
tiones libere, qua quiade facto non exiftunt,
noa identificantar realiter cum Deo,potuerint
identificari realiter cum Deo s & quod termi-
nationes, qua: de facto exiftunr, & fic com
Do realiter identificanrur, potuerint non exi-
ficre, & fic realicet diftingui d Deo ; quod ter-
mina s, qua de facto exittunc, fuerine in-
diffcrentes ad hoc, vt efient Deas , vel effent
nihil; quod terminatio , qua Deus determie
naretur ad volendum alinm Mundum, qug de
fato non exittit, & fic ef imperfeitio formi-
ca, potucritefle Deus, & fic cfle zque perfe-
&@a,ac Pater zrernus 5 fed hecomnia {unt in-
conuenicntia, ac lumini naturali Icpugnantia,
& vetaliancgata ab omnibus philofophis , &
euitantur i noftra fententia 5 €rgo « Secunde
cx fententia docente terminationes liberas di-
fingui a Deo , fed effcab @ tecno intrinfecas
Dco, fequitur aliguid abaterno effe intrinfe-
cum Dco, quad non {it Dens » guod cft in-
conueniens , & enitatur 4 noftra fententia,
Tertio ex fententia dicente terminationes li-
beras efle aliquid temporale, fequitur, quod
Deus ficut nonab zterno, fedin tempore.s
creauit mundum , fic non ab ¢lerno volacrit
creare Mundum , & fciueric fe creaturume,
Mundum in temporesiquidem denominrige
nes {cientis, & volentis hon minus, 'quam de-
nominationes creantis , & producentis re qui-

Tunt, vtomnia earum coniliturina fiac prz=
lentia, quando debent conucnire tales deno-

wd

minationes ;; quod eft ablurdum , & cnita-

tur innofkra. fer
14. Quarto de
tentiain digniil

NT §:
] 11
Nam dt-

me flentire de Dro.
gnius fentimus de Deo ,

fi dicamus illt
10 contin _'
vid intrinfecum;qued

ninationes cogno-
Icentis, & volentis elfe adzquate ®ternas), qui
fidicamus oppofita his ; fed in omnibus alijs
fententijs dicimus aliquid his oppofitum; ergo
&c

15. Probatur tertid conclufio Ag&orita-
te . Scotusin 1. dift. 39, cxprefse docet.res fiis
turas ab ®terno fuille in effe wvolit1 , & fciri 4
Deo . Hoc sutem cfle voliti s & fciti vo
ens dimivatum zternum , quiod nos vocamus
veritatem obie@inam , ac Scorum fequuneur
omnes Scotifte ; ergo Scotus, & omnes. Sco-
tillg exprelsé docent noftram fententiam, Tho-
nufte communiter docent volitionem libera
fupra volitionem necellariam addere folumes
relationem rationis ad oblcdtum creataim, qua
relatio fit terna, & potucrit non effe ; cam=
dem fententiam docuerunt Alexander , & alij
antiqui, quos refere Ruiz de Voluntate Dei
dilp.11.fe&. 3, num. 1. 2. 3. & 4 fed nomine
Ielationis rationis non intelligunt relationem_»
fidtam : nam proculdubio denominatio Dei
volentis, ac fcieatis non habetur per aliquid
fitum; crgo intelligane aliquam Veritatemo
obie@tinam mternam .

16. Pro maiori cxplicatione fententiz al-
late', queres primo , virum tales verita-
tes obiedtiuz fint cns, vel non ens, hoc eft
nihi }

17. - Refpondeo,quod ficut ens dicitur du-
pliciter » nimicam cns reale , quod diniditue
10 fubflantiam , & accidens, & ens rationis ,
& abufiuam , quod comple&titur etiam nega-
tionss; fic non ens , fett nibil famitnr daplici-
clier , primo pro eo, quod non cft ens reale
fed cftens rationis, vel abufiuum; fecundo
Proco, quod neque eft ens reale , neque cns
Yationis, feu abufiuum . Veritates crgo abic-
ctive, de quibus loquimur , non funt ens rea-
le, fed funt nihil entis realis ; at funt ens ra-
tionis , feu abufiuum , & non funt nihil entis
ctiam abufiui. Addi potelts quod non funt
€ns tranfcendentale, quod abftrahitur folum_s
abentibus realibus, fubftantia nimirum, &
accideatibus, fed funt nihil entis tranfeenden-
talis; at funt ens fupertranfcendentale, quod
abfirahitur ab ence reali, & ab ente rationis .
fewabuliuo, ac non funt mihil entis fupertran-
fcendentalis. Addo rurfis idem quafitum
potle ficri de Acgationibus obieétiuis, virum
lintens, vel nihil , ac debet eodem padto re-
fponderi. Poteft ctiam fimiliter queti ab 1js,
qui dicunt terminationes liberas identificari
cum Deo , & fecundum fe pracisé nequipefle
perfectiones , neque imperfeétiones , ?}ur
tales terminaticnes fecundum fe pracisé fint
eas, vel non ens, feu nihil,, & debent eodem
pacto refpondere.,

identificari com
zterno non habuif]
potuerit non eff

G
a

=

1

18 Di.

g




7

S

Liber 1L (\zil)t {tio LVIII.

18« ~Dices s ergo inter ens, & nonens, feu
nihils datur mediom .
19« - Refpondeo, negindo confequentiam,.
Nam neque datu ium inger ens tranfcen.
dentale; & non ens tranfcendentale s fic
dem guodlibet vel eft cos tranfeendentale,
non eft ens tranfceudentale, ac pure ve
tes obiedtiug , negationes &c. funt non
tranfcendentale : negue datur medwim ipier
ns fopertranfeendentale , & noa cas fupe
tranfceadentale s fiquidem quodliber vel clt
pertranfcendentale, vel no cft ens fupcer-
ndentale , ac pura veritates obiectiug
Hoc idem ad-
bus, ac de
ci Deo.
1o ens rcas

fiuo, feu puic de-

CIlS
rran
funtens fupertranfcendentale
uetlarijdebent dicere de neganoni
terounationibus cal

20. Quares |
le differat ab ente
nominatino , & a puris veritaiibys obicdiunis:

21.  Refpondeo primo, quod ctiam huic
interrogarioni debent relpondere aductfarij ,
qui vel concedunt dari negationes obiectinas
ciftintas ab omni eate reali, vel dicunt in
Deo dari terminariones liberas , qua fecun-
dam {e przcise non funt ens,reale, fed (uat
cns pure denominatiunm . Refpondeo fecun-
dadiredé ; quod ens reale cft , quod vel debet
per fe fubfiftere, vel debet alieri inharere,
adeoque vel eft fubltantia, vel accidens: quod
autem neque debet pet e fubfiftere, neque de-

Ci 1Cafis X

«ber alterimnharece , fed ex ( folum debet ali-

quid excludere, vel voum ad aliud referre,
non cft ens reale , cum neque fit fubltantia ,
neque accidens , fed [olom eft ens abufinum ,
pura verias obic&tiua , & ens pure denomina-
rivum. Hinc patet ratio , quare negationes,
& priuationes, puta negatio mundj, tenebra,
czcitas &c. non funt enria realia. Ratioeft,
quia negationes , & priuationes neque per fe
{ubfiftunt, ncqueaalteri inhzrent, fod pure cx»

.cludunt oppofita. Patet rurfus, quare termi-

pationes noa neceffariz . quibus Deus confli-
witur volens, ac fciens hoc potius obiedtum,
quam iilud , non fint cotia realia. Ratioelt,
quia neque per fc fubfiftunt, neque alteri in-
herent » fed pure divinam voliionem, &
fcientiam neceflariam referunt ad hoc potius
obic@um , quam illud. ldeo 5. Thomas de
potentia quielt. 2v-arr. 5. dicit: Relatio zatione
{ui gencvis non babet , quod fit aliquid , fed [olum
gwod fit ad aliquid 5 quod autem fiv oliquid fecundum
vem » habet folum ex ilkigparte s qua inefl, vel vt
idess [ecundim vem 5 vt i dininis , vel vt babens
canfam in fubiecio , wt in creatnyis; fed termina.
tiones liberz ita Deum referunt ad obicftum
volitum:, & fcitam,, vinegue {int idem cum
Deo, ac per fe ubfiftant, neque inhercant
{ubiedto; crgo non funtaliquid, hoc cft ens
reale , fed folum {untad aliguid , ac funt purz
relationes rationis; vtdocuerunt antiqui coni-
muniter -

22. - Quaeres tertio, virum terminationes
non neceffariz volitionis, ac {cientiz dinine
{int negationgs

il

185

23. Refpondeo, quod funt negationes (i«
mul , & relationes rationis. Probatur: nam
I ic necgationis intelligimus puram veri-
t 1 obicdiuam per fe ipfam exclufisam ali,
ciils entis; nomine relationts rationis intelli-
gunus, puram veritatem obie&inam, qua ali.
ligens, & volens refertur ad alind
tanquam ad obicttum fcitum , volitum, aut
nolitum ; fed Deus perterminationes liberas
applicatur ad volendum aliquas creaturas nuns
quain efie , alias creaturas non cflcab®ternos
& i.ffquc ad cercum rempus, ac certo tempo=
re cfic; ergo qua funt pure veritates obie-
&tiue excludgnres creaturas vique ad certumy
tempus, {unt acgationes ; quia vero perillas
Dcus certo modo referrur ad creaturas, vt
ad obieda [cita, volita, & nolita, funt rela-
tiphescarionis. Sivero quaeratur, veiruin ter-
minationes libere fint pure ncgationes, rcs=
fpondeo;; quod fi ly pure excludar idenritatem
cumentereali , funt purx negationes, quias
ita {unt :1cgatjoncé s ¥t non fint vilum ¢ns rea-
le; fily pura excludat identiratem cum- rela-
tione rationis ad obieftum volitum, & {ci=
tum, Dof (Unt pure negariones, quia, refe-
runt Deum ad aliud,tanquam ad obicétum vo-
litnm,, vel fcitum . Purz ergo veritates obie-
ctinz redacuntar ad negationes , privationes,
& relationes rationis. Deber autem aduoerti,
quod Deus vt nolens aliquod ebie&tum , &
cagnalcens illud non efle, refertur ad illud
obicétum , vt non exiftens ; vt volens obica
&um., & cognofcens illud cffe fuo tempo-
rc, refertur ad ebiectum vt fuo tempore exis
fiens.

24. Dices primo s negatio non poteft efle
applicatio dinina voluataris ad aliquid effica-
citer volendum .

25:  Refpondco, negando antecedens « Si-
cut enim Ariftoteles dixit puram privationem
effe principium tctum, {ic poflumus dicere.s
puram negationem fungi munere applicatio-
nis dininz voluntatis. Confirmatur : nam fi
Decus decreaifiee nihil omnino create: per to-
tam gicroitatem; pura negatio effer applica-
tinum dinine voluntatis etiam in fententias
aduerfatiorum ; ergo non poflunt aflumeres
qued negatio non pofliceile applicatio diuing
voluntatis.

26. Dices fecando : decretum liberum.s
compleri non poteft per negationem  necefla-
riam ; fed negatio mundi exiltentis ab zter-
no:«ct neceflaria, fiquidem implicat mundum
fuiffe ab eterno , vt diximusin Philofophia
Crgodc,

27. Reflpondeo concedo maiorems, & di-
unguo minorems negatio, Per quam mun-
dus non eft ab eterno vique ad certum tem-
pus ¢l neceffaria , nego : negatio , per quam
mundas non eft ab @terno vtcumgquc, tran-
fzat : & nego confequentiam. Ab ®terno da-
tur negatios per quam mundus non cft ab
zterno viquead certum tempus, puta vigue
ad tempus creationis. Hecautem negatio eft
Aa con-




186

contingens , & complet vitimo decretum di-
uinum non creandi mundum vique ad certum
tempus , & creandi illo tempore .

28, Dices tertio : ncgatio tollitur , pofita
tc, cuiuseft negatio; ergo negatio mundi tol-
litur , pofiro mundo , adeoque pofito mgundo,
ablata fuifler applicatio diuing voluntatis,quod
eft abfurdum .

29. Refpondco; diftinguo antecedens: ne-
gatio tollitur, i res, cuius eft negatio , pona-
tur pro tempore , pro quoaufertur 4 tali ne-
gatione, concedo : {i ponatur pro aliq tem-
pore , nego. Negatio mundi completiva di-
nini decreti aufert mundum folim vique ad
fempus creationis , adeoque mundo pofito
pro tempore creationis, non tollitur talis ne-
gatios, >

30. Qugres quartdo, vtrum terminatio-
nes non neceffariz diuinz volitionis, ac fcien-
tiz fint pure perfetiones , vel pure imperfe-
&iones , vel perfedtiones mixte imperfeétioni-
bus , vel neque fint perfeétiones, Deque im=
perfectiones?

31.  Refpondeo primd, guod fimili inter=
rogationi debent refpondere etiam aduerfarij,
qui vel concedunt dari negationes obicctinas
xrernas diftindtas realiter 4 Deo, de quibus
quari poteft; vtrum fint perfe@iones , vel
imperfeGiones &c. vel dicunt dari termina-
tiones non neceflarias identificaras realiter
cum Deo, fed ab illo virtualiter diftin@as,
de quibus itidem quzri poteft, vernm {ecun-
dun fe prcise fint perfectiones , vel imperfes
ctiones.

Relpondeo fecundd dire@dé , quod
funt perfe@ioncs abufine mifle aliqua imper-
fedtione . Probatur primé: nam bonum ; &
perfectio dicitur proportionaliter , ac ens ; er=
go flicut rerminationes habent aliquod effe
abufiuum ; fic habent aliquam bonitatem, &
aliquam perfedtionem abufivam 3 fed hoc ip-
fum ; quod eft effe ens folum abufiuum , efse con-
tingens &¢. et magna imperfeio ; ergo habent
perfectionem miftam , cum imperfetiones.
Confirmatur ; natn qui concedunt tenabras s
cxcitates &c. habere aliquod effe abufinum ,
concedunt etiam habere aliguam bonitatem ,
& perfectionem abufiuam, ideoque in Canti-
€0 tritm puerorum, dum dicitur benedicite
lux , & tenebva Domive , indicatur etiam tene-
bras, qua confiftunt in negatione, habereo
aliguam perfe@ionem .

33» Probatur fecundd: nam quod habet
rationem appetibilis, & volibilis, habetratio-
nem boni, & pertediionis; quod haber ratio-
nem nolibilis , habet rationem imperfe@ionis,
acdefeftus 3 fed rerminationes liberz habent
xationem appetibilis ; & volibilis, & etiam no-

libilis; ergo

34. Adde, quod ficut, vt didtum eft num,
17. terminationes libere non habent ¢fi¢ rran-
feendentale, fed fupertrani{cendentale , fic non
habent perfectionem tranfcendentalem , fed
{upertranfcentalen .

23,

yus liberis Det

35. Dices primé : omnis perfectio eft ali-
qua participatio diuini effe , adcoque eftens;
fed terminationes liberz non funt cns ; €rgo
ncque fant perfectiones = A

36, Relpondco , quod perfectio tranfcen-
dentalis eft participatio divini eff¢ tranicen-
dentalis : perfe@io autem fupertranfcendenta~
lis eft participatio dinini effe fecandum pradi=
cata fupertranfcendentalia.

37. Dices, fecund¢ : ad perfe@tionem re-
quitjtur , vt przponderet {uo contradicto-
rio ; fed vna diuina terminatio noa prepon-
derat alteri terminationi contradidtorie ; crgo
&e.

38. Refpondeo, ditingno minorems non
preponderat refpeétu (ui, nego: refpectu Deiy
concedo. Deo non eft melius habere vnam.s
terminationem liberam , quam oppofitamsicd
terminationi liberze melins eft » v ipfa fit,
quam fit oppofita, & hoc (ufficit, vt Gt aliquas
perfedtio abufiva. : _

39 Ad 1. diftinguo majorem; fola prima
veritas eft zterna quoad effe reale, concedo s
quoad cffe rationis s denominatinum , & abus
fiuum , nego; & diftinguo ecodem modo con-
fequens . lam oftenfum eft, quod in om-
nium , vel pené ompium fententia dantar ali-
qua veritates zternz quoad effe pure deno-
minatinum diftin@e realiter, vel virtualiter
prima veritate . Er rario huius videtur cui-
dens . Nam prima veritas eft neceffaria ; Cr-
po diftinguitur realiter 4 veritatibus coutin=
geatibus ; fed ex veritatibus contingeatibus
contradi@orié oppofitis , etiam ab ®tcrno ne-
ceffe eft, vt altera fit, altera non fit; er-
go necefle eft, vt ab ®terno detur aliquas
veritas contingens diftin@da realiter 4 prima.
veritate :

40. Ad 2. diftinguo maiorem : Deus cft itd
fibi futficiens , vt poilit efle fine quelibet ente
reali dittinéto 4 fe, concedo s fine qualibet ves
ritate obieétiua diftin@a 4 fc,;nego: & ncgo
confequentiam . Deus potelt effe fine quolibet
entcreali diftinéto 4 fc; potelt etiam che {ines
qualibet determinara veritate obie@tiua diftin=
&a i fe, fed non poteft efle fine qualibet vaga,
& indeterminata veritate obicétiua a fe diftin-
&a realiter , aut virtualiter in omnium [eaten-
tia. Pater ;" nam Deus non poteft effe,, quino
determinaté cognofcat mundii efic, vel mun-
dum nou effe ; fed Deum determinate cogno-
{cere mundum effe , cum fit veritas non necel-
faria , diftinguituraliquo pa&o d Deo i Deum
determinaté cognofcere mundum non efles,
¢x eadem ratione diftinguitur aliquo patto &
Deo; ergo in omnium fententia Deus non po.
teft effe fine aligua veritate obieétina dittincta
dfe. Ad hoc potro, vt Deus fir fibi ipfi per-
fe@¢ (ufficiens , requiritur quidem, vt poffit
effe ablque co , quod alind fir, fed non requi-
ritur, ve poffit effe, abique co , quod aliud it »
vel non fits fed tum eflc, tum non effe rem-»
contingentem, eft aligua veritas ; ergo ad hoc,
vt Deus fit ibi ipfi perfe@¢ {ufficiens ; non re-

qui=

.




{
d

Lib. il. Quaftic LVIIL

tittir, wt Deus rciTr clle fine omni veritaie
contingenti diftinctad Dco.

41. Ad 3. diftinguo maiorem : iltz verita-
tes obie@inz effent intrinfece verz s & bonz
{upertranfcendentaliter , concedo 5 tranfcen-
denraliter, nego : diftinguo ecodem pacto mi-
norem; & nego confequentiam . Sicut pre-
rer ens tranfcendentale, datur ens fooertran-
(L:_nu'tmn cabftrzhens ab ente pofitivo, & ne-

atino, & puté denominatiuo, fic datur ¢riaz
verum ‘-1purrmkc"dmmlc & bonum falpu—
tranfcendentale: fiquidem verum ¢. g. & bo-
num-eft menunc habere ncgationcm doloris
&c. €rgocxco, quod veritates obiectinae ne-
ceflariz , & mrerne fint vere, & bonz fuper-
tranfcendentaliter ; non arguitur iilas effe en-
tia realia , & tranfcendenralia, fed folum illas
efie entia fupertranfcendentalia , & puré denc-
minatiua , vt explicatum cft.

2. Ad confirmationem , ¢
rem : effe femper,& vbique tran
& non pofie deficere, amittendo efl
dentale, eft magna perfedtio, cor
femper 5 & v mquc fupertranfcer
non pofie deficcre, amitrendo efle f
fcendentale, eft magna perfeétio,
guo cadem padto minorem; &
qqcnnam Effe femper, & vbique rranicon-
dentaliter, eft poflc operari femper, & vbique,
& hoc eft magna perfe@io s {ed verirares ebies
Ginz, de quibus agimus , pon {unt aciuy, ne-
que paffiva,; ac proindé non folum non pof-
funt operari femper, & vbigue,fed aullo | 0c0;
vel tempore pefunt operaris crgo non funt
femper s & !'bmut tranfcendentaliter, fed fo-
lam mpuumlumuntmrcr mx-umu m [eme
pvr & vbique eft verum, quod dinina volitio
ci appluan his dcta‘rm”mu obie&is ; fed effg
femper, & vbique luperiran! ataliters cft
pe lrc&:o {olum fupertranfcende: lis, qux €X
fue genete eft minima, cum pofiit conuenire
ctiam negationibus ; cr:;o . Similiter ion pol-
{fe deficere ; amittendo effe reale , elt magna,
perfeios at non poffe deficere , amittendo
{olum efle fupertranfcendentale , qued conue-
nit etiam ncgariorihus » eft parna perfeétio, &
fupertran{cendentalis .

45+ Ad 4 lam diGtumeft veritates obic-
ctinas, de quibus loquimuryefle perfe@iones
{upertranfcendentales, miftas imperfectionis
bus. Neque ex hoc fequitur jllas effe creatu-
ras. Siquidem ad creaturam non fufficir, ve
habeat perfectionem i'uputmmcc ndentalem
miftam imperfeione , qua is pului,()(ou
nit etiam negationibus , & prinationibus
requiritur » vt habeat ncmam»m t
dentalem mitam impcrfcflic\a‘:.

44. - Ad . concedo veritates obiedtinas .,

¢ quibus loquimur , habere imperfectionem
contingentix «

45. Ade6.diftinguo maiorem ; omne con-
tingens, quod non includator in ipfo exer rCitio
libgro diuinz voluntatis, debet 4 Deo deter-
miniati per volitionem antecedentem , conce-

nguo malo-

ranfcen-

187

do: qued includatar ia ipfo (vemno liba
dinine veinneatis, nego: difinguo codem _m-
o minorem ; & nego Loniulnum_.m « Sieut
nos volitionem libctam determinamus per [e
iplam , & non per determinationem antcce-
dentem ; fic Deus applicationem liberam (ue
volitionis determinat per fe ipfam , & non per
determinationem antecedentem . Ratioeft »
quia exercitinm immediaté hberum determi-
natur feiplo , non autcm determinatione ante-
cedenti; fed applicatio diuine volitionis eft
excrcitium immediaté liberum Deo; etga &c.
46. Dices : omuis determinatio ¢t altio
fed Deus determinat ifhis veritates obiedtinas ;
ergo illas dererminat per aliquam aétionem ;
,td quod detcrminatur per actionem,, el ens
reale; ergo tales veritates obictiuz funt ens

Refpondeo diftinguo maiorem : om-
nis determinatio fupertranfcédentalis elt a&io,
; tranfcendentalis , concedo : diftinguo
Jdem pacto minorem ; & nego confequens
tiamy ,  Determinatio {upertranicendentalis
non et a&io, ve patet in fententia pene ocm-
nium . Nam Deus determinat negationes con-
tingenres,& nd per adtionem @ audores etiam,
qai admictunt puram omiflionem liberam. ,

arc ad purama

dicunt voluntatem {c deter:
omiffionem , & non fe determinare per adtio-
nem.

48. . Quzres, quo paito determinentor ve-
ritates obieétina , per quas completur {cientia
media ?

49. Refpondeo, quod quia cegnitio diui-
na cft determinata 2d affirmasdum quodlibet
obiectum etiam conditionatum, dummodo
illud chiefum fit verum, cognitio diuina co
iplo , quod Ji:mlu‘l obiedtum conditionatum
elt verum, fe iplam neceflario npw"”t i1
obie®o,ac proinde determinat veritatem illam
obiedtiuam, per quam formaliter applicatur,

QVAESTIO LIX

Proponitur doitrina S. Thome articalo 4. &
qum.!étﬂ gueftionis 1§ . de Vo-
lunrate Dei o

8. Th.q.19.art- 4. 5. 6. 7.8, 0. 10. 11, 12.

I. Vm fusé examinauneriaius do@rinams

S. Thoma primis t articulis que-
ftionis 19. de voluntate Dei, in quibus quEric,
vteum in Deo it voluntas , virum Deus velie
aliad (e, & vtrom Deus omaia , quz vuli ng
ceifario velit , libet breuiter per varia quafitw.
proponcre dodtrinam articuli quarti , & fe-
queatium ciufdemn quelionis .

2. - Quazres igitur primo, vrram voluntas
Dei fit caufa rerum ; hac eft , virum Deus pro-
ducat effe®us ad extra ex neceflitate naturze,
vel per voluntatem ?

Refpondeo cum 5. Thoma art. 4<, quod

Aa 5




4 i
o L 223 Bl .
QR Yo X sl
Is0 .,E...M.., V Ol
Deus effedus ad extra producit; non ¢x necef=

fitate patare , fed per voluntarem , inxed illud
Sapientiz 11. Qe o poffer aliquid permancre 5
wift tnwoluiffis ® Prot nétus Thomas tribus
ratjonibus .« Prima ratio ¢ft, gquia cumn propter
finem agat tum paturas tom intelledtus, vt do-
cer Artoteles 2. phyfic. t. 40. natura debet
L id finem ab aliquo intellectu fuperioti ,
co patto, quo fagitra ¢ tut ad fcopum 4
fagirtante : fed Deus eft prima caufa, ac proin-
denon potelt dirigi ab alia canfa ad finem ; er-
go deber per [c iplum intendere finem ,
& ordinare media ad finem , a¢ proindé de-
bet rintelledtum , & voluntacem .
?\ccuﬂux ratio ¢t ; agens per naturam cft ex
fe dererminatum ad producendum voumos
¢ffectum, & agit quantum’potelt; fed Deus
cum contineat rotum cffe , adeoque effectos e-
tiam oppofitos, nhon poteft efic determinatus
ad vaoumeffeGtum » & ad agendum quantum
portelt, alioguin produceret effedum indeter-
minatum > & inhoitam ;ergo debet feipfum_
perveluntarem determinate ad producendum
viaum pot tum, goam abum . Tertias
ratio efly cficdus procedunt a caufa fecandum
modam, quo pracxillontincsufas fed effe-
¢tus creati praextitunt ia Deo intelligibiliter ,
fiquidem effenria Deiconfiftitin hoe ; v fit a-
¢tualis intelle€tios ergo proceduncd [éo per
modum i s led i ad agendum
id ; quod intc) u concipitur, voluntas s
ergo effedtus procedunt & Deo per veluntas
tem, ac proiode voluntas divina eft caufa re-
rany.

3. Quares fecundo; virom voluntas dinie
nafit caufa reram fecundum folam volitio-
nem vitalem Deointrinfecam s an ctiam fe
cundum applicaionem cxtrinfecam , qua ap-
plicatur ad v olendum 'efficaciter hanc potius
rem, quam aliam 2

Refpondea,; quod fola velitio vitalis , ae
Deo intrinieca , qua adequate continer om-
nes res, eft caufa rerum, applicatio dutem ex-
trinfeca non cft cavfa, fed cft pura applicatio
caufz . Cum enim talis applicatio {it pura ve-
ritas obiedtina, non habet virtutem activam ,
fed tolum poteft applicare virtutem actinam.s
diuinz volitionjs vitalis .

4. Queres rertio, virum Deus agar ad ex.
rra etiam per effefitiam, & fcientiam 5 adeo-
que ctiam effentia, & (cientia Dei {it caufa re-
1um?

Refpondeo affirmating , vt docet S. Tho-
mas in relp. ad 3. & 4~ Effcntia enim Dei eit
intelletus & voluntas, foienria, & volitio:

o €o iplo , quod Deus agat per voluniatem,
& volitonem, agit etiam per feientiam , & ef-
fentam, & eoipfo, quod agat per effentian ,
agit per volontatem , & intelleGum . Rucfus
ficutinnobis , fic in Deo fcientia agit vt diri-
gens; voluntas vt imperans , potentia vt exe-
quenss fed in nobis hec tria ditinguuntur, in
Dco vnum funt .

5. Quares quarto , inquo fenfu dicat Au-

diriery
irigl

1

o

v
i

i L & TEe
™
~fFrfm b oS
untatc isCl

guttinus lib, 1. de Do&rina Chriftiana, quod
quia Dens bonus eft; [htniss «

Refpondeo cum S Thoma in refp. ad 4.
quod cum dinjna bonitas fit Deo ratie volendi
omnia alia, in quanram Dcus bonus eft , fu-
mus, :

7. Quzres quinto, in quo fenfu dicat Dio-
nyfius cap.q.de djuinis nomin. ; Sicat mofter Sol
uon vatiocinans,neque pracligens, fed pey ipfum effe il-
luminat omnia participare lumen [uum valentia, itd
& bonum dininum per ipfam effentiam omnibus exi=
flentibus immittie bonitatis dinine vadios .

Refpondeo cum S. Thoma ad 1. quod non
negat Deum fimpliciter operari ex ele@ione .
fed folum dicir, Deum cuin omaibus exilten=
tibus communicet fuam bonitatem fecendum
varios gradus, non eligere vni potius comu-
nicate , quam alteri mam bonitatem .

0. Quzres fexto, vtrum voluntatis dinina
fit aflignare aliquam canfam i € g.vtrom vo-
luntas, qua Deus valt finem , fit caufa voluns
tatis ; qua Deus vult media?

Refpondeo cum S. Thomaart. 5, negatiug «
Ratio eft,quia tunc foli in intelleGtu intelle@io
principieft caufa iatelligendi conclufionem ,
cam intelletus feorfim intelligit principia ,
ablqueco qued eodem adtu cognofcat cons
clufionem : fiverointellectus intelligens prin.
cipium per eumdem actum, & vno intuitu vis
deret conclufionem in principio, intclle@io
principil non effer caufa cognitionis canclufio=
nis , alioquin idem actus eficr caufa fui ipfias ,
fed folam videret principinm effe caufam con-
clufionis ; ergo proportionaliter in voluntate
tunc folum volitio finis eft caufa volendi me-
dia, cum voluntas feorfim vult finem, abfque
¢o quod codem ata velit media , hoceft ea,
qua fant ad finem ; fi autem voluntas eodem
altu, quo vult finem , vult media, volitie fis
nisuon poteft effe caufa volendi media : alio=
quin idem actus eflet caufa fui ipfius, fed fo=
lum poterit velle , vt media ordinentur ad fis
nem , & fint propter finem , & caufa finis, &
fic caufentur finaliter 4 fine ; fed Deus ficut
omnia vnica actu intelligit in fua effentia , fic
omniavnico adtu vulr in fua bonitate : hoc
cnim fpe@tar ad petfetum modum operandi
dininum : ergo volitio finis, non potelt Deo
¢fe canfa volendi media , ac proindé vult quis
dem media effe propter finem , fed volitio me-
diorum non ¢ft propter volitionem finis, itd
vt caufetur & volitione finis. Hec do@rina
magis explicabitur » & examinabitur Tralatu
fexto de Prouidentia, & Predeltinatione Dei,
quit, 69. num. 28. Confirmatur: nam Augu-
ftinus liber 83. quaflionum quel. 87. dicit ;
Omnis canfa cfficiens waior ¢f ¢o , quod efficitur 5 fed
nihil eft maius voluntate divina ; ergo nulla cft -
caufa divinz voluntatis,

10, Quares feptimo, vtrum faltem appli-
catio libera divinx volantatis poffit habere alj-
quam caufam ?

Relpondeo, quod ficut tales applicationes
propric non [(untentia, itd proprié non cau-

fan-




Liber I1. Quaftio L1X.

fantur peraltionem ; vt ditum eft quazll. ¢§.
num, 46. Determinantur tamen 4 Deo deter~
minatione fupertranfcendentali, vt didtum efb
ibidem,atquc hoc idem aduerfaryj afferunt des
negationibus , vel de terminatienjbus liberis
Deo intrinfecis .

11. Quzres oftauo, in quo fenfu voluntas
Dei fit rationabilis, {inon haber aliquam ra-
tionem , & caufam ; & tamen vt dicit Augu-
ftinus hib. 83. quatt. 46. Guis andest dicere De-
wm drrationabilitcr omnia condidiffe ?

Refpondeo , quod voluatas Dei eft rationa-
bilis, cum fit prima ratio , & cum {itd {e , ha-
bet pro ratione fe ipfam . Licet habeat ratio-
nem , non habet canfam, quia caufa dicitur
folum relpectu alicuius dittin&i 4 caufa; ratio
autem abftrahit ab hocs vt fit ratio alicuius di-
flin@i, vel indiftin@&i, Addit S. Thomas in»
refp, ad 1. voluntatem Dei eic rationabilem ,
quia voluit res ird effe , vt voa Gt caufa , & ra-
10 alterius , ac nulla {it fin¢ ratiohe , & caufa.

12. Quares nono, quare {i voluoatas Dei
itd eft caufa omnium rerum , vt non habeat
€aufam ; philofophi non aflignant pro vnica
caulaompium rerum folam 3 volunta-
tem, adcoque non funtvang [cicntiz, qua co=
nantur querere, & aflignare caufas rerym dis
ftintas 4 diuina voluntare ?

Refpondeo cum S, Thoma in refp. ad 2.
guod Deus, vedarerurin rebus ordo , voluit
vt res producantur mediis fuis caufis fecundis,
ideoque vtiliter fcientia vitra divinam volun-

¥

_tatem ,qua elt prima caufa, inueftigane etiam

canfas fecundas rerum , & effectuum « Siau-
tem aliquis quarereraliam primam caufam re-
rum, quam divigam voluntarein , incaffums
laboraret, Etquid aliqui philofophi quarcs
bantaliam caufam primam rerum , quam di-
uinam voluntatem ; ideo Augultinus metitg
illos reprehendit lib. 2. de Trinite cap. 2. di=
€cns, Placuit wanitati philafophoram. etiam alijs
canfis effellus contingentes tribuyceres cunz ovening vide-
ve son poffunt fuperiorem ceteris omuibus caufam ,
idefl voluntatem Deiy

13, Quaritur decimo, virum dentur ali-
qui cffeétus ; quidepeadeant , ex fimplici vos
luntate Dei s & non cx alijs caufis ¢

Refpondeo affirmariuné cym 8. Thoma ins
relp.ad 4. Ratio g‘ﬂ? q‘u_ia in nulic gencre caus
fx procedirur in infiRjtum ; erge tum in gene-
re efficientis, tuin in genere finis dantut aligui
cffe:Qus, qui procedunt & fola diuina volunta-
te tanguam 4 caufa ethciente , & non ab alia
caula efficiente , & aliqui fines , qui non ordi-
pantur ad vireriores fines s ac proinde itd pen-
dent 4 voluntate Dei, vi non habeant aliam s
canfam finalem &e.

14, Queztitur vindecimo, virum voluntas
Dei femperimpleatur? i ;

Refpondeo cum S. Thomaart, 6. affiemati-
usuxta illod Pfalmi t13- Omnia, quAcunque vo:
itin Celo, & in Terra. Prabar San&tus
:nam cum cffectus conformetur as
i fecondum foam forman, proportiena-

100
gent

189

liter fe habet ad agens ; einfgue intentionem ;
ac ad formam : fed ita fe haber ad formam , ve
poffit gqnidem deficere ab hac , vel illa forma
particulari , puta d forma ignis, vel aqua &c.
fed non poflit deficere A torma vniucrfali en-
tis, a¢ non poflitnon effe ens; ergo poteft guis
dewn effectus deficere ab intentione hutus 5 vek
illius agentis particularis , ird vt illa non im-
pleatur, fed non poteft deficere ab intentione
Deiagentis valuerfalis, ita viinteptio Deinon
jmpleatur .,

15, ~ Confirmatur , & cxplicatur . Nam.s
Deus ordinat omoes canfas particulares ; ergo
licér vna caufa particulans pofilit non confequi
fhum cffedtom, alia impedicore, tamen canfa
viitierialis ; qua ordinat, cndit, ac
difponit omnes caufas § £es, non po-
telt nen conlequi quod imtendit, fiquidem .
intenditipfum ordinem;, fub omprehene
duntur omnes cffcéios » Confirmarur cxems
plo’ effeCtuum corporalium . Licet enim alie
quis’ effectus particularis poflit effe prater in-
tentjionem alicuius fielle,tamen non poteft efle
praterintentiond primi Cali continentis om-
nes fiellas ; & omnes caufas corporeas particu~
lares: ergo d pari - ldeo quod videtur recede-
rea dimina voluntate fecundum voum: ordis
nem ; implet divinam voluntatem lecundum
alium ordinem; e, g. dum peccator videtur re-
cedere 4 dinina voluntate pixcipiente, peecan-
do, implet dininam voluntatem punientem
peccata, ad feruandam ordinem iuftitiz, &
permitteatem peecata propter bena, que cft ex
peceatis elicitura .

16, Quezres duodecimo, quo pafto cum
dicat Apoftolus 1, ad Timot, 2. Deus vult om=
nes homines fabuos fieri ; & pon omnes [alucnour,
hac dinina voluntas impleatur ?

Heipondeo cum S. Thoma in refp. ad 1. di-
&um illud Apofioli, pefle tripliciter intelli=,
gi. Primo vt docet Auguftinus in Enchiri-
dio,cap, 103. & lib. 4. contra lulianum, cap. 8.
potelt intelligi fecundum accomodam difiri-
butionem , vt fenfus it : Deus valt faluos fie-
& omuss ; qui faluantur , non guia nullys ho-
mo fit, quem Deus non velir faluaris eo pa-
&to s quo fi vous tantum (it in ciuitate Magi-
fter Grammaticz,dicitur ille docere Gramma-
ticam omnes, qui funt in cigitate , nop quia
nullus @it incinitate, quem ille non doceat
Grammaticam » fed quia nullus in cinjtate do=
cetur Grammaticam ; quem ille non doceat s
Secundo vt docer idemi Auguftinus lib. des
Correpts& Grat. cap. 15., & Profper in lib. ad
articulos {ibj falfo impofitos,qui habetur etiam
inter opera Augufliai Tom. 7. poteft intelli-
gi, vt fiat diftributio pro generibus fingulo-
rum ; hon pro fingulis generum, & fenfus fit,
quod Deus vult faluos fieri ex omnibus ftatir
bus, nimirum marium , & focminarnm, Gen,
ulium , & Iudeorum , pauperum, & diuirum,
non autem vult faluos fieri fingulos ex talibus
gencribus . Tertio vt docer Damafcenus lib
2. d¢ fide, cap. 20. poteft ita intelligi, vt Beug

Vo-




I90

yoluntare antecedenti conditionata velit om-
nes faluos fieri, fi per ipfos non fteterit s fed
confequenter velit ablolute multos damnare,
quia peripfos ffabit ne faluentur , proportio-
naliter ac index voluntate antecedenti nemi-
nem vuolt fulpendere, led voluntare confe-
quenti valt fulpendere fures, homicidas?

17.  Quezres decimo tertio, gunare ficut De-
us cognoicit omne yerum , fic non velit effi-
caciteromne bonum ?

Refpondeo ex 8. Thomain refp. ad 2. ratio-
1em elle, quia ad hoc, vt verum cognolcatur
a Deo, (ufficit, v (it intentionaliter in Deo 5
vt autem Dens velir efficaciter bonum , tales
bonum debet effe realiterin fe ipfo: fed omne
bonum , & verum debet effe intentionaliter
in Dco, ac non debet efic realiter in rerum na-
tura = ergonecefle eft , vt Deus cognofcat om-
ne verum non autem vt velit cfficaciter om.
ne bonum .

18- Queresdecimo quarto; quare effectus
caufe voiuerfalis poteft impediri per defectum
caufx particolaris , e. g. reéta ambulatio, que
cft effectus per {cintentus & virtute motina »
poteft impediri per defeétum ribiz,que eft cau-
ia particularis, effeétus autem Dei, qui eft cau-
fa vniuerfaliffima, non poteft impediri propter
defi @um caufarum fecundarum .

Relpondeo cum San@te Thoma in refpon-
fione ad 3. raticnem effe, quiacaunfa vniuer=
faliffima continer {ub [e,& ordinat omnes cau-
fas particulares, ac proinde nullus effectus par=
ticularis poteft non contineri in otdine pra=
fcripro, & intento a caula vniverfali; at caufz
non vainerfaliffima non continentr omnes cau-
fas,ac proind¢ aligui effedtus pofiunt non con-
tineiiin caufa non voiuerfaliflima,& fieri con-
tra cius intentioncm .

19: ,Quzres decimo quinto, vtrum veluan-
tas Dei fit mucabilis ?

Refpondeo negatiné cam S. Thoma art. 7.
instaillnd Nomer. 23. Non eft Deus quafi bomo 5
qui mentiatuy s neque vt filius hominis , quimuterar .
Probar &. Thomas: nam vt voluntas mutetur,
pon fufficit, vt quis velit mutationem circa
res » ham poteft aliquis im mutabiliter perfeue-
rire in voluntate, qua velit; vt res aliqua nune
vno mode fe habeat, nuncalio, putd vt nunc
fit: nunc non {it, fed requiritur , vt quisinci-
piatde novo vellequod ante noa volebat, vel
definat velle quod ante wolebat: fed Deus licet
poflit velle muiationem extrinfecam rerum,
tamen non potelt incipere velle quod anrea
non volehat, ncque definere velle quod ante
volebat: ergo voluntas Deinon potelt muta-
ri. Probatur minor; nam non poteftaliquis
mutare voluntatem , nifi prefuppofita muta-
tione aliqua in fubftantia, vel in cognitiones
boni : e. g. cum quis , qui antc non patiebarur
frigus ; incipit pati frigus, mutat volustatem ,
& incipit de nouo velle accedere ad ignem
cum ante nollet: & cum quis ante non cogno-
fecbat aliguid effc bonum , de nouo coguofcit
illud efle bonum , incipit illud velle, cum ante

De Voluntate Dei

non vellet : fed Deus neque poteft mutati ins
fubftantia , neque in cognitione, vt didtum elt
fupsa quaft. 0. art. 1. & quafl. 14.art. 15, €rgo
neque potelt murare voluntatem .

s0. Quzres decimofexto, in quo fenfu
Deus Genef. 6. dixerit: Penitet me feciffe homi=
nem.

Refpondeo cum San&o Thoma in refp. ad
1. illud intelligendum metaphoricé . Quia e-
nim homines, cum illos pxnitet , & volunta-
tem mutant, deftruere folent quod fecerunt.,
licet poffent deftruere fine mutatione volunta-
tis, {i ab initio voluiffent illud facere, ac deinde
deftruere , ideo Deus quia per dilunium de-
firuxit hominem , quem fecerat, dixir fe peni-
toiffe , quod feciffer, licet veré voluntatem s
pet pznitentiam non mutauerit , {ed ab initio
voluerit creare hominem , permittere , vt pec-
carety & deindé deftruere per diluvinm.

21.  Quazres decimo feptimo; in quo fenfu
Teremiz 18. Deus dicat & loquar aduerfus gentem o
& aduerfus veguum 5 vt eradicem, & deflyuam, & di-

[perdam illnd : fed fi penientiam cgevic geus-illa &
malo fiio, agam & ego panitentiam [nper malum,quod
cogitani , vt facerem i}

Refpondeo cum Sancto Thoma in refp. ad
2. quod infelligitur metaphorice . Quia enim
homines, quando non implent quod commi-~
nati funt ; folent pnitere , & mutare volun-
tatem , Deus cum aliquid mionatur {ub condi-
tione, & videt , quod quia non ponetur con»
ditio, non implebit quod minatur, dicit, quod
aget pznitentiam fuper malum, quod fucrac
comminatus , licet femper habuerit volunta-
tem illud comminandi, & non faciendi, quia
femper przuidit conditionem non 1mplen=
dam . Ideo Gregorius lib.2c. Mor. cap.23. di--
dicit = Deus immutat [ententiam ; non tamen mutat
confilium , [cilicet voluntatis fuae .

22. Quzres decimo ofauo, quo padto
Deus eam aliquando praceperit legalia obfers
uari, aliquando prazceperit non obferuari, non
mutauerit volunratem ?

Refpondeo cum Sanfto Thomain refp.ad
3.quoed Deus voluit quidem mutationem pra-
cepti, hoceft vt aliquando daretur pr&ceptum
obferuandi legalia , aliquando non daretur,
fed voluntatem non mutauit, fiquidem fem-
per voluit , vt preceptum aliquando daretur;
aliquando non daretur.

23. - Queritur decimo nono, quo padto
Deus cum mulea velit liberé » ita v poflic vel-
le, vel non velle, non poflit mutare volunta-
rem ?

Refpondeo cum San&to Thoma in refp. ad
4..quod non poteft mutare voluntatem , quia
ex {uppofitione s quod aliquando velit, noa.
poteit definere velle, & ex fuppofitione, quod
aliquando non velit, non poteft incipere vel.
le. Quo pa&to vero Deus non fit mutabilis,
ex eo;quod fit liber ad velendum, vel non voa=
lendum aliqua obie@a, explicatum eft quaft,

54. & fequentibus.

24, - Quares 20, viram voluntas dinina ne-

cefli-




Lib. 1L Quaftio LIX.

ceflitatem omnibus rebus cfficaciter volitis
imponat.

Refpondeo negatiué cum S. Thoma art. 3.
Ratio eft , quia Deus efficaciter vult, & inten=
dit omnia bona , qua fiunt, eriam adtus hone-
ftos ; ergo fi voluntas dinina neceffitatem im-
poneret omnibus volitis, omnia bona, quz
fiunt, etiam acus honelti fierent neceflario ,
& non liberé , adeoque periret liberum acbis
trium ad aétus honeftos. Dicendum igitur,
quod diuina voluntas quibufdam volitis im-
ponit neceflitatem , quibufdam nen imponit
neceflitatem , fed relinquit , vt Rant liberé ?

25. Queritor 21. vtrum pafiit dici, quod
ideo Dcus non imponat neceflitatem omni=
bus volitis , quia canf fecund® contingentes,
& liber faciunt, vr effe@us 4 Deo voliti fint
contingentes , & liberi , vt aliqui docuerunt s

Refpondeo -negatiué . Probat primo Sans
&tus Thomas : nam ecatenus caufa inferis
or poteft facere, vt effedtus determinaté inten=
tus i canfa fuperiori, fit contingens, quatenus
poteft impedire effectum determinaré inten-
tum 4 caufa fuperiore, ¢o-pacto  quo tibias
vitiata potelt impedire ambulationem re-
&am determinaté intentam i virtuee mocina 3
{cd canfa fecunda contingens, & libera, non
pme&impcdirc cffetum determinaté volitum

-4 Deo;ergo &c Sccundo fieffectus effeccon.

. tingens , & liber folum propter caufam fecun-
dam, & non propter primam, fequeretii,
quod effectus contingens, & liber non effer
per {eintentis A caufa prima, quod eft incon-
ueniens .

25, Queritur 22. verum aliquieffectus fint
contingentes , & liberi, propterefficaciam di-
uinz volumntatis?

Refpondeo affirmatiné . Cam enim diging
voluntas fit efficaciflima ; & velit, vt non f{o-
lum res fiant , fed etiam vt certo modo fiant,
vult, vequedam fiant neceflario , quedaan lis
beré , ideoque quibufdam adaptat caufas ne-
neffarias, quibu(dam adaptat caufas indifferen-
tes , contingentes, & liberas, & fic facit, vt qui-
dam effe@us fiant neceffario, quidam fiant
contingenter , & liberé.. Non igitur effc&tus
a Deo volirti funt contingentes , & liberi, quia
caufz proximez illornm funt ‘contingentes , &
libere , itd vt contingentia {it preter inteatio-
nem Dei, fed quia Deus vale quofdam effe-
&us fieri contingenter , & liberé , adaptat illis
caufas contingentes, & liberas,ac non determi-
natasad vhum , vtex profefso explicabitur in
Trattatn de digina Prouidentia, & Prede-
ftinatione,queft. 83. X fequentibus.

26. Queritur 23.quo padtointelligendum
fit illud Avguftini in Enchiridio €ap. 103.
INullus fit faluus , vifi quem Deus voluevit [aluari:
& ideo vogandus eft s vt welit , quia neceffe eft fievi,
fi woluerit.

Refpondco ; quod intelligendum eft de ne-
ceflitate non abfolura, fed ex fuppofitiones .
Nam non eft abfoluté neceffarinm , vt (aluen-
zur illi, quos Deus vult faluari , fed ¢x fuppo-

191

fitione, quod velit , necefle eft , vt faluenturs
ficut non eft abfoluté¢ neceflarium, vt mun-
dus fit, fed ex {fuppofitione ; quod fit , necef-
feeft, vt (it

27. Quaritur 24. quo padto cum voluntas
Dei, qua vult hominem conuerti, non poflit
impediri & (uo effeGtu , ( dicit enim Apoftolus
ad Rom. 9. welkntati eius quis vefiftic} ) non caus
fet conuerfionem neceflariam ?

Refpondeo, quod Deus valt hominemos
conuerti liberé; ergo propter hoc ipfum, quod
voluntati Dei non poteft refifti,caufat conuer-
fionem non neceflariam , fed iberam .

28.  Queritur 25.quo paito conuerfio Ped
tri efficaciter volitad Deo , cum fit neccffaria
ncceflitate antecedenti, & 4 priori ( voluntas
enim dinina cft caufa, & eft prior effectu) non
{it neceffaria abfolure ?

.Refpondeo, quod voluntas dinina talems
dat neceflitatem obicéto volito, qualem vult
dare; fed vult dare obie@o volito,puta conuers
fioni , neceffitarem folum ex f{uppofitiones
non autem abfolutam; ergo conucrfio eft ne-
ceffaria lolum ex {uppofitione , non autem ab-

foluté . Verum dodtrina huius quaftionis cxa-
minanda et ex profeffo Trad. 6. de Prouid. &
Predeft. queft. 83. & fequ. in quibus age-
mus de concordia libertatis humanz cum di-
uina fcientia, voluntate , & pradeftinatio-
ne.

29. Queritur 26. vtramaliquod agens pol-
fit velle , vel appetere mala .

Refpondeo cum S.Thoma art, g. quod ma-
lum inquantum malum non poteft appeti , ne-
que appetitu paturali, neque animall s neques
intelle@uali s hoc eft voluntate, {ed folum po-
telt appetiper accidens, propter aliquod bo=-
num, cum quo coniungirur » Ratioelt, quia
obicétum appetitus eft bonum ; fed malum
et contrarium bono; ergo malum in guan-
tum malum non poteft appeti, fed folumes.
potelt appeti per accidens propter. bonum ,
cumquo coniungirur. Confirmatur indu&io,
ne in appetitu naturali , animali , & intelle-
&uali. Namagensnon per fe intendit prina-
tionem , & corruptionem , fed per (¢ intendit
generationem, & formam , corruptionem au-
tem intendit, inquantum conijungitur genera-
tioni , & prinationem_intendit , inquantum
coniungitur forma . Similiter lco dum cer-
uwum occidit s per fe intendit cibum , occifio.
nem autem cerui intendit folum per accidens,
inquantum non poteft ceruo velci, nifi illum
occidar. Demum peccatur, puta fornicator
appetitu intelleétuali intendit deleCtationem ,
cui coniungitur deformitas culpz ?

30. Queritur 27. virum Deus poffit perac-
cidens intendere , & velle malum peccati.

Refpondeo negatiné . Rario eft, quia cum
malum confiftat in prinatione boni, ton po=
teft quis per accidens velle malum , nifi magis
velit bonum coniundtam cum ‘malo, quam
bonum , quo malum privat: fed Deus nons
poteft magisvelle bonum coniunduin cum

pee-




1

peccato, quam bonum, quo peccatum priuat;
crgo Deus neque peraccidens poteft velle pec-
catum . Probatur minor: nam peccatum pri-
pat debiro ordine ad bonum divinum 3 fed
Deusnullue alind bosum porelt magis velle ,
guam debitum ordinem ad bonum dininum :
ergo Deus nullum alind bonum poteft magis
velle, guam bonum , quo privat peccatum,
ac proiede neque per accidens poteft velle pec-
catum . Defedius, & mala phyfica pateft Deus
per accidens velle ; quid poteft magis velle bo-
ni, cuin quibus coniungantur, quam bona,
guibus privant , ac de fado per accidens vult
mala penz propier bonum iongitie , & wvalt
quaedani corrumpi, viferuetur ordo natur .

31.. Quares 28. vrrum re@é dicatur, quod
Jicer Deus non velir mala culpe ,tamen velit
malaefle, vel ficri squia licer mala non fint bo-
natamen bonum eft'mala efe, vel fieri. Cum
enim mala ordindtur ad aliquod bonuim,prop-
rer talem ordinent bonum eft mala‘efle s vel
fieri?

Refpondco cum Sancto Thomain refp. ad
primum hzc non reéié dici . Ratio eft , gnis
nihil ¢t bonum ex co, quod conuenit illi per
accidens s & prater intentionem agentis: fed
¢t prater intentionem peccantis, quod ex
peccato fequatur bonum, . g. erat prater in-
rentionem [yrannorum torquentiom Marty-
res, quod ex corum perfecutionibus clarefce-
ret patientia Martyrum ; ergoex co, quod ex
peecato per aceidens fequatur bonum, nons
poteft dici, quod bonum eft peccarnm effes ,
vel fieris

32.  Quaritur zo. verum Deus velit malum
peccati, in quantum confert ad perfeGionem
vniuerfi, iuxta illud Dionyfij cap.z. de Dini-
nis Nominibus: Evit malum ad omnis , ideft vni-
uerfi perfelfionem conferens, & Aunguftini in En-
chiridio cap. 10. & 11. Ex omnibus confiftit wni-
ucrfitats admirabilis pulchritudo , in qua ctigm il-
Iud , quod malum dicitur 5 bené ordinatum, & fuo lo-
co pofitan: , eminentius commendar bona, vt ma-
gis placeant , & landabiliora fint ; dum comsparantur
malis .

Relpondeo negating'ex S.Thomain refpon-
fioncad fecundum . Ratio cft,quia Deus non
vultfed folom permittit ea, quz folum per
accidens conferunt ad perfeGionem vniner( ,
ideoque Dionyfius loco citato intert tanguam
abfurdum ; quod malsm ad omnis , ideft vni-
nerfi perfeditonum canferre s ergo Deus ma-
lum culpe non vule, fed puré permittir .

33. Queritur trigefimo , virum quando-
quidem Deuns non vult mala culpx fiers , velit
faltem illa non fieri .

Refpondeo ex 8. Thoma in refp. ad 3. quod
Deus neque vule mala culpa fieri;neque effica.
citer vult mala culpa non fieri, alioquin nons
fierent ; voluntati enim Dei quis refiftic? ad
Rom. 9. fed folum permitut illa fieri. Licer
poird mala fieri, & mala non fieri fint con-
tradiforia , adeoque dcbear alterum verificas
Tl ; tamen velle mala fieri, velle malanon fie-

5 De Voluntate Dei

ti, non funtcontradiCoria, cum verumques
fir afirmatigum , ac proinde Deus poteft neu-
truai velle, ac peceata foluin permittere.

4. Queritur 37, virum Deus habeat libe-
rum arbitkium?

Refpondeo aflicmatiué cum S, Thoma iux-
td illud A mbrof) lib. 2. de fide, cap.3. Spiritus
Sanllus dinidit [ingulis prowt vuit , ideft libero volun-
tatis arbirrio, non weceffivatis obfequio « Ratio elt .
quia tunc dicimur habere liberum arbitrinm
ad aliqua, cum illa non volumis neceflario,
neque naturali inftin&u ; ad illa vero, que vo.
lumus neceffario , velinaturali inftin@u , non
dicimus habere liberum arbitrium ; e, g. non.»
dicimur habere libetum arbitcium ad volen-
dam felicitatem , quia naturali inftin&u volu«
mus effe felices 5 & quia brutaanimalia natu-
rali inftin&tu mouentur ad appetendum cas,
que appetunt, carent libero arbitrio; fed Deus
neceflario vale fuam boniratem , alizautem a
{e vult non neceflario, vedi¢tum eft art, 3. er=
go Deus habet liberum arbitrium ad nolea-
dam alia i fe. Do@rina huias articuli ex pro-
feffo explicata eft, & examinata quaft.40.

35. Quzritur 32.in quo fenfu Hicrony-
mus Homilia de filio Prodigo, fea Epift. ad
Damatum dicat: Solus Deus eff , in quem pecca-
tum now cadit, necvadeve potefl 5 cateva cum fint lis
beriarbitry 5 in vtramque partem flecti poffunt

Refpondeo, quod excladira Deo liberum
arbitrium non fimpliciter; {ed inquaatum et
flexibile:ad malum, Deus enim habet liberum
arbitrium, folum ad eligendum hoc ; vel illud
bonum.

36, Queeritnr 23+, quo pacto Deus habeat
liberum arbitrium ; quod definitur s Facultas
rationis, & woluntatis, quabonum , €& malum eli=
gitur .

Refponden, quod perillam definitionem
defcribitur folum liberum arbitrium peccabi-
le . Liberum arbitrinm vt fic definiri debet :
Facultas voluntatis , & vationis , qua potefl eligi -
trumlibet ex oppoficis; fed Dens poreft eligeres
creare muundum , vel non creare &c. ergo
&e.

37. Queritur 37. Vtrum in Deo ponenda
fit voluntas figni ?

Refpondeo affirmatiué cum S. Thoma arr.
11. Probat S. Thomas: nam f2pe ea, quz in
nobis funt effetus , & figna alicuius paflienis,
cum tribunntar Deo, metaphoricé fignifican-
tur nomine paflionis : e. g. quia in nobis, hoc
quod eft punive infurias illatas (olet efle cFedus
ir®; cuax Deus punit iniurias fibi illatas , dici=
tur irafci ;etiam{ non patiaturtpaflionem , &
perturbationem ire, qua.includit dolorem de
iniuria allata; fed nos cum aliquid pracipi=
us ; folemus velle, vt fiat quod pracipimus ;
ergo preceprum Dei meraphoticé vocatur
voluntas Dei, & in oratione Dominica Matth.
6. du m L‘éiCim‘qS Fiatwoluntas tua 5 nomine vo-
l\tmtans Intelligitur praceprum divinum . Ad-
dit Sanctus Thomas, quod ira conuenit Deo
folum metaphorice ; voluntas auten conuc-

nit




nit Deo etiam ptoprie, idecoque yoluntas dici=
wir de Deo dupliciter , proprié & meraphos
ricé . Voluntas propria dicitur voluntas be-
neplaciti, puta qua Deus voluit creaic mun-
dum, faluare fan@um Petrum » Voluntas {i-
gnielt voluatas me phoricé: e.g preceptam,
confilium &c. dicitur voluntas figni.

38, Quaritur 35. Quare cum con folum
voluntas , fed etiam fcientia Dei fit caufa re-
rum ; ¢fedtus voluntatis dinina vocentur ime-
taphoricé voluntas, & non vocentur metaphos
ricé [cientia ? .

Refpondeo ex S. Thoma in refp. ad 1.ratio-
nem efle > quiafcientia Dei caufat per vplun—
tatem, figuidem non facimus qu {cimus,
nifi velimus , idecque cffectus aliqui diunine
voluntatis,ac fcientie, vocantur potius vo:un-
tas, quam fcientia . : :

30. Queritur 36. vtrum figna voluntatis
dicantur voluntasex eo, quod {ignificent vQ*
jantatem in Deo , vel ex ¢a, qued cam fignifi-
centin nobis?

Refpondeo exS. Thoma in refp. ad 2. quod
ex eo quod voluntatem {ignificant 1n nobis .
Sicut enim punitiovocaturira Dei , non ¢x
co, quod fignificet in Deo pafiionem iz, alio
quin effet fignum fallum, fed cx co, quod fi-
gnificet in nobis paflionem irz; fic proceptum
dicitur voluntas Dei, non guia fignificet De-
_um velle fieri id, quod pracipit, fed quia figni-
‘ficat nos, cam aliquid precipimus, velle ficri
‘quod preEcipimus. :

40. Queritur 37. vtrum conuenicnter po=
nantut in Deo quingue {igua voluntaris, nimi-

.rum prohibitio , przceptum , confilinm, opc-
ratio, & permifiio .

Refpondeo affirmatiu¢ cum S. Thoma art.
12. Nam przceptum, prohibitio, & confilium
vocantut voluntas , dum in orationc domini-
ca dicitur Fiat woluntastua s permiffio , & ope-
ratio vocantur voluntas ab Auguftino , dum
in Enchirid. cap. ss. dicit : nibil fit , uift omnipo-
sens fieri welit , wel finendo vt fiat , wel faciendo .
Probat , & explicat San@us Thomas duplici-
ter » Primo poteft quis fignificarcfe velle ali«
quid per fe ipfam , vel per alium . Significat fe
velle aliquid per feipfom, in quantum facit
illud ; vel dire@¢é, vel indirecte, & per acci-
dens; permirtendo, fen non impediendo . Qui
enim remouet prohibens, vel non impedit, di-
citur facere per accidens . Cum facitdire&e ,
vocatur operatio ; cum facit indireété , voca-
tur permifio. Significat {c velle aliquid vt fa-
ciendam per alinm,dum alium mouet ad illud
faciendum, vel indudtionc obligatoria, vt cum
illud pracipit ; & prohibet contrarium: vel in-
du&ioné folum perfuaforia , vt cum confulit;
ergo quingue hxc, nimirum prohibitio, prz-
ceptum , confilium , operatios & permiffio,
¢onuchienter vocantur nomine diginz volun=
tatis . Secundo poteft dici, quod operatio , &

permiffio funt figna voluntatis , qua volumus
aliquid fieri de prefenti ; prohibitio , przcep-
tum , & confilium funt {igna voluntatis, qua

Liber II. Quaftio LIX.

193

volumus aliquid fieri; vel non fieri de futus
10 . Prohibitio quidem eft fignum mali, quod
volumus non fieri: preceptum cft fignum
boni ncceflarij , quod volumus fieri:  confi-
linm eft fignum boni fuperabundantis, quod
volumus fieri .

41. Qu=ritur 38, virum poffic quis volua-
tatem ciufdem rei declarare per plurafigna?

Refpondeo ex S.Thomain refp. ad 1. quod
ficutcamdem rem poflumus per plura nomi-
nafignificare , fic pofumus voluntatem ciuf-
demrei per plura {igua fignificare : ex.gr. Deus
aliguando eadem , quz pracipit , vel conlulit,
innobis operatur ; ergo fignificat fe illa velles
non lolum per praceptum , vel confiljum, fed
etiam per operationemn . Similitereadem, qug
piohibet , aliquando permittit, adeoque ponic
duo figna voluntatis circa idem obietum .

42. Quezritsr 39. vtrum aliquod- fignums
fignificet Deum velle proprié, aliquid ignifi4
cct velle folum improprié .

Refpondeo affirmatiué ex 8. Thomain refps
ad z. Nam operatio fignificat Deunm velleil=
lud , quod propri¢ vule; fiquidem Deus nihil
operatur nifi volens , vt dicitur Sapientiz 11,
Confilium autem, vel preceptum f{epe figni-
ficat Deum velle id , guod proprié non vult.
Ideo operatio itd eft veluntas figni, vtfemper
coniungatur cum voluntate beneplaciti : con-
filium , & permiffio itd funr yoluntas figni , vt
aliquando non coniungantur cum voluntates
beneplaciti .

43. Quzritur 4o, vtrum aliqua figna den,
tur circa omnes creaturas, aliqua dentur (pe-
cialiter circd creaturas rationales ?

Refpondco ex S. Thoma in refp. ad 3. affird
matiu¢: nam operatio , & permiflio dantut
etiam circa creaturas irrationales : nam Deus
in omnibus creaturis etiam irrationalibus ali-
qua operatur , vel fieri permittit. At prohibitio,
confilium , & prazceptum dantur folumcirca
creaturas rationales , quas Dens per ha:c diri=
git , & ordinar ad voluatarié , & libere agens
dum, vel non agendum .

44, Queritar 41. quare cum malum fiat
pluribus modis , quam bonum , (iquidem bo=
num fit vno modo, malum omnifatiam , vt
dicic Ariftoteles 2. Ethi, cap. 6. & Dionylius
cap.4. de dininis nemioibus, circd malum po-
patur voum folum fignum, nimirum prohi-
bitio » citca bonum ponantur duo figha, ni-
mitum confilinm , & przceptum .

Refpondeo ex S.Thoma in refp. ad 4. ratio=
nemefle , quia malum licet multipliciter fiat,

tamen in/hoc conuenit , vt difcordet 4 volun-
tate dinina , idcogue omne malum debet pro-
hiberi . At bonadinerfimodé fe habent ad di-
uinam bonitatem . Nam quadam funt, fines
quibus non poffumus confequi fraitionem di-
uinz boniratis, & hac debent pracipi:quadam
per quz poflumus perfectius confequi fruitio-
nem diuine bonitatis,& ad hec non debet dari

rzceptum , fed confilium .

Vi melius intciligatur natura iftorum figne-

Bb rum,




s
B

=

=

194

rium, quzftione fequenti debemus examinare,
vtrum prohibitio , preceptum , confilium, &
alia huiufmedi confiftant in aliquo actu intel-
le@tus, vel voluntatis ; & inquo 2du confi-
ftant 2

QVAESTIO LX.

Virum Praceptum, prohibitio, confilinm
& permilfio confiftant formaliter in
aitn voluntatris » vel in adn
sutellectus 2

8. Thoms q.19. art, 11. & 124

1 Identur ex quinque fignis,qu2 ponun-

tur circa dininam voluntatem, pre-
ceptum, prohibitio, confilium , & permuflio,
non confiftere formaliter in adtu intellectus.,
fed inadtu voluntaris: primo quia omnes qua-
tuor adus enumerati funr actus legis; fed lex
clt actus voluntatis, non intelle@us; ergo.
Probatur minor: nam lex debet ¢ffe atusil-
ljus potentia, que itd eft domina, & princeps,
vt habeat vim efficaciter mouendi , & deter-
minandi czteras potentias; fed talis potentia,
eft voluntas, non intellectus ; ergo .

2. Secundo preceptum cft actus, quo prg-
cipiens dicit fac hoc ; prohibitio eft actus , quo
prohibens dicit #e facias boc ; fed aéus, quo di-
cimus fac boe , ne facias hoc , habet pro motiuo
non veritatem , aut falfitatem, fed bonitatem ,
aut malitiam rei pracepta , velprohibitz ; ac
proinde non eft actus intellectus, fed voluntas
iis; ergo

3. Tertioin intelleéiu non debent poni alij
modi tendendi, quam quibus dicatur de obie-
€toeft, non eft; in voluntate non debent poni
alij modi tendendi, quam quibus dicatur zolo,
nolo ; fed per praceptum, quo dicimus » fac hoe
intellectus non dicit de obieGto ; eff , per prohi-
bitionem , qua dicimus , ne facias hoc, non die
cit nonefl 5 ergo &Xc.

4. Quarto cxAriltotele 1. Periher.cap.1.& 3.
de Anima, textu 21, quem (equuatur omnes ;
ombnis aGtus intellectus , vel cft implex appre-
henfio, vel compofitio, & dinifie, vel difcur=
fus; fed preceptum , prohibitio &c. neques
confiftunt in fimplici apprchenfione , neques
in compofitione , & dimifione , neque in dif
curfu; ergo &ec.

5. Refpondeo, quod quia 8. Thomas hac
quzft 19. art. 12, circa voluntatem dininam_»
ponit quinque figna, nimiram prohibitiornem,
praceprum, confilium, permiffionem, & ope.
rationem , explicandum cft , quales a&us fint,
per quos Deus prohiber , pracipit &c. Et qui.
dem non cft difficultas de operatione , qua eft
quintum fignum, Conftat enim operationem,
qua Deus operatur in creaturis , eflc adionem
exteriorem Dei, qua fignificat {c velle talem_s
opcrationem . Soluin ergo dubitatur,quinam
actus fint alia quatuor figna : & quiacertum-

;B rr”‘xg:‘.ﬂ.‘- +r 'f‘(—’- e
C *J\»ii..L&iCl Jx]l

o

videtur, quod funt actus intelledtus 5 vel vos
luntatjs; queritar,vtrum fint actus intellectus,
vel voluntatis . Henricus,8 alij, quos {equun-
tur plures, noftri recentiores citandi num. 9.
exiftimant efe aétus voluntatis, S, Thomas 1.2.
quaft.17. art-1. in corpore exiftimat efe attus
intelleétus , & rationis , ipre{uppolito tamens
a&u voluntatis, & hanc fententiam cenfco
probabiliorem, & exiftimo hos, & alios attus
legis efle actus elicitosab intelleétu , fed impe-
ratos 4 voluntate , vt tribus conclufionibus
paulatim explicabitur .

6, Dicendum igitur primo. Preceptun,
prohibitio, pcnniflio, confilium, conceflio
&c. non confiftunt formaliter in actu volunta-
tis , quo Legislator quantum eft ex fe efficaci-
ter velit, vt {ubditus faciat rem preceptam ,
permiffam , conceffam &c, :immo talis atus
non requititur ad preceptum 5 confiliumes
&

7. Probatur: nim i preceptum, quo Deus
aliquid przcipit, confulit &c. confifteret in ef-
ficaci attu voluatatis, quo Deus vellet, vt crea-
tura faceret rem praceptam , confiliatam &ec,
vel non pofiet dari fine tali adtn voluntatis,im-
plicaret, vtcreaturanon faceret id,quod Deus
precipit , adeoque implicaret, vt creatiirg pece
carent; fiquidem implicat , vt creaturz non
faciantid , quod Deus efficaciter vult. Cons
firmatur : nam f{uperior creatus poteft aliquid
preciperefubdito, ac fimuol velle , & defidera-
re > vt fubditus non faciat rem przceptam, vt
fic habeat occafionem illum puniendi; ergo
nequead preceptum fuperioris creati requiri=
tur, vt przcipiens velitefficaciter ; ant defide~
ret , vt fubditus faciat rem praceptam. Ideo
S.Thomas 1.p. quaft.19.art.1 2. prasceptum vo-
cat voluntatem figni, quia licet regulariter fic
fignum , quod fuperior velit ficri rem pracep-
tam, tamen non confiltitin volunrate, vt fiar
res precepta, neque talem voluntatem in.
cludit. :

8. Dicendum fecundo : przceptum, con-
filium &c, funt quidem a@us 4 Legislatore ef-
ficaciter voliti; fed faltem virtualiter, & ratio=
ne diftinguunturab adu , quo Legislator vult
praciperc, concedere , permirtere &c. Probas
tar prima pars: nam Legislator volens pra-
cipit, concedit &g; ergo actus concedendi, pre-
cipiendi &e. funt volitid Legislatote . Proba-
tur fecunda pars; nam fi preceptum non di-
flingueretur faltem virtualiter , & ratione ab
adtu,quo Legislator vult precipere, Legif-
lator , dum vulr precipere , nihil aliud vellet,
quam ipfum foum velle ; quod repugnat ; fi-
quidem omnis volitio debet efle volitio alicu-
ius obictti fandamentalis diffin&@i faltem vyir-
tualiter, & ratione noftra ab iplamet voljtio-
ne. Legislatorergo precipiens vult quidem
precepto obligare, fed tum praceptum , tum
obligatio volita cft obieGum faltem virtuali.
ter, & ratione noftra diftinum 4 voluntates
przcipiendi, & obligandi. Debet igitur ex-
plicari, qualifnam fit formalisactus pracipien-=

di ?

—

-




i

S "

LiberII. QuzftioLX.

di, eoncedendi &e. vteum fie actus intellectus,
vel volunratis, & circa quod obiectum , & per
quem modum tendendi verfetur .

9. CardinalisdeLugo difp.3.de Incarnatio-
nes num.86. & fequentibus , Cardinalis Palla-
uicinus di(p.9. de Actibus humanis', art.3. n.8.
P.Efparza quaft.21. de aGtibus humanis, art.6.
& 7. & alij cum ipfis docent preceprum, con-
ceflioncm , aliofquc a&tus legis effc formaliter
a@us voluntatis, non intelleétus, fed non con-
ueniunt in explicando, quinam a&us fint, &
circa quod obieCtum verfentur . Cardinalis de
Lugo docet pracepta naturalia confiftere ins
actibus, quibus Decus, qui eft auétor legis na-
turalis , valcobiecta prohibira preceptis negas=
tiuis , puta periuria, blafphemias, homicidia
&c. effe intrinfecé mala, & vult omifliones
obieGtorum przceptorum preceptis affirmati-
uis , putd omiflioncm colendi Deum , hono-
randi parentes &c¢. cflc intrinfecé malas. Do-
cet infuper precepra pofitiua, tum dinina,tam
humana confiftere in velleitatibus, quibus Le-
gislatorex fe vellet obie@a prohibira effe itd in-
trinfecé mala, ac fi effent prohibita lege natu-
rali ; omiflionesactionum preceprarum effes
itd intrinfecé malas, ac fi efleat prohibitz lege
natarali: ex.gr. przceptus diuinum prohi-
bens [udzis , necomederent carnes porcinas,
erat quedam velleitas, ‘qua Deus volebat, vt

‘comedere carnes porcinas cffet intrinfecé ma-
Jlum, & contrd temperantiam, proportionas

titer, ac elt intrinfecé malum comedere carnes

Jhumanas. Cum autem fubditus tencatur fes

conformare Legislatori tanquam regulz , eo
ipfo fubditus obligaturad non facicndas tales
aéiones , quia iam funt redditg male per’illam
velleitatem Legislatoris: przceptum, quo
Deus przcepit ludeis fanétificationem fabbati,
fuit velleitas , qua Deus ex (¢ veluit , vt nons
fan&ificare fabbatvm eflct intrinfecé malum ,
& contrareligionem .

10. Conrtra hanc fententiam eft primo,quia
cft impofhbile ; vt comedere carnes porcinas,
non fan&ificare fabbatum &c. fit intrinfecé
malum ; ergo fi praceptum non comedendi
carnes porcinas &c. confifterct in velleitates,

ua Deus volebat rales aGtiones , & omifliones
ofle intrinlecé malas, confifteret in velleitate s
gua Deus voluifiet aliquid impoffibile : fed
tepugnat, vt Lcus , cuius voluntas eft rectifli-
ma . & omnipotens , habeat velleitates, per
quas velit, & defideret impoffibilia, putd vt ef-
{enriz rerum aliter fc habeant, quam de fa-
&o neceffario fc habenr , puta vt homo fit
gquus ; crgo - ?

11. Secundo cenrra eft, quia Princeps pre=
cipiens fubditis ne ferantarma noétu ex. gr.
poflct dicere : ego wolo, vt effentia rerum itd fe ba=
beant, vt de fallo fe babent, adeogue vt deferre arma
notu non [it intvinfecd malum , & tamen volotalem
delationem prebibere.ac de faffo probibeo; cIgO pro=
hibitio nen confiftit in illa velleitate, qua Le-
gislator velit, vt obie@um prohibituma fitin-
trinfeeé malum .

195

12." P.Efparza loce citato docet,precepta,
pofitina obligantia fub mortali confiftercins
voluntate, qua Legislator, Deo approbante
vule,vt fi quis fecerit aliquas adtiones,velomife
fiones, excludatur in perpetuum 4 beatitudi-
nc : pracepra obligantia fub veniali confiftere
in volunrate , qua Legislator, Deco approban-
te, vule, vt fi quis fecerit aliquas a&iones , vel
omiffiones , differatur ¢i beatitudo .

17. Scdcontra: nam Deus pracipicns Iu-
dais fub mortali, ne comederent €arncs por-
cinas , procul dubio non voluit, vt fi illas co-
mederent vtcunque, ¢tiam ignorantes prece-
ptum, excluderentur 4 beatitudine; ergo folim
voluit , vt (i comederent (cientes preccptum—
excluderentur i beatitudine ; fed praccptum »
quo Deus vault , vt {i quis comedat cum {cien-
tia prohibitionis , excludarur 4 beatitudine, eft
przceptum naturale, cum proh beat aliquid
intrinfecé malum, i quidem comedere carnes
porcinas cum fcientia prohibitionis eft intring
fecé malum ; ergo praceptum illud fic expli-
catum cft naturale , & prohibet adtionem , vel
omiffionem intrinfecé malam,ac proindé non
fufficienter explicatur przceptum non natura-
le , fed puré pofitivum .

14. Cardinalis Pallauicinusloco citato do-
cct preceptum , quo Deus prohibuit Tudais
ex. gr. nc comederent carnes porcinas , fiffes
aum diuinz voluntatis Iudzis intimatum ,
quodicebat s nolo concurrere ad vllum altum li-
berum , quo welitis comedere carnes porcinas, qui non
fit intrinfece malus .

15. Sed contra:nam Deusnon habuitlvoi
luntatem , qua nollet concurrere ad actus libe-
ros, quibus [udai ignorantes preccptum vel-
lent comedere catacs porcinas , qui actus non
effet intrinfecé malus; ergo folum noluit con-
currere ad aftusliberos, quibus aduertentes
praceptum non comedendi, vellent comedere
carnes porcinas , qui actus non cffent intrinfe-
cé mali ; fud przceptum, quo Deus dicat 2 nolo
concurreve ad allum liberum , quo quis aduertens pra-
ceptum non comedendi carnes porcinas, welit illas co-
medere , quin talis allus fit intrinfecé malas, ¢ft pre-
ceptum naturale, & neceffarium ; €rgo nols
explicatur , in qua voluntate confillat pracc-
ptum puré pofitiuum,, & liberam .

16. Reic@is his opinionibus , dicendum.s
tertio ; preceptum confiftirin a&u, quem cx-
perimur, & exprimimus per verba modi im-
peratiui , dicentes , fac boc, nec facias boe . Talis
autcm actus eft elicitus ab intelle@u, fed im-
peratus a voluntate: & preportionaliter con-
ceflio, permiffio, confilium, petitio , accepta-
tio &c. funt a&us cliciti ab intelleu , fedtim-
peratid voluntate,

17. Explicatar . Cum dicimus Petrus eft,vel
Petrus noneft , obieGum affirmatum , aut nega-
tum cft Petrus, ly autem eff fignificat affirma-
tionem intelle@ualem , feu modum tendendi
affirmatiuum 2 1y noneff fignificat negationem
intelle@ualem, fen modum tenendi negatind.
Erquia idem obic&um potett affivmari , vel

Bb 2 nega-




I ————————

~

=
I &) ¢

L

€ obicGum.poiell tecminare modum
ndi aflficmativum , vel Degatinum , quos
modos tendeadiexperimie. Proportionaliter
10G: comede.carnes poreinds
a5, obietum precep=
tum , veél prohibitum eft comellio carnium.s
porcinaram , 1y conzede , vel non comede {ignifi-
cat modum tendend: praceptinum, vel prohi-
birinuum talis comeftionis , quos modos ten=
acnal C.‘.’}.‘C!'HHL!T.

18. . lam verba modi grammaticaliter im=
peratiti poffumus proferre in fenfu non impe-
ratiuo , fed pure petitivo , vel deprecativo : vt
n dicimus Deo , non imperando , fed puré
petendo : Dimitie nobis debita nofira; vel puré
conceflivo , aut permifiive, vtcum Deus Ge-
ncleos 2. Ade dixi, De omni ligno pavadifi comede;
vel in fenfu pure {uafiuo , aut confiliatino , vt
cuos Chriftus Matrh.1;. dixit: wade , vende om-
widy qua babes, ¢ da pasperibus,er veni fequere me s
vel in fenfu acceprativo, vt.cum Luca 1. Bea-
ta Virgo acceptans maternitarem oblatam iili
ab Angelo, dixit: Fiu mibi fecundum verkam
e &otunc fignificant modos illos tendendi,
quos experimur ; quorum obiedum eft res pes
tita , concefla, permilla, fuafa, acceptatas
&¢. proportionaliter, ac obie@um affirmatio-
nis , & ncgationis eft id , quod affirmatar, aut
negatur .

19. Premiffa hac explicatione, probatur
prima pars conclufionis , quod nimirom pra-
ceptum, conceflio, permiffio; conflivmo,
petitio , acceptatio &c. fint a&us eliciti nond
voluntate, -fed ab intelle@n. Nam omnjsin-
ternalocutio, qua alloquimur oos ipfos, vel
alios, eft altusclicitus ab intelle@ln, non autem
a voluntate s fed adus , quibus in fenfu impe:
ratino , deprecatino &c. dicimus fac hoc , ne fa-
cias hoc, funt quedam interna locutiones, qui-
bus alloquimur nosipfos, vel alios ; ergo &,
Confirmatur: namadus, quo tendimus ina
obieGtum,illud dicendo, non.avtem volendo,
eltadtus clicitus intelletus, non autem volun-
taiiss fiquidem dicere (pedtat ad intelletume ;
fed actus , quibus dicimus ,fuc hoc . ne facias hoc
@ ¢, tendunt in obieGum , dicendo alteri, vt
faciat, vel non faciat , non aurem volendo, ve
faciat, vel non faciat, vt ditum eft-numesa 6.
ergo & ¢ . :

3. Probatur fecundo au@oritate: nam: Ati.
ftoteles 1. Periherm. Gap:4. dividic orationem
in enunciatinam, quam tribuit philofopho, &
Optatiuam, quam tribuir Rhetoti , aut poete,
S..autem Thomas in commentatio cius logi,
orationes optatiuas fubdividit in deprecativas,
vocatiuds ; interrogatinas, & imperatinas; fed
oraticnes enunciaaua interne confiftunt ina
actibus elicitis inzelleus, non autem volunra-
1is; €rgo etiam deprecating, interrogatiug,vo-

catine , & imperatiue; vt de lmperatinis ex-
prefse docet 5. Thomas 1. 2. quzft.17.a581. af.

ferens imperium effe actam 1ntellectus; non
autem voluntatis .

FCHGE

ne comedas carnes. po

21, | Dicessevocare nihil alivd el , quam.
per voces fignificare defiderium atrentionis &
interrogare nihilaliud ¢ft ; quam fignificarcs
defiderium refponfionis: petere. & deprecari
nihil alind eft, quam fignificare defide i
cuius , quod i detur , habebimus loco ben
cij: fed defiderium ¢ft aGus elicitus voluntatis,
non autem intellectus; ergo &c.

22. Refpondeo, nego maiorem, & pofiti-
ué¢oftendo, quod aliud eft per locutionem ex-
ternamy, vel internam (ignificare fe habere de-
fiderium alterius rei, aliud el illam rem pete-
re, Poteft enim aliquis alteri dicere s ego qui=
dem defidero , wt tu facias boc , fed now audeo id d re
petere & {ed hic fignificabit (e illud defiderare; &
tamen non petec: ergo aliud -eft fignificare (e
defiderare aliquid, aliud eft illud peterc « Simi-
liter poteft aliquis dicere : ego defidero , vt tu ma~
nifefles mibi hoc fecretum ; fed non audeo te deillo in=
terrogare ; ergo aliud eft fignificare defiderium
{ciendialiquid ab alio; aliud eft interrogares .
Confitmatur , nam poflumus Deo dicere : u
feissquod ego boc defidero;& tamen jllud nd peteres

23. - Probatur iam fecunda pars conclufio-
nis, qued nimirum praceptum, confilinm &e¢.
funt actus imperatid voluntate. Nam nemo
aliquid pracipit, fuader, petit , interrogat &c.
nifi volens pracipere , fuadere 8cc; ergo adtus
precipiendi &c. femperimperantur i volunta-
te, & intellectus, dum voluntas tales adtus
impetat, ftatim illos facit ; ideoque voluntas
quoad-tales actus imperat intellectui .imperia
defpotico , ficut imperat manui , vel pedi inos
M . [

24. Infertur primos in quo fenfu, dum fa=
cinins.ca ; que Deus pracipit; vel confalir, di-
camus facere. Dei veluntatem iuxta illud z.
Machabgorum cap. 1. Bet wobis Deus,vt faciatis
eius woluntatem . Dicendum,quod dicimur face-
re voluntatem: Dei ynonquia preceptum, vel
confilinm fir actus clicitus voluntatis,fed quia
eft adtys imperatus 4 voluatate, ac proinda
dum facimus quz Deus pracipit, aut confulir,
facimus €a,ad que Deus per precepta vultnos
obligace, per confiliavult fnos impellere. Si-
mili modo explicandi (unt Auguftinus lib.4.
de Cinit. Del dicens ; larbitria Principum dntiqui-
tus prodegibus fuifle s Vipianus lege 1. digeltis de
conftiurionibus dicens; quod principi placuit, le-
gis habet vigovem,, & auéer Rhetorice: ad Ale-
xandram, qua tribuitur Ariltoteli , dicens ; lex
&ft communis cinitatis confeafus 5 qui [criptis pracepe
vit quomode. wrumqnedque agendum fit . Non enim
fignificatur, legem efleipum aGum arbitran.
di, ipfum adtum , quo principi placuit legem
ferte;iplum confenfum cinitatis de lege feren-
da, fed folum fignificatur legem confiftere in
praceptis communibus , & perpetuis, que
Principes.arbitrantur efie facienda,qua placuic
ferce » & que .communi. confenfu ciuitas tu-
lerit « ;

25« Infertur fecundo, quopado leges , &
pracepta fpeclent ad dinerfas virtutes. Dicen-

dum

i
it




S —

i

Y

Liber II. Quaflio LX.

dum vnuniquodque preceptum fpeétare ad il-
lamivirtuteny,ad cuius fiuem, & honcftatcm
4 Legislatores wel fuperiore imponitur: ex.gr.
quia preceprum audiendi facrumdie fefto im-
ponitur ad promoucndum cultum Dei, qai
citfinis Religionis , preceptum :de audiends
facro {pe&at ad Religionem , & qui'non audit
facrum die feto, peccatcontra Religionem »
Quia preceptum icinnij quadrage(imalis impo-
nitur ad promoucndum finem temperantie ,
fpe&tat ad temperantiam. Quia vero finis for-
maliter intenditur , non per aGtum intellectus,
fed voluntatis, ideo non intenditur formaliter
per ipfum przceptum, quod eft actus intelle=
&tus, fed per actum volunratis, guo imperatur
przceprum .

26. - Infertur tertio , quod quiain creaturis
a&us intelle@us diftinguitur realiterab acta vo-
luntatis, in. Deo diftinguicur folum rarione, vt
ditum cft in quzlt.47. ideo in crearuris pre-
ceptum ; confilivm &c. diftinguuntue realiter
4 volantate przcipiendi s confulendi &c. ino
Deo diftinguuntur folum ratione .

27. Infertur quarto, quodnam fit prace-
ptum grauc, feu obligans {ub mortali, quod
fit przceptunyleue, tew obligans folum fub
veniali. Dicendum prazcepram- obligans fub
mortaliefic , quo Legislator dicit : fac bac 5 wel
e facias boc 5 ne priveris tv pevpetunm vltimofines

wifi'excuferis propter ignerantiam, wel inaduertens.

tiam huins precepti » preceptum obligansfolum
{ub venialidicit : fac bac 5 wel ne favias boc, mein=
curvas in dilationem vitingi finis, nifi excuferisigno-
rantia, wel inaducrtentia. Praecpra igiur: junt
atus intelledtus, perquos Legislatoritd ten=
ditin rem praceptam , vel prohibitams illam
pracipicndo s vel prohibendo; ve tendat etiam

10 privarionem perpetuam ; vel dilationemes;

vitimi finis,illam comminando . Sicurautem
intelle@ushabet modum tendendi preceptinis
quem experimur ; itd habet modum rendendi
comminatiunm ; quem pariter experimur , &
exprimimus pet verba: ne incurras boc malums fub!
peene incurrendi hoc malunt «

28." Ad r.concedomaiorem ; &nego mi-
norem. Ad probarionems diftingue maiorem;
lex deber effc aftus clicitus potentie, qua cft
domina , & princeps, negos debet effc adtus
imperatos , concedo . Lex eft actus verinfque
potentiz : fiquidem itd eftadus clicitus-abrin=
intello@u y vedfit adtus effentialiter Imperatus
i voluntate, ideequc aliquando dicituractus
intelle@uss aliquandoadtus voluntatis .

20. “Ad 2..concedo-maiorem , & diftinguo
minorem :adtus dicens 'y fae hoc: ne fatiasboc;
habet pro metiuo 1ntrinfeco bonitaten; .aut
malitiam fub ratone formali: appetibilis s aut
fugibitis; nego : (ubratiane formali imperabi-
lis, aaetprohibibilis; concedo = diftinguoco-
dem pa@o’miinorem; & negoconfcquentiam.
Bonum 5 &malam > verum; & falfum funt
obiettam motioum ; tnuvintellectus, tumvo-
luntatis , fedfub diuetfa ratione formali .= Ve=
suim enimTub ratione formali veri: cft obicéta

9T

intellcctus , fub ratione formali boni ‘eft obie-
&um voluntatis. Bonum {ub ratione formali
boni eft abic&tum voluntatis , fubratione for-
maliveri et obie@a intelle@tus . Erquia omne
bonum, et quoddam verum, & omne verum
¢t quoddam bonum , ideo omne veruny ;. &
omne boaum fub dwetfis rationibus porelt
clic obietum formale , tam intelledtus » tum
voluatatis. “Siautem quaratur, quid fit,quod
obiedtum mouecat fub ratione veri, vel {ub ra-
tione boni, dicendum, quod obicGum per
hocs quod moucatad affirmandums, vel ne-
gandum dicitur moucre fub ratjone veri, aut
talfi’; quiamouet peraflirmabilitatem, vel ac-
gabilirazem , in quibus confithit ratio formalis
veri, aut fal(i : per hoc autem, quod obie&tum
moueatad volendum, vel nolendum, dicitur
moucre fub ratione boni» vel mali;; quia mo-
uet per appetibilitatem , vel fugibilitatem ,] in
quibusconfiltit ratio formalis boni, aur mali.
lncafu noftrodum dicimus : fac bsc 3 ne facias
bocy mouemurad precipicndum: i bonitates
adtionis precept@, non (ccundum rationem.s
formalem boni, que ratio eft appetibilitas, fed
fecundam preceptibilitateni,gue eft ratio mo-
tinaad imperandum, nonad appetendum @ &
dumdicimus: ac facias bog, mouncmur ad pro-
hibenduny 2 malitia actionis prohibite’s non.s
fecundum rationem formalem maii , feu fugi-
bilis, fed fecundum rationem formalem prohi-
bibulis,qh eft rario arouens ad prohibendum-
Addo , quodiatelle@us ad dicendum , fac bocs
ne facias boc, mouctur extrinfece ratione actus
imperantisd bonitate , & malitia altionis pra-
ceptz , & prohibite ; fiquidem actus volunta-
tis's'quo volumus praecipere s vel probiberes ,
habet pro. motiuo ipfam.bonitatem adionis
priecepta; vel prohubice « Hinc {equitur pra-
ceptunts quo dicatur ; comede carnes porcinas; &
prohibitionem,qua dicaturine comedas carnes poir
cinis, differre cx.obie@o ; & ratione formaii .
Namadtus dicens,comede , mouctur i bonitate
comeftionis fub ratione formali preceptibilis »
hocelt per praeceptibilitatem : aitus-dicens , ne
comedzs, mouetnt a malitia: comeltionis fub
ratione formali prohibibilis, hoe efl per prohi-
bibilitatent, -proportionaliter ac actus. quo
quis dicit 2 wolo comedere s diffect ex obiecto &
rationeformaliaba®u , quo dicit i nolo.came-
dere s quia primus mouctur 4 bonitate comye-
flionis fubratione formaliappetibilis ; & veli-
bilis;; fecundus mouetur 4 malitia come tionis
fubs ratione formali fugibilis , & nolibilis«

20. Ad 3.nego maiorem. Nam ipilgrasi-
matici-praster modos indicatiuos, qui- expli-
cantur peref , nonefl ;yponunt modos dmpe-
ratitioss, concefliuos &e..qui non poflunt ex-
plicari per ety nomefi . Gonfirmatilr . Rany in-
telletus idem obicduay potel cognoleerein
re@o , vel in obliguo; Scinvarijsicatibus obli-
quis:patelt ctiam cognofcercobiedam vi purd
conditionem,veeum dicit fi plueret &re-fed tanc
sjcognofcimos dinerfis modis tendeadi,
qui nd poffuntexplicari per eflnon cfi;eigo 510:.
31+ Ac




i

198 De amore Dei

31. Ad4. nego minorem, ac dico prz.
ceptum , conceflionem &c. 1ub r_arione..a
precepti , canceflionis &c¢. effe fimplices ap-
}-\rchcnﬁoncs . Ratio eflt, quia omnis oratio,
& locutio interna, in qua non eft verum , ne-
que falfum ; iuxta dodtrinam Ariftorelis , &
communem ; et implex apprehenfio : fed ex
codem Ariftotele 1. Periher. cap. 4. verum, ac
fal{um datur in (olis orationibus, & locutioni-
bus enunciatinis , non autem in optatiois , im-
peratiuis &¢. erge internz locutiones optati-
uz , imperatinz, concefliuz &c. reducuntur
ad implices apprehenfiones, Dixi preceptum
fub ratione pracepti efle implicem apprehen-
fionem, quia fi preceptum,quo dicitur fac bor,
habet etiam identificaram affirmationem , vel
negationem alicuius obieéi, {ub ratione affir-
mationis , ac negationis eft indicium; non au-
tem fimplex apprehenfio : proportionaliter
ac affirmatio , qua'dico Filius Petri eff morewus
ticet in quantum affirmat filium Petri effes
mortuum, fit indicium , tamen in quantum_
cognofcit in obliquo Petrum, illum neques
affirmande , neque neganda, ¢t fimplex ap-
prehenfio .

QVAEASTIO LXL

Virum Deus amet [¢ ipfum, ¢ omnes creaturas,
non folum exiftentes, (ed etiam poffibiles ,
& meliora magis amet 2

8.7h. q.20. ar2. 1. 2. 3. & 4

1. PDRimo videtur in Deo non dari amor

propri¢,fed folum metaphoricé . Amor
cnim eft paffio; fed paffiones, puraira , trifti-
tia &c. non dantur proprié in Deo , fed folum
metaphoricé ; ergo.

2. Secundo¢ videtur Deus amare folum fes
ipfum, non autem creaturas. Vtenim docet
Dionyfius cap.4. de diuinis nominibus, amor;
quo quis amat alternm 4 {c, amantem ponit
exira fc; fed eft indigaum Deo, vt fe ponat
extrd fe; ergo.

3. Tertio videtur Deus non amare omnia
exiltentia. Vrenim dicitur Plal. 5. Odift amnes,
qui opevantur iniquitatem 3 led Deus non petelt
cofden (imul amare , & odio habere ; ergo.

4. Quarto videtur Deus non amare poffi-
bilia. Amareenim eft velle aliquod bonum ;
fed poflibilibus Deus non valt aliquod bo-
num;ergo &c.

5. Quinto videtur Deus meliora non ma-
gis amare . Poteft cnim #qualia in2qualiter
amare 5 ergo potelt etiam meliora non magis
amare. Probatur antecedens s nam beati, qui
habent zqualem gratiam, & gloriam, funt
aquales ; & tamen vous poteft magis dilizi 4
Deo; quam alins 3 nam fi vni dederit hec ag-
zilia efficacia, paratus dare aliaauxilia effica-
<ia, fi vidiffer hec fore inefficacia, alteri autem
dederit hac auxilia efficacia, patatus non dare

alia, (i vidiffet hac fore efficacia , illum magis
amaflet, quam hunc, & quamuis dediffer illis
zquale bonum , dediffcr in@quali amore.,

6. Rcipondeo, quod quia cum S.Thoma.s
quzlt, 19, egimus de voluntate Dei, fequitar »
vt cum codem quzft. 20. agamus de precipno
actu voluntaris s qui et amor .

7. Dicendum igitur primo: Deus amat
fe iplum neceflario, & efficaciter amore in-
finito, tum ex partc amoris , tun €x partes
bonivoliti,

8. Probatur: nam amare cft velle bonum,
amare autem cfficaciter eft velle bonum vo«
luorate , que fit efficax ratio, vt amatum ha-
beat bonum volitum ; fed ve di&u m eft qua(i.
49. Deus neceflario valt fibi exiftentiam , &
oemne bonum voluntate, que cum fic idems
cum diuina effentia,eft adzquata rario,vt Deus
habeat cxiftentiam,& omnebonum ; ergo &c.
Rurfus amare amore infinito ¢s parte amoris,
elt amare amore, qui fit infinité perfetus ins
genere amoris: amare infinité ex parte boni
voliti , et amare amore , qui infinita cfficacia
velit amato infinitum bonum ; fed amor, quo
Deus amat fcipfum , et infinité perfeétus ins
genere amoris,ac Deo valt infinicum bonum
infinita cfficacia ; ergo &c.

9. Dicendum fecundd : amor, quo Deus
efficaciter vult fibi omne bonum,non eft amor
defiderij, fed eft imul amor ftritus , & per-
fetiflimum gaudium , quo gaudet de hoc ip-
fo, quod habeat omne, & infinitum bonum .

10.  Probatur: nam amor defiderij eft, quo
amans tendit in bonum ex cogritione, qua co-
gnofcit amatum carere tali bono: gaudium eft,
quo amaaos teadit in bonum ex cognitiones 5
qua cognofcit amatum habere talc bonum- &
amor ftrictus eft ; quo amans vult amato bo-
num abfolure, neque fuppenendo > quod illud
habeat, neque fupponendo, quod carsat bono
volito; fed amor, quo Deus vult fibi omnes
bonum ; ¢ft idem cun Deo, adeoque neques
fupponit Deum habere omne bonum ,cum.»
non (upponat feipfum, neque fupponit Deum
carere omni bono , cum non fupponat caren-
tiam {ui ipfius; ergo eft amor firiétus , ac non
eft defiderium; fed cft ex cogaitione;qua Deus
cognolcit fe habere omne bonum , fiquidem
elt ex dinina cffentia,qua cft idem tum tali co-
gnitione ; ergo eft fimul perfe¢tifimum gau-
dium , quo Deus gaudetr de hoc, quod habee
omne bonum .

1t. Dicendum tertio : Deus creaturas exi-
fientes amat liberé , & efficaciter amore infini-
fo X parie amotfis, fed finito ex parte boni vo-
liti, ideogue amat omiia exiftentia zqualiter
€x pacte amiotis,inzqualiter ex parte boni voli-
ti, 1td vt meliora magis amet, & vhumquodg;
tantum ame, quanti eft bonum, quod habet.

12. Conclufio ¢t S. Thoms hic quaf, 20.
art, 2. 3. & 4. l_’robatur : nam amare eft velle
bonum ; fed exiftece et bonum , & Deus om-
nibus creataris exiftentibus hiberé , & efficacia
ter valt exifientiam 5 ergo Deus liberé , & effis

caci-

l

5

— ———




caciter amat omnes creaturas exiftentes 5 fed
amor, quo Deus creaturis vult exiftentiames ,
eft idem cum effentia ina,& eft infinite per-
feftus in genere amoris; crgo Deus omnes
creaturas exiftentes amat amore infinito ex
parte amaotis,& =q immo penitus eadem ;
fed Deus creaturis vult bonum inzquale, gui-
bufdam maius, quibu{dam minus, & meliori-
bus vult hoc ipfum, vt fint meliores 5 ergo
Deus amar creaturas inzqualiter ex paree beni
voliti, & ynamquamgque tantum amat, quan-
tum eft bonum , quod illi valt.

13. Dicendum quarté: Deus ctiam creatu-
ras poffibiles amat aliquo amore. Probatur;
nam Deus creaturis poflibilibus vult poffibili-
tatem , & complacer de hoc » quod fint poffi-
biles; fed poffibilitas eft aliquod bonum rei
pofiibilis ; ergo. Probatur minor: cx Arifto-
tele enim 1. Rheto. cap. 6. Bonum ¢ft 5 quod om-
wnia appetunt , vel appeterent (i haberent intellettum s
fed pofiibilia , fi haberent intelleGum, appete-
rent fuam poffibilitatem, & deilla ganderent ;

- ergo &c. Addo, quad Deus poflibilibus po-

teft velle aliqua bona fub conditione , quod
habuiflet hanc, vel illam fcientiam mediam 3
putd potelt habere decretum liberum aliquos
creandi, & beatificandi, fub conditione; quod
per feientiam mediam vidifet illos confenfu=
ros his auxilijs ; fed velle alicui bonum fub ali=
qua conditione eft illum amiare aliquo amore

.canditionato; ergo Deus poflibilia poteft ama-

re aliquo amore conditionato -

14. Ad 1. diftinguo maiorem : amor appé:
titus fenfitiui eft paflio, concedo: amor, &
gaudium appetitus intelle@iui , hoe eft volun-
tatis , eft paflio , nego : concedo minorem ; &
ncgo confequentiam . Amor appetitus intel-
letini ; {cn voluntatis non eft paffio , fed et
actas dicens perfe@ionem fimpliciter fimplis
cem & abftrahens ab omni imperfe&iones,
ideoque debet conucnire Deo. Defiderium ,
& triftitia, & alia hujufmodi, etiam in quan-
tum funt adtus appetitus intelle@ini , dicunt
imperfe@tionem , ideoque non conueniunt
Deo.

15. Ad 2. diftinguo maiorem’ amor , quo
quis amat alterum 4 fe , ponit amantem cxtra
fe ; inquantum facit, vt amans ficut valc bo-
num fibi , fic velit bonum amato; concedo;
in alio fenfu, nego : -diftinguo codem pa&o
minorem; & nego confequentiam. Non eff
indignum, fed et conuenientifimum fummo
bono, vt ficut vule fibi bonum, ita velit ctiam,
& det bonum alteri, & fic quodammodo fes
effundatextia fe ;crgonon eft indignum Deo,
vVt amect etiam creaturas »

16. - Ad 3. concedo maiorem , & diftinguo
minorem : Deus non potelt eofdem amate , &
odio habere in ordine ad diverfa, nego: inors
dinead eadem , rranfeat; & nego confequens
tiam . Deus peccatores odio habet inquan-~
tum abominatur illos propter malum culpe ,
& vult illis malum panz : cofdem ctiam ali-
qualiter diligit, in quantum vult illis bonum

Liber II. Quaftio LXI.

199

exiftentiz, & bo um nature, ac de tali bono
complacet . Adde, quad fiipfum ‘peccatum
jdentificatur cum 2ligzo bono, Deus itd odit
fimpliciter peccatum, vt in co amet {fecundum
quid bonum, cum quo identificatur » Voum.
quodque enim in quantum habet aliquid bo-
ni, aligunaliter diligitur 4 Deo .

17. Ad4. nego minorem , ac dico, quod
quia Deus etiam pofflibilibus vult bonum pofs
fibilitatis , etiam poflibilia aliqualiter amat.

18. Ad s. diftinguo antecedens : poteft
Deus zqualia inzqualiter amare fimpliciter ,
& abfoluté , nego ¢ poteft inzqualiter amares
fecundum quid ,& conditionaté, concedo; éc
ditingno eodem padto confequens. Amare
fimpliciter , & abfoluté eft velle alicui bonum
fimpliciter , & abfoluté 5 fed Deus 2qualibus
vult conferre fimpliciter, & abfoluté bonum
xzquale ; melioribus valt impliciter, & abio-
luté conferre bonum maius; crgo ®:qualias
fimpliciter , & abfoluté zqualiter amat , me-
liora fimpliciter,& abfolute magis amat. Velle
alicui bonum, non abfoluté, fed folum con-
ditionat¢ conferendum , eft illnd amare folum
fecundum quid , & conditionaté ; ergo cx co,
quod Deus cx duobus zqualibus poflit velles
vai conferre aliquod bonum f{ub aliqua con-
ditione , fub qua non velit conferre alteri, fe-
quitur folum , quod vaum fecundum quid, &
conditionaté magis amct , quam alterum, non
autem quod magis amet fimpliciter ; & abfos
lute .

QVEAESTIO LXIL

Viruwm Deus creatnras rationales poffit amare ,
ac de facto amet amore amiciti€?

1. Idetur non pofle : primo ex Ariftotele
8. Ethicorum cap. 2. ad amicitiam re-
quiritur , vt fit mutuns amor , non latens: fed
homines in hac vita ignorant, virum 4 Deo
amentur ; wefcit enim homo, wiram amore , an
odio dizuus (it , wt dicitur Ecclefiaftici 9. ergo .

2. Secundd ex codem Ariftotele primo
Ethicorum cap. 5. amicuseft,qui que bona ami-
co fave putat s ea propter ipfum agit awmicum ; fed
homines non poflunt facere Deo vilum bo-
nuim , Deus autem licet faciat homini malta
bona, tamen illa facit , non propter homines,
fed propter ipfum Deam ; fiquidem , vt dici-
tur Prouerb. 16. Omniz propter femetipfum opera-
tuseft Deus 5ergo Ke.

3. Tertio ex Ariftotele 8. Ethicorum cap.s.
amicitia ordinatur ad hoc, vt amici inuicem
conuiuant, & congerfentur : fed homines
non poflunt cum Deo , & Angelis conuiuere,
& conuerfari,vt Daniel.2. Sapientes Chaldzo-
rum dixerunt Nabuchdonolor regi; ergo.

4. Quarto ex Ariftotele 9. Ethicorum.,
cap. 11, domini ad feruum vt feruum dari
non poteft amicitia ; fed homo, & omnis crea-
tuta effecatialiter eft ferua Dei; crgo &c.

5. Quin-




e .
] \’ ™ TP
200 1.7€ dilll

v, Quinto ¢ otcle 7. Moralinm ad
Fudemum, ¢ap. 5« ad amicitiam perfedtam re=
quirigur, veamici fint @quales , vel non valdé
inzouales; fed Deus, & creatura habent infini-
tam jnzqualitatem ; crgo « Ided idem Arifto-
teles 2. magnorum mioralinm , cap. 12. docet
dari non pofle amicitiam inter Deam, & ho.
minem . :

6. Sexto cx Ariftotele 8.Ethicorum cap.13.
& 14. ad amicitiam requiritur , Vtamicl pra-=
{tent fibi inuicem zqualia, vel proportionalia ;
o homines non poflunt Deo dare zqualia ,
neque proportionalia ijs, que accipiunt; erv
go &e. _ 2

7. Septimo ex Ariftorcle 8. Ethicorum.
cap. 6. in amicitia perfecia non poffunt cffes
multi amici; fed Deus effet amicus omnibus
iuftis , qui funt plurimi ; ergo &c. :

g. O&aud ad amicitiam perfectam requi-
yitur, vt amjcus, fi potelt impedire, né amicus
peccando incidat in ternam miferiam » impe-
diats fed Devs folos inftos predeltinatos impe-
dit, ne peccando incidant in ternam mife~
riam; ergo videtut Deus efle amicus non oms=
nibus iuftis , fed folis pradeftinatis .

9. Refpondco, quod amicitia cx do&rina
Arittotelis 8. Ethicorum , cape 2. definiri po-
tell : Mutua benenclentia non latens , qua aliqui be-
wa fibi volunt » & couferunt ad innicems , gratia alte-
yins 5 & welunt inuiccns conyinere , & mutuo deles
Gari de bonis alterius .

10. Quatunor igitur ad veram amicitiam res
quiruntur conditioncs . Prima eft, ve amicus
ametur , ramquam finis cuf , & proper ipfum
amicum , adcoque amorc beneuolentie, &
non folum amore conenpifcentize , hoc eft
propter noftram delectationem , vel vtilitatem,
co padto,quo amatur equus, panis, vinum &<,
quia (unt nobis viilia, & fucunda. Sccunda
conditio et , vt amor fit mutuo notus . ldeo
qui {e mutno diligunt, fed hoc ignorant, funt

uidem mutuo beneuoli, & ad amicitiam dif=
pofiti, fed adhuc non (untamici . Tertiacl,
vtamicl fe mutno ament amore non pute f{pe-
culatiuo , fed pradico , & activo,ira vt velint
efficaciter {ibi mutuod conferre bona, faltem.s
illa » quibus non collatis, pote(t rationabiliter
diffolui amicitia . Quarta eft , vt amici velint
inkicem conuinere, & muiud delectari de bo-
nis alterins. Vienim docet Ariftoteles 8. Ethi-
corum ; cap: 5. ac¢tus copuiuendi efl pracipuus
inter atus amicitiz , & eflt finis amicitiz , &
ideo qui (e mutuo diligunt, {ed nolunt conui-
uere,& conuerfari, funt potius beneuoli.quam
amici , & qui proprer ztateni, vel nimiam
guamdam lgueritatem funt parum iucundi 1n
conuidtu , {unt parum apti ad amicitiam, vt
loco citato Ariftoteles docet .

11. Hoc pofito , dicendum primo: inter
Deum, & creaturam naturaliter dari non po-
teft yera, & propriaamicitia. Probatur:nam
amicitia ordinatur ad hoc, vt amici inuicem
conuinant, & conuerfentur , ideoque qui na~
turaliter non pofiunt innicem conuinere, &

it1a Det.

conueglari, naturaliter non poffunt effe amici;
fed Dens , & creatura naturaliter non poflfunt
inuicem cenuincre , & conuerfari ; ergo &c.
Probatur miner : ad conuiuendum enim re-
quiritur, vt amici poflint fe mutuo videre, &
intuitine percipere; fed nullus intellectus crea-
tus poteft naturaliter videre Deum;, illumque
intuitive percipere; vt dictum el quaft. 25.
Crgo.

12. Dicendum fecundo : inter Deum, &
hominem , aliafque creaturas intellectuales,
poteft fupernaturaliter dari amicitia.

13. Probater primo : nam Pfalmo 138,
dicitut 3 Nimis honorati [unt amici tui Dens : Sa-
pientiz 7. Participes facli funt amicitie Dei . Lu-
c® 13. Feos amici mei eftis : loan. 15. Fos antens
dixi amicos, Confirmatur: nam poflumus efle
filij adoptiui Dei, ideoque [oan.r. dicitur : De-
dit eis poteflatem filios Dei fieri : led inter patrem,
& filiom adoptiuum dari poteft , & debet vera
amicitia ; ergo &c.

14. Probatur fécundo : Deus enim , & hoe
mo poflunt {upernaturaliter fe mutuo diligere
amore habente quatuor conditioncs explicatas
in definitionc amicitiz ; ergo &c. Probatur
antecedens , difcurrendo per fingulas condi-
tiones .

15. Prima conditio eft, vt amicus velit
amico bona propter ipfum amicum,& non {os
lum propter commodum, & vtilitatem aman-
tis; fed Deus vult conferre homini bona gra=
tiz, & glori, vt beng {it ipfi homini, non aus
tem propter commodum , vel vilitatem Dei s
fiquidem Dco ex bonis noftris non prouenit
vlla vtilitas , & vllum commodum : propor-
tionaliter homines infti volunt Deo dare bona
extrinfeca honoris , gloriz , laudis , impletio-
nis preceptorum » vt per hec Deus glorifices
tur ; adeoque amant Deum , vt finem euf glo=
rizg;ergo.

16. Dices: Deus dat homini bona fuper-
natutalia propter femetipfum, & propter fuam
gloriam extrinfecam ; ergo habet fecipum vt
vitimum fincm cui totius gloriz : fed repugnat
amicitiz, vt amicus habeat fe ipfum , vt viti-
mum finem car 3 ergo &c.

17. Reflpondeo, diftinguendo anteeedens
affumptum : repugnat amiciti®, vt amicus ha-
beat fe ipfum,vt vitimum finem cwi totius glo,
riz, quam ponat in hoc, vt bené fitamico,
habendo amicum pro fine c#f totius vtilitatis,
& commodi , nego : non habendo amicum.s
pro fine cxi vtliratis , concedo : & nego con-
fequentiam - Ad amicitiam requiritur , & fufe
ficit , vt amicus velit amico bona, vt bené fic
amico , habendo amicum vt finem cw# coni-
modi, & viilitatis. Pofito tamen hoc, non.s
imminuvit, fed auger a®um amicitie , quod
amicus ¢x excefla bonitatis , & amoris ponat
fuam gloriam in hoc,vt bené @t amico, &
benefaciac amico , ad hoe, vt benefadtor glo-
rificetur €x eo, quod bené fit amico : fed Deus
valt nobis bona {upernaturalia, vt bend fit no-
bis, fine vilo Dei commiodo , vel ytilitate , &

€x




‘faciar, Deus refcindet amicitiam ;

Liber 1. Quait

+ exceflu banitatis, & ametis conflituit fuam
glotiam in hoc,quod beneé fit nobis ; ergo &c.
18. Secunda conditio eft, vt amor (it ma-
5 notus; fed Deo notus ﬂ:‘% wwr adt >11f'3 &
ha rn uahs.qnoa! 3

"\‘f’tl‘:!"![!\r 4 Deo : nam Ploucmm. Ums di-
¢ & Ego diligentes me diligo s ergo &c.

19. Non obftat, quod iuftiin hac vita non
ciunt €erto, veruni ament Deum; adeogues
rum abfoluté redamentur 4 Deo+ Ad ami=
citiam enim naturalem non requiritur, vt ami-
cus fit cestus de hoc, quod redametur ab ami-
€0, fed fufficit, vt valde probabiliter id conij
ciatex fignis , & effediibus; ergo a fortiori ad
amicitiam cum Deo {ufficit, vt imus certi,

ouod i amamus Denm ; redamamur a Ceo,
& vt ex fignis probabiliter poflimus conijcere
nos amare Deum . Addo, quod amicitias
cam Dco vltimo perficitur in patria , vbi bea-
ti euidentiflimé vident fe amare Deum, & d
Deo redamari.

20. Tertia conditio eft, vt amici fe mutud
ament amore pradtico , quo efficaciter velint,
& faciant (ibi mutuo bona : fed Deus amat ho-
minecs amore pra&ico ; quo illis confert bona
fupernatutalia gra;m.homu amat Deum amos=
re practico,quo vult efficaciter Deo dare bo-
na extrinfeca honoriss gloriz , laudis , obfer-
uantiz preccptorum , & omnia, qua fi nons
crgo &c.

21.  Quarta conditio demum eﬂ vt amici
velint Fn:ul conuiuere, & conucrfari; fed
Deusita amat ivflos , vt i perfeuerauerint ins
amicitia » velit illis in ®@ternum conuiuere , &
conuerfari in fupernaturali beatitudine : iufi
ctiam ita amant Deum ; vevelint in zternum
conuiuere Deo, videates Deum facie ad fa-
ciem, & in xternum amantes Deum; ergo &c.

22. Ad 1. 2. & 3. patet ex dictis.

23.. Ad quartum ex Ariftorele loco citato,
dominus i ¥tatur feruo , vt fervo, referens il-
lam precisc ad vtilitatem domini , non poteft
erga feruugn cxercere amicitiam ;. at ﬁ vtatur

fcrno, vt homine capaci felicitatis ; & conui-
&us cum domino, & velit feruo gratia ipfius
ferui, vt fit felix , & vt feliciter conaivar do-
mino , poteft efic ami cus feruo. Et quidem.,
fi bonum fit feruo mancre feruum , dominus
ex amicitia potclt velle, vt fernus permancar
feruus ; ergo fi Dens velit hominem effe feli-
¢em ; & Deo conuiuere, vt bonum fir homi-
ni, & velit hominem permancre feruum Deo,
quia bonum cft homini feruire Deo , fiqui-
dem Deo fernive regnare eft , Deus exercet amici-
tiam erga homincm ;

24, Ad s. diftinguo maiorem : ad amici-
tiam , QU in amico “pracellenti non fupponat
cxcel]um quemdam amoris, requiritur, vt
amici fint zquales, vel non valde inzquales,
concedo ; que fupponat exceflum amoris in
amico precellentl, nego . Aqualitas requiri-
tur ad amicitiam proportionaliter,ac ad matri-
monium . Sicut igitur ad matrimonium re-

o]

20k

quiritur , vt coninges fint zquales, vel peng
xquales, nifi in coniuge precellent detur ex-
ccllus amoris, ¢x quo velit {e dimittere ad con.
trahendum martrimoniom cum valde inferio-
ri: fi autem in pracellenti detur eaceflis amo-
ris, lmiperator totius mundi poffet contrahere
matrimonium cam ruftica, :x cuin :ii ferua-
rc cmnes leges perfedti ma
Imperator toiius mundi ex e
trahere amicitiam cum rultic
uare leges amicitize . In calu noftro Deus ex
quodam inexplicabili exceffu amoris infiniti
contrahere w.Jt awricitiam cum crearura, &
cum illa feruare leges amicitie. Ariftoreles
negans dari poffe amiciiam iater Deum, &
lominem , vel foltim Ddgat d.ar: pofile natura-
liter, vel fi negat dari poile fimpliciter , & ab-
foluté , errauit , quia lumine nature non po-
tuit intelligere Deum cfle ita bonum, vt ex
exceflu amoris poflit contrahere amicitiam.
cum creatura .

25.  Ad 6. diffinguo maiorem: ad amici-
tiam requiricur, vt amici praftent ibi zqualia,
vel proportionalia , & hec proportio confiftit
inco , vt vt ¢ pralter alteri , qua rationa-
biliter exigit,concedo: & non fufficit hae pro-
portio , nego : diftingue codem padto mino-
rem 3 & nego LOi]ILL“ entiam . Ad amicitiam
fufficit , vt amici preftent fibi mutnd propor:
tionah’a proportione confliftente in hoc, vt
vterque prefiet alteri quez ille rationabiliter
exigit : fed Deus ita praftat homini bona f{u-
pernaturalia, per qua fanéificatur, & beatifica-
tur, vt exigat ab homine fibi rependi perpe-
tuum amorem , laudem, gratiatum adtionem,
obedientiam &c.hec autem homo potelt Deo
praftare ; ergo &c.

26. Ad7.diffinguno maiorem : in amicitia
non poffunt efle mulii amict , cum multitudo
amicorum imminuit amorem , & impedit
agus amicitie , concedo s cum non impedit,
nego . Deus cum habeat capacitatem infini=
tam potclt multos amicos perfedte diligeres,
non minus, quam voum tantum, & poteft
omaibus in vita terna conuingre exercendo
cum illis adtus amicitiz ; ergo poteft effe ami-
cus omunibus iuflis, etiamfi effent infiniti.

27, Ad 8. diltinguo maiorem : ad amicis
tiam perfedtam , dum adhuc et diffolubilis ex
cu}pa vnius amici, requiritur , vt amicus , i
poteft impedire , n¢ alter amicus peccando in-
cidat in ®ternam miferiam , impediat , i hzc
obligatio aufcrat diffolubilitatem amicitiz ,
nego: {i non auferar, tranfeat . Deus cum iu-
[hs. in vita prefenti contrahit amicitiam adhue
diffolubilem culpa ipforum ; fed {i Deus tenc-
retur 1mpedire, né iufti peccando diffolnant
amicitiam , co ipfo amicitia cum iuftis redde~
rerurindiffolubilis 5 ergo Deus ad hoc non te-
netur: alioquin non poflet Dcus contraheres
aliam amicitiam , guam omnino indiffolnbi-
lem ; qualem coutrahit eam beatis, non au-
ten 1vdiflolubilem,qualem regulariter contrahit

om viatoribus, Deus autem debet pofie con-

Cc trahere

aifiGIris (O~




~
s

trahere amicitiam, non folum indiffolubilem,
fed enam folubilem ex culpa hominis,; adzo-
que fine obligatione impediendi peccatum ,
per quod foluatur ex culpa hominis.

QVAESTIO LXIIL

Virum in Deo dentur wirtutes voluntatis
ac Pr@f}rrim Mifericordin ,
¢ luftitiaz

$.Th.g. 21s0, 1. 2.3 T4

1. TYRimo videntar in Deo non darj proprié

yirtutes . Virtutes enim f{unt habitus,
qui {unt medij inter porentiamj, & agtum ; fed
Deo, cum fi¢ actus purns , repugnat habitus;
ergo &,

2. Secundg videntur in Deo non dari vir-
rutes morales,fed dari fola charitas,quz eft vir-
tus' theologica. Virtutes cnim morales amant
aliqguam honeftatem creatam,vt obieGum for-
male s (ed Deus folam (wam bonitatem increa-
tam amat vt obic&um formale , vt dictum eft
quelt.43. num.4., rgo &,

3. Refpondeo,ac dico primo,quod ex vit-
tutibus voliitatis charitas, gquz eft virtus theo-
logica, proprijflime ¢(t in [’co, ac magis pro-
pric conuenit Deo , quam virtutes morales .

4. Probatur 1 npam charitas et , gna Deus
amatar efficaciter propter fuam bonitatem »
tanquam propter adzquatum obieGtum fore
male , caetera vero amantut , vel odio habens
tur propter boniratem dininam ; {ed Deus ita
“_‘5'1_\‘1[“!]. cfficaciter amat propter fuam bonita-
tem , tanquam propter adequatum obieftum
formale , vt caiera amet, vel odio habeat, ve-
lit, vel nolit, ant permittat, propter fuam bo=
nitatem ; ergo &c, ln hoc fenfu itd rigorofo
Deus non habet virtutes morales, quia licet ve-
lit facere a&iones iuftitie , liberalitatis &c. &
amet honcftatem creatam, quz cft obieGtum
formale virtutum moraliom, tamen talem
hooneftatem Vvt pot¢ creatam non amat propter
feipfam, tamquam propter obieGtum formale,
fed puré amat propter bonitatem divinam,
qué eft obiectum formale charitatis . Dicitur
ergo Deus habere aliquas virtnzes morales,
quatenus perfecté amat honcftatem propriam
ipfarum , & ex eius amore optimé fc haber ad
exercendas adtiones talium virtutum , & licet
honeftatem propriam ipfarum, vt poté crea-
tam non habeat pro obic@o formali, tamen.s
habet pro obieéto formali fuam bonitatem , in
quantum continet adequare honeftatem crear
tam virtutum moralinm .

5. Dicendum fecundo & virtutes morales ,
qu& ponunt modum paflionibus , non fuat in
Bea proprié;fed folum meraphoricé, Proba-
tut : nam effentia ralium virtutam confiftic ino
hoc , vt ponant debituny modum pafficaibus ;
¢. g. eflentia temperantiz confiltit in haoc, ve
ponat debitum modum concupifcentijs volu.

BT MR L T
& 4JC amicCltiq L J<l .

] n

ptatum fpelantinm ad gufllum, & tadum;
cflentia forrigadinis confiftic in hoc , vt ponat
debitum modum timoribus , & audacijs ; fed
Deus eft incapax paffionum ; ergo &c.

6. Dicendum rertio: virtutes morales,qua
verfantur circaachiones , & que in fuo con-
ceptu formali non includunt imperfetionem,
propric conueninnt Deo ; e g. Deus proprie
dicitur iuftos, hiberalis &e.

7. Probatur ;: nam propri¢ iuftus eft, qui
dat yoicuique quod illi debetur fecundum.s
proportionem [uz dignitatis, & prout poftnlat
bonitas, & fapientia dantis , amans hanc ipfam
honcftatem propeer fe ipfam,vel propter obic-
¢tum formale ,1n quojadzquaté contineatur ;
fed Dens dat emnibus creaturis, qua illis de-
bentur fecandum proportionem dignitatis: dat
enim omnibus fubfantijs proprictates debitas,
& conucnientes {fecundum fuam naturam ; dat
etiam premia , & poenas pro meritis , & amat
honeftatem fic dandi propter fuam bonitatem,
tanquam propter obiectum formale , quod
continet adzquaté omnem! bonitatem ctea-
tam ; crgo &c. Liberalis proprié’eft qui datita,
vt intendat folam viilitatem accipientis ; fed
Deusita dat, vt nullam dando intendat vtilita-
tem propriam , fed] puré intendat vtilitatem
creaturarum ; ergo &c. Milericordia conuenit
Deo, non quoad affetum , fed folum quoad
cffctum . Affedtus enim mifericordie eft eri-
ftiria de mifcria, vel de defectu alterius ; efic-
&us mifericordiz eft auferre mifcrias , & defe-
@us alterius 5 fed Deuselt incapax triftitiz , &
per fua opera femper aufert defedus creatura-
rum;ergo. Obedientia, gratitudo &e¢. licet
verfentur cired adtiones ; tamen non conue-
niunt Deo,quia in {uo conceptu formali inclu-
duntimpertectiones indignas Deo: e. g. obe=
dientia eft,que amat honeftatem obediendi {u-
perioti, & ex amore talis honeltatis fuperiori
obedit ; fed Deus non haber fuperiorem ; ergo
clt incapax obedientiz . Gratitudo eft, qua
amat honeftatem referendi gratiam pro bene -
ficioaccepto; fed Deus eft incapax accipiendi
beneficium : Quis enim prior dediz illi , & retri=
buetur ¢i ! vtdicitur ad Rom. 11. ergoin Dco
non datur gratitudo. Videti poteft S. Thomas
1.parte qualt. 2t. & Ruiz de :Voluntate Dei,
quzell, 55, s

$. Addoex S. Thoma art. 4« quod in oms
nibus operibus Dei exercetur mifericordia , &
iuftitia, Ratio eft , quia iuflitia eft , per quam_s
vnicuique datur quod illi debetur fecundum
proportionem fu dignitatis , & prout poftu-
lat bonitas, & {apientia danus; {ed Deus in oot
nibuas fuis operibus dat vnicuique quod ijlj
debetur fecundum proportionem fuz dignita-
tis, prour poftulat bonitas, & fapientia Ipfius
Dei, quidat ; ergo. Mifericordia confiititin,
hoc, vt creatura liberetur abaliqua miferia fal-
tem late (umpta, feu defe@o; fed Deus per
omnia {ua opera crearuris dat aliquod bonum,
cafque liberat ab oppofito defectu carentiz ta=
lis boni ; ergo &, Addit S.Thomas in refpoune

fione ~




Liber I Quaftio LXIV.

fionead primum,quod Dens etiam dum dam-
natos punit in in , exercet mifcricordiam,
figuidem illes punit citrd condignum . Videri
poflunt Augult.lib. 2r.de Cinit.cap.24.& Ruiz
de Velunrate Deidifput. vitima , feét. vitima.

0. Adr. diftinguo maiorem : virtutescx
fiio conceptu vaiucrfali abftrahente a diuinis,
& creatis, funt habitus, nego: virtutes create ,
concedo maiorem ; concedo minorcm: & ne-
go confcquentiam . Virtus voluntatis ex (uo
conceptu vninerfali eft, per quiam voluntas
bene fc habetad amandam aliquam honefta-
rem, & ad faciendas attiones conformes tali
honeflati ; fed dinina voluntas per fcipfams
optim¢ e haberad amandas omnes honefta.
tcs, & ad exercendas omnes ationes honcltas,
ac Deum decentes 3 ergo diuina yoluntas eft
omupisfua virtus . Volantas creata ¢ conuerfo,
quid per fe ipfam non optimé fe habet ad
amandas omnes honeftates, indiget virtatibus
diftintis , quz faut qualitates, & habitus (u-
peradditi ¢

10, - Ad 2diftinguo maieremevirtutes mo-
rales {tri@¢ fumpre habent pro obiedto for-
mali honeftatem creatam , concedo : victates
morales latius fumpte , nego : concedo mi-
norem;& diftinguo eodem pafto confequens.
lam dictum cft in Deo ngn darij virtutes mo-
rales in eo rigore , in quo datur charitas, quz
-eft virtus theologica , fed folum dati minus
firi@¢ , inquantam funt per quas Deus bené
fe habet ad amandas honeftates creatas pro-
pter obie@Gum formale, inquo continentur
adzquate , & ad excreendas adétiones confor-
mcs tali honeftati .

QV AESTIO LXIV:

virum Deus ex ?m’?o s & ﬁram{_ﬁfant Pa,ﬂ;:
[¢ ipfam obligare creaturis non [olum
obligatione fidelitaris , [ed etiars
obligatione inflitia fFriite 2

1 Idetur Deus n6 pofle fe obligate crea=

turis vila obligatione morali, ne fide-
litatis quidem @ -primye quia omnis abligatio
moralis fupponit , vel includit potentiam.s
phylicam non faciendi id;ad qued faciendum
quisobligatur moraliter : fed Deans non habet
potentiam phyficac non obifcruandi promif.
fazergo per promifiionem non obligatur mo-
raliter ad obferuanda promifla,

2. Sccundo plures Patres negant Deo
omnem obligationem, & omne debitum., ;
ergo .

3. Tertio omnis obligatio moralis reftrin-
git libertatem s fed Deo repugnat omnis re-
firitio libertatis; ergo &c.

4. Quarto omais obligatio moralis minuir
dominium: fed Deo repugnat imminutio do-
minij; eago &c. Probatur fequela: perfetum
enim dominium eft poreflas difponcadi de re

2.03

fua ad omnem v(um ; !fcd pofita obligatione
morali ad non difponendum de re ad aliquem
viam, dominus re1 non potelt de illa re difpo-
nere ad illam viums ergo .

Quiato viderur , quod licet Deus poflit
gari obligatione fidelitatis, ramen nons
pofiit obligari obligatione iuftitie . Per obli-
gationem enim fidelitatis Deus obligatur fo-
lam {ibi ipfiad faciendum id, quod ipfum de-
cet; per obligationem iuftitiz obligatur alte-
113 led licet noa repugner , ve Deus oblige-
tar fibi , tamen rcpagaac ve obligerur alteri ;
crgo &e.

6. Sexto vt Deus exerceat erga hominem
inftiiam f(ricdtam, debet fo conformare juri
hominis, guod ita firius hominis, vt fimul
non fit ius Deis fed hoc repugnat , cum Deus
fit effentialiter dominus omnium rerum, &
omuium iurium creatorum ; ergo .

7. Septimo vt Deus obligaretur creatura
ex iuftitia , creatnra deberet habere ius aduer-
fus Deumy; fed hoc repugnat; crgo.

8. O&auo ius ftriCtum adocrius alternms
cltquxzdam non plena fubie®ia voluntati il
lius, & eft quadam vis dominatiua, diretiua,
& coercitina voluntatis illius, aduer{us quem
habemus ius; eft poteftas reftringendi libertas
tem alterius in fanorem illius , qui habet ius;
fed repugnat, vtcreatura non fic plens fubie-
&ta voluntati Dei &c. ergo.

9. Nono repugnat, vt Deus obligetur crea-
turx obligatione obedicnriz,, & vt creaturas
habear ius inrifdictionis in Deum ; ergo 4
fortiori repugnat , vt Deus obligetur creatura
obligatione inftitiz , & vt creatura habeat ius
Proprigtatis in Deum

10. Reclpondco conftate ex Scripturis
Deum multa hominibus promifille , ac cum_,
illispa&um , & foedus inifle,ac Chriftum Do-
mintm lamiam;moriturum per teffamémm
nounm fuam vitimam voluntatem declaraf-
fe; acde fua hereditate » fuifgue bonis fub
certis conditionibus difpofmifie, & teftamen-
tum morte confirmafle, vt cffet irrenocabile
Deum multa hominibus promififfie conftat.
Nuomer. ro. Dominus bona promific Ifracl 1. ad
Timoth. 4. Promifionem babens vite , que nunc
eft , paviter ¢ future: A&. 1. Sed expeilarent pro.
miiffionem Patyss - Rom. 1. Juod ante promiferat
per Prophetas fuos : Heb. 6. Abrabse namque pro-
mittcns Deuss 1+ lo. 1. Hac eft vepremiffio, qua
Deus promifit wvobis vitam eternam . Deum pa-
¢tum cum hominibus feciffe legimus Exodi
6.8 19.& 31-Deureron. 4. I{ai. etiam 5. dici-
tur: Feriam vobifewm pactum [empiternam: Plalme.
77+ Auericrunt fe , & non [fernasernnt pilium - .
Foederis inter Denm ; & homines initi men-
tio fit Gea. 6. Exod. 2. 23. & 24. & frequen-
ter in libris Numer . & Deutoronomij: ac le-
rem. 49. Chrifto Domino dicit Pater : Dedite
infedus populi,& cap.s4. Fadus pacis wee non moe
uebitur , & cap. 6. Faedus perpeiunm feviam eis
Demum Chriftem Dominum morituruni,
feciffe tefftamentum nonum, idgue mortess

(S coh-




rcongtein o

204
confirmaflc, conllat ex Paulo ad Heb, 0. vhi
dicit ; Fhi enim tcflamentum eft , mors neceffe cft
intercedat teflatoris . Teflamentegn entm in mortxis
confirmatum eft,alioquin pondums valet, dum vime ,
quiteflatus eft .

1. Sigquerarur, quo pacto differant pro-
miflio, paétum , fogdus , ac retamentum , dj-
cendum, guod promiffio importat obligatio-
nem f{olum ex parte promitrentis 3 padtum
autem importat obligationem mutuamsideo-
que Lege Paltum; i de Pollicitationibus V-
planus dicit: Pad

Tum efl duorym confenfus 5 atque
conuentio s Pollicitatio vero offeventis folins promif=
fio . Foedus eft paéinm, quo depofitis jnimicitys.fir=
matyr pax infer diziicantes, ideoque ommnia foe-
dera & Deo cum hominibus inita in veterite-
fltamento fignificabant pacem , & amicitiam
4 Deo fociali foedete iungendam ¢um homi-
nibus antea inimicis . Teflamentym proprig
di@um elt, quo quis difponit de fua bareditate, &
bonis , dif ie per amortem tefiatoris confirnan-
8d s

12, Quezri potelt primo, vtrum promif-
fiones , padta . feedera, & teftamenta Deicum
hominibus intciligenda fint proprie, vel me-
taphoricé ? j

13. Refpondeo, quod Deus proprijfflime
pmnuﬁr, ac fecit padtum , & foedus cum ho-
minibus. Ratio ¢ft , que:a rtam mulre Scriptu-
rarum locutiopes , quibus herum mentio firy
non debept od fenfus improprios , & meti-
phorices detorquert. Confirmatur: nam S¢ri-
ptora narvat Dei promifliones, & pa@ta ad
confirm3dam voftram fpem 1uxtd illud Apo-
fiolj aa Heb. 6- 7t frmifinum [olativm habere=
mus & ad Heb. 10 Teneamns [pei confeffioniem
chitabilem « Fidelis eft enim  qui vepromifit 5 &
ad Rom, 4. Secundum gratiam firma [it promiffio ;
fed vt fpes magis raboretur , promiffio-
nes, & padta Deidebent inrelligi propriésergo
&c, Teftamentum eriam nouf refpedn Chri-
@1 fuit proprijflime tetamentum,& confirma-
tum cft morte teftatoris . Teftamentum vetus
fuit teftamentum minus proprié , & figurati-
vum. Fair tamen verum paétum, & teftanen-
tum {2pé in Scriptura {umitur pro pacto,inx-
td illud Hieronymiin cap. 32. leremiz 1n illa
verba Ecce dies veniunt 3 Duod pafum pro teflas
mente ponimus Hebraica weritatis eft 5 lece teflas
mentum velte palinm appelletur , quia woluntas in

€0 , alque teflatio eoru, qui paclum iveunt , contines
Yy -

14.. Quzri poteft fecundo,quare cum mo-
dus operand) per promiffiones, pafla 5 foce
dera , teflamenta, {ic humanus, Deus volue=
rit fe accommodare huic modo eperandi hu-
manog .

15, Refpondeo, gquod guia Deus voluit

i

fieri homo , idco fape ab. initip mundiappa- =

it vt homo , & cum hominibus cgit modo
humano. Videri potelt Chiyfoflomus Ho-
mil.36.in Genefim fuper illa verba cap. 1§, Se-
enndum quid cognofcam > quod in hareditarcm accis
piat cams

De obl gati

A pE - 57

P o
pau

T
oncluitie

16, His pofitis » duplex quaftio eft exami-
nanda . Prima eft,ytrum Deus per promiflio-
nes, & pacta poflit fc obligare, ac dc fadto
obliganerit hominibas debito fidelitatis, Se=
cunda cft, vrrum poflit {e obligare, ac de fadto
fc obligauerit debito inftitia fride .

17. Tres funt precipu= fententiz . Prima
negat Deum pofle per promiffiones, & pactas
fe obligare vila obligatione eriam fidelitatis .
Hanc fententiam viderur fequi Ruiz de Vo-
Iuntate Dei,difp, s6. fe@t.2. & 3, in quubus do-
cct, quod licet res 4 Deo promiffe {int nobis
debira, & obligata.tamen Deus ipfe non con=-
ftituitur debitor, neque obligatus. Alij tamen
dicunt nee ipfas res promiflasd Deo efle nobis
debiras,& obligatas,{ed lolum cfle congruum,
yt nobis dentur .

18. Secunda fententia docet Deum per
promiflioncs, & pada pofle fe creaturis obli-
gare, acde fado obligare debito fidelitatis ,
non aurem debiro infiitiz firi¢te . Hanc {en-
tentiam inter alios fequitnr Vafquez f. partes
difput.8s. & 86. & 1. 2. difputatione 313. & 3.
parte difputatione 7. 8. & 9.

19, Terria fententia docet Deum per pro=
mifliones, & pa@a pofle fc obligare , ac de fa-
¢to obligaffe non folum debito fidelitatis, fed
ctiam debito juftitiz Aricte . Hanc fententiam
docet Suarius in opufculis de libertate , difput.
2. {ed. 2. & difp. de luftitia Dei), & Tom. 3. de
Grat.lib.12 cap 30. & 3. parte Tom. 1. difpura-
tione 4. fe@. 5. & 6. quem alij pluces fequun-
gur,

20. Dicendam primé: Deus poteft per pro-
miffiones , & palta fe obligare creaturis obli-
gatione fidelitatis, & de fatto {c obligamiz.

21, Probatur primoex Scriptura , & Patri-
bus. Ad Rom, 4. Et antem, qui operatuy , merces
imputatur non fecundnim gratiam , [ed fecndum de-
bitum : quz verba exponcns Chryfoftomus
dicit ¢ Nunquam imputavctur 5 nifi & ipfe homo
aliquid attuliffer . Ttaque etiam hic debitorem fibi
Deum  habet, non wilium veyum , fed magnaram , fu-

bliminmaue; & S, Thomas in commentario
einfdem laci Le&. 1. dicit: Ei, qui operatur,
Juiliet opeva iuflitia, merces aterne retributionis , de
gra dicituy Ifaia 4. Ecce meyces eius cum o, non ve-
putatur fecundum gratiam tantum s fed [ecundumz
debitum,fecundam illzd Matth, 20. noune ex denario
conuenifti mecnm? Auguftinus in Pfalm. 8 3. citca
finem dicit : Debitarem dominus ipfe fecit ¢, nom
agcipiendo » fed promitiendo. Non el dicitur ; vedde
quod aceepifli, fed redde gitod promififie. Et Scrm.i6.
de Verbis Apoltali i Debtor enim factns effy, non
alionid & nobis accipiende. fed quod ei placuir promit -
tendo 3 & paulo. polt poffumus exigere. dominam
noflyam 3 vedde gnod. promififti , quia fecimus quod
iuffiftis & bec tu feafti, quia laborantes inuifli . Fula
gentius in Prafar lib, ad Monimum ; Iie au-
for eft debiti s qui auttor eft doni Nam & feipfum
[ua largisare dignatus ef) faceve debitorem . Bernar=
dds lib. 1. de libero arbitrio propé finem:fro;
wiffum gquidem ex mifericordia, [id iamgx iuflizia
perfolucnanm; & paulo poit: Lufum quippe eff ,
. ot

-




Liber II. Quafio LXIV.

veddat guod debet ; debet autem quod pollicitus

22. Probatur fecundd conclufio ratione,
Obligatio enim fideliratis confiftit in hoc, vt
qui promifit, non poffit non implere promif-
{a, quin fit infidelis, & operetur contra didta-
men tefz rationis; fed pofito, quod Deus alj-
quid promiferit, non poteft non jmplere pro-
miffa, quin (it infidelis, & operetar contra di-
ftamen dininum , quo videt implendum efie,
quod promifir; ergo . Ideo Apoftolus z. ad
Timoth. 1. dicit ; /e fidelis permanet , negare f[e
ipfum non poreft . Ad qua verba alludens Dio.
nyfius cap. 8. de divinis Nominibus dicit ; Ne-
zatio [ui cft & wevitate prolapfio . Veritas antem e,
& a weritate prolapfiac ab eo , quod eft, prolapfio.
Si ergoveritasefl 5 negario antem vevitatis prolapfio
abeo, quodefl, Deus gbeo, quod ¢ft prolabi won
porcft .

2t. Dices:quarcnondicimus cum Ruiz
de Voluntate Dei, difput. 56, fects 2. & 3. res
quaidem promiflas , puta zternam beatitudiné
&c. obligari, & deberi nobis, Deum autem
non obligarj nobis, nec fieri debitorem.

24, Relpondeco, quod hoc non dicimns
primo, quia Patres citatidicunt Deum pro-
mitrendo fe facere nobisdebitorem . Secun-
do, quia eft impoflibile, vt res promifia , puta
vita @terna (it nobis debita ex promiffione , &
quod Deus non debeat illam nobis daresac fic

~firdebitor - Demum quod aliquis debeat ex

fidelitate obferuare promiffa , nihil alind eft ,
guam quod non poffit non obferuare , quins
fitinfidclis, & operctur contra 'diGtamen fi-
delitatis , quod dictar promiffionem feruan.
dam;ergo.

25. Dicendum fecundo : Deus per pro-
miffiones,& pacta poteft fe obligare creaturis,
ac de falto obligauit obligationc non {olum
fidelitatis, fea juftirie ftrickae .

26. Probatur primo audoritate Scriptu-
raram , & Patrum. Nam ¢i, qui operatur ,
merces promiffa debetur non folum ex fideli-
tate ; fed etiam ex iuftitia, cum debeatur ex
contraétu onerofo : fed ad Rom. 4. dicitur :
Ei, qui opetatur, merces debetur non fecundum gra-
tiam ; [ed [ecundnm debitum; ergo Matth.auté 20,
dicitur ¢ Puod iuflum fuerit dabo wvobis: redde illis
mevcedem » nonme ex denayio conuenifti mecum? Tolle
quod taum eft , & wade: fed quod darur opera-
rio vt pretium operis » & vrmerces laboris ,
& videbitum ex padto, & conuentione, datur
vedebitum debito jufiitiz;ergo . Confirmas
tur ; nam quod Deus debet non folum , quia
cft fidelis, fed etiam quia eft iuftus, & ita, ve (1
ncgaret, effer injuftus, debet non folumde-
bito fidelitatis, fed etiam iultitiz ; {fed Decus
promiffa debet non folum, quia eft fidelis,
fed etiam quia eft juftus, &itd vt i negaret .
efler injuftus s ergo . Probatur minor : 1o. 4.
Si confiteamur peceata nofira; fidelis, € inftus eft s vt
remtttat nobis peccata noflra €rce Ad Heb.' 6. Non
enim iniuflis eft Deus, wtoblinifcatur operis wveftri ,
& laboris: Anguftinus lib. de Natura,& gratia,

205

€ap. 72.Non enim ininflus Deus » qui iuflos frandes
mercede inflitie :lib.4. contra [ulianum cap. 3.
Deus namque ipfe,quod abfit, erit injuftus , ¢ ad eius
regnim verys non admitatar infius.Bernardus etid
lib. 1. de libero arbitrio propé finem dicit: Pro-
miflum quiders ex mifericordia , [ed iam ex iuflitia
perfoluendum .

27. Probatur fecundd ratione, & ne fiat
quzftio de nomine, pramitto explicationem
nominum . Nomine obligationis ex iuftitias
ftriGta intclligo obligationem,qua aliguis obli-
gatur alteri ad dandum ilii jus fuum, hoceft
id, quod illi debetut ritylo fuitatis. Nomines
igrisadiui firicti intelligo potcftatem exigen-
di aliquid abaltero, vt debitum titulo (uitatis .
Nomine iuftitiz ftrite intelligo victurems
dandi alreri ius fuum ; hoc eft id, quod illi de-
betur riculo fuitatis . Dum igitur dicimus
Deum obligari inftitia ftricta, nomine iuftitiz
firictz intelligimus virtateam dandi alten jus
fuum, hoec el id , quod illi debetur titulo fui-
tatis, feu ralis virtas amat vt abiedtum forma-
le hanc honeftatem creatamdandi vaicuiques
jus [uam, feu amet vt obicGum formale folam
beaitatem dininam coatincntem adzquateé
hanc honeftatem creatam,iuxta dita g. 63. n.
4. & 7.

28. His pofitis , probatur counclafio. Ex
Ariftotele enim 8. Ethicorum cap. 11. inter
eos , inter quos potelt dari amicitia , poteft
etiamdari iufkitia ; fed inter Deam, & crearus
ras intelle@uales pateft fupernaturaliter dari ,
ac de faGto datur amicitia propria , & (ricta., ,
vt cum communi opinione Theologorums
oftendimus in quaftione 62. ergo &c. Proba-
tur maior, afferendo verba Ariftorelis. In wna-
guaque autem politia catenns amicitia apparet ; quas
tenus, ¢ ius; & paulo polt . In prauis autem po-
Litys ficut invis, ita amicitic parum admodum eft 5 or
minimum omnium v pefima. In Tyrannide fiqni=
dem amicitic reperitur aut nihil , ant parym, Addit
deinde : Sed erga inanimata neque amicitia vllaefl
neque iy, neque erga equui » ant bouem , neque erga
fernum quatenus eruus = nibil enim babent commu-
we. Concludit : Luocircaineo , quodeft fernus,
erga ipfum amicitia noncft i in eo, quod homo 5 eff ;
quippe cum wnicuique homini iys quoddam effe wi=
deatur erga vnumcnmaue > qui cum ipfo legis , ac fe-
deris effe particeps poterit & OF amicitia igitur cvig
quatenus bomo eft ; ergo Ariftoteles exprefse da-
cet inter cos sinter quos dati potelt amicitia.,
dari poffe etiam ius , & inftitiam .

29, Confirmatur; nam {i inter Deum ; &
creaturam non pofet dari iuftitia propria , nec
poffer dariamicitia propria, quod ¢ft falfum .
Probarur fequela: nam ideo inter Deum, &
creaturam noa pofiet dari inftitia propria ,
quia inter dominum , & feruum . non poreft
dariiuftitia propria , vt docer Ariftoteles loco
citato, ac proindé cum creatura fecundum..
omnem rationem fit effeatialiter ferua Dei ,
Deus non pateft exercere inftitiam propriam.s
erga creatnram;fed hec ratio probat etiam in-
ter Deum, & creataram non pofle dari amicis

nam




206

tigm propriam ; nam inter dominum , & fer-
unm quatenus feruum oo poteft dari amici-
tia propria, vt docet Aciftoteles eedem loce;
crgo dec.

30, Probator fecuondo conclufio, & fimul
folunitur , ac retorquetnr fundamentum cons
irarix fententiz. Nam tunc inter dominom, &
feruum non pote(t dari propria amicitia , & iu-
{titia, cum feruus itd habet pro fine wi domi-
num, &elt gratia domini, vt fimul in alio ge-
nere non habeat pro fine eui fe ipfurn , & non..
fit gratia fui. Cum autem feruus itd habet pro
finccxi dominum, vt in alio genere habeat
ctiam pro fine eui feiplum, & fir gratia (uiip-
fius, Inter dominum , & fernum poteft dari
amicitia , & uftitia ; fed creatuia intelleCtualis
itd eft ferua Dei, vt Deum habeat pro fine cui
cxcellentiz , hoc eft pereeptiuo folius boni ex-
trinfeci, honoris nimirum, & gloriz, feipfam_s
autem habeat pro fine cu# vtilitatis perceptiuo
nimirum commodi, & felicitatis intrinfeca ;
crgo &c.

31.  Confirmatur, & explicatur argumens
tum. Amicitia enim cx Ariftetele 8. Ethico.
cap, 2. definitur yntua benenolentia non latens, per
qu am aliqui ben fibi polunt ad imuicem gratia ipfo=
vum 5 fed cum feruus ita et gratia domimi, vt
in nullo genere fit gratia fui ipfius, poteft fo-
lum amari gratia domini , non autem gratia_
fui ipfius i cumaurem feruusitd in vno gene-

ecltgraa domini, vtin alio genere fit gra-
tia fui ipfius , poteftita amari gratia domini,
VE ametut etiam gratia fui ipfius ; ergo fernus
in primo cafu non poteft & domino amari
amore amicitiz, in fecundo porelt . Propot-
tionaliter jufiitia eft virtus tribuendi alceri ius
fuum , hoc eft id , qued illi debetur tirulo (ui=
ratis ; fed cum feruns itd eft gratia domini » vt
in nullo geanere fit gratia fui, itd ¢t domini,
vt in nullo geacre {it funs; ergo nihil illi de-
betur 4 domino titulo {uitatis,ac proinde nihil
illi debetur ex inftitia . E conuetfo cum feruus
itd in vno genere eft domini, vtin alio genere
fit gratia ui ipfius, & fit funs, poteftilli 4 do-
mino aliquid deberi vt foum , & titulo fuira-
1is, ac proinde ex inftitia

32. Probatur quarto conclufio. Ve enim.s
dicetur in Tra&atu de Iuflitia, & Iure, Iuftitia
eft conflans , & perpesua woluntas ius fuum vnicui-
que tribuendi, hoc eft juflitia eft wirrus tribuendi
alteri id , quod illi debetur titulo fuitatis; fed €0 1p=
fo, quod creaturaita eft ferua Dei, vt fit etiam
gratia fui, Deus poteft fe obligare ad tribuen-
dum creaturz id,quod illi debetur tirulo fuita-
tis ; ergo &c. Probatur minor: nam co ipfo,
quad creatura intelledtualis in aliquo generes
elt gratia {ui ipfius, poteft Dens ex padio ini-
to 1n fauorem creaturz intelle®uals fe obli-
gare ad dandum illi 2quale pro meriris 5 & la-
bore ; fed obligatio, qua quis in fauorem alte-
tins fe obligat ad dandum jpfi @quale pro me.

ritis 5 & labore, cft cbligatio, quale obligat ad
dandum illi quod deberur titnlo (uitatis; er.
g0 &e¢. Confirmatur primo ; nem Deus de fa.

TR

¢o in Tellamente Veteri per Moyfem fecit
cum Iftaclitis patum, quo in fauorem ipfo=
rum {e obligauitad daadam illis terram pro-
miffionis , & plurima bonatemperalia, fi ob-
feruarentlegem veterem . In Teftamento aus
tem nouo per Chriftum fecit cum omnibus
hominibus in ecrum fauorem pactum dandi
illis bona fpiritualia,& wternam beatitudinem
aqualem meritis,, {i obfernarent legem Chri-
ftie Voluit autem hac pada fieri per Moyfem;
& Chriftumritu folemniflimo, ac paltum ves
tus voluit confirmari {anguine hircorum, &
vitnlorum , padtum nouum voluit confirma=
ri fanguine Chrifli, qui idcirco dicitur fanguis
noni, & 2terni teftamenti. Padum et
per modum teflamenti itd confirmatur tan-
guine , & morte teflatoriss vt reddatur omini-
no irreuecabile; ergo Deus de fadto per hzxe
duo pacta fe obliganit hominibus cx iufti-
tia.

33. Hinc fequitur Deum de falto nen fo-
lum fe obligafic hominibus ex inftitia, fed
etiam fe illis obligafie ex iuftitia commutativa.
Obligatio enim, qua aliquis in fauorem alte-
rius fc obligat ad dandum illi ‘arithmeticé
azquale pro meritis, & labore, eft obligatio
iuftitiz commutative, vt ex Ariflotele, &
S. Thoma 2.2. quaft.61. arr. 1. dicetur in Tra-
&atu de Tuftitia, & jure; fed Deus per nouum
padtum , & Teflamentum (e obliganit ad dan-
duom hominibus arithmetice xquale in fenfu
co loco explicato pro meritis , & labore: ergo
fe obligauit ex iullitia commutativa, idcoque
beatitudo xterna ab Apoftolo 2. ad Timo=
theum 4. vocatur corona jugtitiz per illa ver-
ba : in reliquo repofita eff mibi corona iufitia , quam
veddet wmihi Dominas in illa die iuflus index «
Confirmatar : nam obligatio, qua per pa-
dtum, & contradtum oncrofum duo in mu-
tuum faaorem fe mucuo obligant ad aliquid
dandum, vel faciendum , ¢ft ex iuftitiz coms
mutatiua: ¢, g. obligatio , qua dominus vi=
nez in fauorem operarij obligat fe ad dandum
operario pretinm @quale operi, ac labori,quo
vineam excolucrit, operacius autem in fano-
tem dominiobligat fe ad labotandum in vi=
nea, eft ex iuftitia commutativa; fed in Te-
flamento, fen pado veteri, Deus in favorem
Ifraclitarum fe obliganit ad dandam illis tete
ram promiffionis , & multa bona remporalia,
fi ob{cruarent legem, & vt legem obfernarcot;
Iraclitz in favorem, & henorem Dei fe obli-
garunt exprelse ad obfeinandam legem, vt ac-
ciperent terram promiflionis,& alia bona pra-
mifla ; ergo Deus, & Iitaclite mutud & obli-
garunt ex iufliria commutatiua, Pro portiona-
liter in nowo Teflamento adalti , dum {ponte
baprizantur, ol-:ii;;;;mr fein fanorem, & hono-
rem Del ad obfcruandam legem Chrifii, vt
obtineant bona fpiritualia promiffa: Dens an-
tem in faucrem hominum obligat o ad dane
da illis bona fpiritualia ; & @ternam beatitndi-
nem . vt ab ipfis obtineat ¢bfernantiam legis
Chriltianx; ergo &,

{7k 0}

34. Di=

i S SN

-

—e




"‘,X- o ——

-

Liber II: Quezftio LXIIL

34. Dices: ad obligationem ex inftitia ftri-
élarequiritur, vt non {upponat, neqac jnuol-
uat gratidm ; fed obligatio , qua Deus fe obli-
gat ex promiflione, vel patto, fuppanit, &
inuoluit promiflionem, & padtum grataitum:
cftenim magna gratia, quod Deus voluerit
promiffione,, & padto fe obligare ad dandan
nobis vitam ®ternam, fi feruauerimus man-
data &c. crgo obligatio ifta non eft ex iuftitia
friQa.

35. Refpondea,negando maiorem . Po-
telt cnim obligatio firictiflima iuftiziz {uppo-
nere, vel inclndere gratiam;e.g.potelt aliquis
gratis {e obligare ex inftitia ad ferniendum al-
terl, In hoccafu ex iuftitia obligatur ad fers
uiendumilli,& ramen giatis fe obligaunit,adea-
gue obligatio ex inftitia fupponit gratiam. ,
Proportionaliter licer Deus ex gratia promit-
tat yitam gternam f{eruantibus mandata , ta-
men pofita promiflione , & pa&o gratuito,
Deus ex 1uftiria obligatur ad dandam vitam
zternam {ernantibus mandata,inxta illud Ber.
nardi lib, 1. de libero arbitrio propé finem.s 3
Promiffum quidem ex mifericovdia , fed iam ex infti=
tia perfoluendum ,

36, Dices; faltem quod debetur ex iuftitia
flricta, non potell efle gratia, feu donum gra-
tuitum; fed vita xrerna eft gratia iuxea illud
Apoftoli ad Rom. 6. Stipendium peccati mors ;

-graria autem Dei vita aterna; €rgo.

37. Refpondeo, diftinguo maiorem: quod
deberur ex ftitia Gricta non poteft effe gratia
debita pro gratia , nego; non poteft effe gratia
omnino indebira, concedo ; diftinguo codem
Pacto mindrem; & nego confequentiam. Du-
plex eft gratia, altera omnino indebita, altera
debita ex {uppofitione alterjus gratiz. Gratia
omaino indebira non poteft efle debita ex iu-
ftitia, vt patet; at gratia debita ratione alterius
gratiz potcft cfe debita etiam ex inftitia, fi
Deus (na promiflione, & pacto fe obligauerit
adillam dandam pro altera gratia . Ideo Apo-
ftolus ficut yitam ®ternam vocar gratiam di=
cens ad Rom. 6. Stipendium peceati mors , gratia
autem Dei ‘wilg eterna, ic vocat ctiam coronaimn
inftitiz, dicens 2. ad Timoth.4./8 reliquo repofita
eft mibi covona iufiitiz, quam dabic mibi Dominus in
illa dic influs iudex .

38, Ad 1,diftinguo maiorem:iomnis obli-
gatio moralis fupponit,vel includit potentiam
phyficam non facicndi in fenfu compofita
cum obligatione id, ad quod faciendum datur
obligatio moralis, nego: in (enfu diuifo, con=
cedo s diftinguo cod:m padto minorem; &
ncgo confequentiam . Ad obligationem mo-
ralem fufficit, vt quis in f{enfu diuifo ab obli-
gatione poflit phylicé facere oppofitum : at
non requiritut , vt in fenfu compofito cum_,
obligatione poffit facere oppofitum; fed Deus
in fenfu divifo 4 promiflione poflet facere op-
pofitum eius, quod promittit; ergo Deus po-
teft (ua promiflione fc obligare moraliter ad
aliquid ; & in Deo vtpoté impeccabili obliga-
tio moralis emper coniungitur cum aceeffita.

207

te phyfica faciendi id, ad quod Deus {¢ mora~
liter obligat. o

39.  Luges: ergo Deus non liberé obferuat
promifla, .

40. Refpondeo , diftinguo confequens;
ergo Deus non liberé obferuat promifia liber-
tatc coniungendi non impletionem promifii
cum pronuflione, concedo; libertate nons
promittendi, & fic non faciendi rem promif=
fam , nego. Deus proculdubio non ¢ft libex
ad coniungendam non impletienem tei pro-
miffz cum promiflione ; alioquin poffet eflc
infidelis. Areft liberad non promittendam ,
& fic 3d non faciendam rem promifam, & ca.
dem voluntare liberrima, qua promittic, li-
berrimé vult facere rem promuflam , & obfet-
uare promiflionem , ideaque liberé obferuat
promiffa .

41. Ad 2. diltinguo antecedens: Patres ne-
gant Deo omnem obligationem ; & omnes
debitum abfolutum , & antecedens pattum.s,
& promiffionem dininam, concedo; conditio-
natum,& caonlequens promiffionem dininam,
vel aliguam operationem Deo liberam, ncgo;
& nego conlequentiam . Patres dumvidencur
negare Deo omne debitum, negant folum de-
bitum antecedens promiflionem, & pactumo,
debitum autem confequens concedunt, vt pa-
tet ex teltimoniss allatis num, 26,

42, Ad 3.concedo maiorem, & ditinguo
minorem: Deco repugnat reftrictio libertatis
conflequens determinationem liberam Dei,
nego ; antecedens determinationem liberams
Dei , concedo ; diftinguo codem pacto mino-
rem; & nego conlequentiam . Liberum acbi-
trium etiam diuinum , co ipfo quod clt po-
tentia {e determinandi ad vnam partem con-
traditjonis , et potentia reftringendi fuam
libertatem ad vnam partem contraditionis ,
& co ipfo, quod fe determinat , fuam liber-
tatem reftringitiergo non eft abfurdum, quod
Deus cum liberé promitric aliquid, fuam lis
bertatem reflringat ad faciendum id, quod
promittit,

43. Ad 4. nego maiorem: ad probatio-
nem, ditinguo maiorem : perfetum domi-
nium cft potettas difpancndi de re ad omnem
vlum confequenter ad voluntatem difponen=
di folum ad aliquem determinatum viom , &
non ad alium, nego : antecedenter ad ralem
voigntatem, concedo ; diltinguo codem pad
minorem ; & ncgo confequentiam . Ad per-
fedtum dominium requiritur , vt quis antece-
denter ad voluntatem difponendi dere ad ali-
quem vium, & non ad alinm , poflit de re di-
{ponere ad omnem viuny; fed non requiritur,
vt confequenter ad voluntatem dilpenendide
re folum ad aliquem vium , & non ad aliom ,
intelligatur potens difponere dere ad omnem
vium; hzc enim potentia cft chimerica, Deus
dum promiffione , vel pacta fc obligat ad ali-
quid faciendum, iam vultdifpenere de re ad
vium promiffum, & non ad alios vius oppa-
fitos; ergo nan minuitur perfectio dominij

per




G SR

~ .

¢ i PB4 IO : ¥ ..s.--,;,.
208 De obligatione luftitia .

Q
nter ad talem vo-
» a¢ difpofitionem , non }'!gih_[
difponecie ad vias oppofitos promif=

per hoc, quod coni
Juntatc
de re
110141 »

44. Dices : faltem ad petfe@tum domi-
nium requiritur , vt quis poffir de re fua di-
fponcre ad omncm viim , alteroinuito; fed
Deus non poficr difponere ad omnem vium,
inuita illa creatuia, cui obligaretur ex iuftitia;
€rgo,

45- Refpondeo, acgando maiorem. Deus
cnim de fato non porelt de creaturis liberis
difponere ad faciendos actus liberos , ipfis in+
1itis; fiquidem repuguoar, vt actus liberi fiant,
inuito g0, cuins {unt adtus liberi, & tamen
Deus eft perfectus dominus creatuiz libera
etiam in ordine ad altus liberos, quia porelt
facere, vt creaturz non fint inuitz in ordine
ad quoslibet a@us liberos, fed vr illos \'o_l_gm-
tari¢ faciant 3 fed {i Deus obligarctur ad difpo-
nendum de re aliqua juxtd voluntatem crea=
turx , poflet facere ; vt illa non effet inuita ad
quemlibet vfum , fed illi volantarié confenti=
el ergo.

46. Ad 5. nego minorem . lam enim di-
ctum eft non folum non repugnare, vt Deus
obligetur fibi ipfi obligatione fidelitatis, fed
etiam non repugnare, vt obligetur alteri in
fanorem illius obligatione inftitie .

27. Ad 6.nego maiorem. Sicutenim vt
Deus exerceat cum homine amicitiam, fuf-
ficit, vt operetur gratia hominis , & in fauo-
rem ipliis hominis , licet fimul operetur
graria ipfius Dei, & in favorem Dei; fic vt
Deus exerceat juftitiam erga homines, fuffis
cit, vt e conformet juri, quod fit ius homi-
nis,& infavorem intrinfecom ipfius hominis,
licet fimul fit jus Dei, & in fauorem extrinfe-
cum Dei .

48. Dices @ ex Ariftotele 5. Ethicornm
cap. 6. nullius crga foa impliciter inftitia,faut
inwtitia eft, ac proindé nemo poteft exerce-
re iuftitiam , vel iniuttitiam fimpliciter erga
fua; ergo &c.

49. Refpondeo diftinguo antecedens : ne-
mo potclt exercere iuftitam , vel iniutticiam
erga (ua fimpliciter , qua Gmul in aljo genere
fint fimpliciter alterius, nego : qu in alio gee
nece non fint etiam alterius , concedo. Sicut
Deus poteft exercere amicitiam » operando
gratia fui, {i fimul etiam operetur gratia crea-
ture rationalis, fic poteft exercere iuflitiam
per hoc, quod viatut re, qua ita fir fua ipfius
Dei, vrin alio genere fit etiam alterius,hoc ¢
Crecatura rationalis.,

50. Ad 7. diftinguo maiorem : creaturas
deberet habere ius aduerfus Deum , quo nj=
mirum Deus gravaretur , nego ; quo Deus ita
obligarctur in favorem creaturz, ac titulo fui-
tatis, vt fimulobligarctur in favorem ipfius
Dii; concedo : diftinguo codem padto mino-
rem ; & nego confequentiam . Repugnat , vt

crcatura habeat ius aduerfus Deum, quo ni-

mirum Dcus grauetur ; at non repugnat,
quod creatura habeat ius aducrfus Denm,quo
Decus obligetur obligatione reftringente liber-
tatem Del in favorem Dei fimul, & creaturz.
Confirmatur ; pam aduerfatij concedunt »
Deum padto, ac promiflione pofle fuam li-
dereatem reltringere obligatione fidelitatis ;
crgo potel etiam refiringere obligatione iu-
ftitiz.

sI. Adg.diftinguo maiorem: ius firitum
aduerfus altecum non fubordinatum altiori
1uri illius, eft quedam non plena , &j non to-
talis {obiectio, concedo : fubordinatum altiori
iuri jllivs , nego : concedo minorem; & Hego
confequentiani. Duplex eft ins,& dominium,
alterum viiliraris , alterum excellentiz . Ius,
& dominium vtilitatis ¢ft poreftas difponendi
de aliquo in ordine ad fuam perfe@ioncm it=
trinfecam , faltem in ordine ad, intrinfecum
gaudium de tali difpofitione . Ins, & domi-
nium excellentiz eft poteftas difponendi des
aligua in ordine ad {uum bonum puré extrin.
fecum, hoc eft in ordine ad fuum honorem ,
& gloriam- Deus eft prorfus incapax ex difpo.
fitione creaturarum percipiendi vllum bo-
num, & vllum gaudium intrinfecum , cum
per feipfum fit omne funm bonum intrinfe-
cum , & omne {unm gavdivm , & folum eft
capax cx difpofitione creaturarum percipici-
di bona extrinfcca honoris, & gloriz, ideo-
que Deus eft capax folins dominij , ac juris
excellentiz , & eft prorfus incapax dominij,ac
iuris vtilitatis . Hinc fequirsr , quod creatura
poteft habere plenumi, ac perfe@um domi.
nium, & ius vrilitatis, fubordinatum tamen
perfectifiimo dominio diuino excellentiz .
Hoc dominjum coniungitur cum plena,& to-
tali fubieGione creatura erga Deum : fiqui-
dem creatura fubijcitur Deo fola fubie@ione
excellentiz, per quam referrur ad bonumex-
trinfecum Dei honoris , & gloriz ; nan (ubij-
citur fubic@ione vulitatis, per quam refera-
tur ad bonum intrinfecum Dej; érgo crearura
potclt habere plenum , & perfectum domi-
niam, & ius vulitatis coniun@tum com plena,
& rorali (ubicdione erga Deum . Propottio-
naliter dico, quod ius {ubic@um altiori iuri
dinino non eft dominium in Deum, neque cfk
vis directiva Dei. Licetautem omne domi-
nium fit ius , non omne ius eft dominium ; (i-
quidem dominium eft fpecies iuris .

$2. Confirmarur folutio : nam fimili ar-
gumento probari poffet repugnarc amicitiam
propriam creaturz cum Deo. Amicitiaenim
propria, & (irita elt quzdam non plena fer-
uitus; plené enim feruus non amatur gratia_.
fui, fed gratia folins domini: amicus antem
amarur gratia fui. Argumentum foluitur fi-
mili diftinctione , quod amicitia, qua aliquis
amatur vr finis s/ non fubordinatns amanti
tanquam fini altiori, opponitur perfedie fer-
uitun : atamicitia, qua aliquis amatur ve finis
eui fubordinatus amanti, tanquam finj altiori ,

non

g

EER s

et e -

T

B i T

e e




PR TP

il iR

B Sl

e

g

e

Lib 11
10 L&,
noh opponitur perfedta feruirati. .

53. Dices: ius proprictatis dcﬁmmr_ pote-
flas veltringendilibertatem alécrins in fanovem illius,
qui babet ius s led repugnat, vt creatura habeat
ius reftringendi libertatem Deijergo.

54.+ Refpondeo , dittinguo maigrem 3 ius
fupponcns libertatem akcr:t.}s ;amm‘)mc de-
rerminatam ad facienda omnii,que v idet ex.a-
Surumenm , qul hab::tu;s » elt poteftas re-
ftringendi libertatem alterius, nego: ius non
fupponens voluntatem alterius fic determinas
tam , concedo maiorem : concedo minorem;
& negoconfequentiam . Deas dum plljotx-n_:[-
fione,vel pa&to fe obiigat creaturg ad aliquid,
cum iam videat per fciennam m_cdlam » quid
creatura fit exadtara, i fic {c obliganerit, vult
determinaté facereilla omnia,que videt crea-
turam exafturam , adcoqu(_: liberé fuam hb_c:.
tatem determinat, & reltringic ad fingulailla
facienda; €rgo creaturd, qua acquirit ius, non
poteft libertatem dininam , guam _{uppomr‘ll-
bere determinatam, & reftrictam 4 fe, reftrin-
gere, & determinare» Atquihabet ius aduer-
fus creaturam, cuius libereas fupponitur indife
ferens ad facienda, vel noa facienda qua exe-
cerir habens ius, poteft volu_marcm €105, ad-
nerfus quem habet ius, reftringere , & deter=
minare.

ss: Ad 9. concedo antecedens, & nego
confequennam . Difparitas cft, quia obliga-
tio obedientiz cft obligatio operandi iuxta di-
redtionem alterins:Deus autem ciam Gt prima
regula non poteft obligari ad operandum inx=
td dire®tionem alterius. At obligatio fuftitiz
cit obligatio operandiin fauorem alterius: nd
repugnat aucem,vt Dcus_ fu?cmarumllucr_ fes
obliget ad operandum .in ‘fam,-r:m aiterius ,
qui fauor ordinetur vitimod ad hongtem, &
gloriamipfius Dei.

QVASTIO LXV.

Virum Deas vinas vitam perfeitiffiman
& beatiffimam?

8. Th. qu. 18. & 26.

Is Idetur Dcus nor viuere: nam vivere

eft mouere {cipfum ; fed Deus nons
uct feipfum , cum fit omnino immobilis ;
&c.

Refpondeo Deumi viuere vitam perfes
ctiffimam , & beatifimam, immo cffe ipfam
viram perfe@iflimam , & beatiffimam, Pro-
batur : nam vita confiftit in hoc , vt res pro-
pri¢, vel analogicc moueat fe ipfam , itd vt
habeat 4 fe (uos alus, & operationes 5 fed
Deus habet 4 fc ipfo adequaté actus , & ope-
rationes intelligendi, & volendi; ergo &c.
Rurfus vita beata confiltit in cognitione per-
fefta fummi veri continentis omne vernm, &
in amoré , & gaudio petfecto de fummo bono
continente omae bonum; fed Deus cognofcit

m
o

rgc
2.

QuaftioLXV.

209

comprehenfiué feipfum , quie verum con-
tinens omne verum, & amat, & gaudet deo
feipfo; qui eft bonum continens omne bo-
Rum; ergo &c. Quia vero Deus et 1pfa cogni-
tio, amor , & gaudium de fe ipfo ; ided nons
folum vigit vitam perfe@iffiiman , & beatifli-
mam, fed cftipla vita perfe@ifima, & bearif-
fima.

3» Addo prim¢ omnem vitam creatam.,
Comparatam cum vita dinina effe vitam im-
perfectam, Ratio eft, quia perfedio vicz con-
fitit in_hoc, vt viuens habear 4 fe iplo fuos
adtus, & f{uas operauones prafertim intelli-
gendi, & volendi; fed folus Deus adequaté
habet d {eipfo fuos actus, & operationes;crea-
tur vero Licet habeant aliquo padto 4 fe ipfis
fuosactus, & operationes, tamen illas inadz-
quat¢ habenr 4 fe ipfis, & magishabent 4 Deo
principio extrinicco , quam a fc ipfis, & ab in-
trinfcco; ergo creaturz viount imperfede , ac
folus Dens viuit perfete . Videri poffunt ,
qua de hoc diximus in Philofophia lib.s.cum
S.Thoma art.4.quaft.1 8.

4. Addo lecundd, quod omnia etiam que
in fc ipfis non vinuar, ac aon funt vita s ILy
Deo funt vita ; jnxta illad loan.1, Luod falfum
eft . in ipfo vita erat . Ratio eft, guia omnia cxi-
ftunt in Deo vt coguita, & intelleita per ip=
fam dininam intellectionem; fed divina intele
lectio eft vitasergo omnua in Guantum exiftune
in Deo, funt vita.

5+  Adargumentum incontrarinm diftin=
guo antecedens ; vinere oft mouere e iplum.s
proprié, vel analogicé , concedo; folum pro-~
Pric, nego : diftinguo codem padto minorems;
& ncgo confequentiam .- Viuere et moueres
fe ipiuar, vel proprié per hoc, quod aliquid
it principium activim motus , fiuc operartio-
Nis in feipfo, vel analogicé per hoc, quod ali=
guid fit ratio fui morus, & Operationis ; fed
Decus licet non {it principinm adicum fuz in.
tellectionis, & volitionis, tamen cft adzquata
ratio {uz intelletionss, & volitionis;crgo pers
fe@iflimé viuir ,

TRACTATVS VI

De Prouidentia , Predeflinarione ,
&/ Reprobatione .

ey VIA Prouidentia, & Pradeftina:
% tio, ac Reprobatio includunt
fimul adtus intelle@us , & va=
F/ce luntatis, ideo S. Thomas poft-
W quam a queft. 14: vigquead 21«
- cgit de Intelle&tu , & Voluntate
Dei, quzitionc 22. agit de Prouidentia Dei,
quzltione 23. de Przdeftinatione ; & Repro-
batione, quzftione 24. de Libro vitz. Do&ri-
nam harum quaflionum examinabimus qua-
ftionibus , quarum tituli videri poffunt in in«
dice .inutio propofito .
Dd QV&-

.




	Seite 157
	Q. 47. Vtrum in Deo detur voluntas, qu  sit actualis volitio sui ipsius, & aliorum, indinstincta à cognitione sui ipsius, & aliorum.
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159

	Q. 48. Vtrum diuina voluntas habeat pro obiecto materiali Deum, & omnia alia, pro obiecto autem formali solam diuinam essentiam, & bonitatem.
	Seite 159
	Seite 160

	Q. 49. Vtrum Deus omnia, quæ vult, necessario velit.
	Seite 160
	Seite 161

	Q. 50. Vtrum Deus physicè, metaphysicè necessitetur ad faciendum optimum ad extra.
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166

	Q. 51. Vtrum Deus in ijs, in quibus non proceditur in infinitum, semper faciat optimum formaliter, hoc est id, quod est melius, & conuenientius ad perfectionum vniuersi.
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169

	Q. 52. Vtrum mundus esset formaliter perfectior, vel imperfectior, si Deus nulla, vel  pauciora peccata permisisset, & si omnes Angelos, & homines præcdestinasset, vel saltem plures prædestinasset, quam reprobasset.
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173

	Q. 53. Vtrum Deus aliqua necessitate morali necessitetur ad faciendum optimum, & magis conueniens.
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175

	Q. 54. Vtrum Deus sit liber, & indifferens non solum ad creatureas producendas, vel non producendas, sed etiam ad efficaciter volendum, vel nolendum illas producere.
	Seite 175
	Seite 176

	Q. 55. Vtrum Deus sit liber, & indifferens ad habendam, vel non habendam volitionem efficacem vitalem mundi, quæ sit perfectio libera intrinseca Deo, & distincta ab eius perfectione necessaria.
	Seite 176
	Seite 177

	Q. 56. Vtrum apllicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit Deo intrinseca, & cum Deo identificata.
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179

	Q. 57 Vtrum applicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit temporalis, vel æterna.
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182

	Q. 58. Vtrum applicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit aliquod ens rationis, vel aliqua veritas obiectiua æterna.
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187

	Q. 59. Proponitur doctrina S. Thomæ artic. 4. & sequentibus quæst. 19. de voluntate Dei.
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

	Q. 60. Vtrum præceptum, prohibitio, consilium, & permissio consistant formaliter in actu voluntatis, vel in actu intellectus.
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198

	Q. 61. Vtrum Deus amet seipsum, & omnes creaturas non solum existentes, sed etiam possibiles, & meliora magis amet.
	Seite 198
	Seite 199

	Q. 62. Vtrum Deus creaturas rationales possit amare, & de facto amet amore amicitiæ.
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202

	Q. 63. Vtrum in Deo dentur virtutes voluntatis, ac præsertim misericordia, & iustitia.
	Seite 202
	Seite 203

	Q. 64. Vtrum Deus ex pacto, & promissione possit se ipsum obligare creaturis non solumobligatione fidelitatis, sed etiam obligatione iustitiæ strictæ.
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209

	Q. 65. Vtrum Deus viuat vitam perfectissimam, & beatissimam.
	Seite 209


