BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 50. Vtrum Deus physice, metaphysice necessitetur ad faciendum
optimum ad extra.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

4
k.

—

Liber II. Quaftio L:

litionis , qued habet de fado, & fic pofict
[aci .

Secundo videtur Deus omnia, qua vult,
liberé velle , etiam feipfum , & fnam effenti.
am. Liberras y eft perfedio fimpliciter
fimplex adus voluntatis 3 fed Deus cum vult
fcipfum, habet amnem perfeGionem fimpli-
citer fimplicem ; ergo &c.

3. Refpondeo, quod Deus neceflario vole
feexiltere : at non neceffano , fed liberé vult
exiftere aliad fe, itd vt poffit velle, vt exiftant,
vel non exiftant, & licet voluerit Mundum
exiftere, potuirt velle, vt non cxifteret , adeo-
que liberé voluitexiftentiam Mundi. Proba-
,tur prima pars : nam omnis yoluntas necefla-

'rid valt fuam beatitudinem , prefertim i ralis

beatitudo fit infinit¢ perfedta , & coutineat
omne bonum finevlla admiztione mali, &
poffit haberi fine vlto labore , ac difficultate;
fed Deus per hoe ipfum, quod exiftar, habet
omne bonum fine vlla admixtione mali, & {i-
ne vlladifficultatc , ac fabote 5 ergo Deus ne-
ccffario vhlt fe exiftere. Probatur fccundas
Pars: nam vnaqueque res per appetitum. 1n-
natum , vel elicirum inclinarur ad duo s ad ha-
bendum bonum, & ad illud communi
dum ; voluntas vero habito bono perfedé fuf
ficiente , & continente omne bonum , coque
communicato communicatione infinite per-
fedta, & continentc omnem cewmmunicatio.
nem , poteft dicere: fufficiz mibi habere omne bo-
gum , idque [ummé communicare , nolo illud comvru-
nicare alia communicatione imperfeias poteft etiam
dicere : quia habeo emene bonum s ac decet mcan-:
Genitatent, vt illnd communicens fecumdum varlos
gradus , wols illud communicare fecundun varios
gradas; td Deus habet in fe ipfo bonum fuf-
ficientiflimum , & continens omne bonuam,
idque communicat ad intrd communicatio=
ne fumme perfedta per intclletum Filio 5
per voluntatem Spiritui Sandto; crga eft h-
ber ad dicendum fufficir, nolo mec communicire
ad extrd , velad dicendum : guix decet meam bo-
nitatem 5t me communicen nan folum ad intra com-
municatione perfe&a , fed etiam ad extra communica-
tione imparfelfa fecundum cvarios gradus, wolo me
communicare ; produccndo creaturas fecundum warios
gradus,

4 Confirmatur, nam voluntas neceffario
vult folum finem , catera verd eatenus nccel:
fario vult, quatenus {unt necefiaria ad fincm ;
fed Deus eft adzquatus finis (ui ipfius, & cum
fir fibi fufficientiffimus, potel haberc omnes
bonuwm Gue exiftentia vllinsextrinfeci , adeo-

can-

que nullum extrinfecum et neceflatium ad ii‘;’

nem Dei; ergo &e.

se Adr. Vt Deus liberé velit creaturas ,
non requiritur, vt poffic non habere volitio-
nem , fed fufficit , vt volitio poffic non terini-
nari certo modo ad creaturas .

6. Ad 2. diftinguo maiorem ; libertas vo-
lendi infinitum bonum ¢ft perfectio fimplici-
t¢r (implex actas voluntatis, nego : libertas vo-
lendi bona creata , & finita » concedo maio-

161

rem ; concedo minotem ; & nego confequen?
tiam . Libertas volendi bonum infinitum non
cft perfectio fimpliciter implex adtus volunra-
tis , fed folum libertas volendi bona finita , &
creata ; ergo quia adtus diuinz voluntatis ha=
bet omunem perfetionem fimpliciter (impli-
cem, [deus per talem a&um debet fe ipfum
velle non liberé, fed neceflario, & naturalis
ter, ac fola bona creata , & finita deber velle
liberé .

QVZESTIO L

Virum Dens phyfice s vel metaphyfice
ue;:;‘__ff:rr!ur ad faciendum a‘mi-
mum ad extra ?

8. Th, q. 19. ares 3. & 10,

I. Idetur neceffitari, primé quia Deus ne-

ceffitatur ad faciendum id; ad quod
iuxta fuam nataram haber fommam inclinas
tionem ; fiquidem infinite inclinationi non
potelt refiftere; fed Deuscum fit fummuin
bonum, habet ir im inclinationem ad fe
{ummeé communicandum ad extrd , & ad fa-
ciendum optimum ad extra ; €1go .

2. Secundo Deus non potelt operari nii
honeftiflime, ac faltem non poteft operaricum
imperfe@ione moralis fed qui liberé omittic
facere quod et melius, eo ipfo non operatur
heneltiffimé , & contrahit imperfetionem
moralem; crgo .

2. Tertio videtur » quod Deus ex fuppofi<
tiong , quod libere voluent ereare Mundum ,
non potterit Ron creare Mundum oprimum .
Si enim feciffet Mundum non optimun, pof-

fet Deo dici z opus tuum poterat melias fieris fed
ille, cui potelt hoc dici, co ipfo non operatur
vr pecfectus artifex 3 crgo.

4. Quarté valet hac illatio s Deus hog fecit 5
kg optimum fait hoc fieri s fed non valerer, fi
Deus omiffo mel , poflet facere quod clt
minus benum; ergo &c,

5. Quintd Athanafius lib, de Incarnatione
Verbi dicit s abfurdum , indecovimmque erat eius
opera interite , idque fub dpfius artifics confpedin .
Auguftinus libro 4. de Genefi ad literam cap.
16. dicit & benefacere finon poffer , nulla cffer poten=
tia; [iantem poffer , nec facevet , magna effet inui-
dentia - Clemens Alexandrinus libs 6. Stroma-
tum poflt medium dicit: Cum Deus fit bonus , fi
ceffarct unquam benefacere , Deus quogue cffe ecffa-
Lit 5 quod nefas eft dicere; (:d repughat mctas
phyficé » vt Deus faciataliquod abturdum, &
indecorum, vt fit inuidus , & vt ceflet effe
Deus; ¢rgo &c.

6. Relpandco Deum neque phyfice, ne-
que metaphyficé neceflitari ad faciendum.s
optimum ad extrd , Probatur primo6 : nam {i
Deus neceffitaretur ad faciendum eptimur.
ad extra , cum melins fit erecare Mundumo ,
quam noa crearc, fuiffct metaphyfice , vel

X phy-




162

phyfice neceffitatus ad Mundum crg_mdunu;
fed necefitas phyfica, vel I‘--ICiﬂI‘_I]}'iicsioPF‘O‘
nitur libertati 5 ergo Deus necefTario » & non
libere creaffet Mundum » quod eft abfurdum,
& crroncum . :

7- Probatut fecunde ratione: nam ficut de
eflentia fummi boni eft, vi fe fumme com.
municet, fic eft de eflentia eiufdem 5 ve habi-
ta communicatione fumma , & perfelifi ma,
& coatinente eminenter omnes alias com-
municationes , poffit ca effe coitentus , ac
non neceflitetur ad fe viterius communican-
dum alia communicatione imperleda » & vt
fi voluerit fe commuaicare communicatione
impetfecta, poflir fe comm unicare magis, aut
minus, proutilli placucric; fi enim pofict effe
contentus fine vila communicatione imper-
fedta, a fortiori poffer effe contentus cum ali-
qua communicatione imperfeda fine viteria-
Ii communicatione ; fed Deus ab sterno fes
communicar ad intra Filio, & Spiritui Santo
commuanicatione perfedtiffima, & infinira, ,
& continente eminenter , ac feclufs imperfe-

tionibus , omnes alias communicationes ;
ergo Deus poffer quictecre, & effe contentus
communicatione ad intra ; fed § Deus poffet
eflc contentus fola communicatione ad intra
fine vlla communicationc ad extra, poflet cria
eflc contenrus aliqua communicatione ad cx-
tra fine vlteriori Com munica tione; €rgo Deus
poflet efic contentus communicatione ad ex.
t1a, qua le communicer per creationem, abf-
que vitcriori commuonicatione mecliori, qua.,
e communicet per dona gratiz ; & per Vnio-
nem hypoftaticam &e,

8. Confirmarur; nam in icats vtaligua
communicatio {it perfedté fufficiens, ac Deus,
illa habita , non pofit quielcere , ac diceres,
Lufficit = nolo me witerins com vare; fed come
municatio ad intra eft perfedifime {ufficiens ;
crgo Deus habita communicstione ad intrd ,
poteftquicfeere , ac dicere » fuificit s nolo me vl-
gerius communicare ; €rgo addita) communica-
tionead extra per creationem, potelt quiefce-
16, ac nolle fe vlterins comununicare per vnio-
nem hypoftaricam &e,

9. Dices; Dens per generationem Filij {ufe
ficiencer fe €ommunicat ad intra, & amen
non potelt in illa communicatione quicicere,
fed debet neceffario Precedere ad communi-
candum e Spiriruj Sancto ; crgo poteft dici,
quod licet Deys Per gencratonem Filij, &
Spiritus San@i fufficienter fo communicer ad
intrd, talen non poteft in tali com munica,
Lione quicicere, fed deber neceffario [ com=
muqicaz-c ad cxtra per creationem, per donas
gratiz, & per vnionem hypoftaticam ,

10.  Refpondeo, diftinguo  antecedens ;
Deus per generationem Eilij fufficienter o »
€Omunicat in omnj genere, in quo hatura,
diuina eft perfe@iffime > & fine imperfeGione
Lfommunicabilis, nego: in genete folum com-
municationjs perintellefuny, concedo 3 &
RES0 Conlequentiam , De rationc infiniti bo-

- . e
De necelsitate ad o pmum.

nieft,vt non poflit quicfeere, nifi (e omniu-
nicauerit infiniré,& finc imperfectione in om-
ni genere, in quo fecundum 11142[11 natgram.s
potelt (e infinité¢ communicare s fed natura -
telle@tualis poteft (e communicare non (ulum
per intelleum, fed etiam per volunratesm ., ;
crgo de ratione infiniti boni e, vt non poffit
quiefeere , nifi fe infinité , & fine ImperfeQios
ne communicauerit non fojlam per intelle-
tum, fed etiam pervoiuntatem ; {od etiam eft
de rationc infiniti boni , ve habira cotnmunis
catione fufficienti, ac infinita, & fne imperfe-
ctione in omni gencre, jp quo natura inrelle-
€taalis et communicabilis , pofiit in ea quie-
{gere, ac dicere, fuffive, crgo Deus habitas
communicatione ad intrd per inteliectum, ac
voluntatem , poteft quielcere , ac nolle fes
communicare ad extra communicatione finie
ta, & imperfeéta.

11. Probatur tertio conclnfio aucdtoritate,
Nam Patres s & Scholattici commuaiter licet
dicant , (uppofito peccaro » melivs & conne.
nicetius fuile, vi homo lapfas repararetyr pet
Incarnationem,quam fine Incarnatione,ramen
afferunt Deum potuiffc hominem lapfum etid
fine Incatnatione feparare;ergo docent PDeam
neque phyficé, negue metaphyficé neceifirari
ad optimum , fed pofle ctiam facere quod eft

Mminus bonum, minufque conuenjens. Proba-
tur antecedens ; afferendo aliqua teftimonia_,
Patram. Prime Athanagus Orationc 3. cona
tra Arrianes poft medinm dicir s LPoterar fine
il aduentse Chrifli folummods logui Deus , ¢ fol-
uere maledictionem . Carepum fpelandum eff bic
quid bominibus i vtile, non quid fit in Vivibus Dei.
Secundo Nazianzequs Epiftola 1+ ad Cledo-
niom, quz eft Oratio 51, dicit : Ftinterim non
dicam alio guoque moda fieri potuifle, vt nobifcum
verfaretur, quemadmodum prins ignis rubo, o forma
bumana, widelicet fpecie hominis non d natura ipfa
perfonaliter wnita. Tertio Augnftinus lib. 3.
de Trinitare, cap. 10. & refertur hicd §. Tho-
ma quelt., . art. 2. dicic, Fergm etiam oftenda
mus non alivme modum poffibilem Deo defuiffe , cunius
poteflati omnia cqualiter fubiacent, Jed fananda -
Jerie noflie alinm modyin CONNERieRtiore won' fuiff .
Etlib. de Agone Chriflisng €ap.3. dicit s Sunt
autem fulti 5 qui dicunt 3 Mo poterat aliter Sapiey-
tta Dei hominem reparares nifz fuftiperet bominen »
quibus dicimus poterat omning, Jed [i aliter faceree,
fimiliter veflra Ruliitie difplicerer . Bernardus
Epift.rgo, ad Innecentinm ptope finen,oftey-
dit Deo ad manum fuiffe alios, & alios modos
noftre Redentprionis. [dem docenralij Patres,
quivideri poffunt apud Ruiz; de Volunrares
Dei, difp.7, fc@. 4. colque fequuti funr Scho-
lattici;y cum Magiftro, & S. Thoma » QUOS re-
fert Valquez hic difp.r.cap, ¢ num.12,

12, Infertur primo , quid dicendum fit de
aliis opinionibysg , Primo aliqui dizerunt
Deuns necefiar; ad facieadum optimum ad
extra; & quia exiftimarunt €a, quz Deus de sy
ie&p facit, effe optima, docucrunt Denm ne-
ceflitari-ad faciendum omuia, quade fadto fa-

Cit ?

1

S e




Liber II. Quaftio L.

cit, ac proinde negarunt Deo libertatem ar-
hitrij . Pre hoe etrore referuntur Aritoteles,
Theophtaitus, Aucrroes, Auicenna, Porphy-
tius , vt videre eft apud Albertum in lib. des
caufis . Ruiz tamen de Voluntate Dei difp.7.
fect. 5. exiftimat Anftotelem in hoc puncto
fuiffe dubium, & inconfantem, & aliquando
negafle , aliquando conceflific Deo liberta-
tem . Ex Chriftianis in eodem etrore fuit Pe-
trus Abailardus . & Vuicleffus , qui vt refert
Vualdenfis lib. 1. Do@rinalis cap. 10, docuit
Deum non poffe facere nifi ca, qua facit.
V aicleffo fubfcripfit Lutheras art.36.Bucerus
ctiam lib. de concordia Do@rinz Chriltianz ,
cap. de liberosarbitrio s & Caluinus lib. 1. In-
itut. cap. 16, Par. 3. docuerunt Deum agere
neceffario quidquid poteft agere, nec pofles
ceffare ab co, quod facit, nec aliud facere pof-
fe, vt refert Bellarm. Tom.3. lib.3. de Grat.&
lib.arb. cap.1s.

13. Secundd aliguividentur docuniffe Deii
potuiffc quidem operari, vel non operariad
extra, fed ex fuppofitione, quod voluertad
cxtra operari, non potuiffe non facere Mun-
dum optimo modo fe habenrem ;s & quias
Mundus de fa@o oprimo modo fc habet ; non
potuifle aliter Mundum difponere, ac de fa-
¢to difpoluerit, nequealia creare, quam creas
uerit.

14, Contra hos errores certum eft Deum
non folum potwiic operari, vel non operati
ad extrd, creare Mundum, vel non creareo
fed etiam pofito,quod vellet creare Mundum,
potuific res aliter difponere, quam difpofie-
rit; ac multa facere, qua non facit. Namo
eatenus Deus hoc non poflet, quatenus necef-
fitaretur ad facicndum optimum ad extra; fed
nou neceflitatur , vt probatum ¢ft num.6. &
fequ. ergo.

15. Confirmaturex Scriptura, & Patribus
exprefs¢ docentibus Deum,pofita ctiam crea-
tione Mundi ; pofle facere multa, quz non-
facit. Sapien. t1. Non erar impoffibilis manus tua

* dmmittere illis munltitudinem wrforum , aut audaces

leones .- Matt. 3. Potens eft Deus de lapidibus iflis
[ufcitare filios Abrabe. Marci i4. Abba Pater
ominia tibi poffibilta funtitransfey calicem bunc dme.
Matth. 26. An putas quia non poffium rogare Patrem
mmewm 5 & exhibebit modé plufquam duodecim legio
nes Angelornm > Auguofinus lib. de Spiritu, &
literacap. 1« Omuipotens voluntas multa poteft fa=
cere , qua nen wult 5 nec facit. Potuit enim facere ,
i duodecim legiones Angelornm pugnarent contra il-
los , quy Chrijtum ceperunt. Lln Enchirid.cap.95»
Nunc in claviffima luce fapientie videbitur s quam
mulia poffit, & monevelit, nibil antem welit quod
aon poffit . Damafcenus Lib. 1, de Fidein fines
docet. Deum omnia quacunque vult , poffe s nor
autem quacunque poteft s velle = nam potefl quidens
perdere Mundum » von ouls autem - N ide alia tefti=
monia apud Ruiz difput. 7- cap. 4. vbi affert
etiam audtoritatem Scholatticorum.

16,  Infertur fecundo,quid dicendam fitin
quaftione ; in qua quaritur, virsm Deys has

163

beat liberum arbitrium? Negaucrant aliqui
Theologi, quia putaucrunt de effentia liberi
arbitrij efle,ve voluntas poflic eligere bonum,
vel malum, & vtetiam poft primam cledtio-
pem poffic vertiad vtramque partem contia.
di@ionis 5 fed hzc repugnant Deos ergo &e.
Dicendum cum 8. Thoma queaft. 1. art. 10.
aliifque communiter , non ¢lle de eflentia li-
beri arbitrij, ve poflit peccare; ac mutari, &
verti ; adeoque Deum habere liberum arbi-
trium . Ratio eft, quialiberum arbitriom ex
{uo cdceptu clt perfeitio impliciter fimplex,
ac proindé’ non includit vilam imperfedio-
nem : fed peccabilitas, & murabilitas {unt im.
perfe@iones; ergo liberum: arbitrinm nonos
includit peccabilitatem , nec mutabilitatems,
fed folum imporrat indifferentiam eligendi
hoc, velillud. Ided optimé Auguftinuslib.22.
de Ciuitate Dei, cap.vitimo dicit: Deus ipfe
guoniam peccave won poteft , nunquid libeyum arbi-
trium habere negandus eft ?

17. Sed potelt quari primo , verum liber-
tas Dei, qui non poteft peccare , fic maior »
vel minor , quam libertas creatur® , qua po-
teft peccare?

18. Relpondeo,quod Suarcz opufc. 4. de
libertate Diunina difp. 2. fe&.1. Vafquez 1.part.
quaft. 19. art. 10. in cius commentario, &
alij dicunt libertatem creatam . qua peccares
poteft ; efle maiorem extenfiug, {ed minorem
intenfiug libertate diuina , que peccare nos
poteft . Dicendum , quod non folum libertas
diuinaclt intenfiug , & fimpliciter maior, fed
ctiam non eft extenfiué minor libercate creas
ta. Ratioeft; quialibertas eft in genere po-
tentiz,hon autem in genere impotentia; crgo
non eft extenfiué maior cx eo pracisé, quod
habeat adiunétam impotentiam ; fed potentia
peccandi, in quantum conuenit creaturis , &
non Deo , cft quazdam impoteatia ; crgo li-
bertas diuina non eft minor etiam extenfiug
exco, quod non habeat adiunétam potelta-
tem peccandi. Confirmatur: nam Deus ex
¢o; quod non poffit peccare , & mentiri ; non
elt minus potens extenfiue ; & non cx aliara=
tione; nifi quia potentia peccandi, & men-
tiendi fpectat ad impotentiam , & defeGume 5
crgo &e. Ideo Auguftinus lib. 15.de Trinit.
cap: 15« dicit : Magna diuini Verbi potentia eft non
poffe mentivi , quia non poteft effe illi ef » & nons
[ed eft, eft 3 n0n 5 non 5 & lib, 5. de Ciuit. cap. 10.
Neque poteftas Dei minuituy 5 cum dicitur mori , fal-
ligwe non poffe 5 fic enim hec non porefe 5 vr f
poffet , minoris cffer wtique poteftatis ere. Vide-
ri etiam potelt Anfelmus Dialog.dde 1ib. arb.
cap. 1.

19. Quaeri poteft fecundo, virum Deus fit
liber ad pure omittendum 2

20. Refpondeanegating. Ratioeft ; quia
vt dixi in Tra@aru de Scientia Dei, queft 46.
num; 35. 2d perfedtionem diuinz voluntatis
fpe@at , vt circa nollum obicGum proponibi«
le poflit remancre quodammodo {ufpenfa,itd
vt nihil decernat ; fed fi-puré omitteret s res
2 ma-

4




164

maneret quodammodo fufpenfa, & itd,ve ni-
hil decernerct ; crgo &

21. . Quari porefl tertio , vtrum Deus ins
aliquo fenfu femper faciat oprimums, i
metaphyficé neceflitctur ad faciendum o
mum?

22. Refpondeo affirmatiné . Probatur, &
cxplicatur . Primo dici poreft; quod Deus
bet pro fine fuam gloriam ; & quia glori:
finigur elara notitia de aliquo cum lande » Deus
bet pro fine manifeftagionem fui i ¢
quam cognofcatur , & laudetur: f d manife~
itatio Dei poteft cfle maior, & maior; ac pro-
indée meljor , & melior ininfinitum , cum.s
Deus fie infinit¢ cognofcibilis ; ergo non cit
poflibilis maxima , & oprima maniteftatio , &
coghitio Dei, & Deus non poteft intenderes
maximam , & optimam manifeftationem fui,
fed folum debet intendere aliquam determi-
natam {ui. manifeltationem , qua poflet dari
maior , & melior manifeftatio . Pofito tamen,
guod intenderit tantam (ni manifetationem ,
tecit Vaniuerfitatem rerum optimam , hoceit
aptiflimam ad tantam Dei manifeftationem.,
ita vt ad tantam manifeftationem non poflit
dari yoiucrfitas meliors & aptior licet dari
poflit Vniuerfitas meliar fecundum fe,hoc etk
aptior ad- maiorem Dei manifeftationem ; &
gloriam~ Secundo poteft dici Deum femper
faccre optimum relaté ad dininam operatio-
nem, licet non faciat optimum relaté ad rem
fadam, Explicatur. Deus nan fecit Mundum
optimum-fccundum fe, figuidem potuifiet fa-
cere Mundum meliorem , in quo nimirimes
cflent plures ;i & perfedtiores creatura, putd
petfeitiores AngeliyGratia , & Beatitudo in-
tenfiné maior, Immo quia non eft poffibilis
Crcatura, Gratia, & Beatitudo omnium per=
fectiflima, repngnat Denm facer¢ optimum s
relate ad res faétas. At Dens femper facit opti-
mum relate ad honeftatem dinine operatios
nis ; fiquidem amnes diuin®e operationes funt
infinite , & =qualiter honéfiz, ac proinde
optima it genere honeftaris , ve magis expli=
cabitur in refponfione ad 2,

33. Tertio poteft dici Deum femper face-
re optimum quaflt confequenter, & relate ad
primam regulam . Explicatur. «Optimim dis
cirur,quod-elt maximé conforme prims regu-
la; {ed'prima fegula et voluncas Dei, & quice
quid Dens facit; ¢ff maxime conformedining
voluntati, qua cfficaciter.Deus yult illud faces
Ies.ergol.

24, Addo Deii neceflitari metaphyfice ad
faciendiim optimum tribus explicatis modis ;
fiquidem implicar, vt Deus non faciat optis
mum ; & aptufiimunad tantam manifeltatio-
nem {ui efficaciter intentam; & non faciat per
operationem honeftiflfimam , & vioquicquid
Dens facit, non fit fumme conforme prima:
reghle; hoc eft voluntati, goacfficaciter vulp
illnd facere .

25+ oAd 1, Diftinguo maiorem : Deus non
poicft non facere id ; ad quod determinaté fay

De necefsitate ad optimu m.

ciendum -habet inclinationem infinitany, hon
folum entitating 5 fed etiam terminatiué,con-
cedo: ad gued non folum faciendum ; fed

etiam omittendum habet inclinationem dif=
mndivam infinitam folim entitatiug ; nego:
diltinguio codem padto minorem;& nego con-
fequentiam . Deusnon poteft non facere,vel
non producere id , ad quod producendum ha-
ber infinitam inclinationem determinatamo »
ita vt nallam habeat inclinationem ad illnd
non producen : & quia Deus habet infi-
nitam inclinationem determinatam ad fe cO-
municandum ad intra, 1td venullam habeat
inclinationem ad {c non communicandum ad
intrd, ideo Deus nan potell non fe commuui-
care ad intrd, generando Filium, & producen-
do Spiritum San&tum. At Decus poteft non
facere id, ad quod non folum faciendum , fed
ctiam omittendum habet infinitam inclina-
tionem difinn&iuam ; fed Deus antecedenier
ad fuam liberam eleGionem habet infinitam-
inclinationem difiundinam ad fe communi=
candum ad extrd , vel ad quiefcendum ig (nfs
ficientilima communicauone ad intrd fine yl-
la communicatione ad ¢xtra; ergo &c¢. Sives
ro quatatur, quare Deus ad le communican-
dum ad intrd habeat infinitam inclinationem
determinatam, ad {¢ communicandum ad ex-
tra habeat intinitamy inclinationem difinndi=
uam, dicendum , quod-<cum communicatio
proponitur a diuino intclleétn s ranquam infi=
nite conueniens lummo bono ; acgatio com=
municationis proponitutc vE penitus inconucs
niens, Deus infinité inclinarat dererminate ad
fc communicandam & pullo pacto inclina=
tur ad abftinendum 4 fumima communicatio-
ne; fed commuanicatio ad iatra 4 dinino intel-
leétu proponitue tanquam (Gmpliciter infinita,
& infinité conucniens {ummo bone, negatio
communicationis preponitur yi omning 10=-
conueniens ;ergo &c, Econuerfo cum com-
municatio proponjtug ve fimplicicer finita, &

dn

finité conuenicns fummo bono, ac etiam ne-;

gatio communicationis proponitut vt conue-
piens, licet minus conuenicns , Deus 5 qui in-
clinaturad omne bonum, & ad omine conuc-
niens, non felum inclinatue ad fe communi=
candum., fed eriam ad fe noncommunican-
dugn jded communicatio ad extra proponitur
vt finita ;& creata , & vi finiteé cenueniens
& etiam negatio communicationis ad ¢xtra s,
per.quam; Deus quielcat in commanicationis
busad intra, tanquam fufficientibus ,. propo-
nitur vt conucnicns; ergo &c. Hinc fequitur
inclinationem y qua Deus inclinatur ad fe»
communicandum ad intea, eflc infipitam non
folum entitatiug , fed etiam rerminatiug; cum
non folum fitinfinita ex parte ipfius inclina-
tionis, fed etiam ex paste termini; figuidem.s
elt inclinatio ad communicationem finita,
& _infinitc conuenicatem Dco , E conuerso
inclinatio, qua Deus inclinator ad (¢ commu.
nicahdum ad extra, eftinfinita quidem entita-
titg ; cum ddentificetur cum divina efeatiay ;

quz

S

—_—

e

i
L
7

lyf




&

Pty

Liber 1. Quaftio L.

qua ¢t infinita; fed cft rerminatiué finitas ,
cum fir ad communicationem extrinfecan, &
creatam , qua eft finita . Hinc viterius {equi-
tur Deum ex parte ipfius inclinationis zqué
inclinari ad bonum minus, ac ad maius, cum
ad virumque inclinerur eadem inclinatioge.
identificata cum effentia diniga: at ex parfes
tecmini inzqualiter inclinatar, cum inclinetur
ad vhum terminum extcinfecam vt melio-
rem , magifque conuenientem, ad alium ter-
minum vVt minus bonum, minufgque coaue-
nientem . Proportionaliter S. Thomas 1.part.
queft.20, art.3. docet Deum omnia qualiter
amare cx patte actus amoris , inzgualiter ex
patte boai voliti ,

26. Dices: infinitg inclinationi Deus non
poteft refi fed fi Dcus omitteret maius
bonum , refitteret infinice inclinationi, quas
inclinatur ad illud faciendum ; ergo &ec.

27. Refpondeo,negando minorem.Quaa-
do caim aliquis eadem fimplici inclinatione
inclinatur difunctiné ad duo , cognolcens,
quod vtrumlibet eligat, optimé fe habebit, €x
¢o , quod eligat vaum , non refiftic tali incli-
nationi; fed Deus hoc padto fe habetsergo &c.
Nos ¢ conuerfo , cum proponuntur pluta bo-
na, diuerfis, & pacticuiaribus inclinationibus
ad illaigclinamur , & fic in pobis iplis quo-
dammodo diuidimur, & rrahimur in partcs
contrarias ; ideoque cum eligimus voum in-
compotlibile cum altero,refiltimus iaclinatio-
ni ,qua iaclinamur ad aliud .

28. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; qui liberé omittit quod elt melius,
& magis conueniens , co ipfo non operatur
honeftilimé , ( per hanc liberam omiflionem
minus bene (e habeat ad fuum vitimum fing,
ad primam regulam , & ad fummamn bonita=
tem » concedo : (i nan minus bene {¢ habeat,
nego minotem ; & nego confequentiam. Ele-
&tio, & operatio libera dicitur honefta per hoc,
quod per illam eligens bené fe habear ad vlri-
muin finem, ad primam regulam, & ad fum-
mam bonitatem , licet minus bene {e habeat
ad aliguid aliud ; (ed Deus per quamcumque
fuam liberam eledtionem , & operationcmos
optime {e habet ad fc¢ ipium , quieft vitimus
finis, prima regula, & fumma bonitas; ergo
&c. E conuerio creaturz cum cligunt ounus
bonum , minus hene fc habenr ad vitimuo.
finem , ad primam regulam , & ad fuminams
bonitatem , quam {1 cligerent maius . bo-
num , ideoque operantur minus bené, & ho-
nelte .

29. Ad 3, diftinguo majorem : Decus ex
fuppofitiouc, quod voluerit Mundum produ-
cere, non potuit non producere Mundumo
optimum , quantuin fufficit ad hoe, vt manij-
feftet, quod Mundusnon potuit fieri , nifi ab
‘Artifice potentiflimo, & fapicatifiimo, &
optime,concedo: itd vt non poflit hociplum
melins manifeftare , nego : diftinguo eodem
padto minerem;& nego confequentiam. Deus
¢x fuppofinone, qued velucric Mundum pro-

(=

165

ducere,debuir producere Mundum optimum,
hac eft fufficicntem ad manifeftandum; quod
Mundus non potuegit fiert, nifi ab Arufice
potentifiimo , fapientiflimo , & optimo « At
non neeeflario debuit producere Mundum.
optimum ia alio {fenfu. Hinc fequitur, quod
criamii Deus fecifferMundum fine [ncarnatio-
ne , pperatys fuilfer ve Artifex perfeétiflimus.
Artifex enim dum facit opus, quod enidenter
non potelt fieri, nifiab Artifice perfe@iffimo,
operatur vt artifex perfectiflimus, licet appa-
reat , quod talis Actifex potnifier, 1i voluifict,
facere opus magis perfedum .

30. Dices: tunc aliquis non operatur vt
Artifex perfe@iffimus, com potclt illi dici,
Opus tunm potuit melins fieri 5 (ed Deo poffer hoc
dici ; ergo &e.

3t. Refpondeo, diftinguo maiorem; cum
poteft dici, opus tuum poruit melius fieci ad-
ucrbialiter ex parte facientis,hoc eft potuit fie-
ri maiori potentia, fapientia , & bonitate, con-
cedo: melius nominaliter ex parte rei fadte,
nego : diflinguo codem pacto minorem ; X
nego confequentiam. Si Deus feciffier Mun-
dumi fine Incarnatione, pofiet Deo dicl, Mun-
dus potuiffet fieri melior;(ed non pofiet dicl, Mun-
diss potuiffet fieri melius aduerbialuer , hoc eft maiori
potentia , fapientia, & bonitate 5 fed co iplo,quod
Arcitici poflit dici: Opus tuum non potuit ffevi e
lius , hoc cff maiori potentia ; fapientia s & bonitate ,
ralis Artifex operatur vt Avtifex pevfedfiffimus,licet
poficc i dici s ranta ¢ff tua potentia , fapientia, &
bonitas, wt potreris facere opus-melins , &7 perfectius,
qusmenis ex tua libertate molyevis illnd facere « Vi-
deri poteft S.Thomas 1, patte quaft, 25. a6,
ad 1.

32. Ad 4. concedo maiorem , & nego mi-
norem « Hoc Enthymema: Deus boc fecii s
ergo optimum fuit hoc fieri ; vt formetur in {yl-
logifmum,& concludat, {ulficit, vt fubintelli
gatur hac maior u:Deus femper non ex neceffitates
Jed ex perfechiffima Libertate , facitid s quod optimune
¢/t fievi s nec requiritar, v fubinrelligartur hac
alia maior ; Dews femper’, @ ex neceffitate facit id,
quod optimum ¢ft fieri 5 ergo vitilla illatio valeat
non requiritar, ve Deus neceffitetur ad facien-
dum opumuin,

33.- Ad s exaudtoritare quorumdam Pa-
team, refpondeo, quod quia ijdem ; alijques

Patres alijs in locis exprefs¢ dicunt, Deum po-
tuifle Mundum non creare , & {nppofita crea-
tione , potuifle permittere , vt hnmanum ge-
nus propter peccatum Adam fine remedio pe-
riret s dum videntur docere oppofitum, expli-
candi funrird, vt {ibiipfis non contradicant.
Dicendumigitur, quod quiainfideles ex co,
quod nobis hominibus videatur indecens, vt
Deus fummus noftram carnem affumeret , &
pro nobis moreretur, afferebant hoc vere fuif-
fe indecens , Athanafins cx ¢o, quod videatur
indecens, vt Deus permittat totum genus hu-
manum fine remedio perire;; dicit hoc fuiffess
indecens , & abfurdum , licet non fucrit vere
indecens ;& abfurdum, fed folum fecundum
quam-




166

quamdam apparentiam . Similiter quia vide-
tur inuidentua quadam repugnans fummz DOs
nitati, ve Deus fi poteft benefacere, non bene-
faciat , Auguitinus dicit , fore inuidentiam , i
Deus non benefaceret, & Clemens Alexandri-
nus dicit fore inuidentiam, & contra fum-
marm bonitatem, (i Deus aliquando 4 benefa-
ciendo ceffarer« Addo, quod fi Deus non be-
nefacerer ex defedtu perfe@a inclinanonis ad
benefaciendum, effet innidus,ac non effee fom-
mé bonus , ac proindé non effet Deus 3 & in
hoc fenfu loquuntar Auguttinus, & Clemens
Alexandrinus .

QVZESTIO LEL

Virum Deus in 4sy in qaiéw #op procedituy
in infiwitum 5 [emper faciar optimum for-
maliter 5 boc eff idy quod et me-
liuss & connenieniting ad per-

Jectionem Vainerfi

I. Idetur; quod non, primé, quia Mun-

dus efiet formaliter perfe@ior , fi ins
co effentinfinite , immo omnes fpecies pofii-
biles entium, prafertim (ubftantialinm, & in-
tellectualium , putd Angelorum; fed Deus
creauit fpecies folum finitas; ergo &c.

2. Secundo Mundus effct perfectior , {i ali-
qui beati, faltem anima Chrifti videret Deum
vifione infinité intenfa; nam fic Deusinfinité
glorificaretarsfed non dedit Chrifto vifionem
infinité, fed folum finité intenfam; ergo &ec.

3 Tertio melius fuiffet ad perfe@tionemo
vhiverfi,;vt muaduns crearetur ab zterno,quam
in tempore; {ed creatus fuit non ab @terno,fed
in tempore; ergo Xc.

4. Quarro mclius fuifet, vt tres Perfonz
dininz affumerent tres paturas intelleftuales,
quam vt vna Perfona affumerer voam tantum
naturam humanam; fed iliud non eft fadtum ;
crgo . Si vero dicatur, quod debuit vna tan=
tum natura afumi, vt voa tantu m natiea ciea.
1a haberet rationem capitis inrrinfeci voiner(i,
ne mundus haberet dvo capita, & fic eflet
monflrofus : contraeft, quia faltems melius
fuiffer , vt vna natora aflumererur a tribus
Perfonis dininis , quam ab vna tantum , & af-
{vmeretur potius natura Angelica , quam hu-
mana.

5. Quinto melius fuiffet, vt emnes homi-
nes,& Angeli predeftinarentur, & (aluarentor,
vel faltem fuiffer melins , vt tum ex homini-
bus, tam ex Angelss plures predeftinarentur ,
quam reprobarentur , & damnarentur; {ed de
fatto ex hominibus multo plures funt reprobi,
quam predeftinaii; ergo &c.

6 Scxto melins foiffer ad perfeGionem s
vniterdi, vt Deus nulla peccata permififfet, vel
faltem permififfet pauciora,quam de fadto per.
miferiticrgo & c.

7+ Refpondeo ; pofito : quod Deus, vt di

De neceffitate ad optimum

dum eft quaftione so. proximeé pracedenti,
neque metaphylice , neque phyficé neceflite-
tur ad faciendum eptimum , queritur, viram
dc faGto ex fua libera voluatate femper faciat
optimum , & id , quod eft magis conucniens
an potius aliquando,omiflo meliori, faciat mi-
nus bonum , minuique conueniens? Quari-
tur rurfus ; an Deus neceffitate aliqua morali
& coniungibili cum libertare neceffitetur ad
femper faciendum oprunum , ac mags con=
ueniens? Primum punum examinabimus
hac, & fequenn quattione; fecundum quz-
ftione ab hac terria .

8. Prima fententia Ruiz de voluntate Dei
difput.o. fedt. 3. & fequentibus , lacobi de Gra-
nado in 1.partem, Traétatu (ecundo de volun-
tate Dei,difp. 2. & aliorum , docet Denm in ijs
generibus rerum, in quibus datur optimum_,
ac non proceditur in infinitum in melioribus,
& melioribus, femper velle, & facerc 1llud
bonum , quod in ordine ad vniverfitatem re-
rum elt fimpliciter optimum , & quadam ne-
ceflitate morali , & coniungibili cum libertate
neceflitari ad eligeadum optimum .

9. Secunda fententia communior , quam-s
fequitur Cardinalis de Lugo ditput. 2. de In-
carnat. fect. 1, num. 2.docet, Deum neques
moraliter neceflitari ad faciendum optimum .

10, Dicendum Deum feciffe mundum.s
formaliter optimum, licet materialiter non fit
optimus, fed potuiffer efle materialiter me-
lior, ac femper facere optimum in ordine ad
perfetionem formalem , non autem marcrias
lem mundi.

11. Probatur primo , & explicatur. Ad
perfetionem enim formalem vnuuerfi fpedar,
vt in eo dentur aiu , - vel potentia, in virtute
nimirum caufarum. fecundarum , omnes or-
dines, omnia genera , & omnes fpecies rerum,
cum fuis propuetatibus , & accidentibus, do-
nec peraeniatur ad ea , in quibus proceditar in
infinitum , abfque exigenta fiftendi in hoc po-
tius; quam inillo, & vr hac ordinentur opti-
ma propottione fecundum numerum,& quan-
titatem tum extenfinam , qua dicicur menfu-
ra, tumintenfiuam, qua dicitur pondus, &
elt ipfa perfedtio rerum ; ad perfe&ionem au-
tem materialem voinerfifpedtat, vtcum per~
ucotum fuerit ad ea, inquibus proceditur ino
infinitum , abfque exigentia fiftendi in hoc po-
tius, quamillo, adhuc procedatur vlerius;
fed Deus de falo creauit vniverfum, in coque
poluit omnes ordines, & gradus rerum y nimi-
rum ordinem nature , ordinem gratiz, ordi-
nem vaionis hypoftaticz , clementa, qua funt
in gradu infimo , mixta inanimata , planras,
animaliairrationalia, homines , Angelos, ac
plares fpecies corporum inferiorum , anima-
lium, plantarum &c. pofuit etiam omnes fpe-
cies Angelorum , quas vainerfitas exigit cum
{uis accidentibus, & proprietatibus s atques
hm; ommn:a optimé difpofuit in numero , ma-
gnitudine, perfectione , ac Mundum termina-

uitin s, in quibus proceditur in infinitum ,
abfque

F"'i" i

e




	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166

