UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

Dispvtatio I. De natura primae Philosophiee seu Metaphysicee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

T ISPVT

S

METAPHYSICAE VNIVER-
SAM DOCTRINAM DVODECIM LI

BRORVYM ARISTOTELIS COM-
PREHENDENTES.

AVTHORE R. P. FRANCISCO

Suarez.¢ Soctetare L Esy.

PROOEMIV M

IVIN A & fupernaturalis
} Theologia , quamquam di-
g uino lumine principijfque 2
4 Deo reuclatis nitatur , quia
verd humano difeurfu & ra-
tiocinatione perficitur ; veri-
tatibiis etiam natur= lumine
notis muatur s eifque ad fuos
difcurfus perficiéndos, & di-
uinas veritates illultrandas , tanquarn miniftris &
quafi inftrumentis veitur.Inter omnes dutem natu-
rales {cientias, ea,qu prima omnium &ft, & nomen
prime Philofophiz obtinuit, facre ac fuperfnattirali
Theologi® pracipué miniftrat. Tum quia ad dini-
narum/'rerum cognitionem inter omnes proximeé
accedit. tum eriam, quia ea naturalia principia ex-
flicatatque confirmat , qua res vniuerfas compre-
rendunt , omneméy doétrinam quodammodo ful-
ciunt atque fuftentant. Hanc igitur ob caufani,
quamuis grauioribus Sacrz Theologiz commen=
tationibus, ac difputationibus pertractandis, & in
tucem emittendis fim diftentus,earum curfum pau-
ulum intermittere, vel potitis remittere fum coa-
tus, vt qua de hacnaturali fapientia ante pluresan-
nosiuuenis elaboraueram ; & publicé dictaueram,
faltem fuccifinis temporibus recognofterem & lo-
cupletarem , vt in publicam vtilitatem omnibus
communicari poffent. Ciim enim gter difputan-
dum de diuinis myfterijs hzc Metaphyfica dogma-
taoccurrerent, fing quorum cognitione & intelli-
gentia vix;aut ne vix quidem , poffunt altiora illa
miyfteria pro dignitate cra&ari,cogebar fepéaut di-
uinis & fupernaturalibus rebus inferiores quaftio-
nes admifcere, quod legentibus ingratum elt & pa-
rumvtile: aut certé, vt hocincommodum vitarem,
inhuiufimodi rebus fententiam meam breniterpro-
potniere;& quafi nudam fidem in eis & legentibus po-
ftulare. Quod & mihi quidem moleftum , & illis
etiam importunum videri meritod potuiffer, Ita e-
nim hec principia & veritares Metaphyficz cum
Theologicis conclufionibus ac difeurfibus cohz-
fent, ve fi illorum fcientia ac perfeéta cognitio au-
feratur, horum eriam fcientiam nimium labefatari
Franc.Suar.Metaph. Tom,1L.

neceffe fir His igitur rationibus & multorum roga-
tu induétus hoc opus preferibere decreui, in quo
Metaphyficasomnesdifputationes ¢a doétrinz me-
thodo compleéterer, que ad rerum ipfarum com-
prehenfionem & ad brenitatem aptior fit: reuelarz-
quefapientie inferuiat magis. Quapropter neceflas
riuminon erit in plureslibros opus hoc diftribuere
{eu partiri, nam breui difputationum numero , ea
omnia , quz huius doérinz funt propria, quzue
fubie&o eius fub ea ratione , qua in ipfa confide-
ratur , conueniunt, comprehendi & exhauriri pof~
funt : qua vero ad puram Philofophiam aut Diale-
éricam pertinent, (inquibus alij Metaphyfici fcri-
prores prolixe immorantur)ve aliena i przfentido-
¢trina ; quoad fieri pofsit, refecabimus. Prius vero,
quamde materia huic do&rinz {ubiefta dicere in-
cipiam, deipfamet fapientia feu Metaphyfica , einf~
que obiecto; vtilitate ; necefsitate, atcributifqueil-
lius arque muneribus, Deo aufpice ; differere aggre-
diar.

DISPVTATIO L
Denaturaprime Philafiphie, few Metaphyfice.

® Tanomine, vepar¢ft, fumatur exor-
dium,varia funt nomina,partim ab A-
riftotele , partim ab alijs authoribus,
huic doétrine impofita. Primo enim
appellata eft Sapientia. 1. Metaphyfi c. 2.
quoniam de primis reritm caufis, & fupremis ac dif-
ficilimis rebus, & quodammodo de vniuerfis enti-
bus difputat.Necrefert quod 1. Metaphyl. Prademsia
appelletur, id enimi cognomen non proprié , fed per
analogiam quandamili accommodatum eft: quia
ficutin practicis prudentia; ica in fpeculatiuis hec
{#pientia maximé expetenda cft. Deinde dicitur ab-
{oluté & quafi per antonomafiam Phulsfophiz 4. libra
Metaphyftexe.5.vbietiamtext.4.& lib.6. texc.3. Pri-
maFhicfophanominatur deft enim Philofophia , flu-
dium fapientiz : hoc autem ftudium intra naturz
ordinemin hac fcientia acquirenda maximé adhi-
betur, cim ipfa fapientia fit,& in diinarum rerum
A cogni-

Varia Mea
tap):'l jﬁ: &
nominAe




etut. Hinett

\Eemp}v f‘capj.
niam de Deo acdiuinisrebus fermoné
tum ex naturalilJuminehabere poteft i exq
Metaphyfice nominara et , quod nomen non
m"sl‘*

cognitione ve

vocaturexlib.6.

kiL"L‘iCiLIm\ asfeuresna-
ftrahicenim hze fcientia &
!Lbus rebus ( quz
11T 1N €15 natur, :

Phyfice
s Philofophia ver-

13 & a materiafeparatas, & com-
5 IIL1S 5 qua .‘iﬂqucnmrvrﬂ'cxi}}crc
uldc,u Metaphyfica dicta eft,
rficam conftituta:
nature ordine:
tuinuentionis:vel,
telligamus , resde g
ir effepolt Phyfica fen
1 ordinem r'lt\er;.
Ex quo
1T L prinG ,s

tlonis, generarionis,

ndem
7 dominay

1itaté an-

fcientia ,
néeliban. cap. 6. ciuvu
1£5& omnium principia aliquo r
{zc autem viiuerfa ho
ria circa quam hxc do&
ex eorum ragionibus & interpreta-
tionibus facile conftare poteft.Solent enim a fapien-
ﬂhnw'-mmqt'cf reinomina imponi; fpettata prias

cunufquen itate,vt Plato in Cratilo do-
cuit, voiufeuin fque autem icientiz natura & L]‘f -
tas ex nl:'.,uu pots {simum FCI'IL‘.CL)L\ 1L‘\t(»p_11.'1 ¥
omniun mllunenm-m nobiselt huins|doéirinzob-
ieétum, feudunbieium ; uo cognito,conftabit faci-
Lg,qu = fint huius {apientie munera, quz necefsitas
vel veilitas; & quanta dignitas.

o, feu mat
fumpta funt,ve

g R
Ouod fis Metaphyfice Obiectam.

Arizfuntdehacr riw—cmlm qux figil=
laumac
Xanunand
]‘JADH\ lC"l.l“]l} LlliLl] yit
(] l"l.‘l'l(lb]k t‘ [I{,I\‘_‘ll\. aum E'ltwl'[ﬂ\f i'(CU’ll
'llﬂl.“ 5 ]'i"ql.H.’ dllﬁ]uLL 1ntra €os

iwstines mmt\] ed
entuym relinquan

#nda ﬁf)m.’"anéﬁ P chonunts

ens abftradifsimé {um-
mpleétitur non folum
, quam per accidens,
rationis entia, efle obiedtum adz zquatuni
Quzx ommu fuaduLl: plmm, quia

ens fic
aximehuius »'.]Ll'!.(.lt omni

nte \‘.dcm patet,tum guia ens
ectui ubs]cn-u:' : ergd

um .\bi‘r* £ti
la amplicud
it Ul‘l}‘.; vni |
aficut incellefus illa omnia incellis
ade omnibusillis differit; nempe
% realibus : & de entibus perfe

{fam conti-
propterfimilem c6-
o huius feientiz;
,dumi debet
¢ omnia di-

mrto
& pote
tumetiam

deentibus racio
& peraccidens:e
neéntur {ubobiefto. 1
rineri debenc{ub ebicét
out obicizur |

€rgoens [.,

itractione &lan

comprehend

‘-'J:Q-;m'

t, & devninetfisdo-
cognitione de his fciri poteft:
t ad rationem f.;p:cn,..;.
cundum communes ratio=
m‘urilm obieéto 1d quato

miniis ens {ic 11!:11;&1‘.!1:;“:11& efle nl)lcfh[m 5 Maxi=
me quianoneft vainocum: fed hocnon refert, {atis
enim eft q 106 fitanalogumialiasnec commune e
cic .=1til‘»uss‘u_ us, & fubftantiis creatis,a¢

tenus analogum eft, etiam
Metaphyfitex.2.
uationes, negationes,
{feunenei {iliﬂ!cit 2 entis , quatenus in-
bilia : ergo ens lic analogum efie poieﬁ
 haiu ~ﬁ;{ ntiz , €6 vel maximé
mniailla f‘b]nt,LCh\.u(.' untur {ub abfiradio-
uata Lu,l ,c,c..t =, quaeftab omni mate-
‘h ibili : nmn omnesillzrationes
e hmmm. 1 matetiareperiri.
15; qu c‘e ’1}:{21 1

{fumi potcﬂ :vbi

C[L'u:&
neadé

juis dicat ,

Necfatiseft differers
{cientiam de hisentibus, non tamen per fe & ex in-
ftituto vt de obiedto, obit jum alind agit;
velad minus explicida fia obieéta, vel quia-horum
cognitio facile comparatur ex obieét cogl"
hoc(inquam) fadsnoneft ; guia raciones f;
P;‘.’)barc Vldifllful': {11]‘:,‘{11]] }L{E]Tl PO”CE C{iCl de dcc]*
denubus yimo & de fubftanois creatis. Prefertim
quia huiufmoedi enciarationis & fimilia, funt perfe
{cibilia ; multaque deillis naturaliter cogholcuntug
& dcnw:nﬁmmur : nulla eflt autem aliafcientiasad
quamhoz per fe . Licet enim nonnidli hoe
tribuant Dialeétice , tamen ncquc in voiverfumdi-
cihoc poteft de omnibus enzibus rationis , fed ad
ﬁm‘nmn‘ r'lc mul'uu am refpectibus qui cot 1ﬁ;~1l‘u':-
uum.nccdc e

tes el partic:‘pc‘nt 5 fed folum obirer ea x
quancum ad. ex

denominatioes
ell:

Secunda opinio effe poteft; obieGtum huius foi=
entix efle ens reale in tota fua ldtitudine, ita ve dire~
ffc non CUlFl}‘l’ﬁi‘lﬂllk!.‘lt entia lﬁLlU.“'Ab: quia Cl'}..,_[!:ﬂ:
tem & realitatem non habent, compleétatur vers
non{olumentia per{e, fed etiam entia peraccidens,
quiaeriam hac realia fum:, vercque }mrlcmmt ra-
tionem eneis & pa {siones eius: & de his v rgen 1L1US
procedunt ratioaes fatte in confirmationcm fupe-
rioris opinionis. Et potefl centivmari, quiu alique
{cientiz particulares ‘habent entia peracci idens pro
obieétis: fed obietum huius fcientiz direfts com-
ur omniza obieéta particularium fcientiarums

andas cernce

abeis pr

Refutanturdua prime opiniones.

A verd dux opiniones manifefté repughant

Ariftoteli 6. Me '.a_mh‘ Nam in primis , quod ad
encia per accidens attinet , quatenus tahiafunt, fub
{cientiam cadere nonpoflunt, vt ibidem Ariftoteles
probattext.4. appellaturenim hicens per agcidens,
non inratione effectus , fed inrationeentis, id efty
non quod exaccidente {feu contingenter, & prater
intentionemagentis efficitur , fed quod in fevere v-
numunon &t ; fed quoddam aggregarum ex multis:
de qua diftinétione dicemus plura inferius ;
devnitate. Cum ergo hoceéns per accidens non it
vnum; fedaggregatio multorum , nec dsﬁ.‘?inonem
proprmmhahme}‘otcﬁ,nec pafsionesreales, que d

£

e

)
=t
-

v




Entiaratie-
nis,quare
excluditur
abobieide
hisss feion-
Fin,

Sect. 1. Duodfis cins Obieltum. 3

illo demonfirentar, & ideo fub feientiam non ca-
dit. Quod fi tale ens confidererur, quatenus aliquo
modo vnum eft; eiusty vnitas aliquo modo el 1 re,
jam non confideraturtale ens , vt omnine peracci-
dens, fed vraliguo modo comprehéfim fub larice
dine entis per fe ; quamuis fortafle in illa imperfe
aliqucmgrndum teneat; {funt enim varij modi en-
tis per {e; & per accidens, vt fito loco declarabiumnus,
de vnitate tradtantes. Proptereaenimdixi, {ermo-
nem effe de ente peraccidens,quatenus tale eft:nam
illud;vt icnon eft ens,fed entia, &ideo direéte non
comprehéditur {ub obieéto vnius{cientiz, fed plu-
rium, ad quas pertinere poffunt entia per fe,ex qui-
bus taleensper accidens conftat, vt D. Thom. no-
zauipdicto lib.6. Metaph.le.4. Siautemilla vnitas
nonfitinre, fed tantum in apprehenfione vel con-
ceptione,tale ens vt fic,non vere diceturreale: vnde
eademerit deillo ratio ; quz de czteris entibus ra-
tionis, Hzc autem excluduntur 3 confideratione
direéta huius {cientiz ab eodem Ariftot. libro 6.
Metaphyiic. in fine ; vt ibidem omnes interpretes
notal:;l_ﬂ’t. Et ratio eft, quia talia neque vere funt
entia, (ed fere nomine tantum , neque cum entibus
realibus conueniunt in eodem conceptu entis ; fed
folum per quandamimperfectam analogiam pro-
portionalitatis, vt infravidebimus: obiettum au-
tem adzquatum {cientig requiric vnitatem aliquam
obie&inam.

Vnde non refert, quod aliquando Ariftoteles a-
nalogiam entis declarauerit , prout fe extendic ad
hec entia,quia ibi non afsignabac huius feientiz ab-
jeftunt, {ed explicabat vocis fignificationem ad z-
quiuocationem tollendam. Poltea verdin proprio
toco docuitsens non effe obie&tum fecundum toram
illamanalogiam , qu® magisin vnitate vacis, quam
obieéticonfiftit. Etproprer hocetiamnon eft fimi-
1is ratio de accidentibus realibus: nam illa reuera
funtentia , & fub vnizate conceptus obieétiui entis
a]iquo modo COIﬂfi[‘(_‘hc:lt‘]llntl.l[‘ > vt poftea videbi-
mus. Nequenecelle eft omnia,qu= aliquo modo
confiderantur in fcientia , dire&é contineri fub ad-
zquato obieto eius , nam multa confiderantur ob-
iter-per quandam analogiam , feu reductionem , vel
vt eorum cognitione obieftum ipfum magis illu-
firetur , vel quia , cognito obieto , per analogiam
adillud cztera cognofcuntur, & foreaffealiter co-
gnolci non poffunt.Item proprietates fubieéti, quz
deiplo demonfirantur; noneft necefle directe con-
tineri fub ipfo obiecto,faltem fecundum omnia quz
includunt. Sicigitur , quamuis hxc fcientia mulea
confiderer de entibus rationis, nihilominus merito
excluduncurab obiecto per f¢ & directe intento (nifi
quis: velicde nomine contendere ) proprer veram-
que caufam di¢tam.Nam inprimis entia rationis co-
fiderantur aliquomodoin hac fcientia;, non tamen
perfe 5 fed proprer quandam proportionalitatem,
quam habent cum entibus realibus , & vt ab eis di-
ftinguantur, & ve melins & clarius concipiatur;quid
habeatin entibus entitatemé& reali tatem,quid vers
non habeat;nifi folam fpeciem eius. Vnde (vt fic di-
cam) magis confiderantur hxzc rationis entia, vt co-
gnolcantur noneffc entia ; quam vt eorum fcientia
vel Cﬂg!]itio .’Icquimtu;'. Deinde m:n‘?demnmr ad
declarandasproprietates entis realis ; & obieéti hu-
ius fcientia, que A nobis non fatis concipiuntur &
E)_Cpli cantur,nifi per huinfimodi encia rationis :ira e-
nimagic hec feientia aliquo modo de genere & fpe-
cie ad explicandas rerum vnitates,& fic de alijs » vt
fumitur ex 4. Metaph.cap.i.& 2. & exlibro 6.& 7. ex
difeurfu mareriz id magis conftabit. Deinde fzpe
tractatur de his entibus rationealicuius realisFida-
menti,quod habentin rebus, vel cerce, quia funda-

mentuim ipfum non poteft facis cognofei,neque eins

realitas & nobis declararisnifi prius explicemus,qua-

nam denominationes rationis ibi milceantur.
Franc.Suar.Metaph. Toml.

3
Argumenta igitur precedentium opinionft pro-
bant quidem ; huiufmodi entia confiderari i hac

VI

Solwunisr

fcientia, non verd, quod fint partes direété eorentz fundamen-

fub obiecto eius. Imo ; vt ego exiftimo , ad nullam
feientiam per fé & primario pertinent , quia, cum
non {int entia,fed potius defetus entium , non funr
per fe (cibilia, fed quatenus deficiunt 4 vera ratione
entium, quz per fe confid ar 5 vel quarenus ali-
quo modo illam comitari videntur. Priori modo
agit Philofophus de ccecitate ; & detenebris, ac va-
cuo, quatenus funt defe@us privationefgue vifus,
lucis; acrealisloci. Polteriorimodo traé i
de relatiombus feu denominarionib.
le¢ticusin quantum ad illum pert
dinarg reales conceptus mentis ; 2 quibus denomi=
nationes racionis fumuncur,&in quibus hz relatia-
nes rationis fundancur : 4 Philofopho vers etid con-
fiderantur, vel confiderart peflunc , guatenus ipfe
& per fe proprie fpeculatur operationes intelleétus,
non folum direétas,fed etiam reflexas, & obietta ea~
rum.In hac vero fcientia confiderantur ob rationes
iam dictas.

rationis

et dirigere & or-

Tertia Opinio exponitur.

P Rxtermifsis ergo his fententijs , que nimium

amplificabant huius feientiz obieGum , funt
plures aliz ; qua nimium illud coarétans. Tertia
itague opinio, & per extremum oppofitasfolum fu-
premum ensreale ( Deum videlicer ) facit obieétum
huius feientiz adequarum. Hanc opinionem re-
fert Albertus in principie Metaphyficz ex Alpha-
rabio , libro de dinilione fcientiarum ; poteftque
tribui Auerroi i. l’hy'.icm’um sicomment, vitimo:
reprehendit enim Auicennam; eo quod dixerit, ad
primum Philofophum pertinere demonfirare pri-
mum principiuim effe : at (obijcit Auerroes ) nul-
lafcientia demonfirat fuum fubieftum effe : Deus
autem feu primum principium eft obieftum totius
Philofophiz. Arifteteles eriam libro 3. Metaphyficz,
inprincipio ait , hanc fcie m contemplari pri-
mam rerum caufam; &ideo efle maximeé Diuinam,
quare vt vidimus,Theologiam illam appellat : Theo-
logia autem nihil alitid eft; quam fcientia de Deot e~
rivergo Deus huius {tientiz obiedtum: namexobie-
¢to accipit feientia fuam dignitatem & preftantiam,
eaque attributa vel nomina quibus ralis dignitas
indicatur:fed praftancifsimum obie&um eft Deus:
ergo hoc debet effe obieétum preflantifsime ac di-
gnifsime {cientiz.

Neque fausfaciet , quirefpondeat; Deum efle
precipuun huius feientiz obiedtum ; idque fatis
effe ad illam feientiz dignitatem & appellationem,
licet obieétum adzquatum non fic. Contra hoc
enim yrgetur argumentum. Primoé ; quia nobi-
lius & excellentius efl habere Deum pro obietto ad-
zquato , quam folum pro principali : eft autem

ia

tapraceden«
tiums opinios
UK,

VIIL
Qceurritir
chieitions.

hec feientia nobilifsima omnium, que poffuntna- |

turali mtelleétus lumine acquiri : ergo Deusieft
#dzquatum obiedtum eius. Primum antecedens
probatur , quia Deus fecundum propriam ratio-
nem quid nobilius eft, quam efle polsit qualibet
ratio communis Deo & creaturis, vt perfe conftat,
quia Deus fecundum propriam rationem eft ens
infinité perfedtum : omnis autemalia ratio abftra-
&ior; ex fe non dicit , neque requirit infinitam per-
fectionem : {ed illa feientia quz habet pro obietto
adzquato Deum ; immediate & per {& primo: ten-
dit inipfum fecundum propriam rationem eiusil-
lavers {cientia, quz folum refpicic Deum vt prin-
cipale obie¢tum; ad fummum poteft per fe primo
verfari circa aliquam rationem entis communem
Deo & creaturis : ergo illa prior {cientia erit lon-
génobilior : quia nobilitas fcientie fumitur ex il
%} obietto ;, inquod per fe primo tendit. Quod ez-

2 iam

&£ z




& confirmari , quia
mus o

tpro ade

> hil1n q

nifeftatur.

ervifio bez-
pro adequato obie=
eret Deum , & ali=
1e communi. Et denique

P

ere pro adzquato obieéto folum De

latum : ergo eadem ratione
mine intelle¢tus noftri cogno-
obiectum hnius naturalis
pofiu

us,

non ‘T,i".‘
ne obieéti RO, Ve
quatum obieGum huius
endusab obi 1

s vel omnino ex-
s. Antecedens patet pri-
mo; quia Deuselt obie@tum intelligibile longe alee-
rius rationis & eminentio s;,quamfit omne obieétit
creatum , magifque diftat Deus ab obiefto quonis

reato, in abftraétione & immarerialitate, quam di-
tent omnia entia creata (ecundum proprias ratio-
nes fuas:fed non poffunc omnia cbiecta creara con-
uenire fecundum proprias rationes fub vno adz-
quato obiefto huius feientiz : ergo multo minus
poterune conuenire Deus & alia entia creata. Dein-
de; quid commune ohieftum ef} prius naturaijs qua

i
F

fub ipfo continentur.quia eft fperiusipfis, & cum
eis itur fubfiftendi confequétia: fed ni-
hil poteft efl 1s natura Deorergonon poteft effe

obiedtum pr in ipale contentum fith aliquo commu-
nizerit ergo adzquatum.

Quod {1 obijeias, fc
fed de multis alijs rebusdifferere: Refpondent 5 alia
nontradtariin hac fciencia per fe , feu proprer fe, fed
it 1 conferre poffunt.  Et

b 2 phyficz concludit fei-
iia vero quein fuperioribusli-
vltimum tanquamad conclu-

fi Vnde D. Th.

entiamdeDeo ,
: s s

1 4 tim il ¢

dicare de omnibus

a8y guod
1§

mas 1
: ad perf
tinent,vt funt finis;efhiciens,exen
& forma vniuerfales non funt, &
dunt.

escaufandi , que & v~
1em ﬁmplicuc[‘ per=
ar:nam materia
imperfeétionem

Reiicsinr teviia opinia,

g n
propanaa noh e€lit

12

) exg
ciencia tradifolets
& complementum neceflaria cenfe-
H 1ti r & docentur, qua
fcendas prae-
etus huma-
velin rarionibus
~ndis ver{ari po-
Inihil ,w {Fv:,
ratione talis
| fitde inten=
ity q
t,non attin-
1 e aturis
ali intellectus hu-
cientia naturalis,que

Hque a prior

rali prog

S -
s tea qu 11 €X

e

mani, & ideonulfaellc poteft {

Difput. 1, Denat

1 obi

MIper comi=

econftat recte di-
iperioris fe

8 2H

i

D o

etun pro obiecto, in quot
)
2daty & petillud inreliqu

&tionem fupera

ani, & [cientizquea perillasacaq:

imuis hec {cientia fic nobilifsima
fium ordinem , non propterea illi tribuenda
tanta perfectio. Negue in hoc eft comparanda
cum intelleétu divino , ac vifione beata , imo nec
cum Theologia fupernaturali, quz fith altiori lumi-
1e,¢ ex altioribus principiis procedit. Quamquam
nec de fiipernaturali Theologia cofter , folum Deum
effe obiectum adzquatum illids:multi enimcenfent,
non Deum, fed ensreuelacum , effe obiedtum adz-
quatum lius do@rine : quiad reuelatio , qua
eft ratio formalis {fubqua, illins o eti,zqueé cadere
poteitinDe alias, quod ateinerad vim &
rationem uisin ratione finis, &
inexcelle Deus omnia fuperet , &
pale obiedtum,, vel fimpli-
& in ordine ad mores res
alias.

T nonrepugnare, Deum
55 conuenire cum illis in
: nam, licet in {uo
isdiftet creatura qu
quamip{zinter enfecundumea, qua de ipfo
manifeftari poflunt fcient li, &iuxtaratio=
nem & modam quo manifeftari; €X creatil~
ris maior proportio & conuenientia inueniri poreft
anter Deum & creaturas , quam inter aliguas crea=-
turasinter fe. Neque ad huiufinodi obieGtum adz-
quatum conftituendum , quod Deum fub f& com=
prehendat, neceflecft dari aliquid , vel aliquamra-
tionem entis, quea fit prior natura Deo , {ed fatis eft
vedetur {fecundum abitractionem velconfiderario-
nem intellectus,guod ion repugnat , ve infra often=
demus, traftando de conceptu entis.Sicutenim in~
telligi poteft conuenientia aliqua vel fimilicudo im-
perfecta inter Beum & creaturas in ratione entiss
fubftantiz , vel fpiritus,ita pofluntdarialiqui con-
ceptus fecundum rationem priores Deo in vniuer-
{alirave predicatiopis: hac autem non eft prioritas
naturz,necratione caufalitatis,vt per {e conftac;nec
rationeindependentiz fer itatis in fubfitédo:
namomnisratio, qu
nis Deo,& creaturis,ica comparaturad Deum, vt ex=
fiftere no pofs: ra,nifi inipfometDeoc,
veldej 0 &ideo non potelteffe prior

libet,

e

e P ¥ iria
iffftfi(fi k-’?‘g#s’ifcd 9‘0;?1.!?‘

f-, Tque ex di&is contra precedentem {ententiam
2 facile exeluduntur duz aliz parum. certe pro-
babiles. Quartaergo opinio fic, fubftantiam , aut
ensimmateriale , prout in e includit folum Deum
& intelligentias , effe adzquatum obieftum huius
fcientiz. Qua opinio folet tribui Commentatorii.
Phyfic. comment. vitim. Sed ibi folum dicit, in=-
telligentias per fe pertinere ad obiectum huius fti-
entiz, non vero effe adequatum obiedum. Poteft
autem hxc opinio fuaderi ex difourfit fen parritio-
ne {cientiarum: omifsis enim fcientiis rationalibus,
quz potius funt artes quaedam , & de vocibus feu
concep;ibus tradtant, & feientiis Mathematicis,q
nenagunt de (ubftantia , fed de fola quantitate;

1=

iel




enieniid
J

¢ fferuntur,

XIIL

XIIH.
£Arifictels
teflimonia

pro praceds-

¥eeh

7180

ng

tiis , Philefophia
alibus, & cor-
etiam corporeis incor-
bftantia etiam compefita €
i forma,qualiseft homo: &
ali yanima (cilicetra-
uinque “r«.dlbh:‘ fen ordi-
nbitantiarum, feilicer fimpli-
1m inanimatorum,vegetabi-
tantum , & rationaliur

lium tantumsfentien
Scde omr

f,,udnn* ’..

1o complent obieétum adzguaruni
huouas S Qui tetus difcurfus primo confirma-
npgtc;t uplici teftimonio Ariftotelis,
\1c:ap 1y E€X. 4.
phiz , quot fublt
ftantia,mater ‘1A
elt ftientia,; quzde fubftantiis philofophatur: ynde
concludit, illam effe primam philofophiam , quz
P‘ imam fubftantiam,ideftyimmaterialem contems-

nmeft 4.
dicit; tot effe partes Philofo-
Vnde, ficut duplex eft fub-

{cilicet & immater \aim:‘r. duplex

cur. erumnit

onium el 6. Metaph. tex. 3
: ;ut;h nen elent ubftantize fecundum
rahentes d materia iralem Philofophia
n fore aliam feientia
I : ergotola ratio obiectiua huius frien-
tiz, qua illam fuo modo conftituit; & abahis di-
ftinguitseft fubftatiaimmaterialis:hzcergoeft adz-
quatum obiectum eius. Secundd confirmatur.quia
communiter mi’h.lguuntut l‘ln!nfopfua naturalis,
Mathematica, & ‘vlckaphy {ica, exabftractione obie-
&orum:nam Phyfica conlideratres materia fenfibi-
hmmtancc.&..,\“x.h-.nmtu...nbltraln llamateria
fecundum rationem , nonautem fecundum effe; &
ideo dicitur non abftrahere d materiaintetligibili:
Me .mhv icaveroabltrahit 2 materia,tam !mhba[ln
quamab m;clhg»bnli >non folum fecundum ratio-
: fed fola fubftantia
u.nn..wn.ql.hm 1ateria fecundumeffe: er-
goillaeft obieétum adzquatum huiuns {cienciz.
Hacverd fententia, vidixi snon habet maiorem
r_m.mb liracemi, quam precedens: vi e nullus eft
grauis sauthorquiillam d.:f:hdat‘ namin toto dif-
cm—iu 1&o diminute procedit. Probarquidemre-
&e ille difcurfus fub tanua»unmu[eua]rs maxin
pertineread abieftum huius fcientiz. Probacetiam,
exrcbus fubfiltentbus inrerum natura nullasalias
cadere perf{e & fecundum proprias rationes fubob-
jectum huius fcientiz prater fubftantias inimate-
riales, ve paulo inferius contra Aegidinn dicemns:
Non tamen probat, necre‘_tuwndud!t fobftanciam
immaterialem vt fic ; effe obiefum adzquatum
huus feientiz, qum in 1Pfixmmam iali fubftantia
cnnhduaupo[iunrdhz rationes,feu conceptus ob-
ie&iui vniuerfaliores, & communiores,de quibus
fecundii adequaram rationem poteht a]xqua fcien=
tia tradi, nam his onibus relpondent propria
principia & proprietates :nullaaurem alia fcienria
prater Metaphyficam has rattones contemplatur:
igitur qdr: uatum Metaphylicz obiectum fubali-
q oriratione dﬁ..qmmi.ml eft. Quam-
1lw€'g01‘lluli.|-hle\ inductioni facte conccdamua,
omnes res materiales fecundum eas rationes,in qui-
bus cumimmaterialibus non conueniunt;fificien-
peralias ftientias 3 Metaphyfica diftinétas;
concluditur immaterialem fubftantiam
vt fic;efe obiettim huius {cientiz adzquatum:quia
adhuc fuperfunt rariones verifque rebus feu fub-
ftanciis communes , inquibus propriz demonitra-
tiones fieri poffunt.

1 :[timoniis etiam Ariftotelis nihil in
ligi poteft : ipfe enim, v ftacim vide-
zpe aﬁsib 1at huicfcientiz vmnerfalius ob-
squam {ic fubftantia immateriaks. In priori
autem logo cit 1!:0 folunl L’{[CIL' 3 ful}ﬂ::mt]as mate-

Frang. Suar. Metaph. Tom. I.

-\‘.'i.u\i

11 ] Cli

nem, fed €

PErtInere

= ﬂ:h]i anti
1¢fienat

n a!h contemplatur}
1 & n.gnuam 2 VITUMGUE autem
antia immaterialis vt
dzquatum obieftumtalis Kientiz, fed
) proprium, in quantum i folahacfci-
-, Tam fecundum immediatamra-
u;'.:.an* fecundum omnem rationem
ufam,atipe etiam {ecundum o-
jonem 1m‘.<:. iorem seu partem {ubieétina,
oy 1 In Joltcr:ou
aj} talis [ubflantis
qnymﬂgﬁi primig
)j. taliafoientianeceffaria) verifsima eft.non quia
bitan ».1 immaterialis fit adzquatum obieftum
ilofophi 1acfubftantiaablata;,
urtam Iu oprium ; quamadequati obieftii
1_1 imz Philofophiz;quia non folum auferretur im-
alis fubilaria, fed etiam omnesrationesentis
vel fubftantiz communes rebus immaterialibus &
marteriabbus, & datailla i‘y"mneh sficut nullaef=
ja unn aliasita nulla etiam effent ratio-
nesencium abitrahentes 3 materiafecundum effe; &
ided non eflet neceflaria alia fcientia diftinéta.  Ex
queetiam conttat sfecundam confirmationem non
recteconcludere , quia non folum fubftantia imma-
terialis ve fic,fed eriam omnis ratio entis abftractior
ve llupc'mrll a, abltrahit & materiafenfibili ; &in-
telligibili fe
here a mater:

ifsimum eft ;etiamfi fubft

€ntia co

tionem fuam;

co conditio ln!rk tla St
¥ #al ?L..:M Hﬂtiﬂ‘ml\ I

:fed quia,

fentent

rerum nacura vereé ac realiter :mitc.rca.»h]uc mate-
ria: hoc aur::nwrw peft nontantum defubftantia
immaterialive fic,fed etiamde equacunque ratione
fuperiori qu cuia fuftisienter exiftere pofsit in
fubftantia ipfa immateriali , con iftat pofle etiam in
rebusexiltere ine materia.

Dices selto  hoe verum fit ,dinerfo tamen modo
conuenire hog abitra s-genus fubftantiz im-
materiali vt fic, & rationibus fuperioribus : nam

fubitantiz fenentiimmarteriali conuenit per fe; po-
ficuie ac necellarid, quia necc
marerialis fublta

10n1s

COMIMUNIS ratio im-
; 5 neque aliquid fub illa con-
tentum potelt in materia exiftere, ar vero ratio-
nes communiores 3 vtlunt racio entis; (ubftantiz,
accidentis, & finules s folum permifsiue (ve fic di-
cam) & quah petakiud, P.irt:cagu;m!;am abfira-
&iomem: pollunt enim exilierc abfque mareriara-
tione ynius parcis illis fubie@tz, non tamen eis re-
pugnatelle in matenia ; ratione alterius partis. Re-

fpondetur ; hoc mhl ubnme quo minus rationes
illz fub obictto huius fcientiz contineantur , fuf-
ficienterque illius abftraftionem Paltm'\ent,q_um
hociploquod rationes ille pofluiit fine maceria ex-
iltere ; nequennt ad mff’uorcm Philofophiam,
vel fcientiam peitinere, vt per fenotumelt. Ne-
gue etiam requirunt aliam fcientiam preter hane:
vel enim effer prior quam Metaphyfica, quod non
eft afferendum , ciim Metaphyfica tit prima Philo-
fophia; vt ex Ariftotele vidimus; & cum nullum
fit nobilius obieftum fcibile;quam fic fubftanciaim-
materialis vt Deum comprehendit : Vel effer fci-
entiaaliquapofterior; & inferior ; & hoc etiamdi-
cinon poteft; tum quia fcientia; qua contempla-
tur fubftantias immateriales fecundum proPrhs
Tationes, f potelt multo magxs contemplarirationes
alias, quz ineis funt, licer fint communes aliis re-
bus inferioribus 5 tum eriam quia fcientia huma-
na,&naturalis \-;xpoceﬁ ;vr'mg“rc fubftaritias im-
materiales, nifi JI‘CJPICDQG a rationibus quz ¢om-
munes {ing ilisfubftanciis 3 e aliis rebus. Quocir-
caad obieftum huius fcientiz (atiseft, quod in con~
ceptu obie@tino fuo materiam non includat, ne-
que fenfibilem , neque intelligibilem. Quod ve-
ro ingludat etiam aliguid repugnans materiz, hoe

A g poteft

allata expo=
LTI

GQuid fit ab-

undumeffe:nihilenim aliudeft abftra- _(huhzna
a lecundum effe squam quod pofsit in materiafe-

cildmm effe.

XV.

Obiediv.

Soinrie:




2

= . e e e =
3 Dijpwt. 1. Dendswra Metdphyfice.

j pertinere ad majorem quandam excellenti-
am vel proprietatem obie&i , non tamen adzqua-
tum obie&tum conftituir. Atque ad hane & prz-
cedentem fententiam reduci potelt ea, quam Aui-
cenna actingit inprincipio fuz Meraphyficz, eorum
Aetlicer qui dicebant primam vel primasrerii caulas
elie obietumadzquacum huius (cientiz, Quz opi~
nioitaabfolute fumpra per fe improbabiliseft :qua-
liter autem caufarum cogmitio ad hanec feientiam
pertineat, dicetur fe&. fequente,

snta opinio proponitur, ¢ cova
7 1 »
fusatur,

Vinta opinie , qua A fortiori etiam manet ex

diétis improbaca , et omnino dinerfa i dua-
bus przcedentibus, iuxta diverfos fenfusiliius: di-
cit enim ens diuifum in decem pradicamenta efle
adequatuim obieGum huius (tientiz: d pliciterau-
tem poteft concipi hoc ens juxea diuerfas opinio-
nes. Primo fupponendo immateriales fubftan-
tias finitas, & accidentia earum in pradicamentis
collocari; & hoc modo obieétum ericens fnitum,
folum@ excloderur Deus a racione obiedti, quam-
s non ommno excludatur i confideratione hu-
ius fcientiz , {altem quatenus caufa prima eft ob-
iecti elus, & hoc modo defendit hanc opinionem
Flandria 1. Metaphyfi. quaftio. 1. Alter fenfus effe
poteft: i1 fupponamns,iuxca aliorum opinionen;
fubltantias omnes immaterialesin nullo pradica-
miento collocari : hoc enim fisppofito,omnesillz als
humfmodi obiedlo excludentur, i ftatuamusiliud
lum ens in decem predicamenca divifur.
thiauthores icex Anitotele colligunt: nam
poftquam illen Libro quarto , Metaphylice ens
conftituic obiedtum huius {cientiz, {tarim illudn
llium;?a‘am sdinifitin decem pradicainenta. Ad-
duntetiam D. Thoma teltimonium, qui interdum
docet , Deum & intelligentias confiderari & Mera-
phylico vt principia é&caufas fui obieéti,non vtpar-
tes eius, Afferunceriam nonnulias conieturas ; qua
Ppartum ,traftando tertiam opinionemyfoluce func:
ilizenimrationes, quibus probari videbatur, non
pofle Deum efle principale ob e@tum huius {cientiz,
nififiradzquatum,vlurpanturabhis authoribus ad
m non pofle vllo modo eile obiedtum:
siamrefponfumelt. Ahaautem €arum pars
foluetur examinando veram fentenviam,

Hzs 1taque opinio in vtroque fenfu falfa eft &
improbabilis; & in primis omrtto pefleriorem fen-
fum; qui {upponit {ententiam plane faifam , & ad
rem praefentem valde impertinentem , (cilicec, iub-
ftanrias immateriales finitas, & propricrates earum
non eollocar in pradicamentis: et enim hoc fir
fundamento didtum , cum in rebus illis {inc vera
genera & diffirentiz , & conuenmientiz vhiuoce
cum inferioribus rebus;, vtin fequentibus propriis
Tocis oltendemus. Nihil etiam hoc refert ad ob-
icctum fcientiz afsignandum; quid enim intereft
quodres fit,vel non fic in przdicamento , vt fub
obiecto fcientiz collocetur nec ne ¢ Deinde ob
hanc ¢tiam rationem fine caufa excluditur Deus
abhoc ebieéto, iuxta priorem fenfum, propterea
quod in predicamentis non collocetur : eft enim
id impertingns. Fallumque fubinde eft, hane {ti-
entiam non agere de Deo vt de primario ac princi-
paliobiecto {uo 5 fed tantum ve de principio ex-
trinfeco. Idemque deczreris incelligentisdicen-
dum eft , vt aperte colligitur ex z‘\rilmrc]c‘a;, Me-
taphylice tex. 7. vbtaic, Mecaphylicam fuperare
Philofophi aturalem; quia confiderat primam
fubftantiam,nimirum, vt pr xcipuum obieftum, nd
vtexcrinfecum principium etiam a Philofophia a-
liquo modo confideratur,veex 8, Phyl'icorum pa-

ter. - Praterea
quoniam przter |
fuperior; dari etiam i
fit Philofophia nacuralis , «
Intelligit ergo confiderare

ntias narurales dacur
fcientiam, quam
lla confideret.

pracipuo. Idemque fatis conuinicunt omnia argu- V' parsdl
in fanorem tertiz & quartz opinionis ad- ¢ P74

menta ;

ducta.

naturaliver {cibile
ris intelli-
cadere fub
1lolum , ve prin-
vt obie@um praci-
puum:ergo hzc dignitas pertinetad hane fcienti-
Prebatur confe juencia, tum quia hzceft o-
mnium naturabium fuentidrim prima & dignifsi~
ma,quz pon cit fine caufa hac excellentia priuan-
da, rum etiam , quianon poteft altiori via & mo-
do Deus naturaliter mnueftigart, quam in hac fei=
entiafiat. Vnde confirmatur, quia hecfcientianon
folum confiderat Deum fub przcifo refpeciu prin-
cipif, fed pofiquam ad Deum peruenit, iplumque
{ub diéta ratione principijinuenit ; eius naturam &
attributa abfelute inquirit, quantum poreft na=
turali lumine, vt ex 1z. Iib. Metaphyfice conftat:
crgo abfolute Deus cadie fub obieétum huius fti-
entiz, Ccmirmatmfecundo,qumlwc fcientiaeft
perfe@tifiima fapientia nacuralis : ergo confiderat
derebus & caufis primis & vniuerfal fiimis, & de
primis principijs generalifsimis, quz Deum iplum
comprehendunc, v, Quediibier ft, velnon eft , & fimi-
libus: ergo neceflecht, veiub obiedto fiio Dewm eom-
plectacur.

Nee Diuus Thomas vaquam oppofitum docuit,
fed folum hanc feientiam peruemire ad cognitio=
nem Dei fub ratione Principij : non tamen negat,
eandemfeientiam tradtare de Deo, vo de Przcipuo
obiefto ; wr ex eifdem locis facile conltare po-
telt, & ex his, que infra dicemus. Quod autenx
Anftoteles diuilerit ens in ‘decem pradicamenca,
n:hil obftac , nam fiiila divifio intelligaiur dehusy
quadirettetantum in przdicamento collocantury
ficconita umeiusnon effeens, prour eit adz-
guatum obicdin huius feientiz , namillud non foli
complectitur entia, quzin pradicam.entis dirtéte
collocautur, fed enamalias rationes rranfienden—
tales & analogas, vt acaidentis, forma & fimilesy
atquecniam diffeientiasentium.  Si antem fubea
diufione intelligantur ea,quz adilia capita reuo=
cantur; frcetiam Deus dia poteit ad fubliantiam
reduci : ens ergo, vel fubftantia ; prout eft huins
feientiz ubieét,urn‘.nancxcluditueum,aut intelii=
gentias,

am Deuselt obiedtum
miodo{ ides €

tiis dictoim intelhgatur ) ergo p
aliquamnaturalem fcientiam, s
umextrinfecum, fed eti

Proponitus fextacpinia, ferturque de
il indicium,

§Exta opinio, qua Buridani effe dicitur, eft, ob-

1e@tum adzquatum huins Kientiz cffe fubfian-
tiam, quatenus fubflantiaeft,ideft, ve abftrahic}
materiali & immateriali, finita & infinita, Quode-
nim hoc obic&um non pofsit effe contractius,
probant fatisea, qua contra tres proximas prace-
dentes opiniones dicta fune.  Quod autem neque
abftraétius efie pofsity fumi potelt ex Ariftotele 7.
Meraphyfice;tex.s.vbi polt diuifionementisin fub-
ftanciam & accidentia 5 cum dixiffer » folam fub=
ftanciam efle fi mpliciter ens ,ita concludit, Qtapro-
pler mobss maxime & primum, €& [olum (vt dta dicam)
deenie hoc pacto quidnamfit , fpecubandum oft. Qu bus
verbis folam fubltantiam videtur conftitnerc hu-
iusdoétrinz fubiedtum. Vndein hibroiz.in prin-
cipio iterum fic feribic, Speculstio de fubflantia off fi-
quidem fubflanciaram principia & caufe quarantur. Fx
quibus locis ratio stiam defimitur, nam fubftan-

tia

ro 6. @pit. 1. dicit Ariftotelet; popens

alia foli e cqle?

(= cbiedti

?v'iei‘:ap;’

PHa ad hang

Jidentiam

pretiner,

XV




5

X1

Sect. 1. Ood it eims obiciFum. 7

tia & Accidensita comparantur,ve fubfatia propter
fe fit, accidens vero fit proprietas fubftantiz:ergo
h=zcftientiaraftacde antia; vede fubieéto, &
deaccidenti, vede erate fubieéti: ie-
&umadaquatum ht actiusco-
ftituendum eft,quar yftantia vefic.Patet con~
fequentia , quia nihil poteft elfe abfiradtius, nifi ali-
quid commune directe feu in recto ad fubftantiam
& accidens ; hoc autem afsignandumnoneft, quia
fubie&tum adzquatum ftientiz non eft commu-
neilli fubieéto , de quo demionftrantur palsiones,
& paflsionibus ipfis ; fed obiectum adzquatum
eftillud {ubiedtum ,de quo palSiones demonftran-
tur; alias zque caderent fub feienuam fubieftum
& proprictates,que deillo dicuntur ; deratione’au-
tem communi verique , ( que afsignarectir , vt obie-
¢tum adequarum ) nihil poffet demonftrar, quod
eft vaide abfurdum, Igitur,cum fubltantia éeac-
cidens fe habeant , vefubiedtum & proprietas, non
eftafsignandum obicétum hutus feientiz , quod fic
abltractius vtroque & direcie, ac per {e 1lhs com-
mune: erit ergo fola fubftantia ve dic, accidens e-
nim eflenon poteft, vt perfe notum eft; (ed con-~
fiderabitur ab hac fcientia ; vt adzquara affeétio
fubftantiz.

Poteftque hoc exemiplis declarari acconfirmari;
cientia,quzconfideratde homine. & proprie~
tateseiusdeillo demonftrat, no habst pro adequa-
to obieétoaliquid commune homini; & pioprieta=
tibus eius, fed rantum ipfum hominemy.  Simuliter
Philo(bphia naturalis haber preadzquatoobietto
fubftantiam naturalem , dequa demaflrat proprie-
tates,& nonaliquid commune iph & proprictatibus
eius. Ergoidem eftin prafentidicendum de fubfia-
tia & accidentivefic. Quod {icontra hancfenten-
tiam obiicias, hanc feientram conliderare rationem
entisvtfic,q\ tius paterqe bitantia, & de
illademonit:ave propricratesiatiusetiampacentes,
& communes accidenribus: refponderi poreft hzc
omnia effe gnaloga , & primio ac implicizer cum
fubltantiaconuerti, & ideo perinde effehzc demo-
Ttrare deente; scdefubliantia: quia ensfimplrcicer
dictum nihilalind eft, quam fubftancia, praferim
verumelt , enti ve ey non vaum,fed plures conce-
ptus obicétinos refpondere,

Hze fententia habet nonnihil veri imilitudinie
& apparentiz: & reucra quinegantconceptumob-
iectitivm entis,fatis confequenterhocmodo loque-
rentur,quia fi nullus eft comymunis conceprus obie-
Sivus fubfantiz & accidenti.nihilreale abftractiug
congipitur, quod pofsit effe huius [cientiz adequa-
tum obieftum. Nihulominus hacopinio fimplicicer
falfa eft , & A mienté Ariftdtelis aliena, quia, vrinfe-
rius oftendetur; fimpliciter verius eft dari conce-
prum obieétiufi entis,fecundumrationem abftrahi-
bilem a {ubftant.a & accidenti, @irca quem per fe
S vtfic,potelt aliqua feientia ve: fari,cius rarionen
& wnitatem explicando, & nonnullaattribura deil-
lodemonfirando; hocautem fit in hacfeientia vt
ex difcurfii eins confiar, hee potell ad aliam perti-
nere; quianullaeft prior hacleientia,nullaque prz=
ter illam confiderat rationes eotium, qua abitra-
hunta materia fecundum effe: ratioantem obiééti-
udcntis vt fic,abftrahita materia fecundumeeflesi-
mo eft prima & abfra&ifima cmoim, :denque
ad primam [tientiam feu Fhilofophid pertinerede-
bet, Nonergo poreft ratiofubftantie vt fie, elffe adz-
quataratio obieéti huins ftientiz, quin non conti-
nee fub [ rationem enris ve fic,fed fubiila potius ¢6=
tinetur: & ficur ilavatio et fecundumconceptus &
obiedtine dinerfa dratione fubftantiy, & larius patet
quamilla,ita vnive faliora, & abhraétiora haber
principia, & attribura, & ideonon potelt commodé
adillam renocari inratione obieéti fcibilis; quia; li-

xet

tandlogafir;eft tamen vna & communis;non tan-

tignon abfir

7
tumin vhitate vocis, fed etiam obiectiui conceptus,
& abftrationis eius,

Ex quo etiam intelligitur, in difcurfis feu fun-
dameato huius fententiz non reftc procedi.  Pri-
mo quidem, quia f‘upponin:r , aceidens effe adz-
quatum actributum , quod hze feientia de fubie-

to demonfirat: quod tamen falfumett , tum quiz
prius demonftrac de fuo fubiedto alia attributa v-
niverfaliora, quam fitaccidens vt
ynum, verum, bonyim , tum etiani quia nes de fub-
ftantia vt fic,demonftracur accidens vt
palsio : namdaturali fubftan
poteft-habere aceidens :
tum obieétum huius Gientiz squod eft velut fub-
i_‘cc'tl!m a‘irquarum acciderntis , ne ftantiz ve
fic.fed fuhxlar_:-ia finita, ponendum effet ad: ,
tum obiedtum huius feientiz, quod tamen falfum
Clt,"/tum:nd.i‘.ms. Vrnded conuerfo, fifubftantia
vt lic, ponitur adequatum obieftum , afsignand=
funt proprietates, quz deilla pofsimtadzquare de-
monitract, & conueniant ommibus fubflantiis:ha
autem fortaffe nullz funt pr
€ns elt, communés funt,a

adequata

ji1a-

reas, quz enti vt
I e primo conueni-
unt: nam{ubftannafinita &infinita, nullam com-
nunem & adzquatam pafsionem habere videntur
praier ratior em fubliffendiy & negaiionem inhz=
rendr , quz illam intrinfece comitartur. Accedits
quod,licer omne acerdens dicacur proprietas fub-
{ftantiz, quateouseltaffe&io eius,non tamen fem=
per ita eit talis hzc proprietas , quz per (e confe-
Guatur rationem [ubftantiz ; & 1deo non femper
coniideratur vt proprictas , quz de fubftautia ve
fubieéto adzquﬁto demeonfirecur, quia folum illz
proprietates , quz per {e conlbquuzimr rationem
fubieft:; hoc modo demtonftrantur, Ac denigue
quamu’s ipfum accidens al quid fubftantiz fit, ta-
reninillo vefic; poteftinterdumaliquid veluriab-
folute confiderari; & ideo aliquando poreft aliqua
feientiain folisaccidentibus verfari,veMathematica
inquantitate.

Hzegitur {cientia , quz vniverfal

simaeft,non

confidei ataccidens folum vt propriecatem defub- 4

XXIi

XXIIE

icidens éf2

ftantia demonfirabifem; fed vt iplumin e partici- /2 pozefl
patrationem & propricrates entis, quamuis illas fubicus

femper participet inordinead fubfantiam.

g
Qua- Alicsine

™

propter non funt fimilia exempla ; qua 1bi addu- fHéentia:

cuntur. Neque etram verba Ariltotelis repugnant
his,qua aluslocisiple doguit, vt Ratim videbimus.
nonenm intendit accidens excludere , fed fubfian-
tiam ei praferre , primumque ac principalem lo-
cum fubftantiz artribuere, vt D. Thomasre&te ex-
poliut; & exeodum Ariftore’e fumitur Jlibro 4.Me-
raph. tex. 20, &ex verbis eiufdem in pradifio leco
libro£:puiitio, firefte ponderentur: ait enif , ma-
Xiwe & privivum de fubfiansia. [Je fpecslardum 5 cum ve-
roaddit, & folum, fubiungit:ltam limiratienem (w2
#tads ati ) veluti fignificans illud effe per exaggera-
tioriem dictum, quia fimpliciter nonde ilia folum
fpecuiandum elt:quodammiodo thmen dici poteft,
illam folam effe contemplandam, quia illa folum
propter (e, accidentia vero fere tdntum proprer il-
{am mmquiruntur,

Diffinitur, quod it Mesaphyfica adequa-
tum obiecium,

Trendum eft ergo, ensin quantum etis reale bl

fe obicétum adzquatum huios fcientiz. Haze

eft fententia Ariftotel. 4. Mecaph. fere in principio,
quam ibi Diuus Thomas, Alenfis, Scotus, Albert.
Alex. Aphrod. & ferealij fequuntur , & Comment,
ibi,& Iib 3.comm.14. ¢ lib.12. comam.1. Auicen. 1ib,
1.fuzMetaph. c.1. Soncin. 4. Metaphy. q.10. Aegid.
lib. 1. g 5. &reliquifere Seriprores. Probataque eft
VIR hze

XXIV.




pnoncamenent

1huinfmodi obie
zterensveficiergo

jara-

t1onis, &«
ctum nulium
illudeftc

Sed, vt h
rendumef
" ad conftit

obied&

ertio amplius declaretur ; occur-
N1 Jqu? ftatim (efe offert, nam
‘.i-zl\.:.{ lentiz ne-
‘l’G]_‘J_:':r:i,! ‘\‘f;;muﬂ—--
1s poflsint

obiedtum fc

eillc

'J'-"lﬂC]}‘I;IJ( cau
edensinc

npotelt ha-

: fcilicet pr n,:mt.n
lwet[)cr caufas
vt cm)lhtuf

dex nonf
[ ull.\ 1
1mensi
ni ente, &
ergo

Deum ,quiell hineprincipio & fine cau
1m ens non potelt habere principia &
lic ,clnt.mu'\m. ipia & caufgdeberent
ti; 1uxm.uuu.oml\:mviulcnm;

In gquant
i

illo, Et confirmacur,quia ha Liumu‘
ma:ergo det bet habere obieftura nobilifsimum:
ensin LLu:mr umens,eftim "”!’I(,&.lislﬂllll'n obie-
ia \_i};r ormunifsimu
ry multog perfeétius ei.:Lmb‘Lm-
.pmmnlus vel Deus.

fpondetur , negando priorem pariem mino-
m réuera ens habet fuas proprietatis, finon
i b ‘b,i"lllutvn 1m , yerum,

XXVI.

&) ucss pro-

preeiates d

€im

fuo obiefta

SEE _Ju}!:.l'?,qutno’ emus ftatim difputat.tertia,y-
Metaphy= imus , an ensincdudaturincrinfece & per
ficw odi proprietatibus: & anillud prinei-
: ubieGtum non fit deeflentia proprieta-

lit :manah..iin, vt,ldd proprietatesrealiter di-
-

¢ta s quz

uz
tranfcende dicendum fit; has pro-
n,lc[.u.,s..o..cﬂc(,mq: quod
m.{ fupra th\ﬁuﬁau €, i'.u.-d ensnonincluda-

1 od{u ens addune;
x!hr}d]:; ybabi Iil]S\.ﬁ;V‘:Vll';(.‘l'ﬂ[i]i]‘w Vnde poteftar-
gumentum factum incontrarium recorquer 1,quia

plures proprietates; quas den ynftrat hzc fcientiay
Ate non conueniunty enti in quantum
a ex parte verfatur:

Hﬂlll:l cunt rationes

s

tales ; ve

no reales quantiiadid,

unmcd

ftrantuy

Prmuctu;mpu'm sdu=
ia pollein feientia requiri: quzdamdi-
1¢OT nim!,la,qua,-al!'ntiﬂa ex
io conheitur :aliafunt fimplicia;
termii mt,mn'--\,cmcdi_j inde-
Priora dicu'mnr

leull\Hl partemrel

m pf:x.'[nﬂr iUr'lﬂ .
licare; primum omimuung
m confticuere, per guod alia quodam-
ntur. Atveroprincipia n‘lcnmple-
intelligi poffunt , primo, quod fint
ndum rem aliqguomodo diftinétg ab
roprietatibus; quz perillas demons

&

.C-lp':d €x o coniirmare , &«
principi
modo demonitr
}.lt‘lIP('il n
verz caufz

eifeéibu

i

nftrationes confi
g Deusemim
nturattri-
Reriori, & ab effeétibus.feder-
tam a priori; voum ex alio colligendo, vt immor-
talitateme ux.amauﬂn.; itate; gbw.?f, agens libernm,
quia ntellige dodicitur principiunz
feucanfaid, g d ﬂ;mnoalrcmus; fecundum quod
obiettiue cor { untur : & hoe
genus princ wji 5 vi fit medium demonftra-
tionis: nam fufheicad -cddu.d.dn yvelutirationem
formalemy ob ‘quam talis proprietas reiconuenit,
( .t\)-'!illuis CIE;() ;{tmilscns in q“nﬂ tumensn
bere caulas proprie & inrigots fumptas priorimo=-
I HL’L‘- tamenrationem al L]U;l,’]'l luaru pi’(}p!“.i‘--
tatum:& hoe modo etiamin Deo poffunt huinfmo-
dirationes reperiri; namex Dei perfectione infinita
reddimuscaufam c¢ur vnus tantum fit, & ficdealiis.
‘Quocircaetiam hanc partem argumentiretorque-
'w()i'llmu* »NAM ens in quantum cnsdeﬁ- c{t obie-
tum fcibilehabe
icm 5 8

1as;
cft obi
buta,

¥

noniociumapo.

Alio m

onha-

qua {¢ientia;qu= nonelt alia precer ‘\.LmJ hyf{icam.
AN Vero eng in gquantum ens habeat al quomodo

ales caufas,dicemusinfrain difputdtio

de caulis,

Adc

ma -,.i~:'lm H

rmationem relpondetur ex Diuo Tho-
¢ quzflione quarea, articulo fecun-
do, ad tertinm, quamuisens ; v precife fumprum,
& ratione diftinétum ; ir minus perfetum,; quam
gradus inferiores ; qui includunt ipfum ens & ali-
quid ahud ; tamen fimplicirer ensfeu ipfum effe{e~
cundum Tm'i in re reperitur com tanta perfectio-
ne,quam habere poteftin rationeellendi,efie quxd
perfeétilsimun. . Scientia ergo hee, quamuis vno
modo cofideret Fationem entis przcifam & abftra-
étam ,non tamen inea fiftic,fed confiderat omnes
pecfeétiones eflendi, quasin re ipl {a poteft habere
ens, falcem abique coner i

etione ad materiam {enfi-
bilem ; & ita includit perfeétifsima entia, a quibus
maxima perfedtio huius faentixz fumenda eit, i
ordine ad res quds con!.a.ylatm‘ » confideretur.
Nam, {i ad modum etiam fpeculandi , & fcientiz
fubtilitatem , ac certitudineminfpiciamus, magna
ex parte famitur ex abftraétione obieéti, & qua po-
teft interdum habere maiorem perfectionem inra-
tionefeibilis ; quamuis fortaflein fuo efle perfefting
non fit.

SECTIO IL

Virum .Mrh};f-'_yf ca verfetur circares omnesfe-
AN PTOPYias YaRignes Carui

X diétis iri preced ctione vide-
tur inferri pertinere ad hanc fcien-
tiam deomni ente ; & fecundum o-
mnem rationem entis diffeiere, quia
fcientia , qu= tractac dealiquo g°'ne-
resvt deobiefto adzquaro;tractat etiam deomini-
bus fpeciebus fubillo contentis, vt de Philafoph.z
conftat. Etratioell; miula.,has nonerit adzquatio
inter tale obicttum s & talem ﬁ.zenmm :pluraenim
fub vno extrema ; quaminb alio continebuntur:er-
go pariratione [cientia, quz {peculatur ens,vead=-
guatum obiectum, omnia, quz fubillo continen-
tur,coifiderat. In contrarium vero eft, quia, f
hogita effet ; lupEruagane= effent omnes aliz fcien-
tiz , prafertimillz, quz propriasrerummnaturasin-
quirunts quandoquidem totum hocfolz Metaphy-
ca fufficienter praftarst.

At

L4l

Adde=

XXVIIL

Ratie enim
qualiter
rey fectior,
U!mr‘rr‘{-
;irv‘rnj},eﬁ

L.
Ratie dubi=
zandiprov=
trag parie.




Selt. I1. Defpharaobiciticin.

Ad declar 1 hane difficulcatem , & mate-
riam ;in qua Metaphyfica verfatur, eiufguefines, a¢
rerminos clarius & diftin&iusaperiendos , propofi-
ta nobis eft pr=fens quafiio. Inqua :fF:gich.]‘\ictx-
phylqueft.22. & inprincipio Pofter. affirmat Meta-
phyficam de omnibusrebus ; &earum proprictati~
busv fque ad vitimas fpecies; {feu d:ﬂ.‘ermlmas earum
confiderare. Quam fententiam defendit Antonitts
Mirand Jibro 12.de euerfifingul.certam. Sedt.6.& 7.
Qui confequenter affirmac czteras fcien:ias ron
efle A Metaphyfica totaliter diuerfas , fed effe parzes
eius 5 fen }‘méius omnes effe partes vnius fcentiz
communi autem viu diftingui, & numerari, vt plu-
r¢s proprer commodiratem ; & vium earumin ad-
difcendo , quia ith docentur, & addd?:umur_ S AL
fi effent diftinétz , idque propter rerum varieta-
tem.

5

ot: {pectat ergo hocad Me-
taphyficez munus: imd ; cum nosimmaterialia non
hifi ad modum priuationum cognofcamus , prius
oportet {cire quid materialis fubftantia feu materia
fir,vt per carentiam eiusimmaterialem {ubftantiam
apprehendamus. Atqueita Ariftoteles 7.& 8. Meta-
phyficz ex profeflo difputatde fubftantia maceriali,
& de principijs eius intrinfecis, quz funt materia, &
forma.

terialis ve fic,priu

Rurfufque idem argumentum in accidentibus
fieri poteft, vt in qualitacibus, relationibus, & fimi-
libus. Sed peculiarem difficultarem inferunt qua-
dam primagenera , quz omnino materiai concer-
nunt, vt{unt quantitas, habitus , & fitus, quorum
rationes proprias Metaphyfica tradit , vt adzqua-
tam diuilionem entis, que ad nullam aliam fcien-
tiam pertinere poteft,conficiat, Quarto,velfuppo-

T Fundarique porelt ampliushec fententia , primé  nimus Metaphylicam effe ynum habitum fimpli~
Fun ,-4,;;9;, inaudtoritate Ariftot.1. '-ictnpi)yncsr_.cag. 2. dicen- cem;vel m'lllccr:nncmplm_'unn quafipartialium. Si
m’, ; Mcmphyﬁcam elle vniuerfalem feientiam , quia  primum dicatur , pcccﬂe c_ﬂ- confequenter dicere

de omnibus rebus difputar. Et libro 4. in princi- Mcfaphyhmm precise confiderare rationem entis
pio ait, hanc fcientiam v niverfaliterde entedifpu-  vtfic, & gﬁ. nullamiparticularem feu minus vniuer—
tare, &in fine text. 2.addic : Suseefi ynfinfusymss  falem racionem enus deftendere,quod eft plane fal-
obiects y € Lor i , Gsi [ib ip[a CONLINERINT ; 11 ms:}_r[ueﬁ,- fum, vt cm‘.ihzt_cx dictis Seét. praced: & patebitam-
tiam hanc [peculars ens in quantum ens, & [pecies et 5 & plius ex dmcndi_s. Sequela probamr,gma non poteft
fpecits foecierum , & libro 1. Pofteriorum ; cap.23, ait, 1idem !Xﬂbltll? limplex atungere rarionem commu~
einfdem {cientiz ¢l confiderare totum & partes, - nem fecundum fe ac pracifam , & adparticulares
id eft , genus & {pecies,; feu predicaca yoiuerfalia& ~ defcendere,vt declarabimus Seét.fequenti.Siautem
fpecialia, & libro 6. Metaphyfic. cap.1. dicit Meta- pu&erms d;clam.us: 5 feil. fu!_um effe vnum habitum
Phy:‘acam:quod quid eft rerum omnium confide- CQilCCtigns pi} ium part 1;nulla erit maior ra-
rare. tio conficiendi vnam fcientiam, qua verfetur circa

v, Secundd argumentorin huncmodum, quianon  ensvefic, & circaquedam entia,quam circa omnif
repugnat dari ynam fcientiam, qua de rebt isomni- 0 particula ri: quiay rrumque zque commode fieri
bushocmodo confideret : ergo danda eft huiufmo-  poreft colletione plurinm.
di{cientia, tum quianon ih:idnl—i.‘zg.jcnd.\z & mul- {‘111 Vero. !Tcntem‘m ab omnibus ferc {eriproribus VI
tiplicandz ftientix fine caufa,tum etiam quia intel-  vtamente _Ahlllorehs_ s &averitate alienareijcitur; Pracedons
le&tus acquiric fcigtias perfedtiori modo quo poteft:  exprefle enimipfe Arifioteles libro Primo , capite 2. epinio refian
perfectius autem eft rerum omnium fcientiam yni-  €Um diXIHL‘Es Sapientem [uire osminia, fubdit, vi poffibile Al
tam acquirere , quam diuifam, ergo: fed huinfimodi ¢t furernon -'Mﬂu?:!Ethjlrigl!M.":rEr'.‘nmmﬁ.zrmm;f: &infra _""ﬁ"'f"‘{"‘
feientia non poteft effe alia nifi Meraphyfica,quzdi-  hoc declarans dicie , Eum gus habet voisierfalers fcien- ’z‘:f::,
ghiftima & vniverfalifsimaeffomnium, qux natu-~  #1am, guodsmmido 0 iwiafCire. quafubiecta funt Vﬂi.‘l?‘fﬂﬁ—j g
ralicer efle pnfﬁ! t. Primumantecedensprobatur, blff-. chzt{mtcm, guodamimnodo quianon fcicilla fim~
quia vha eftintelligendi facultas , qua circaens, in -~ pliciter &fecundum propria exvitalis {cientiz, fed
quantum ens hoe modo verfatur, defcendendoad  quatenus fub vniuerfali continentur.Clarius libr. 4.
omnes proprias & fpecificasrationesentium : ergo  1nprincipio duhngult hane fcientiam & careris, Ui
poteftacquirere vium fcienciz habitum , quofaci-  [penlatur ensvtens i, & quee per fe infuns:nnlla autem ca-
lis reddacur,& prompraad totum ens eodemmode  Ferarum visuerfalirer e ente prous ens eft, confiderant , fed 4
cognofecndum:oporter enim veiftehabitustam v-  ¢iusaliquam peyiem abfiindentes,quodei acaidii(id eft,con-
niyerfalisfic,ficuceft potentia ipfa, alioguinon po- I.‘;énlt)ﬁktﬂ_mmﬂr ve }v[.ubfmaricrzﬁtemiaz. Diftinguit er=
teft perfecié illa porentia benedifponiad omnesa-  go hancftientiam i czeeris, qua circa particularia
¢tus fuos ad perfectam fcientiam neceffarios. Ve, entia verfatur:non ergo haxc confiderat partemil-
verbi gratia,ad perfetam ftientiamnon fatiseftfti-  lamentis quamaliz ablcindunt, Idem repetitlibro
requid vnumquodque fit , fed necefleeft illud 4 cz- i'c‘.'xm ﬁ principio, vbitres {peculativasfcientiasdi-
teris diftinguere , ve verbi gratia , hominem aleone  ftinguit , Philofophiam, Machematicam; & natura=
& abangelo, & ficde cateris, quod tamennullafci-  lem Theologiam , quas diftinguit tum exabftradio-
entia preftare poteft,nifi quz vniuerfalicer confide-  né obiettorum,tum etiam confequenter ex rebus,de
ret omnia fecundum p iasrationeseorum , per  quibustraétant , tum denif exmodo quo procedue
quasdiftinguuntur , quia non poteftdiftinétio intet & dc}uonﬂwkmt, vtinfra declarabimus. Atque hane
extrema cognofci s nifi cognitisambobus fecundum - dinifionem [cientiarum fpeculativarum fecuti fiune
propriasrationes,in quibusdiftinguuntur, veperf&  omnes Ariftotelis interpretes , & fere omnes Phi-
notumeft;é docet Ariftoteles 3, de animascapite fe- lofophi 3 vt latius traditur in primo Pofterio=
cundo. rum.

V.

Vnde argumentor tertid , quia fi quid obftaret
huic vniuerfalitati Metaphyficx , maxime , quod
non vmnes rationes entium abftrahant 2 materia
fecundum efle: fed hoc non obitar , quia neceflario
dicendum eft , Metaphyficam delcendere ad confi-
derandas plures raciones’, feu quiddicates entium,
quz fine materia effe non poffunt. Diftinguit enim
Metaphylica ens finitum in decem prima genera
pradicamentorum: rurfufque fubftantiam in mare-

.rialem & immaterialem diftinguic : non poffet enim

ad immaterialem defcendere , nifi eam & materiali
difcerneret , neque etiam poflet hxe preftare, nif
propriam rasieneni & quidditatem fubftantiz ma-=

Eft ergo fecunda fententia ab hisomnibus rece-
pra, Metaphyficam non confiderare entia emnia, fe-
cundum omnes gradus feu rationes {peciales ; pro-
ut 4 Philofopho , vel Mathematico confiderantur.
Vnde Auerroes 2. Phyficorum commentar. 22. ait,
Metaphylicam folum confiderare materiam ; veeft
quoddam ens : Phyficam verd confiderare illams
vt eft fubiedtum forma : & idem fere repetit 4. Me-
taphylicor. comiment, nono , & fuperalia lota Ari-
ftotelis citata.  Et Diuns Thomas eifdem locis, &
fuper Boétium de Trinitate , in quzftione de diuife
ferent. articulo quarto,ad [extum. Ratio etiam con-
tra_priorem fententiam fic explicari poteft , quia

tribus

il




Non fola
Metaphy/r-
ca rﬁjum-
tsa,

Aliafelen-
taa Meta-
Phyfiin ex
Proprizs prn
cipuis habint
omnimoda
ERTARLIRT
De Matke
ALICA Pro~
datnr,

VIII.
DePhilofe-

dhia;

IX.

tribus modisintelligi poteft hanc feientiaf cotem-
plarires omnes fecundum proprias rationes earum.
Primo vt non folaipfa ; fedaliz fcientixz diltinétz a
Metaphyilica de eis fpeculentur ; ita tamen vt cogni-
tio earum , qua per alias habetur , nonfit
vieré ac proprié foientifica , fed alicuius ordinis infe-
rioris : & folum appelletur {cientia vulgari modo,
quia habet aliquam certitudinem , vel ex fenfu, vel
ex aliqua fide humana : ad eum modum quo {cien-
tia fubalternata, quando eft fine fubalternante, fci-
entia appellatt t hic modus declarandi hanc fen-
tentiam falfus eft : primo enim fupponic falfam fen-
entiam de fubalternatione aliarum f{cientiarum a
Metaphylica , de qua paulo poft dicemus. Secunde
ﬁlpponit;.ﬂms fcientias {ecl icanon ha-
bere propriam euidentiam ex propriis principiis,
quodeft plane falium. Sequela pater,quia fihabent
hanc euidentiam , nihilillis deeft ad veram & pro-
priam rationem fctientiz : falfo ergo negaturcogni-
tionem earum effe veré & proprie fcientificam. Mi-
nor \"C]’(‘) E.‘J.ECI 3 qlilﬂ Ci‘t contra ‘-',‘KPC]'IC]TL’iQ]'ﬂ 5y nam
Mathematica habet propria principia euidentia , &
per {fe nota, ex qmbus pcrmndf;ntcs demontftratio-
nies procedit; nec nititur aliquo teftimonio, aut fide
humana , vt per {e notum eft , fed enidentia cogente
intelletum. Negueetiam niticur fenfu,nam,perfe
loquendo , abftrahic & materia fenfibili, & confe-
quenter ab effeétibus {enfibilibus. Quod fialiquan-
do vritnr figuris vifibilibus , folum eft ve mens per-
fécte apprehendat rerminos principiorum, ve pofsit
inerinfecam eorum connexionem perfpicere.

Philofophia vero quamuis non habeat rantam
enidentiam f{icnt Mathematica , habet tamen fib1
propriam & accommodatam : quia etiam non fun-
datur per fein humanaauétoricate : quod fiinali-
quaparteita Pr'ncedir, c'lmmd illam non eft [cientia,
fed mere fides & opinio,nef mutabic rationg fuam,
aut euidentior fier propter connexionem cum Me-
taphyfica: fundatur ergo per f& in euidentia fuorum
principiorum, quam etiam non habet primario ex
Metaphyfica, fed ex habitu principiorum. Quodfi
quis dicat hanc euidentiam in Philofophia folum
effe & pofteriori, & ab effetibus per fenfum cognitis:
r-.:fpohdctu.—- fatendo in nebis magna quidem ex
parte ita contingere propter imperfectionem no-
{tram: tamen hoc nihil referre ad id,de quo agimus:
nam il res phyficz,qua tam imperfeéte per Philo-
fophiam cognofcuntur anobis, non cognofeuntur
perfectiusaut euidentius per Metaphylicam. Quod
fi'res aliqua naturales perfeftiori modo cognofci
poffunt abintelle@tu humano corpori coniuncto,vt
regera [:.r;‘.'i?_mt » in hisexpeétatur maior cuidentia a
Metaphyfica, fed in ipfa Ph!loﬁ:ﬂplua perf& haberi
poteft : nam, licet incipiat per fenfiim , non tamen
femper fundatur inillo, fed veiturillo ve miniftro
ad percipiendas per intelleftum rerum naturas,qui-
biis cogniris conficic demonitrationem a priori per
principia per e, & ex terminis euidentia in:e!]u‘é'tm,
uec potefl fingi alius modus, qiio per Metaphyficam
habeatur perfectior [tientia, aut euidentior huiuf
ntodi naturalium rerum : eft ergo gratis confitus
huiufmodi dicendi modus:

Aliter ergo intelligi poteft,quod Metaphyfica tra-
&ct dC omn ib us CTIIIIJ s f“.‘cllnﬁ um enmnes rationes
eorums(cilicer, quiaMetaphyfica, tanquam (cientia
vninerfalifsima, omnia hzc compleétitur vircute &
efficacia fua (vt fic dicam) etiam (i alie {Cientie par-
ticulares aliquam partem huius obieéti pofsint az-
tingere proprio &particulari modosquamuis {cien-
tifico & in fuo genere perfecto. Iratp ficut caufa par-
ticularis &cvniuerfalisfénfus particulans & vomer-
falis,, diftinéti fune, & vniverfalis artingit quidquid
particulnris,qmsmiis non & Contrario,ita exiftimari
poffet de hac fcientia & deczeeris. Verumtamen
hic ¢tiam modus nibi habet probabilitatis, primo,

ut. L. Denaturs Methaphyfica.

quia , vt ex difeurfi proxime fadto fumi poteft, nuls
lus eft pofsibilis naturalis modus demonftradi pro-
prias res phyficas,aut machematicas,altior ac perfe-
¢tior quam is quem feruant ipf fcientiz particula-
res:ergo {fuperflué & fine caufa ponuntur{cientiz
particulares diftinétz , fi eft vna vniuerfalis , quz ad
illa oninia defcendat. Deinde, quia he feientiz non
funt excogitandz; vt facultares fen potentiz diftin-
¢tz ; fed vehabitus eiufdem faculcatis proprijs illius
aétibus acquirendi, vt ad fimiles actuseliciendosil-
lam facilem reddant: ergo fi Metaphyfica fpeculare-
tur res , verbi gratia , naturales fecundum proprias
rationes earum vt {ic, non acquireretur per adus
nobiliores quam fint ij, quos Philofophia de eifdem
rebus exercere poflet ; quia neque quoad eam par-
tem haberent maiorem euidentiam , neque altiora
principia : ergo nulla effe poflet razio multiplicandi
hos habitus circa eafdem res : netp potentia indige~
ret habitu facilitante ad illos aétus , circa quosiam
haberet Philofophicam fcientiam.

Tertio 1tagy modo intelligi illa opinio poteft con-
fundendo omnes {cientiasin vnam 1'1'emphyﬁcam,
ita vt intelligamus has denominartiones vel conce-
ptus Mathematice , Philofophiz, ac Metaphyfice,
folum effe denominationes feu conceptus inadz-
quatos eiufdem {tienciz. Ethic fenfus pertinet ma-
gis ad quzftionem dediftinétione fcientiarum , vt
funt quudam habitus , vel qualitates, quam ad quz-

tionem de obietto,quammodo tradtamus.Certum
eft enim ex di&is Metaphyficam fecundum illum
conceptum obieftiuum, qui huic veci réfpondet,
non verfari civca res omnes in particulari , quia hoc
ipfo quod mens verfari intelligitur circa res na-
turales , vel Mathemaricasve fic , fam intelligitue
tranfilire terminos Metaphylice , & Philofophia,
vel Mathematica vl Sicur quamuis memoria non
diftinguatur ab intelleétu reipfa,{ed ratione forma-
Ii obiectiua , non dicetur proprie & formalizer ver-
fari circa res vt prafentes , fed folt circa res v prz-
teritas vefic. Addo deinde(quidquid fit de illis tri-
bus fcientijs , Philofophia , Mathematica , & Meta=~
phyfica,que modo vnaqueque earum per fe vnafit,
quod paulo poft breniter attingemus ) per fefein-
credibile efle easomnes vere ac propri¢ vnicam fci-
entiam humanam efle. Primo quidem,quia hoc per
fe notum vifum eft pmnibus fere Philofophis. Se-
cundo, quia agunt de rebus omnino dinerlis, & fere
nullam inter fe habent connexionem s quantum ad
ea , qua funt propria viiufcuiufque. Tertio, quia
multum differunt in modo procedendi: nam Philo-~
fophus vixrecedit a fenfu : Metaphyficus vero pro=-
cedit per principia vuiverfalifsima & maxime ab-
ftragta, Machematicus vero medio quodam modo
procedit: qui modi procedendi oriuntur exilla vul-
gari triplici abfiratione 4 materia, Quod fi hx tres
fcientiz diftinétz fint y non minus diftinguicur Me=
taphyfica ab alijs duabus ;, quamaliz duz inter fe,
quia res amateria {eparatz ; de quibustradtac, non
minus imo magis diftanc & cereris, quam reliqus
omnia inter {, tum in perfeétione entis, tum in ab-
ftradtione, tum etiam in modo ratiocinandi,&diffi=
cultate ac fubtilitare 1pfinfmet fcientiz : cum ergo
Mathematica diftinéta a Philofophia fit omnium
confenfu ob diverfam abftraétionem , m()dmnque
procedendi omnino diuerfum,idem maiori rationg
cenfendum eft de Metaphyfica refpeéiu illarum : er-
gonon verfacur circa res omnes , quas akiz {cientia
confiderant [ecundum proprias rationes; quibusab
¢is confiderantur.

Opinotenends, & proeaprima
conclufio.
H/Ec pofterior fententia vera eft , & ténenda,

quan vt diftinéius proponamus, & confirme-
mus,

X




Sect. 11, Defpharaobiect; eius. 1

dequibusrebus nobisin
raftandum fit , nonnuliz
fubijcienda funt. Dico ergo primo,
quamuis hxzc fcientia confi ens in quantum
eng, &-proprierares, L}Li:-:xpl:_ tiic per J_u c_um.ism—
unt, nongamen i1 {ticin precia,; & quati m‘,cualf ra-
sione entis vt fic fed ad aliquainferiora c:m:u_!c-
randa defcendit fecundum proprias coruim ratio=
nes. Tota hec alleruo conltat ex diétis in prace-
dente fectione : & quoad priorem partem d.c ente,
in quantum €I18 5 COT L'.l'iﬂ:li'l potcit ex adduétisinter
referendam fecundam f{ententiam. f_l_gos.d a.ltc-—
Tam Vero }urtcn'l confirmari putc!‘t ex dictis girca
primam {ententiam : & ftatim amplius dCCl;ll‘{lL‘_ilT
rur. Solumeit animaduerrendum , quod Dialectict
dicuntygenus confideraripofle, vel vt totumactua-
le,vel vepotentiale, feu (quod idem eft) c_onlu_lcrars.
polfe, vt abfirattum abltra&tione praciiua, id eft,
fecundum id tantum, quud in fua ratione l‘orm;fh
aétu includit in {ito conceptu obieétiuo hicprzcilo,
vel abftradtione totali, vt abftrahitur tanguam to-
tum pownualmncluc%mw inferiorain pc.;_tc_ntia : h(JJC
Ensecneipi (inquani ) quod de genere dicitur , pofle fiio modo

poreft, &5 .U-;plic.lri ad ens in quantunm ens: nam & habet fua i
wafi toirm raciongm formalem ; quah actualem, qua pracia

afluale, v (ccundum rationem confiderari poteft, ccinferiora

ut tatumpo abet , qua fuo modo in potentia includit fecun-
sentialts 4 rationem. Quando ergo ratio aliqua com-
munis afsignatur; vt adzquatum objecfuﬁ] alicuius
pu:;;n:i:s , vel habitus, non ﬁ:mpe_r afsignatur, vt
elt quid aGuale, & omnino precifum abitractione
formali » fed vt includit aliquo modeo nferiora:
fent ens naturale , vel fubftantia materialis dici-
tur efle ubie&um adzquatum i‘hiinibph;:\' , non
rantum {eeundum preciam rationem fubftan-
iz materialis , vt fic , fed eriam fecundum pro-
prias rationes inferiorum fubftantiarum materia-
liuni , ‘corripubilium vel -Il‘]CﬂI‘]‘ElptlL_)i]?E.l.lll, &e.
Guid intal- Sic ergoscum Metaphylica (]l-‘\FLl!' verfaricirca ens
ligendlgm; AMQUABEWM, €NS 5 NON elt exi pandum {fumi ens
quande Me- omnine ac formaliter przeifum , ita Vvt exclu-
taphyfica. dantur omniainferiora, {ecundum propriasratio-
dicisur eon- 1o, quia hzc fententia non {iftic in fola contide~
fiderareens 5o ne illins rationis formalisaéuahis : fumenda
2 quAREAn oo e ft 1lla racio , prout includitaliquo modo infe-
ik Tiora.
Dico feciindd ; Hec fcientia noh confiderat o-
. mnes proprias rationes feu quidditates entium i1
e i, fer vt ralia funt , fed folum eas, quae ub
wes s parti- DAY ticulari, feu ve talia funt, e |
eulari ecu. PTOPLIA cmsabﬁm&anc continentur vel quate-
detur Mezs. 126 fune cum illa neceffario coniundiz. Hzc elt

XIL.

phyfica, mens Ariftotelis, & auctorum, quos citaui in fecun-
quaision  dafententia, & aliorum, qui de hac{cientia feripfe-
Stem, i

rung. Qui omnesdiftinguunt triplicemabltractio-
nem in {cientijs fpccuh:iuis, & realibus,quales funt
tres fupra nunierac, Phylica, ] lathematica, & Me-
taphyfica: nam de alijs {cientijs vel moralibus , vel
racienalibus, vel pratticis alia eft ratio, & modus
confiderandi ynitatem obieéti,vel ex fine fcientiz,
Seisistiafpe- vel ex xi_Iodo procedendi, d'e_ quo alias, Illz ergo
ehlatiug rea tres fcientiz in aliqua abitrattione conueniung,nam
disqualiter omnes confiderant de rebus in vniuerfali: diffe-
inabfira@io runit tamen in ablira&ione qudfi formali & preci-
nmeconue-  fiya d mareria ,nani Philofophiagquamuis abltrahatc
:;:’:‘"‘i'ff‘f' 3 fingularibus, non tamen d materia fenfibili, id eft,
m’ aal- ibiecta accidentibus fenfibilibus, fed ea potius v=
R titur in fuo ratiocinandi modo. Marhematica veé-
ro abftrahit quidem fecundumrationem a materia
fenfibili : non autem ab intelligibili, quia quanti-
tas quantumuis abftrahatur , non poteft.concipi,
nifi vt res corporea & materialis. Metaphylicave-
1o dicitur abftrahere 3 matéria fenfibili & intelli-
gibili , & non folum fecundum ratieniem , fed et-
1am fecundum effe, quia rationes entis, quas con-
fiderat , inreipfa inueniuncurfine materiag &ideo

in proprio & obieftiuo concept
cludit materiam. De qua. tripli
partitione harum trinm a1
&iones ex profeflo differ

ibftra-

ntiarumper h:

olterierum.
Nunc nobis {uffciat haftenus non elfe inuentam
apriorem rationem diftinguendi has feie
liunde hanc videri fatis conuenientem
ha {cientiz fint de rebus 1pfi

Modaw di-
flingscndi
[eienitas pov
disier [am

5
abflractioné

A materia

as, &a-
am;cunt

ime {pe-

» fintque m

qud Aprus,

1pfo obieéto fun-
{ub quaralis obie-
iareseo funt perfe-
ftins intelligibiles, quo magis abltrahunt 4 maceria:

damentumhabet

ko immateria-
1011, €6 eft certior:
‘tionis feu immate-

liori, & confequenter abfira
& ideo ex diuerfo graduabitr:
rialitatis , refté confideratur
bilium , & fcientiarum.

na facile intelligizur ,

ietas obieétorum

fita , quia [cientia non trar
1ect1 formali

» fen rationis formalis , fub qua {1

obiectt : confiderat autem quidquid fub illa con-
tinetur : ergo hzc {clentia confidérat omnia en-
tia , {feu Tationesentium , que fub przdicia abftra-

ftione continentur : & vltra non progreditur;
nam cxtera ad Phyficam ; vel Mathematicam {pe-
¢tant.

Vt hoc autém clarius intelligatur,dico tertip. Hec
{cientia fub ratione entis coniiderat ravionem fub-
1t '.mtix,vtﬁc,(,\' ationem etiam accidentis. Dehac
crtione nullus dubitat: & paret facile ex principio
polito , quiaille duzrationesabltrahunta materia
fecundum efie: veenimfupra diximus, & recte no-
tatit DinusThomasin prolog
lum dicunt

XIIL
Rarioxcms
fabfiantie
it fic, €5 a¢ 1
codentie,vE
{Feconfide=
g rar Meta-
aphyfice,non fo- ppyfice.
ria fecundumefle il- @md firabs
juam funt inmatetia, fhabere s
fed ennamail (Te1n rebus fine materia, ”‘“";‘“'{"
quia hoc fatis eft,vrin fua ratione formali materiam cund effe
noninciudant, neque illam per{e requirant. Acce-
dit etiam , quod heration nt {cibiles, & habere
pofunt ateributa, veluti adzquata & propiia, & ad
aliam fcientiam non fpetant : pertinent ergo ad
hanc: non poteft enimintellectus humanus,hi perfe-
¢ fir difpoficus,carere huiufmodi feientia.Vnde,fi-
cut Philofophia confiderans de varijs fpeciebus fub-
flantiarum matenalium, confiderat fubinde com-
munem rationem materialis fibftantiz, & adzqua-
ta Principia , & Proprictares eius : rurfufque agens
de yarys {peciebiss viventium , confideratcommui-
nem rationem viuentis, vt fic, & propria principia,

& proprierates eius : ita fcientiahumana (vt ficdi-

cam) confiderans varios gradus.&rationes entium;

necefle eft , vt confideret
entis. Iren, cum  varias {ubltantias {peculetyr;

& varia accidentia , necelle elt , vt confideret com-

munes rationes fubftantiz,& accidentisthocautem

nion praftat,nifi per hanc voinerfalem, & principem
{cientiam.

Atque hine conftat ( nceademreperamus)idem , XIV:
dicendum efle de_omnibus rationibus communi- Syl
bus,quz fub ence,fubftantia,& accidenteira abftra- TA*f#e [fub
hi poffunt,vt fint in rebus fing materia : huinfmodi st
funt ratio entis creati vel increatifubftantiz finite, :,:{fﬁ:;::
aut infnitx , & imiliteraccidentis abfoluti velre- n-f;n’rﬂrii-l
fpedtiui, qualitatis, adtionis,operationis,aut depen- paane
dentiz, & fimilium. Dequibusobferuandumett; worarw di-
plures poffe abftrahi rationes communes rebus ma- gnum,
terialibus, & immaterialibus, quarum confideratio
juxta principium pofitum in rigore deberetad hane
fcientiam {pedtare , vt elt communis ratio viuentis,
qua abftrahi poteft a rebus materialibus & imma-
zerialibus: item communis ratio cognofcentis &ein-

telli-

here am.

J& rationes entium

JUE NUNRC

\.‘LUJ.' i.‘l)hi.l nt

comniunem rationer




Pradicaia
Jolis imma
tevialibug
vabas corm-
MR, hed-
fss funt cénm
fiderationn,

XV.
Commmunis
ratis canfay
&5 quarsvr
generd) can
Jarum, e
porifimail
larwmn cak-
[abicaresad
sdetaphyfi -
carm ffediat.

iy

telligentis, ficut triam communis ratio entis necel-
farij, feuincorruptibilis ab hac feientia confideran-
tur: tamen quia pluresex predi&isrationibus; vt i
nobis coghofcuntur , non nifi ex diverfis animarum
gradibus cognafti poffent, ideo nihil deillis poteft
hic conuenienterdici, preter ea, quxin fcientia de
anima dicuntur: ideoque in eum locurn ea praedica-
tareljcimus, quz exoperationibus virz fumunzar,
& communia funt.

Secundo virerius & fortioriinfertur pertinere ad
hanc fcientiam traétare in patticulari de omnibus
entibus feu rationibusentium, qua non nifi in re-
busimmaterialibusinueniri poflunc,vt eft commu-=
nisratio fubftantiz immaterialis , ratio primz, feu
increatz {ubftantiz, & fpiritus etiam ¢reati, & om-
nium fpecierum, feu ineélligentiarum, quz fubipfo
continentur. Solum eft acrendendum, has fubftan-
tias prefertim creatas, valdeé imperfectd poffe natu-
raliter cognofci , ad fummum fecindum quafdam
communes ratienes , & negatilios conceptus, non
tamen fecundum proprias, & fpecificas differentias:
eotamen modo , quo cognhofci poffunt, ad hane fti-
entiam potifsimum pertinere carum contemplatio-
nemn , vefupradiGumelt. Nomnenith pertinet pro-
prie, & per fe ad Phyficam, nifi fortafle fecundum
quandam rationem communem extrinfecam , &
non {atis certam; fcilicet quatenus Angeli funt mo-
tores ceeleftium orbium; per fe aurem, & quoad co-
gnitionem effentie & propriccatuin intelligentia-
rum, que naturaliter haberi poteft,excedunt Phyfi-
cam facultarem , quia funt 4 fenfibustemorifsime,
& ideo earum ¢oghitio difficilior eft; & altior. Perti-
nee ergo ad hancf{cientiam, quz hominem perficit
fecundumid, quodineo preftantifsimum eft, & in
quo eins feelicitasnaruralis , magna ex parte confi-
ftir, id eft; in contemplatione rerum altisimarum;
ve Ariftot.dixit 10.Ethic.cap.7.

Terrio colligitur ex dictis pertinete ad hanc fti-
entiam tratare de communi ratione caufz, & de
fingulis caufarum generibus, vefic, & de primisac
potifsimis caufis feu rationibus caufanditotius vni-
uerfi. Declaro fingula, quia inprimisratio caufz &
effectus, ve fic, ex it conmmuniseft febus materiali-
bus & immaterialibus : hamin Deo,qui fumme im-
materialisefl, ratio cauf reperitur,& in angelisra=
tio effectus , & omnibus entibus creatis, quatenus
enuia finica funt,commune & effentialeeft,vt ab ali-
qua caufa emanent, & ad ipfa eridm creata entia, vel
miaterialia vel immatérialia fecundum communem
rationem aliquod genus operationis; vel caufaliea~
tis pertinet. Rurfus hac ratio caufz non tantum fe~
cundum communem rationem cauflz, fed etiam fe=
cundum fpeciales & diftinftoscaufandi modosex e
abftrahitd matéria fecundum effe : nam ratio caufe
efficientis , ve'fic, per f€ non requirit materiam, &
muleo minus ratio finis.Irem hzc ratio agentis libe-
ri; & a propofito. Irem ratio caufeexemplaris, feu
ratio caufz agentis per propriumexemplar , velid-
eam. Rurfus catifa macerialis & formalis, quamuis
prout in fubftanrijs reperiuntur ; non videantur a
materia abftrahere: tamen quatenusfeciidum com-
munes rationes fuasa fubftanctijs & accidentibus ab=
ftrahunt, d mareria étiam feparantur: perrinet ergo
ad Metaphyficam hac genera caufarum diftinguere,
& fingulorum rationes explicare. Etquiaipfa Sapi-
entiaefty& {uprema naturalis fcientia,ad edm perti-
net primas rerum canfas,vel potius prinias rationes
caufandi in prima caufa confiderare : eiufmodiau-
temfintratié caufi efficientis & finalis:he namque
fecundum fuam perfeétionem fupremam nec mate-
flam requirtihi, neque ipfam,auc alind genus canfz
fupponunt , neque imperfettionem requirnne, fed
per {fe ac primario in prima cnufa,qux eft Deus,con=
iunguntur: fecus vero eft deratione materiz ac for-
mz:hz namque neceflario fupponuntaliam caufam

Difpus. 1. Denaturs Methaphyfcé,

priorem & quaoriantur faltem efficienter, & finaljs
ter, & ideo non computanturinter caufas feu rario-
nes caufandi fimpliciter primas, & ideoearum ex~
adta cognitio mon pertinge ad Metaphyficum, nifi
fecundum rationes communes talium caufarum,
non tamen fecundumeasres, in quibus tales ratio-
nes caufandireperiuncur , quz funt materia & for-
ma fubftantialis: Namlicet hz 2 Metaphyfica actin-
gantur ,tamenintegra earum fcientia 3 Philofopha
traditur,

Ilud denique circa hoe confiderandum eft,varijs
feilicet, titulis feu rationibus pertinere adMetaphy-
ficum hane caufarum confiderationem : nam £ vir
tus caufandi, vel caufalitas ipfa , velrelatio inde re-
fultans,confiderentur,vt funt entia quzdam;perti—
nent ad hanc feientiam , vt obieftum eius, non qui-
dem, vt adequatum(vr quidam falfo dicebat, quod
fupra terigimus)fed vt pars obiecti,quia hec tantum
funt quzdam entia,feu modientium,non vero in fe
concludunt toram latitudinem entis. Sivero corfi-
deretur ratio , vel virtus cauf® ifi ofdine ad ipfam,
caufam,fcilicet;quatenus eft proprietas,fen ateribu~
tum eius reiy quz caufa dicitur; iic pertinet ad hane
{cientiam contiderare , de caufa , non ve de obiecto,
vel parte obiecti, fed ve de areribute quodam obie-
c‘h_\velpartis eius : atque hoc modo,quia h=zcfcien-
tia confiderat de Deo; confequenter in eo confide-
rat rationem primz caulk finalis, efticientis; & ex-
emplaris , & confiderans de Angelis, inquirit quam
vircutem caufandi habeant in reliqua entia , & tra-
¢tansde fubftantia, ve fic, fpecplatur,quam caufali-
tatem habeat circa accidentia, & fic de alijs. Denifp
confideretur ratio caufe in ordirte ad effeum : id
eft,quatenuseius cognitio neceffariaeft, ad exacam
effectus cognitionem, fic etiam pertinet ad hanc fti-
entiam caufarum cognitio, non vt obie®um, neque
vt propriecasobieéti , {ed vt principium, feu canfa
obieéti feu partiseius,

Dug vero {uperfitnt difficultares circa diéta. Vna ~

XVII.

eft de anima rationali , an eius confideratio ad Me- e P

taphyficum pértineat , fiue inratione entis, fiuein

rationals

ratione caufz confidererur : Ef enim hec anima confiderario
{ubftantia ‘quadam immaterialis, & confequenter fir Mesaphy
abftrahic d materia fecundum effe 4, vnde etiam ab. fisimsmmis

ftrahit in proprijs fationibus fisis. Hac ergoratiohe
videri poteft propria & fpecifica confidératio huius
animz ad hanc (cientiam pertinere. Quod viderur
confirmare Atiftot.r.de partib.c.1. fignificans Phyfi-
cum nonconfiderare de omni anima.In contrarium
vero eft, quia anima rationalis etiam , vt rationalis
eft, eft forma facuralis habens effentialem ordinem
ad mareriam, &vt fic,eft principium fiuarum opera-
tLONUM,CLiAm earum quas per corpus exercet etiam
fecundum eum peculiarem modunt,quo abhomine
exercentur. Sed hzc controuerfia tra®ari folet ex
profeflo in principio librorum de Anima,vbi videri
poteft Cardin. Tolerns quzft.2.procemiali.

Nune breuiter dicitur huius anima confideratio-
nem remittendam effein poftremam & perfeétifsi-
mam partém Philofophig n:’nuralzs.{’rimb,quie_: fci-
entia de homihe, vt homo eft;phyfica eft : eiufdem
autem artificis eft de toto, & de effentialibuseius
partibus confiderare. Deinde,suia licet anima ha-
beat effe fubfiftens & feparabile A materia quantum
ad adtualem coniunétionem : non tanien quanti ad
aptitudinem; nec quantum adording ad materiam,
& confequenter , neque quantum ad perfe@tam co-
gnitionem, tam effentix , quam proprietatum & o-
perationum €itis; omnis autem cognitio per mate-
riam Phylica eft. Non ef ergo dubium, quin cogni-
tio anime quantum ad fubfianciam eius,& proprie-
tates per (e illi conuenientes, & modum, fert fatum
exiftendi, vel operandi , quem habec in corpore; ad
Phyfica pertineat. De flatu vero anim= feparat=, &
inodo operandi, qué in ¢o haber, confidergre,putar

aliqui

XVIIL.




XIX,

XX.
Rationibsus
sppofizafon-
ventia faeif-

e

Quorundad
ntium in
particulari
confideratio
cur ad Me
eaphyficam
pareinast,
MR VIr0 A
Lorwms

XXI.

Diffeitic A-
mifiocehs lo-
Eus ixponi.
.

Secd. Il Dcfﬁfeﬁa obielii etus.

aliqui ad Meeaphyficuni per fe pertinere : quod eft
probabile;quia fr:cu_ndum eam rationem .v!de“.m o-
mninofieri abftrafio d materia; & nihil de anima,
proutin illo ftatu cognofti pofle, nifi per analogiam
quandam & proportionem ad reliquas fubftantias
immateriales: nihilominus tamé ; quia ad perfectio-
nem fcientiz {pectar integre atque complere fubie~
&um fuum confiderare; commodius hz¢ omnia in
Philofophia tractantur, maximé, quia h2e¢ confide-
ratio anime & ftacuwm eius,quafi in partes diuifa, &
in diusrfis {cientiis traditasprolixitatefm parit & co-
fufionem: & ideo in difcurf{is huius operisa conlide-
rationé animz rationalis; tam coniunétz , quam fe-
paratg abftinebimus.Prefertim,quia etiam de ange-
lis propeer eandem caufam perpauca dictur: fumus;
quia integra eorum confideratio & contemplatio 4
Theologis mericd iam viurpata eft, quam totd hu¢
traducerealienum effee 4 naturali fcientia, & confe~
quentera noftro inftituto:res autem obiter attinge-
re;aucimperfeété radtare,aue nullius,aut parug vei=
licatis effe. Arque eadem fere racio eft de cognitione
Dei,quamuis,quia de Deo plura poflfunt naturaliter
cognofci;quam de fntelligentijs , & quia eius cogni-
tio naturalis,magis eftad perfectionem huius {cien-
tiz neceflaria ; nonnulla de ipfo, dicemus, quatenus
vel a Philofophis taéta funt, velratione naturaliin-
ueniri poflunt.

Altera difficultas erat de communibus rationi-
bus fubftantiz materialis & aliis, quz materiam in-
cludunt,vel fine materia efle non poffunt : hec vero
inargumentis tangitur , & in folurionibus eorum
expedietur.

Ad primam ergo rationem dubitandi in princi-
pio pofitam folutio patet ex dictis: Non eft enim ne-
cefle, vefi fcientia s qu confiderat vniuérfalem ra-
tionem,in parriculari defcendat ad omnia, quz fub
tali ratione continentur, fed folum ad ea, qua ean-
dem rationem feibilis , feu eandem abftrattionem
participant. Quocirca quamiis confidérando con-
ueniéntiam realemin communi fatione entis, non
videatureffemaior ratio de quibufdam entib. par-
ticularibus yquant dealijs , vt fub hanc {cientiam
cadant{ecundum proprias rationés, confiderando
tamen conuenientiam in abftradtione 3 materiafe-
cundumeelle, quz eftinter quafdam fpeciales ratio-
mesentium , cuamipfamet communi & abfiraétifsi-
ma ratione entis; datur fufficiens ratio ob quam hge
fcientia ad particularia quzdam entia defcendat, &
non ad alia.

Ad primumvero fundamentum prim fententiz
fumptum ex Ariftotelis teftimonijs patet refpon-
fio ex dictis ydiciturenim hacfcientia vniuerfaliter
confiderare de ente; quia abitradtifsimam rationem
entis in quantum ens confiderat, & de ommibus;
quzineademabftrattione & ratione {cibilis cumil=
la conueniunt. Eteodem modo dicitur traétare de
omnibus rebus, fcilicet,quatenus entia funt, & quia

océt principia generalia, & communia omnibus
rebus. Specialem vero difficultatem videntur ha-
bere verbailla, libro quarto, textu fecundo,vbi di-
citurhuiits fctentiz ef‘lie confiderare ens & eius fpe-
cies ;ac fpecies fpécierum. Quidam refpondent eam
diftributionem effe accommodate intelligendam,
fcilicet y defpeciebus entis proximis & remotis fub
eadem abftradtione fcibilis contentis. Sed melius
Diuus Thomas, & alij antiqui , quos Fonfeca fequi-
tursad hoc refpondeént ,alicer conftruendo litteram
Ariftotelis, qua fichabet fecundum verfionem an-
tiquam : Entisinquantsm ensquafianque (peces[peculari
vhsus eft fuientie gemere , € fpecies (pecierumn. In quibus
verbisilladuo ¢ fpecizsfpecterum £quitioca funt : pof-
funt enim coniungi , ita vt veuni decerminer a-
llud‘, &referantur ad ens , & ad fpecies fpeciernm
entis, & hunc fenfum fignificar clire vetfio Argy-
ropoli, & ineo procedit expotitic data. Aliter ve-

Franc.Sulgr Metaph. Tom.I.

i3
ro poffuntilla duo verba difiungi, & ad diuerfare-
ferri,fcilicet , ad fpecies rerum feibilium , & ad fpe~
cies fcientiarum » & hoc reéte fignificauit Fonfeca
vertens hoc modo : Estir quotques [wns (pecies , vaists
fientszgenereefl y & [peciesfpeciersimn contemplars © atque
ita fenfus erit ; vnius feientiz genere effe contem-
plari fpecies entis in communi , & in genere: varia-
rum tameén fpecierum feientiarum effe contemplari
varias {pecies entis fecundum proprias & fpecificas
rationes fuibilis. At exhoc fenfu confirmatur no-
ftrafententia: nam fi per {cientiam vnamintelliga-
mus in rigore commune genus {cientiz, exhocloce
habetur non pertinere ad aliquam fcientiam in fpe.
¢ie contemplari omnia entia fecundum ommnes fpe-
cificas rationes eorum , fed hoc pertinere ad genus
fcientiz fpecularite in communi: Ad fcientias au-
tem fpecificas fpeétare particularia obiecia {cibilia
fecundum proprias rationes eorum. Si autem per
{cientiam vnam in genere intelligamus foiZtiam ge-
neralem ratione obieéti , qualis eft Metaphylica, fic
etiam éx hocloco haberur huiufmodi fcientiam fo-
Jum confiderare onnes fpecies entisfub communi
rationéentis,vel fubftantiz: fcientias autem [pecia-
fes confiderare fpecies entis fub propriis & fpecificis
rationibus. ;

~ Ad feeunduni refponderur nonpoffe dari vnam
fcientiam humanam, & propriisaétibushumaniin-
genijacqluﬁmm_g quz vaiverfaliter illud perficiat
quoad omnia fcibilia fecundum omnesrationes eo-
rum ; alioquinon folum ille tres {cientiz {peculari-
uz,Philofophia;Mathematica , & Metaphyfica , fed

XXII.
Vita humas
nafumiih
acgufira
oA [Cibis
lim arnbire

non poiefi

etiami morales , & rationales, ac denique omnes in fseundum
vnam coalefcerént; quz éffet adequata perfectio in- prapriss ras
telleftus humani 3 quod eft incredibile,quia cumn a- #emes.

&us, & difearfus hurmani ingenij , funt tam varij &
tam parricular'es& diftinéti, atque independentes
inter fe,non eft verifimmlé fieri pofie , ve omnes con-
currant ad eandem ftientiam generandam. Neque
td eft necellariun: ad etfeétum , de quoin argumen-
tofit mentio , fcilicet, ad iudicandum de diuerfi-
tate rerum diftinétarum , qu#’ ad diuerfas fcien-
tias pertinere dicuntur, quia vnaquzque {cientia
tradens cognitionem fui Obiefh fufficienter red-
dit facilem intelleGtum ad diftinguendum illud a
reliqiiis ; fi tamen reliqua cognofcantur, vnde duz
fcientiz poffunt fefeiuuare & concurrere ad huiuf-
modiiudicia, makimé fi vna prebeat veluti forma-
le medium : alid vero,quali minifirermareriam, cui
mediumillad applicatur. Ita énim ferein propofi-
to contingit, vt enim intellectusiudicet , & demon-
fret , voum effé dingrfum ab alio , verbi gratia, e-
quum & leone; éx Métdphyfica fumit formale me-
dium,quod eft ratio diverfiratis, feu quid ficeffe di-
uerfum, & illud applicat feuaccribuir equo & leo-
ni,qiorum congeptus feu rationes ex Philofophia
fumic , tamen qui2 medium éf quafi formale de-
monftrationis,ideo talis demonfiratio , Metaphy-
fica cenfetur; & hoc modo dicitur effe Metaphyli-
c2 munus diuerfitatem in rebus oftendere, & eo-
deém modo dicitur demonftrare quiddirates rerum.:
quia medium demonftrandi quidditatem in ratio-
nequidditatis ; Metaphyficum eft ; quia rationem
quidditatis vt fic cognoftere, proprium eft Meta-
phyfics. ;

- Ad tertium refpondent aliqui diftinguendam ef-
fe in Metaphyfica duplicem rationem. Vnaeft fcien-
tie particularis , fub quaratiosienegant attingere
materialia, vtfic. Aliaeft, quatenus eft communis
ars, aliifque {cientijs ; vel artibus praeit : hoc enim
munus tribuirilli Ariftotel. in hoc procemio & pri-
mo Pofter. cap.7. tex.23. vbiper [tientiam omnium
Dominam Metaphyficam intelligit , vt omnesex-
ponune ; fub hac ergo ratione dicunt, Metaphyfi-
cam cognofceré res materiales, vt materiales {unt,
imo & materiamiftam, quatenits pura potentia pal-

B fiua

XXIIIL.




? R e ; T =
74 Difput. 1. De watdya Metaphifice.

otel fcientia eraf-
itinéione 1’(:1-1)011—

, vt particularis {cien-
rs. Verumtamen di-
fo maiorn indigent declaratione.
ones non diltinguunturex narura
tanquam duz partes cius
olum confideratione, & pre-
per iwmc‘..'qu 208 Conce-
1 nifi ratiene fui obiefti
ninerfalifsimi dicicureile vniuer-
rincipia viniuerfalia tradere , ideo-

¢ asiuuare: ergo non poreft illa
l.i'L icdic ‘ feu per diuerlas
“1‘, \LL"‘ll ll.L! 1 (ll"ef‘tll!]l

fiuaefiquod fi obijcias, quians
4 redi obie&tum fuum, ﬁlbeldf
m_n.;jd mefled

defcientia,
nverd vt (mmmm:is.

at , conflequitur quidquid
perfectionis habet fupe »& confert o~
mnem viilitatem , quam ad poteft:il-

la ergo parstioelt tancum fecundum ratienem no-
ftram.Igitur heri né poteit ; vt Metaphyfica tranfc
datrationem formalem fis DL"CU[ tam fecundum
umahiam. Et conh
hyfica, vrefle dicicur vniverfa-
ftrattionem fitam , & in rebus ma-
13 tales flnt,verfarur: ergoin hoc
n‘zllu—n }nhr- terminuim;, aut limitem, fed ad om-
nia obie&ta aliarum f{cientiarum fecundum omnes
tationes eorum defcendet, & ficinciditur in omnia
incommoda, qu= contra alias fententias intulimus.
Seqm.{a Vi mp Atet, mmflu.n fi ex ratione formali
obieétin inus , noneft vnde
.‘I{:\Jgn(’tur: tTum L‘]'Ii!ﬂ_ I-l N:(‘-,{!E}]l,v“(l[s dtdnglt Pl 0=
prinm obiectim Philofophiz, v.g.vt conflitnat il-
lud; etiam atringeret omnium fCi rum obieéta,
1 Phs .olupmﬂ oporteret omnes {pecies na-
m entium con:emplari,ve fi forre plures func
Philofophiz,carum obieéta fecernat,fi vero eft vna,
qu umuu.o ex tot rebus vnum eius obiedtum confle-

cam {ub nulla ratione
anfilire preprie racionem formalem
tingere macerialia, nifi concernen-
i :
ec denigu
falem, aurdefe tentias,nifi
ione, qua perfecis i fhuny.
ho¢ declarem; n‘r:oit'lpri.ni_s, Metaphy-
on attingere rartonem {ubltanti¢ marerialis,
3 : 1 a non reperiuntur,
propria necellaria eit
neséncisin decé fums=
vique ad propria obieéta
arum {cientiarum pra{cribenda: hoc enim mu-
s propriumeeft hiuus fcientiz,ve fumitur ex 6,7.¢
ia ad nullamaliam. [cientiam
hocpe ‘tinere p oteft , vt per fe facile conftar: Irem;
qm.a {ine his diuifionibus non poffer Metaphyfica
te cognoft nec fecundum
em entis , qua cum anzlogia fit,
& cogino -, non diftinguendo
contrahi potelt, neque fecundum
€8 rationes, Llu.ré McraPhyiL
mplandz funt, g 1!i.= nof po-
> nilt ab alys eas

1 (;T‘.]
Ll

na genera, & alias

{fuum obie&um ex
CoOmnune
non fatis d

erfales,
tales lum,

entiumimb
"1'1111,‘0@ gra

1n j]!'{l}]l
s VE .ium M

CELEros gi.ldux quiad l\ dir
_d;l.[h. abitraéte con & pro-
communes funt entibus abftrahen-
etiam mater '!‘l,l'.‘.\‘\fﬂribus,
t{peciticatiug con t.Vi,ver-
tdaminma-

Il]f@ grratione

p!l\_L’Lk yquE ¢
tibusam zruh., oc 1].:"
fanivet
1 gratia,diftinguic Metaphylicafubfta

terialem &i
terial
fumat,vel,qu
tes {ui obie L
TUr primo [‘Gi‘: rtorum capite 23. Tradita autem
huinfmodi dinifione , fubftantiam immaterialena
per (e & direéte confidérat ; omnia in voinerfum
traétando, qua de illa cognofci pollunt : {ubftan-
tiamautem materialem nonita contemplatur, fed
folum quatenus necelfe eft ad diftinguendam il-
lama fubftantia immateriali, & ad cognofcendum
deilla omnia Metaphylfica predicata,que ills vt ma-
terialis eft, conueniunt, v, verbigraria,effe com-
Puﬁt.u:l exactu d& potentiay & modum huius com-
pofitionis, & quod fit quoddam ensperfe vaum , &
fimilia.

Tertio in forma ad argumentum refpondetar,
ideo Metaphyficam non confiderare in particulari
omnia entia,quia non tranfcendic propriam abfira-
¢tionem ful obiedti: gradus antem quofdam gene-
ricos confiderare . qui attingunt materiamsnono-
mittende fuam abltraftionem ; tum quia illofmet
abftrahit & materia , quatenus eft {ubiefta motui &
fenfui, folumque confiderart i
munes rationes a&us, 1':111‘- I
milesitum eti

Juo modo con
!

artingit p
'-"""‘ﬂﬂl &‘L itr
,;th“(;."‘! 1IN €18 FEperia
Y nfcendentia predicata, & quo-
modo-ab eis ur mq 1-.qdus vel genera,

qu® vereac fecundum rem ab omni materia abfira-
hunt. Echocquod Ariftoreles 4. Metaphyfic. texeu
quinto,fignificauic ; cum dixit, Philefup b1 eft de omni-
b poffef culari: ficnsm non Ehilaf-phe, quk evit , qui con-
Sderabitzfird m Soceates o ¢ Socyare [dins , aur fi vnum
pni contrarinin , &re. Philofophiam enim per anto=
nomafiam vocat Metaph m, ad quam dicit per—
tinere Conhdci‘ﬂle llIlIf_r]lEdtf_‘n'l rerum i]"! COMIMmil=
ni, quia idem & diuverfum funt paliiones entis : &
hoc declarat predicto exemplo , quod affeftand=
forta(sis obfcuritatis gratia in quodam indimduo
pofuir ; cum conftet {cientiam non defcendere ad
indiuidua ex primo Pofter.cap. 7.6 lib.3. Metaphyf.
cap.iz.

Quartum argumentum eft reue
git enim difficultatem de fcienti
quznon poteft hoc loco exatte tradt
tamen illam breuiter fe@.fequente.

turco

ra difficile; attin-
nitate, qualis fit,
arizgtt

ingemus

tanium fcicntia.

erit cius Pllcmnlem rationent exXpo-
nere:quoniam vero eflentia & vnitas
rei, vel funtidem; vel intrinfece
innéta,1deo fimul explicanda eft
vnitas ,
vnitate fpemﬁca,naﬂ de numerica nulla c.’:ql:.x. 1

cum conftetin diverfis multiplicari ]11]'“ [cientiam
fecundum ntimerum, ficut & reliqua accidentia.In
eodemautem certumeft non mult pr'un nordine
ac{ ca".‘dcn‘l 1es, an vero rch.v‘&h diu ru n‘i:- etiame

con-

tateeius ﬂpcc;r
vnitas per genus ratlirreéte,co
cluod {pecics ex genere & diff a conftat , ideo
Jpr\cmmmc;d quur‘I cerrum acperfenotu eft , Me-
taphyficamieffe veré ac proprie fcie
:‘_].m principio Metaphyfic alijsinnumerislo
docuit, & conftat ex detinitione ferentiz, quz cx
.& 6.Ethicor.cap.3. fumitur ; feilicet, quod f t
cognitio feu habitus prebens certamace

-3

XXVL

XXV

sy

tiam,v _;hlf o- Metdphyfi
CA VErE AE

ia feitd
aropr.aﬁ;l‘:
fa,




Meraphyfi-

ca fientia

[prowintisis

SelT. 11.De wnitateeins,ant pluralitaie

gognitionem terumneeefariarum per propriacarii
principia & caufas;fi fitfcientia perfefta & 4 priori,
Haxc autem omnia in hac doftrina inueniuntur,
quantumeftexvi& ratione obie&iecius:&ideo non
eft dubium quin hecfitin fe fsientia , quamuis for-
+afle in nobis non femper, vel non quoad omng fta-
tum vel perfetionem feientiz affequatur. Confiac
ergo hane fgientiam contineri fub genere fcientiz.
Im ex dictis facile conftare poteft contineri fub ge-
nere{peculatiue fcigtiz;ve Arift.dixit,1.Metaph.c.z.
& lib.z.c.1.quia circares maxime {peculativas & quze
ad opusnon ordinitursverfatur, vt inferius cdmo-
dius declarabimus attributahuius fcientiz explica-

Metaphyfi- do: Deinde conftat exdiétishanc fcientiam efleef-
1a ab ali®, fentialiter diftin&am A reliquis fei€riis fpeculatiuis

frientin )
Jlingusrar,

Metaphyfi- Gub qua ratione de

i- gerealibus 5 vt funt Philofophia & Mathematica:
wnde fit eriam confequens habere illam, vtfic vni-
tatem aliquam, ratipne obieéti 4 nobis explicati.

yiri poteglt; Meraphylicam elle

sadefimitiv. (eientiam, quzens inquantumens, feu inquan-
cient s q >

aphyfe

sane
an Spucit |18
alierai; A

weroin ffi-

ma.
Primaopi
nio.

111,

a i

tum & materia abftrahit,fecundum efle contem-
plaeur.

Difficultas ergo in prefenti tractanda fupereft,
an hze vnitas fic generica , vel fpecifica , & confe-
quenter,anilla differentia, quaz fumiturex habitu-
dine ad obieftum adzquatum A nobis expofitum,

! Gefibaleerna,ica vt fub ea poffint plures fpecificz
, defignari, vel potius fir vna indiuifibilis atque vi-
tima. Multi enim priori modo de illa exiftimant:
quorum fententia(uaderipoteft, primo quiainob=
ieéto i nobis conftituto abltrattiones vanz peflunt
aflignari : inprimisenimeft illa duplexabfiradtio a
mareria fecundum effeant neceflario, aur permif-
find tantum , que videtur fufficiens ad vanandum
fecundum fpeciem obiectum fcibile; vt fic, & confe-
quennerrcienriam. Rurfusinter res, gue neceffario
exiftunt [ing materiasvidetur , vt minimf valde di-
netlaabftraftio Dei>quielt omnino purusaétus, &
ab omni etiam Metaphyfica compofitione abfira-
hit, ababftra&tione aliarum intelligentiarum, qu=
Jicet materia carcanc: compofitz tamen funt, eil-
que ateributajlonge diverfa conueniunt. Poflunt
ergofub generali Metaphyficz vnitaterres falté fei-
entig (pecie diftinéte conftitui.Vna que verfeturcir-
ca ens in qUaNTUM ensg,& ad fummum defcendar ad
communes rationes fubftantiz, & accidentis, & ad
nouem genera quz fub illo continentur , fecunda
quzintelligentias creatas : tergia vero, qua folum
Deum contempletur: Nam ficur in cofolo naturalis
beatitzdo confiftitita videtur danda fcientia natu-
ralis,quz&;undumvlrimam& {pecificam rationé
{uam Deum folum actingat. Neque fortafle deerit,
quiin pluramembra hane (tientiam partiacur 5 i0%=
tadiuerfos gradus abftra&ionis in ipfis communi-
bus rationibusentigin quantum ens: vel fubftantiz
in guantum{ubftantia,& fic dealiis.

Secundo principaliter argnmentor in hune mo-
dum,quiafi hecfcientiaeftvna, maximequoad ha-
bitumiudicatiuum,quiin mente relinquitur exa-
ctibuseips: Nam fpecies intelligibiles , quibus hzc
fcientia vtitur,cercumeft effe quamplurimas, & nom
vnam tantum : {(imifiterque confiat adtus eius clie
varios & multiplices,non folum numero , fed e~
tiam fpecie differentes : Quis enim dubizaret di-
uerfum effe aétum; quo iudigamus, omne ens el-
fe voum , feu vnitatem effe paflionementis, &.quo
judicamus: intclligentias effe immortales, vel ali-
quid {imile ¢ Si ergo vniras {pecifica in Metaphy-
fica excogitari poreft, folum eft quoad kabirum iu-
dicatiuum: Sed in eo etiam conftitui non potefl;
Ergo in nullo efle poteft: Probatur minor ; quia
{1 ille habitus eft vnus fpecic, vel ell omnino {im-
plexin fua entitate fecundugm ordinem ad obie-
&um ( omiffa pro nunc compefitiong , i quaeft,
perfolam intenfionerh ; aut radicationem in fub-

Frang.Suar.Metaph. Tom. I

i
iefto) veleft qualitas compofita: Neuttum auterm
dicipoffe videtur, Primum probatur ; guia cum ha-
bitus Metaphylicz ad varia iudicia , & derebus di-
fin&ilfimis inclinet, vt fic ipfis a&ibus , quafi com-
menfuratus, non viderur poffe per vnam & eandem
fimplicem qualitatem ad omngsillos inglinare, feu
omnes efficere.

Quod feciidoita declarit,quia habitus Metaphy-
ficz primo acquiritur per ynumactum girca yaum
obiedtum, verbi gratia,eirca hanc conclufionem;
Dmnesnseft versim,vel etiam fimilem, deinde per alios
ausangetur & extenditur ad alias edelufiones val-
dediucias,inquo augmento neceffeeft aliquid rea-
licatis vel enticacisilliaddi; quia impofsibile cftin-
telligere augmentum reale ine addiciong reali. Hze
autemadditio non poteft effefufficiens per modum
intenfionis folius,guia hog augmentum non tan-
tum eft ex diner(a participatione fubiecti fecundum
maiorem & maiorem radicationem ipfiusformz in
ipfo,fed eft ex parteipfiufmet habitus per maioren
extenfionem ad obieGum; ergorequiritur additio
exparteipfiufmet habitus,quatenus ¢i aliquid;addi
tur; quo nouum obiefum, feu nouam conclufig-
mem refpiciat, vraperte docuit Diuus Thomas 2«
gens de habitibus in communi, 1. 2, quzitione 5z.
articulo primo & fecundo. Non poreft ergo huiuf-
modi habitns effe omnino fimplex, vt refpicit to-
tam latitndinem fui obie@1.Quod vero nequecom=
pofitus effe pofiit, & tamen efle vere viius infpecie,
probatur primo; quiaid;qued primo acquiritur in
habitu per aGtus ynius fpeciei , & quod additur per
attum {pecie diftinftum, funt etiam inter fe fpecie
diftinfta:ergo noncomponunt ynumhabitum fe-
cundum{peciem. Ancecedens patet, tum quia allus
quibusilli generantur, {unt fpecie diftinéti,tum g=
tiam ,quia inelinantad fimiles aftus fpesie diftin-
&os: tum praterea,quianon eft maior ratio diftin-
étionis inter adtus iplos fecundos, quam interincli-
nariones,qu® per modum afius primi manent, ad
fimiles actusinclinantes,iis, quibus genitz funt, &
eonfequenter commenfurar , & proportionata i-
plis,tum denique, quiafinon effet diftinétio fpecifi-
cainterilla duo ; nec numerica eflet neceffaria, fed
fufficeret augmétum per modum intenfionis.Con=
fequé:iq_autcm prior probatur,quiaex duabus qua-
liratibus fpecie diftinis non poreft vnaqualitas, &
yniusfpeciei componj.

Refponderi poteft , ilfa duo non diftingui fpecie
totali, fed partiali, ideoque pofle qualitatem inte-
gram , fimpliciter vnamex eis componi tanquam ex
partibus heterogeneis. Sed contra,nam interrogo
qualis fichie compofitionis modus, nam, aut eftper
veram & realem vnionemillarum qualicarum(qua
dicuntur parciales )nen tantumin eodem fubicéto,
fed eciaminter [e, vel eft folum pet adunationem in
eodem fubiecto. Neutrum dici pogefl ; nam primum
non videturdatis, poffeintelligi; aut explicari: nam
interrogo qualis fitillaynio, At enimeft per imme-
diatam coniunétienem vnius cumalio, & hoe non,
quiatalis vnionon interuenit , nifl inter ea,quzfe
habent,vt potétia &k adtus, velveforma & materia,
accidens & [ubieCtum,terminus & res terminabilis:
nullo autem ex his modisilla duo inzer fe compa-
rantur,veper fe conftat; quia vrraquerelpicit per fe
fuumobieftum; & nonrequiritaliam, vt ab ea ter-
minetur; vel aétuecur Vel yninntur per modum cu-
iufdam continuationisin aliguo termino commu-
ni,vt creduntur ynirigradus intenfionis: & hicmo-
dusvnionis etiameft intelle@tu difficiilimus. Primd
quidem , quia oportet aflignarialiguem indinilibi-
lem terminum,in queilladuo vniantur, Quodra-
meunon | videtur pofle fieri, quia ille terminus g4
tiam debet refpicerealiquod obie&um :nullumeft
autem ad quod pofsit tendere, quianec imul ten-
dit in vtrumque obieétum illorum partialinm
B 2 habituum




YL

VII.
Vatia bat (4
perre opini-
anes,

VIIL
Mesaphyfi-
ca ¢fi vna
Jeiantin fpe-
8.

G
habitunum (eu afunm,per quos genitifunt, neque eft
vllaratio,ob quam magis tradatin voum , quam in
aliud: nec fingi porelt nouum obieétum ,; in quod
tendat , cum nulfum aliud foerit per actus cognitum
feuiudicatum. Terrio quiain aftibus non poreft re-
quiri talis vnio, neque talisindiuilibilis terminus
inquo vniantur : alias omnes adtus fcientiz Me-
taphylicz poffent in vhumecoalefcere ;, & realiter v-
nir1, quod eft intelligibile: ergoneque inhabitu et
talis vnio,quia non poteft aliquid effe in habitu,
quod non fuerit inactibus: Siautem actus nonha-
bentinter {e vnionem,non habent vnde, vel quo
illam efficiant. Et haz rationes progedunt, eriam fi
illiduo particulares habitus fingantur effe eiufdem
rationis & (peciei. Siautem fpecic differunt, addipo-
teft quarta ratio, feilicet, quia ea, qua differuntfpe-
cie,no poffunt pet fe effe continua; neque habere pro=
ptium terminum communem. !

Tandem fi propter hasrationes dicatur;illas quali=
tates folum componere vnum habitum per aduna-'
tionem in eodem fubieéto , fequitur primo,; non el
veram vnitatem in hacfcientia,fed tancum per acci-
dens ratione fubiecti, maximé;fi ( vt videtur proba-
bilius)qualitates illz fpecie diftinguuncur. Sequitur
fecunddo eadem ratione ex omnibus habitibus {cien-
tiartim componi voam fcientiam per adunationem
in eodem [ubietto.

Duz difficultatesfen quzftiones tangunturin ar-
gumentis propofitis. Prima eft propria & fpecialis
huins loci;an Metaphyfica fit vnafcientialpecie;nee
ne. Sceunda eft gencralis & eiufdem rationis in o-
mnibus [Gientiis & ferein omnibus habitibus acqui-
fitis, anfint fimplices qualitares ,vel compofitz f¢-
gundum extenfionemad obiefra.

Circa priorem partem, qua cft propria huiuglociy
aligui fentinne,Metaphyficam non effe vnam feienti-
am {pecie,{ed genere,&ad minuscontinere fub fetres
illasfpecies pracdi&.:s,f'cilicudcD:o,quiomnmoab-
firahit & 2 materia, & ab omni veftigio materiz, vt
exiftimari poteft omnis compefitio : item abomni
mutatione & vicifsitudine, & deintelligentiiscreatis,
quzneque abftrahuntab omnicompolitione ;neque
ab omni mutatione,tum locali ; tum intelleétus &
wvoluntatis: Abftrahunt tamen intrinfece & effentiali-
ter 4 materia & motn Phyﬁco 5 & de ente; quodfo-
dum permifsiug abftrahit & materia fecundum effe:
Neque eft hoe contra dinifionem fcientiz fpecula-
tiuz datum ab Ariftotele in Phyficam , Mathe-
maticam , & Metaphyficam, quia illa non eft diui-
fio in vitimas fpecies , fed {ubalternas, vt conftat
de Mathematica, qua plures fciencias fub fe conti-
net.

Nihilominus afferendum eft eum com
tentia, Metaphyficam fimpliciter efle voam [
tiamfpecie. Hzcemm videtur clara mens Arifto-
telis in toto procemio , feu capite primo & fecun-
do,libro primo Metaphyf vbifemper de hac fcien-
tia, tanquam dg vna fpecieloquitur ; eigg ranquaim v-
ni & eidem atrribuit nomina & ateribura,qug partim
illi conueniunt,fecundum quod verfarurcirca Deum
&inrelligentias: Sic enimvocatur Theologia ; feu
fciencia diuina,& prima Philofophia: partim v ver-
fatur circa ens in quantum ens , & prima attribu-
ta, & principia eius,qua ratione dicitur fcientia v-
niuerfalis, & '\‘.e:f.;rpi)}fﬁca:Sdpimliﬁ aiiten yocatur
quatenus hac omnia mmp,'e:‘c‘::ur , & prima prin-

Difput 1. Dénstura Idetaph;

%

primam,ve patet exlib.4.cap.2. & 3. & lib.7.cap.s. &
lib. 12- in quo deDeo & de intelligentiis cognitio-
mem tradit, eamque dicit cfe precipnambuius do-
étrinz partem ,ad quam quedammodo caterz or-
dinantur. Ac denique lib. 6. cap. 1.& libarcapite 6.
abftra&ionem 3 materia fecundum effe conftienir
vt adequatam rationem formalem fub qua obie-
&i huius fcientiz. 5i antem diltinéta elfec fcientia,
quz ageret deente, vt ens cﬁ,ab €a, quz tractatde
ente immateriali, & re ipfa & materia feparato, illa
prior non participarer proprié ac perfetc huiufmo-
diabftraétionem, pequeageret de primisrerum cau-
fis,nequealia haberet, qua Ariftoreles Metaphyfica
tribuic: & hoc fereargumento concludit D, Thom.
1.2.queit. 57.art. 2. fapientiam naturalem tantum ef-
fe vnam, cum habitus aliarum {gientiarum plures
fint , vbinecefle eft loqui devnitate fpecifica : nam
fecundum genus, cum aliz fcientiz vnitatem ha-
bent: hzc autemfapientia non et Metaphyfica: nee
poteft dici fapientiam vocari folam eam partem;
feu fcientiam vitimam Metaphyficz , quz de Deo
agit, quiailla pracise fumpra non confiderat prima
principia communia omnibus feientiis , neque illa
corroborat & confirmat ; quod ad fapientiam fpe-
&at:ficut ccontrario pars illa prior Metaphyfice,
quz agitde entevefic, per fefola non confiderat o~
mnes altiffimas caufas,é ideo etiam illa przcisé fum-
ptanon habet propriam rationem fapientiz: oportet
ergo , vtvna& eadem feientia hacomnia comple-
&atur. Ethocipfumdocnitidem D.Thom_i'uP cita~
taloca Ariftotelis, & pracipué inprologo Metaphyfi-
csidemque fentiuntreliqui expofiteres antiqui &
moderni,
| Ratio vero kuius fententiz eft ; quiz nullum eff
fufficiens fundamentum ad hawc ftientiarum mul-
tiplicationem: & alioquiomniaea,quz in hacfeien-
tiatra&antur 5 aded {unt inter {e connexa, vt non
pofsint commodé diuerfis fcientiisattribui, Eo vel
maximé,quodratione eiufdem abfra&ionis omnia
conueniunt in eadem ratione feibilis: Nam licet
Deus , & intelligentiz fecundum fe confideratz,
videantur, altiori quodam gradu & ordine elfle con-
fiturz s tamen proutin noflram confiderationem
cadunt ,non pofiunt A confideratione tranfcenden-
tinm atttibutorum feiungi. Vnde ctiam confirma=
tur: nam perfeftafcientia de Deo & aliis fubflantiis
feparacis tradit cognitionem omnium pradicato-
rum , qua in eis infunt: Ergo etiam pradicarorum
communium & tranftendentium. Neque cft ea-
dem ratio de inferioribus feientijs , verbi gratia,
Philefophia, qu liget confiderer de materiali fub-~
ftantia y non tamen propterea contemplatur pra-
dicata communia, & tranfcendentia, queeilli etiam
infunt,quia cum illa fic inferior fcientia , nen po-
teft afcendere ad abftra&iora & difficiliora pra-
dicata cognofcenda , fed per altiorem feientiamca-
gnira fupponit. At verp {cientia deDeo, & intelli-
gentijs ¢ft fuprema omnium naturahum, & ideo
aihil fupponit cognitum per aleiorem foientiam,fed
infe includit quidquid neceffarium eft ad fui obje-
i cognitionem perfedtam, quantum per naturale
{umen haberi poteli: eadem ergo fcientia, quz de
his{] ecialibus cbie&is tradtat,, fimul confideratom-
nia predicata; qua illis funt cum alijs rebus com-
munia,& hzcelttora Metaphylicadoéirina: sfterge
vnalcientia.

Atqexhis fatisfaftumeft primz rationi dubitan-

cipia ; primafque rerum cauﬁaf contemplatur. Item
inlibro quarto, vbi ex profeffo traftare videenur de
obieéto huius fcienriz;dicicillam efie vnam , & con-
fiderare omnia , que i mareria funt {ecreea. Vnde
in difcurfi & modo tradendi hancdoérind, fatis in-
dicatea eflc fcientiam ynam inf{pécie, & epeindiffe-
renterait ensinquantum ens;elfeadzquatum cbie-
&Gum huius fcientiz yeiufque przcipuam parrem ef-

fefubftauniam ; vel impheiter; velimmater ialem,ac

di in principio poficz:declaraium eftenim,quoimno- R«
deilla abftra&io 2 materia fecundumefle, quz per- M 4
mifsivadicitur, velneceffaria: non variet {pecificam dired
vationem obiei feibilis, tum propternoftram con- "
nexionemtalium rerum & pradicatorum inter fe,
prafertim in ordine ad cognitionem , tum criam
propter eundem orduiem d'uc'hinz , & certitudjnis,
Denique ; quia illa diuerfitas abftra&ionis folum i
cit '




Sedt, 1V, Demuntribus Metaphyfica.

eft fecandum diuerfos conceptus rationis, quadi-
uerfitas fola per{e non fufficit ad diverfam fcientia
confticuendani, nifi alia maior ratio diftinétionis
Alioqui quot funt communia red

occurrat.

abfirahibiliaabinferioribus:toteflenc [cicatigr
ziplicandz, & quot effent rerum {pecies ; tot eti
effent [cientizfpecie difierentes, quod communiter

ul-
m

non admittitur.

4
bat primo  priori;quia €a fcientia maxime eft pro-
pter veritatis cognitionem; & propeer feiplam,qu=z
de primis rerum caufis , & principiis , & de rebus di-
gnisimis confiderat: huiufinodi enimresapufsima
funt, ve{ciantur, & earum cognitio maxime expeti»
biliselt s fed hzefcieatia verfaturin cognitionealtif
fimarum rerum & caufarum, vt conitatex his: quz
de obiettoillins diximus : ergo hzcfcientia maxime

mitmbifi-  Adfocundam dubitandirationem non poflumus  eft proptetfe, & proprer veritatis cognitionem. Sg-
caonufme  inhoclocoexprofefiofatisfacere, quia vedixi,qua-  cunde,quiahaclcientiandinquirit veritatis cogni~
babitse.  ftio, qua ibi tangitur, communis eitomnibusficien-  tionem propteroperationeni: ¢rgo propter feipfam;
tiis ; & fortafle mferins traftando dequalitate,cam  nomeft enim inter hacinuenire medinm. Antecedés
examinabimus. Nune breniterdico, difficilbmum  gutem probaturab Ariftotele duplicifigno: vail efty
muhi videri velle defendere habitum MetaphylicZ  quod homines propter admirationem & caufarum
elle ; aut vnam {implicem quabtatem, aut ragom-  jgnorationem hav¢ fcientiam inuenire ceeperunt;
pofitam, yrex yarus parcialibusentitatibus, veraas  ergo propter cognitionem ; & non alteriug operis
realivmioneinterfe vnitis confiirgat,quam diffeul-  gratia,eaminquifierunc.Secundum Gignum efl,quia
tatem fatis oftendunt ; qua inillo argumento pro-  homines,cum cis omnia ad hanc vitam neceflaria
politafunt. Quare facilius dici y-:deturhuwﬁ!wdl fuppeterent,hancfcientiam inueftigarunt: noner~
feigtiam includere partiales qualitates, feuhabitus,;  gopropter alium vium ,fed ad expellendam igno-
qni vnam{cientiam componere dicuntur non fola  rantiam, atqueadeo propteripfam veritatis cogni-
aggregatione per accidens in codem fubiedto,eul  tionem, cam inquifierunt. Terrio nosid probare
inhzrent,led fubordinatione aliqua ac dependen-  poffumus,quia (cientia, que cognitionem ordinat
tia, quaminter {e habent per ordinemadidem fub- operationen, proxime difpurat de rebus opera-
ieftum ,cirea quod verfancur: non enim necelleelt  bilibusab homme: hze autem {cientia nontradtas
in omnibusrebus eundem ordinemynitatisinueni-  de huiufinodirebus, fed de nobilifsimisentibus, &
ri.. Quod fiquisinguirac, quifnamficifte ordofub-  devniuerfalizimisrationibus entis, & maximeab-
ordinationis & dependentiz:relponderipoteftcon-  firaétis.

Gltere inhabitudine ad idem obie&um , quod licet Sed fi quis refte confideret, tam affertio pofita, IIY,
res varias compleétarur, & diuerfas proprietates ha-  gquamea,quz exAriftotele incius confirmationem
beat ;qua deillodemonftranturita tameninterfe  adduximus,communia fimt omnib.fpeculatiuis {ci-
funtconnexasvt harum cognitio abillis pendeat; & engiis, & maximenaturali Philofophiz ; &cita exdi-
fefemutuoin cogaitione iuuent fub cademratione  &isrationibus re¢infert Ariftoreles hanefcientid
&modo fcientiz, acdottrine. Sedhzeres,vrdixi, {pecnlatinamefle, & nonpradticam, quia proxime
magis accuratam poftulac inquifitionem ac difpu-  nonordinaturadopuss fed fiftic in veritatis cogni-
tationem fiioloco tradendam. tione;quod(vtdixijcommuneelt voinerlz naturali
Philofophiz, vtergoinaffertione pofita propriusfi-
SECTIO IV. nis huius feientiz declaretur;ubintelligere oportst
S e eamefle proptercognitionem earil veritatum , qua
Qugt fint buins [cientia munera,quis fiais, de iploente vt taleeRy& derebussquz fecundumefr
guae wvitlitas fz abftrahunt  materia,demonfirari poffunt.Atque
: itaproprius finisciuscft declarare naturam, propri-
L BEBT wplicato obielto , & cffentia huits  ecares& caufasentisinguitumens,de partium eiuls,

feicatiz » oportebat nonnihil dicere  guatenusfecundum effed materia abfirahunt.
de caufis cins: fed quomam de ma- Atquehinecolligitur prima necefsirasfeuweilitas 1V,

? teriali,formalis & efngienten il pro-
prium ae pccu!iarc dicendum oceur-

huius doétrinz; nimirum, vt perficiat intelleGum
fecundumfe (vtficdicam)& propter perfe@ifsimas

%::f:;::‘ r'ltr,idca I‘olun‘mdicemulsde caufaﬁqahv‘ }n-i‘x;crmlis
( Met. enin caufa huins {cieutiz non eft alia;nif ubieftum
phyfize.  €IUS> quod conftat effe intelletum, nili quis velit

materiam girea quam ad materialem caufamreuo-
Queformg- are : illa autem materia non elt alia s pracer obie-

res;rerumigrationgs cognofeédas. Intelleétus enim
humanus licetincorporefit, & idéo minifteriofen-
fuuin & phantafmatum indigeat, tamen fecundum
fe fpiritualisefty &vimhabet omnes,stiam fpiritua~
Ies & diwinas percipiendi, propter quod; guodam-~

bia, &um fcientiz, dequo fatisdidtumeft. Rurlus eum . smododsinss, appellatuseft ab Ariftotele,lib.1. deani-

ipfa fcientia forma quedamit:no habetgliamcau-  ma,text.§z. Philofophiaigitur naturalis videturin-

famformalem propriam, fed habet effenciamfuam,  telleum perficere, prout vtitur fenfibus, & circa

fou rationem formalem ;habetetiamobiecti, quod  fenfibiliaverfacur. Mathematicg verofeientiz illum

quatenus fpeciem tribuit rationem quandam for-  videntur perficere ; prout aliquo mod o abftrahitab

Quaeff.  ME habere dicitursfaltem extrinfecz. Deniqueeum  externcrum fenfuum experimento, cum dependé-

s, hzclcientia acquilita fit, per proprios attus,tanqud  tiaramenabimaginatione,feuphantatia. Hecauté

perproximam caufam efcientem fit;1n guomhil  dodtrina intellectum illuftrat fecundum fe,abltra-

fpeciale habet praterea, quzcommunia funtezte-  hens,quantum in corpote fieri poteft a fenfibus; &

ris habitibus zcquifitis. Igitur folus finis &munns  phantalia,é res (pirituales;ac diuinascontemplans,

huius feientiz explicanda fupetfunt: hecenimduo  rationesty ac principia omnibusrebus communia ,

itainprafenticoniunéa funt, ve vaumpotivsefie & generalia attribura entium, qua anullainferiori
videantur: eftautem heze feientiaquoad habitum  {cientia confiderantur.

propter fuam operationem, quam proxime elicit: Secundo vero addendum eft feientiam Mctaphy-

hocenim communecft omni habitui, nequealiguid  ficz, non folum propier feipfamefle conuenientem,

in particnlari habet habitus huiusfcientia;quodno~  fed etiamadalias {eientias perfecté acquirendaselle

vadeglarationeindigeat. Deipfaverooperatione, valde veilem. Hazeaffertio fumitur ex Ariftotel. 1.

fewadtu huinsfeientiz explicandunielt qualisfic; &  Meraph.cap.z.&lib.g.cap.z. vbiinteralias condition-

quem finem habeat , & indeconftabit;guznamfue-  nesfapientiz ponit,quedreliqua feientiz illi min -

rithuius fcientie necefsitas, vel vrilicas. firent,ipfaveroalijs prefit; eilque(ait Ariftor.) pra-

1L Dicoergoprimo;finemhuius fcientiz effe verita-  cipiatnon imperio praftico, quod ad prudentiam

%:‘;ﬁ"‘ tiscontemplationem propter feipfam.fta docer Ari-  potius, vel moralesftientidsfpedtat, fed dirc&tione

ftotel.1z2. Metaph.cap: 2. & lib. 2. cap.y. vbiid pro-

fpeculativa,& fubdic huiuimodi ¢ffeMgrapt
Frang, Suar. MctaPh.'[om | 8

B 3




Soluitur
obiedio.

alind
iplics-

34
ter aliquid
Visle,

trarum , qui-de praftantifsi-
caufis, acde vigimo
: . Additetiam 1. Pofter.
1yficam folam verfari circa primiaprin-
rum feientiarum. Suntenim duplicia
{centiaru 1eodem lib. docet cap. 8.
naquaquefeientia decla-
svel potius omnibus
3111;1!1‘-J vt res {ubieta
1b eis cxtera parcicularia prin-
dem Philofophus ait, & libro 4.
t. 7, 1ergo omnes {cigtiz ab his prin-
cipiis maxime peadeant, neceffcelt , ve perhanc fei-
entiam maxime perficiantur : quia, vefupra dictum
eft, horum pringipiorum cognitio & contemplatio
ad nullam fpecialem fcientiam pertinere potelt, cii
exabltraétifsimis, & vniuerfalifsimis terminis con-
ftet.Sicigitur eft hzclcicntia ad aliarum confecutio-
nem & perfeftionem valde veilis. Vnde D. Thom.in
priticip. Metaph.&in 2.dift.3. queR. z.ar.2. dicit,Me=
taphylicam efle ordinatiuam aliarum fcientiarum,
quia confiderat rationem entis abfolute : aliz vero
fecundum determinatam rationem entis: & inz.d:
24.quaft. 2.art. 2.ad 4.ait, Metaphyhcam dirigere
alias feientias. Denilp ex his,qua de obietto &mate-
ria circa quamverfatur, diximus, id facile probari
potelt,quia hzc (cientia cofiderat {fupremas entium
rationes,& vniuerfalifsimas proprietates, & proprid
rationé eflentiz & cffe, & omnes modos diftinétio-
nis,qui{ancinrebus: at ine horum om ndiftin-
cognitione non poteft perfefta particularium re-
rumcognitio haberi. Quod experimento etiam co-
gnolcip : omnes enim aliz ftientiz fzpe veun-
tur principiis Metaphyficz ,autea {upponunt,vein
fuis demonftrationibus, vel ratiocinationibus pro-
gredi pofsint , ynde {zpe contingit ¢x ignoratione
Metaphyfice in aliis [cientiis errari,

Dices, cum hzc feicntia Metaphyfice maxime

propter feiplam inquiratur, quo modo poteft efic
veilisad alias: Nam quod eft veile ad alia.eft proprer
i Refpondetur: Dupliciter conting't aliquid dici
vtilead aliud: vno modo tanquam medium ordi-
natumadaliud: vnomodo vtile ad aliud diciturta-
quam caulafuperior & eminentior,influens{nomo-
do in aliud. Hoc igitur pofteriori modo & Meta-
phyfica vtilisad inferiores{eientias, & ideononre-
pugnat,{ed potiuseit valde confentanieum acconfe-
quens ; quod fitmaxime propterfe, & aliis valde vti-
lisfeu proficua. Priori autem modo cztera (Clentix
ordinantur ad Metaphylicam; quatenusomnisaha
cognitio, tam{peculatina ;quam praéticaordinasuc
ad {upremam contemplationem , in qua natu
hominis feelicitas confiftit. Itafere D. Thom.2.
tra Gentes ¢, 2. ratione 6. vbific inguir: Hae
snodo ¢ haber Philafophis primaad aliss fuentias jpic
suas : namayipfic omuwes alie dependent , vepote ab ipfia ai-
cipienies [ia pisncipia, ¢ direélionem (ontra nigantes prin-
i ritta Philofsphia toraordinaisr ad Des coghitio=
vlsimum fineon.
Sed vt hec Metaphylice munera exa&ius intelli-
gantur;oportet inf{pecie declarare, qua fint officia,
qua circa alias {cientias exercet ; & quomedo illa
exequatur,

dam propria
lia comm
tiis, quia
ty&k qua

3

-

5

acirea afwc?zz 4[!323’{{??3

Susimiods Metaph
erfetny  ea vt

[eientsaruzm ver
demson(lies.
DRimum itaqueattribuifolet Metaphyficz,quod

vnicuiquelcientiz obiectum prafcribar, &, fine-
ceflefit,ilfigeffe demonftret, quod fign
nerroes 3. deceelojecomm
defendere ; ac verificare
particnlarium fcientiarum. )
quia, vt Ariftoreles doces 1. Pollerior. [cientia non

Y
)lui:;c(‘.ta
Ratioveroelle porelt,

Difput. I. Denatura M

taphyfica.

i 3 e ok
fed fupponit fuum-fub/eQum efle; & o
> fumat: ergo cumno fe
Do : e

probat,
fit: ergo oporter veal
peridfitperfen peipin aliqu: -
ratione & probatione, oportet illud fumere exali-
quafuperiorifcientia ; quz non poteftefle nifi Meta-
phyfica;, ad quam [petat confiderare eflentiz,; quid-
ditatis & ipfius efferationen.

Dices; Quomodo potell Metaphyfica de obiectis
aliarum fcientiarum demonttrare quod fint: nam,
fifermofitde a&uali exiftentia, hecnon requiricur,
vt res [eientiz obii tur,fed quafi peraccidens &
habet: vade demonftrarinon poteft, prafertim de
entibus creatis, cum iliis non neceffario conueniat,
quod fialiquo modo ex effectibus probari poteft,id
magis videtur ad Philofophum naturalem perti-
nere, qui ex effeétibus fenfibilibus philofophatiic,
fi vero fermofit deeffein aptitudineg, fea inpoten-
tia, hoc non potelt de vno fubiecto demonfirari,
quia nullum eft medinm, quo demonftrari pofsic:
ficut etiam non poteft de fubiecto fTientie demon-
ftrari quid fir, quia nullum eft medium quovnicui-
que rei propria effentia conueniat, fed immediate
ac per fefe illi conuenit. - Adde, quod haee fcientia
non potefl delcendere ad parricularia obie®a fin-
gularam fcientiarum , qui non poteft fuam pro-
priam abftradtionem tranftendere: ficut ergo pro-
pter hanc canfam noh potet demonfirare proprie-
tates eorumyitan oftendere, an fint, vel quid

fint. Praztere

geat

fum, ve condtat

.i'l»'!‘.l‘\i"‘fi.(l"l) L
rientia: nam licer hxc feientia d gnitate pris

elt svehaefcie
celfariaericaliaf

tia,quz huicdeferui iolten-
dendum proprinm cius obicctuin, quiaip fiton go-
teft demonlirare ubiefum funw ¢, {ed fupponere
debet:neque iliud eltita per fenotum; quin aliqua
oftenfioneindigsat.

Refponderur ad primam difficultateriy, hane i
enti itaiuvar as ad oftendendum earum ob-
iccta effe, vel quid fint,fcutipfe de obieétis fuis , hoe
filppenunt. Scientizautem, perfeloquendo,non
fupponunt fuum obieétum adtuexiftere: hocenim,
vt argumentum faéum probat, aceidentariumelt
ad racionem{cientiz ;illam excipio,quzeftde Dzo,
cuius efle eft de quidditare eius: in aliis verorebus
ad fcientiam & demonfirationem ron eft necefla-
ri exiftentia earum ;nifi foreafle interdum ex parce
noftra ad inquirendam & inueniendam fientiam,
quianosex rebus ipfisfeientiam accipimus, Igitur
hzc fgientia non demonitrac aliarum obiedta a&u
exiftere;fed eafolum decaufadici poreftaliaobie@a
elle; quia prabet principia ad endum, in quo
gradu entium ralia obie&a collocentur, & quaquid-
ditatem habe Hocautemn praitac h 3
declarandoinpr Am ratione
tiz {feu quidditatis ; & 11 quo confifl
ftinguendo varios gradus entium
obieétafcientiarum conrintntur. Quosire
uis & priori & in fe non pofsit per proprium
intrinfecum demonfirar: obieétiin |
quid fit; tamen quoad nosoftend | ote
feueffe&ibus ;dzclarando inrrimis quid reqt
ad ratiohementis, &in quoratioefientie ¢on
& quam connexionem cum talibus fignis, vel effe-
cribushabere pofsit,quaz omnianon nifi per pringi-
piahuiusdoétrinz exadte oltenduntur.

z‘s:cvdéteciam;c;m I per caufas extrinfecas,ve fune
finalis & efficiens: potelt interdum. ofiendi aliqued
obiedtum effe , quod miaxime Ar per p:imas & vni-
uerfates caufus, de quo hzefeientiaconfiderar, veo-
ftendere pollumusangelosefle, quia & ad perfc&io-
nemvniverii [unt neceffari), & talisfunt natura, ve
non I'CP';‘S}‘..‘.!IC}Z': \"1 1:)‘."1) mers.

&

ng

¢ doC
entis, &
t, & demnde

y qIub,

Atque

Y.
Qbiedtio.

VIL

Refpoanfsa-




Secl, IV, Dewm
womodo pofsit hac
¢ ¢ obicéta particu-

X

Atque ita etiam conftac
feiencia rale munuos exerce
larium (tiétiarum, etiam {i infra illins abf&ractioné
elle videantur.  Nam in pri vt fuprafeéiione
fecunda tecigimus, quamuis Metaphyfica per fenon
verfetur circa resomnesfecundum proprias ratio-
mes earum,ta quo modoattingitillas,quate-
nus, feilicet; necelle eft ad proprias rationes expli-
candas,vel diuifiones tradendas, & proprios gradus
Mecaphviicos { I is, quz diuifiones
ntiis deferuiunt ad
1 fubieftapred aliisfecernenda. Ae¢

deinde non femper neceffe eft , vt Metaphyfica per
fe ipfam immediate oftendat fingularium feientia-
rum obiedta ;(&d fatiseft quod tribuat principia, &
declaret terminos, quibus aliz ftientiz vtipoffunt
ad fupponenda; vel oftendenda, quantum necefle
fuerit ,obiecta [ua.

Vnde confequenter fatendumeft ;i ordo doétri-
= nz{pedtetur fecundum (e, Metaphylicamefle c=te-
i ris priorem; quod ngn[blume:{ho_: munere,l’ved e-
o A-':E}fr:ua- tiamexalio, quod ftatim exg!icabmm.s 3 CO”}gl po-
AR telt;nam confirmat al quo modo omuium {cientia-

rum principia. Deinde cranfcédentales tationes en-
tis declarac, fine quarum cognitione vix poteftina-
liqua fFientia quippiam exacte rractari, Ac denique
quandam habet li/igularem conexionem cumdia-
leftica ,quam inferius declarabo,ratione cuius effe-
€tum fortafle eft, v magna pars huius dottrinz &
modernis Dialeicis confufe trafterur. Nihilomi-
nus tamen ratione noftri modi cognoftendi ; h=e
feientia poftremum locum {ibi vindicauit, vt con-
ftar ex viu omnium; & ex ipfamee Ariftotelis in-
feriptione: nam propterea hane {cientiam Tran/phy-
ficam fuu Poflphyfiam vocauic, Et ratioeft, quamie-
tigit Diuus Thonasin 1. Metaph. capit.i.lect.2.& A-
uicen. lib. 1. fuz Metaph. cap. 3. quiares,quz amare-
tiaabfrahunt ecundumefle, licet fecundum fe fint
maxime iatelligibiles , A nobis tam€ inueniunturnd
nifi per modum, vt conftar ex 12, Metaph.Et fimilizer
rationes encis vniverfalisime & abftra&tifsime,
quamuis fecundti fe fint notiores, prafercim quond
quaftionem anfint,tamen, quid lint, & quas pro-
prictates habeant, difficile & nobis cognofeitur, &
fzpe incipere oportet & particularibus & fenfibili-
bus, vr ad illas pertingere pofssmus,& hoc¢modo
dixit Ariftot. 1. Metaph. cap. 2. vniterfalifiima effe
Vaiuefalir ognitudifficillima. Vndeloguendoordine ﬁuoad
fimacogni- nos;non femper neceffeelt; hancfeienviam ahvlsp_rsf:-
#u diffalli- mitei: femper tamen fupponunturaliquaprincipia
A, huius feientiz,vel rermini metaphylici, quatenusa-
liguo modo cognofti poffunt vircute naturalis lu-
minis intelleftus, & prout fatis ¢ft ad difcu:req-
dum, & progrediendum in aliis {cientiis, quamuis
nontamexacte & perfecte, ficut fit comparata hac
{cientia.

L Ad vItimam confirmationem dicitur;hane fcien-
tiamin hoc fuperarereliquas, guod ipfanonfolum
fupponit fuum obieétum efle, fed ctiam ; finccefle
fic,; illud'effe oftendir , propriis principiis vrens; per
fe loquendo: nam per acaidens interdum veitura-
lienis & extraneis propter excellentiam fui obiecti,
& defectum noftri intellectus , qui nonpoteft illud
perfecte attingere , vrin e eft;fed exinferioribus re-
bus. Cum autem dicirur{cientiam fupponere fuum
obietum efle, intelhgicur per feloquendo; venota-
uit Caictanus prima parte, quaftione fecundaar-
ticulo tertio , per acc dens vero non inconuenit

Seidiia guo- feientiam aliquam \sm:n.o;-a‘.ﬂ.;-arlc quoad nos obie-
modﬂﬁ. &uplﬁum. -iildf(E‘(in::;s iuprema fitynon
ona fim indiget ope aleerius s fed vifuaid preftare [\mei_},&
obisfum, Dutufimodi eft ‘Meraphyfica in ordine naturalium
feientiarum, ficut etiam id Theologia habetinor-
dinefupernaturali

5

ca

Fape los a
coerncidos a

Gnare vl
v addif~
EALur,

Quodh

ions Metapryfice,

: 7o :
Duomods ﬂd;’fdiﬂ‘l,i yficaprimd pris
aciuearyy.

uitur, eft prima principia conf
re. Hoc munus tribuit huicd
teles1.Polter.cap.7. &1, Phyfhc. ca
felfotradic atque exercer. 4. Meraph. capite.

di 11l

commentdrores omnes tdent tradune , & J"-'>0".
lib, 1. Comment. in Euclid. cap. 4. vbi
maticis [cEtiis ait; Meta ph icam fuppeditare prin-
¢ipia. Quailcaucé fithoc munus, & eury 10 Mo-
doad hancicienciam pertineat, nonelt faciiead ex-
plicandum. Et ratio difficultatis elt primo, quia pr

m Mathe-

maprincipia funt per fe, naturaliter, ac fine difenrfu 7

=

nota:h=zc autem [tientia, cum elfentialice
fit inommbus partibus fuis, in nulla earum poteft,
nifi per difcurfum; & confequenter cirga conclulio-
nes, & propofitiones mediacas verfari: ergo nullum
munus proprium circa prima principia potelt exer-
cere.Secundo,quiaalias confundererur habitus Me-
taphyticz cum habitu primorum prineipioril ; quia
Meraphylica viurparer propriii munus illius habi-
tus:ynde nonoporteret eos diftinguere,contra Ari-
ftorelem 6 Et capitete ;\rm%'l':'\]li‘.riqucvir:tltcs
intellettus diftinguit'& inter eas ponit inrelleftum,
id eft;habitum principiorum , & fapientiam, quam
efle Meraphyticam conftat ex eodem in procemio
hli_illsopcrjs. Prima fequela pater.quiaad habirum
principiorum percinet , allenfum prabere primis
principits cum maiori enidéria & cerritudine,guam
omunis {cientia: quandoquidem omnis flientiarum
cuidentia ab illo habitu pender: erg
fion potelt confirmare prima principia » a
aliquod addere affenfui illorum , nifi munus habi-
tus primorum priucip}m'u:w viurper, Terrios quia
velhzcitientia exercer hoemunus,explicando tan-
tHm terminos ex quibus prima principia conftant;
& hocnoneft munusfcientiz, nequeadilludeft ne-
ccﬁhrmsaliquis'nabimsiudfca:u.-és, t lumi con-
ueniens appi chenfio, & terminorum explicatio, Vel
exercethoc mMunRus , demonitrando afrq:-o modoi-
pla principia: & rurfusinterrogo;an hocintelliga-
tur dedemonftracionea priori, vel  pofteriori. Et
primum dici non poteft, quia prima principia vefic
funcimmediata, vnde A priori demonttyari non pof-
funt. Siautemfumancur; venonfuntimmediara
quoad nos, quale eft illud prineipium, quo prima
pafsio pradicarur de defimito, ficnon eft munus v-
nius {ciéntiz talia principia demonfirare; fed vna-
quzque fcientia infua materia demonfiratea. qoa
ad iplam pertinent, nec poteft Metaphylica ad un-
gulainfpecie defcendere, vt ex diéisin {e&ionibus
przcedentibus conftat: Ergonihil proprium poteft
hacin parte Meraphy| ibui. Secundumaurem
de demonftratione & pofteriori non potelt conue-
nientius diciyquia hocgenns demonfrationis & fei-
entiznonpertinerad (@pientiam, qualis eft Meza-
phyfica, fed pertinet vel ad experientiam ; vel ad
fcientiam & pofteriori , quar tiam quia apyel-
lant, que {ine-dubio eft inferior , & diftinétus ha-
bitus & feientia perfe@ta , quia fortaffe non eft v-
nusclrea prima principia conimn nia; & propria in-
gularum feientiarum, Vndelicus perfecia fapien-
tiz feu Mecaphyfice adiungi potelt nobis ali-
quis imperfe&us habitus dcmnrm. i pofierio-
Fiiprima princip:a communia , ad Metaphyhcam
fpectantia, rra fingulis foentiis par:icularbus ad-
ilmgipnrcﬂ fimilis habitus prn;utr:on.ﬂ.t-:s,Vﬁiui‘-
cuiufgue principia d pofteriori demonfirans,quid el
ergoquod in hoe munere propriumacfingularcha-

berMeraphylica?
Non poffumus commodius ad hane interroga-
tionem refpondere, & hog munusdeclarare, quam
B 4 pe

rai
icientia

Seiunda,

Tertia,

XIIL




ausingir fia-
iy fin

gHlatimm.

-

XV.

(e elice
em incelle-
difourfu praz-
et primis principiis f ropofitis: Hoce-
nim refte probat argumentum illud, & confirmat
etiam fccundum. Pertinebit ergo ad hane {tientiam

1 { ticircaipfa prima principia,quoil-
] nformet aliqguo modo ac defendar:
autem id przficr, infecunda &tertiad
clarabitur.

Circa fecundam aliquitra&are hocloco folent, an
habitus principiorum, quem Ariftotelesintelletum
appellauit , lit qualitas 2 porentia intelle&iua in re
ipfadiftinéta, & vtrum licqualitas d natura congeni-
ta,anpotusacquifita. Quienimnegant;huncHa-
bitum efle qualitatem aliquam pracer ipfim natu-
rale lumen intellectus ; quod, quatenus natura {ua
elt fufficienter propenfum ad aflenfum primornm
principiorum , tllorum habitus appellatur ;, & non
realiter,neque ex naturarei, {ed (olaratione A facul-
tate intelligendi diftinguitur. Qui (inquam) ita

entinne, facileexpedient difficultatem propofitam,
dicentes Meraphylicam diftingui 4 nacurali lumine
intelleétus ; non vero diftingui ab alio habitu, qui
potelt conferre intelleétui facilitatem aliquam cir-
<a primorum pringcipiorum affenfum. Aliisvero (&
quidem probabilius ) videtur hanc quzftionem ab
illanon pendere, nam fiue habitus principiorum fie
qualitas diftinéta, & peractusacquifita, fivenon,ne-
celle et Metaphylicam effe habizum ab illo diftin-
&um, quia, vein prioridifiicultate dicebant, Meza-
phylice munus non poteft efle przbere affenfum
fimplicem, feuabfque difcarfu primis principiis. Qui
autem ponunt illum habitum qualitatem diftin-
¢tam , eius munus & vtilitatem efle dicunt elicere
promptius & facilins cum intelleétu ipfummet al-
fenfum fimplicem & immediatum primorum prin-
cipiorim: ergo ; etiamfi ponamus habitum princi-
piorum efle propriis aétibus acquifitum, non pro-
prerea confundere illum debemus cum habitu Me-
taphylicz.

Non ergo {unt hz quefliones connexz , neque
ynaabalterapender, Et(vtegoopinor)Ariftoteles
virnmgue pofuit . [Cilicet , & habitum principiorum
elle virtutem diftin&am A faprentia, ve conflatex ci-
zato loco tertio Ethic. & efle habitum, quem no-
firis aétibus comparamus, vt ex codem loco, & ex
fecundo pofter. capite vitimo ; facile fumi poteft.
Nam in priori loco manifefte ponic illum inter ha-
bitus fen virtutes intelleétus: Siautemnoneflecres
diftinéta ab ipfa difficultate intelligendi , proprii~
fime , imo & fallo diceretur effe habitum intelle-
&us. In poﬂcuuri autem loco apertius {entic eile
habitum, non a natura inditum , fed acquificum,
non per difcurfium , fed per fimplices actus ex fola
terminorim propa.‘r:ionc, & inrelligentia compa-
ratos. Etreuera hocpofterjusfequiturexillo prio-
ri. Namfihichabitus noneflet fagilitasaliqua viu
comparata ad fimiles attus promprius cliciendos,
nullaefle ratiosaut fundamentum;cur exiftimarecur
effe qualitas aliqua diftinia ex naturareia lumire
naturali intellectus, fenab ipfa facultate intelligen=
di, tum quia vt Ariftoteles dixit, tertio de anima,
capite quarto sintcllectus naturafuaeft purapoten-
tiainordine intelligibilium , & tanquam tabula ra-
fa:tum etiam , qui fi natura i,uf.’n dediffet totam vim,
que ex parte potentiz necelfaria eft ad eliciendos
hos aétus, non tantum quoad fubftansiam, fede-
tiam quoad prumpci:udinem & f.;ui!:fncm_, ﬁ_lper—
uacaneil fuifler multiplicare entitates in ipfa facul-
tateintelligendi, fedipfa poflet & deberet in fuamee
intrinfecaentitate fortior & efficacior conftitui, ne-
que effec vilum indigium ad illam diftinétionem

'da prima p

dentem &

que modo
feultate de-

1970
ntitatum colligendam: Sicut fi voluntasnatura fua
ita eft prompra & facilis ad amandum bonum i
communi , Vi non pofsit peraus promptior & fa-
cilior reddi, optimum argumentum eft , non habe-
reillam promptitudinem per habituminnatum,fed
per fuammer entitatem.  EtGmilitervifus, quiaex
natura {iia habet totam inclinationem & efficaci-
tatem, quam ex parte {ua habere poteft ad elicien-
dum attum videndi, reé&e colligimus habere to=
tamillam vim; &inclinationem per intrinfecam fa-
cultatem & entitatem {uam indiuifibilem, &non
per aliquam aliam 4 naturainditam.  Vnde Dinus
Thomas, 1. 2. quzftione'si.articulo 1. fenfit,hunc ha-
bitum non effe nacuralem fecundum f&, fed quoad
inchoationem quandam , quia , feilicer, 3&us per
quosacquiritur, non funt per difeurfium habiti, fed
immediateab iplonatura Lumine profluunt,quam-
uisin principio & antehabitum non emanent cum
tanta promptitudine & facilitate, ficut poft acqui-
fitum habitum; dequa relatein fecundo Pofterio-
rum difputanimus, & fortallein fequentibus nom-
pihiladdemus.

Hag ergo {ententia fuppofita, ad fecundam dif-
ficultarem negatur fequela ;: Nam Metaphyfica a-
liter verfatur circa principia prima, quam habitus
principiorum : Nam inprimis Metaphyfica non
verfatur circa prima pringipia formaliter, vt prin-
cipia funt,fed vr funr aliquo modo conglufienes:
At vero habitus verfatur formaliter cirea princi-
pia, vetalialune, & vericates immediacz: Et ideo
hichabitus atringit fine difcurfu, Meraphyfiea ve
ro,mediantealiquodifeurfiu.  Hingrurfus habitus
pringipiorum non addit proprie aliqguam euiden-
tiam , vel certitudinem aifenfu principiorum, qui
ex fola natura haberi potelt , fed addic facilitatem
& prompritudinem in exercenda illa euidentia‘ée
certituding : Metaphyficaveroadditcertitudinem
& euidentiam , quianouo modo & pernouum/me-
dium facit alfentirieidem veritati. Eftautem atten-
te confiderandum;ho¢augumentum non efleinren=~
fiuum , fed extenfiuum. Primo quidem ,quia Me-
taphyfica non auger euidentiam , vel cerritudinem,
imo neque intenhonem ipfiufmet aflenfus , quem
clicithabitus principiorum , quia ve dixi, Metaphy-
ficanullomodo operatur cireaillum aflenfum, fed
girca obiectum feu materiam eius prabec nouum
aflentiendi nyodum , per aftum verique diftinGum.
Secundo,quiafi hosa&tusinter {c coferamus , reuera
non eit cercior aut euidentior aflenfus Metaphyfica,
quam afienlus hab;tus Pringipioruim, VEargumentit
factum probat , quia femper necefle eft, affenlym
Metaphyficz in aliquibus primis principiis, vt per
fe notis,niti..  Er hac ratione dicimus Metaphyfi-
€am non augere intenfine etidentiam , vel certitu-
dinem circa prima principia,{ed extenfiue tantun,
nouam eorum culdentiam , & ¢ertitudinem prz-
bendo. e

Circa tertiam diffic em attingitur alia quz-
ftio , fcilicet , quibus modis verfecur Metaph
circa prima principia,iutando & confirmando in-
tellectum in affenfu corum. In quabreuiter dicen-
dum eft sdod&trinam hane praflare hoecmunusdng-
busmodisintertiadificultateinfinuatis. In primis
enimtradit & declarat rationem i
rum ;exquibus prima principiaconftanr, Quod f
re experientia ipfa pater in difcurfu huius doéiri-
nz,tum apud Ariftotelem , prafertim libro quin-
to , feprimo, oftauo & nono,tum etiam apud a-
lios anthores, &exhis, quz in difputationibus fe-
quentibus dicemus , conitabit: Traditur enim in
hac [cientia, quidficens, quid fubftantia , quid ac-
cidens, quid terum, quid pars, quid aé&us, quid
potentia, exquibus terminis , & ex alits fimilibus,
prima principia confiapt, . Cum enimhas pringi-
Pia in renon habeant intrinfecum ; & quali forma-
I me-

i

»

LG

Qunliser
Mziap
ia ’Zlé"j!:fii?‘
circaprima
.,”.'l?:fifﬂi)
qualiter civ-
ca princs-
PIOTHS D=
UTH

XVIL

Terminea
71415 COg Rk
tic Af




gnm}-"”_“’
Prlﬂ U‘Nd
‘,‘gm.m:mf'.l
WA
onfird,

ZVIIL

Seit. IV, Demuneribus Metaphyfica.

le mediam, quo illorum extrema conneéantur, per
fe cognofcuncurex cognitione terminorum : vnde
nihil magis poteit ad corum gognicioncm 11uare,
quam fcientifica , &euidens notitia cerminorum,
feurationem eorurmqualis eftilla;quzin hacfcien-
tiarraditur. Nequeenimverum eft,quodin pradi-
&radifficultate rercia fumebatur, fcilicet s hoec mu-
nus non pertinere ad fcientiam , quz difcurrendo &
jndicando p:occdtt , fedad fimplicem terminorum
apprehenfionem: nam licer, per {eloquendo,ex par-
1 (= iimpllcmm rerum ¢ terminoriym non requnr.%
turdemonftratio: imo neque ¢ompofitio ad intel-
ligendum, quid vt‘mmquodquc fit, autfignifices,
tamen quoad nos (atzpr. potelt hoc dumomir‘ar),px%i
fertim veendo diuilione conftance ex oppolitis me-
bris, & demonfirando quid resnon fic quod fre-
quenter eft nobis notius ) & inde goncludendo qqui
fit. Szpeetiam hoefir,tradendo aliquas delgriprio-
nes rarionum fumplicium, qua funt quoadnos no~
riores;ccillis veendo,ve mediis ad demonftrationes
efficiendas; quzad feientiam humanamacquiren-
daminterdum [ufficiunt. Atque hinctandem intel-
ligitur hune modum illuftrandi prima principia
pracipuc &immediate exerceri in hacfcientia circa
illa prima principia, que vniuetfaliffima fune , &
conftant ternuinis abitraétioribus,id eft, fignifican-
tibus res autrationes rerum, qu {ine materia pofy
funtexiltere: mam, yt diximus, hzc{unt,qua,per fe
loquendo, fub cbicéto Metaphylicz continentur,
cumgueillafit fuprema fcientia, per fe fufficiens eft
ad rradendum & explicandum rationes omnium
rernm, & terminorum, qua (b obiectoeius clau-
duntur. Atveronon ita proxime & uninediate de-
feendit ad proxima é particularia principia fingu-
larum feientiarum, & ad terminos ex quibus con-
ftant,fed folumillaaccingitalrero ex ducbusmodis
fuperius explicatis, fciliget s vel quatenus necefleeft
ad proprias definitiones tradendas , propriofgue
terminos explicandos, vel quatenusin cis generales
rationess& prafercim tranfcendentales ,includun-
tur; fing quarum cognitione & adminiculonon po-
teltaliquaratio, feu quidditas cuufcungue re1 1
particulati explicarl.

Alter modus; quo hzc feientia verfatur circa pri-
ma principia ,eft, demonitrandoille, feu veritatem
& certitndinem illorum,quod variis modis prafta-
reporeft. Primo dicunt aliqui, Metaphyficam de~
monitrare pringipia i priori , non guidem percau-
{amintrinfecam formalem,vel materialem, quia
(vtreéte probatargumentum factum)in hispringi-
piis immediatis, non habet Jocum tale genus de-
monfiratienis, fed per extrinfecam caufam forma=
lem;efficientem & exemplarem:nam qmaM:mth—
fica confiderat primas caulds, etiam Deum ipium,
quificuteft prima veritas, itaeft caufa omms veri-
tatis » faltem exerinfecaomnibus pradiftis modis,
poteft faltem per hanc caufam demonitrare verita-
tem, Non tantum primorum principiorum , fedet-

Vrinerfalif. jam conclufionum. Hic tamen modus demonfiran-

[imaprinct

dirarifsime, aut nunquam exercetur in hac doétri-

pranonpol- no & fiartentius confideretur, vix habere poteftlo-

[unt per

cum, Nam in primis, quodactinet ad caulam efn-
cientem: hzgnon habet logum in vnjuerfalifsimis
principiis conftantibus ex terminis communibus
Deo & creaturis:nam ficut refpeftu Dei nulla potelt
dari caufa efficiens ; ira necrefpedtu illorum princi-
prorum,quz in Deo ipfo veritatem habent,vreftil-
lud: Quediibet et ,vel now eft, &sImpofiibslesitaliquid de to-
demaffirmare & negare. Arque hinc etiam conftat;hze
principia non polie per caufam finalem demoniira-
ri;quiacanfafinaliseft inordine ad effettionem, &
operationem ; & ideo quz ablirahunt ab efficiente,
abftrahunteriam 4 fine. Rurlus hing heri videtur,
etiam illaprincipia ; qua folis creaturis communia
fymt ,quacenus fub fiientiam gadunt ; non polle pex

ig
‘caufam efiicientem,vel fnalem demonftrari,quia,ve
fic,abftiahunt abactualieafientia, & conlequenter
ab efficientia:nam omnis efticiencia eft cirea rem exi-
flentem,leu qua ad exitum perducicur, vi,verbi gra-
tia; Omne sospmiofJe 1naits [ua parie: verum elt; omuni ef -
ficientiafect deczteris. Erhine viteriusnon
videturhig pofsibilis probatio percaulz I
YEm,tUum, quia quo trahitab efficience caufa;ab-
firahitetiamab ex nexemplareftid,ad
cuins fimilitudinem efficiens operacur; & compata-
tur tanguam ars, vel ratio operandi refpectu effi=
cientis intellec¢tualis : i ergo vericas hoium pringi-
piorum ablirahit ab efficiente , eriam abftrahit ab
exemplati caufd; tumenam, quia effentizreramve
fic;non pendent 4 caufaexemplari: ergo nsc veritas
primorum principiorum. Antecedens patet , quid
homo, verbi gratia, non ideo ¢ft animalrationale,
quia Deus ralem illum cognoftit, fenquia in exem-~
plari diuino talis reprafencatur fed potius 1deo ta-
lis cognaftitur ; quia ¢x fe poftulac talem clfen-
tiam-.

Sed adhacdici poteft ; hae principiaabftrahere
quidem ab efficientia actuali ; non tamen ab cffi
cientia pelsibili ; & confequenter non omnino ab-
firahere i caufa efficiente , exemplari, & finali, vee-
nim infradicemus , quamuis ellentiz creaturarum
abftrahi pofsineab effe ; non tamen ab ordine ad el-
{e , finc quo intelligi non poteft vera & realis eflen-
tia: eademergo ratione prima pringipia commu-

.nig entibus creacis veris & realibus ; etiam fi fecun-
dum necefariam connexionemn abftrahant 4 tem-
pore & actuali exiftentia ; non tamen ab ordine ad
effe , feilicer , quig cuni tali connexione poilent ¢xi-
ftere, &nonaliter, & hoc modo poffunt etiam ha-
bererelpeftumad przdidascanfas , &per eas de-
monftrari. Vt, i quisprobet omne torum elfe ma-
ius fuaparte, quia itapotcf’n i Deofieri , & non a=-
liter, vel hominis effentiam effe animal rationale,
quisineoporeltd Deo condi,& non inalia.Et imili-
terexcaufa finali poteftoftendi, hominem effe zni-
mal ratirnale, quiapnreﬂ ad Deum cognofcendum,
& amancurm nttic. Velexcaudz exemplari; quiain
diuina ideatalisreprazfentatur : Nonenim haberee
homotalem effentiam realen,nifiin Deo haberer ta-
le exemplar: nec repugnatii b diuerfisrationibus, v-
tenmaque verum efie , fcilicet, & Deum cogpoltere
hominem efletaliseflentiz, quiareusratalisclt, &
hominem haberetalem eflentiam; quiain Deo talem
habetideam.

Querelponfio declarat quidem huncmodum de-
monitrandinonfemper ¢ffe impofsibilem , nec inu-
tilem. Quamquam enim hi modi demonfirand: in
fingulis primis principiisnon omneslocumhzbeant;
pam, quodtna & qu;ttu(-rﬁn: feptem ; non eftre-
cefle, vt habeat caudam finalem , & fic dg aliis princi-
piis, in qiibus eft veriras ¢x connexione extremo-
rium, Aoh quidem ordinacs ad aliquem fnem , quia
przdicatim non declarat proprietargm aliquam,
vel effenciam fubiei, fed identicatem potius, {zu
repugmantiam oppofitorum,vepacet in hoc . Jod-
libereft , vel mon ¢ft , & fimilibus, inquibus diéti mor
di demonftrandi per canfas extrinfecas locum non
habent. Nihilominus tamen ad multa principia ap-
plicari polfulwt s prelertim ilia demoniiratio, quz
eft percaufam finalem ; nam effenpzrerum; & pro-
prietates caufam finalem habent , per quam pof-
fint demonftrari , fi talis canfa aliunde per fe no-
tafit , vel peraliud notius principium oftendi pof=
fit: hoc emim in omni demonitratione necefanum
eft.

Addo vero viterius ; {zpe hocprobationis genus
excedere vim nacuralis luminis intelleéushums
& pertinere potius ad Meraphyficam divinam ( vt

1Rl

XIX.
Qocurrithiy
ebtedliont,

XX,

XXI,

Fer afficiens

finem g ex=
emmplar pre=
5

min demib-

firarinen

5 P §
- erHati, als
fic dicam ) vel fupernaturalem , quam naturalem, ,,..q,..,.

Nam exgmplaria divina, nifl in feiplis videantur; efle -y g

non

i




23 Diffut.1. Denatura Metephyfice,

non pofluntraticaut medium cogrofcedi aliquam
veritatem : non poffuntautem in feipfis videri per
Metaphyficamnaturalem,imo n eft hae feie-
tia oliendere, Deum habere hac ‘ia
rerum, nifi 4 pofterioriexrel
cioinreeffeéta cognofcimus , q
fice habuerir. Atfyeademratioeft decaula efficien-
te prima:quamdiuenimzon agnolcimus vircutem
Deiinfe, non poffumusex iila cognofcere , quales
pofsint ab eares fieri, fed potius exrebus faftis vir-
tutem Dei inucftigamus, quamuis , cognita virtute
Dei exquibufdam effedtibuz ; pofsic per illam de-
mon ftrari ; quidinaliis fac fsit. Erfimiliter ex
perfeétione & efficientia eius pofiumus inueftigare
finem& perfedtionem operum eius,;vt quodad eum
fpetter omnia propeer fecondere, vel perfedtum fa-
cere vninerfum. Exquo poflumusvlterius ¢ollige-
re;quas naturas rebuscogniris tribuerit,quem phi-
lofophandi modum attigic Ariftoteleslib, 12, Mcta-
phyliczin (ine:

Przterhos demonftrandi modos,quiparum funt
viitati;eftalius per dedu&tionem ad impafsibile, &
hoc modo duntur omnia principia per dedu-
Gionemad illud: Inpo[fibile oft de codern fimul sdem affir-
: 2 mare e megare : Pr quia hoceltgeneralifsimum prin-
Ateraphyfict i oium huius dodtrinz proprium, ideo huinfmodi
wuniris ifl. deinasftrandi genusad hanc (apientiam fpeétat: de
illo autem principio & viueins dicturi fumuns plura
inferius difp.3. Deniqad augendam hanecertictidi-
nemcirc pﬂ'ii"d PJEITCIPiJ, .L‘Jll muam :(mfer.‘\‘epu—
teft conh *‘;zrmeg-!iusjuniiﬂisintcl!f:(‘,‘tualis, quo
!-P“l' pringipia i‘li‘.t!&IlT-l!'th tantnr, &reflexiocirca
illud, & reduétio ad fontem ynde dimanar , fcilicet,
ipfum disinum lumen. Si¢ enim reéte colligimus
prima principia;vera efle; quiaipfo naturalijumine
immiediate; & per e vera oftenduncur, quiain hu-
iufmodi modo affentiendi non poteft hoc lumen
decipi,autad falfum inclinare, quiaeft participatio
diuini leminisin ﬂmgenrlc&nrd:ne perfedta. Vn-
deeftillud PRalm. 4. Quisoffendit nobus bona 2 Signatum
eftfiuper mos lumnen vultus tus Domine. Vnde Ariltoteles
in principio fcientiz deanima, ilfamfcientiam iu-
dicanitelle valde certam, quialumenipfumintelle-
&rualecontéplatur,im quE:.-ccFapient:.ai!!nnf'cicn-
serat: nam altiori modo confiderat vim, &
perfed m huiug fuminis fecundum fe, quatenus
fecundu Teabfirahit d mareria, & quatgnus cer-
titudinem &infallibilitatem diuini luminis parti-

Tex
cipat.
Dices huiufmodi oftenfienem primorum princi-
piorum no n ellea priori feril dpolteriori tantum:
nonenim hzcprincipiavera func 5 quia per infalli-
bilelumen cognofcuntur, fedpotius, quiaverade
fiata, ideo pertalelumen manifeftantir. Re-

cutexart

nideaminarti-

wipoffibil
smpoffrotle

Plalm. 4.

tiam {u

3 1]

Dedultio 2d

f b le

afira-

tio aprior,

imme
fsondeo; concedendo hancprobationem non efie
}:rinr:,lf veritas pringipiorumin efferei (ve icadi-
r,.:m)cmmdcrﬂur,poreﬂ tamen aliquomododicia
prioriin ratione cognofcibilis fen eurdentis &eerti:
cfte enims a priori oftenditur ;aliquam propolitio-
Tecertam, quia a Deoreuclatur, velefleeui-
) za:‘mneprul\at:lr VECE"SG(!-
cipix eflecuidentifsima, quia
feltantur: Ac-

qu modo a
pafierios.

J\l:t:«icfl‘“
ftend: ;_m[u"".hx-;l:"r:
info lumine naruraliimmediate rhanife
qlm: hzcprabatio & reflexio maxime cenfert ad co-
frmandominteliectum,einfip certitudinem augen-
dam , faicem ex parte Subiett;in affenlu prineipio-

rum,

XX Ex his ergo fatisdeclaratumeft , quomodo pri-
maprincipia centineantur fub Obicéto feu materia
circaguai liE;fLiCl!CJE\’CT!E'LIF) quodque munus

latio. circa iiba exerceat.Atque obiter colhgreciam potett,

hocquidem effe verum: de primis&vniuerfalifsimis
prin..:u.wn,rmn de iliis Tolis , veSoncinas & ].1.-“:.!1'115
o notnulli ali veluerunt : quia licet cirea priora
principia ; peifeloquendo,; immediatius verlerur

hzcdo&rina , & pliribus modisillademonftret,ve
exdi&ispatet,ramen ctiamadalia feextendir, qui
nennulli ex pradictis modis generales & commii-
nesomnibus fiunt. Et ideo Ariftoteles abfolute de
omnibuslocutus eft,dicens,Metaphyficam demon-
ia omnium fcientiarum » vt patet €x
p.1. & 2. & exlib, 4. Metaph.tex.7. &ex
1.Pofterior. cap.7. & ex 1. Topic.cap.2.& 1. Phyficer.
capit.z.vbiair 11 quis neget prima principia Geome-
triz,non pertinere ad Geometriam illa probare, fed
ad primum Philofophum. Eftque aperta fententia
Diui Thoma 1 2.quzft.g7.are.z.prafertimad 1.& fe~
cundum. Etrationem facile ex dictis oftendi, nam
maodioftendendi prima principia, etiam inparticiz=
laribus & propriis prineipiis aliarum feientiarum
locum habent, Ima addit D.Thomas,citate loco ad
hanc fsientiam nen folum pertinere confirmarein-~
telle&um in affenfu principiorum,, fed etiam con-
clufionum, quod intelligi poteft remote & mediate,
quia confirmando principia , virtute etiam confir-
mat conclufiones:vel materialiter tantum( vt fic di-
cam ) quia interdum peraltiores caufas poteft {a-
pientia oftendereconclufiones, qua per alia media
inferiorain aliis feientiis demonftrantur.

&

Noneffe munus Metaphyfice tradere inflru=
menta fciend,

g‘v'nt qui exiftimene , munus hocetiam 'ad Meta- XXIV
Ophyficam pertinere. Namlicer Dialeéticus defini~ o =~
re doceat,dinidere,&c¢.nontamen poteft ex propriis r'e/,:]fzmw,
principiis huiufmeodiinfiruméra declarare; eorum-"
querationem reddere, fed folum quoadquzitioné

anfint, huiufmodi inflrumenca tradere & expone-

re:ad Metaphyticum autem fpeétare deillis differe=
re,eorum primas radices & caufas declarido. Quad

de fingulis ita exponi potelt: pam dehnitiodeclarat
effentiam rei ;rationem effentiz declarare ad Mera-
phyficam perrin:t: Ergo & perfeétam rationem de-
finitionis rradere , munus eft Metaphyfice. Rurfus

dinilio declaratrerum diftinétionem : fed de rerum
diltin@&iombus agere munus eft Metaphyficz: erge

& rationem dinifionis explicare ad eam pertinet.

Ad hzc,omnis vis argumentationis, fi formam eius
{pedtemus, confiftitin altero ex hisprineipiis : Que

[t eadens vnitertio, fung eadem inter fe: Nonpoteftidem fi-

mul deeodens affirmari, ¢ negari: Sed h2eprincipia fung
prnpria?‘.‘zeraphyl’;cm {cientiz;ad quam pertinettra=
Garedecodem , & diuerfo; & deente, & nonente,
guz peraffirmationem & negationem explieantur:
ergo exhocetiam capite pertinet adMetaphyficum,
inttrumentum fciendi tradere. Tandem feientia eft
fpiritualis qualiras: ergo ve fic comprehendicur fub
Metaphylicx ebiefto: ergoeademratione pertinet
ad Meraphy(icam tradererationé acquirendi fcien~
tiam, & declarare quibus modis aut inftrumentis
acguiratur: nam agere define & medus, eiufdemelt
doé&trinz: omnia autemhzcad fcientiam tanquan:
ad inem ordinantur, .

Sed hzclententia, nifi amplius declgretur; con- yyvy,
fundic Metaphylicam cum Dialeética ; nam Diales repropasmr,)
ticz proprium munus eft , fciendi modum tradere,
qiod nenaliter facit, nifi decendoinftrumentafei-
endi, & corumvim & proprieraces demonfirando.
Quocirsa,v,quid veritas rethabeat;exponamus; de
vocique {cientiz fuum preprium munustribua=
mus; aduertendum eft, hecinftruméca feiendi pro-
prie & formaliter inueniri in cogitationibus men-
tis, (eu inrernis aéibusintellectus , fundari veroin
rebus,vocibus autein explicart. Scientiaenimin a-
&u quodamintelleftos confiftits velinhabicu, iu-
xta diuerfas acceptiones (cientiz, actualis (ilicer &
habitnalis: & ideo necefie eft , vt propriafeiendiin-
frumentaiziplointelledtn, &inadibusipfius po-

fita




%XVL
Verainhoc
‘Eteniin

DialeBica
o, am, &
qurd [ feix
endi snfira
foents, ira-
Eare,

XXVIT,
Cosjeitarin,

Seld. V. Demuneribus Metaphyfice.

fiva firit: mam ,;'quiz homo per difcurfum feientiam
‘acquitit, & ad difeurfum perficiendum alijs priori-
bus opcr.s:ml‘.xbus s fewconceptionibus rerum 1_11&3—
:get, ideo huiufinodi conceptiones menris ita difpo-
fite & ordinate,vead fcientiam acqujrcndam per e
ac direfte conferant, dicuntur inftrumencafciendi,
funt ergo huitfinod: infirumienca formaliter in o-
pcro_tiombus mentis. (1151‘1 €rgo Mentis operationes
vt reftz fint & vera , efle debent rebusipfis propor-
tionatz,& commienfuratz,ideo necefle eft vt huiufs
modi inftrumentaaliquo modo inrebusipfis fun-
dCITﬂlr . C}LPIIC:U]“.!J'.] utem vo 18 5 qlE.I.' 'l natura
datz {unt ad exprimenda animi fenfa , iuxea illud
Ariftotelis 1. Periherm. Suaur autern exquem voge, ed-
youm; qui (uns is ausmna, pafionsin note: & lud Cic. 1. de
Orat. Hocvnopraflamus fers . quod loquimur mier nos, ¢
quod exprimere icendo fenfe poffumus.
- Sigergodicendum elt nonpertiitere adMetaphy-
ficum direéte tradere inftrumenta feiendi, & mo-
dumac ({II;DCJG'ER)I]UH corum docere, quam in.cor-
ceptibus mentis habere debent , vtaptafintad i_‘ci‘
entiam generddam. Probarurargunrento fiprain-
finuato > quia hoc (pectarad munus Diafectice : qua
ratione dixit’ Ariftoteles 2. lib. Metaphyfic. ;. abjur-
dumeff: fizentram finul @'rmdumﬁffmm:,mt ere. Quibus
verbis'dacere voluir( vt omnes expofitores tradunt)
Dialedticam ante alias feientias,prafertim ante Me-
taphylicam efle acquirendam,eo quod ad illam fpe-
€tat modum fciendi tradere : quod nihil aliud eft,
quaminftrumenta {tiendi docere , modumép aperi-
re tractandi & probandiresfcientiz accommoda-
tum. Neque eft verum Dialecticam {folum perfun-
trorie, & quoad an elt(ve vocant)hzcexplicare,tum
quia experimento conftat, non folum tradere Dia-
fatticam leges reéte definiendi, argnmentandiaut
demtonftrandi , {ed eciém rationes harum rerum:
néam etiam a priori demonftrat , enr recta definitio
imtentatio tales conditioiies & proprietates
requirant, & finilia: tum'etiam quiaafias non facis
elfctDialéctica ad eientiam acquirendam,fed opor-
tereteriamMetaphylicam pramircere,quod eft pla-
ne falfum , & contra emnium fenfium & vium. Se-
quela patet,quia nunquamacquiritur vera fcientia,
nifi quis fciat fe feire : nam {cientia effe debet perfe-
¢tum intellectuale lumen,quod feipfum manifeftat,
alioquinon erit omnino euidens: non poreft autern
{cire ; quod fira cognitio eft vera [cientia , nifi ftiac
fuatiiratiocinationem effe veram demonftrationé,
quod feirg non poteltnifi ftiat quid fit vera demon-
ftratio;& curtalibus principijs;talique forma racid-
cinandi conftare debeat. Siergo Dialeéticahorum
omnium rationem tion redderet , fed potius fidem
guandam illorumpoltularet ; nonpofferad veram
fcientiam acquirendamdeferuire;aut effe fufficiens.
Et confirmatur 5 quia demonfiratio non eft aprum
inftrufiientum ftiendi, nifi cognita vt demonftra-
tio,id 'eft’ , vt ratiocinationeceffario concludens ex
principifs certis & euidentibus. Namfiquis confi-
ciat ¥ationgm qua in {e it demonftratio,ab ipfo au-
tem Honcoghidfcatur, fed exiflimerur ratio proba-
bilis , vel procédens folum e certis , non vero eui-
dentibus, in ill6 on generabit veram ftientiam,
quia ralis demoftratio fic propofita, vel et ineptum
snftrumentum , vel non fatis applicatuh ad ralem
effetum. Vnde Dialeftica ita cradit modum feiendi
vefcientifice illum daceat : propterquod ; quireéte
deillafentiunt, non tantum feiendi modum,fed et—
iam veramfeienciam illamefie exiftimare : hocigi-
tur munus ad Dialeéticam proprie & per fe fpeétat,
¥ non ad Metaphyficam.
Arque hinc etiam fir eiufdem Diale@icz ; & nof
Metaphyficz effe huiufinodi inftrumenta tradere
:eu dirigere, prout vocibus exprimi;aut confici pof~
fime (fub vocibusautem feripra complectimur,quia
quoad hoc folum materialiter differunt ) imo nee

23
Dialectica ipfa direfte & exinftitiito circahzc ver-
{atur vt circa proprium obiectum & mareria

fed ex confequenti,&quafi ex quadam concomitan-
tia hoc przftat. Clienim voces 4 concepribus orian-~
tur, dum Dialeética conceptus dirigit & ordinat,
confequenter docet quibus verbis , feun quaverbo-
rum forma exprimendi { , vt vim habeant fua-
dendi ac demonftrandi , quod totum & per {¢ cla-
rum eft;& ex ipfo Dialetice viu per{picunm. s

Addendum veroelt , quatenus hxcinftrumenta

feiendiin rebusipfis fundancur,corum fcientiam &
cognitionem plurimum perfici per {cientiam Meta-
phyficz, ita ve quod circa omnes ftientias & princi-
pia earum Metaphyficam ftare diximus , pecu-
l1ari quadam racione circa Dialeticam eiufgue mu-
neralocum habear. Hoc probatratio dubitandiin
principio pofita,&declaratur in hune modum.Nam
}JCCU[]:U'”'CI' PC!'“NC'E ('h.i .‘«lctaphyi?ca_m C(]gﬂl‘ti(} ei‘—
fentiz,dequidditatis ve fic:dehnitio autem cuius ra-
tionem ac formam Dialéctica tradic , fifit perfecta,
explicac rei effentiam & quidditatem , & ideo dum
M ct.lphyﬁca cradit L.‘ll!id fir VI]iLalbuILlfL]L1a reieffen-
tia & quiddiras, plurimum confert ad perfectum
definiendi modum. Prefertim quianon folum tra-
dit Metaphyfica rationem effentiz in communi, fed
etiam intra [iam abftraétionem varios effentiarum
gradus ac modos declarat : ex quibus maximé pen-
det cognofiere, quibus partibus definitiones rerumt
conftare debeant , aur quem modum definiendi in
diftin&isrebus { verbi gratia,in fubftantia,vel acci-
denti, & inre fimplici ,aut cm'nyoiftai)rcncre opor-
teat. Sicigitur Metaphyfica plurimum perficic defi-
niendiartem , quamuis dircfte & exinitituto illam
nion tradat.Simuli modo cotingit crea aliud inftru-
mentum Iciends , quod eft dinitio, cuius leges & 66—
diriones tradit Dialettica: illx vero omnes fundan=-
tur in rerum diftinétione feu oppofitione : agere ve-
ro devarijs ditinéionibus rerum ad Metaphyhicam
pertinet: nam idem & diuerfuim ad proprietazes en-
tisregducuntur , ficur vnum & multa : & ideo, dum
Meraphyfica diftinctiones varias rerum exactede-
clarat,artem eridm dinidendiilluftrac. Ge argumé-
tatione autem feu demionftratione non videtur {i-
milis ratio , quianon fundatur proxime in eflentia,
velaliqua proprietate entis , ficut definitio , & diui-
fio: nihiléminusalia via,eciam in hoc munere , Me-
taphyfica Dialecticam inuat, tam ex parte mareriz,

ud ex parte forma. Ex parte quidem materie,quia
dumMetaphylica fere omnium entium rationes di-
ftinguit ac {eparat,& generarim declarat quid fitres
i effentia , quid etiam proprietates : quid res,qmd
vero modus:materiam fubminifirat demonftrandis
& argumentandi , feu potius exaéte declarar qualia
effe debeant tam extrema, quam media demonftra-
tionis. Erparte vero formz, quia hac doctrina ex-
atte declarar & oftendit omnia principia , in quibus
omunis reéta forma argumenrandi nititur, ve funt if-
Ya, Quefunt eadernvnitertio funt saderninier fe. Nonposeft
idem decodem fimul affirmari & negari, & fimilia:

Ad rationes dubitandi in principio pofitas faci-
liseft refponfio exdiétis. Ad primam de definitione
refpondetur ; Metaphyficum quidem declarare in
commiuni, quidfic eflfentia, & qualis etiam fit; fim-
plexne, an compofita, intra [ui obieétilaticudinen:,
fiamig abftractionem : Dialefticum autem traétare
de modo quo 4 nobis concipienda eft & declaranda
diftinéte per definitionem , rei effentia & natura,
feu ex quibus conceptibus atit vocibus componen-
da firdefinitio , quasve propriecares habere debear,
vtapta fichecantem nunera diftinéta fant,quam-
uis fefe mutuo iuuent : nam Diale&icaituac Meta-
phyficam,ficut modus {ciendi feientiam : Metaphy-
fica aurem iuuarDialetticam tanquam generalis fe1-
entia, quz proxime & exacte de rebus dilerir, quas
Dialectica; velfupponic, vel folum remote attingit.
Atque

fiiam;

XXVIIL
Metaphyfi-
aylurimi
alluflrar fei=
eqrds it v
mentis.

XXIX.
Rationes pre
oppofirs fen=
sentia fol-
WRBLHT.




XXX

Seinntia tra

flarso ad

24 Difput. L Denainra Metaphyfica.

Atque eadem vere refponfio appellanda ¢ft ad alte-
ram partem ¢x diuifione , nam Metaphyfica tradtat
de diftinétionibus reruin, proutinrebusipfis funt:
Diale¢tica vero de modo concipiéndi & explicandi
partitiones rerum. Similiter ad rércium membrum
deargumentatione dicendum eft , quod licet Meca-
phyficaaliquo modo demonfiretilla priucipi?i 5 €a=
quereducat ad illud vniverfahifsimum ; Quodlibes eit
vel noneft, feu, Inipoffibileeftsdem fimul off', & nomeffe, ra-
menetiamDialectica fupponit fimile principium,ve
per fe notutim,id eft , non poffe idem de eoden affir-
mari & negari:ad quod fere dmnem vim & formam
reftx argumentationis reducit , vtillius propricta-
tes,& conditiones demonftrer.

Ad vicimum membrum de{cientia refposidetur,
confiderationem {cientiz, prout eft quadam fpiri-
tualis qualitas mentis , & habitus, vel operatio ¢ius

quam feien. talis conditionis & naturz , muluplicem'efle pofle.
seam parsi- Vna elt mere fpeculatiua , ‘qua contemplamurquid

near,

IL.

fit talis res, & quas proprietatres habeac: & haccon-
fiderario , vel pertinet ad eam partem Philofophiz
naturalis, qua deanimarationali tradtat , fi de hu-
mana tantum fcientia: quz non ¢ft {ile phantafia,
fit fermo: vel; fi abftradte & abfoluté loquamur de
fcientia, pertinebit ad Metaphyficam , nam eft res
vel proprietas abftrahéns a materia fecundum effe.
Alia confideratio {Cientiz eft quafi pradtica, & arti-
ficiofa , que non eft de habitibus; fed de aétibus fci-
entiz:nam ars circa operationes verfatur : & folum
habet locum hz¢ confideratio in humana fcientia;,
qu per compofitionent & difcurfum perficitur , ars
enim non verfatur circa fimplicia, fed circa compo-
fita: nam fcopus artis eft dirigere compofitionem
aliquam, vel coficentum : vnde forma artificiofa ex
debira proportione & compofitione partium feu re-
rum fimplicium confurgit : hizcergo fcienciz dire-
€tio & confideratio ad Dialedticam fpeftat ; quzefl
ars{ciendi;non ad Metaphyficani. Ve autem Diale-
¢ica hot munus exerceré pofsit 3 non oportet quod
exacté fpeculerur totam natiiram & effentiam illius
qualitatis quaeft fciencia s fed fatis eft; quod fuppo-
nat effe operationem mentisy&aliquas eius proprie—
tates tradat , quasad veritacem exacte & line errore
manifeftandam réquirit; ve quod fit euidens, certa,
& fimiles. Atque hzc cognitio feientiz craditur 3
Dialeético, vt conftat exlibris Pofteriorunt; eaque
fitfficit Dialeético 5 vt ad eam tamquam ad finem
fiiam artem &fciendi methodum dirigat. Alia deni~
que confideratio ftientiz poteft dici moralis,quate-
nus vius, vel exercitium {cientiz poteft efle laude;
vel reprehenfione dignum quiod munus ad mora-
lem Philofophiam,vel prudentiam fpeétat.

SECTIO V.

Firam Me!dpéyﬁcd ﬁt perf’ Eifsima (Ciensia (pecu-
larina , verague {aprm:m,

EXplicando caufam finalem & vtilitatem huius
fcientize,fimul effetum eius declarauimus : nam
tota eius vtilitasin operatione i effectu eius pofita
eft : reliquum érgo eft,vede illius ateriburis pauca
dicamus,qua ex materia fubieéta, & ex fine illius fa-

* gile colligi poterint. 3
Dico primo Metapliyl: feientiam effe fpeculati-
uamomnlu perfectisinmiam.lta docet Arift. libr..

Prima con= o, & fib.2.c0.& lib.3.c.2.& ominesinterpretes. Eftg

slufie.

faris probata hec aflértio ex dichis. Nanifedt.preced.
oftendimus,finem huius fcientiz effe veriratis co-
gnitionent , & exleinea fiftere : fcientia autem ex
hocfiné vocatur fpeculatiua; ve Arift. 1ib.6. docet,é&
inferius {uo loco tradtabitur. In Seét. autem primd
oftenfum eft obieftuim huius fcientiz effe nobilifsi-
mum, tar in ele obiedti ; propter fummam abftra=

&tionem; quam in effe rei propter nobilifsima encia,
qux comprehendit.  Omnis autem feientia habet
nobilitatem {uam exobiecto fuo:eft ergo hec frien-
tia fpeculatiua,omnium preftantifsima. :

Interrogabit autem fortafle aliquis,anhzcfien- 1L
tia puré fpeculatina fic, vel etiam practica : v enim Quafingz
nunc fuppons , non repugnat eandem {cientiam vel -
cognitionem fimul ‘eminenti ratione fpeculatinam
efle & pradticam : id enim Theologi attribuunt fci-
entiz diuinz , non tantumve in ipio Deo eft; fed et-
iam vt participatur & nobis, vel per vifionem cla-
ram, vel per obfeuram Theologiam & fidem : ergo
etiam in {cientijs acquifiris & naturalibus effe pote-
rit aliqua , qux hanc eminentiam pareicipees fimul-
que ficfpeculatiua & pra&ica. Quod fi alicui maxi-
me huic do&rinz conuenire debet. Primo, quia eft
fuprema omnium {tientiarum , omnibufque impe-
rat,proutin proemio Ariftotelesdixit. Deinde g
naturalem Dei cognitionem , quantum natura lu-
mine fieri poteflt ; perficiatiex Dei dutém cognitione
pendecindicium réétum de agendis : ergo hocetiam
indicium per hanc{cientidm dirigitur , arqué adeo
ex ea parte practicaeft. Etdeclaraturinhuncmo-
‘dum,nam hzc (cientia demonftrat attribuza diuvina
quz naturz lumine demontftrari poflunt , inter que
funt effe fiimme bonum ; effe vitimum finem om-
hium ; efie primam veritatem : ergo hec omnia
demonftrat hec fcientia @ ergo etiam demon-
ftrabit Deum effe fuper omnia diligendum 5 quia
hoc debeturei quatenus fumme bonus 5 & vitimus
finis eft.Rurfus demonftrat heefcientia Deum ha-
bere omnitim prouidentiam : effeque fapientifsi-
mum & iuftifsimum: ergo confequenter eriam do-
cebit eum efle timendum , & illi effé Aidendum & i~
milia: qua omnia ad mores & praxim fpectant. De-
nique non alia ratione Theologia infufa merito exi=
ﬂimaturemin'em‘erpra-fhm,d:fpecu]miua,niﬁ quia
fub altiori lumine confiderat in Deo illam ratio-
nem finis vitimi, conf‘cquendi per media moralia
& pradtica: ergo idem erit de naturali Metaphyf ve
fub inferiori lumine procedit , feruata propor=
tione. : :

Nihilominus dicendum eft,do&rinam hancnihil 1V,

habere practice fcientiz , fed tantum effe contem- Repenfie.
platricem. Itafumitur ex Ariftotele, & alijs expofi-
toribus,nam licet expreffe non attingant hanc quz-
ftionem,tamen dum fimpliciter docent, hane fcien-
tiam efle fpeculatiuam,é aut racent de praéticaaut
cerre id negant; plane fentiunt effe pure fpeculati-
uam. Accedit quod Ariftoteles in libris Echicorum
ex:profeflo difputauic de beatudine hominis tan-
‘quam de prima regula moralium adtionum ; Beati-
tudo autem hominisconfifticin Deo vt eft finisvl-
timus omnium & fingulari modo creatur® ratio-
nalis,illa ergo confideratio non fpe@at adMetaphy-
ficam : érgo nulla alia confideratio fupereft, fiib qua
pofsithec doétrina efle pradtica. Quia fi eft practica,
maxime moralis : nam per fe notunt eft;non effe fa-
&iuam feu dire@iuam operationtim artis , imo nec
actionum intellectualium ; vt precedente fedtione
ditum eft;moralis auténinon eit,quia confideratio
vltimi finis in ordine ad mores hon eft munus eius,
fed moralis Philofophiz;ve dictum eft.

Ratio auteni a priori reddi poteft exdifferéntia =~ V.
inter fupernaturalem Theologiam, & hang natura= CarThesle:
lem:quz ex differentia luminis, fub quo vrraly pro= 2ia fpacwla-
cedit,fumenda eft.Illa enim procedit fub lumitte di- ##4 &9 47
uinz reuclationis fidei , quatenus mediate a¢ per &;;";;’ Mf::
difcurfum applicatur ad conclufiones in principijs m{.{‘;u-'
fidei contentas: fides autem non fola renelat Deum pyrive,
vt finem viltimum ominium ; fed eriam fpeciali-
ter docet in eo coofiftere hominis Beatitudinem :
ac proinde non folum reuelat fides veritates fpe-
culatiuas circa Deum , fed etiam pra&icas:imo et-
iam fere omnia prima principia morum reuelat:

& €a=




VL
2.Conclufio,

VIL
Multiplex
[apientia
Acceptio,

Seit. V. Deperfectione Metaphyfice.

& eadem certitudinesatque exfe eodem modo cir-
ca hecomnia verfatursex quibus difcurric Theolo-
gia,confiderans nontantum fpeculatiue in Deo ra-
rionem vitimi finis; fed etiam moraliter in ordine
ad media quibus eft confequendus. At vero Meta-
phyfica procedit tantum fub naturali lumine ; quod
Ton eodemmodo; nec eadem certitudine omnia
obieéta fua compleétitur ; &ideo Metaphyfica non
eft habitus illiadzquatus, {ed fubfpeciali quadam
ratione,& abftraétione perficit naturale lumen circa
eaobieéta que abftrahunta materia fecundum efle
vediximus. Et ideo de Deo folum fpeculatine con-
fiderat rationem vitimi finis & fupremiboni , fcili-
cet quatenus inferalis eft, talifque cognofcipotelt
fumine nature ; potius quantum ad an gff, quam
quantumad quidefl. Nonvero confiderat pradtice,
quomodo hic finis fit abhomine confequendus; i~
mo necin particulari atcingic velinquiric modum,
quo Deuseft finis vitimus hominis, vel quo homo
ipfe poteftattingere Deum , prout eft fuus finis viti-
muss: quia hociam eft infra Meraphyficam abftra-
&ionem & contemplationem ; & ad Philofophiam
fpectat ; imo fupponit. confiderationem phyficam
hominis 5 fen naturalem philofophiam , qua mere
fpeculatiuaeft : & fpectat ad philofophiam mora-
fem;queg quodammodo, &(vtitadicam)inchoatiug,
pratticafcientia eft: dequarum fcientiarum diftin-
&ione noneft hic dicendilocus. Fateor tamé ;quod
fi deangelis proutin fefunt, haberi poffer naturalis
{cientia Metaphyficg;ad illam pertineret non folum
naturam eorum contemplari, fed etiam quomodo
effent capaces vlcimi finis {uii; &inquo eorum bea-
zitudo confifteret ; quibufgue medijsad illam pof=
fent peruenire : quz fcientia ex parte moralis effet;
fimulque praxim aliquam cum {peculatione conii-
geret:efletquetota Metaphyfica, quiatota abftrahe-
ret 2 materia fecundum efle. Veruntamen huiufmo-
difcientia,angelica potius effetsquam humana : nos
enim de angelorum Bearitudine vix aliquid poffu-
mus nifi per analogiam ad noftraminueftigare ; &
ideo Metaphyfica prout in nobiseft , mere eft fpe-
culatina omni exparte , & ad moralia feu pradtica
non defcendit.

Dico.z.Metaphyl. nonfolum fciétia eft , fed etiam
naturalis {apientia. Hanc affertionem ponit, & ex
profefio probat Arift. Iib. 1. cap. 1. & 2.& lib.3.cap. 2.
Quiprimum fupponit eflein nobis aliquam virtu-
tem intelleftualem que fit fapientia : quod etid do-
cuitidem Arift.6.Eth. ¢.2, & fequent. Eftgy commu-
nis omnium fapientium confenfiss : nam fi nullus
habitus hominis effetlhplcntm,nullus hominum fa-
piensdici polfer,nam fapiens a fapiétia eft & dicicur,
nonn. eft homo fapiens i natura , necexfolapoten-
tia feu facultate, vt eft per fe notum,alias omnes ho-
mines effent {apientes: fed fapiens fit homo aliquo
viu,& habitnaut vircute: eft ergo {apientia habitus.
Rurfusexipfa voce & omnium fenfu conftar figni-
ficare habitum ad intelleétum pertinentem , non
qucn}cunque,ﬁ:d perfeétum , quique virtus intelle=
ctualis fit, & valde perfecta. Quod optimo difcurfus
proba_t Ariftoteles in precemio cap. 1. diftinguens
experientiamab arte, & artem 3 {cientia, quz pro-
pter fe quaritur,& in caufarum ac principiorum co-
gnitione verfatur: & concludens fapientiam efle de-
berealiquam huinfinodi {cientiam.

Eftautemhocloco aduertendum ; fi attendamus
vulgarem fermoneminterdum videri hoc fapientig
nominefignificari, non vnum determinatum habi-
tum intelleétus,fed refticudinem quandant intelle-
¢tualem ad bene iudicandum de rebus omnibus,
conflrgentem ex perfecta confecurione feientia-
rum omnium , ad eum modum quo.inftitiain vna
acceprione non fignificat vnum fingularem habitii,
fedconcentum & re@titudinem omnium virtutum

Yoluntatis. Atquead hanc fapientiz acceptionem
Franc.Suar Metaph. Tom 1.

5

vidé&tur optime accommodari defcriptiones iljz Ci-

ceronis: Sapiettiaeft revum diuinarans atque bumanarym 4T/ &

canfarnmqne quibms be 7es continenur 5 [cientia. Atque

eodem fenfu videntur de fapientia locuri antiqui,
Philofophi; qui de ratione fapientiz aicbant efle, ve

omnium rerum fit Cognitio 5 €tiam vf'que ad infi-

mas fpecies, & omnes proprietates earum:hoc ¢tm
non fit vna fcientia , fed omnium colle@tione. Imos
{i de homine fit fermo , neque per omnes {cientias

fimul famptas tam exaftam rerum omnium cogni-
tionemafiequitur : & 1deo ipi aiebant noneffe in

homine veram fapienciam,fed fucatam : nosautem
verius dicimus effe in homine veram fapigntiam,et~
iam naturalem, fed humanam ac proinde valte li-
mitatam.Alio verd modo, magifque apudf{apientes
viitato, fumitur fapientia pro aliquo peculiari habi-
tu,idig dupliciter:eft enim quadam; qua dicitur fa-
pientia fimpliciver: aliasque titum {ecundum quid:
illa eft quodammodo vniuerfalis; non pradicatio-
nie;aut omnium collettione, fed eminentia & virtu-
te, vt ftatim declarabimus:hzc eft particularis ;non
rantum habitu,fed esiam materia, & virtute. Dehac
polteriori fapientia eft longus fermo Socratis apud
Platonem, dialog. 3. feu de fapientia, vbi diftinguit
fapientiam artificum , & gubernatorum , & fimiles,
Ethoceodem modo videtur dixiffe Paulus 1. Co-
rinth.3. Vi fapiens architeltus, fundamentam pefus Dicitur
enim {apiensin aliquo genere,vel materia,quifcien-

tiam vel artem qu= circa eam verfatur, perfecte no-
uit, & per {upremas caufasillius géneris, vt notauic

D.Tho.2.2.q.45.art.1. Alio denique modo (vt ibidem
ait D.Thom.) quadam particularis {cientia ; feu in-
telleftualis vircus dicicur fapiétia fimpliciter; & hoc
modo viuselt Ariftozeles hacvoce, lib.é. Ethic. loco
citato,& in prefenti:& hoc fenfit tribuit Metaphyfi-
cz hanc dignitatem fapiéntiz.

Secundo ad hoe probandum fubijcit Ariftoteles
cap.z.conditiones fapienti® , quarum aliquz com-
munesilli funtcum alijs {cientiisfpeculatiuis - aliz
vero funt illi proprie: & illz, qua comn¥nes efle
videntur, ita acéipiendz funt;ve fecundum quanda
eminentiam, & fingularem perfeftionem, {apientiz
conueniit.Prima ergo conditio eft , fapientiam ver-
fari circa omnia; effeque omniun fcientiam, vt pof—
fibile eft. Hzc conditio (atisefta nobis expefitain
feét.2.ratio vero eius conftabit ex dicendis.

Secunda conditio fapientiz ab Ariftotele pofita
eft,veinrebus dificilioribus & afenfibus remotio-
ribus verfetur : nam ea cognofcere, quz omnibus
fnt obuia,quzue fenfibus percipitntur, non ad fa-
pientes, fed ad quofciihque vulgares homines fpe-
&at. Hzcautem conditio intelligenda videtur de
cognitione reruni difficiliorum , quanta homini
pofsibiliseft : nonenim fpectat ad hominis fapien-
tiam altiora fe quarere , & que lumine naturali co-
gnofcinon pofsint , quales funt futurorum contin-
gentium euentus, & imilia,quz per humanam fcig=
tiam velle cognofcere,non fapientia eft; fed temeri-
tas. Sapiéntia igitur humana inrebus altioribus ac
difficilioribus iuxta ingenij humani capacitatem
verfatur.

Tertia conditio et vt fit cerrifsinia cognitio : fub
qua conditione etiam etidentia,&cllaritas compre-
henditur:quia naturalis certirudo,de qua fermo eft;
exeuidentia nafcitur,eique commenfuratur. Ratio
autem perfpicua huius coditionis eft; quia fapientia
fignificat perfectam fcientiam,& éximiam cognitio-
nem ; maxima autem perfectio cognitionis humane
in certitudine,& euidentia pofita eft.

Quarta conditio eft vt fit aptior ad docendum,
caufafque rerum tradendas. Hocipfum fignificaue~
rat Ariftoteles c.1. dicens, fignum fapientis efle poffe
docere , & ad fapientem pertinere caufasrerum co-
gnoftere,actradere. Irem in vnaquaque aree vel fci-
entia illum fapientiorem exiftimamus , qui rerum

£ caufas

2. Officrer,

VIIL
Abquor fa-
prentia pro~
priciases,

Prims.

IX.
Stexnda.

X.
Tertia,

XI.
Qzaria.




= w'r—'-‘;::..‘ e =X s 2 g st
2% Difput. 1. Denatura Methaphyfice.

XIIL

LHATH A

15y

X

XIIL.
Sexts,

XIV.
Dictapro-
prietares [@-

caufasintimius & vniuerfalius comprehendit. De-
nique humana cognitio tunc perfe&ioreft;cum cau-
{am all'cc'iuitur, alioqui femper eft imperfeéta : cuius
fignumeft, quia inquirentis animus non ‘quiefcir,
donec caufam inpeniat, Igitur [apientia ﬁmplici:":‘
illa erit;qua rerum caufas alciores & vniuerl(aliores
affequitur ; vode eriam fiet vt aptior fic ad docen-
dnm.

Quinta eft; talem fapientiam maxinie dignam ef-
fe qu_:c propter fe , fciendique caufaapperatur : hec
emm ad dignitatem pertinet,ve perfe aftae: cum
ergo fapientia dignitatem quandam, &excellentiam
inter {cientias cbtineats non eft dubium, quinin eo
genere [cientiarum collocida fir quz propter ipfum
{cire quarintur : dequod in eo habeat fupremum
quendam &excellentem gradum , atqueadeo quod
propeer fe it maxime expetibilis.

Sexta proprietas fapientix eft preefle aliis , potius
quam eismuniftrare: quod etiameft confonum di-
gnitati eius:quo autem fenfuaccipienduim fiesftacim
declarabo.Solum circa has proprierates aduerto A-
riftotelem in eis afsignandis fere non loqui de fapic-
tia, fed de (apiencesfubincelligic camen eam feientid
efle fapientiam,ratione cuius fapientiz he conditio-
nes conueniunt.  Quod i quis dicat, non conuenire
has proprietatesapienti,ratione voius {cientie, fed
ratione omnium,vel plurium fimul: refpondendum
eftid nune fupereile oftendendum , probande has
conditiones reperiri in fcientia Metaphylicz, fimul-
que oftenderur ellfe vnam quandam fcientiam, qua
omnibusillis artributis alijs preemineat;ideoque fit
fapientia,iltamgque effe Metaphyficam.

Tertioigitur loco probat Arift.di¢to cap.2. haso-
mnes conditiones in Metaphyf. reperiri. Primam
quidem, quia ille quodammodo nouit fubieéta o~
mma qui praditus eft fcientia vniuer(ali : fed Me-
taph. eft vniuerfalifsima {cientia:ergo eft fcientiare-
rum omnium ¢o modo quem fapientia requirit,fci-
licet quancum pofsibile eft. De hac conditione fatis
diétum eft fupra,feé.z.& exibi dictis colligere licet,
duobusvel tribusmodis agere Metaphyficam de o=
mnibusrebus. Primo confufe & inn communi , qua-
tenus agit de rationibus entis communibus omnib.
rebussaut ommibus fubftancijs, vel accidentibus, &
confequenter de primis & vniuerfalifsimis princi-
piis, in quibus omnia principia reliquarum fcientia-
rum aliquo modo fundantur.Secundo in particula-
riderebus omnibus viguead proprias differentias,
&{pecies;quod aliqualiter verum eft, non tamen z-
que nec eodem modo in omuibus: namin rebus vel
rationibusrerum , qua abftrahunta materia fecun-
dum efle, 1d eft fimpliciter verum ex parte ipfarum
rerum: limitatur tamé ex imperfetione intellectus
neltri. Itaque Metaphyfica humana (de qua tracta-
mus)de his demonttrat & differit, quantum huma-
num ingenium naturali lumine poteft. In rebus au=
tem qua fenfibilem,aut intelligibilenm materiam feu
quantitatem concerning, non eft id fimpliciter ve-

um,eciam ex parte iplius [cientix, fed quatenus in
eis reperiuntur, tranfcendentalia pradicata , veleis
a!iqtm modo dm\licaﬁtlfr Memphyhcx rationes &
media abftrahétia 2 materia, vt pereaaliquid de eis
demontitretur. Tertio addere poffumus han:‘ fcien-
tiam agere de omnibus nonin fe; f‘cn‘ﬁlrl caulis fuisy
quia difputat de viuerfalifsimis caufis rerum om-
nium,d prafertim de Deo. .

Poflet ergo inquiri , quinam ex hismodis ad ra-
tionem fapientia iat, & confequenter qua ex
parte Met: 11*.\"|i afapientia {it, vel an [olum it {a-
pientia, proit omnes hos modos n:mprchendit. Ad
::lund breuiter dicendum videtur, Metaphyficam
requirerc totam illam amplitudinem & cognitio-
nem, vt fit abfolute & timpliciter fapientia. Erenim
fiquis ex M raphyfica fciat communem r.nimj em
€Ntls 1l quancum & eius attribura ac priveipia,

tias

habet quidem inchoatam fapientiam ; quandoy
dem principia tenet vniuerfalia, quibus poteft alia
principia confirmare & diiudicare. Irem, quia habet
quandam feientiam, vel i€tz partem per fefe vai-
deappetibilem, & ftitn dignifsimam, & ad alias om-
nes{cientias veilifsimam; & quodammodo neceffaz
riamueller ergoilla; aliqualis fapientia. Num tamen
poffetdici fapientia fimpliciter:que enim eft fimpli-
citer fapientia fine Deicognitione!Item, quia ens in
quantum ens,in eo precifefiftendo ; licet inratione
obieéts fcibilis fit fatis perfectum proprer eius ab-
ftraétionem, fubtilitatem, & tranicendentiam, ta-
menin effe rei habet®minimam perfectionem ; nam
mator eft indeterminatis entibus: ad rationem au-
tem fapientiz non fatis eft obietum fibile fine d:-
gnitate rerum qua fciunrtur. Tamen fi in nomine
vim faciamus,certéMeraphyfica,fiin ea entisabftra-
¢eifsima ratione fiftat non eritfatis fapida {ciétia, ve
fapientia fimpliciter poféit appellari.E contrario ve=
ro i fingeretur Meraphyfica quz de Deo , & non de
ente tractaret ; illa quidem plus aliquid haberet de
ratione fapientiz,tum propter nobilitatem obieéti,
quod reipfa non minusabfraGumeft quamens, li-
cet non predicatione autvniuerfalitate, cumob iu-
cunditatem s quam maxime haber adiunétam talis
contemplatio , tum denique ob virtualem conti-
nentiamé caufklicatem,ex qua fic vt talis Deicogni-
tio facile pariat aliarum rerum cognitionem. Ve-
runtamen huiufimodi cognitio Der exaéta ac demo-
ftraciua non poteft per naturalem Theologiam ob-
tineri, non cognitis prius communibus rationibus
entis; fubftantiz,caufz, & fimilibus,quia nos né co-
gnoflcimus Deum,nifi exeffectibus; & fub commu-
nibus rationibus, adiun&is negationib. guibus im-
perfectiones excludimus.Etideo fieri non poteft ve
Metaphyfica ficfapientia fub poftrema ratione ; nifi
etiam primamincludat.Siauté fingaturMetaphyfica
qug ex primo &jfeclido modo cognoftédi omnia ha=
beat,quecung; neceflaria funtad cognofcédum Ded,
eumgue primario atringatc &contempletur;illa qui-~
dem dici poffec fapientia, abfolute; eriam i dealijs
rebus parum aut nihil in {pecie cognofcerer: effe ta-
men valde impeffeéta,& murila {apientia,quamne-
cefle effer multa etiam de Deo ignorare , aut imper-
feéte actingere : quia cum Peus exeffectibus cogno-
{catur ignoratis pracipuis effe¢tibus , neceflarium
eilet eciam ipfius Dei cognitionem effe diminutam.
Et propter hanc caufam merito Ariftoteles , non
partem Metaphyficz , fed toram illam appellauit fa-
pientiam fimpliciter , quam dixiteffe vnam tancum
é.Ethic.cap.7.& Diuus Thomas 1.z2.queft.57. articu-
lo fecundo.

Secundam conditionem fapientiz in Metaphyfi-
eareperiri probat Ariftoteles, quiatraétat derebus
maximé vniuerfalibus , & 3 fenfu remotifsimis:
hac autem funt nobis cognitu difficillima : nam
cum noftra cognitio 4fenfu oriatur, quod & fenfix
longifsimé abeft , difficile in noftram intelligen-
tiam cadit.Hine vero occafione fumpta ; folent hoe
difputare interpretes , an intelleétus nofter in hoc
ftatu direfte cognofcat fingularia , vel vniuerfalia
tantum : & aninter ipfa vninerfalia facilius cogno-
fcar ea que minus communia fune, ve fpecies viti-
ma, &ideo verum fir quod hoc loco ait Ariftote-
les: Vmwer[alifsima off: cogmitn difficillima. Veruntamen
prior ex his queRionibus omnine aliena eft & pra-
fenti infticuto: quid enimrefert ad dignitatem Me=
taphylice fuientix declarandam, autad prediGum
Ariftotelis texcum intelligendum, quod fingulare
diredte cugnofeatur ab intelle®u, nec ne? hzc er-
go quxftio omnino eft i nobis in proprium lo-
cum , hoceft, in fcientiam de anima , remiccenda:
Speramusenim fore vt , adinuante Deo, illius et-
1am {cientiz difputationes pro viribus elaboratas
aliquando tradamus. Quod fiid affequi non potue-

rimus




Sect. V., Deperfectione Metaphyfice,

erimus,fufficient quz i grauilimis autoribus de
pradifta queltione hattenus tradita funt : farui
enimdenullare extra proprium locum , aut omni-
no extra methodum diflerere : etiam fi omitten-
daprorfus talis difputatio fit : minoris enim in-
commodi effe cenfeo aliquid facere ; quamimpor-
tun¢ peregrinis quzftionibusaliunde vocatis, luci-
dam ac diftinétam methodum obfcurare & confun-

dere.
Atque eadem feré ratio eft de pofteriori quz-
2 VIL ftione , quamidcirco etiam omittam , a_r:mge'ndlo
Vniverfali- tAULUM 1d quod necefle’eRt, ve _ﬁfuf'usAni{otel:s in
angan fin Sitato loco intelligatur, ne fibi ipfi repugnare vi-
gulsvia fa- deatur, Etenim libr.a. Phyficorum ftacim in initio
cilimeognos it in (gientia progrediendum effe ab vniuerfalio-
Jeat mofler ribusad particularia, quia incipiendum eft & notio-
wnteludlus. yibus nobis,& vniuerfaliora,notiora nobis fiine : hic
vero aithanc(tientiam effe de rebus difficillimis; eo
quod fic de vniuerfalifsimis, quz funt hominibus
cognitu difficillima. Quam apparentem contradi-
&ionem ita D.Thom. 1. Metaphyf. cap.z le&. 2.con-
D. Therm. ciliat vrintelligamus Ariftotelems. Phyl logutum
gualiter eon fuifle de implici tantiim apprehenfione, & imper-
"""d,’_‘""f" fecta cognitione rerum vniuerfalium , hic vero de
riftorelia bo- oo ihica gognitione, & complexs ; qua proprias
o i i, rationes voiuerialium ditinéte cognofecimus, eo-
ramque proprictates de illis demonfiramus. Non
enim femper ea,qua faciliusinmentem veniunt per
{implicem apprehenfionem , facilius etiam intimé
penctrancur & cognofeuntur : quid enim facilius
apprehendimus quam tempus, motum, & fimilia?
Quid verodificilius inquiritur quoad exaam co-
guitionem;tamrationisformalis, feu entitatis , qua
propriecatum taliumrerum? Sicergo vniuerfaliora
dicuntur notiora nobis quoad fimplicem & imper-
fedtam apprehenfionem , quoad an ¢ff. ( vefic di-
cain)quis enim non facilins concipiat hanc effe ar-
borem,quam fitne pyrus;autficus? Adhosenim v-
niucrialiores conceprus confufos , & imperfectos
paucioribus indigemus , & ideo facilius illos for-
mamus. Dum tamen illorum exaétam cognitio-
nem inquirimus , difficilius eam aﬁTequimur, €o
quod finc Afenfibusremotiores, vt hic dixit Arifto-

teles,
VI Huie autem expo{icioni [‘a_llum obflare video,
i quodA_r;ﬁo:cl._:s 1 .Phﬂlc.noﬂ}qd:tqr tantum loqui
contrn pra- 9E rudi illa & imperfecta vniuerfalium apprehen-
eedenters 0N, f2d de fienrifica cognitione: namex ea faci-
soncilistioe litate cognofcendi vniuverfaliora colligic ordinem
e, in {cientiafernandum: fcientia auté non debet pro-
cedere A notiorib. quoad apprehenfioné, fed quoad
eam cognitionem qua per {cientiam haberi poteft:
nam f1 fcientifica cognitio difficilior eft ; nihil ferd
conferet quod fimplex apprehenfio facilior fic 5 vt
iuxta conuenientem methodum ab hujufinodi re-
bus fitingipiendum. Adde ipfa experientia confta-
reetiamin cognitione (ciétifica facilius cognofcira-
tiones communes,quin proprias,vt ens mobile aut
naturale,quam ceelum, velhominem: & rationem
entis,quamrationem fubftanriz, vel accidentis. Et
ratio etiamid fradet, namin fvientia perfe & dire-
&e imcndi:urd:ftiu&ucogni:io tameffentiz, quam
proprietatum yaiufcuinle rei, vel rationis forma-
lis: & vniuerfalia ipla non traanturaut feiuntur,
perfeloquendo, vt tota vniuerfalia feu potentialia
funt, fub qua ratione ipforum diflinéta cognitio
pendet ex cognitione rerum inferiorum ; hzcenim
el veluti reflexina cognitio & dialetica, quia illa
Proprietas {eu ratio totius porentialis perintelleétn
POLiLS conuenityquam reipfa:fciuntur enim huiuf-
modivniuerfalia in feientiis propriis acrealibus fe-
pun&um propriasactuales effentias, & proprictares
l].IAl'S confentaneas, & adzquatas:fic autem facilius
feiuneny voiuerfaliora, quia ab eis omnino pendet
Cognitio minus vniuerfalivm : non vero & contra-

¥rane.Suar.Metaph. Fom.L,

27
s

rioyquia voiuerfaliora funt de ratione inferioris, &
non ¢conuerfo. Atquehzcobie@ionon folum vi-
deturconeludere,Ariftorelemin . Ph yhco. deicien-
tifica cognitione vniuerfaliorum fuifle locutum,fed
etiam falfum effe hxc vniuerfaliora efle difficiliora
cognitu,

Quapropter nonnulli volunt Ariftorelem hoc XIX.

loconon de vniverfalibus rationibus, (ed de vni- alurem
uerfalibus canfis fuiffe locutum,ideft ;non de vni- conciliatio,
ncrlh]ibusqunmprzu’;cando vocant, dequibus in
primo Phylicorum fuerat locutus, & de quibus pro-
cedir difcurfus fa&us, fed de vniuerfalibus in eau-
fando, vtfunt Deus, &i neelligentiz. Dequibus vi-
detur etiam redté incelligirario Ariftorelis ; filicet
quia vniuerfalia funta fenfibus remotifsima: hoge-
nim eft verum de vninerfalibus in caufando, de
czteris vero minime: nam cum hzc fint etiam in
fingularibus materialibus, non videntur i fénfure.
mota:namhocens, vel hacfubfantia obiicitur fen-
fiti; licut hocanimalvel hic homo, vode vniuer{a-
liora pradicata facilius obiiciuntur fenfibusratione
fuorum proprierum fingularium, quim mintis v-
niuerfalia , &ideo faciliuscaditin intelle®um no-
ftrum, [altem ex partenoftra animal, quam homo,
& fubftantiaquim animal,& fic de aliis : quia,regu~
lariterloquendo, & iuxta ord narium modum,quo
nobisapplicantur obie&afenfibilia, facilits impri-
munt fenfibus fpecies (eu phantafinata hornm fin-
gularivm.

Nihilominus hzc expofitio reiicitur communi- XX,
ter ab interpretibus Ariftotelis, licet enim fatean- Refutarurs
tur di¢tum Philofophi effe verum etiam de vniuer-
falibus caufis: docent tamen eum proprié locutum
fuiffe de vniucrfalioribus predicatis : tum quia
hzc proprié & fimpliciter dicuntur vniuerfalia:
tum eriam quia reuera etiam exea par tequa Meta-
phyficatradtatde ente & fubftantia vt fic, eft dif-
ficilior caeteris (tientiis. Et in hzc etiam pradicata
caditratio Ariltorelis, quod feilicet longius abfunt
4 fenfibus fecundum fuam/abfiractionem & pra-
cifam rationem : hz namque communes rationes
non habent propria fingularia ;fed mediis rationi-
bus minus vniuerfalbus ad fingularia defcen-
dunt.

Alias refponfiones afferunt expofitores ram in  XXI,
hune Metaphyficz locum, quam in illum Phyficor. Eaplicatur
& fuper1.lib. Pofter. capit. 2. & lib. 2. capit. 15. & 18, & 4prmibs:
vbi etiam Ariftoteles ait vniuerfalia efie nature no. ! foncilia-

i . > ; s : kmedes 3
tiora, fingularia nobis. Oijus omifsisin priorire- D Thime
fponfione perfiftendum cenfeo, fi paululum tamen 74,8,
explicetur. Dicendumergo exiftimo Ariftorelemin
libr.1. Phyficorum locutum fuiffe de ordine dodri-
nz,inquadicit efle incipiendum ab vniuerfaliori-
bus,quia nobis funt notiora quoad ﬁmplicc;n &
coufulfim cognitionem eorum,quatenus funt quz-
dam tota potentialia & voiuerfalia.Necrefert quod
inftientiis nonintendatur cognitio confufl, fed di-
ftinéta,quia Ariltoreles non dicit vnwerfaliora efie
notioraea ¢ognitione qug per {tientiam intenditur,
fed eaporitis quzimperfeta fupponitur , v per fei-
entiam perficlatur. In hoe vers loco Meraphyfice
nonagit Ariftoteles de ordine do&rinz 4 nobis ob-
fernando,fed de perfeéta fcientia ipforum obieé&to-
rumobtinenda, & hoc modo ait vniuerfaliora efle
cognitu difficiliora. Quodtamen non afferuir fm-
pliciter; fed cumhac limicatione fere : quia contin-
gitimrerdum vniuerfaliora effe etiam quoad perfe-

&tam cognitionem nobis notiora: quia difficul-
tas,qua ex parte abftractionis in eis eft, poteft ali-
unde compenfari:quo modo ens naturale vt fic, eft
nobis notius quam ccelum, & ens quam angelus.
Non obftanteautem ealimitatione , concludit Ari-
ftoteles hanc feientiam effe de rebus difficillimis,
quia in eatata cft abfiractio ve omnino prefundar,
a materia; &ab actionibus & propriecatibus fenfi-

2 bili-




XXIL

Dub.um.

XxIIL
st“ponﬂa.

X1V.

28
bilibuswve tales funt, & ided nihilin eius obieéto efle
potelt,vndedifficultas ex tanta al\[tm&mns_pmue-
nienstolfatur: atque hze fatis fintde illa fecunda
conditione. :

Circa tertiam conditionem fapientiz merito du-
bitari potelt ; quomode huic u‘uttri}m: conueniaty
feilicer,efle cerrifiimam. Exratio difficultatis porif-
fimaoriturex {cientiis Mathematicis, quz videntur
multo certiores, cum ex priucipijs eumdentifzimis,
imo & fenfunotifsimisprocedant. Vnde idem Ari-
ftoteles lib.z.Metaphyf. ¢ap 3. text. 16.6gnificat mo~
dum procedendi Mathematicz ef ¢ accuratiffi-
mum, & certiflimum,eo quod 4 materia & muta-

o

.tione abltrahat, & qua non abftrahic Philofophia,

& licet Metaphyfica videatur abftrahere, {ires de
quibus tractat,confiderentur, prout tamen in no-
bis et ,non viderur abitrahere , quia non confiderat
de rebus illis, nifi ex effetibus fenfibilibus qui in
materia verfantur. Vndeidem Ariftotel. Lib. 2.cext.1.
aitres notifumasnacura fuaeffenobisignotas,quia
intellectus nofter ita ad eas comparatur ficuc vel-
pertilionis vifus ad lueem Sohis. Et confirmatur,
nam humana cognitio a fenfuincipit, vode perfen-
fum aceipit clariracem & cerritudinem: quo ergo
fuerit cognitio de rebusa fenfu remotior , €0 e-
rit minus certa: ficutergo ex hog principio colligit
Ariltoteles fupra hanc fcientiam efle difficillimam,
ita colligere poruicefleincertiffimam. Imo hzcduo
videntur femper effe coniunéta, difticulcas videlicer
& incerticudo,aut minorcertitudo : ii ergo hzc fei-
entia et maximediffieilis , erit conlequenter mnus
certa.

Diftinguendz videntur duz partes huius dofiri-

nz: voaclt,quazde ente ytens eft, eiufque princi=
piis & proprietatibus differit. Alceraeft qua traftat
dealiguibus peculiaribus racionibus entium, pra-
fertim de immaterialibus. Quoad priorem partem
non dubium eft; quin hzc doctrina fic omnium cer-
tifima,quodfatiselt vc hzc proprietas ipli abfolu-
& & fimpliciter ribuatur: namquories comparatio
fit inter habitus fecundumidquodin eis eft optimi
& maximum, feri debet, ve fumitar ex 3. Topic. ca-
pit. 2. ficergo Ariftotelesin ditto procmio al?i‘oiu-
téair, hanedoftrinam eflfecertifimam,, & videcur
loquideillaproutinnobiseft. Errariocius elt opri-
ma, & procedit dehacfcientia quoad hanc partem,
feilicer, quiaeafcientia e&_ccrtifnma quz circa pri-
ma principia maxime verfatur, & QU ¢X pauciori-
bus rem cobicit:ita vero fe habethgc fcientia;quiaca-
lis forentia magiseft independens; habetque princi-
pianotiora,cxquibus ala principia rubyr ¢ certi-
rudinem iceipiunt ; Ve declaratumeft: fic enim res
ijllz de quibus Mathematice traétant , includunt,
commuuia & tranfceadentia predicata, de quibus
Metaj ca differit: principia eriam Mathematica
includunt Meza; hylica, & abllispendent.

Dealtera vero parte huis fcientie,qua in deter-
minatis raciouibus entis verfaiur, diftinguenduin
elt: poteft enimeflefeientia cettior; aut fecundum
fe,aut quoad nos. Scientia igicur f_!af'um Leruim ex
fefe non dubium eft quinfic certiffima ; & quqd
Mathematicas {cientias antecellac. Nam cercicudo
feientiz hoc modo penfandaeft ex obiecto: huiuf-
modiautem res & {ubftantiz immateriales funt ex
fe apta ad gignendam certifsimam (1 cognitionem,
tum quialicut func perfectiora entia » magifque ne-
ceflaria impliciaque; & abftradta, itain eismator eft
veritas,maiorque certitudo principiorum. Atvero
ex parte intelledtus noftri efthac fcnenm} in _nub:s
quoad hang partem minus certa, Vt experientia _do-
cet, & probant rationes dubij In principio pohitz,
Prafectim lila,qumi cumnofira cognitioa fenfu o-
riatur , oblcurius & exnatura rel minus r:'el‘w at-
tingiumus ¢a,qu abomni materid fenfibili abftra-
hunt.

Difput. 1, De Natura Metaphyfica,

Dices primo: Ergo hxc fcientia prout in nobig
elt, femper eft minus certa in hac parte;quam Ma-
thematicazergo fimpliciter et minus gerta,quia Me-
taphyficade qua agimus,nen eft alia nifi humana:
hzcautem tantumin nobiseft, quid ergorefert ad
nobilitatem Metachyfice,quod fecundum fefic cer-
tior ? illudenimerit verumde Metaphyfica angeli~
¢a,nondenoftra. Vnde traftando de noflra, vide-
turinuolar repugnantia in illa ditin&ione, fecun-
dum fe, & prout in nobis : hzcenim diftinétio acco-
modata obieétisfeurebus cognitis optime quadrat,
&itaeltilla viusfzpe Ariffoteles in primo Polteriow
rum,&inprincipio Phyfl& Metaph. at vero accom-
modaa attibus vel habitibus noftris nullo modo
videtur pofie habere locum; propter rationem fa-
&am: hic autem non de obiectis, fed de reipfa lo-
quimur. Refpondent aligui fatis effe quod Meta-
Phyﬁca in angelis fit certior, quia eiufdem rationis
¢lt eum noftra, quia fubeadem ratione feuabfira-
¢tione dehis entibus differit. Sed hoc non reéte di-
citur, quia illa fcienriaangelica et altioris Fationis,
primum quiailla vel el 4 priori & perfeéta ,feilicet,
veverfatue circares creatas, velfi elt 3 pofieriori ve
deDeoellper cognitionem perfeétam nobiliorum
effetuum. Deindequia fcieniie differunt genere ex
modoprosedendi: modus autem itrelligendi ange-
lorum eft alvior, fimplicior, & efientialiter perfe-
£tior.

Refpondetur ergo primo fortaffein aliquo ftatu
pofle Metaphyficam humanam effe perfectiorem &
certiorem quarn fint Mathemaricz: namlicet ; ac-
quirendo hanc fcientiam folis naruralibus viribus
& oxdinario modo humano,non peflic tam perfe-
¢te obrineri, | ramen nofter intelle&usivuetur ab
aliqua fuperroti eaufa in ipfomer difcurfiinacurali,
velfiipla feienyiamodo fupernaturali fiat,licet resi-
pla fitnaruralis,poteft forre effe tam clara & enidens
ve Mathematicas fuperet. Quia vero hzc refponfio
magis ¢ft Theologica quam Philofophica,addo vi-
terius 5 quamuis Metaphyfical in nobis femper fit
quoad hancpartem inferior Mathematica in certi-
tudine; whilominus Ampliciter & eflencialirer effe
nobiliorem:ad quod multum refest quod fit fecun-
dum [¢, & ex parte obieéticertior; namdignitasob-
iectimaxime fpedtat ad digniratem (cientiz, & illa
elt quz per feredundatin fcientiam: imperfeétiones
autem quz ex parte noftra mifcentur,funt magis per
accidens:& adhioc tendicdiltinétio data,inquo fen-
funullaminuoluit repugnantiam.

Dubitabit fecundo aliquis ; wam hine fequitur,
hancicientiam Metaphyficz, quatenusde Deoagit,
minus certamellequoad nos,quam vt traftacdein
telligenciis , quod tamen non viderur verum. Se-
quela fic deduciturex ratione fafta, nam {i hzcfci-
entiaeft minus certa quoad nos, vt verfatur circa
resablirattasd mareria,quia noltracognitio 3 mate
rialibus ingipit: o quo res dequa traftac Mera-
phylica, magiselongata & remota fueric ab hacma-
teria,eo metaphylica proutinilla verfatur, eriz mi-
nuscerta: fed Deus ummediftat 2 rebus materiali-
bus & fenfibilibus :ergo. Refpondetur,negando fe-
quelam , abfoiute loquendo. Duobus enim moc
intelligi potelt vnam rem magis diftare ab alia,fcili-
cet perfetionefenentirate, & caufalitate feu con-
nexione effedtus & cauf. Priori modo magss diftat
Deus a materialibusrebus, guam fpiritus creati: po-
fteriori aurem modo magis diftanc fpiritus creatiab
ommnibus rebus creatis ,quam Deus. Peadent enim
omnia effentialitera Deo,nona cateris fpiritibus,
&;per feloguendo, omnia Beum imitancur, & ali-
quam eius fimilicudinem aut velligin gerunt. quod
veroinderelulteral:qua fimilitudo , vel conuenien-
tia cum anbgelis, eft fecundarivm & aceidentarium.
Quia ergo non ex rebus fenfibilibus non vtcunque
conlideratis,{ed veeffe@tibus ;alcendimus ad fub-

ftan~

XXV.
Dubia alia
quor propo-
nuntHr ¢y
diffeluntse.
Priminems.,

XXVIL
Collatio ind
1o Metaphy
fivam (L]
Mathemnis
cas 171 carti=
tudine,

XXVIL

2. Dubisims.




xXVIIL
3. Dpbivm.

XXIX

XXX,

Sect. V. Deperfectione Metaphyfice,

Rantias feparatas contemplandas,inde fit vt patu-
raliver certius affequamur Dei cognitionem , quam
angelorum , quod ipfo viit & [experientia conftabit
amplius exdic endis. ¥ ;

Tertio potelt dubitari prafertim circa priorem
partem pofitam,an hze fcientia fuperet alias folum
quoad principiorum certitudinem , vel etiam con-
clufionum, Nam ratio fattafolum videtur proce-
dere de principiis: at fi hoe dicatur fequitur non hice
{eientiam,fed habitum principiorum,qui diftinétus
eft,efle certiorem aliis feientiis. Vndeobiteretii du-
bitari poteft,an fic hzcfcientia certior habitu prin-
cipiorum. Nam fi hoc dicatur, facile expeditur pofi-
tadifficnleas , vt perfeconftat : at hoc iplum vide-
gur difficillimii:nam hzc (cientia nititurn ipfis pri-
mis principiis:quo modo ergo poteft effe certior,
quam illorum habitus,cum hme:mmvem fit axio-
maitlud,Propter quod vaumquodque tale; & illud magi?

Ab hacpofteriori parte incipiendo, D. "J.‘.h{m_:. %
2.quzit z.arti.2.ad fecundum fignificat fapientiam
elfe nobiliorem & certiorem etiam ipfo habitn prin-
ciniorum ficenimait: Scientia pender ab invclleCiu, fi-
cutdprincipalions s & virumaque pendas & [apientia > fiut &
prinupaliffitno s qua [xbfe continet & ingell, ctum & [cien-
seam: fentit ergo Diuus Thomas fapientiam effe in-
telle@n feu habitu principiorum pringipaliorem &
perfe&iotem. Etrationem indicat, quia fapientia
habet quidquid eft. perfettionis in habitu prinei-
piorum,& illud iplum nobilioti modo, & przterea
aliquid amplius:cft ergo perfectior. Antetedens de-
clararur ;quia intelleftus verfatur circa prima prin-
cipin;iudicium deillis ferendo: fed hoc ipfum habet
fapientia,vrfupra oftenfum eft,& viera h ucverf‘qtur
circapluraalia,quzex principiisinferuntur, & circa
res nobilifsimas,& primas rerum caufas, vt fupra o-
ftenfumelt. Rurfus circa iplamet prima principia
verfatur nobiliori modo fapientia, quia intelleétus
fimplici tantum modo verfatur, ferendo iudicium
exnaturali & immediata efficacitate naturalislumi
nisinrellectus: fapientia vero, reflexionem faciens
fupraipfummetlamen, & originemillius contem-
plans;2quaipfum habet totam certicudinem fuam,
illud:affumit vt medium ad veritatem & certicudi-
ném principiorum demonfirandam : hic autem
modus iudicandi videtur altiorsmagi{que compre-
henfiuus : ergo habet fapientia plus perfectionis
quam intelledtus, & quidquid nobilitatiseftin in-
telle&u, id habet perfe@tiorimodo. Vndeetiamvi-
detur fatisfieri difncultatiin contrariom infinuata:
namlicecfapientiain principio & qualfi via genera-
tionis pendear abintelleftu, quiancceficeft ve fup-
ponataliqua principia, tamen fecundum fe,fi perfe-
&tafitynon pendetabeo ellentialiter ; fed per fe fuffi-
cit ad aflentiendum principijs per propria media ;&
reflexionem fupra ipfumlumenintellettuale,& for-
tafle ad eam perfedtionem peruenire poteft, vtiam
fine vllodifeurfin formali principijs fuis przbeat af-
fenfum. Atque eandem fententiamtenct Albertus
lib.deapprehen.p. 5. habetquemagnum fundamen-
tumin Ariftotelelib.i. Pofter. capit. 7. text. 23.vbi fi-
guificat Metaphyficam effe omnium principem, eo
quod {ua principia demonftret: & lib, 6.Ethic.cap.7,
vhificait : Sapientem non folumeaftive , quia ¢x principtis
eoguofiuntuy , fed eriaimvrca principia diceie ver oportet.
Quare [.pientia; & intellechus eft & [iientia , & (v8 capus
off) [eientsarerum earum que i afficiuntur lionoribus.
Nonpotuit autemintelligere fapientiam elfe aggre-
gatumexintellettu & (cientia aliqua, cum hzefigil-
latim diftinxerit, vt virtutes diuerfas: inteiligit ergo
efle intelletum & feientiam fecundum quandame-
minentem perfectionem , vt ibi ctiam expofitores
intelligunt: & difputat Buridan. queft.iz. qui hanc
fententiaminfinuatin quzft. viceiafdemlibr., 6. E-
thicorum,

Nihilominus aliqui probabiliter exilimant limi-

Frane.Suar.Metaph. Tom. 1.

29
tandam elfe hanc fententiam , vt nimirum fapientia

Metaphyfi-

cane habtta

preferatur intelleftui principiorum , vt verfatur principierii
¢irca principia aliarum [cientiarum , non vero vt cysior.

verfatur circa principia eiufdend Metaphyfice. Quz
limitatio videturfumi ex verbis quz Diuus Tho-
mas fuprafubiungit, dicens,{apientiam effe princi-
palifsimam, continereque [ub/ fe intellectum & fci-
entiam Vi de conly fiombui ( ait)fiientiarum diiddicans,
& depringipii earundem : vbi notandumeft iflud rela-
tiuuim earunden; refert enim alias [cientias 4 fapien-
tia diftin&tas:ergo folum comparatur fapientia ad
intelleétum , vt verfatur circa principia aliarum fei-
entiarum , & quia deillis diiudicat , & ideo nobilior
effedicicur. At vero fecus videtur accidere ineadem
fapientia comparata ad intelle&tum ve verfatur cir-
ca principia ipfiufmet fapientiz : nam abillo ve &
proximo fonte habet fuam totam certitudinem. I-
tem  ille habitus cirea eafdem res nobiliori modo
verfatur, quiaille habitus non fiftitin primis prin-
cipiis abftra&ifsimis , percinentibus ad ens vt fic, &
ad alios terminos abftractos , vteftillud , Quodlibes
ot velnomeft , & fimilia, fed etiam verfatur circa
prima principia fubftantiz vt fic, & Dei, & intelli-
gentiarum vt fic: vode ad illum proprie pertinet
earum quidditates contemplari: nam quidditas rei
per fimplicem cognitionem intelligitur , vel ex ez
immediatum principium conftituitur , fi & nobis
percompofitionem cognoftatur:ad fapientiam ve-
re pertinebit ; propricrates harum rerum ex quiddi-
tate demonfirare. Erquidem non videtur poffe ne-
gari; quin cogngtio illorum principiorum quibus
hze fcientianititur, certior fmpliciter fit;quam fiz
ipfa feientia,quandoquidemab illa pendet vt i pro~
pria caufa,alrerius &fuperioris fationisin modo af-
Tentiendi. Necrefere,quod Metaphyfica infua prin-
cipiarefledtatur vtea demonfiret : femper enimne-
cefleeft,vtfecundum propriam rationem fuam per
difcarfum procedat, & prioribus principiis nitatur,
quzvtnotiora & certiorafumat : non enim dicen-
dumeft eidem habitum acquifitum ; per difcurfum
& finedifcurfu aflentiriJgitur abfolute &vniuerfim
comparando principia Metaphyficz ad ipfam{fcien-
tiamycertior ell illorum cognitio.Et hocipfum con-
firmatexperientia,nihilenim demonftraturin Me-
taphyfica, quod fub caratione tam certum fit, ficut
hocprincipium, Ouodlibereft, velnani eft  quatenus eft
perfenotum.

Cumergo {apientia przfertur omnibus aliig vir-
tutibusintelle&ualibus,etiamintelleftui principio-
rum;intelligi potelt primo de fapientia vt includit
fua prin¢ipia, & comparatur ad alias feientias,vefua
etiam principia,& conclufionesincludunt: ita enim
folereftientias confiderari fumitur ex Ariftotele 3.
Metaphyfic. capit. 2. text. 5. vbi Fonfecaid aduertit.
Diciturautem Metaphyfica excedere alias {cientias
quoad certitudinem tam conclulionum ; quam etia
principioruni, nonfolum comparando principia ad
principia,& conclufionesad conclufiones:ficenim
non effet propria comparatio {cientiz ad intelle&,
fedfcientiz ad fcientiam, & intelleGus ad intelle-
étum: in quo fenfu ctiam vna fgientia particularis
dicipotelt certior quam intelleftus principiorum,
quia potelt habere certiora principia. Igiturincelligi
deber; etiam comparando conclufiones Metaphyfi-
¢z ad principia propria aliarum fcientiarum , hie
Metaphyficam excedere in certitudine , quia difcur-
fus eius nititur principijs adeo notis & certis, vt pof-
fit generare affen(um certiorem , quam fir fimplex
affenfusaliquorum principiorumin alijs materijs: &
propteralias rationes fuprafactas,

Vel fecundo , & fortafle clarius, dici poteft fapi-
entia preferrincellectui principiorf nobilitate ; &
excellentia fimpliciter , non vero femper certitudi-
ne aut enidentia , przfertim refpe@u noftri , feu
proutinnobiseft:non enim fempernobilitas habi-

R tug

XXXI.
Sapiensia
omnibus 42
diss imtelleo
ualibne

babitibua
Homode
excellantiors

XXXIT.
Habitus ind
etitdemrior
enidintiori

poieff effa




nabilior ¢

srcercior ger
T

#iors

XXXIIL

18, aut {eientiz,cum cercitudi-
itur: fides enim Chriftia-

& 1
lior,quam Mathem
pter obieéti nol
pliciterint
gnific

& 1.p

gligens
iI1US Certa 5 pro-~
» quz ad dignitatem fim-
ellectualis vireutis magis confert ; vt fi-
tlit Dinus Themas libr. 1.de anima capit. 1.
art. quaft.i. arric.5:ad 1. vbi adducie illud A-
rif is libr. 1. de pare:bus animal. capitul. 5. Resfi-
periores tameifi lewser attingere poffimus , tamen ob eius
cogrofcends generis excellentsum amplsus chlectamuy s-quam
cums hac nobis iuncla somnia tenemus. Etfimilem fere
fententiamhabet Dbr. 1 de ceelo,capituli12.5apien-
tia ergo fiue Metaphyfica etfi non fit certiorin nobis
quam intellectus, faltem quoad fua prineipiaeft ta-
men fimpliciter nobilior & altior, quia atringit no-
bilioraentia, & fupremas caufas entinm , nempe
Deum & intelligentias, quas intelle& us principiorii
fesundum propriasrationes carum non attingit,fed

folum (ecundum communem rationem entis, &

fubftantiz:nam licetde Deo & intelligentijs multa
fint principia per fe notafecundum fe : tamen refpe-
Gunofiri nihilef perfe notum:nam, fi Deum effe
non cltnobis per fe notum , vt infra oftendemus,
multo minus reliqua quz de hisrebus in Metaphy-
ficademonftrantur. Atqueira fit , vt de his rebus ni-
hil per intelle@um priscipiorum immediate co-
gooftamus, fed [olum per fapientiam, & ideo fapi-
entianobilior (it: eflo’, nonfit certior funis prineipiis
proutinnobis exiftit:quia ad maiorem nobilitatem
fatiseft, quodfitde rebus impligioribus & fecundii
fecertionibus, cum ex certitudine & enidentia qua
per narurale lumen ingenij humani haberi poteft.
Vndebeatitudo naturalis hominis ( quod hoc ma-
xime confirmat) noninaliquo aétu intelle&us prin-
cipiarum, fed in atu & contemplarione fapientiz
confiftic, dicente 'Ariftotele 6. Ethicor. capit. 12.
quod ficutfanitas et quadam felicitas corporis, i-
ta fapientiaefl feelicitas animz: & ideo ibidem pra-
fercillam prudentiz: nam prudentia ad fapientiam
vt ad finem refertur:eft namque (ve optime ait ) fa-
pientiz procuratrix prudentia: ita enim animum
regit, vt eum pacatum reddat, & & perturbatione li-
berum,quod ad contemplationem {apienti= maxi-
me necellarium eft: idemque dogetlib. 10, Ethic. ca.
7.6 8. :

Atrqueex his conftat etiam refolutio tertiz dubi-
tationis quoad priorem partem eius : dicendum eft
enim hanc doétrinam efle certiorem aliis fcientiis,
non folum quo:id principia, fed etiam quoad con-
clufiones. Quod quidem fi intelligatur proportio-
nate;indubiratum eft,ve dixir,ﬁ;im:rqwd princi-
piahuius fcientiz funt certiora principijs aliarum
{crentiarum ; & ¢onclufiones huius, conclufionibus
aliarum :hocenim polleriug ex priori fequitur: nam
illz conclufiones certiores funt, quz fequunturex
certioribus _principiis eodem genere illationis.
Quod autem principia {int certiora, conftar, quia
funt abfiraétiora & vniuerfaliora; & ompium pri-
ma,vtinfra videbimus: vnde deferuire poffunt ad
demoniirandum aliquo modo principia aliarum
feientiarum ; vt declaratum eft. At vero fi intel-
ligaturilla comparatio abfolute, & fine dita pro-
portione, id elt, quod hae fcientia fecundum fe to-~
tam, ctiam fecundum coneluliones finas, fuperet
certirudinealias fcientias,fecundum torum quodin
cis eft,etiam quoad principiaearum, fic comparatio
eft minus cerra,; & nonnecellaria ad nobilitarem &
perfedtionem [apientiz. Nihilominus tamen proba-
bilis eft; fi loquamur de pringipiis propriis ¢ parti-
cularibus aliarum f{rientiarum, prout i nobis co-

gnofcuntur : vix enim voum reperies , quod ex fola
terminorum cognitionetanta certitudine nobisin-

Difput.1. Denattira Metaphyfice.

notefcat, quanta potelt ex principiisMetaphyfics
manifeftari.

Duomodp Metaphy fica aptior ad dosen-
dum fit.

Vartam fapientiz conditionem, quz eft effe a-

ptiorem ad docendum ; Ariftoteles ita demon-
ftrac, quiaillafeientiaaptior eft ad docendum, quie MAgH
in caufarum cognitione ve:farur : o enim docent qui ax-
Jam casufque resaff runt. Tacite aucem fubfumit hane
doftrinam maxime verfari in catfarum cognitio-
ne: & ita concluditefle ap:ffimam ad decendum;
ideoque fapientiam effe. Hane eandem conditio-
nem declarauit Ariftoteles fere toro capite primo
huius procemii feu primilibri. Vt enim concludat
ad fapientiam percinere, rerum fupremas caufasin-
ueftigare; longepetito prineipio ait homines natu-
raliter appe:ere (cientiam: nam hae maxime ratio-
ne fenfusdiligunt : & in czreris quidem animalibus
effe tantum cognitionem fenfuum , & quadam
corum habere etiam memoriam,&innatam quan-
dam prudentiam , vel potiusnaturalem inftin&um
& fagacitatem, & aliqua etiam participare quen-
dam difcipline modum ,f nunquam tamen affequi
perfeftam experientiam: hominem autem per fen-
fus cognofcere fingularia, quz non folum memo-
riatenet,fed etiam interfe confert, & ita paulatim
acquirit experientiam , que folum circa fingula-
ria verfatur. Per experientiam vero vltra pro-
greditur , & arrem inguirit ; qua iam vniuerfalia
cognofcat , eorumgue rationes & caufas imquirat,
& ideoquiattem alfecutuselt ; fapientior cenferury
quam folum expertus’, quia non folum an res fit,
ficutexpertus : fed etiam proprer quid, & caufi
rei cognofeie. Et ideo (inquit) in quacunque arte
architedtos nobiliores & fapientiores putamus eos;
qui nen tantum aétiuifunt ( quod fuo modo com-~
mune eft inanimatis)led etiam caufasrervm , fatio-
nefque cognolcunt. Et ftatim {ubiungt preprieta-
teminqua nos verfamur,dicens: Ef prorfu fignsm fi-
pienté gft poffe docere: quod przflare poteft qui cau-
fas rerum nouit ;non vero quifolos effe@tus exper-
tuseft.

Circahancyero conditiciiem i primis dubitari
poteft, curhac feientia aptior addocendum exifti-
metur q(i.’}l'ﬂ l'C]Jquﬁ I namomris fl;lﬁnti.i Pl'()l"l'iﬂ.
& a priori(interhasenim eft facienda cocmparatio)
demonitrat rem per fuas caulas: ergo tam apta eft
ad docendum vnaquzque fientia in {ia materiay
quam hxcin fa. Neque ad hoc refert quod hae fei-
entiade nobilioribusrebustrafier: nam hoc eonfe-
retquidem veipla (itnobilior , non vero yrad docé-
dumfir aptior:nam ad hoc magis confert proportio
effectus ad caufam , quam nobilitas virinfque: tam
accommodate enim docetur effe&us inferior per
fiam propriam caulam , quam fuperior per fuam:
hac ergo conditio vel nulla eft fpecialisin taphy-
lica; velnon eft diftiné@a A nobilitate obietti. Quod
fi alicui feientiz hzc propriecas atcribui potelt, cerre
potius dialetticz elfeteribuenda:namilla docet dif-
sere;éc docerdacere-ergoaptiorilla eft ad docédum
quamoemais alia. Atqueita Plato hoc munus Diale-
cticeaccommodatin Dialogo de Ente,feu Sophifta.
& ideotbidem ;& 7.libr.de Repub.eam prafert om-
nibus{cientiis.

Ad priorem difticultatem refpondecur, licet a~
liz (cientiz demonitrent flas propricrates , vel effe-
€tus porproprias canfaseisaccom modaras,quiata-
men ille caufznon funt prima ;necinde pendentes,
{ed fuperioribus fubordinatz , ideo non funt ira 2~
przad docendum aliz difciplinz,ac Metaphy{ica,
quz primas rerum caulas , & principia confiderat.
Jrague non foluam excedic Metaphytica in obie&i

nobi-

XX IV.

XXXV,

Dubisis.

XXXV
Dubis folsa

#

.




Sect. V. Depirfectione Meraphyfice. i

nobilitate; fed etiam incaufarum & prin
independentiaac fuperioritate. Ex quafic, vt !
feientia per (¢ fola & finealteriusadminiculo plen
&exactedocear omnia, quz fub obiettumallius ca-
dunt: aliz vero fcientiz in multis pendeant ab hag,
vt exaétam caufarum cognitionem pofsint tradere,
&ideodiciturhzg f.ientiaaptiorad docendum,
Ad confirmationem refpondeturduceffe , qua
ad docendumiunant,fcilicec methodum &modum
docendi; & rerum accaufarum comprchcniigtrznl.
uoad illud prius ,ad Dialedticam percinet dagen-
di munus , & ineo fenfu poteft diciaptiftima adgo-
cendum , vel potius ad difcendum , quoniam forma
& methodum dozendi tradit. Quantumvero ad po-
fterius actinet , Metaphyficaelt ad docendum april-
fima , quoniam doget demonftrandi mediaaltiora,
&effcaciora s & maxime a priori. Quiaergohoceft
potifsimum & difficillimumin {ciencia:&quiaipfa-
met Dialetica quatenus fcientia eft , & percaufas
demonfiratinhoc pendetaliquomodo 2 Metaphy-
fiea , ideo fimpliciter hze eit ad docendum aprifsi-
ma. Necaliud fenfit Plaro, qui Dialectice nomine
Meraphyfieam fzpeintelligic.
XXXVIL Secundocirca eandem conditionem ; feu proba-
womeds tionemeius dubjcaripoteft, quomedo hzcleientia
Muaphyfi- percaufas pofsic demonftrare, cum hibeac fimpli-
eapriori  cifsimumobieftum , quod proprias caulas habere
dimonfiret. non poteft. Ensentm in gquantum ¢as; Nee fecun-
dum {e; nee fecundum nobilifsimum obicétum fub
cocommuni contentum , proprias caufas habere
poteft : ergo Metaphyfica non potcft percaufas de-
monftrare, {alremin tuprema fui parce ysequeinea
que voiverfaliGimas raiiones enus confiderat. An-
tecedens conftat, quia Deus nonhaber caufas, &6 -
{equenter neque ens vt ens , quod Deum compre-
kendit. Refpondetur duplices elle caufas,alias pro-
prias, & qua reipfainfluuntin cfedtum ; &aliasla-
tinsdiftas, qualintpotiuscaule cognoftendirem
dpriori, quamexiftendi , & proprie dieuncurratio-
nes actributorum feu proprietatun:, quadefubic-
&o demonftrantur. Logquendo igitur de {ubieéte
huius feientie fecundum abltractisimam racionem
cius;abftra@tilsimam(inguam)vel fecundum ratio-
nem ngftram, veelt ensin quansumens: velfecun-
dum remipfan, vt eft ens promum few ipfum effe per
effentiam., fic verumelt non habere hane fcientiam
propriasrei canfas, perquasaliquid de fuo obie&o
demontitret, habet ramenrationes & media (ecun-
dummodum concipiendi noftrum diftinéta ab ex-
tremis , qu\bus conficit demonfirationes & priori:
nam ad huiufmodi demonftrationes. cimodo hu-
mano conficiantur, fufficit diftinétio concepruum
cumaliquo fundamento in re, & quod proprietas
per vnum concefrum cognira, fitcratio alterius at-
tributi demonfirari : &hoc modo demonftramus
Deum effe ens perfedtum, quiaelt ens ab incrinfeco
neceffarium, & vnam proprictatementis, vel fub-
ftantiz eodem mode demonitramus per aliam, Et
huncdemoniirationis modum comprehendic Ari-
foreles , cum dicit hane {tientiam docere rerum
caufas,id cft, pringipia & radices ac rariones rerum;
fiue int propriz caufe Phyfica;ineMeraphyficzra-
ziones,qua folent etiam formales caufz late appel-
lari. Ethoemodogxpoanit D.Tho. 6. 1ibr, Mstaphyf
tex.1, quod ibi Ariftoteles ait , nempe inquiri in hag
Leientia principia & caufas entium in quantum fung
entia. At veroguoad alias partes feu entia, quaMe-
taphyfica comprehenditfub obicéto fuo,veiunt en-
sia creata,intelligentiz, de.fic proprias habet canfas
#eales fenin re ipfa vere influentces;per quas pol-
Jirdemonfirationes conficere, ve per
fenotumeft.

for2)

2

Per quot canfayum genera demonflyet
Adetapbyjica.

Ccurrit autem flatim tertiainterrogatio,anbac )
fcientia vt verfatur circa hzeentia, demonfirer XXXVIIL,
per omnia caufarum genera , an peraliqua tantum, Per fnalen
Et in primis certurn eft fepifsime & maxime de- demonfiras
monftrare per caufam finalem ;, vt ex ipfo viacon- :
ftac, & quiahxceft caufarum prima & nobilifsima,
&quz maxime conferre foler ad rerum paturas &
proprietates, imoad czreras rei caufas inusltigan-
das. Rurfus etism eft certum demonftrare hane Por efficiens
feientiam per caufam efficientem , -nam confide- #em.
rat de primo ente; quod elt cazerorum omnium
potifsima caufa efficiens , 4 qua cztera omnia ef-
fentialiter pendent. Et {ub cacaula confiderart et-
iamde intelligentiis; quz a]iquam habent caulali-
tatem in hzc inferiora, & denique de aliis rerum
caufis, quatenus{ub obieéto [Lio ccmprﬁhmdl pof-
funt.

Dices , Caufalitascaulz efficientis tota verfatur XXXIX,
circarerumexiftentiam, feiencia vero abftrabic ab o6 edioni
exiftent:a : nonergo potelt per efficientem caufam fir fasis.
quidquarn demonftrare. Refpondetur primo, licer
a@ualis dependentia a cauia cfiiciente quatenus in
aftu exercita (vt fic dicam ) non cadat per fe fub
feientiam ; quia nos eit fimpliciter necefiaria , led
contingens & libeta: hubitudo tamen intrinfecaad
caufam efficientem, prafertim primam , eft necefla-
ria,& confideratur in {tientia,multzque propricra-
tes rerumeX iila colligunrur. Nam ex eoquodcrea-
tura habet eflenciaiein dependentiam 3 cauf effi-
cienze colligitur aon efleens pereffentiam , fed per
participationem,.&dfc nonellede eflfentiaens, ef=
feque ens finitum , & fimilia. Deinde dicitur, efto,
{cientianonconfideret exifientiam rel in aftuexere
cito,confideraretamenillamina&utignato,id efty
quid fir ipfaexiftentia , & quomodovnicuique rei
conueniatyaut conuenise polsit; arquead hou noxi-
me confertcaule ¢fficientis conlideratio. Vnde «t-
iam fit, ve de hisrebus, que aliquo modofuntentia
neceffaria; [cientia coniemplerur ipfam exiftentizm
aftualem, & excreitam, quod maxumehabet verum
circa Deum;, quieft fimpliciterens neceflarium & a-
&uexiftens, cuiusexifiendi necelsitas non perefb-
cientem caufam, fcd per negationem cfhicientis cau-
{z confideratur, Dealiis vero rebus eziam inquiri-
turin fzientia anzxternz linv,&quomodo dimanent
Afua efficiente caufa, Multa ergo in Metapbyfics per
hanccaufamdemonttrantur.

Atque hincetiam conftar, pofle banc fuientiam

XL,

vticaufa exemplariindemonfirationibus fuis, i ra- Per szems
men yeritatem ag proprietatem ipfius exemplaris plarsm.
pefsitartingere in fefe; quod tamen rarum eft, éc1n

d

exemplaribus dininis, quz ideas vocant,impolsibi-
le naturalicer; quianon poffuntills dininaexempla-
ria in fe confpici: nifi Deus in feipfo videatur. Qua-
cunquetamen ratione exemplaris caufa cognofca-
tur ; optimum medium eft demonfirandi, & Mera-
phyfice maxime proprium , nam ex [t abfirahic 3
materia, & inrebus [piritualibus & intellectuslibus
proprius reperitur 3 & ¢ft guodammodo ratio aut
formaperquamagens operatur,; &iracadem eltde
illaratio,quadeefhciente caufa.

De caufa tandem mareriali Sonsinas 4. Meta-
phyfic. quzft. 5. abfolute pegat Metaphyticim de-

XLL
@nomody
monitrare quicquam per hane caufam. Ratip mus‘p’;wm £
eft ; quia Metaphyfica abitrahit ex parte obic i 3 raless.
materia: crgo & pringipia Metephyhcz abitrahune
amateria:ergo & demoniftrationes. S¢d haefenren-
tialimizatione indiget , nam caufa materialis ve fig,

& in tora fua latitudine fumpta, larins pater quam
materiadenfibilis, autintelligibilis fev.quanutating
Aguibm abftrahir Metaphyficz obieétiin. Alfum-

C 4 prung




XLIL.

XLIIT.

3z D
pruim declaratur , nam inrebus fpiritualibus vere

fio{vtficdicam)materialis: fubftantia e-

n {piricualis creata, vere elt caufa materialis fuo-

accidentium s & multi arbicrancur effentiam

effe caufam materialem exiftentiz, & naturamper-

fonalitatis,& terminnm a&ionis, quz ad illum ten-

Quamguam ergo demus , Metaphyficam non
vti materia propriifsime di&a in demonftrationi-
bus {uiis, negari tamen non poteft; quin fzpe veatur
caufamateriali, vel ad affirmandum;, vel ad negan-
dumaliquid.Priori mododemonfirat,verbigracia,
accidenria angelicaeffe immaterialia, indiuttibilia,
& totain toto,& totain qualibet parte,quiafuntin
fubieétofpirituali, &e. Pofterioriautem modo de-
monftrat,illa accidentia non creari, quiapendeta
fuo(ubiefoinferi & conlervari, & fimiliterex pro=
pria definitione caufz materialis demonfirat,ellen-
tiam non pofle compatati ad exiftentiam ve fubie-
&um. Denigue caufalitas potentiz pafsiue vt ficy
materialis aft , pertinec autem ad Metaphyficum
confiderare potentiam pafiivam , & per eam de-
monftrarecrgo & permaterialem caufam.Adao vl-
teriusex lupra didtisdecbizéto hui® doét 'nx,quod
licet per fe & ex primario inilitute hon trattet de
materia phyfizastraftar tamenaliquo mododeilla;
frilicet, quatenus neeefiasium eft ad complendam
firi obiedts erafationei; & confiderationem; & ad
diftinguendum aétum a potentia, & formam com-
pletamab incomplera, &veramquedmateria, ac
denigue ad collocandam materiam in eo gradu en-
tis, in quo vere conftituenda«lt:in hacverotratta-
tione multa poreft exratione communi caulz ma=
terialis coli‘gere ac demonftrare, vt per fe notumvi-
detur, & exipfo vfiiconftabic. Non eft ergoomnino
aliena ab hac [cientia demonfratio per macerialem
caufam , quamuis aliz fregnencius ooeurranc, ma-
gifque propriz huius doétrinz efle videantur.

De quinta proprietate nihil ogcurrit addendum
his ; quain priori conclufione; &in Prxcedanu_:[':-
&ione dicta funt. Oftenfum eft enim foientiam
haneefle maxime fpeculatiuam ; & verfaricircares
propter e maxime expetendas ac cognofcendas:
vnde euidentilsimum eft hanc fcientiam appeten-
dam & quzrendam cffe propter feipfam. -Item di-
ftum eft,naturalem feelicitarem inaliquoadtu hu-
ius (cientiz politam efle: at feeligitas maximeexpe-
titur propter feipfam.

Metaphyfica aliarwm feientiarums facile
princeps.

A Tque ex hacconditione facile intelligitur , fex-
tam etiam fapientiz eonditionem in ]\Micmphy-
ficam prrfectifiime conuenire: vndc}\n}m:cle_s mn
hunc modum eam demonftrat. Ea [cientia maxime
princepseft, miniftrantique preponitur, qua pri-
mas rerum caufas confiderat, prafertim finalem &
vltimam,cuius gratiares bunt.hocautem eft Meta-
phyficz munus: ilia ergoelt; quzdgmma_bltur reli-
quisdifciplinis : ergo hoc etiam titulo ipfa eft fa-
picnicia. Atverd dicuntaliqui hon hanc; fed mora-
lem fiientiam, prefertim politicam, habere hrunc
prificipatum » & quali imperium in cxreras {cien~
tias;vi doéte Fonfecaad hune Auﬂote[_nslocuman-
notauit, Etenim pracipereac dominariinter :me_l-
ledtuales vircures practicis potius quam chcula:t-
nis tribuendum eft : przcipere enim practicus adius
elt,&Philofophia moralis,practica eft,&in ea prasi
puaclt politia; quzin ordinead commune Reipub-
licz bonum cunéta pracipic: ergo. Et confirmatury
nam iuxsa debitum rationis ordinem non boni
mores ad fcientiamyfed ftientia ad bonos moresre-
ferendaeft: fzientia ergoilla; quz honos mores pro=
curac, eiimperare debet, qua n fola rerum fpecula-
cione fftic. Sed hzrationes fi quid probang;potius

/put. 1. Denasuya SMetaphyfice.

de prudentia; quamdemorali Philofophis proce-
dunt;ham przcipere ad prudentiam pertinety non
adPhilofophiam:intendere autem bonos moresnec
Philofophiz snec prudentiz proprie conuenit , fed
voluntat, &virtutibus eius. Deinde probant qui-
dem ill= rationes prudentiam efle perfeétiorem in
ratione virtutis moralis, & fub ea ratione practice
imperare, & confequenter dare etiam gratis poffu-
mus inordinead bonosmores :.,‘.:qunmodo praire
czteris [cienciis fpeculatiuis moralem philofophia:
nonautem probant rationes illz 5 vel abfolure &
fimpliciter efle perfectiorem prudentiam Metaphy-
figa , vel in genere virtutis intelle&ualis philofo-
phiammoralem habere primacum,

Oportetergo in [cientiisduodiftinguere , feili-
cerveritatis eontemplationem feu indicium & in-~
fallibiler vim feu re&itudinem actingendiillam,&
bonun: vfum ralis feientiz & aduum eius , quate=
nus libert (unt, & bene velmale; & propterhone-

tum finem , & cum debitis circumBantiis poffune
fieri aut non feri, Priorracio eft eflentialis feientiz,
vt fic, imo in viuucrinm omnivirturi intéllectuali
hoe perfz primo conuenic, qguamuis praética virtus
vieerius ipfam veritatis cognitionem & iudicium
ordiner ad opus : quod non pertinet ad maiorem
peifectionem lcientuz vefic, fed potius eft indicium
minoris perfeétionis , vt hic Ariftoteles docuit in
procemio Metaphyficz, & fortaffeinferiusid attin-
gemus,tractando dequaliratibus& habitibus men-
tis. Pofteriorratio, feilicer vius (ientiz; quod ni-
mirum fichoneltus; vel Reipublice vrilis , vel ad a-
lios fines; eft accidentalisfcientiz v {ic, licet fit ma-
ximeneceflaria homini. Imperare igitur fcientiz v-
fumhoepofteriori modo proxime (pe&atad virtu=
tesaliquas &ad prudentiam , & ad idem imperium
magis conferunc fcientiz morales; quam Me:aph\y-
fica; & hoc proprie vocatur imperium praéticum;
quia refpicic opus fcientiz , magis vt eft opus vo-
luntatis, quam intelleétus: viusenimeftactivein
voluntate , quamuis interdum executio fit inintel-
Ie€tu. Atverodirigere fcientias fub priori ratione
feilicet, ad veri cognitionem , per fe primoacma-
xime pertinet ad Metaphyficam , 4 quo quodam-
modo ageipiunt principia , & terminorum cogni-
tionem : & obietta, feu quidditates fuorum obie-
&oium,iuxta eaquzinfuperioribus declarata funt.
Et ratione huius diretionis & independentiz dici
poteit Metaphyfica imperate aliis , imperio potius
fpeculatiuo , quam practico :ratione cuius ipfa fim-
plicitereminetin ratione {cientiz & fapientiz, Ad-
dodeniquefi Metaphyficaconfideretur quatenusin
perfectifsimo adtu cius naturalis beatitudo homi-
nis confiftit; ficad illamvtad finem ordinari non
Tolumalias fcientias, {edetiam niorales virtutes &
prudentiam: nam hzcomniaad fzliciraters homi-
nisordinantur, & ationesomnesad huncfinemo-
prime referuntur, vt fcilicet hominem difponant,
aptumque reddant ad dininam contenmplationem,
quaformaliter feu clicitiue ad hancfcientiam perti-
net, licet haberedebeat coniunétum amorem; qui
extali contemplatione foletnafti. Atquehac etiam
ratione concludit Ariftoteles feientiam hane omni=
busimperare, quia contemplatur fummum bonum
& vitimum finem fimpliciter : ficutenim in artibus
quaad aliquem finem fubordinantur, illa archite-
&onicaeft, aliifque imperat, quz fupremum finem
inilloordineconfiderat: ita Metaphyfica,quzablo-
lute contemplatur vitinium finem {cientiarum , ar-
tiumque omnium ; totinfque humanz vitz, dicitur
imperare omnibus ; efeque omnium princeps; non
quia proprie & practice imperet, fed quafi virrure &
eminenter. Non cnim procedit Metaphylica, pra-
&ice oftendendo quomedo ille finis obtinendus fit,
autalia in cum dirigenda, & ideo non proprie & for-
maliter imperat: oltendit camen finem ; in quem o-
maia

XLIV.




*LV.
LAliguorsim
GPH‘IJD

XLVL
Qux [it fisb=
alternata
[eientin.

XLV,
Qe condi
tiones ad
‘ubalterna
e re-

quifite,

Secl. V. Deperfectione Metaphyfice.

sunia dirigenda, eumque finem vitimum rerumo-
mniumelfe oftendit : &ideo ex parte rei cognirz,
yirtute & eminenter; quantumeftex fe, omnibus
imperat, c:mn'mqu:in eum finemac fummumbe-
num dirigit.

Expeditur dubinmde  fubalternatione aliarum
[eientiarwm ad 14 ctaphyficam.

H[c vero dubium oceurtit eirca conditioné hane,
an hocimperium,vel direétio Metaphyficzina-
lias feientias, talefit , vt dicendz fint omnes fcien-
tiz rationeillius fubalternari Metaphyficz. Non e-
nim defuere, qui ita de hoc imperio Metaphyficz
exiftimauerine 5 VT ratione illius omnes [cientias
fibalternatas,folam vero Metaphyficam fimplici-
ter,aut tantum fubalternantem effe dixerint.Quam
{ententiam aliqui tribuunt Ariftoteli, 1. Phyficor.
cap.z & lib.1.Pofteriorum cap.7. & Platon |,1;b.:’f}e
Repnb.vbide Metaphylica nomine Dialeé&icz dif-
putat. Eamqueinfinuat D. ‘]_"hnm. opufculo dena-
tura generis, ¢ii4- Alij vero fimpliciter negant hane
fubalternationem: & hzc eft communis & recepta
[ententia , VEt viderelicetin Tauello , 1. Metaphyfic.
Ll;-.;zft.;‘Soncina:e,iib._q..quzﬁ. y.Sutu,_l.Phyﬁ:.qu.
31. Alij denique diftinétione veuntur, & fub vnara-
siome feu viu vocis, [#balternationt; docent po {Te Me~
mphyﬁcamdici {ubalternantem,faltem aliquo mo-
do, fimpliciter vero negant. Lege Fonfecam; libr. 4.
cap..quait.i. : .

Ne veto in nmominum ambiguitate verfemur,
fupponamus, propriefiientiam illam dici fubalter-
natamalteri ; queellentiahiter feu necellario exna-
turarei abillapédetineffeftientiz; itave effefcien-
tia non pofsit, nifi fcientiz fubalternandi coniun-
gatur,& abilla fumateuidétiam principiorum. Ra-
tio autem huiuseft, quia feientia fubalternatanon
habet principia per {enota & immediata » fedcon-
clufiones demonftrabilesin fuperiori (cientia, & id-
eoficut omnis fcientia ab habitu principiorum el-
fentialiter pendet: ita fubalrernata i fubalternante
proprie difta: quia viraque fuimnic afuperiori virtu-
tc cuidentiam principiorum. Dices: Vade conftat
fubalternatam {cientiam non poffe habere principia
pec {enota, {ed conclufiones alibi demonfirabiles,
illi effe principiatRefpondetur;hoenon poffenifiad
fighificationem vocis pertinere : nam in reconflat
effealiquas {cientias; que huinfmodi vtuntur prin-
¢ipiis, vt Medicina, Mufica, &c. hasergo dicimus
fubalternatarum nomine fignificari. Namillz, quz
principiahabentimmediata ; proxime ac pet [e fub-
ordinancut habitui principiorum, & ideo non eft
cur refpectu alterins feientiz {ubordrnationem ha-
beredicanturscum abillaperfenon pendeant: hae
ergo dependentia vnius {tientiz ab alia , nomine
fubalternationis ignificatur.

Exquo fir,vt [ubal-ernatio veranon fir,nifi inter
fcientiasdiverfas : nam etfi ineadem feientiafic de-
pendentia vnius conclufionisab alteravsgyad prin-
cipiaprima,hontamen ideo {cientia dici potelt, vel
in totum, velin partem fubalternata, cum abfolute
tota fcientia non alteri [cientiz priori, fed imme-
diatehabitui principiotum fubordinetur , fed ad
fummum dici poteft vnaconclufio fubordinata,vel
fubalternatademoniirarionialrerius. Oporteter-
go vt {cientie diftinét= finr,&quodinter fehabeant
przdidtam dependentiam ', & fubordinationem.
Contingit vero interdum fcientiam aliquam non
in omnibus fuis principiis , neque in omninm con-
clufioni demonftrationibus,fed in quibufdam ha-
beredictam dependentiam i fcientia fuperiori : &
tuncdiciturilli fubalternata, non intotum, fedex
parte,feu partialifubordinatione; nontorali: quo
quuﬂ}comccria dicitur fubalternari naturali Phi-
lofophiz, quia, licer vratur multis principiisin de-

3
monftrabilibus ; aliqua tamen habet, quz in Philo-
fophia deméftrancur,veiliud: 4 quolshet piétosn quod-
libst pwsictum lincam dsis: quodin Phyfica demonitra-
tur 5 quia nulla indiuifibilia funt immediata , €o
quof.lcx indiuifibifibus componi non poisit cunti-
nuaquantitas.

Oriri autem folet hzcdependentia vnius{
abaliaex fubordinatione obreétorum:na

XLVIIL

Ut €h- Padeer

felcientiz confiftitin ordinead obietti,ica & prin- sur feie

cipia fungproportionacailli Quapropter {i obietta Ynew: ad al-

duarum feientiarum

onfuntincer fefubordinara, #
vtpotefifint generavel fpecics omnine condiuilz,
interilias fcienziasnon poreft effe fubalternatio, O-
portetergo vt hac fubaiternatioin obigétis funde-
tur, nimirumin eo ; quod obic&tum vnius ¢ll 1dem
cum obie&o alterius,adiuncta aliqua differentia ac-
cidentali,quain efieentisdit per avcidens;inelle au-
tem fcibilis i aliquo modo per {e; & conftituar {pe-
ciale obienm fabile. Quando enim duo cbieéta
fcientiz perfefubordinantur, etiamin eflerer, foli-
cet vt genus & [pecies : vel vefiperius & inferivs el
fentialirer « (cietitiz deillis obieétis non poflunt efle
fubalrernarz, faltemtotaliter.quia, vepertment ad
eandem {cientiam ,fi1n eadem ommno fintabltra-
Ctione,vel certe,fi[cientiz diverlz fint,exit viraque
fitbaltersans 5 quia vteaque habere potelt propria
principiafumpta ex propiia differériaobiedti quod
confiderat, velex prima paistone, & ¢ erilla paterit
demonftrarereliquasconclufiones ; quz de poite-
rioribus pafsionibus conficiuntur. Nam [cicntia de
homine non confideiar ; quz conueniunt homin:
vtanimalefl, fedtantum vorationaliseft, &inillis
non fubalternaturicic iz deanimali, quaclicia-
tionale immediate conuenit homini,& ex hoe prin-
cipio oriuncur aliz pafsiones hominis vt homo eft.
Quod fialiquaelt,quz pendeat ex gradu fenlitivovt
fic, aliquo modo;aut ex [peciali coniuntions fenfi-
bilis cum rationali,quantum ad id fubalternabirur
partialiter feientiade homine {cientiz de animali,
non tamenomnino & totalit r.

Adfubalternationem ergo abfolutam & totalem
peceffecit, vtfubieftum fubaiternaca ftier vaad-
dat accidentalem d.ffeiEtiam (ubicéto foienuz fub-
alternantis, vtlineaviluaiis addit linez, numerus
{onorus numero , humanum corpus fanabile hu-
mano corpori: nam ex hac coniundétione prouenits
tum vt feientia; qua fpecialiter confiderac proprie-
tates exillo coniunéto vt fic, manantes, fit diuerfa a
fcientia, quz abftrahitab illa compolitione, &fub-
jeétum fecundum fe confiderar: tum etiam, vt prin-
cipia calis fcientiz Ant conclufiones fuperiors (cien-
tiz , QUiaBimirumpropricrates talis compofiti o-
riuntur f:xwp!is componecntibus , &ex proprierati-
bus, quasfecundum fehabent; &in fuperiori fcien-
tiademonftrancur, Dequbus omnibus inliba. Po-
fterior. cap.11. fatiusdifferitur thicvero folum mfi-
nuata;&quafidelibara{unt, vt breutier explicemus,
quomodo Metaphyfica ficaffeéta ad alias iciencias,
etiam quoad hang proprietatem.

Exdi&is igiturnon obfcure colligiturnul'd pro-

rincipiaimmediata, & indemonftrabilia ofienhue
P A

& dire&e:quod fatisett vt pofsint habere euigetiam :
F

eorum immediate ab habitu principiorum,que fuf-
ficitad generandam feientiam. Eteoim; heer Meta-
phyfica demonftrare pofsicaliquo modaiilla princi-
pia,illatamen demonitratio noneft fimpliciter ne-
ceffariaad indicinm euidens talinm principiorum,
cumex terminis pafsint euidenier sognolci, & illa
demonftratio non fit propried priori, fed per dedu-
&ionem ad impofsibile ; vel ad fuinmum per ali-

(.llh&lﬂ

eram [Hbale

XLIX.

1ernals

*

. . - A
prietatem {cientiz proprie {ubalternantis conuenire geivnrie

Metaphyfice refpedtu aliarum {cientiarn. Primith fubalter-

n.non pendent omnino alix [cienniz ineffefcientiz nanrés pro-

AMetaphyfica,guia non pendencinomnisuidentia prietares
BE P A

& certitudine fuorum principtorum. Habent n. fua nulle wnfunt

Metaphy(i-




LI

LII
!ﬁ'nmga-
2iontrefpon-
detur.

quam extrinfecam canfam. Métaphylica ergo non

eft impliciter necefMariaad enidéciam horum prin=
eipiorum : ergoe neque vt habitus exeisgenitus fie
vera [cientia: ergo valis habicus non eft [ientia fub-
alternataMetaphyfice. Rurfus obiedta inferiorum
feientiarum non funt per accidens fubordinata en-
ti, aut fubftantiz, fed per (¢ & effentialiter, vt patet
inente naturali , quod e obic&um Philofophiz, &
dequantitate, quz eft obie@um Mathematice, Ee
ratioclt , quia fubentenihil continerur per acej-
dens, fed per fe: quod fi fit aliqua ftientia , quzagit
dealiquo ente rationis, illa nullo modo {fubordina-
tur Metaphyfice quatenusagit de entereali , quin
ensrationis vt fic, non continerur fubente reali,fed
eft primo diuerfum rquatenus vero Metaphyfica a-
gitdeenterationis, fic quodlibet ensrationis ; non
per accidens fed per fe continerur fub ente rationis
vt fic, quod Metaphylicus confiderat: non €rgo in-
tercedit propria & totalis fubalternatio. Quedipfe
etiam vius docet, aliaseflee Metaphylica ante om-
nes {cientiasacquirenda ; quoniam fine illa nulla
feientia effe poffet : oppoficum autem habet vius
propter caulas fupra taéas, & nikilominusverz de-
monftrationes fiunt ex principiis per fe notis fine
Metaphyfica;& prafertim in Mathematicis: nonin-
tercedit ergo vera fubalternatio.Quod autemin v-
na vel altera conclufione intercedat interdum , id
nonrepugnat, vt ex principiis pofitis facile incelligi
poteft.

Quod i extenfo vocabulo quis velit fubalterna-
tionem vocareillamexcellentiam, & quafiimperin
quod Metaphyfica habetin alias feientias, quatenus
€arum pringipia poteft aliquo modo ftabilire , &
confirmare, & quatenus magnam lucem ommibus
aﬂ“crr,velquatenusatt:ngitvhimum Anem,vel foe-
licitatem hominis, nonelt cumeo contendendum,
cum denominedifceptatio fit, prafertim cum gra-
ues authores interdum eo genere locutionis vean-
tur, vt viderelicetin Simplicio Iib. 1. Phyfi. tex.8. &
Themift.in Paraph.ad1.lib. Pofter.cap.2. Ariftoteles
veronunquam elt viusilloloquendi modo, neque
illam proprietatem ad rationem (apientiz requifi-
uit, fed folum vt aliis fcientiis quodammodo do-
minetur, quod longediucrfum et , veex dictis con-
ftar.

Hattenusergo fatis probaraeft fecunda affertio,
Metaphyficam fzilicet elfle veram fapientiam.Inter-
rogabit vero aliquis quo modo prior &jpofterior
affertio cohzreant : nam Ariftoreles in Ethicis fcié-
tiam & fapientiam ponit fpecies condiftin&as fub
genere virtueis intellectualis: nos vero do&rinam
hanc fimul facimus feientiam & fapientiam. Hoc
autem facili negotio expeditur, {i dicamuscum D.
Th.:.z.qurﬁ.;y.artaz. ad primum. Sapientiam con-
diftingui 4 fcientia , non quia feientia non fic, fed
quiainlattudine{cientig habeat fpecialem gradum
& dignitatem. Vnde fir feientiam dupliciter fumi,
vno modo generice vt dicit habitum per demon-
ftrationem acquifitum, v in primo Poiler. capit.z.
definitur; vbihacratione nulla mentio it (apientiz
in particulari, quia folum agitor de (cientiafubilla
gencrali ratione fub qua fapientiam comple&itur,
& {icprocedit prioraffercio a nobis pofira. Alio mo-
doaceipitur fcientia magis ftricte, proutdicithabi-
tum,qui folum verfatur circaconclufiones demon-
ftrabiles,& non circaipfa principia; id eft;pro habi-
tu,quifolum feientia cft, & nullo modo intelleétus,
ad eum vrique (enfum,quo Ariftoteles dixit fapien-
tiam efle inrelle@tum & (cientiam : &in hoc fenfu

fcientia diftinguirur a fapientia , & ficdicimus

Metaphyficam non efle ftientiam
huiufmodi,fed {apicn-
tiam,

Difp.L Denatura Lﬁ[{ef.zz‘p}',ﬁfg@

SECTIO VI

Virum inter omnes /'cifmz'anﬂ{e:ubx.%;
maxime ab homine appetssur ap-
petitunainrals,

Anc quzftionem pracipue propone
) Proprer Ariftotelem in procemio Me-
taphyficz, vt occafione illius nonnul-
Ia declaremus ;, qua ex illo procmio
R ® declaranda fuperfunt, neautea omnij-
no pretereamus;aut neceflarinm nobisfit ad eajre-
rum redire.Confercetiam huius dubitationis expo-
{itio ad digniratem huius doétrinz amplius com-
mendandam, exeo quod naturz hominis ve ratio-
nalis eft, maxime eft conformis; vel potius fumma
naturalis eius perfedtio.

Ariftoreles ergolib.i.Metaphyfica capit.1. & 2.vi-
deturdireé@e intendere partem affirmantem huius
dubii;nimirum naturalem hominis appetitum ma-
xime ad Metaphyficam acerahi. Quod vt perfia-
deat; premittit axiomaillud , Omnik bomso nasuralicer
[eiredefiderat.

Qi fit fenfass illins promunciati, Omnis
homo naturaliter {cire de-
fiderar.

CIrca quod inprimis fenfum Ariftotelis exponere

oportet, deinde propofitionis veritatem, Tres
ergo termini in illa propofitione declarandi fint:
priorcft appetere vel defiderare. Circa quem fuppa-
nenda efk primo vulgaris diftin&io duplicis appeti-
tus,innatiy& eliciriui. Priorimpropric acmetaphe-

ricedictus eft appetitus: proprie vero nihil alind eft Qw# fi# aps

I

Ratis pro.
PonEdi guga
fleonem.

IL

111,

uam naturalis propenfio , quam vnaquazque res Peisnmin.
habetin aliquod bonum, que inclinatio in poten- ¥

tiis pafsiuis nihil aliud et quam naturalis capacitas,
& proportio cum {ua perfetione: in actiuis vero et
ipfa naturalis faculcasagend:, Iraip 1o his omnibus
appetitus non addit aliquid vlra iplam ret natu-
ram, vel proximam facultactem, ratione cuius con-
uenitrei talisappetitus. Neque inhocappetitu di~
ftingui poteltactus primus & fecundus , quia hoe
modo appeterenon elt agere aliquid , fed foium ha-
bere innatam talem propenfionem ; qualem haber

grauitasad centrum, etiam finihilagae. APpEtitus Quu eliciths
elicitiuus elt proprie appetitus , qlua fertur1n bo- sse,

num vt bonum, iliudqucpqr‘rﬂoprmm actum po-
teftappetere. Vndeduo funtin hocappetitu ( logui-
mur in creaturis)vnum elt facultasapperendialind
appetitioipfa. Primum retinuitiam nomen appeti-
tus, qui infenfitinum & rationalem diniditur : &
hicappetitus vtfic; etiameft innatus, figeneranim
de innate loquamur , quiacum ipfanatura datus
eft, & habernaturalem propenfionem ad fuum ob-
ie®um, & ad fum aétum. Quia veroita eft innatus;
vt fit criameelicitinus adualis appetitionis,qua ten-
dit inbonum formaliter, & quatenus bonumeft,
atqueitaficpropriifsimeappeuicus , ideo condiftin-
guiturab appetitu pure innaco & metaphorico: fie
enim prior druifio accipiendaeft. Secundum;ideft,
adtus appetendi, qui propricdicicur appetitio , vel
appetitus elicitus ; nihiialnd el , quam a&us elici=
tusab apperitu eliciente, quo amac, vel deliderat
bonum: & hicappetitus nunquam eft innatus,fzl-
teminnobis, dequibusin przfentiagimus : inter-
dum vero eft naturalis,; vt inferiug ex profeffo ma-
gisdeclarabo.

Alrer igitur terminus exponendus , erat nature-

1V.

Gluor modiy

_l:l.er: appetitus enim namzl-.alh's multipiicnt_er dicitur, diazuy A
Interdumenimnaturaledicitur, quodab ipfanatu- rurale,

rada-




| r s F 7 § i A 2
Sedt. VIL -Gualiter boniv appesat Cietaphyficam. 3%
2a datum eft, neque eft effe@tum per propriamipfius  efficaciter procedereturin o difcurfitab indefimto
immini&\‘crb‘ gl-_nm,aé‘cioncin;ii:u effectioneni, Et f;1'111ﬁne ad imgglara_nn E'Ii_k‘ celt ergo mens Ariftot
hoc modo omnis appetitus innatus, naturalis eft,&  lis : camquefententiamin eo fenfu veram effe pate-
ipfe eiam appetitus elicitiuus: non tamen appetitus  bic facile ex diuerfis.
am aj ):

fen actus elicitus; vt ex dara terminorum expofitio- Rurfusexitimant multi expofitores hic , Fr:g:f'cr_ VT,
ne fatis conftac. “Alig nando vero dicitur naturale  tim Scotus & fequaces, Ariltotelem loqui de appe- 4pperisa
quod neceflario fic exintrinfeca propenfionenatu-  tituinnato: nec D. Thom. ab ea fententia abhorrer, ##4e.

x . etiamfi abfolute & infe non fit & narura datuii, vnde illam fequuntur Iauellus & Flandria. Neque
53 i Y ‘ ' « r~ - .~

fed ab appetente fa&um : & hoc modo efthomini  eft dubium quin co fenfu verifsima fit propofitio,
naturalis appetitus qui eft fames ,aut fitis, qmmdu quam varijs rationibus Diuus Thomas confirmat.

deficit cibus, #ut potus: qua ratione appetituselici- ~ Summa earum eft , quia omnis res natiralitér

tus,naturalis efle Poteﬁ- & inappetitu fenfitino exfe  appetit fuam perfeétionem, operarionem, & feelici-
Wt y 3 . z 1 o 1 hic e At1YT ¥

emper talis eft:in voluntate vero licet interdumta- tatem: fed omnibus his modis comparatur {cientia

lisappetitus fitnaturalis, non tamen femper, quia ad hominem : ¢ft emum magna perfectio eius, & ope-
liberaeff. Omitto,interdum fuminaturaleveafu- ratioipfius,&inea eius feelicitas cog\ﬂ}lt.ln quara-
pcmaturati diftingnitur, quo fenfuapud naturales  tione _duu priora mcm_l;ra commiunia funt ommnibus
I’]liloﬁiplltis>ﬁll prorcden_du ex f'u_lo lumine nature, fCICI]tliIS s tertium Ve%‘o_eft lxulit}s proprium , vt dice-
vt nunc loquimur, omnis apperitus naturalis eft, —mus. Vande etiam exiftimo Ariftotelem non exclu-
nam 1‘L1pc1‘rumt'.ﬂ is appetend wodus , qui per gra- fifle hunc fenfum , fed fuppofuifle potius. Quod au-

tiam ft,non potelt naturali ratione inueltigari, Ali-  teminillo folo locutus fuerit;nec necearium vide-
> : ;
quando etiam {umitur naturale vt violento oppo-  tur,nec yerum. Quod ex proprigtate verborum eius

nitur, vt eft frequens in Philofophia. Atque hiset- colligi pt‘;.re:l‘: » nam c)c..i&m_'umn di_lcc'iiune & amore
iam duobus modis appetitus elicitus etiam {1 liber colligit fcientiz APEEREL, loguitur aucem aperte
fit,naturalis tamen efle poteft, vt per fe conftar. Imo dC_ﬁmUl'C 'C{‘ﬁm{n per fatlmm c!xcx_tuln: 1d Soiaia s
interdum dicicur naturalis appericus elicitus , hoe  prie amor lignificat, & 1nfcr‘1ushmllrnc; ait , quod
ipfo quod elt nature confentaneus, & opponitur el lcl*ufum vifus cxteris anteponimus ; nimirumin cl}-
quod eft pretecnaturale tanquam naturz diffonum,  cito amore.Et HHatgii '-'1_151 poffer verum C{r‘?-ﬁ‘fi‘lf
eriam fi violentum non fit:guo mado appetitus vir- !’cmghﬁm inearatione loqui de a&u elicito, & exillo
tutis,naturalis eft,vitijantem minime.Quo tandem colligere appetitum naturalem , certe ea collectio
fir vt mulco magis naturalis dicatur appetitusille ad bona o ?ﬂeh 1t fuppﬂ'}crm illum elicitcumamo-
quem ip{a naturz propenfio nece(sitatem infere: & rem efleetiam aliquo modo natur'alcm: quia non ex
ideo appetitus neceffarius,camethi elicitus,naturalis quodlibet appetitu elicito colligi poteft appéritus
merito vocari potelt. naturalis;nani mnterdum appetimus aétu voluntitis
quz ipfi hature repugnant,vt mortem verbi gratia,
ergo,fi exappetitu elicito colligit Ariftoteles natura-
fem , fupponit ipfum elicitum efle etiam naturalem:
quod fi amor elicitus fenfuum , eft naturalis , multo
magis amor {cientiz,

Dicendum eft ergo hominem appetituetiaméli-  IX.
cito fcientuam amare. Hoc probant rationes infi- dppesirmer-
nuatz ex D. Thoma : illz enim ®que procedunt dé dam elicize.
appetitu elicito : & de pondere naturz:quia etiaho-
mohoc appetitu appetit naturaliter fuam perfeétio-
nem, operarionem, & feelicitarem : fed feientia eft
perfetifsima hominis operatio, & velelt feelicitas
ipfa, velad feelicitatem , & commodum huiusvite
maxime neceflaria. Nam (i fit contemplatiua fcien-
tia, in perfectifsima eius operatione feelicitas confi-
ftie,ve dicitur lib. 10. Echic, cap. 6.aliz vero fcientiz
fpeculatiuz illi fuperiori deferuiunt , & in omnibus
eft magna quadam iucunditas: nam contemplari 0=

Duplex autém necefsicas huinsappetitus diftin-
gui folet, [cilicet; quoad exercitium, & quoad fpeci-
ficationem. Prioreft quando appetitus vitalis ex ne-
cefsitate elicitfen exercet adtum appetendi:quz ne=-
cefsitas in appetitu fenficino facile reperitur :in ra-
tionali vero non inueniturinhac vita, fed folum in
beata & fupernaturali , quaad noftram confidera-
tionem nonfpeétat. Pofterior inhoc confiftic quod
licet voluntas non exerceat atum appetendi ex ne-
cefsitate, tamen fi exercer, necellario appetit, & rion
refugit tale obiectum, & talis adtus vecatur neceffa-
rius quoad fpeciem , non quoad exercitium : & fe-
cundum eam necefsitatem dicitur naturalis , & re-
cedit ab adtu omni ex parte libero, quoad exerci-
tium [¢. & fpecificationem ; quomodo voluntas ap-
pétit bonum in corfimiuni. Ex his ergo fatis clara
manet illius vocis ambiguitas.

v _ Tertia vox eft ftienria , ﬁ‘-li_@’ﬂ’h quaz f_{b Ariftotele primum eft 12. Metaphyficorum, text.trigefimo no=
2 I indefinite fumitur : & poteélt generanim fumi pro no.Practice vero {cientiz ad commoda etiam huiug
Sdena  guacuni;cognitione feu intelligentia veritatis; fed  yirx neceflariz fuiit,vel valde veiles.
3::::”“ Prx:fcrtim pro ilf? quz perfcﬁ';‘. efty & P"Toprinm ra-
; tionem feientiz habet, prout fcire dicitureffe,rent \ . : . : :
per caufam cognofcere cum enidentia , & certitudi- Expammr docZrina Mﬂﬂa"ﬂ” ,df vgfm » alto-
ne.Et de[cientid etiam hoc modo fumgta loqui pof= rmgmﬁnﬁmm dilectione,

fumus, vel indefinité, vel abftracte, vel diftributiné
de omnibus fcientijs , vel finguldrirer dealiqua, qui
inodi loquendi de ftietitia non pariim inter fe dif-
Erepant.

Reztered difcurfus Ariftotelis ex dilectione fen-
fuum, & praferum vifus, defumptus, optimus eft
’ ad idem confirmandum. Duo autem fumit Ari-
Vi1 Incipiendo ergo ab hoc vltimo termino , certum  ftoteles in eo difcurfu:primum eft quod diledtio-
Omnufi-  eft Aniftotelem in illo generalidogmatenonloqui  nefenfuum vifum anteponimus:dfecundum eft cau-
fncias appe- de aligua fingulari feientia , vt patet , tum ex verbis ~ fam huiuseffe quia ad fcientiam maxime deferuit.
#ittomo.  gius,tum exprobatione, quz generaliseft,tumde- Exquibus infert tertium, fcilicer amorem fcientiz
nig; exintentione : affumit enim hocgenerale prin- ©  effe maiorem magifque nururalem,quam i_pﬁus Vi~
cipinm, vt inde ad hanc {cientiam in particularide-  fus, aliorumque fenfunm. Quz confecutio vide-
fcendat. Atqs hacratio virerius concludic ,quod li-  tur perfe euidens, & fundatain eo principio, pro-
cet Ariftotelis verba indefinita fint , tamencumf{int  pter quod vnumguodque tale , & illud magis. Pri-
dodrinalia, #quinalent vninerfalibus :itavefenfus  maautem propofitio affumpta, inprimis intelligen-
fit omnes homines naturaliter appetere quamcunty  daeft cum precifione, vt rec? fiat comparatio: ta-
!ciemiam : tum quia non ex peculiari ratione alicu-  &us enim inueniri potelt fine vifu, non vero & con-
s feientiz vt ralis eft ; oritur hicappetitus, fed ex trario;quia tactuseft omnium fenfiium primus, a-
ratione [cientig vt fic;sum etiam quia alias non fatis liorumque fundamentnm. Vnde deftruéto ta&tu,
Hon




86
non poteft naturalicer vifus manere : quia nec \"i::z
fine tadtu conferuacur; 3. de anim.capit. 12. & lmr_e
13.defenfu , & fenfibus, capit. 1. Quarenusergo vi-
fus qum‘lunmhnfa includit tadtum,a 1:‘;!13{1101' erit
vifusquam folus radtus: & i mi:n_l'u quate-
nus amifsio ta&us includit amifSionem vilus, & non
& conuerlo, prefertur tadtus vifui, quia poriuseliger
homo conferuationem tactus quam vifus ; fi ad
amifsionem taltus vifus neceflario amitrendus eft.
Hzcvero comparatio ficintelletta null.ufs moinen—-
tieft, quianon comparantur ti guli fenfusinter fe,
fed duo ad quuin eis includirur: eft ergocom-
paratio precise facienda in eo quod imguh per fe
conterunt.

Deinde ¢t obferuandum Ariftorelem hic dupli-
cem amorem fenfiumindicare. Vnus eftobvrilita-
tem :alter verc propter cognitioneni. Prior eft per
& notilsimus : & fub vrilirate comprehendi portelt
1nis commeditascorporis,, pertinens vel ad con-
(ernationem eius , velad delectationem, vel ad alias
operationes humanze vite. Polterioramoreft ma-
xime proprins hominis, & in ordine ad hm}«, amo-
rem precipué comparatur hic vilus cumalyjs fenh=
bus, eifque przfertur. Quod cx_ptfrll'ncl"lmPrf:})ﬁi:
Ariftoteles , quia nihil (inquit ) actn 1pfum vifum
alijs anteponimus. Rarionem autema priori;& qua
ad rem preféentem maxime fpectac; reddicinalcera
proprofitione. Circa 'qua:_u‘ci’t teitio _n_otandl_n}l,
duos effe modos ;mqmrcnd! fcrientiam, feilicer difcr-
plinam, & inuentionem. Adpriorem modum vti-
lifsimus elt anditus;ve perfe conftar,quia voces funt
figna conceptuum ; folus :llI((ﬂﬂrdll.LfIELls VOCes per-
CIpIL, & qn.nm. § 1_;'1'(: noen pcrcxpmt_'cdrum hgnfica-
tionem , fed mens;, fatis et quod ficorganum pro-
srinm ; quo mediante tale fignum ad mentem per-

Vifua ¢ an- wenit, Hic tamen exceflus, & eft péraccidens; & mi-

dites imrer

fesompari
4T,

nimus. Per accidens quidem,quia modus acquiren=
di feientiam per difciplinam , eft quafi peraccidens:
nam & fupponit alium;loquendofecundum naturas
reriiy& folum eft ad fupplendam imperfetioné, vel
negligentiam hominum in va cando fcientijs inue-
niendis. Minimumaurtemexceflum appello,quia et=
iam vifus plurimum deferuicad difciplinam : nam
etiam fcripmrx funt figna conceptuum , & illz per-
inturvifit ; vade multo plura videntur addifcl

€]

. ) 7 e i one.E =
Lege 4rifio, leGtione,qug vifu At,quam auditione.Eft tamen dif-

wifenfu £
fenfibal

XIIL.

Comparativ de igne (vtitad

Vif1s (I
tailn.

imen,quod tota fere vrilitas feriprure potelt et~
iam auditu percipi, nontamene conuerfo : eaenim
energia,vis,ac claritas,quz elt in vioce ud_cxpr:.mfmr
dos iﬂ‘ﬂprius conceptus, non poteft feriprura fola
aut vifufuppleri; ¥ndelegimus |r=>1111t_:115)s_cnfc1_1tqs
vifi1, fuifle doctifsimos, partim amdms}ohs feriptis
aliorum,partim etian explim:xombug feu do&n‘ms
viua voce fibi propolitis: quod vero aliguis omnino
firrdus enafleritdoétifEimus , me legifle non memint
& vixid feri pofie exiftimo. Non igitur comparan-
cuihic ab Ariftotele hi fenfus qoad hoc munus, fed
quoad moduin acquirendi ferentiam perinucntio-
nem. In quo dubium non cﬁ‘ quinviius, & ractus;
tanm auditum, quam alios fenfus fuperent, {1}10& ad-
eo notum eft; vt non egeat probatione : folumde
comparatione vilus & tactus inter (e, breuirer di~

cendum fupereft. ; ;

Eft igicur aduertendum quarto,, aliud effefoqui
-am) melioris faculcatis , maiorif-
que aptitudinis ad fcien :1‘;11?1 .1cquﬂ‘t:nd.1m,'n.lmd. de
aptiori infirument n‘mcn_lc::d:c {u.:lmi._z_ tadtus
enim prim‘i fatione vifiim il.*p(‘;‘._‘lt_—.qum tactuselt v-
ninerfalis fenfus ex parte fubicéti:nameft pér totum
corpus diffufus, & eftfignim opriniz, & temperare
complexionis; vode eft illud, Molles carnes apia fung
ingenio, de’quo lariusin 2, de anim:’a\texti} 24, Atvi-
fus per fe, & vt inftrumentum ad fcientiam, x_nu!rlrs
miodis tadtum fiptrat. Primo inlacituding obieéti,
plures enim differentias percipit vthie dixit Ari=

Difput. I. Denatura Metaphyficas

froreles , & circa ceeleftia & terreftria vagatur, & véa
rum motus , actiones, & figuras peripicacius cogno-
feit, quam vllus alius fenfus : funtautemhzc veluri
prima figna , & indicia , quibus ad res cognofcendas
vrimur. Secundo citius quam alij fenfis percipit,
cum tamen ad res etiam diftantifsimas {efe exten-
dar, &caufa®ft quod puriori & immaterialiori mo-
do, & ablque alternatione matériali operationem
fuam perficit. Tertio vehementius imprimic phan-
rafiz qua percipit;quod experimento conftat : nam
tenacius inhxrent memoriz 5 & facilius pofted oc-
currunt.Caufa autemeffe viderur,quod ¢ius opera-

tio ficut fpiritualioreft, ita maiori vianimz & co-

nat,& cooperatione etiam maiori ipfius phantafiz
fit. Quarto,experimentum vifus cercius effe videtur
experimentotactus, perfeloquendo: etfi enim Ari-
ftoteles; libro primo de hiftor. animal. capit. 15, di-
cat taftum in homine effe’exquifitifsimum , ibi ta-
men non comparat @#nfus hominis inter fe, & refpe-
&u ipfius hominis,fed cum fenfibus aliorum anima-
lium : & hocmodoait hominem fuperarealia ani-
maliain tadtu & guftu ; cum tamen in alijs fenfibus
fuperetur a multis ; {altem in multis conditionibus
fentiendi, vt abaquila in perfpicacia & fortitudine
vifus : non tamen ait tactum hominis fisperare vi-
fumin certitudine. Quinpotius Sectione 31. Proble.
‘quzftione decima octaua, inquit , tactum @mulari
vifum. Itaque quilibet horum fenfiiam habet fuam
certitudinem in ordine ad proprium adzquarum,
obiedtum : interdum verdé deficit circa communia
fenfibilia ex infufficiente applicatione : & fortaffe,
quia vifus eminus fentit, &non ta&us: ideo facilius
contingit obiectum vifus indebite applicari , ac vi-
fum decipi : {i tamen catera fint paria quoad appli-
cationem 'obieéti, & difpofitionem potentiz,non
magis accidit deceptio in vifiu,quamin tactu. Brali-
unde vifusob fuam immarerialicatem percipitacu-
tius obietum 5 & ex hac parte certior eft : ideoque
frequentius adhiberi foler ad certitudinem de re-
bus fenfibilibus accipiendam. Hisergo de caufisvi-
fus eftimipliciter vrilior ad {cientias, eamty ad rem
naturaliter magis diligitur: fignumergo eft, vt Ari-
ftoteles concludir; quod & ipfa fcientia naturalicer
ab homune diligicur.

De appetituelicito feientia.

SEd quo fenfuu intelligendum fit hominém ap-
petere naturaliter {cientiam appetitu elicito 5 ex-
plicandum fupereft. Non enim in eo fenfuhocac-
cipi potelt ; quod homo aut ex nécelsitate femper
exerceat amorem vel defiderium fcientiz , quoties
deilla cogitar : neque quod illam{pernere non pof-
fit, camque inqmrerenollc : verumgque enim con-
tra experientiam eft : non ergo poteft hic appeti-
tus elicitus efle nacuralis tanquam neceffarius o-
mnino, vel quoad exercitium , vel quoad fpecifica-
tionem. Primum ergo certum eft huncappeticum
reéte dici naturalem , quod fit valde confentaneus
naturz héminis, eiu fquenaturali inclinationi, qua-
tenus homo eft. Vnde recte Cicer. 2. de Finib. Na-
tura (inquitc ) ingensit homing cupiditaterm veri inueni-
ends. Secundo dicitur nacuralis,quia eft aliquo mo-
do neceflarius quoad fpecificationém : tum quia,li-
cet homo pofsit negligere fciedtiam , vel nolle il-
lam quoad appetitum efficacem quarendiillam: id
tamén folum accidere poteft propter extrinfecas
caufas feu impedimenta, quz ex accidente adiun-
guntur fcientiz , nimirumpropter laborem & dif-
htulcatem quamhabert fcientiz ftudium , aut quia
impedit aliarum rerum inquifitionem , quibus
homo velindiger , vel affectuseft, vel ob alias fimi-
Ies caufas : vnde rudiores ingenio minus videntur
fcientiam appetere ob difficultatem, quam etiam
impof=

XIII.




X1v.
latses

XV.

XVI.
aliquor 4.
eifforelis di.
dainprogy
mie rxP!j_
®antuy,

Seit. V1. Qualiser homo apyeins Metaphyficam.

impoi}ibilitatsiﬁ v'ocAuEg z'\t‘i_ﬂotel.é. Politicor. cap.
vitim, Atvero per fefe ftientia non poteft difplice-
Te:atqueita feclulis impcdlmen.!‘ls,ngccﬁ;lta[(; qua=
dam amatur, faltem quoad fpecificationem. Atque
hoc quidem maximé vetum habet in fmcn:xa in
communi quatenus feientia cfty tamen etiam eftfuo
modo verum de qualibet fcientia in particulari,
fi inea veritatis cognitioin tali materia per fe fpe-
&etur : femper enim eftilla p.erfg&io per {e expeti-
bilis homini. Quod {i contingit hominem vnam
fcientiam non amare vt alter: intendat ; hoc etiam
reducitur ad extrinfeca impedimenta 5 de quibus
diximus : nam quia homo fon poteft veramque (Ci-
entiam acquirere s & wvnius f‘ci}dxo gb alterluls P_erfe-
&a inquifitione impedirecur; ideo ;ll;m omitat, vt
hanc obtineat. Atque hoc modo quidam homines
ex indiuiduali & propria complexione 5 ad vnam
fcientiam magis afficiuntur, quamad aliam: per fe
tamen ac feclufisimpedimentis,vel (quodidem eft)
§i yna alteram non impediret,omues fcientis natu-
raliter appeteremus, necratione vnius alteram de-
{piceremus.

£ Atque hinefacile etiam conftar, quid fic h'ic ap-
petitusin homine: fienim fit fermp de appetitu e-
licito, conftar effe adtum voluntatis , vel efhicacem,
vel [altem inefficacem & per fimplicem complacen-
tianl, QU maxime naturaliseft, & manet etiam in
hisqui efficaciter fion intendunt feu eligunt fcien-
iz vacare. Sivero fit fermo de pondere naturali, il-
Yud poteft confiderari vt immediate terminatum ad
iplam {cientian1, & fic noneft a.hud_quam 1{1tplle—
&usipfe & capacitas eius qua fcientiam refpicit Ve
propriam perfedtionem. Sicut enim in materia pri-
ma appetitus ad formam non eft aliud ab ipfa mate-
ria,& naturali eius capacitate:.& fimiliterin omni a-
lia potentia appetitus ad fuum aGumnon ei_"c alxguxd
additum ipfi potentiz , fed naturalis cgnﬂtmng &
aptitudo,itain intelleétu fe habet appetitus ad {'c_lcn-
tiam.Az fi confideretur pondus natilre vt termina-
tur ad feientiam medio appetitu elicito, né eft aliud
quam voluntashominis; quzhoc modo naturalicer
propenfa eftad omnes hominis perfectiones :non e-
nim_apperitvolunras habere fcxen:_lam,_appetlt tamé
naturaliter velle fcientiam homini feu intellectui: &
hoc modo dicimus hoc pondus voluntatis termina-
riad fcientiam medio aduelicito.

\Appetitum nasuyalem fGiendi ad fpeculatinas fesen-
tias ¢ fe maximum.

lud generale , homini innatum efle appetitum
naturalem ad feientiam : fub hoc autem principio
fumendum eft hunc appetitum maximum efle ad
fcientias fpeculativas , que veritatis cognoicen_dx
gratia tantum quarantur. Hoc tacite v.!df:tlai‘_ n-
zendiffe Arittotelestoro difcurfivillius capitis primi
huius procemij. Ad quod explicandum diftinguit
hzcomnia, & ordinem eorum inter fe,fenium fcili-
€er; Memoriam, experimentiini; artem, fcientiam,
quam tacite diftinguit in eam qu’e propter opus feu
vtilicatem,& eam qua propter feipfam quaritur, &
vitimo loco adiungit fapientiam.

Dicitergoin primis fenfum anatura datum e_(‘fc
cunétis anintantibus: non verd explicat quid fit,
quia hog non fpectat ad prefens:nec etiam dicit om-
nem fenfiim communicatum effe omnibus anima-
libus,fed fenfum indefinite: folumque intendit {up-
ponere , hunc efle imperfectifSimum gradum co-
gnitionis. Secunds addit bruta animalia interdum
preter fenfiyn habere memoriam, & quandam vel-
uti prudentiam naturalem: & aliquaad hoc exten-
divtfint etiam difciplinabilia,parum autem vel ni-
hilexperientiz participare; Vbi aduerte ; nomine
Franc.Suar.Metaph.Tom.L

EX his ergo fatis explicatit relinquitur axioma il-

37
fenfus intelligere Ariftotelem etiam cognicionei
fenfititam , qua folum in prefentia obieéti fic , fi~
ue per internos fenfus , fiue per interiorem fenfum
communem feu phantafiam fiat : quidquid enimad

fentiendum in prefentia obieéti neceflarium eft,fub .

nomise fenfus comprehendit : eft autem in omni-
bus neceffarium aliquid phantafiz feu imaginatio-
nis ad fentiendum etiam exterius: & ideo ficut fen-
tire , ita etlam imaginatione vti omnibus brutis
commune eft. Memoria autem addit vim interio-
rem conferuandi fpecies & vrendi illis in abfentia
obiectorum, vthoc modo recordari pofsit quis ea-
rum rerum quasfenfu percepit,etiam ctim illas pra-
{entes non habet fecundum externos fenfiis. Hanc
ergo facultat€ ait Ariftoteleshabere animalia quz-
dam,non vero omnia: non tamen declaratquenam
hzcvelillafint.

Coemmiiniter, tamen cenfentur habere memo—E XVIL

riam qua proprieac perfeéte moueri poflunt de lo-
coad locum diftantem , fiue progrefsino motu per
terram, fiué volando per aerem , fiue inaqua natan-
do : nam memoria in htinc finem data videtur ani-
malibus, vt ad diftantem locum moueri pofsint, vel
fugiendo fiocina ; vel querendo vtilia, quz alique
modo experta {unt. Nec refert quod interdum po-
teltbrutumad locum diftantem moueri nonex ali-
quamemoria, vt in recens fatis c6ftat : quia vel tunc
mouetur ab obie@o aliquantulum diftanti; vel ob-

errat, & quafi cafis vagatur.Quod vero de muftis ait
hic Ariftoteles non habere memoriam , etiamfi ad ,, 4

fcamn
beant

loca diftantia moueantur, fatis incercum effnam - pigmoriam.

gnum quo mouetur Ariftoreles ad id afferendum,
fcilicer quia percuflz mufce, & loco pulfe, fatim re-
deunt importune , infufficiés eft, cum potiusid pof~
fitaccidere ex memoria delectationis quam ibi ca-
piunt,& ex vehementi appetitu , vel quia obieétum
illud femper eft aliquo modo prafens per vifumaut
olfactum;é& ideo vehementius mouet. De folisergo
illis animalibus iniperfetis qug folo fenfu tadtus,aut
etiam guftus potiuntur;certo affirtnari potelt carere
memoria , quia nullum tlius fignum, aut effeGtum
habent,nec veilitatem.

Quod vero Ariftoteles ait , bruta quadam cim

XVIIL.

memoria habere prudentiam , non proprie , fed per Qusis in
translationemintelligendum cft : non enim veun- brusis pras
tur difeurfu, nec habicumacquirunt quo de agendis densia,

iudicér:fed quia naturali inftinétuita f2pé operatur,
vt tali naturz expedit hic & nunc, & ita prouidét de
futuris  ac firvereratiocinarentur, ideo per meta-
phoram prudentia appellantur.Dices:Ergo hzc pru-
dentia brutorum nihil eft aliud quam inttinérus na-
tur:fed huncinftinum fibiaccommodatum om-
nia animalia habent , etiam illa quz memoria ca-
rent ; cur ergo Ariftoteles hoc tribuie peculiariter
quibufdam brutis# Ad hocIayell. lib.1. q.7. videtur
nihil diftinguere inter naturalem inftin&um, & pru-
dentiam brutorum, & concedere totum quod ratie
facta probare videtur,efle {tilicet in omnibus brutis
hanc Prudentiam, eamque opinionem D. Thomz
afcribit.Sed licet fortaffe fit queftio de nomine , ille
tamen modus loquendialienus eft 3 menteAriftote-
lis,veratio faéta oftendit: elty prater rationem me-
taphorg:nam quaedafunc animalia ita ftolida,ve nec
per metaphoram pofsint prudentia appellari : non
folum ex his ommbus quz memoria carent , fed ec-
iam ex hisfortalle quz memoria pradita funt.Vnde
Ariftoteles non omnia , fed quedam dixit cum me-
moria habere prudentiam. Alij nimio rigore accipi-
entes hanc metaphoram, dicuntilla tancd animalia
appellari prudétia,que operantur ex memoria pre-
teriti,vel ad furura prouidéda,vel quafi ad eligenda
aliquod medium. Ita tenet Fonfeca hicreferens a-
lios.Sed nimia videtur heclimitatio:no eft enim ne-
ceffaria in meraphoris tanta proprietas. Cum enim
Chriftus dixic, Eftose pradenses ficut ferpenses; non ob o-

D peratio-




XIV.
Qe anima
lia difeipli-
nabilia,

Apes An ak-
dinnis

XX,

XX L

o

erationem cii metoria preteriti.fed ob naturalem
erpens caput cuftodit, id dixit,ve
i s cenfetur cligrana
memoriaid faciat,
gtiahgcbru-

citateni, qt

&

t formica prudé

o Ea W

1 eXponit

&
inhyemé congregat, etiamfi fi
Vi cum primo ita Operatur. Igitu
agacitas quorundam eft , quanatu-

}'i'il

torum,fpecial
ra inftinéeu s reguntur verationeme& prudentiam
1 i videantur,vt in generedixit Arifto.
lib.1.de hift .anim.ca 5.& in particulari de multis lib.
g.ca.6.& feq. &in 7. ait hoc pruderiz gentis frequen-
tius 11 minori an fium gcl]el'(f 3 L'll.la!)l 10 n1aort
reperiri %ibimulta commemorat,quz ad hanec pru-
dentiam pertinere dicit: non quia €x memoria prae-
teritorum ; fed quia ex quodam quafi naturali inge-
nio,quo rationem hominis imitantur; proficifcun-
tur. Atiginhunc modum hecprudentianaturalis
non in omnibus reperituriqua tamen bruta predita
funt illa,femper eriam memorian habent, non quia
hzc prudentia femper in memoria fundetur , fed
quia hee animalia femper funt ita perfeéta, veme-
moria parncipent“\ddu]': etiam poffumus hzcipfa-
meganimalia natura fiia prudentia;memoria rerum
quas experta funt, prudentiora fieri. Atque hoc
modo dici poffer in fauorem fecundz fententiz,
quod ipfa naturalis fagacitas tunc maxime pruden-
tiz nomen meretur; quando rerum memoria quaft
exculta eft & perfecta :fed de viu vocis hec funt (atis
dicta.

Subiungit Ariftoteles quedam animalianon fo-
lum memoriam habere , fed etiam efle difciplinal
lia, alia vero minima. Huius pofterioris generis efle
dicit, que cum memoriam habeant, auditu carent,
quis audituseft fenfus difcipline: & quamuis vifus
eriam ad difciplinam iuuer, & interdum videamus
bruta quzdam , vt catulos, fignis ecam quibufdam
externis doceri & inftrui, tamen hocnunquam fir
fine aliqua cooperatione auditus , quo excitantur &
vocantur, vtfigna Permp:\ant. Ponit autem Arifto-
teles exemplum inapibus, de quibus tamen magna
controueriia eft an audiant ; veiplemet Ariftoteles
docetlibro nono de hiltor. animal.cap. 4o. & Plini-
uelib.n.c.z0.affirmat easaudire: quod abfolute vi-
detur pmba}_nlius,cum{ci:mtis fignis & experientis,
quas ipfi authores referunt. Docent enini, apes
quibufdam fonis demulceri & atrrahi Jreminter {&
fe quofdam fonos edere, quando aut fugam volunt
arripere,auta {omno excitancur, aut ad dornuendi
conuocantur. Vnde Albercus hic diftinétionem
quandam auditus probabilem adhibet: elt enim au-
dirus foni velicvel vocis ve dearticulatus yonus elt:
s habere priori modo auditum , non tamen
dum polteriorem effead

hominisi

aitipap
PU{I‘C]'I()I !Zhiln cantemnlo
d11"c1pi=namncceﬂ.hrium.
De priori genere animalium, fcilicet diftiplina-
bilium , nihilnotandumo it, nifi difciplinam
hanceciam elfe metaphorice intell gendalicut pru-
ia-dictturenim difcipline capacia illa animalia
affuefcunt , vel accedere cum vo-
, vel congregari cum taiem fo-
r, aut fugere cum aliud fignit
decentur more humano
mtab his
inétu fupy pe-
¢ vocis. Aitvero Ariftoteles o~
- anditum habent , difciplinabi-

ortalle verum eft 5 difficile ranien fuie-

den
que viu quodam

cantilr certo noming
num aut vocem audiun
int. Vade quadam
! ":Wm}m.(\:i}nlih(z. Quz omnia
pofita memoria &

nt
it

-ali i

rientiatalis g
muia aniol
lia Cirb.lm’l_)d
it credica in omnibus amm
conftare:fing experimento vero non video quono-
do deomuibus: tam volaulibus, quam aquatillbus
1d afiirmari pofsit.Facilius dicipoteft omnia anima-
lia,que difciplinabilia funt,audicwm habere, & for-
talle etiam vilum; memoriam , a¢c metaphoricam
prudentiaim feu fagacitatem ; i
Concludit igicur Ariftoteles bruta imaginatio-
nibus, memoriaque VIugre , parumgue experien-

alibus id experientia

T T e A _
= e T e e Y L

Difput. 1. Denaturs Mesaphyfice.

tiz participare : indicans tres gradus, quortim po-
fterior prioré includit, vnde priores cum exclufione
pofteriorum intelliguntur Animalia enim imperfe-
&a,viuunt tantum imaginatione imperfecta , quam
Gimul cum fenfit tactus,vel eriam guftus habent: alia
vero perfectiora cum imaginatione habent folam
memoriam : alia vero qu his funtc difcipline capa-
ciora,imperfedtam quandam experientiam partici-
pare dicuntur, quzy fu & confuerudine affuefcunt,
quafi experimentoq uodam : cur autem illa expe-
rientia imperfeda dicatur , ftatim ampliusdeclara-
bim? Homines vero ait arte & ratione viuere, quod
inreliqua parte capitis declarat; vta dinftitutn per-
ueniat.Merito autemillas duas coniungit;quia neu-
tra videtur fine alcera {ufficere, faltemad perfectum
hominis regimen:nam ratio,qu® naturalis elt; non
fufficic , nifi arce excolatur:ars yero femper indiget
rationis vin, & attenta confideratione, vead opus
applicetur.

Tertio igitur ait in hominibus generari experi-
entiam ex memoria. Nam mulie (inquit) emfdem rei
yecordationes prigs experientie vimpeyfiowns, Quo loco
offerebat fe occalio declarandi fufe quid experien-
tia fits& an ad fenfiim pertineat ; vel ad intellednm:
item{it ne habitus iudicatiuus , an apprehenfinus,
& quomodo. gignatur, vel ad quid inclinet. Sed
quia hzcmagis pertinent adfcientiam deanima, &
obiter tantum hic ab Ariftotele attinguncur , breui-
ter aduerrendum eft Ariftotelem hic plane docere
experientiam non verfari circa vniuerfale, (ed cir
fingulare:ficenim ait,Compertihabers ; Callia hoc mar-
bolavoranti boi prefiiffe stemque Sotraid; atque todstii mode
phuribus fingulatin, exppvisntia offe; profaiffe autem iis o-
innibus, g certo morbo lborent, idimariis(ffe - & infra
Ill‘c)bdt vriliorem efle 3d a&iones experientiam squa
folam fcientiam,vel arteny, quia attiones circa fin-
gularia vecfantur. Non erg pertinet ad experimen-

sularibus: multoque

a3

tum colle&io vninerfalisexfing
minus alfenfus yniuerfalis, fed foli firmum prom-
ptumgque iudicinm circa fingularia. Poreft enim ex-
perientia lace fumpta dici de quacungque percepti
ne vnius fingularis, quomodo dici poteft; quiselle
expertus vinum inebriare; etiamf femel tantumad
palfus fit, velinalio viderit : quiavero, vt Hippo-
crates dixit , experimentum fallaxelt, proprie non
accipltur pro voius tantum fi aris cognitione,
fed plurium fingularinm,, vt lixit Ariftoteles. Imo
necfaris eft ad propriam exper entiam & perf
fepius eundem cficctum experiri: hoc enim etiany
brutaanimalia poffunt,de quibus Ariftoreles dixie
F-ll'll]'ﬂ CJ\'FEI'JCIIIEE pi’ll'thlP{! re, i.]_'l!'[.l 1:%
fimplicem memoriam eort fingularium , qus
perceperunt : fed ad perfectam experientiam vite
us requiriruy collatio quadam eorundem fingula-
rium inter fe;qua propria elt hominis ; & ideodixit
Ariftoreles ex memoria fieri homini experie
am: quia mulee eiufdem rei recordationes expe
entiam pertciunt, Essifdem ree dicit, non indi
duz & fingularis, ita vt ad experientiam {ufh
fzpius recordari vnius & eiuldem fingula:
Gtus fenfu perceptizhec enim repetitio efficier prom-

ffeftus , non vero experi-

n1,

prioremmemoriam tak
entiam. Intelligit ergo einfdem fecundum fimulicn--
dinem , & conuenientiam circumftanciarum: & ad
hoc requiritur collatio fingularium per recordatio-
nem.feilicet ; quod tale medicamentum profuit Pe-
tro laboranti hoc morbo , & Pauls fimiliter : nam 2
non fic imilitedo fufficiens, fxpe videbiturelle ex-

Puricmi-‘.,d\ reueranonerit. Vnde prouer

pe fit experimentum fallax. Hocigitur mode
pria eft hominis experientia, qua licet {enfir inchoe-
tur, mefite tamen & ratione perficieursve de

rumeft. Vnde non confiltit in nozitiaappreh
ua,fed iniudicatiua,exqua generacur lsabilie
dam;qua honio prompeus reddipurad indican

XXIT.

Experiltia
[olum circ
[ingulare
Gerfatnr.

raprie

~ howmni }'g;,ﬂ
11 AT




1
e

XXIIL

XXIV.

xXXV.
Biicnsea pro
Prir guid,
quomodo &b
exparientis
caufeinr.

Seld. v I. Qualiser bomb appesai Mesaphylicam.

hune effe@um folere dtali caula prodire , quz habi-
liras forrafle|nihil aliud eft ; quam memoria talium
effe@tuum fingularium,non vteunque, fed vt inter
fe collati funt, & fimilesinuenti, & cum eis circum-
fi5riisab eadem fen fimili canfa m.ana('{ﬁ digrfofcun-
tur. Atque hzcnunc pro hutusloci opportunitate de
experientia fufficit,

Experientia quantum artiac (Cientin
deféraiat,

Vartd addit Ariftoteles artem per experien-
Qtiam generari , perfeftioremque cognitionem
afferre quam experientiam, etiamfiad a&tionem fi-
ne experientia minus fufficiens fit.  Vbi primo ad-
ucrtere oportet.; Ariftotelem hic indifferenter vti
nomine fcientiz & artis, vtex contextu conftat: &
quia;licctalias diftinét= virtuces fintstamen fecun-
dumquandam rationem ; ars quzdam {cientia eft,
vel faltem ; quodad rem prafentem artinet , eadem
ratio eft de lla & delcientia. Deindeoportetr ad-
verterefcienciam vel artem duplicem effe: alteram
vosant.quis,qua folum demonfirat hocitaefle : al-
teram proprerquid , quz reddic caufam. De priori
fagile intelligicur ; quod per experientiam genere-
tur; quia folum exeffe@tibus experimento pereeptis
colligitrem talem efle, vel habere talem propricta-
tem, Sed Ariftoreleshic nondehaefcientia , fed de
perfecta, & propter quid loquitur, vt manifefte pa-
tet:nam cum artifices fapientiores effe dixiffet iis,
qui experientiarerum valent,racionem reddit, Quis
silicaufam ciuns , hinon irem: ergo per artem & fcien-
riam intelligit illam que rei caufamattingit, & do-
cet, Cumgque pluribus verbis & fignis declaree arti-
fices praferri operantibus exfola confuctudine, aut
ex experientia : emnia tamen hue tendunt , quod
artifices coguofcunt propter quid & caufam rei.Cam
ergoaitartem experientia generari, de arte archite-
Gtonica & propter quidintelligit.

Quodtamendifiicileelt, quia humanum experi-
mentum eft fallax, veex Hippocrate dixi, & quam-
uisdemus interdum effe certum certitudine (enfus:
illatamen certitudo minor videtur quamea quz ad
feientiam requiritur:maximé, quia experimentum
noneft vninerfale ; feu de omnibus omnino fingula-
ribugfcientia autem eft voiverfalis impliciter, &c6-
pledtitur ea etiam fingularia quz fubexperienciam
non ceciderunt. Etquamuis interdum Jliceat ex his
quzexperimur,idemcolligere defingularibus , quz
fub experientiamnon ceciderunt: hzcauté colle@io
videtur valde infirma, & ad fummum fufficiet ad
feientiam quia, non vero propter quid. Rurfirs oe-
currebat hic difficultasan propofitioilla Ariftotelis,
artemab experientiagenerari,indefinita tantum fit,
vtfonat,anvero fumenda fic ve do@rinalis, & vni-
uerfalis,ita ve nunquam contineat fientiamaut ar-
teminnobisalicer generari.

Ad'priorem partem relpondetur , argumentum
concludere experientiam effe non poffe propriam,
& perfecaufam artis, feu (Cientiz & priori,fed efle oge
cafionem vel conditionem quandam necelfariam,
qua paraturvia adfeientiam acquirendam. Quod
intelligetur facile,advertendoin feientia duo per fe
requitifcilicet veritatem, que fGitur ac demonftra-
tur; quz concluliodicitur : & principia , per quae fci-
tur; ac demonftratur. Scientia ergo conclufionis
per fetantum pendet ex principiis: nam; cum fit fei-
entiaa priori,vediximus, medium ex quoper fe de-
ducitur, noneft experientia, (ed caufaipfius effectus
quem experimur, vode fi principia qua caufam con-
tlufionis continent 5 feiri pofient vel intelligi clare
fine experientia, nullo modo f{cientia conclufionis

ab experientia penderet. Principiorum antem go-
Pranc.Suar.MetaPh.Tom.I.

39
gnitio euidens, quz propriaillorum eft, non ex ali-
quo medio, fedex iplo naturali lumine immediaté
nalcitur , cognita extremorum fignificatione feu ra-
tione. Agimus autem de pringipiis, primis, & imme-
diatis, nam fi fint mediata;erunt conglufiones de-
mouftratz, de quibus eadem eritratio, quazdeomni
busaliis veritatibus;qu 4 priori feiuntur, Igiturnec
immediata principia per fe cogneflcuntur per expe-
rientiam tanquam per propriummedium: hogenim
modonon cognofcerentur vt prineipia, fedyt con-
clufiones & pollerioridemonfiratz, & (titz per feien-
tiamquia: vt ficautem ; non poffent efle fufficientia
adgenerandam (cientiam proprer quid conclufioniss
quianon poteft caufa nobiliorem effeftum produ-
cerequam ipfa fit. Relinquitur ergo experientiam
folum requiri ad feientiam vt intelleftus nofter ma-
nu ducatur per cam ad intelligendasexacie rationes
terminorum fimplicium , quibus intelle&is ipfe na=
turalilumine [o videt clare immediatam connexio-
nem eorum interfe;quz eft prima & vnicanon affen-
tiendiillis,

Altera parsdifficultatis fufior eft s fed proprium
habet locum inlib. 1. Polter, cap. 14. & 18. & ided
breniterquod fentio, proferam. Quidamenim ab-
folute; & fine vlla refirictione aut diftinftione pu-
tant experientiam propriifimeé fumptam effe ne-
ccflariamad feigtiam velartemex parte indicij prin-
cipiorum, ita venunquam fufficiat vnius vel altering
fingularis cognitio experimentalis, fed neceffarium
ficmulta experiri, & inter fe conferre, & omnia vni-
formia & fine difctiminereperire. Namantequam
intelleétus omnem hane diligentiam adhibeat, non
poteft omni gertitudine naturali affentire, prout in
primis principiis neceffarium eft: quiacum ipfum
lumen intellectus noftri fic infirmum , & imperfe-
¢tum, nifi inueturexperientia, facile hallucinari po=
teft:ficut & conuerfoipfa etiam experientia per fe fal-
laxeft, nift intellectus fuo Inmine inuigilet ad ratio=
nes rerum ;& connexionem terminprum in f& ipfa
intuendam: Putaturque hzcfententia effe Ariftote-
lis variisinlocis; fcilicet libro1, Prior.c.31. &lib. 2. ¢.
23. & libro1.Pofter. cap. 14. & : Pofter.cap.vitim.vbi
interpretes antiqui ita fentire videntur. Nihilomi-
nusfide experientia proprie dicta fic fermo, mihi
videtur diftinftione; vrendum  tamin principiis i-
plis; quam inmodo acquirendi fcientiam. Dixi, fi de
experientia propria fit fermo, quiafi generatim aga-
turdequacunque fenfibili cognitione necellaria ad
terminorum apprehenfionem & intelligentiam, cla-
rumefthanc effe neceflariam ad cognitionem prin-
cipiorum,quia omnis nofira cognitio A fenfu inci=
pithzcautemndelt proprieexpericntia , quz; veex
diétis conftat,iniudicio , feu habitw indicativo con-
fiftit: & dehacfine dubio locutus eft Ariftoteles. De
hacergoloquendo, diftinétione veendumeft: prin-
cipiaenim non omnia‘'zqualia funt. Ef namdue in
primis voum vel alternm generalitimum & norifs
fimumfeilicer, Quodlibeseft , velnonefb. Impoffibile esti~
dem fimul effe ¢ nomefJe : & ad hzc cognofcenda nullz
requiriturexperientia, fedfola terminornm appre-
henfio, intelligentiafen explicatio :imo vix poffune
illa prin¢ipia ad pofitiuam experientiam reduci:nam
licet de quocung fingulari pofsimus experiri quod
fit;tamen quod tuncnon careat exiftentia, non pof-
fumus pofiriue experiri diftinéto experimento abeo

‘quo videturillud efle, (ed fola intelligentia id perei-

pitur explicatis terminis. Ethocvideturadeoper fe
notum, vt aliaprobatione nonindigeat. Poflumus
tamen ad/maiorem explicationem exemplum adhi-
bere: nam fi hominem rufticum qui obignorantiam
terminorum nelcit affentiri illis principiis, velimus
inducereadeorumaflen{fum , nullacerte noua expe-
rientia vtemur, fed (olum conabimur ita terminos
explicare,veincelligat;rem,quam viderefle,non pof=
{cabfolute non effe.

D 2 Przter

XXVIL.
An fine exd
perients, (i
ENLIRGENEr A
vi pofsit.
Fonfeca lib;
1.6.2.0.4




z Kt e g it
i T - 4‘ = = — - o -

40 Difput. 11, Dé
XXVIIL Praeter hxcvero principia notifsima , de quibus

vixpoteft (vtepinor) eflecontrouetfia, quin pro-

priamexperientiam non requirant, {unt alia etiam

valde vaniuerfalia, & comwmuniaferé omnibus {cien=

tiig, vi, Quecungue uns eadem vaizertio 5 funt eadem in-

ter [b: S , Ommetosumeft maius[uaparte: &, Si ab equali-

bus aqualiademas yque remansit(unt equalis. Ec de his

diftinguere oporter 5 quando talium principiorum

notitia irmcntimwacquimtm‘, vel difqipﬁma. Nam

inhocpoiteriori modo exiftimononefle neceffari-

amexperientiam proprie [umptam , fed fuppofita il

laquzad diftinétam notitiamterminorum fatis fit,

& explicatis fufficienter per do@rinam rationibus

terminorum}, ablquealia experientia pofle inrelle-

étum aflentiri (o lumine cum fufficiente euidentia

& certitudine. Et ratio eft, quia hzec quz requi-

runturad huiufmodi affenfum euidentem, fiue fit

cxperientia, fiue quzeunque alka terminorum de-

claratioynon requirancur veformalis ratio affenti-

endi;neque etiam vt principinm per fe efficiens, feu

eliciens actum affentiendi, fed ve fifficiens applica-

tio obiecti , vepriori parte difficultatis declara-

tum eft. Sed nulla eft fufficiens ratio quz fuadeat

experientiam rigorole fumptam; prout ineludit

multorum fingularium intuitionem , & collatio-

nem ,ac inductionem, efle nece@ariam ad fufficien~

tem appli¢cationem horum principiorum, pet fuf-

ficientem apprehenfionem terminorum , earums-

que rationum ingelligentiam aptamgque compofi=

tronem, Cor enim non potelt hoe per doétrinam

fuppleri , adhibito ad fummum vno vel altero éx+

emplo fenfibili, quo fatis penerrato per intelledtum;

ftatim apparet perfeenidens veritas principij? Arque

hogipfum confi natexperientia : ad admittenda e=

nim hz¢ principia in doétrinis , nullus expeétat plus

rinm fingularium induéionem ;vel experimenta-

lemn coghitionem. , fed facillimo negorio rationes

terminorumquifqueintelligic, & ftatimillorum ve=

ritatem mente intuetnt, praceproris medioeri dili-

gentiaadhibita. ;

wXVIIL .A: vero qui !b!.’;.muemiorie fcrcn_r'raf gcquirhnf,-

A4 [eientia- 1NCIgENE EXperientia ad ]30:::1m principiorum ¢o-

sum inun- gninionem: quia fineilla, & fineexteriori adiutoric

tisnem expe praceptoris &dodiring; non poflunt hec principia

rientsaprin - {atis proponi, autrationes terminorumfatis cogno=

cipisramre. {ei, vt illis euidens prebeatur affenfis. Atque hoé

gubariser e confirmant tellimonia Ariftotelis , & vius ipfe fa-

cgfaria. s idipfum docet. Ratioautemeft, quia noftrain-

telle&iua cognitio valde limitataeft, & imperfeéta;

nimiumque a fenfu pendet , & ideo fine fufficiente

adminiculo eius non poreft cum fufficiente certi-

tadine & firmitate procedere,&indeaccidit fzpe,vt

quimultum deintelleftu confidunt, fenfum dsf‘erez_:f

tessfacileinrebusnaturalibuseirent , vt annotauit

Ariftoteles 8. Phyficorum capite 3. Oporter autem

hiclimitationem adhiberé ,nimirum regulariter in-

telligendum efle:nam adcn__pn.%n aiiq:;ispoilcrc m

genio,& tamattenteacconfiderae rationem totiug

& partis; verbigratia, in Voo tantum imgu!aln pet-

peudere,veveritatem totius principijinde ftatim eli-

ceret: ficutdicunt Theologi animam Chrifti exfola

icacia naturalisingenij, fine {peciali adminiculo

fupernaturali, ex yno phantafmate elieuifle multas

yeritates vel principia. Quia medium experientiz

non eft ram perfenecefatium, 'quin pofsit aliunde
fuppleri. s ; <

Alia demique funt principia }'—:n‘:]t:ulal':a‘ & pro-

pria ingularum{tienciarum : & dehisverifimile eft

neceflariam efle experientiam & gollationem mul-

torum fingularium ad firmum & cuidenrem affen-

fum eorum, Bon tantum via inuentionis, guod

eft noriflimum, fed etiam via difsiplinz : quia ra-

tiones terminorum in his principiis non funt ita

nor# ac Faciles ve fufficiarqualiber propofitio ea-

is gui addifeir, €as conferar cum fingula-

ram,n

efféntia Entts,

ribus qua nouit, & videat ,eum iffis, & cum omp
bus quz detalibus: tb:lsm) tusell, refte confent
renunguamitemta inflantiam (veds
cunt)paffaeile. I nta fere {emper eft
difficultas,ve v d alfenfum proprium
principiorum; feu per fe notum de illis habendum,
fed Indu@ione, & notitia a polterioriiffatur: ergo fi-
goum eft ad obtinendum affenfum euidentem ex ip=
forum terminorum rationibus probe cognitis mul-
tam efle neceffariam experientiam:maiorem quidem
viainuentionis , aliquam vérovia difciplinz: quams=
uis pro ingeniorum diuerficate,maior etidm, vel mi-
nor {ufficiat.

Quinto loco proponit tacite Ariftoreles dinifio-
nem artis feu fcientiz ( iamenim notanimus hze
nomina indifferenter hic fumi)in feientiam pra-
¢icam, & [peculativam, quasineo di tinguit ; quod
practicz ad v1tzvﬁun;&commod:tattm:fpcculati-‘-
uz folum ad veritatis cognitionem referatur, Pracki-
casetiam fubdiftinguit tacite:nam aliz ad vitzne-
ceflaria,aliz vero ad volupratem(vtique fenfibilem)
conferunt, Prioris generis funt vel mechanicz ar-
tes, vt futoria; &e. vel medicina & fimiles -
rioris autem generis efle videntur artes quz vogai-
turliberales, ve mufica,arsetiam pingendi, omnes
denique quz ad abledtandos fenfus pertinent, Ab his
exgo omunib. {eparat [eientiam {peculatitzam, quz in
contemplatione veritatis fiftic; & propter eam folum
eft;adeo vtlicetad ilfam maxima voluptas cofequa-
tur, tamen [ecundum reftum & optimum naturz
ordinemillanon proper veluptatem quzratur ; fed
propeerfefe: voluptas autemfolum vt inuet ad fru-
endumipfa veritatis confideratione & contempla«
tionemaiori quicte ac perfenerantia. Exquo refte
colligithoc genusfienti= alreri j:rat}:rrl:e,()fquci:!-
pi:m;mﬁs haberi, qui contemplationem veritatis Prafiruissis
propreritiplamintendit, Nobiliusenim eltidquod pradiicis fpos
eit propierfe,quam quod proprer aliud : Trem QUi golarinm,
optimum in homine eft véritacis contemplatio: hze ;
autem eoexcellentiorelt , quo eft de rebus altiori-
bus;é& quzad operationem non ordinantur, Hatte-
nus Ariftoreles,

Ex quibus tacité, vt dixi, concludere vifusel il-
lym appetitum quem natura homini ad fciendum
dedit, maxime propenderein contemplationem ve-
ritatis propter {e ipfain: quia hzc eft fuprema ho- riftoselis diz
minis aperatio. Et confequenter hing concludi- gis iam ehs
tur quod propofitum eft; hune feilices appetitum plicatii,
effemagis inclinari ad (peculatiuas feienrias, quam
ad alias; quiaillz ordinanturad veriratem conem-
pladam proprerfeipfam, Vndenon excludic
appetitu kiendi yad pradticas fcientias ferg
quod vehemeiitinsa

Sed quxres,an practi = pofsintetiam ap- % y¥if,
peti propter veritatis coghitionem in ¢a fiffendo, Pradlicafc
abfque vius vtilitate. Quidam enim generatim ne- eniikproper
gare videntur homines pofle appetere [cientias pra. fplasm venira
Eticas tantuin {ciendi canfz ; fed folum propter o- #is cognitio
pus. Veruntamen licétfcientia pradticahoe differar =em appud
abfpeculatina;quod perfe ordinatur ad apus; illa B
vero minime, vt fiio loco dicetur:hoe tanien non
excluditquin pratticafcientia proxime & immedia-
teconferat alicuius veritatis cognitionem , imo id
neceflarium eft: alioqui fcientia non effer. Cmnis
autem gognitio veritatis €l per & amabilis, eriam
fi dliam veilivdtem non afferac:mam per fe eft ma-
gna perfeftio nature intelle®tualis. Vnde angeli
has artes norunt , etiamfi ad, futan vium illis non
feruiant.Erideofcientiz pradtice etiam funt appeti-
biles propter coghirionem veritaris ; etiaméi 1n ea
fiftatur,& ad vlum non ordinernr. Et confirma-
tuf,quia alias reueranonappererencur ex vi appe=
titus {ciendi ; quia appeterentur tantum vt media;
mediumattemn vt medium hon apperitar, nifi ex vi
propenfionis ad finem : & ita Mulica non appetere-

tur

XXX
Scientia ugd
via partities
nes.

pofte-

XXXT.
Conclufioen
omnthus 4=

uas.




Sect. 1. Anfit unicns entls formalis con

tur, nifi ex viappetitus voluptatis,vel lucri: é fic de
s,non autemex viappetitus {cientie vt e, cum
fintverz, & in fuo genere perfedtz fcientiz. Quod
i ientia docet : multi enim in harum feci-

Xercitio recreantur, non propter vium,
velvtilitatem » fed folum vefciane. Regulariter au-
rem folum propter vtilitatem aliquam humanam
quzriznmr:quiaheccﬂ magis conforme infticutio~
ni & fini talium aceium : & quiafenfibilia commoda
velneceffitares aue voluptates frequeutius plus mo-
uent: & quia fi feientia propeer folam veritatem qug-
rendaeflet,in aliis fcientiis nobiliorib. quzreretur,
prafertim ciimné pofsithomo omnib, fimulvacare.
Stigitur pracicz (icntiz appetibiles quidem funt,
multo tamen magis fpeculatiuz ;i appetitus homi-
nis;vthomo eft,[pedetur, & aliis humanis ¢ommo-
dis;aut necefsiraribus non impediatur.

Totisus guefiionts refolutio,

Ltimo cocluditur ex dictisomnibus affertioin-

tenta , Metaphyficam effe maxime appetibilem
sbhominevthomoelt;tam appetitunaturali,quam
rationabilioptimeordinato. Probatur taciteab A-
riftotele in fine eiufdem capitis:quia inter omnes
fpeculariuasfcientias ; hzc maximé nomen fapien-
tiz meretur: cum verfeturcirca primagcaufas, om-
niumque principia,quod & nobis fuperiori fectione
fatis declaratum cft:fi ergo feientize fpeculatiuz inter
omnes maximéappetuntursinter quas hzgeft fupre-
ma :erit vtiqueex femaxime appetibilis, Tandem
maximus hominisappetitus eft ad fuam naturalem
feelicitatem: hzcautem per hanc fcientiam compa~
racur, velpotius inipfius perfeéta alfecutione confi-
ftic. Nam v traditurib. 1o,  Echicor. hixc feelicitas
in contemplatione Dei & fubftantiarum feparata-
rum pofitacft:hecautemcontemplatio proprius a-
Ctuselt, & pracipuus finis huius feientiz : ergo & fee-
licitasnaturalis ina&uhuius (cientiz confiftit:eft er-
gohicappetitus maxime confentaneus, tam nature,
quamreétzrationi. Supereft ergo vt omni diligen-
t1a & tudio hanc perfeétifsimam fcientiam inuefli-

T

petat; velinfummam redigat vt patetex libro vo-
detimo , & aliis, Qua vero vtiliafunt ; feituque di-
gna » & neceffaria , infudarunt fatisin eis explican-
dis ; proutinlitera Ariftotelis continentur, variiex-
politores Graci,Arabes, & Latini, ex quibus nos
pracipue vtemur Alexand. Aphrodif=i; Auerrois,é&
maximéfemnium Diui Thomz expolitione. Re-
rum verd ipfarum examinationem in fequentibus
difputationibus trademus; fimulque curabimus A-
riftor.mentem acfenfum, & fingula teflimonia, in
quibus fere quaftiones omnes fundari folent, ac=
curatius declarare. Vevers Ariftotelis ftudioiis o-
mni ex parce fatisfaciamus, infine huius operis in-
dicem quzltionum omnium; quz circa textum A-
riftotelis ; & fernacefeius ordine tradtarifolent; vel
nobis occutrerunt ; pofuimus; & locasinquibusnos
eos difputamus , defignauimus. Quod fi foreafle
fententiz aliqua Ariftor. quarum cognitio ad alias
{cientias veiliseft,in hislibris occurrant, quzinno-
ftris difputationibus , feruato doétrinz ordine,
quem infituimus; tra&ari non poflint ; in eodem
indice breues circa textum Ariftot. annotationes
tradjmus , in quibus,quidquid in difputationibus
tadtum non et ; & aliquid difficultatis,vel veilitatis
habet ; declaramus. In prafente ergo difputatione
explicandanobis eft quaftio,quid fit ensin quan-
rum ens: nam ; quod ensfic,ica per fenotumeft,ve
nulladeclaratione indigeat. Poft quzitionem au-
tem, an eft, quzftio quidres fic, elt prima omnium,
quarm in initio cuinfcunque fczcntis."de {ubiefto e-
ius prafupponi,aut declarare ; necefleeft. Hazc au-
tem fcientia, cum it omninm naturalium primaat-
quefuprema, non potelt abalia {umere , vel proba-
tam, vel declaratam fubieéti (uirationem , & quid-
ditatem: & ideoipfam ftatim ininitio tradere, & de=
clarare oportet.

SEETTO -l

Virnm €65 i Quantuneens, babeat inmente nofira
wnm concepium formalem omnibus enti

gamus. bus commsiricin.,
DISPYVTATIO IL Vpponenda in ptimis ¢ft vulgaris di- I
ftin&io conceptus formalis, & obie- Conceprme
S o ‘ éiuifconceptus formalis dicicur actus firmalis, &
Derationet|fertiali (e conceptn entis. ipfe, len  quod idem eft ) verbum,quo obemuas
it : ¥ intellectus rem aliquam fen commu- ‘?"'dﬁ’z’é'
[ Is fuppofitis,quz deobieftofenfub- nemrarionem concipit,guidicitur conceptus; quia ::z:“ ifte

g
;
"P(j: iefto huius fcientiz tradidimus , ne-
N ceffariumin primiseft , ews propria,
j: é&adzquatam ratiohem ; ac deinde
 propricrates eius; & caufasexponere,
Shzcerit prior principalis pars huius operis. In po-

eft veluti prolesmentis ; formalis autem appellarur,
vel quiaeft vitimaformamentis; velquia formali-
terreprefentat mentirem cognitam : vel quia reue-
raelt intrinfecus & formalis terminus conceptio-

nis mentalis , in quo differt 3 conceptu obiectiuo,

Ords ratio p it : s gt X b
vt ita dicam. jConceptus obiedtinus dicitur res il-

fteriori precipuam eius partitiofiem propongmus,

que defiring el 3 3 - . 3 = 2
in boc opere 2TQUEILATES omnes, quz fubentecontinentur,&il-  la, velilla , qu# proprie & immediate per conce-

feruands, |10 Tationem includunc, vt {ub obic&tiua rasone

huiug {cienti=z cadunt;é& 4 materiainfuo effe abftra-
hunt, quantum ratione naturali ateingi poflunt,
inueftigabimus, & explanabimus. Vt enim matori
compendio ac breuitate vtamur,& conueniente
methodo vniuer(a tradtemus , a rextus Ariltotelici
prolixa explicatione abftinendum duxtinmus'; refque
ipfas,in quibus hxzc fapicntia verfatur, eo doétrinz
ordine‘ac dicendi ratione, quz ipfis magis confen-
tanea fic, contemplari. Nam, quodfpectacad Philo-
fophi textum in his Metaphyfice libris, nonnuliz
partes eius parum habent vtilitatis , vel quod varias
queftiones ac dubitationes proponat , ealque info-
lutasrelinquat , vtintoto rertiolibro , vel quod in
antiquorum placitis referendis ; & refutandis im-
moretur: ve ex primo fere libro; & ex magna parte
aliorum conftare facile poteft+ vel denique quod
eadem, quzinprioribuslibris ditafueranc; velre.
Franc.Suar.Metaph. Tom.L

prum formalem cognofcitur feu reprefentatur, vt
verbi gratia,cum hominem concipimus,ille actus,
quem in mente efficimusad concipiendum homi-
nem, vocatur conceptus formalis , homo autem
cognitus, & reprafentatus illo adu dicitur conce-
prus obieftinus jjconceptus quidem per denomi-
nationem extrinfeeama concepru formali;per quem
obiedtum cius congipi dicitur ; & ideo recte digi-
tur obie&®inus : quia noneft conceptus , vt forma
intrinfcce ternminans congeptionem, fed vt obie-
&um & materia ciréa quam verfacur formalis con=
ceptio , & ad quammentis acies dire&etendit,pro-
pter quod ab aliquibus ex Aucrroc intentio inielle-
¢4 appellatur: ab aliis dicitur ratiz obielline. Vn-
de colligitur differentia inter conceptum forma-
lem, & obieftiuum; gqnod formalis femper eft ve.
ra ac pofitiua res & increaturis qualitas menti in-
harens, obieftiuus veronon femper eft verares po-

D 3 fitiva,




	Seite 1
	Sectio Prima. Qvod sit Metaphysicæ obiectum.
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	2 Vtrum Metaphysica versetur circa res omnes secundum pro prias rationes earum.
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14

	3 Vtrum Metaphysica sit vnæ tantum scientia.
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	4 Quæ sint huius scientiæ mune ra, quis finis, quæue vtilitas.
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

	5 Vtrum Metaphysica sit perfectißima scientia speculatiua, veraq[ue]  sapientia.
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33

	6 Vtrum inter omnes scientias Metaphysica maxime ab homine appetatur appetitu naturali.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41


