UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

Sectio Prima. Qvod sit Metaphysicae obiectum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

etut. Hinett

\Eemp}v f‘capj.
niam de Deo acdiuinisrebus fermoné
tum ex naturalilJuminehabere poteft i exq
Metaphyfice nominara et , quod nomen non
m"sl‘*

cognitione ve

vocaturexlib.6.

kiL"L‘iCiLIm\ asfeuresna-
ftrahicenim hze fcientia &
!Lbus rebus ( quz
11T 1N €15 natur, :

Phyfice
s Philofophia ver-

13 & a materiafeparatas, & com-
5 IIL1S 5 qua .‘iﬂqucnmrvrﬂ'cxi}}crc
uldc,u Metaphyfica dicta eft,
rficam conftituta:
nature ordine:
tuinuentionis:vel,
telligamus , resde g
ir effepolt Phyfica fen
1 ordinem r'lt\er;.
Ex quo
1T L prinG ,s

tlonis, generarionis,

ndem
7 dominay

1itaté an-

fcientia ,
néeliban. cap. 6. ciuvu
1£5& omnium principia aliquo r
{zc autem viiuerfa ho
ria circa quam hxc do&
ex eorum ragionibus & interpreta-
tionibus facile conftare poteft.Solent enim a fapien-
ﬂhnw'-mmqt'cf reinomina imponi; fpettata prias

cunufquen itate,vt Plato in Cratilo do-
cuit, voiufeuin fque autem icientiz natura & L]‘f -
tas ex nl:'.,uu pots {simum FCI'IL‘.CL)L\ 1L‘\t(»p_11.'1 ¥
omniun mllunenm-m nobiselt huins|doéirinzob-
ieétum, feudunbieium ; uo cognito,conftabit faci-
Lg,qu = fint huius {apientie munera, quz necefsitas
vel veilitas; & quanta dignitas.

o, feu mat
fumpta funt,ve

g R
Ouod fis Metaphyfice Obiectam.

Arizfuntdehacr riw—cmlm qux figil=
laumac
Xanunand
]‘JADH\ lC"l.l“]l} LlliLl] yit
(] l"l.‘l'l(lb]k t‘ [I{,I\‘_‘ll\. aum E'ltwl'[ﬂ\f i'(CU’ll
'llﬂl.“ 5 ]'i"ql.H.’ dllﬁ]uLL 1ntra €os

iwstines mmt\] ed
entuym relinquan

#nda ﬁf)m.’"anéﬁ P chonunts

ens abftradifsimé {um-
mpleétitur non folum
, quam per accidens,
rationis entia, efle obiedtum adz zquatuni
Quzx ommu fuaduLl: plmm, quia

ens fic
aximehuius »'.]Ll'!.(.lt omni

nte \‘.dcm patet,tum guia ens
ectui ubs]cn-u:' : ergd

um .\bi‘r* £ti
la amplicud
it Ul‘l}‘.; vni |
aficut incellefus illa omnia incellis
ade omnibusillis differit; nempe
% realibus : & de entibus perfe

{fam conti-
propterfimilem c6-
o huius feientiz;
,dumi debet
¢ omnia di-

mrto
& pote
tumetiam

deentibus racio
& peraccidens:e
neéntur {ubobiefto. 1
rineri debenc{ub ebicét
out obicizur |

€rgoens [.,

itractione &lan

comprehend

‘-'J:Q-;m'

t, & devninetfisdo-
cognitione de his fciri poteft:
t ad rationem f.;p:cn,..;.
cundum communes ratio=
m‘urilm obieéto 1d quato

miniis ens {ic 11!:11;&1‘.!1:;“:11& efle nl)lcfh[m 5 Maxi=
me quianoneft vainocum: fed hocnon refert, {atis
enim eft q 106 fitanalogumialiasnec commune e
cic .=1til‘»uss‘u_ us, & fubftantiis creatis,a¢

tenus analogum eft, etiam
Metaphyfitex.2.
uationes, negationes,
{feunenei {iliﬂ!cit 2 entis , quatenus in-
bilia : ergo ens lic analogum efie poieﬁ
 haiu ~ﬁ;{ ntiz , €6 vel maximé
mniailla f‘b]nt,LCh\.u(.' untur {ub abfiradio-
uata Lu,l ,c,c..t =, quaeftab omni mate-
‘h ibili : nmn omnesillzrationes
e hmmm. 1 matetiareperiri.
15; qu c‘e ’1}:{21 1

{fumi potcﬂ :vbi

C[L'u:&
neadé

juis dicat ,

Necfatiseft differers
{cientiam de hisentibus, non tamen per fe & ex in-
ftituto vt de obiedto, obit jum alind agit;
velad minus explicida fia obieéta, vel quia-horum
cognitio facile comparatur ex obieét cogl"
hoc(inquam) fadsnoneft ; guia raciones f;
P;‘.’)barc Vldifllful': {11]‘:,‘{11]] }L{E]Tl PO”CE C{iCl de dcc]*
denubus yimo & de fubftanois creatis. Prefertim
quia huiufmoedi enciarationis & fimilia, funt perfe
{cibilia ; multaque deillis naturaliter cogholcuntug
& dcnw:nﬁmmur : nulla eflt autem aliafcientiasad
quamhoz per fe . Licet enim nonnidli hoe
tribuant Dialeétice , tamen ncquc in voiverfumdi-
cihoc poteft de omnibus enzibus rationis , fed ad
ﬁm‘nmn‘ r'lc mul'uu am refpectibus qui cot 1ﬁ;~1l‘u':-
uum.nccdc e

tes el partic:‘pc‘nt 5 fed folum obirer ea x
quancum ad. ex

denominatioes
ell:

Secunda opinio effe poteft; obieGtum huius foi=
entix efle ens reale in tota fua ldtitudine, ita ve dire~
ffc non CUlFl}‘l’ﬁi‘lﬂllk!.‘lt entia lﬁLlU.“'Ab: quia Cl'}..,_[!:ﬂ:
tem & realitatem non habent, compleétatur vers
non{olumentia per{e, fed etiam entia peraccidens,
quiaeriam hac realia fum:, vercque }mrlcmmt ra-
tionem eneis & pa {siones eius: & de his v rgen 1L1US
procedunt ratioaes fatte in confirmationcm fupe-
rioris opinionis. Et potefl centivmari, quiu alique
{cientiz particulares ‘habent entia peracci idens pro
obieétis: fed obietum huius fcientiz direfts com-
ur omniza obieéta particularium fcientiarums

andas cernce

abeis pr

Refutanturdua prime opiniones.

A verd dux opiniones manifefté repughant

Ariftoteli 6. Me '.a_mh‘ Nam in primis , quod ad
encia per accidens attinet , quatenus tahiafunt, fub
{cientiam cadere nonpoflunt, vt ibidem Ariftoteles
probattext.4. appellaturenim hicens per agcidens,
non inratione effectus , fed inrationeentis, id efty
non quod exaccidente {feu contingenter, & prater
intentionemagentis efficitur , fed quod in fevere v-
numunon &t ; fed quoddam aggregarum ex multis:
de qua diftinétione dicemus plura inferius ;
devnitate. Cum ergo hoceéns per accidens non it
vnum; fedaggregatio multorum , nec dsﬁ.‘?inonem
proprmmhahme}‘otcﬁ,nec pafsionesreales, que d

£

e

)
=t
-

v




Entiaratie-
nis,quare
excluditur
abobieide
hisss feion-
Fin,

Sect. 1. Duodfis cins Obieltum. 3

illo demonfirentar, & ideo fub feientiam non ca-
dit. Quod fi tale ens confidererur, quatenus aliquo
modo vnum eft; eiusty vnitas aliquo modo el 1 re,
jam non confideraturtale ens , vt omnine peracci-
dens, fed vraliguo modo comprehéfim fub larice
dine entis per fe ; quamuis fortafle in illa imperfe
aliqucmgrndum teneat; {funt enim varij modi en-
tis per {e; & per accidens, vt fito loco declarabiumnus,
de vnitate tradtantes. Proptereaenimdixi, {ermo-
nem effe de ente peraccidens,quatenus tale eft:nam
illud;vt icnon eft ens,fed entia, &ideo direéte non
comprehéditur {ub obieéto vnius{cientiz, fed plu-
rium, ad quas pertinere poffunt entia per fe,ex qui-
bus taleensper accidens conftat, vt D. Thom. no-
zauipdicto lib.6. Metaph.le.4. Siautemilla vnitas
nonfitinre, fed tantum in apprehenfione vel con-
ceptione,tale ens vt fic,non vere diceturreale: vnde
eademerit deillo ratio ; quz de czteris entibus ra-
tionis, Hzc autem excluduntur 3 confideratione
direéta huius {cientiz ab eodem Ariftot. libro 6.
Metaphyiic. in fine ; vt ibidem omnes interpretes
notal:;l_ﬂ’t. Et ratio eft, quia talia neque vere funt
entia, (ed fere nomine tantum , neque cum entibus
realibus conueniunt in eodem conceptu entis ; fed
folum per quandamimperfectam analogiam pro-
portionalitatis, vt infravidebimus: obiettum au-
tem adzquatum {cientig requiric vnitatem aliquam
obie&inam.

Vnde non refert, quod aliquando Ariftoteles a-
nalogiam entis declarauerit , prout fe extendic ad
hec entia,quia ibi non afsignabac huius feientiz ab-
jeftunt, {ed explicabat vocis fignificationem ad z-
quiuocationem tollendam. Poltea verdin proprio
toco docuitsens non effe obie&tum fecundum toram
illamanalogiam , qu® magisin vnitate vacis, quam
obieéticonfiftit. Etproprer hocetiamnon eft fimi-
1is ratio de accidentibus realibus: nam illa reuera
funtentia , & fub vnizate conceptus obieétiui entis
a]iquo modo COIﬂfi[‘(_‘hc:lt‘]llntl.l[‘ > vt poftea videbi-
mus. Nequenecelle eft omnia,qu= aliquo modo
confiderantur in fcientia , dire&é contineri fub ad-
zquato obieto eius , nam multa confiderantur ob-
iter-per quandam analogiam , feu reductionem , vel
vt eorum cognitione obieftum ipfum magis illu-
firetur , vel quia , cognito obieto , per analogiam
adillud cztera cognofcuntur, & foreaffealiter co-
gnolci non poffunt.Item proprietates fubieéti, quz
deiplo demonfirantur; noneft necefle directe con-
tineri fub ipfo obiecto,faltem fecundum omnia quz
includunt. Sicigitur , quamuis hxc fcientia mulea
confiderer de entibus rationis, nihilominus merito
excluduncurab obiecto per f¢ & directe intento (nifi
quis: velicde nomine contendere ) proprer veram-
que caufam di¢tam.Nam inprimis entia rationis co-
fiderantur aliquomodoin hac fcientia;, non tamen
perfe 5 fed proprer quandam proportionalitatem,
quam habent cum entibus realibus , & vt ab eis di-
ftinguantur, & ve melins & clarius concipiatur;quid
habeatin entibus entitatemé& reali tatem,quid vers
non habeat;nifi folam fpeciem eius. Vnde (vt fic di-
cam) magis confiderantur hxzc rationis entia, vt co-
gnolcantur noneffc entia ; quam vt eorum fcientia
vel Cﬂg!]itio .’Icquimtu;'. Deinde m:n‘?demnmr ad
declarandasproprietates entis realis ; & obieéti hu-
ius fcientia, que A nobis non fatis concipiuntur &
E)_Cpli cantur,nifi per huinfimodi encia rationis :ira e-
nimagic hec feientia aliquo modo de genere & fpe-
cie ad explicandas rerum vnitates,& fic de alijs » vt
fumitur ex 4. Metaph.cap.i.& 2. & exlibro 6.& 7. ex
difeurfu mareriz id magis conftabit. Deinde fzpe
tractatur de his entibus rationealicuius realisFida-
menti,quod habentin rebus, vel cerce, quia funda-

mentuim ipfum non poteft facis cognofei,neque eins

realitas & nobis declararisnifi prius explicemus,qua-

nam denominationes rationis ibi milceantur.
Franc.Suar.Metaph. Toml.

3
Argumenta igitur precedentium opinionft pro-
bant quidem ; huiufmodi entia confiderari i hac

VI

Solwunisr

fcientia, non verd, quod fint partes direété eorentz fundamen-

fub obiecto eius. Imo ; vt ego exiftimo , ad nullam
feientiam per fé & primario pertinent , quia, cum
non {int entia,fed potius defetus entium , non funr
per fe (cibilia, fed quatenus deficiunt 4 vera ratione
entium, quz per fe confid ar 5 vel quarenus ali-
quo modo illam comitari videntur. Priori modo
agit Philofophus de ccecitate ; & detenebris, ac va-
cuo, quatenus funt defe@us privationefgue vifus,
lucis; acrealisloci. Polteriorimodo traé i
de relatiombus feu denominarionib.
le¢ticusin quantum ad illum pert
dinarg reales conceptus mentis ; 2 quibus denomi=
nationes racionis fumuncur,&in quibus hz relatia-
nes rationis fundancur : 4 Philofopho vers etid con-
fiderantur, vel confiderart peflunc , guatenus ipfe
& per fe proprie fpeculatur operationes intelleétus,
non folum direétas,fed etiam reflexas, & obietta ea~
rum.In hac vero fcientia confiderantur ob rationes
iam dictas.

rationis

et dirigere & or-

Tertia Opinio exponitur.

P Rxtermifsis ergo his fententijs , que nimium

amplificabant huius feientiz obieGum , funt
plures aliz ; qua nimium illud coarétans. Tertia
itague opinio, & per extremum oppofitasfolum fu-
premum ensreale ( Deum videlicer ) facit obieétum
huius feientiz adequarum. Hanc opinionem re-
fert Albertus in principie Metaphyficz ex Alpha-
rabio , libro de dinilione fcientiarum ; poteftque
tribui Auerroi i. l’hy'.icm’um sicomment, vitimo:
reprehendit enim Auicennam; eo quod dixerit, ad
primum Philofophum pertinere demonfirare pri-
mum principiuim effe : at (obijcit Auerroes ) nul-
lafcientia demonfirat fuum fubieftum effe : Deus
autem feu primum principium eft obieftum totius
Philofophiz. Arifteteles eriam libro 3. Metaphyficz,
inprincipio ait , hanc fcie m contemplari pri-
mam rerum caufam; &ideo efle maximeé Diuinam,
quare vt vidimus,Theologiam illam appellat : Theo-
logia autem nihil alitid eft; quam fcientia de Deot e~
rivergo Deus huius {tientiz obiedtum: namexobie-
¢to accipit feientia fuam dignitatem & preftantiam,
eaque attributa vel nomina quibus ralis dignitas
indicatur:fed praftancifsimum obie&um eft Deus:
ergo hoc debet effe obieétum preflantifsime ac di-
gnifsime {cientiz.

Neque fausfaciet , quirefpondeat; Deum efle
precipuun huius feientiz obiedtum ; idque fatis
effe ad illam feientiz dignitatem & appellationem,
licet obieétum adzquatum non fic. Contra hoc
enim yrgetur argumentum. Primoé ; quia nobi-
lius & excellentius efl habere Deum pro obietto ad-
zquato , quam folum pro principali : eft autem

ia

tapraceden«
tiums opinios
UK,

VIIL
Qceurritir
chieitions.

hec feientia nobilifsima omnium, que poffuntna- |

turali mtelleétus lumine acquiri : ergo Deusieft
#dzquatum obiedtum eius. Primum antecedens
probatur , quia Deus fecundum propriam ratio-
nem quid nobilius eft, quam efle polsit qualibet
ratio communis Deo & creaturis, vt perfe conftat,
quia Deus fecundum propriam rationem eft ens
infinité perfedtum : omnis autemalia ratio abftra-
&ior; ex fe non dicit , neque requirit infinitam per-
fectionem : {ed illa feientia quz habet pro obietto
adzquato Deum ; immediate & per {& primo: ten-
dit inipfum fecundum propriam rationem eiusil-
lavers {cientia, quz folum refpicic Deum vt prin-
cipale obie¢tum; ad fummum poteft per fe primo
verfari circa aliquam rationem entis communem
Deo & creaturis : ergo illa prior {cientia erit lon-
génobilior : quia nobilitas fcientie fumitur ex il
%} obietto ;, inquod per fe primo tendit. Quod ez-

2 iam

&£ z




& confirmari , quia
mus o

tpro ade

> hil1n q

nifeftatur.

ervifio bez-
pro adequato obie=
eret Deum , & ali=
1e communi. Et denique

P

ere pro adzquato obieéto folum De

latum : ergo eadem ratione
mine intelle¢tus noftri cogno-
obiectum hnius naturalis
pofiu

us,

non ‘T,i".‘
ne obieéti RO, Ve
quatum obieGum huius
endusab obi 1

s vel omnino ex-
s. Antecedens patet pri-
mo; quia Deuselt obie@tum intelligibile longe alee-
rius rationis & eminentio s;,quamfit omne obieétit
creatum , magifque diftat Deus ab obiefto quonis

reato, in abftraétione & immarerialitate, quam di-
tent omnia entia creata (ecundum proprias ratio-
nes fuas:fed non poffunc omnia cbiecta creara con-
uenire fecundum proprias rationes fub vno adz-
quato obiefto huius feientiz : ergo multo minus
poterune conuenire Deus & alia entia creata. Dein-
de; quid commune ohieftum ef} prius naturaijs qua

i
F

fub ipfo continentur.quia eft fperiusipfis, & cum
eis itur fubfiftendi confequétia: fed ni-
hil poteft efl 1s natura Deorergonon poteft effe

obiedtum pr in ipale contentum fith aliquo commu-
nizerit ergo adzquatum.

Quod {1 obijeias, fc
fed de multis alijs rebusdifferere: Refpondent 5 alia
nontradtariin hac fciencia per fe , feu proprer fe, fed
it 1 conferre poffunt.  Et

b 2 phyficz concludit fei-
iia vero quein fuperioribusli-
vltimum tanquamad conclu-

fi Vnde D. Th.

entiamdeDeo ,
: s s

1 4 tim il ¢

dicare de omnibus

a8y guod
1§

mas 1
: ad perf
tinent,vt funt finis;efhiciens,exen
& forma vniuerfales non funt, &
dunt.

escaufandi , que & v~
1em ﬁmplicuc[‘ per=
ar:nam materia
imperfeétionem

Reiicsinr teviia opinia,

g n
propanaa noh e€lit

12

) exg
ciencia tradifolets
& complementum neceflaria cenfe-
H 1ti r & docentur, qua
fcendas prae-
etus huma-
velin rarionibus
~ndis ver{ari po-
Inihil ,w {Fv:,
ratione talis
| fitde inten=
ity q
t,non attin-
1 e aturis
ali intellectus hu-
cientia naturalis,que

Hque a prior

rali prog

S -
s tea qu 11 €X

e

mani, & ideonulfaellc poteft {

Difput. 1, Denat

1 obi

MIper comi=

econftat recte di-
iperioris fe

8 2H

i

D o

etun pro obiecto, in quot
)
2daty & petillud inreliqu

&tionem fupera

ani, & [cientizquea perillasacaq:

imuis hec {cientia fic nobilifsima
fium ordinem , non propterea illi tribuenda
tanta perfectio. Negue in hoc eft comparanda
cum intelleétu divino , ac vifione beata , imo nec
cum Theologia fupernaturali, quz fith altiori lumi-
1e,¢ ex altioribus principiis procedit. Quamquam
nec de fiipernaturali Theologia cofter , folum Deum
effe obiectum adzquatum illids:multi enimcenfent,
non Deum, fed ensreuelacum , effe obiedtum adz-
quatum lius do@rine : quiad reuelatio , qua
eft ratio formalis {fubqua, illins o eti,zqueé cadere
poteitinDe alias, quod ateinerad vim &
rationem uisin ratione finis, &
inexcelle Deus omnia fuperet , &
pale obiedtum,, vel fimpli-
& in ordine ad mores res
alias.

T nonrepugnare, Deum
55 conuenire cum illis in
: nam, licet in {uo
isdiftet creatura qu
quamip{zinter enfecundumea, qua de ipfo
manifeftari poflunt fcient li, &iuxtaratio=
nem & modam quo manifeftari; €X creatil~
ris maior proportio & conuenientia inueniri poreft
anter Deum & creaturas , quam inter aliguas crea=-
turasinter fe. Neque ad huiufinodi obieGtum adz-
quatum conftituendum , quod Deum fub f& com=
prehendat, neceflecft dari aliquid , vel aliquamra-
tionem entis, quea fit prior natura Deo , {ed fatis eft
vedetur {fecundum abitractionem velconfiderario-
nem intellectus,guod ion repugnat , ve infra often=
demus, traftando de conceptu entis.Sicutenim in~
telligi poteft conuenientia aliqua vel fimilicudo im-
perfecta inter Beum & creaturas in ratione entiss
fubftantiz , vel fpiritus,ita pofluntdarialiqui con-
ceptus fecundum rationem priores Deo in vniuer-
{alirave predicatiopis: hac autem non eft prioritas
naturz,necratione caufalitatis,vt per {e conftac;nec
rationeindependentiz fer itatis in fubfitédo:
namomnisratio, qu
nis Deo,& creaturis,ica comparaturad Deum, vt ex=
fiftere no pofs: ra,nifi inipfometDeoc,
veldej 0 &ideo non potelteffe prior

libet,

e

e P ¥ iria
iffftfi(fi k-’?‘g#s’ifcd 9‘0;?1.!?‘

f-, Tque ex di&is contra precedentem {ententiam
2 facile exeluduntur duz aliz parum. certe pro-
babiles. Quartaergo opinio fic, fubftantiam , aut
ensimmateriale , prout in e includit folum Deum
& intelligentias , effe adzquatum obieftum huius
fcientiz. Qua opinio folet tribui Commentatorii.
Phyfic. comment. vitim. Sed ibi folum dicit, in=-
telligentias per fe pertinere ad obiectum huius fti-
entiz, non vero effe adequatum obiedum. Poteft
autem hxc opinio fuaderi ex difourfit fen parritio-
ne {cientiarum: omifsis enim fcientiis rationalibus,
quz potius funt artes quaedam , & de vocibus feu
concep;ibus tradtant, & feientiis Mathematicis,q
nenagunt de (ubftantia , fed de fola quantitate;

1=

iel




enieniid
J

¢ fferuntur,

XIIL

XIIH.
£Arifictels
teflimonia

pro praceds-

¥eeh

7180

ng

tiis , Philefophia
alibus, & cor-
etiam corporeis incor-
bftantia etiam compefita €
i forma,qualiseft homo: &
ali yanima (cilicetra-
uinque “r«.dlbh:‘ fen ordi-
nbitantiarum, feilicer fimpli-
1m inanimatorum,vegetabi-
tantum , & rationaliur

lium tantumsfentien
Scde omr

f,,udnn* ’..

1o complent obieétum adzguaruni
huouas S Qui tetus difcurfus primo confirma-
npgtc;t uplici teftimonio Ariftotelis,
\1c:ap 1y E€X. 4.
phiz , quot fublt
ftantia,mater ‘1A
elt ftientia,; quzde fubftantiis philofophatur: ynde
concludit, illam effe primam philofophiam , quz
P‘ imam fubftantiam,ideftyimmaterialem contems-

nmeft 4.
dicit; tot effe partes Philofo-
Vnde, ficut duplex eft fub-

{cilicet & immater \aim:‘r. duplex

cur. erumnit

onium el 6. Metaph. tex. 3
: ;ut;h nen elent ubftantize fecundum
rahentes d materia iralem Philofophia
n fore aliam feientia
I : ergotola ratio obiectiua huius frien-
tiz, qua illam fuo modo conftituit; & abahis di-
ftinguitseft fubftatiaimmaterialis:hzcergoeft adz-
quatum obiectum eius. Secundd confirmatur.quia
communiter mi’h.lguuntut l‘ln!nfopfua naturalis,
Mathematica, & ‘vlckaphy {ica, exabftractione obie-
&orum:nam Phyfica conlideratres materia fenfibi-
hmmtancc.&..,\“x.h-.nmtu...nbltraln llamateria
fecundum rationem , nonautem fecundum effe; &
ideo dicitur non abftrahere d materiaintetligibili:
Me .mhv icaveroabltrahit 2 materia,tam !mhba[ln
quamab m;clhg»bnli >non folum fecundum ratio-
: fed fola fubftantia
u.nn..wn.ql.hm 1ateria fecundumeffe: er-
goillaeft obieétum adzquatum huiuns {cienciz.
Hacverd fententia, vidixi snon habet maiorem
r_m.mb liracemi, quam precedens: vi e nullus eft
grauis sauthorquiillam d.:f:hdat‘ namin toto dif-
cm—iu 1&o diminute procedit. Probarquidemre-
&e ille difcurfus fub tanua»unmu[eua]rs maxin
pertineread abieftum huius fcientiz. Probacetiam,
exrcbus fubfiltentbus inrerum natura nullasalias
cadere perf{e & fecundum proprias rationes fubob-
jectum huius fcientiz prater fubftantias inimate-
riales, ve paulo inferius contra Aegidinn dicemns:
Non tamen probat, necre‘_tuwndud!t fobftanciam
immaterialem vt fic ; effe obiefum adzquatum
huus feientiz, qum in 1Pfixmmam iali fubftantia
cnnhduaupo[iunrdhz rationes,feu conceptus ob-
ie&iui vniuerfaliores, & communiores,de quibus
fecundii adequaram rationem poteht a]xqua fcien=
tia tradi, nam his onibus relpondent propria
principia & proprietates :nullaaurem alia fcienria
prater Metaphyficam has rattones contemplatur:
igitur qdr: uatum Metaphylicz obiectum fubali-
q oriratione dﬁ..qmmi.ml eft. Quam-
1lw€'g01‘lluli.|-hle\ inductioni facte conccdamua,
omnes res materiales fecundum eas rationes,in qui-
bus cumimmaterialibus non conueniunt;fificien-
peralias ftientias 3 Metaphyfica diftinétas;
concluditur immaterialem fubftantiam
vt fic;efe obiettim huius {cientiz adzquatum:quia
adhuc fuperfunt rariones verifque rebus feu fub-
ftanciis communes , inquibus propriz demonitra-
tiones fieri poffunt.

1 :[timoniis etiam Ariftotelis nihil in
ligi poteft : ipfe enim, v ftacim vide-
zpe aﬁsib 1at huicfcientiz vmnerfalius ob-
squam {ic fubftantia immateriaks. In priori
autem logo cit 1!:0 folunl L’{[CIL' 3 ful}ﬂ::mt]as mate-

Frang. Suar. Metaph. Tom. I.

-\‘.'i.u\i

11 ] Cli

nem, fed €

PErtInere

= ﬂ:h]i anti
1¢fienat

n a!h contemplatur}
1 & n.gnuam 2 VITUMGUE autem
antia immaterialis vt
dzquatum obieftumtalis Kientiz, fed
) proprium, in quantum i folahacfci-
-, Tam fecundum immediatamra-
u;'.:.an* fecundum omnem rationem
ufam,atipe etiam {ecundum o-
jonem 1m‘.<:. iorem seu partem {ubieétina,
oy 1 In Joltcr:ou
aj} talis [ubflantis
qnymﬂgﬁi primig
)j. taliafoientianeceffaria) verifsima eft.non quia
bitan ».1 immaterialis fit adzquatum obieftum
ilofophi 1acfubftantiaablata;,
urtam Iu oprium ; quamadequati obieftii
1_1 imz Philofophiz;quia non folum auferretur im-
alis fubilaria, fed etiam omnesrationesentis
vel fubftantiz communes rebus immaterialibus &
marteriabbus, & datailla i‘y"mneh sficut nullaef=
ja unn aliasita nulla etiam effent ratio-
nesencium abitrahentes 3 materiafecundum effe; &
ided non eflet neceflaria alia fcientia diftinéta.  Ex
queetiam conttat sfecundam confirmationem non
recteconcludere , quia non folum fubftantia imma-
terialis ve fic,fed eriam omnis ratio entis abftractior
ve llupc'mrll a, abltrahit & materiafenfibili ; &in-
telligibili fe
here a mater:

ifsimum eft ;etiamfi fubft

€ntia co

tionem fuam;

co conditio ln!rk tla St
¥ #al ?L..:M Hﬂtiﬂ‘ml\ I

:fed quia,

fentent

rerum nacura vereé ac realiter :mitc.rca.»h]uc mate-
ria: hoc aur::nwrw peft nontantum defubftantia
immaterialive fic,fed etiamde equacunque ratione
fuperiori qu cuia fuftisienter exiftere pofsit in
fubftantia ipfa immateriali , con iftat pofle etiam in
rebusexiltere ine materia.

Dices selto  hoe verum fit ,dinerfo tamen modo
conuenire hog abitra s-genus fubftantiz im-
materiali vt fic, & rationibus fuperioribus : nam

fubitantiz fenentiimmarteriali conuenit per fe; po-
ficuie ac necellarid, quia necc
marerialis fublta

10n1s

COMIMUNIS ratio im-
; 5 neque aliquid fub illa con-
tentum potelt in materia exiftere, ar vero ratio-
nes communiores 3 vtlunt racio entis; (ubftantiz,
accidentis, & finules s folum permifsiue (ve fic di-
cam) & quah petakiud, P.irt:cagu;m!;am abfira-
&iomem: pollunt enim exilierc abfque mareriara-
tione ynius parcis illis fubie@tz, non tamen eis re-
pugnatelle in matenia ; ratione alterius partis. Re-

fpondetur ; hoc mhl ubnme quo minus rationes
illz fub obictto huius fcientiz contineantur , fuf-
ficienterque illius abftraftionem Paltm'\ent,q_um
hociploquod rationes ille pofluiit fine maceria ex-
iltere ; nequennt ad mff’uorcm Philofophiam,
vel fcientiam peitinere, vt per fenotumelt. Ne-
gue etiam requirunt aliam fcientiam preter hane:
vel enim effer prior quam Metaphyfica, quod non
eft afferendum , ciim Metaphyfica tit prima Philo-
fophia; vt ex Ariftotele vidimus; & cum nullum
fit nobilius obieftum fcibile;quam fic fubftanciaim-
materialis vt Deum comprehendit : Vel effer fci-
entiaaliquapofterior; & inferior ; & hoc etiamdi-
cinon poteft; tum quia fcientia; qua contempla-
tur fubftantias immateriales fecundum proPrhs
Tationes, f potelt multo magxs contemplarirationes
alias, quz ineis funt, licer fint communes aliis re-
bus inferioribus 5 tum eriam quia fcientia huma-
na,&naturalis \-;xpoceﬁ ;vr'mg“rc fubftaritias im-
materiales, nifi JI‘CJPICDQG a rationibus quz ¢om-
munes {ing ilisfubftanciis 3 e aliis rebus. Quocir-
caad obieftum huius fcientiz (atiseft, quod in con~
ceptu obie@tino fuo materiam non includat, ne-
que fenfibilem , neque intelligibilem. Quod ve-
ro ingludat etiam aliguid repugnans materiz, hoe

A g poteft

allata expo=
LTI

GQuid fit ab-

undumeffe:nihilenim aliudeft abftra- _(huhzna
a lecundum effe squam quod pofsit in materiafe-

cildmm effe.

XV.

Obiediv.

Soinrie:




2

= . e e e =
3 Dijpwt. 1. Dendswra Metdphyfice.

j pertinere ad majorem quandam excellenti-
am vel proprietatem obie&i , non tamen adzqua-
tum obie&tum conftituir. Atque ad hane & prz-
cedentem fententiam reduci potelt ea, quam Aui-
cenna actingit inprincipio fuz Meraphyficz, eorum
Aetlicer qui dicebant primam vel primasrerii caulas
elie obietumadzquacum huius (cientiz, Quz opi~
nioitaabfolute fumpra per fe improbabiliseft :qua-
liter autem caufarum cogmitio ad hanec feientiam
pertineat, dicetur fe&. fequente,

snta opinio proponitur, ¢ cova
7 1 »
fusatur,

Vinta opinie , qua A fortiori etiam manet ex

diétis improbaca , et omnino dinerfa i dua-
bus przcedentibus, iuxta diverfos fenfusiliius: di-
cit enim ens diuifum in decem pradicamenta efle
adequatuim obieGum huius (tientiz: d pliciterau-
tem poteft concipi hoc ens juxea diuerfas opinio-
nes. Primo fupponendo immateriales fubftan-
tias finitas, & accidentia earum in pradicamentis
collocari; & hoc modo obieétum ericens fnitum,
folum@ excloderur Deus a racione obiedti, quam-
s non ommno excludatur i confideratione hu-
ius fcientiz , {altem quatenus caufa prima eft ob-
iecti elus, & hoc modo defendit hanc opinionem
Flandria 1. Metaphyfi. quaftio. 1. Alter fenfus effe
poteft: i1 fupponamns,iuxca aliorum opinionen;
fubltantias omnes immaterialesin nullo pradica-
miento collocari : hoc enim fisppofito,omnesillz als
humfmodi obiedlo excludentur, i ftatuamusiliud
lum ens in decem predicamenca divifur.
thiauthores icex Anitotele colligunt: nam
poftquam illen Libro quarto , Metaphylice ens
conftituic obiedtum huius {cientiz, {tarim illudn
llium;?a‘am sdinifitin decem pradicainenta. Ad-
duntetiam D. Thoma teltimonium, qui interdum
docet , Deum & intelligentias confiderari & Mera-
phylico vt principia é&caufas fui obieéti,non vtpar-
tes eius, Afferunceriam nonnulias conieturas ; qua
Ppartum ,traftando tertiam opinionemyfoluce func:
ilizenimrationes, quibus probari videbatur, non
pofle Deum efle principale ob e@tum huius {cientiz,
nififiradzquatum,vlurpanturabhis authoribus ad
m non pofle vllo modo eile obiedtum:
siamrefponfumelt. Ahaautem €arum pars
foluetur examinando veram fentenviam,

Hzs 1taque opinio in vtroque fenfu falfa eft &
improbabilis; & in primis omrtto pefleriorem fen-
fum; qui {upponit {ententiam plane faifam , & ad
rem praefentem valde impertinentem , (cilicec, iub-
ftanrias immateriales finitas, & propricrates earum
non eollocar in pradicamentis: et enim hoc fir
fundamento didtum , cum in rebus illis {inc vera
genera & diffirentiz , & conuenmientiz vhiuoce
cum inferioribus rebus;, vtin fequentibus propriis
Tocis oltendemus. Nihil etiam hoc refert ad ob-
icctum fcientiz afsignandum; quid enim intereft
quodres fit,vel non fic in przdicamento , vt fub
obiecto fcientiz collocetur nec ne ¢ Deinde ob
hanc ¢tiam rationem fine caufa excluditur Deus
abhoc ebieéto, iuxta priorem fenfum, propterea
quod in predicamentis non collocetur : eft enim
id impertingns. Fallumque fubinde eft, hane {ti-
entiam non agere de Deo vt de primario ac princi-
paliobiecto {uo 5 fed tantum ve de principio ex-
trinfeco. Idemque deczreris incelligentisdicen-
dum eft , vt aperte colligitur ex z‘\rilmrc]c‘a;, Me-
taphylice tex. 7. vbtaic, Mecaphylicam fuperare
Philofophi aturalem; quia confiderat primam
fubftantiam,nimirum, vt pr xcipuum obieftum, nd
vtexcrinfecum principium etiam a Philofophia a-
liquo modo confideratur,veex 8, Phyl'icorum pa-

ter. - Praterea
quoniam przter |
fuperior; dari etiam i
fit Philofophia nacuralis , «
Intelligit ergo confiderare

ntias narurales dacur
fcientiam, quam
lla confideret.

pracipuo. Idemque fatis conuinicunt omnia argu- V' parsdl
in fanorem tertiz & quartz opinionis ad- ¢ P74

menta ;

ducta.

naturaliver {cibile
ris intelli-
cadere fub
1lolum , ve prin-
vt obie@um praci-
puum:ergo hzc dignitas pertinetad hane fcienti-
Prebatur confe juencia, tum quia hzceft o-
mnium naturabium fuentidrim prima & dignifsi~
ma,quz pon cit fine caufa hac excellentia priuan-
da, rum etiam , quianon poteft altiori via & mo-
do Deus naturaliter mnueftigart, quam in hac fei=
entiafiat. Vnde confirmatur, quia hecfcientianon
folum confiderat Deum fub przcifo refpeciu prin-
cipif, fed pofiquam ad Deum peruenit, iplumque
{ub diéta ratione principijinuenit ; eius naturam &
attributa abfelute inquirit, quantum poreft na=
turali lumine, vt ex 1z. Iib. Metaphyfice conftat:
crgo abfolute Deus cadie fub obieétum huius fti-
entiz, Ccmirmatmfecundo,qumlwc fcientiaeft
perfe@tifiima fapientia nacuralis : ergo confiderat
derebus & caufis primis & vniuerfal fiimis, & de
primis principijs generalifsimis, quz Deum iplum
comprehendunc, v, Quediibier ft, velnon eft , & fimi-
libus: ergo neceflecht, veiub obiedto fiio Dewm eom-
plectacur.

Nee Diuus Thomas vaquam oppofitum docuit,
fed folum hanc feientiam peruemire ad cognitio=
nem Dei fub ratione Principij : non tamen negat,
eandemfeientiam tradtare de Deo, vo de Przcipuo
obiefto ; wr ex eifdem locis facile conltare po-
telt, & ex his, que infra dicemus. Quod autenx
Anftoteles diuilerit ens in ‘decem pradicamenca,
n:hil obftac , nam fiiila divifio intelligaiur dehusy
quadirettetantum in przdicamento collocantury
ficconita umeiusnon effeens, prour eit adz-
guatum obicdin huius feientiz , namillud non foli
complectitur entia, quzin pradicam.entis dirtéte
collocautur, fed enamalias rationes rranfienden—
tales & analogas, vt acaidentis, forma & fimilesy
atquecniam diffeientiasentium.  Si antem fubea
diufione intelligantur ea,quz adilia capita reuo=
cantur; frcetiam Deus dia poteit ad fubliantiam
reduci : ens ergo, vel fubftantia ; prout eft huins
feientiz ubieét,urn‘.nancxcluditueum,aut intelii=
gentias,

am Deuselt obiedtum
miodo{ ides €

tiis dictoim intelhgatur ) ergo p
aliquamnaturalem fcientiam, s
umextrinfecum, fed eti

Proponitus fextacpinia, ferturque de
il indicium,

§Exta opinio, qua Buridani effe dicitur, eft, ob-

1e@tum adzquatum huins Kientiz cffe fubfian-
tiam, quatenus fubflantiaeft,ideft, ve abftrahic}
materiali & immateriali, finita & infinita, Quode-
nim hoc obic&um non pofsit effe contractius,
probant fatisea, qua contra tres proximas prace-
dentes opiniones dicta fune.  Quod autem neque
abftraétius efie pofsity fumi potelt ex Ariftotele 7.
Meraphyfice;tex.s.vbi polt diuifionementisin fub-
ftanciam & accidentia 5 cum dixiffer » folam fub=
ftanciam efle fi mpliciter ens ,ita concludit, Qtapro-
pler mobss maxime & primum, €& [olum (vt dta dicam)
deenie hoc pacto quidnamfit , fpecubandum oft. Qu bus
verbis folam fubltantiam videtur conftitnerc hu-
iusdoétrinz fubiedtum. Vndein hibroiz.in prin-
cipio iterum fic feribic, Speculstio de fubflantia off fi-
quidem fubflanciaram principia & caufe quarantur. Fx
quibus locis ratio stiam defimitur, nam fubftan-

tia

ro 6. @pit. 1. dicit Ariftotelet; popens

alia foli e cqle?

(= cbiedti

?v'iei‘:ap;’

PHa ad hang

Jidentiam

pretiner,

XV




5

X1

Sect. 1. Ood it eims obiciFum. 7

tia & Accidensita comparantur,ve fubfatia propter
fe fit, accidens vero fit proprietas fubftantiz:ergo
h=zcftientiaraftacde antia; vede fubieéto, &
deaccidenti, vede erate fubieéti: ie-
&umadaquatum ht actiusco-
ftituendum eft,quar yftantia vefic.Patet con~
fequentia , quia nihil poteft elfe abfiradtius, nifi ali-
quid commune directe feu in recto ad fubftantiam
& accidens ; hoc autem afsignandumnoneft, quia
fubie&tum adzquatum ftientiz non eft commu-
neilli fubieéto , de quo demionftrantur palsiones,
& paflsionibus ipfis ; fed obiectum adzquatum
eftillud {ubiedtum ,de quo palSiones demonftran-
tur; alias zque caderent fub feienuam fubieftum
& proprictates,que deillo dicuntur ; deratione’au-
tem communi verique , ( que afsignarectir , vt obie-
¢tum adequarum ) nihil poffet demonftrar, quod
eft vaide abfurdum, Igitur,cum fubltantia éeac-
cidens fe habeant , vefubiedtum & proprietas, non
eftafsignandum obicétum hutus feientiz , quod fic
abltractius vtroque & direcie, ac per {e 1lhs com-
mune: erit ergo fola fubftantia ve dic, accidens e-
nim eflenon poteft, vt perfe notum eft; (ed con-~
fiderabitur ab hac fcientia ; vt adzquara affeétio
fubftantiz.

Poteftque hoc exemiplis declarari acconfirmari;
cientia,quzconfideratde homine. & proprie~
tateseiusdeillo demonftrat, no habst pro adequa-
to obieétoaliquid commune homini; & pioprieta=
tibus eius, fed rantum ipfum hominemy.  Simuliter
Philo(bphia naturalis haber preadzquatoobietto
fubftantiam naturalem , dequa demaflrat proprie-
tates,& nonaliquid commune iph & proprictatibus
eius. Ergoidem eftin prafentidicendum de fubfia-
tia & accidentivefic. Quod {icontra hancfenten-
tiam obiicias, hanc feientram conliderare rationem
entisvtfic,q\ tius paterqe bitantia, & de
illademonit:ave propricratesiatiusetiampacentes,
& communes accidenribus: refponderi poreft hzc
omnia effe gnaloga , & primio ac implicizer cum
fubltantiaconuerti, & ideo perinde effehzc demo-
Ttrare deente; scdefubliantia: quia ensfimplrcicer
dictum nihilalind eft, quam fubftancia, praferim
verumelt , enti ve ey non vaum,fed plures conce-
ptus obicétinos refpondere,

Hze fententia habet nonnihil veri imilitudinie
& apparentiz: & reucra quinegantconceptumob-
iectitivm entis,fatis confequenterhocmodo loque-
rentur,quia fi nullus eft comymunis conceprus obie-
Sivus fubfantiz & accidenti.nihilreale abftractiug
congipitur, quod pofsit effe huius [cientiz adequa-
tum obieftum. Nihulominus hacopinio fimplicicer
falfa eft , & A mienté Ariftdtelis aliena, quia, vrinfe-
rius oftendetur; fimpliciter verius eft dari conce-
prum obieétiufi entis,fecundumrationem abftrahi-
bilem a {ubftant.a & accidenti, @irca quem per fe
S vtfic,potelt aliqua feientia ve: fari,cius rarionen
& wnitatem explicando, & nonnullaattribura deil-
lodemonfirando; hocautem fit in hacfeientia vt
ex difcurfii eins confiar, hee potell ad aliam perti-
nere; quianullaeft prior hacleientia,nullaque prz=
ter illam confiderat rationes eotium, qua abitra-
hunta materia fecundum effe: ratioantem obiééti-
udcntis vt fic,abftrahita materia fecundumeeflesi-
mo eft prima & abfra&ifima cmoim, :denque
ad primam [tientiam feu Fhilofophid pertinerede-
bet, Nonergo poreft ratiofubftantie vt fie, elffe adz-
quataratio obieéti huins ftientiz, quin non conti-
nee fub [ rationem enris ve fic,fed fubiila potius ¢6=
tinetur: & ficur ilavatio et fecundumconceptus &
obiedtine dinerfa dratione fubftantiy, & larius patet
quamilla,ita vnive faliora, & abhraétiora haber
principia, & attribura, & ideonon potelt commodé
adillam renocari inratione obieéti fcibilis; quia; li-

xet

tandlogafir;eft tamen vna & communis;non tan-

tignon abfir

7
tumin vhitate vocis, fed etiam obiectiui conceptus,
& abftrationis eius,

Ex quo etiam intelligitur, in difcurfis feu fun-
dameato huius fententiz non reftc procedi.  Pri-
mo quidem, quia f‘upponin:r , aceidens effe adz-
quatum actributum , quod hze feientia de fubie-

to demonfirat: quod tamen falfumett , tum quiz
prius demonftrac de fuo fubiedto alia attributa v-
niverfaliora, quam fitaccidens vt
ynum, verum, bonyim , tum etiani quia nes de fub-
ftantia vt fic,demonftracur accidens vt
palsio : namdaturali fubftan
poteft-habere aceidens :
tum obieétum huius Gientiz squod eft velut fub-
i_‘cc'tl!m a‘irquarum acciderntis , ne ftantiz ve
fic.fed fuhxlar_:-ia finita, ponendum effet ad: ,
tum obiedtum huius feientiz, quod tamen falfum
Clt,"/tum:nd.i‘.ms. Vrnded conuerfo, fifubftantia
vt lic, ponitur adequatum obieftum , afsignand=
funt proprietates, quz deilla pofsimtadzquare de-
monitract, & conueniant ommibus fubflantiis:ha
autem fortaffe nullz funt pr
€ns elt, communés funt,a

adequata

ji1a-

reas, quz enti vt
I e primo conueni-
unt: nam{ubftannafinita &infinita, nullam com-
nunem & adzquatam pafsionem habere videntur
praier ratior em fubliffendiy & negaiionem inhz=
rendr , quz illam intrinfece comitartur. Accedits
quod,licer omne acerdens dicacur proprietas fub-
{ftantiz, quateouseltaffe&io eius,non tamen fem=
per ita eit talis hzc proprietas , quz per (e confe-
Guatur rationem [ubftantiz ; & 1deo non femper
coniideratur vt proprictas , quz de fubftautia ve
fubieéto adzquﬁto demeonfirecur, quia folum illz
proprietates , quz per {e conlbquuzimr rationem
fubieft:; hoc modo demtonftrantur, Ac denigue
quamu’s ipfum accidens al quid fubftantiz fit, ta-
reninillo vefic; poteftinterdumaliquid veluriab-
folute confiderari; & ideo aliquando poreft aliqua
feientiain folisaccidentibus verfari,veMathematica
inquantitate.

Hzegitur {cientia , quz vniverfal

simaeft,non

confidei ataccidens folum vt propriecatem defub- 4

XXIi

XXIIE

icidens éf2

ftantia demonfirabifem; fed vt iplumin e partici- /2 pozefl
patrationem & propricrates entis, quamuis illas fubicus

femper participet inordinead fubfantiam.

g
Qua- Alicsine

™

propter non funt fimilia exempla ; qua 1bi addu- fHéentia:

cuntur. Neque etram verba Ariltotelis repugnant
his,qua aluslocisiple doguit, vt Ratim videbimus.
nonenm intendit accidens excludere , fed fubfian-
tiam ei praferre , primumque ac principalem lo-
cum fubftantiz artribuere, vt D. Thomasre&te ex-
poliut; & exeodum Ariftore’e fumitur Jlibro 4.Me-
raph. tex. 20, &ex verbis eiufdem in pradifio leco
libro£:puiitio, firefte ponderentur: ait enif , ma-
Xiwe & privivum de fubfiansia. [Je fpecslardum 5 cum ve-
roaddit, & folum, fubiungit:ltam limiratienem (w2
#tads ati ) veluti fignificans illud effe per exaggera-
tioriem dictum, quia fimpliciter nonde ilia folum
fpecuiandum elt:quodammiodo thmen dici poteft,
illam folam effe contemplandam, quia illa folum
propter (e, accidentia vero fere tdntum proprer il-
{am mmquiruntur,

Diffinitur, quod it Mesaphyfica adequa-
tum obiecium,

Trendum eft ergo, ensin quantum etis reale bl

fe obicétum adzquatum huios fcientiz. Haze

eft fententia Ariftotel. 4. Mecaph. fere in principio,
quam ibi Diuus Thomas, Alenfis, Scotus, Albert.
Alex. Aphrod. & ferealij fequuntur , & Comment,
ibi,& Iib 3.comm.14. ¢ lib.12. comam.1. Auicen. 1ib,
1.fuzMetaph. c.1. Soncin. 4. Metaphy. q.10. Aegid.
lib. 1. g 5. &reliquifere Seriprores. Probataque eft
VIR hze

XXIV.




pnoncamenent

1huinfmodi obie
zterensveficiergo

jara-

t1onis, &«
ctum nulium
illudeftc

Sed, vt h
rendumef
" ad conftit

obied&

ertio amplius declaretur ; occur-
N1 Jqu? ftatim (efe offert, nam
‘.i-zl\.:.{ lentiz ne-
‘l’G]_‘J_:':r:i,! ‘\‘f;;muﬂ—--
1s poflsint

obiedtum fc

eillc

'J'-"lﬂC]}‘I;IJ( cau
edensinc

npotelt ha-

: fcilicet pr n,:mt.n
lwet[)cr caufas
vt cm)lhtuf

dex nonf
[ ull.\ 1
1mensi
ni ente, &
ergo

Deum ,quiell hineprincipio & fine cau
1m ens non potelt habere principia &
lic ,clnt.mu'\m. ipia & caufgdeberent
ti; 1uxm.uuu.oml\:mviulcnm;

In gquant
i

illo, Et confirmacur,quia ha Liumu‘
ma:ergo det bet habere obieftura nobilifsimum:
ensin LLu:mr umens,eftim "”!’I(,&.lislﬂllll'n obie-
ia \_i};r ormunifsimu
ry multog perfeétius ei.:Lmb‘Lm-
.pmmnlus vel Deus.

fpondetur , negando priorem pariem mino-
m réuera ens habet fuas proprietatis, finon
i b ‘b,i"lllutvn 1m , yerum,

XXVI.

&) ucss pro-

preeiates d

€im

fuo obiefta

SEE _Ju}!:.l'?,qutno’ emus ftatim difputat.tertia,y-
Metaphy= imus , an ensincdudaturincrinfece & per
ficw odi proprietatibus: & anillud prinei-
: ubieGtum non fit deeflentia proprieta-

lit :manah..iin, vt,ldd proprietatesrealiter di-
-

¢ta s quz

uz
tranfcende dicendum fit; has pro-
n,lc[.u.,s..o..cﬂc(,mq: quod
m.{ fupra th\ﬁuﬁau €, i'.u.-d ensnonincluda-

1 od{u ens addune;
x!hr}d]:; ybabi Iil]S\.ﬁ;V‘:Vll';(.‘l'ﬂ[i]i]‘w Vnde poteftar-
gumentum factum incontrarium recorquer 1,quia

plures proprietates; quas den ynftrat hzc fcientiay
Ate non conueniunty enti in quantum
a ex parte verfatur:

Hﬂlll:l cunt rationes

s

tales ; ve

no reales quantiiadid,

unmcd

ftrantuy

Prmuctu;mpu'm sdu=
ia pollein feientia requiri: quzdamdi-
1¢OT nim!,la,qua,-al!'ntiﬂa ex
io conheitur :aliafunt fimplicia;
termii mt,mn'--\,cmcdi_j inde-
Priora dicu'mnr

leull\Hl partemrel

m pf:x.'[nﬂr iUr'lﬂ .
licare; primum omimuung
m confticuere, per guod alia quodam-
ntur. Atveroprincipia n‘lcnmple-
intelligi poffunt , primo, quod fint
ndum rem aliqguomodo diftinétg ab
roprietatibus; quz perillas demons

&

.C-lp':d €x o coniirmare , &«
principi
modo demonitr
}.lt‘lIP('il n
verz caufz

eifeéibu

i

nftrationes confi
g Deusemim
nturattri-
Reriori, & ab effeétibus.feder-
tam a priori; voum ex alio colligendo, vt immor-
talitateme ux.amauﬂn.; itate; gbw.?f, agens libernm,
quia ntellige dodicitur principiunz
feucanfaid, g d ﬂ;mnoalrcmus; fecundum quod
obiettiue cor { untur : & hoe
genus princ wji 5 vi fit medium demonftra-
tionis: nam fufheicad -cddu.d.dn yvelutirationem
formalemy ob ‘quam talis proprietas reiconuenit,
( .t\)-'!illuis CIE;() ;{tmilscns in q“nﬂ tumensn
bere caulas proprie & inrigots fumptas priorimo=-
I HL’L‘- tamenrationem al L]U;l,’]'l luaru pi’(}p!“.i‘--
tatum:& hoe modo etiamin Deo poffunt huinfmo-
dirationes reperiri; namex Dei perfectione infinita
reddimuscaufam c¢ur vnus tantum fit, & ficdealiis.
‘Quocircaetiam hanc partem argumentiretorque-
'w()i'llmu* »NAM ens in quantum cnsdeﬁ- c{t obie-
tum fcibilehabe
icm 5 8

1as;
cft obi
buta,

¥

noniociumapo.

Alio m

onha-

qua {¢ientia;qu= nonelt alia precer ‘\.LmJ hyf{icam.
AN Vero eng in gquantum ens habeat al quomodo

ales caufas,dicemusinfrain difputdtio

de caulis,

Adc

ma -,.i~:'lm H

rmationem relpondetur ex Diuo Tho-
¢ quzflione quarea, articulo fecun-
do, ad tertinm, quamuisens ; v precife fumprum,
& ratione diftinétum ; ir minus perfetum,; quam
gradus inferiores ; qui includunt ipfum ens & ali-
quid ahud ; tamen fimplicirer ensfeu ipfum effe{e~
cundum Tm'i in re reperitur com tanta perfectio-
ne,quam habere poteftin rationeellendi,efie quxd
perfeétilsimun. . Scientia ergo hee, quamuis vno
modo cofideret Fationem entis przcifam & abftra-
étam ,non tamen inea fiftic,fed confiderat omnes
pecfeétiones eflendi, quasin re ipl {a poteft habere
ens, falcem abique coner i

etione ad materiam {enfi-
bilem ; & ita includit perfeétifsima entia, a quibus
maxima perfedtio huius faentixz fumenda eit, i
ordine ad res quds con!.a.ylatm‘ » confideretur.
Nam, {i ad modum etiam fpeculandi , & fcientiz
fubtilitatem , ac certitudineminfpiciamus, magna
ex parte famitur ex abftraétione obieéti, & qua po-
teft interdum habere maiorem perfectionem inra-
tionefeibilis ; quamuis fortaflein fuo efle perfefting
non fit.

SECTIO IL

Virum .Mrh};f-'_yf ca verfetur circares omnesfe-
AN PTOPYias YaRignes Carui

X diétis iri preced ctione vide-
tur inferri pertinere ad hanc fcien-
tiam deomni ente ; & fecundum o-
mnem rationem entis diffeiere, quia
fcientia , qu= tractac dealiquo g°'ne-
resvt deobiefto adzquaro;tractat etiam deomini-
bus fpeciebus fubillo contentis, vt de Philafoph.z
conftat. Etratioell; miula.,has nonerit adzquatio
inter tale obicttum s & talem ﬁ.zenmm :pluraenim
fub vno extrema ; quaminb alio continebuntur:er-
go pariratione [cientia, quz {peculatur ens,vead=-
guatum obiectum, omnia, quz fubillo continen-
tur,coifiderat. In contrarium vero eft, quia, f
hogita effet ; lupEruagane= effent omnes aliz fcien-
tiz , prafertimillz, quz propriasrerummnaturasin-
quirunts quandoquidem totum hocfolz Metaphy-
ca fufficienter praftarst.

At

L4l

Adde=

XXVIIL

Ratie enim
qualiter
rey fectior,
U!mr‘rr‘{-
;irv‘rnj},eﬁ

L.
Ratie dubi=
zandiprov=
trag parie.




	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

