UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

4 Quee sint huius scientise mune ra, quis finis, quasue vtilitas.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Sedt, 1V, Demuntribus Metaphyfica.

eft fecandum diuerfos conceptus rationis, quadi-
uerfitas fola per{e non fufficit ad diverfam fcientia
confticuendani, nifi alia maior ratio diftinétionis
Alioqui quot funt communia red

occurrat.

abfirahibiliaabinferioribus:toteflenc [cicatigr
ziplicandz, & quot effent rerum {pecies ; tot eti
effent [cientizfpecie difierentes, quod communiter

ul-
m

non admittitur.

4
bat primo  priori;quia €a fcientia maxime eft pro-
pter veritatis cognitionem; & propeer feiplam,qu=z
de primis rerum caufis , & principiis , & de rebus di-
gnisimis confiderat: huiufinodi enimresapufsima
funt, ve{ciantur, & earum cognitio maxime expeti»
biliselt s fed hzefcieatia verfaturin cognitionealtif
fimarum rerum & caufarum, vt conitatex his: quz
de obiettoillins diximus : ergo hzcfcientia maxime

mitmbifi-  Adfocundam dubitandirationem non poflumus  eft proptetfe, & proprer veritatis cognitionem. Sg-
caonufme  inhoclocoexprofefiofatisfacere, quia vedixi,qua-  cunde,quiahaclcientiandinquirit veritatis cogni~
babitse.  ftio, qua ibi tangitur, communis eitomnibusficien-  tionem propteroperationeni: ¢rgo propter feipfam;
tiis ; & fortafle mferins traftando dequalitate,cam  nomeft enim inter hacinuenire medinm. Antecedés
examinabimus. Nune breniterdico, difficilbmum  gutem probaturab Ariftotele duplicifigno: vail efty
muhi videri velle defendere habitum MetaphylicZ  quod homines propter admirationem & caufarum
elle ; aut vnam {implicem quabtatem, aut ragom-  jgnorationem hav¢ fcientiam inuenire ceeperunt;
pofitam, yrex yarus parcialibusentitatibus, veraas  ergo propter cognitionem ; & non alteriug operis
realivmioneinterfe vnitis confiirgat,quam diffeul-  gratia,eaminquifierunc.Secundum Gignum efl,quia
tatem fatis oftendunt ; qua inillo argumento pro-  homines,cum cis omnia ad hanc vitam neceflaria
politafunt. Quare facilius dici y-:deturhuwﬁ!wdl fuppeterent,hancfcientiam inueftigarunt: noner~
feigtiam includere partiales qualitates, feuhabitus,;  gopropter alium vium ,fed ad expellendam igno-
qni vnam{cientiam componere dicuntur non fola  rantiam, atqueadeo propteripfam veritatis cogni-
aggregatione per accidens in codem fubiedto,eul  tionem, cam inquifierunt. Terrio nosid probare
inhzrent,led fubordinatione aliqua ac dependen-  poffumus,quia (cientia, que cognitionem ordinat
tia, quaminter {e habent per ordinemadidem fub- operationen, proxime difpurat de rebus opera-
ieftum ,cirea quod verfancur: non enim necelleelt  bilibusab homme: hze autem {cientia nontradtas
in omnibusrebus eundem ordinemynitatisinueni-  de huiufinodirebus, fed de nobilifsimisentibus, &
ri.. Quod fiquisinguirac, quifnamficifte ordofub-  devniuerfalizimisrationibus entis, & maximeab-
ordinationis & dependentiz:relponderipoteftcon-  firaétis.

Gltere inhabitudine ad idem obie&um , quod licet Sed fi quis refte confideret, tam affertio pofita, IIY,
res varias compleétarur, & diuerfas proprietates ha-  gquamea,quz exAriftotele incius confirmationem
beat ;qua deillodemonftranturita tameninterfe  adduximus,communia fimt omnib.fpeculatiuis {ci-
funtconnexasvt harum cognitio abillis pendeat; & engiis, & maximenaturali Philofophiz ; &cita exdi-
fefemutuoin cogaitione iuuent fub cademratione  &isrationibus re¢infert Ariftoreles hanefcientid
&modo fcientiz, acdottrine. Sedhzeres,vrdixi, {pecnlatinamefle, & nonpradticam, quia proxime
magis accuratam poftulac inquifitionem ac difpu-  nonordinaturadopuss fed fiftic in veritatis cogni-
tationem fiioloco tradendam. tione;quod(vtdixijcommuneelt voinerlz naturali
Philofophiz, vtergoinaffertione pofita propriusfi-
SECTIO IV. nis huius feientiz declaretur;ubintelligere oportst
S e eamefle proptercognitionem earil veritatum , qua
Qugt fint buins [cientia munera,quis fiais, de iploente vt taleeRy& derebussquz fecundumefr
guae wvitlitas fz abftrahunt  materia,demonfirari poffunt.Atque
: itaproprius finisciuscft declarare naturam, propri-
L BEBT wplicato obielto , & cffentia huits  ecares& caufasentisinguitumens,de partium eiuls,

feicatiz » oportebat nonnihil dicere  guatenusfecundum effed materia abfirahunt.
de caufis cins: fed quomam de ma- Atquehinecolligitur prima necefsirasfeuweilitas 1V,

? teriali,formalis & efngienten il pro-
prium ae pccu!iarc dicendum oceur-

huius doétrinz; nimirum, vt perficiat intelleGum
fecundumfe (vtficdicam)& propter perfe@ifsimas

%::f:;::‘ r'ltr,idca I‘olun‘mdicemulsde caufaﬁqahv‘ }n-i‘x;crmlis
( Met. enin caufa huins {cieutiz non eft alia;nif ubieftum
phyfize.  €IUS> quod conftat effe intelletum, nili quis velit

materiam girea quam ad materialem caufamreuo-
Queformg- are : illa autem materia non elt alia s pracer obie-

res;rerumigrationgs cognofeédas. Intelleétus enim
humanus licetincorporefit, & idéo minifteriofen-
fuuin & phantafmatum indigeat, tamen fecundum
fe fpiritualisefty &vimhabet omnes,stiam fpiritua~
Ies & diwinas percipiendi, propter quod; guodam-~

bia, &um fcientiz, dequo fatisdidtumeft. Rurlus eum . smododsinss, appellatuseft ab Ariftotele,lib.1. deani-

ipfa fcientia forma quedamit:no habetgliamcau-  ma,text.§z. Philofophiaigitur naturalis videturin-

famformalem propriam, fed habet effenciamfuam,  telleum perficere, prout vtitur fenfibus, & circa

fou rationem formalem ;habetetiamobiecti, quod  fenfibiliaverfacur. Mathematicg verofeientiz illum

quatenus fpeciem tribuit rationem quandam for-  videntur perficere ; prout aliquo mod o abftrahitab

Quaeff.  ME habere dicitursfaltem extrinfecz. Deniqueeum  externcrum fenfuum experimento, cum dependé-

s, hzclcientia acquilita fit, per proprios attus,tanqud  tiaramenabimaginatione,feuphantatia. Hecauté

perproximam caufam efcientem fit;1n guomhil  dodtrina intellectum illuftrat fecundum fe,abltra-

fpeciale habet praterea, quzcommunia funtezte-  hens,quantum in corpote fieri poteft a fenfibus; &

ris habitibus zcquifitis. Igitur folus finis &munns  phantalia,é res (pirituales;ac diuinascontemplans,

huius feientiz explicanda fupetfunt: hecenimduo  rationesty ac principia omnibusrebus communia ,

itainprafenticoniunéa funt, ve vaumpotivsefie & generalia attribura entium, qua anullainferiori
videantur: eftautem heze feientiaquoad habitum  {cientia confiderantur.

propter fuam operationem, quam proxime elicit: Secundo vero addendum eft feientiam Mctaphy-

hocenim communecft omni habitui, nequealiguid  ficz, non folum propier feipfamefle conuenientem,

in particnlari habet habitus huiusfcientia;quodno~  fed etiamadalias {eientias perfecté acquirendaselle

vadeglarationeindigeat. Deipfaverooperatione, valde veilem. Hazeaffertio fumitur ex Ariftotel. 1.

fewadtu huinsfeientiz explicandunielt qualisfic; &  Meraph.cap.z.&lib.g.cap.z. vbiinteralias condition-

quem finem habeat , & indeconftabit;guznamfue-  nesfapientiz ponit,quedreliqua feientiz illi min -

rithuius fcientie necefsitas, vel vrilicas. firent,ipfaveroalijs prefit; eilque(ait Ariftor.) pra-

1L Dicoergoprimo;finemhuius fcientiz effe verita-  cipiatnon imperio praftico, quod ad prudentiam

%:‘;ﬁ"‘ tiscontemplationem propter feipfam.fta docer Ari-  potius, vel moralesftientidsfpedtat, fed dirc&tione

ftotel.1z2. Metaph.cap: 2. & lib. 2. cap.y. vbiid pro-

fpeculativa,& fubdic huiuimodi ¢ffeMgrapt
Frang, Suar. MctaPh.'[om | 8

B 3




Soluitur
obiedio.

alind
iplics-

34
ter aliquid
Visle,

trarum , qui-de praftantifsi-
caufis, acde vigimo
: . Additetiam 1. Pofter.
1yficam folam verfari circa primiaprin-
rum feientiarum. Suntenim duplicia
{centiaru 1eodem lib. docet cap. 8.
naquaquefeientia decla-
svel potius omnibus
3111;1!1‘-J vt res {ubieta
1b eis cxtera parcicularia prin-
dem Philofophus ait, & libro 4.
t. 7, 1ergo omnes {cigtiz ab his prin-
cipiis maxime peadeant, neceffcelt , ve perhanc fei-
entiam maxime perficiantur : quia, vefupra dictum
eft, horum pringipiorum cognitio & contemplatio
ad nullam fpecialem fcientiam pertinere potelt, cii
exabltraétifsimis, & vniuerfalifsimis terminis con-
ftet.Sicigitur eft hzclcicntia ad aliarum confecutio-
nem & perfeftionem valde veilis. Vnde D. Thom.in
priticip. Metaph.&in 2.dift.3. queR. z.ar.2. dicit,Me=
taphylicam efle ordinatiuam aliarum fcientiarum,
quia confiderat rationem entis abfolute : aliz vero
fecundum determinatam rationem entis: & inz.d:
24.quaft. 2.art. 2.ad 4.ait, Metaphyhcam dirigere
alias feientias. Denilp ex his,qua de obietto &mate-
ria circa quamverfatur, diximus, id facile probari
potelt,quia hzc (cientia cofiderat {fupremas entium
rationes,& vniuerfalifsimas proprietates, & proprid
rationé eflentiz & cffe, & omnes modos diftinétio-
nis,qui{ancinrebus: at ine horum om ndiftin-
cognitione non poteft perfefta particularium re-
rumcognitio haberi. Quod experimento etiam co-
gnolcip : omnes enim aliz ftientiz fzpe veun-
tur principiis Metaphyficz ,autea {upponunt,vein
fuis demonftrationibus, vel ratiocinationibus pro-
gredi pofsint , ynde {zpe contingit ¢x ignoratione
Metaphyfice in aliis [cientiis errari,

Dices, cum hzc feicntia Metaphyfice maxime

propter feiplam inquiratur, quo modo poteft efic
veilisad alias: Nam quod eft veile ad alia.eft proprer
i Refpondetur: Dupliciter conting't aliquid dici
vtilead aliud: vno modo tanquam medium ordi-
natumadaliud: vnomodo vtile ad aliud diciturta-
quam caulafuperior & eminentior,influens{nomo-
do in aliud. Hoc igitur pofteriori modo & Meta-
phyfica vtilisad inferiores{eientias, & ideononre-
pugnat,{ed potiuseit valde confentanieum acconfe-
quens ; quod fitmaxime propterfe, & aliis valde vti-
lisfeu proficua. Priori autem modo cztera (Clentix
ordinantur ad Metaphylicam; quatenusomnisaha
cognitio, tam{peculatina ;quam praéticaordinasuc
ad {upremam contemplationem , in qua natu
hominis feelicitas confiftit. Itafere D. Thom.2.
tra Gentes ¢, 2. ratione 6. vbific inguir: Hae
snodo ¢ haber Philafophis primaad aliss fuentias jpic
suas : namayipfic omuwes alie dependent , vepote ab ipfia ai-
cipienies [ia pisncipia, ¢ direélionem (ontra nigantes prin-
i ritta Philofsphia toraordinaisr ad Des coghitio=
vlsimum fineon.
Sed vt hec Metaphylice munera exa&ius intelli-
gantur;oportet inf{pecie declarare, qua fint officia,
qua circa alias {cientias exercet ; & quomedo illa
exequatur,

dam propria
lia comm
tiis, quia
ty&k qua

3

-

5

acirea afwc?zz 4[!323’{{??3

Susimiods Metaph
erfetny  ea vt

[eientsaruzm ver
demson(lies.
DRimum itaqueattribuifolet Metaphyficz,quod

vnicuiquelcientiz obiectum prafcribar, &, fine-
ceflefit,ilfigeffe demonftret, quod fign
nerroes 3. deceelojecomm
defendere ; ac verificare
particnlarium fcientiarum. )
quia, vt Ariftoreles doces 1. Pollerior. [cientia non

Y
)lui:;c(‘.ta
Ratioveroelle porelt,

Difput. I. Denatura M

taphyfica.

i 3 e ok
fed fupponit fuum-fub/eQum efle; & o
> fumat: ergo cumno fe
Do : e

probat,
fit: ergo oporter veal
peridfitperfen peipin aliqu: -
ratione & probatione, oportet illud fumere exali-
quafuperiorifcientia ; quz non poteftefle nifi Meta-
phyfica;, ad quam [petat confiderare eflentiz,; quid-
ditatis & ipfius efferationen.

Dices; Quomodo potell Metaphyfica de obiectis
aliarum fcientiarum demonttrare quod fint: nam,
fifermofitde a&uali exiftentia, hecnon requiricur,
vt res [eientiz obii tur,fed quafi peraccidens &
habet: vade demonftrarinon poteft, prafertim de
entibus creatis, cum iliis non neceffario conueniat,
quod fialiquo modo ex effectibus probari poteft,id
magis videtur ad Philofophum naturalem perti-
nere, qui ex effeétibus fenfibilibus philofophatiic,
fi vero fermofit deeffein aptitudineg, fea inpoten-
tia, hoc non potelt de vno fubiecto demonfirari,
quia nullum eft medinm, quo demonftrari pofsic:
ficut etiam non poteft de fubiecto fTientie demon-
ftrari quid fir, quia nullum eft medium quovnicui-
que rei propria effentia conueniat, fed immediate
ac per fefe illi conuenit. - Adde, quod haee fcientia
non potefl delcendere ad parricularia obie®a fin-
gularam fcientiarum , qui non poteft fuam pro-
priam abftradtionem tranftendere: ficut ergo pro-
pter hanc canfam noh potet demonfirare proprie-
tates eorumyitan oftendere, an fint, vel quid

fint. Praztere

geat

fum, ve condtat

.i'l»'!‘.l‘\i"‘fi.(l"l) L
rientia: nam licer hxc feientia d gnitate pris

elt svehaefcie
celfariaericaliaf

tia,quz huicdeferui iolten-
dendum proprinm cius obicctuin, quiaip fiton go-
teft demonlirare ubiefum funw ¢, {ed fupponere
debet:neque iliud eltita per fenotum; quin aliqua
oftenfioneindigsat.

Refponderur ad primam difficultateriy, hane i
enti itaiuvar as ad oftendendum earum ob-
iccta effe, vel quid fint,fcutipfe de obieétis fuis , hoe
filppenunt. Scientizautem, perfeloquendo,non
fupponunt fuum obieétum adtuexiftere: hocenim,
vt argumentum faéum probat, aceidentariumelt
ad racionem{cientiz ;illam excipio,quzeftde Dzo,
cuius efle eft de quidditare eius: in aliis verorebus
ad fcientiam & demonfirationem ron eft necefla-
ri exiftentia earum ;nifi foreafle interdum ex parce
noftra ad inquirendam & inueniendam fientiam,
quianosex rebus ipfisfeientiam accipimus, Igitur
hzc fgientia non demonitrac aliarum obiedta a&u
exiftere;fed eafolum decaufadici poreftaliaobie@a
elle; quia prabet principia ad endum, in quo
gradu entium ralia obie&a collocentur, & quaquid-
ditatem habe Hocautemn praitac h 3
declarandoinpr Am ratione
tiz {feu quidditatis ; & 11 quo confifl
ftinguendo varios gradus entium
obieétafcientiarum conrintntur. Quosire
uis & priori & in fe non pofsit per proprium
intrinfecum demonfirar: obieétiin |
quid fit; tamen quoad nosoftend | ote
feueffe&ibus ;dzclarando inrrimis quid reqt
ad ratiohementis, &in quoratioefientie ¢on
& quam connexionem cum talibus fignis, vel effe-
cribushabere pofsit,quaz omnianon nifi per pringi-
piahuiusdoétrinz exadte oltenduntur.

z‘s:cvdéteciam;c;m I per caufas extrinfecas,ve fune
finalis & efficiens: potelt interdum. ofiendi aliqued
obiedtum effe , quod miaxime Ar per p:imas & vni-
uerfates caufus, de quo hzefeientiaconfiderar, veo-
ftendere pollumusangelosefle, quia & ad perfc&io-
nemvniverii [unt neceffari), & talisfunt natura, ve
non I'CP';‘S}‘..‘.!IC}Z': \"1 1:)‘."1) mers.

&

ng

¢ doC
entis, &
t, & demnde

y qIub,

Atque

Y.
Qbiedtio.

VIL

Refpoanfsa-




Secl, IV, Dewm
womodo pofsit hac
¢ ¢ obicéta particu-

X

Atque ita etiam conftac
feiencia rale munuos exerce
larium (tiétiarum, etiam {i infra illins abf&ractioné
elle videantur.  Nam in pri vt fuprafeéiione
fecunda tecigimus, quamuis Metaphyfica per fenon
verfetur circa resomnesfecundum proprias ratio-
mes earum,ta quo modoattingitillas,quate-
nus, feilicet; necelle eft ad proprias rationes expli-
candas,vel diuifiones tradendas, & proprios gradus
Mecaphviicos { I is, quz diuifiones
ntiis deferuiunt ad
1 fubieftapred aliisfecernenda. Ae¢

deinde non femper neceffe eft , vt Metaphyfica per
fe ipfam immediate oftendat fingularium feientia-
rum obiedta ;(&d fatiseft quod tribuat principia, &
declaret terminos, quibus aliz ftientiz vtipoffunt
ad fupponenda; vel oftendenda, quantum necefle
fuerit ,obiecta [ua.

Vnde confequenter fatendumeft ;i ordo doétri-
= nz{pedtetur fecundum (e, Metaphylicamefle c=te-
i ris priorem; quod ngn[blume:{ho_: munere,l’ved e-
o A-':E}fr:ua- tiamexalio, quod ftatim exg!icabmm.s 3 CO”}gl po-
AR telt;nam confirmat al quo modo omuium {cientia-

rum principia. Deinde cranfcédentales tationes en-
tis declarac, fine quarum cognitione vix poteftina-
liqua fFientia quippiam exacte rractari, Ac denique
quandam habet li/igularem conexionem cumdia-
leftica ,quam inferius declarabo,ratione cuius effe-
€tum fortafle eft, v magna pars huius dottrinz &
modernis Dialeicis confufe trafterur. Nihilomi-
nus tamen ratione noftri modi cognoftendi ; h=e
feientia poftremum locum {ibi vindicauit, vt con-
ftar ex viu omnium; & ex ipfamee Ariftotelis in-
feriptione: nam propterea hane {cientiam Tran/phy-
ficam fuu Poflphyfiam vocauic, Et ratioeft, quamie-
tigit Diuus Thonasin 1. Metaph. capit.i.lect.2.& A-
uicen. lib. 1. fuz Metaph. cap. 3. quiares,quz amare-
tiaabfrahunt ecundumefle, licet fecundum fe fint
maxime iatelligibiles , A nobis tam€ inueniunturnd
nifi per modum, vt conftar ex 12, Metaph.Et fimilizer
rationes encis vniverfalisime & abftra&tifsime,
quamuis fecundti fe fint notiores, prafercim quond
quaftionem anfint,tamen, quid lint, & quas pro-
prictates habeant, difficile & nobis cognofeitur, &
fzpe incipere oportet & particularibus & fenfibili-
bus, vr ad illas pertingere pofssmus,& hoc¢modo
dixit Ariftot. 1. Metaph. cap. 2. vniterfalifiima effe
Vaiuefalir ognitudifficillima. Vndeloguendoordine ﬁuoad
fimacogni- nos;non femper neceffeelt; hancfeienviam ahvlsp_rsf:-
#u diffalli- mitei: femper tamen fupponunturaliquaprincipia
A, huius feientiz,vel rermini metaphylici, quatenusa-
liguo modo cognofti poffunt vircute naturalis lu-
minis intelleftus, & prout fatis ¢ft ad difcu:req-
dum, & progrediendum in aliis {cientiis, quamuis
nontamexacte & perfecte, ficut fit comparata hac
{cientia.

L Ad vItimam confirmationem dicitur;hane fcien-
tiamin hoc fuperarereliquas, guod ipfanonfolum
fupponit fuum obieétum efle, fed ctiam ; finccefle
fic,; illud'effe oftendir , propriis principiis vrens; per
fe loquendo: nam per acaidens interdum veitura-
lienis & extraneis propter excellentiam fui obiecti,
& defectum noftri intellectus , qui nonpoteft illud
perfecte attingere , vrin e eft;fed exinferioribus re-
bus. Cum autem dicirur{cientiam fupponere fuum
obietum efle, intelhgicur per feloquendo; venota-
uit Caictanus prima parte, quaftione fecundaar-
ticulo tertio , per acc dens vero non inconuenit

Seidiia guo- feientiam aliquam \sm:n.o;-a‘.ﬂ.;-arlc quoad nos obie-
modﬂﬁ. &uplﬁum. -iildf(E‘(in::;s iuprema fitynon
ona fim indiget ope aleerius s fed vifuaid preftare [\mei_},&
obisfum, Dutufimodi eft ‘Meraphyfica in ordine naturalium
feientiarum, ficut etiam id Theologia habetinor-
dinefupernaturali

5

ca

Fape los a
coerncidos a

Gnare vl
v addif~
EALur,

Quodh

ions Metapryfice,

: 7o :
Duomods ﬂd;’fdiﬂ‘l,i yficaprimd pris
aciuearyy.

uitur, eft prima principia conf
re. Hoc munus tribuit huicd
teles1.Polter.cap.7. &1, Phyfhc. ca
felfotradic atque exercer. 4. Meraph. capite.

di 11l

commentdrores omnes tdent tradune , & J"-'>0".
lib, 1. Comment. in Euclid. cap. 4. vbi
maticis [cEtiis ait; Meta ph icam fuppeditare prin-
¢ipia. Quailcaucé fithoc munus, & eury 10 Mo-
doad hancicienciam pertineat, nonelt faciiead ex-
plicandum. Et ratio difficultatis elt primo, quia pr

m Mathe-

maprincipia funt per fe, naturaliter, ac fine difenrfu 7

=

nota:h=zc autem [tientia, cum elfentialice
fit inommbus partibus fuis, in nulla earum poteft,
nifi per difcurfum; & confequenter cirga conclulio-
nes, & propofitiones mediacas verfari: ergo nullum
munus proprium circa prima principia potelt exer-
cere.Secundo,quiaalias confundererur habitus Me-
taphyticz cum habitu primorum prineipioril ; quia
Meraphylica viurparer propriii munus illius habi-
tus:ynde nonoporteret eos diftinguere,contra Ari-
ftorelem 6 Et capitete ;\rm%'l':'\]li‘.riqucvir:tltcs
intellettus diftinguit'& inter eas ponit inrelleftum,
id eft;habitum principiorum , & fapientiam, quam
efle Meraphyticam conftat ex eodem in procemio
hli_illsopcrjs. Prima fequela pater.quiaad habirum
principiorum percinet , allenfum prabere primis
principits cum maiori enidéria & cerritudine,guam
omunis {cientia: quandoquidem omnis flientiarum
cuidentia ab illo habitu pender: erg
fion potelt confirmare prima principia » a
aliquod addere affenfui illorum , nifi munus habi-
tus primorum priucip}m'u:w viurper, Terrios quia
velhzcitientia exercer hoemunus,explicando tan-
tHm terminos ex quibus prima principia conftant;
& hocnoneft munusfcientiz, nequeadilludeft ne-
ccﬁhrmsaliquis'nabimsiudfca:u.-és, t lumi con-
ueniens appi chenfio, & terminorum explicatio, Vel
exercethoc mMunRus , demonitrando afrq:-o modoi-
pla principia: & rurfusinterrogo;an hocintelliga-
tur dedemonftracionea priori, vel  pofteriori. Et
primum dici non poteft, quia prima principia vefic
funcimmediata, vnde A priori demonttyari non pof-
funt. Siautemfumancur; venonfuntimmediara
quoad nos, quale eft illud prineipium, quo prima
pafsio pradicarur de defimito, ficnon eft munus v-
nius {ciéntiz talia principia demonfirare; fed vna-
quzque fcientia infua materia demonfiratea. qoa
ad iplam pertinent, nec poteft Metaphylica ad un-
gulainfpecie defcendere, vt ex diéisin {e&ionibus
przcedentibus conftat: Ergonihil proprium poteft
hacin parte Meraphy| ibui. Secundumaurem
de demonftratione & pofteriori non potelt conue-
nientius diciyquia hocgenns demonfrationis & fei-
entiznonpertinerad (@pientiam, qualis eft Meza-
phyfica, fed pertinet vel ad experientiam ; vel ad
fcientiam & pofteriori , quar tiam quia apyel-
lant, que {ine-dubio eft inferior , & diftinétus ha-
bitus & feientia perfe@ta , quia fortaffe non eft v-
nusclrea prima principia conimn nia; & propria in-
gularum feientiarum, Vndelicus perfecia fapien-
tiz feu Mecaphyfice adiungi potelt nobis ali-
quis imperfe&us habitus dcmnrm. i pofierio-
Fiiprima princip:a communia , ad Metaphyhcam
fpectantia, rra fingulis foentiis par:icularbus ad-
ilmgipnrcﬂ fimilis habitus prn;utr:on.ﬂ.t-:s,Vﬁiui‘-
cuiufgue principia d pofteriori demonfirans,quid el
ergoquod in hoe munere propriumacfingularcha-

berMeraphylica?
Non poffumus commodius ad hane interroga-
tionem refpondere, & hog munusdeclarare, quam
B 4 pe

rai
icientia

Seiunda,

Tertia,

XIIL




ausingir fia-
iy fin

gHlatimm.

-

XV.

(e elice
em incelle-
difourfu praz-
et primis principiis f ropofitis: Hoce-
nim refte probat argumentum illud, & confirmat
etiam fccundum. Pertinebit ergo ad hane {tientiam

1 { ticircaipfa prima principia,quoil-
] nformet aliqguo modo ac defendar:
autem id przficr, infecunda &tertiad
clarabitur.

Circa fecundam aliquitra&are hocloco folent, an
habitus principiorum, quem Ariftotelesintelletum
appellauit , lit qualitas 2 porentia intelle&iua in re
ipfadiftinéta, & vtrum licqualitas d natura congeni-
ta,anpotusacquifita. Quienimnegant;huncHa-
bitum efle qualitatem aliquam pracer ipfim natu-
rale lumen intellectus ; quod, quatenus natura {ua
elt fufficienter propenfum ad aflenfum primornm
principiorum , tllorum habitus appellatur ;, & non
realiter,neque ex naturarei, {ed (olaratione A facul-
tate intelligendi diftinguitur. Qui (inquam) ita

entinne, facileexpedient difficultatem propofitam,
dicentes Meraphylicam diftingui 4 nacurali lumine
intelleétus ; non vero diftingui ab alio habitu, qui
potelt conferre intelleétui facilitatem aliquam cir-
<a primorum pringcipiorum affenfum. Aliisvero (&
quidem probabilius ) videtur hanc quzftionem ab
illanon pendere, nam fiue habitus principiorum fie
qualitas diftinéta, & peractusacquifita, fivenon,ne-
celle et Metaphylicam effe habizum ab illo diftin-
&um, quia, vein prioridifiicultate dicebant, Meza-
phylice munus non poteft efle przbere affenfum
fimplicem, feuabfque difcarfu primis principiis. Qui
autem ponunt illum habitum qualitatem diftin-
¢tam , eius munus & vtilitatem efle dicunt elicere
promptius & facilins cum intelleétu ipfummet al-
fenfum fimplicem & immediatum primorum prin-
cipiorim: ergo ; etiamfi ponamus habitum princi-
piorum efle propriis aétibus acquifitum, non pro-
prerea confundere illum debemus cum habitu Me-
taphylicz.

Non ergo {unt hz quefliones connexz , neque
ynaabalterapender, Et(vtegoopinor)Ariftoteles
virnmgue pofuit . [Cilicet , & habitum principiorum
elle virtutem diftin&am A faprentia, ve conflatex ci-
zato loco tertio Ethic. & efle habitum, quem no-
firis aétibus comparamus, vt ex codem loco, & ex
fecundo pofter. capite vitimo ; facile fumi poteft.
Nam in priori loco manifefte ponic illum inter ha-
bitus fen virtutes intelleétus: Siautemnoneflecres
diftinéta ab ipfa difficultate intelligendi , proprii~
fime , imo & fallo diceretur effe habitum intelle-
&us. In poﬂcuuri autem loco apertius {entic eile
habitum, non a natura inditum , fed acquificum,
non per difcurfium , fed per fimplices actus ex fola
terminorim propa.‘r:ionc, & inrelligentia compa-
ratos. Etreuera hocpofterjusfequiturexillo prio-
ri. Namfihichabitus noneflet fagilitasaliqua viu
comparata ad fimiles attus promprius cliciendos,
nullaefle ratiosaut fundamentum;cur exiftimarecur
effe qualitas aliqua diftinia ex naturareia lumire
naturali intellectus, fenab ipfa facultate intelligen=
di, tum quia vt Ariftoteles dixit, tertio de anima,
capite quarto sintcllectus naturafuaeft purapoten-
tiainordine intelligibilium , & tanquam tabula ra-
fa:tum etiam , qui fi natura i,uf.’n dediffet totam vim,
que ex parte potentiz necelfaria eft ad eliciendos
hos aétus, non tantum quoad fubftansiam, fede-
tiam quoad prumpci:udinem & f.;ui!:fncm_, ﬁ_lper—
uacaneil fuifler multiplicare entitates in ipfa facul-
tateintelligendi, fedipfa poflet & deberet in fuamee
intrinfecaentitate fortior & efficacior conftitui, ne-
que effec vilum indigium ad illam diftinétionem

'da prima p

dentem &

que modo
feultate de-

1970
ntitatum colligendam: Sicut fi voluntasnatura fua
ita eft prompra & facilis ad amandum bonum i
communi , Vi non pofsit peraus promptior & fa-
cilior reddi, optimum argumentum eft , non habe-
reillam promptitudinem per habituminnatum,fed
per fuammer entitatem.  EtGmilitervifus, quiaex
natura {iia habet totam inclinationem & efficaci-
tatem, quam ex parte {ua habere poteft ad elicien-
dum attum videndi, reé&e colligimus habere to=
tamillam vim; &inclinationem per intrinfecam fa-
cultatem & entitatem {uam indiuifibilem, &non
per aliquam aliam 4 naturainditam.  Vnde Dinus
Thomas, 1. 2. quzftione'si.articulo 1. fenfit,hunc ha-
bitum non effe nacuralem fecundum f&, fed quoad
inchoationem quandam , quia , feilicer, 3&us per
quosacquiritur, non funt per difeurfium habiti, fed
immediateab iplonatura Lumine profluunt,quam-
uisin principio & antehabitum non emanent cum
tanta promptitudine & facilitate, ficut poft acqui-
fitum habitum; dequa relatein fecundo Pofterio-
rum difputanimus, & fortallein fequentibus nom-
pihiladdemus.

Hag ergo {ententia fuppofita, ad fecundam dif-
ficultarem negatur fequela ;: Nam Metaphyfica a-
liter verfatur circa principia prima, quam habitus
principiorum : Nam inprimis Metaphyfica non
verfatur circa prima pringipia formaliter, vt prin-
cipia funt,fed vr funr aliquo modo conglufienes:
At vero habitus verfatur formaliter cirea princi-
pia, vetalialune, & vericates immediacz: Et ideo
hichabitus atringit fine difcurfu, Meraphyfiea ve
ro,mediantealiquodifeurfiu.  Hingrurfus habitus
pringipiorum non addit proprie aliqguam euiden-
tiam , vel certitudinem aifenfu principiorum, qui
ex fola natura haberi potelt , fed addic facilitatem
& prompritudinem in exercenda illa euidentia‘ée
certituding : Metaphyficaveroadditcertitudinem
& euidentiam , quianouo modo & pernouum/me-
dium facit alfentirieidem veritati. Eftautem atten-
te confiderandum;ho¢augumentum non efleinren=~
fiuum , fed extenfiuum. Primo quidem ,quia Me-
taphyfica non auger euidentiam , vel cerritudinem,
imo neque intenhonem ipfiufmet aflenfus , quem
clicithabitus principiorum , quia ve dixi, Metaphy-
ficanullomodo operatur cireaillum aflenfum, fed
girca obiectum feu materiam eius prabec nouum
aflentiendi nyodum , per aftum verique diftinGum.
Secundo,quiafi hosa&tusinter {c coferamus , reuera
non eit cercior aut euidentior aflenfus Metaphyfica,
quam afienlus hab;tus Pringipioruim, VEargumentit
factum probat , quia femper necefle eft, affenlym
Metaphyficz in aliquibus primis principiis, vt per
fe notis,niti..  Er hac ratione dicimus Metaphyfi-
€am non augere intenfine etidentiam , vel certitu-
dinem circa prima principia,{ed extenfiue tantun,
nouam eorum culdentiam , & ¢ertitudinem prz-
bendo. e

Circa tertiam diffic em attingitur alia quz-
ftio , fcilicet , quibus modis verfecur Metaph
circa prima principia,iutando & confirmando in-
tellectum in affenfu corum. In quabreuiter dicen-
dum eft sdod&trinam hane praflare hoecmunusdng-
busmodisintertiadificultateinfinuatis. In primis
enimtradit & declarat rationem i
rum ;exquibus prima principiaconftanr, Quod f
re experientia ipfa pater in difcurfu huius doéiri-
nz,tum apud Ariftotelem , prafertim libro quin-
to , feprimo, oftauo & nono,tum etiam apud a-
lios anthores, &exhis, quz in difputationibus fe-
quentibus dicemus , conitabit: Traditur enim in
hac [cientia, quidficens, quid fubftantia , quid ac-
cidens, quid terum, quid pars, quid aé&us, quid
potentia, exquibus terminis , & ex alits fimilibus,
prima principia confiapt, . Cum enimhas pringi-
Pia in renon habeant intrinfecum ; & quali forma-
I me-

i

»

LG

Qunliser
Mziap
ia ’Zlé"j!:fii?‘
circaprima
.,”.'l?:fifﬂi)
qualiter civ-
ca princs-
PIOTHS D=
UTH

XVIL

Terminea
71415 COg Rk
tic Af




gnm}-"”_“’
Prlﬂ U‘Nd
‘,‘gm.m:mf'.l
WA
onfird,

ZVIIL

Seit. IV, Demuneribus Metaphyfica.

le mediam, quo illorum extrema conneéantur, per
fe cognofcuncurex cognitione terminorum : vnde
nihil magis poteit ad corum gognicioncm 11uare,
quam fcientifica , &euidens notitia cerminorum,
feurationem eorurmqualis eftilla;quzin hacfcien-
tiarraditur. Nequeenimverum eft,quodin pradi-
&radifficultate rercia fumebatur, fcilicet s hoec mu-
nus non pertinere ad fcientiam , quz difcurrendo &
jndicando p:occdtt , fedad fimplicem terminorum
apprehenfionem: nam licer, per {eloquendo,ex par-
1 (= iimpllcmm rerum ¢ terminoriym non requnr.%
turdemonftratio: imo neque ¢ompofitio ad intel-
ligendum, quid vt‘mmquodquc fit, autfignifices,
tamen quoad nos (atzpr. potelt hoc dumomir‘ar),px%i
fertim veendo diuilione conftance ex oppolitis me-
bris, & demonfirando quid resnon fic quod fre-
quenter eft nobis notius ) & inde goncludendo qqui
fit. Szpeetiam hoefir,tradendo aliquas delgriprio-
nes rarionum fumplicium, qua funt quoadnos no~
riores;ccillis veendo,ve mediis ad demonftrationes
efficiendas; quzad feientiam humanamacquiren-
daminterdum [ufficiunt. Atque hinctandem intel-
ligitur hune modum illuftrandi prima principia
pracipuc &immediate exerceri in hacfcientia circa
illa prima principia, que vniuetfaliffima fune , &
conftant ternuinis abitraétioribus,id eft, fignifican-
tibus res autrationes rerum, qu {ine materia pofy
funtexiltere: mam, yt diximus, hzc{unt,qua,per fe
loquendo, fub cbicéto Metaphylicz continentur,
cumgueillafit fuprema fcientia, per fe fufficiens eft
ad rradendum & explicandum rationes omnium
rernm, & terminorum, qua (b obiectoeius clau-
duntur. Atveronon ita proxime & uninediate de-
feendit ad proxima é particularia principia fingu-
larum feientiarum, & ad terminos ex quibus con-
ftant,fed folumillaaccingitalrero ex ducbusmodis
fuperius explicatis, fciliget s vel quatenus necefleeft
ad proprias definitiones tradendas , propriofgue
terminos explicandos, vel quatenusin cis generales
rationess& prafercim tranfcendentales ,includun-
tur; fing quarum cognitione & adminiculonon po-
teltaliquaratio, feu quidditas cuufcungue re1 1
particulati explicarl.

Alter modus; quo hzc feientia verfatur circa pri-
ma principia ,eft, demonitrandoille, feu veritatem
& certitndinem illorum,quod variis modis prafta-
reporeft. Primo dicunt aliqui, Metaphyficam de~
monitrare pringipia i priori , non guidem percau-
{amintrinfecam formalem,vel materialem, quia
(vtreéte probatargumentum factum)in hispringi-
piis immediatis, non habet Jocum tale genus de-
monfiratienis, fed per extrinfecam caufam forma=
lem;efficientem & exemplarem:nam qmaM:mth—
fica confiderat primas caulds, etiam Deum ipium,
quificuteft prima veritas, itaeft caufa omms veri-
tatis » faltem exerinfecaomnibus pradiftis modis,
poteft faltem per hanc caufam demonitrare verita-
tem, Non tantum primorum principiorum , fedet-

Vrinerfalif. jam conclufionum. Hic tamen modus demonfiran-

[imaprinct

dirarifsime, aut nunquam exercetur in hac doétri-

pranonpol- no & fiartentius confideretur, vix habere poteftlo-

[unt per

cum, Nam in primis, quodactinet ad caulam efn-
cientem: hzgnon habet logum in vnjuerfalifsimis
principiis conftantibus ex terminis communibus
Deo & creaturis:nam ficut refpeftu Dei nulla potelt
dari caufa efficiens ; ira necrefpedtu illorum princi-
prorum,quz in Deo ipfo veritatem habent,vreftil-
lud: Quediibet et ,vel now eft, &sImpofiibslesitaliquid de to-
demaffirmare & negare. Arque hinc etiam conftat;hze
principia non polie per caufam finalem demoniira-
ri;quiacanfafinaliseft inordine ad effettionem, &
operationem ; & ideo quz ablirahunt ab efficiente,
abftrahunteriam 4 fine. Rurlus hing heri videtur,
etiam illaprincipia ; qua folis creaturis communia
fymt ,quacenus fub fiientiam gadunt ; non polle pex

ig
‘caufam efiicientem,vel fnalem demonftrari,quia,ve
fic,abftiahunt abactualieafientia, & conlequenter
ab efficientia:nam omnis efticiencia eft cirea rem exi-
flentem,leu qua ad exitum perducicur, vi,verbi gra-
tia; Omne sospmiofJe 1naits [ua parie: verum elt; omuni ef -
ficientiafect deczteris. Erhine viteriusnon
videturhig pofsibilis probatio percaulz I
YEm,tUum, quia quo trahitab efficience caufa;ab-
firahitetiamab ex nexemplareftid,ad
cuins fimilitudinem efficiens operacur; & compata-
tur tanguam ars, vel ratio operandi refpectu effi=
cientis intellec¢tualis : i ergo vericas hoium pringi-
piorum ablirahit ab efficiente , eriam abftrahit ab
exemplati caufd; tumenam, quia effentizreramve
fic;non pendent 4 caufaexemplari: ergo nsc veritas
primorum principiorum. Antecedens patet , quid
homo, verbi gratia, non ideo ¢ft animalrationale,
quia Deus ralem illum cognoftit, fenquia in exem-~
plari diuino talis reprafencatur fed potius 1deo ta-
lis cognaftitur ; quia ¢x fe poftulac talem clfen-
tiam-.

Sed adhacdici poteft ; hae principiaabftrahere
quidem ab efficientia actuali ; non tamen ab cffi
cientia pelsibili ; & confequenter non omnino ab-
firahere i caufa efficiente , exemplari, & finali, vee-
nim infradicemus , quamuis ellentiz creaturarum
abftrahi pofsineab effe ; non tamen ab ordine ad el-
{e , finc quo intelligi non poteft vera & realis eflen-
tia: eademergo ratione prima pringipia commu-

.nig entibus creacis veris & realibus ; etiam fi fecun-
dum necefariam connexionemn abftrahant 4 tem-
pore & actuali exiftentia ; non tamen ab ordine ad
effe , feilicer , quig cuni tali connexione poilent ¢xi-
ftere, &nonaliter, & hoc modo poffunt etiam ha-
bererelpeftumad przdidascanfas , &per eas de-
monftrari. Vt, i quisprobet omne torum elfe ma-
ius fuaparte, quia itapotcf’n i Deofieri , & non a=-
liter, vel hominis effentiam effe animal rationale,
quisineoporeltd Deo condi,& non inalia.Et imili-
terexcaufa finali poteftoftendi, hominem effe zni-
mal ratirnale, quiapnreﬂ ad Deum cognofcendum,
& amancurm nttic. Velexcaudz exemplari; quiain
diuina ideatalisreprazfentatur : Nonenim haberee
homotalem effentiam realen,nifiin Deo haberer ta-
le exemplar: nec repugnatii b diuerfisrationibus, v-
tenmaque verum efie , fcilicet, & Deum cogpoltere
hominem efletaliseflentiz, quiareusratalisclt, &
hominem haberetalem eflentiam; quiain Deo talem
habetideam.

Querelponfio declarat quidem huncmodum de-
monitrandinonfemper ¢ffe impofsibilem , nec inu-
tilem. Quamquam enim hi modi demonfirand: in
fingulis primis principiisnon omneslocumhzbeant;
pam, quodtna & qu;ttu(-rﬁn: feptem ; non eftre-
cefle, vt habeat caudam finalem , & fic dg aliis princi-
piis, in qiibus eft veriras ¢x connexione extremo-
rium, Aoh quidem ordinacs ad aliquem fnem , quia
przdicatim non declarat proprietargm aliquam,
vel effenciam fubiei, fed identicatem potius, {zu
repugmantiam oppofitorum,vepacet in hoc . Jod-
libereft , vel mon ¢ft , & fimilibus, inquibus diéti mor
di demonftrandi per canfas extrinfecas locum non
habent. Nihilominus tamen ad multa principia ap-
plicari polfulwt s prelertim ilia demoniiratio, quz
eft percaufam finalem ; nam effenpzrerum; & pro-
prietates caufam finalem habent , per quam pof-
fint demonftrari , fi talis canfa aliunde per fe no-
tafit , vel peraliud notius principium oftendi pof=
fit: hoc emim in omni demonitratione necefanum
eft.

Addo vero viterius ; {zpe hocprobationis genus
excedere vim nacuralis luminis intelleéushums
& pertinere potius ad Meraphyficam divinam ( vt

1Rl

XIX.
Qocurrithiy
ebtedliont,

XX,

XXI,

Fer afficiens

finem g ex=
emmplar pre=
5

min demib-

firarinen

5 P §
- erHati, als
fic dicam ) vel fupernaturalem , quam naturalem, ,,..q,..,.

Nam exgmplaria divina, nifl in feiplis videantur; efle -y g

non

i




23 Diffut.1. Denatura Metephyfice,

non pofluntraticaut medium cogrofcedi aliquam
veritatem : non poffuntautem in feipfis videri per
Metaphyficamnaturalem,imo n eft hae feie-
tia oliendere, Deum habere hac ‘ia
rerum, nifi 4 pofterioriexrel
cioinreeffeéta cognofcimus , q
fice habuerir. Atfyeademratioeft decaula efficien-
te prima:quamdiuenimzon agnolcimus vircutem
Deiinfe, non poffumusex iila cognofcere , quales
pofsint ab eares fieri, fed potius exrebus faftis vir-
tutem Dei inucftigamus, quamuis , cognita virtute
Dei exquibufdam effedtibuz ; pofsic per illam de-
mon ftrari ; quidinaliis fac fsit. Erfimiliter ex
perfeétione & efficientia eius pofiumus inueftigare
finem& perfedtionem operum eius,;vt quodad eum
fpetter omnia propeer fecondere, vel perfedtum fa-
cere vninerfum. Exquo poflumusvlterius ¢ollige-
re;quas naturas rebuscogniris tribuerit,quem phi-
lofophandi modum attigic Ariftoteleslib, 12, Mcta-
phyliczin (ine:

Przterhos demonftrandi modos,quiparum funt
viitati;eftalius per dedu&tionem ad impafsibile, &
hoc modo duntur omnia principia per dedu-
Gionemad illud: Inpo[fibile oft de codern fimul sdem affir-
: 2 mare e megare : Pr quia hoceltgeneralifsimum prin-
Ateraphyfict i oium huius dodtrinz proprium, ideo huinfmodi
wuniris ifl. deinasftrandi genusad hanc (apientiam fpeétat: de
illo autem principio & viueins dicturi fumuns plura
inferius difp.3. Deniqad augendam hanecertictidi-
nemcirc pﬂ'ii"d PJEITCIPiJ, .L‘Jll muam :(mfer.‘\‘epu—
teft conh *‘;zrmeg-!iusjuniiﬂisintcl!f:(‘,‘tualis, quo
!-P“l' pringipia i‘li‘.t!&IlT-l!'th tantnr, &reflexiocirca
illud, & reduétio ad fontem ynde dimanar , fcilicet,
ipfum disinum lumen. Si¢ enim reéte colligimus
prima principia;vera efle; quiaipfo naturalijumine
immiediate; & per e vera oftenduncur, quiain hu-
iufmodi modo affentiendi non poteft hoc lumen
decipi,autad falfum inclinare, quiaeft participatio
diuini leminisin ﬂmgenrlc&nrd:ne perfedta. Vn-
deeftillud PRalm. 4. Quisoffendit nobus bona 2 Signatum
eftfiuper mos lumnen vultus tus Domine. Vnde Ariltoteles
in principio fcientiz deanima, ilfamfcientiam iu-
dicanitelle valde certam, quialumenipfumintelle-
&rualecontéplatur,im quE:.-ccFapient:.ai!!nnf'cicn-
serat: nam altiori modo confiderat vim, &
perfed m huiug fuminis fecundum fe, quatenus
fecundu Teabfirahit d mareria, & quatgnus cer-
titudinem &infallibilitatem diuini luminis parti-

Tex
cipat.
Dices huiufmodi oftenfienem primorum princi-
piorum no n ellea priori feril dpolteriori tantum:
nonenim hzcprincipiavera func 5 quia per infalli-
bilelumen cognofcuntur, fedpotius, quiaverade
fiata, ideo pertalelumen manifeftantir. Re-

cutexart

nideaminarti-

wipoffibil
smpoffrotle

Plalm. 4.

tiam {u

3 1]

Dedultio 2d

f b le

afira-

tio aprior,

imme
fsondeo; concedendo hancprobationem non efie
}:rinr:,lf veritas pringipiorumin efferei (ve icadi-
r,.:m)cmmdcrﬂur,poreﬂ tamen aliquomododicia
prioriin ratione cognofcibilis fen eurdentis &eerti:
cfte enims a priori oftenditur ;aliquam propolitio-
Tecertam, quia a Deoreuclatur, velefleeui-
) za:‘mneprul\at:lr VECE"SG(!-
cipix eflecuidentifsima, quia
feltantur: Ac-

qu modo a
pafierios.

J\l:t:«icfl‘“
ftend: ;_m[u"".hx-;l:"r:
info lumine naruraliimmediate rhanife
qlm: hzcprabatio & reflexio maxime cenfert ad co-
frmandominteliectum,einfip certitudinem augen-
dam , faicem ex parte Subiett;in affenlu prineipio-

rum,

XX Ex his ergo fatisdeclaratumeft , quomodo pri-
maprincipia centineantur fub Obicéto feu materia
circaguai liE;fLiCl!CJE\’CT!E'LIF) quodque munus

latio. circa iiba exerceat.Atque obiter colhgreciam potett,

hocquidem effe verum: de primis&vniuerfalifsimis
prin..:u.wn,rmn de iliis Tolis , veSoncinas & ].1.-“:.!1'115
o notnulli ali veluerunt : quia licet cirea priora
principia ; peifeloquendo,; immediatius verlerur

hzcdo&rina , & pliribus modisillademonftret,ve
exdi&ispatet,ramen ctiamadalia feextendir, qui
nennulli ex pradictis modis generales & commii-
nesomnibus fiunt. Et ideo Ariftoteles abfolute de
omnibuslocutus eft,dicens,Metaphyficam demon-
ia omnium fcientiarum » vt patet €x
p.1. & 2. & exlib, 4. Metaph.tex.7. &ex
1.Pofterior. cap.7. & ex 1. Topic.cap.2.& 1. Phyficer.
capit.z.vbiair 11 quis neget prima principia Geome-
triz,non pertinere ad Geometriam illa probare, fed
ad primum Philofophum. Eftque aperta fententia
Diui Thoma 1 2.quzft.g7.are.z.prafertimad 1.& fe~
cundum. Etrationem facile ex dictis oftendi, nam
maodioftendendi prima principia, etiam inparticiz=
laribus & propriis prineipiis aliarum feientiarum
locum habent, Ima addit D.Thomas,citate loco ad
hanc fsientiam nen folum pertinere confirmarein-~
telle&um in affenfu principiorum,, fed etiam con-
clufionum, quod intelligi poteft remote & mediate,
quia confirmando principia , virtute etiam confir-
mat conclufiones:vel materialiter tantum( vt fic di-
cam ) quia interdum peraltiores caufas poteft {a-
pientia oftendereconclufiones, qua per alia media
inferiorain aliis feientiis demonftrantur.

&

Noneffe munus Metaphyfice tradere inflru=
menta fciend,

g‘v'nt qui exiftimene , munus hocetiam 'ad Meta- XXIV
Ophyficam pertinere. Namlicer Dialeéticus defini~ o =~
re doceat,dinidere,&c¢.nontamen poteft ex propriis r'e/,:]fzmw,
principiis huiufmeodiinfiruméra declarare; eorum-"
querationem reddere, fed folum quoadquzitioné

anfint, huiufmodi inflrumenca tradere & expone-

re:ad Metaphyticum autem fpeétare deillis differe=
re,eorum primas radices & caufas declarido. Quad

de fingulis ita exponi potelt: pam dehnitiodeclarat
effentiam rei ;rationem effentiz declarare ad Mera-
phyficam perrin:t: Ergo & perfeétam rationem de-
finitionis rradere , munus eft Metaphyfice. Rurfus

dinilio declaratrerum diftinétionem : fed de rerum
diltin@&iombus agere munus eft Metaphyficz: erge

& rationem dinifionis explicare ad eam pertinet.

Ad hzc,omnis vis argumentationis, fi formam eius
{pedtemus, confiftitin altero ex hisprineipiis : Que

[t eadens vnitertio, fung eadem inter fe: Nonpoteftidem fi-

mul deeodens affirmari, ¢ negari: Sed h2eprincipia fung
prnpria?‘.‘zeraphyl’;cm {cientiz;ad quam pertinettra=
Garedecodem , & diuerfo; & deente, & nonente,
guz peraffirmationem & negationem explieantur:
ergo exhocetiam capite pertinet adMetaphyficum,
inttrumentum fciendi tradere. Tandem feientia eft
fpiritualis qualiras: ergo ve fic comprehendicur fub
Metaphylicx ebiefto: ergoeademratione pertinet
ad Meraphy(icam tradererationé acquirendi fcien~
tiam, & declarare quibus modis aut inftrumentis
acguiratur: nam agere define & medus, eiufdemelt
doé&trinz: omnia autemhzcad fcientiam tanquan:
ad inem ordinantur, .

Sed hzclententia, nifi amplius declgretur; con- yyvy,
fundic Metaphylicam cum Dialeética ; nam Diales repropasmr,)
ticz proprium munus eft , fciendi modum tradere,
qiod nenaliter facit, nifi decendoinftrumentafei-
endi, & corumvim & proprieraces demonfirando.
Quocirsa,v,quid veritas rethabeat;exponamus; de
vocique {cientiz fuum preprium munustribua=
mus; aduertendum eft, hecinftruméca feiendi pro-
prie & formaliter inueniri in cogitationibus men-
tis, (eu inrernis aéibusintellectus , fundari veroin
rebus,vocibus autein explicart. Scientiaenimin a-
&u quodamintelleftos confiftits velinhabicu, iu-
xta diuerfas acceptiones (cientiz, actualis (ilicer &
habitnalis: & ideo necefie eft , vt propriafeiendiin-
frumentaiziplointelledtn, &inadibusipfius po-

fita




%XVL
Verainhoc
‘Eteniin

DialeBica
o, am, &
qurd [ feix
endi snfira
foents, ira-
Eare,

XXVIT,
Cosjeitarin,

Seld. V. Demuneribus Metaphyfice.

fiva firit: mam ,;'quiz homo per difcurfum feientiam
‘acquitit, & ad difeurfum perficiendum alijs priori-
bus opcr.s:ml‘.xbus s fewconceptionibus rerum 1_11&3—
:get, ideo huiufinodi conceptiones menris ita difpo-
fite & ordinate,vead fcientiam acqujrcndam per e
ac direfte conferant, dicuntur inftrumencafciendi,
funt ergo huitfinod: infirumienca formaliter in o-
pcro_tiombus mentis. (1151‘1 €rgo Mentis operationes
vt reftz fint & vera , efle debent rebusipfis propor-
tionatz,& commienfuratz,ideo necefle eft vt huiufs
modi inftrumentaaliquo modo inrebusipfis fun-
dCITﬂlr . C}LPIIC:U]“.!J'.] utem vo 18 5 qlE.I.' 'l natura
datz {unt ad exprimenda animi fenfa , iuxea illud
Ariftotelis 1. Periherm. Suaur autern exquem voge, ed-
youm; qui (uns is ausmna, pafionsin note: & lud Cic. 1. de
Orat. Hocvnopraflamus fers . quod loquimur mier nos, ¢
quod exprimere icendo fenfe poffumus.
- Sigergodicendum elt nonpertiitere adMetaphy-
ficum direéte tradere inftrumenta feiendi, & mo-
dumac ({II;DCJG'ER)I]UH corum docere, quam in.cor-
ceptibus mentis habere debent , vtaptafintad i_‘ci‘
entiam generddam. Probarurargunrento fiprain-
finuato > quia hoc (pectarad munus Diafectice : qua
ratione dixit’ Ariftoteles 2. lib. Metaphyfic. ;. abjur-
dumeff: fizentram finul @'rmdumﬁffmm:,mt ere. Quibus
verbis'dacere voluir( vt omnes expofitores tradunt)
Dialedticam ante alias feientias,prafertim ante Me-
taphylicam efle acquirendam,eo quod ad illam fpe-
€tat modum fciendi tradere : quod nihil aliud eft,
quaminftrumenta {tiendi docere , modumép aperi-
re tractandi & probandiresfcientiz accommoda-
tum. Neque eft verum Dialecticam {folum perfun-
trorie, & quoad an elt(ve vocant)hzcexplicare,tum
quia experimento conftat, non folum tradere Dia-
fatticam leges reéte definiendi, argnmentandiaut
demtonftrandi , {ed eciém rationes harum rerum:
néam etiam a priori demonftrat , enr recta definitio
imtentatio tales conditioiies & proprietates
requirant, & finilia: tum'etiam quiaafias non facis
elfctDialéctica ad eientiam acquirendam,fed opor-
tereteriamMetaphylicam pramircere,quod eft pla-
ne falfum , & contra emnium fenfium & vium. Se-
quela patet,quia nunquamacquiritur vera fcientia,
nifi quis fciat fe feire : nam {cientia effe debet perfe-
¢tum intellectuale lumen,quod feipfum manifeftat,
alioquinon erit omnino euidens: non poreft autern
{cire ; quod fira cognitio eft vera [cientia , nifi ftiac
fuatiiratiocinationem effe veram demonftrationé,
quod feirg non poteltnifi ftiat quid fit vera demon-
ftratio;& curtalibus principijs;talique forma racid-
cinandi conftare debeat. Siergo Dialeéticahorum
omnium rationem tion redderet , fed potius fidem
guandam illorumpoltularet ; nonpofferad veram
fcientiam acquirendamdeferuire;aut effe fufficiens.
Et confirmatur 5 quia demonfiratio non eft aprum
inftrufiientum ftiendi, nifi cognita vt demonftra-
tio,id 'eft’ , vt ratiocinationeceffario concludens ex
principifs certis & euidentibus. Namfiquis confi-
ciat ¥ationgm qua in {e it demonftratio,ab ipfo au-
tem Honcoghidfcatur, fed exiflimerur ratio proba-
bilis , vel procédens folum e certis , non vero eui-
dentibus, in ill6 on generabit veram ftientiam,
quia ralis demoftratio fic propofita, vel et ineptum
snftrumentum , vel non fatis applicatuh ad ralem
effetum. Vnde Dialeftica ita cradit modum feiendi
vefcientifice illum daceat : propterquod ; quireéte
deillafentiunt, non tantum feiendi modum,fed et—
iam veramfeienciam illamefie exiftimare : hocigi-
tur munus ad Dialeéticam proprie & per fe fpeétat,
¥ non ad Metaphyficam.
Arque hinc etiam fir eiufdem Diale@icz ; & nof
Metaphyficz effe huiufinodi inftrumenta tradere
:eu dirigere, prout vocibus exprimi;aut confici pof~
fime (fub vocibusautem feripra complectimur,quia
quoad hoc folum materialiter differunt ) imo nee

23
Dialectica ipfa direfte & exinftitiito circahzc ver-
{atur vt circa proprium obiectum & mareria

fed ex confequenti,&quafi ex quadam concomitan-
tia hoc przftat. Clienim voces 4 concepribus orian-~
tur, dum Dialeética conceptus dirigit & ordinat,
confequenter docet quibus verbis , feun quaverbo-
rum forma exprimendi { , vt vim habeant fua-
dendi ac demonftrandi , quod totum & per {¢ cla-
rum eft;& ex ipfo Dialetice viu per{picunm. s

Addendum veroelt , quatenus hxcinftrumenta

feiendiin rebusipfis fundancur,corum fcientiam &
cognitionem plurimum perfici per {cientiam Meta-
phyficz, ita ve quod circa omnes ftientias & princi-
pia earum Metaphyficam ftare diximus , pecu-
l1ari quadam racione circa Dialeticam eiufgue mu-
neralocum habear. Hoc probatratio dubitandiin
principio pofita,&declaratur in hune modum.Nam
}JCCU[]:U'”'CI' PC!'“NC'E ('h.i .‘«lctaphyi?ca_m C(]gﬂl‘ti(} ei‘—
fentiz,dequidditatis ve fic:dehnitio autem cuius ra-
tionem ac formam Dialéctica tradic , fifit perfecta,
explicac rei effentiam & quidditatem , & ideo dum
M ct.lphyﬁca cradit L.‘ll!id fir VI]iLalbuILlfL]L1a reieffen-
tia & quiddiras, plurimum confert ad perfectum
definiendi modum. Prefertim quianon folum tra-
dit Metaphyfica rationem effentiz in communi, fed
etiam intra [iam abftraétionem varios effentiarum
gradus ac modos declarat : ex quibus maximé pen-
det cognofiere, quibus partibus definitiones rerumt
conftare debeant , aur quem modum definiendi in
diftin&isrebus { verbi gratia,in fubftantia,vel acci-
denti, & inre fimplici ,aut cm'nyoiftai)rcncre opor-
teat. Sicigitur Metaphyfica plurimum perficic defi-
niendiartem , quamuis dircfte & exinitituto illam
nion tradat.Simuli modo cotingit crea aliud inftru-
mentum Iciends , quod eft dinitio, cuius leges & 66—
diriones tradit Dialettica: illx vero omnes fundan=-
tur in rerum diftinétione feu oppofitione : agere ve-
ro devarijs ditinéionibus rerum ad Metaphyhicam
pertinet: nam idem & diuerfuim ad proprietazes en-
tisregducuntur , ficur vnum & multa : & ideo, dum
Meraphyfica diftinctiones varias rerum exactede-
clarat,artem eridm dinidendiilluftrac. Ge argumé-
tatione autem feu demionftratione non videtur {i-
milis ratio , quianon fundatur proxime in eflentia,
velaliqua proprietate entis , ficut definitio , & diui-
fio: nihiléminusalia via,eciam in hoc munere , Me-
taphyfica Dialecticam inuat, tam ex parte mareriz,

ud ex parte forma. Ex parte quidem materie,quia
dumMetaphylica fere omnium entium rationes di-
ftinguit ac {eparat,& generarim declarat quid fitres
i effentia , quid etiam proprietates : quid res,qmd
vero modus:materiam fubminifirat demonftrandis
& argumentandi , feu potius exaéte declarar qualia
effe debeant tam extrema, quam media demonftra-
tionis. Erparte vero formz, quia hac doctrina ex-
atte declarar & oftendit omnia principia , in quibus
omunis reéta forma argumenrandi nititur, ve funt if-
Ya, Quefunt eadernvnitertio funt saderninier fe. Nonposeft
idem decodem fimul affirmari & negari, & fimilia:

Ad rationes dubitandi in principio pofitas faci-
liseft refponfio exdiétis. Ad primam de definitione
refpondetur ; Metaphyficum quidem declarare in
commiuni, quidfic eflfentia, & qualis etiam fit; fim-
plexne, an compofita, intra [ui obieétilaticudinen:,
fiamig abftractionem : Dialefticum autem traétare
de modo quo 4 nobis concipienda eft & declaranda
diftinéte per definitionem , rei effentia & natura,
feu ex quibus conceptibus atit vocibus componen-
da firdefinitio , quasve propriecares habere debear,
vtapta fichecantem nunera diftinéta fant,quam-
uis fefe mutuo iuuent : nam Diale&icaituac Meta-
phyficam,ficut modus {ciendi feientiam : Metaphy-
fica aurem iuuarDialetticam tanquam generalis fe1-
entia, quz proxime & exacte de rebus dilerir, quas
Dialectica; velfupponic, vel folum remote attingit.
Atque

fiiam;

XXVIIL
Metaphyfi-
aylurimi
alluflrar fei=
eqrds it v
mentis.

XXIX.
Rationes pre
oppofirs fen=
sentia fol-
WRBLHT.




XXX

Seinntia tra

flarso ad

24 Difput. L Denainra Metaphyfica.

Atque eadem vere refponfio appellanda ¢ft ad alte-
ram partem ¢x diuifione , nam Metaphyfica tradtat
de diftinétionibus reruin, proutinrebusipfis funt:
Diale¢tica vero de modo concipiéndi & explicandi
partitiones rerum. Similiter ad rércium membrum
deargumentatione dicendum eft , quod licet Meca-
phyficaaliquo modo demonfiretilla priucipi?i 5 €a=
quereducat ad illud vniverfahifsimum ; Quodlibes eit
vel noneft, feu, Inipoffibileeftsdem fimul off', & nomeffe, ra-
menetiamDialectica fupponit fimile principium,ve
per fe notutim,id eft , non poffe idem de eoden affir-
mari & negari:ad quod fere dmnem vim & formam
reftx argumentationis reducit , vtillius propricta-
tes,& conditiones demonftrer.

Ad vicimum membrum de{cientia refposidetur,
confiderationem {cientiz, prout eft quadam fpiri-
tualis qualitas mentis , & habitus, vel operatio ¢ius

quam feien. talis conditionis & naturz , muluplicem'efle pofle.
seam parsi- Vna elt mere fpeculatiua , ‘qua contemplamurquid

near,

IL.

fit talis res, & quas proprietatres habeac: & haccon-
fiderario , vel pertinet ad eam partem Philofophiz
naturalis, qua deanimarationali tradtat , fi de hu-
mana tantum fcientia: quz non ¢ft {ile phantafia,
fit fermo: vel; fi abftradte & abfoluté loquamur de
fcientia, pertinebit ad Metaphyficam , nam eft res
vel proprietas abftrahéns a materia fecundum effe.
Alia confideratio {Cientiz eft quafi pradtica, & arti-
ficiofa , que non eft de habitibus; fed de aétibus fci-
entiz:nam ars circa operationes verfatur : & folum
habet locum hz¢ confideratio in humana fcientia;,
qu per compofitionent & difcurfum perficitur , ars
enim non verfatur circa fimplicia, fed circa compo-
fita: nam fcopus artis eft dirigere compofitionem
aliquam, vel coficentum : vnde forma artificiofa ex
debira proportione & compofitione partium feu re-
rum fimplicium confurgit : hizcergo fcienciz dire-
€tio & confideratio ad Dialedticam fpeftat ; quzefl
ars{ciendi;non ad Metaphyficani. Ve autem Diale-
¢ica hot munus exerceré pofsit 3 non oportet quod
exacté fpeculerur totam natiiram & effentiam illius
qualitatis quaeft fciencia s fed fatis eft; quod fuppo-
nat effe operationem mentisy&aliquas eius proprie—
tates tradat , quasad veritacem exacte & line errore
manifeftandam réquirit; ve quod fit euidens, certa,
& fimiles. Atque hzc cognitio feientiz craditur 3
Dialeético, vt conftat exlibris Pofteriorunt; eaque
fitfficit Dialeético 5 vt ad eam tamquam ad finem
fiiam artem &fciendi methodum dirigat. Alia deni~
que confideratio ftientiz poteft dici moralis,quate-
nus vius, vel exercitium {cientiz poteft efle laude;
vel reprehenfione dignum quiod munus ad mora-
lem Philofophiam,vel prudentiam fpeétat.

SECTIO V.

Firam Me!dpéyﬁcd ﬁt perf’ Eifsima (Ciensia (pecu-
larina , verague {aprm:m,

EXplicando caufam finalem & vtilitatem huius
fcientize,fimul effetum eius declarauimus : nam
tota eius vtilitasin operatione i effectu eius pofita
eft : reliquum érgo eft,vede illius ateriburis pauca
dicamus,qua ex materia fubieéta, & ex fine illius fa-

* gile colligi poterint. 3
Dico primo Metapliyl: feientiam effe fpeculati-
uamomnlu perfectisinmiam.lta docet Arift. libr..

Prima con= o, & fib.2.c0.& lib.3.c.2.& ominesinterpretes. Eftg

slufie.

faris probata hec aflértio ex dichis. Nanifedt.preced.
oftendimus,finem huius fcientiz effe veriratis co-
gnitionent , & exleinea fiftere : fcientia autem ex
hocfiné vocatur fpeculatiua; ve Arift. 1ib.6. docet,é&
inferius {uo loco tradtabitur. In Seét. autem primd
oftenfum eft obieftuim huius fcientiz effe nobilifsi-
mum, tar in ele obiedti ; propter fummam abftra=

&tionem; quam in effe rei propter nobilifsima encia,
qux comprehendit.  Omnis autem feientia habet
nobilitatem {uam exobiecto fuo:eft ergo hec frien-
tia fpeculatiua,omnium preftantifsima. :

Interrogabit autem fortafle aliquis,anhzcfien- 1L
tia puré fpeculatina fic, vel etiam practica : v enim Quafingz
nunc fuppons , non repugnat eandem {cientiam vel -
cognitionem fimul ‘eminenti ratione fpeculatinam
efle & pradticam : id enim Theologi attribuunt fci-
entiz diuinz , non tantumve in ipio Deo eft; fed et-
iam vt participatur & nobis, vel per vifionem cla-
ram, vel per obfeuram Theologiam & fidem : ergo
etiam in {cientijs acquifiris & naturalibus effe pote-
rit aliqua , qux hanc eminentiam pareicipees fimul-
que ficfpeculatiua & pra&ica. Quod fi alicui maxi-
me huic do&rinz conuenire debet. Primo, quia eft
fuprema omnium {tientiarum , omnibufque impe-
rat,proutin proemio Ariftotelesdixit. Deinde g
naturalem Dei cognitionem , quantum natura lu-
mine fieri poteflt ; perficiatiex Dei dutém cognitione
pendecindicium réétum de agendis : ergo hocetiam
indicium per hanc{cientidm dirigitur , arqué adeo
ex ea parte practicaeft. Etdeclaraturinhuncmo-
‘dum,nam hzc (cientia demonftrat attribuza diuvina
quz naturz lumine demontftrari poflunt , inter que
funt effe fiimme bonum ; effe vitimum finem om-
hium ; efie primam veritatem : ergo hec omnia
demonftrat hec fcientia @ ergo etiam demon-
ftrabit Deum effe fuper omnia diligendum 5 quia
hoc debeturei quatenus fumme bonus 5 & vitimus
finis eft.Rurfus demonftrat heefcientia Deum ha-
bere omnitim prouidentiam : effeque fapientifsi-
mum & iuftifsimum: ergo confequenter eriam do-
cebit eum efle timendum , & illi effé Aidendum & i~
milia: qua omnia ad mores & praxim fpectant. De-
nique non alia ratione Theologia infufa merito exi=
ﬂimaturemin'em‘erpra-fhm,d:fpecu]miua,niﬁ quia
fub altiori lumine confiderat in Deo illam ratio-
nem finis vitimi, conf‘cquendi per media moralia
& pradtica: ergo idem erit de naturali Metaphyf ve
fub inferiori lumine procedit , feruata propor=
tione. : :

Nihilominus dicendum eft,do&rinam hancnihil 1V,

habere practice fcientiz , fed tantum effe contem- Repenfie.
platricem. Itafumitur ex Ariftotele, & alijs expofi-
toribus,nam licet expreffe non attingant hanc quz-
ftionem,tamen dum fimpliciter docent, hane fcien-
tiam efle fpeculatiuam,é aut racent de praéticaaut
cerre id negant; plane fentiunt effe pure fpeculati-
uam. Accedit quod Ariftoteles in libris Echicorum
ex:profeflo difputauic de beatudine hominis tan-
‘quam de prima regula moralium adtionum ; Beati-
tudo autem hominisconfifticin Deo vt eft finisvl-
timus omnium & fingulari modo creatur® ratio-
nalis,illa ergo confideratio non fpe@at adMetaphy-
ficam : érgo nulla alia confideratio fupereft, fiib qua
pofsithec doétrina efle pradtica. Quia fi eft practica,
maxime moralis : nam per fe notunt eft;non effe fa-
&iuam feu dire@iuam operationtim artis , imo nec
actionum intellectualium ; vt precedente fedtione
ditum eft;moralis auténinon eit,quia confideratio
vltimi finis in ordine ad mores hon eft munus eius,
fed moralis Philofophiz;ve dictum eft.

Ratio auteni a priori reddi poteft exdifferéntia =~ V.
inter fupernaturalem Theologiam, & hang natura= CarThesle:
lem:quz ex differentia luminis, fub quo vrraly pro= 2ia fpacwla-
cedit,fumenda eft.Illa enim procedit fub lumitte di- ##4 &9 47
uinz reuclationis fidei , quatenus mediate a¢ per &;;";;’ Mf::
difcurfum applicatur ad conclufiones in principijs m{.{‘;u-'
fidei contentas: fides autem non fola renelat Deum pyrive,
vt finem viltimum ominium ; fed eriam fpeciali-
ter docet in eo coofiftere hominis Beatitudinem :
ac proinde non folum reuelat fides veritates fpe-
culatiuas circa Deum , fed etiam pra&icas:imo et-
iam fere omnia prima principia morum reuelat:

& €a=




	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

