UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

5 An diuisio entis in vnum & multa sit analoga.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Ve

YL

el T e e e T e
$4 Difput. V.. Devnitastindiniduali.

compofitum, vaum eft : quod autem nec fimplex
nec compofitum eft ;ens non eft : fed s velnihil erit,
vel pluraentia.

Explicatuy disifio entis in Unums
e mulia

Drationem ergo dubitandi pofitan refpondet

Diuus Thomas 1.part.qu. 11. art.1.ad 2.id, quod
¢t vno modo indinifim , alio mode pofle effe dini-
fum, & quod fub yna rationeé eft multa, fubalia ::ﬂ'g
poffe voum. s ratione (inquit ) ens dividitur per vnit
& annlta , canquam per vauinfimphiciter & malta fecundum
quidinam ¢ ipfa multitudo non continesetur fubente;nifi cons
tineretur aliquomotdofub yno. Affertque Dionyfius viti-
mo tapite de diminis nominibus dicentem , #on effe
multirudinent 5 que ok participet aliquo wiodo vaitdtem :
naiit, qite funt malea partibus y funt vigin toto ; €& quiafunt
auulta accidentibus funt v fitbiecto;ce. Ex quarefpon~
fione intelligitur primo, fotmaliter & proprielo-
quendo,ens non diuidiin mulca; vt multafunt aétu
& formaliter; quid huiufmadi mulea quatenus taliz
funt,reucra rion funtens;fed encid. ;

Diiplici ergo modo poteft multitndo poni in di=
uifioneentis. primo fi nonintelligatur de mulritus
dincadtuali;id eft actu diuifa, quz fola propriceft
multitiido,vt conftat ex 5:Meraph.cap.13.tex. 18. fed
de multitudine in potentia tantum, quoniodo in
continuo dicitur efle multitudo partium integran~
rinm,aut puiistértini & in natura humana muleitu-
do partium effentialium. Ethocmodo videtur in=
tellexifle D. Thom: diniffoneni,cum dicit ens diuidi
per vnum & multa, tanqudm per voum fimpliciter
S miilta fecundum quid: namillud eft vanm fim-
pliciter;iri quo oz funt multa actu diuifa: & ¢ con-
uerfo, illa dicuntiir mules fecuridim quid,quainre
non funt a&u ditifa,fen difiuni&s, fen potentid tan=
wim.Vrideinhoc kiifumembrakac, per feloguen=
do, non eft necefle re diltinigui; fed ratione tantum:
idem namque ens, quodeft voum fimpliciter, eft
multa fecundum quid, feuin potentia , vtin exem-
plis pofitis coftac: nifi velimus ea membra cum pre-
cifione, feu exclufioneintelligere ;. hoc modo, ali-
guod ensitd effe vnum ve nuilo modo fit multa;ne-
queadt, neqy potentia : aliud veroita effe vnum, vt
fit eciam multa fecundum quid,feu potentia aut dc-
cidentaliter:qud fenlu coincidecilla dinifio cum di-
uifioné gntis fetz vains in fimplex & conipofitiim.Et
itixta hanc interprerandi rationiem facile conftat ;
diuifionem hanc nihil obftdreadequationi entis &
vnius: nam illdmultudo fon exclidit vnitatem
fimpliciter. Deniqtie in Hocfehfu potélt intelligiin
ecadinifione diuidiens; non vt communeeftadens
per fe,& per accidens,fed ipfumi ehs per fe,quiia inter
entiaper {e danturaliqua,qua,licet fint vnum aétu,
poffunt tamen effe multa poreftate.

Alio vero moda poteftilla diuifio exponi de mul-
titudine fimpliciterac proprie , quomodo videtur
intellexiffe Caietan.cumait;illa verba Diui Themz
diét.Tolue.ad . ensdinidiper vistm & mulea, tanquamper
yaum fimpliciter & multa fecundam quid, ita eflé intelli-
genda, vefimpliciter, & fecunidun quid. non cadant fuper
v & multay fed; fuper verbum, digiditur; id eft s ica
diuidirur ens per voum & thulta, vt voum fimplici-
ter fit ens ; multa verofecundumquid.  Atquehoc
modo & contrario dicenduitieft, multitudinem po-
ni-in diuifione entis, quatenus contingit, ¢a , que
funt multa impliciter , effe vnuni fecundum quid:
Vnde alind membrum intelligitur de vno firhplici-
ter & abfoluté: arque hoc fenfi membrd illd non
ratione tantum, fed reipfa femper diftinguutitur;
quia includunt oppofitionem contradictoriam feu
priuatiuam ex parte diuifionis; nam muilta fim-
pliciter fiint,qua in fefuntd&u diuifa: vnumvero
quodnon eftin feadtudinifum.  Et iuxta huncet-
iam fenfum coincidit hae dinifio cum illa,qua diui<

diturensin vnum fimpliciter , & ynum fecundiiii
quid : nam mulea fimpliciter non diniduntens; n_;‘\i
quatenus funt vhum fecundum quid.Quo etiam fit,
vt diuifiim in Hac dinifionie ficexplicata nonfitens
perfe,fed qiiod diuiditurin ens perfe, & peraccidés:
nam omneens per feeft voum fimphciter: multa
autem non dicuntur vnum fecundum quid, nifi
quatenus ens dliquod peraceidéns conftitnune, & i-
tanon poffuntin diuifione eéntis poni,nifi falrem_ﬁxb
ratione entis peraccidens: érgo dinifum in eadini-
fione non poteft effe ens perfe; nam repugharet vai
imembro vt tonueitéretur cum alio; debec érgo ens
abftrahens i perfe & peraccideris.Atqueira candem
intelligitur,quomodo przdiéta dinifio n6 repugnet
adzquationivnius &entis: nam ad edm fpectat, ve
ita vnumgqiiodq; fic voum ficut eft ens , ita ve, fi fue-
rit ens per f€ , fit etiam voum per f&; fi vero ens fic
peraccidens; fit etiam vnum peraccidens, & ficuc
ensabftraété fignifcari,ita &vnum &ideosficut ens
inhocfenfit diniditurin vnum &multa,ita & iplum
vnum poflet eodem modo diitidi: nam vt dixi,per-
inde eft,acfi dinidaturin vnum fimpliciver; &ynuni
fecundum quid

SSEC T oV
An dinifto entés in vnum ¢ multa [if
analoga.

> X his,quz dicta funt,facile poffunt de-
finiri nonnulla dubia, qua dehacdi-
uifione traétari folencab auchoribus.
Primuineft; an hze dinifio fitanalo-
i ga, vel vhiuoes.

Refpondetur,fiintelligatur in pofteriorifenfu e
fe analogam, & fere xquinocam : quia diuifio entis
inensperfe, & ens per accidens,cui predicta diuifio
zquiualerinillo fenfir, ve ditiim eft, analoga eft;a-
nalogia quadam proportionalitdtis, ita vt enti fic
fumpto non refpondeat vnus communis conceptus
quiacns peraccidens, vt ficreneraroneft enis, fed
entia,folumigp appellatur ens propter quandam pro-
portionem, velimitationem entis perfe. Probatur
hzcfententia in primis ex Aiiftot.libr. 4. Metaph. ¢,
2.1n fine;vbiaperte docer; hic interuenire analogia.
Deinde ratione,quia quz funtmulta fimpliciter,nd
func vriim fimpliciter : nam hzc duo prorfis oppo-
nuntut: ergo neque funtensfimpliciter; ndm ens &
vnum,fi eadem proportione umaiitur;convertun—-
tut:ergo ens non dividitur vitinoce in vnii, & mul-
ta,fed analegicé.Et hoc fignificauie D. Thom. i.part.
quzftr.art. ad 2. juxta expofitionem Caietdni fu-
praadduétam &declaratam,Deinde,quod hecana-
logatatantafit, vediximus, declaraturinhune mo-
di,quiaefle indinifium eft de ratione vnius : fed hze
irdivifio noti reperiturinhuibfmodi vno peracei~
deifis;nifi valdeandlogicé, & feré zquivocd ;quiain
coreperiunturmuled adtu diuifa, & indiuifio foltum
eft fecundum quandam apprehenfionem , velhabi-
tuditiem : ergo ratio viius non conuenit rali multi-
tudini, nifi per quandam proportionalitaréii, feu i-
mirdtionem ; ergo ratio entis ecdem modo illi con-
uenit,' quia vedictum eft; ens & voum fibiinuicem
cum proportione refpondent.Item,quia ens dicitur
ab effentia,vel ab exiftentia: inilla autem multitu=
dine noneft effentia, neque exiftentia, fed potius el
fentiz & exiftentiz.

Diceshocad fumimum procederé de his, gii€ ita
funt multafimpliciter,ve nullomodo fint ¥num ni-
fi per aggregationem,vtin acéruo lapidurm, &c.quia
ibireuerd non eft ¥nitas,fed propinqiiitas quadam;
quz non nifi per quandani proportionalitatem po-
teft vocari vhitas,vereéte declaratum et Tamen in
aliis enribus peraccidenis,qua habetaliquam vnio-
né, vel coordinationé partiii, ratione ctiius pofiune
aliquo modo dici vnuin perfe ve fupra diximus,hon
vide-

IL

111




Sect. V1. Dedini
videtur procedere tatio fadta;necintercedere tanta
analogia :nam hzcvidentur comprehendi fub yno
coneeptu ynius tranfcendencaliter fumpti:nam ha-
bent vnitatem aliquam realem, & indinifionem,
qua in ipfis rebus fundatur.

Refpondetur;hoc quidém effe probabile,prafer-
timquando int dit Ph i ve eft
inter fubftantiam &aceidens, ipfi inrrinfeck inhz-
rens:namintali compofitosficucelt vera & phyfica
vniositaefaliqualis vnitasrealis, qua licet non fit
tanta, quantacltin {ubftantiali compofito : habet
tamen cum iila realem conuenientiam,qualis eft et-
iaminterillas voiones:illa ergo fuficiet, faltem ad
vnitatem cenceptus,eftoilla, fitcum aliquaanale-
gia,quod pendetexinfri dicendis deanalogia entis.
Dealiis vero entibus artificialibus res eft magis du-
bia:quianoninterceditibi vniorealis & phylica;dc
confequenternecindinifio realis: ergo nec conue-
nientiarealisin vnitate, qua fufficiat ad vnitatem
conceptusin ratione entis, vel vnius. Mihilominous
tamen eppofitum potcht facile defendi,quiaillamer
compofitio cumaliqua coniun&ione;vel coordina-
tione,¢ft aliqualis vnio,qua (ufhcit,vt hacentia co-
cipiantur,yt aligro modo per fe vna, propter quod
fupri diximus,probabileeffe {ub ea ravione direéte
contineri fub obiefto Metaphylica; & deillis vtfie
poflecffe fcientiam : hocergo etiam fatis erit, vt fub
vnoconceptu tranfcendentali vnius eoeipi pofsint,

Atque hincd fortiori fequitur,{i dinifio illaintel -
ligaturin priori fenfu fupra explicato,ita vediuifum,
fitens perferigorosé dictum,in vaum , quodaulle
modo eft mulca & vaum , quod eftmulta in poten-
tia: fic mulco magis diuidi vaum fecundum com--
munem quendam conceptum vnius perfe, feu im-
pliciter.quiae{le mulzailio modo,feilicer, in poten-
tia;non excludit vnitatem Gmpliciter, vt didtum eft,
nontamen videtur excludenda omnis analogia ab
illo concepru,quia Deas,quiinille continetur,iicut
noneft yninocéens, ita nec videtur voiuoce vans
cum ¢zeeris creaturis.

Poffetaur:mnl::'cbabiliter dici s quamuis Vhum,
quoadpofitivum , quod includit,vel connotat;non
dicatur vhiuece de Deo & creaturis, tamen quan-
tum ad negationeminclafam,non repugnare,quod
dicatur vnivocé;quiaalia pradicata negativa pol-
funtvninoce dici de Deo & creaturis. Ve, verbi gra-
tia,elleimmateriale,ve precisé dicic negarionem, &
carentiam materix prima,squé conuenit angelis,ac
Deo, quamuis pofitivum fundamentum illius ca-
rentiz non ficin eis vhinocum: ficergo viderur dict
poflede negatione diuifionis,quam dicic vnum.Di-
ces; hocad fummum procedere de rebusindiuifibi-
fibus ve fic,verbigratia,deangelo. Sed contrapri-
mo.quia fi femel conceditur,vnum tranfcédens dici
vniuocéde angele & Deo,inde fumiturargumentf,
dicietiam vniuocé de homine,verbi gratia, quia [i-
cethomo nonfirtam perfeéte ynusficur angelus,ra-
men eft yninocé vnus; ergo fi angelus eft ¥nus vni~
woce et Deoj; etiam homo eritvninoct vnuscum
vtroque.Secundo ratiorie & priori id paret,quia vnil
pracistdicit negationem a&ualis diuifionis:fed hge
Degatio integré & perfe@é reperitur in ente pro-
priifsimé &per fe vio,etiamfi compofitii fit. Quod
auteminfubfatia indiuifibilialiquid amplius pre-
terillam negationemreperiatur, pertinet quide ad
maiorem quandam perfeétionem entitatis,vel yni-
tavis,ion tamen fufficicad analogiam in ratione v-
nius. Vnde,cum aliasrefpectu huius negationisnon
firpropria dependentia,, vel caufalitas nifi-ratione
fundamenti, nulla videtureffe in ea fufficiens ratio
analogiz. Tertididem confirmatur, quia alids ma-
teria prima, verbigratia selfet perfectius vium,qua
fubftantia compofira,&idemargumentum fieri po-
teft deanima:imd & de quolibet accidente fimplici
zefpedtu fubfantiz compofite , & de pundto relpe-

Yrane, Suar, Metaph. Tom, L

[iont entis inunim e multa.

Gtu quantitatis;nam 1
num effe analogum , & per prius dici
quamuis imperfeétiféimo ente.
Sed.licet hec pmbehiiitcr dicta fint,nihilominus
fimpliciter dicendum eft , vaumtranfeendensana-
logice dicide Deo & creaturis;& de his omnibu
quibusens analogicé dicitur,quia { quidquid fic de
negatione ) voum non dicit de formali folam nega-
tionem , vt {upravifumeft,fed entitatem feu effen-
tiamindiuifam, & ideo vbiclentia vniuoceé noneft,
nec realis vnitas poteft effe vainoca, Item, quia,ve
Ariftoteles dixit 4.Metaphyl textn 2. quod adrem
artinenidemeft dicere vnum, & ens vimizergo quod
effe ticiter v-
e

|
ag

i

implici,

il

num:ergo, quod fuetit analogic
nalogice vhum. Hécautem max t verum
in'Deosin quonon folumefentzia , vei alrerius
prdinis;fed etiam vt fundacnegarioné vnius, habec
Gtionem quandam alterius ratiohis & or 8t
utem entibus,in quibus licer effencia (itim-
perfedtior;tamen vt fundat negationem diuifionis,
habetr quendam exceffum fimplicitatis,fen indiuaifi-
bilitatis, aliquo modo dici poteft effe perfectior ra-
tio vaiusquoad negationem; non vers fimpliciter
propterrationemdiftam. Echinerurfus confirma-
furquo& {irpra di¢tum eft,vnum non dicere de for-
malifolam negationem; feu entitatem fub nega-

tione,

ceft

S ECRILO. Y.L
Dyamodounum ¢ minlia ogponantsr.

N hacre Ariftot lib.4 . Meraph.c.2.v=
num & multa fignificat priuating
opponi.Atverolib. 1o.c.1. fentit neq;
opponirelatiug: quiz vnumnondi-
{855 citur ad aliud ; nec contradiétorié,
quia neutrum eft mera negatio; nentrum entm versd
dici pareit, tamde his; quz non funt,quam de his,
quazfuntjnec mere prinatitig,qttia neutrn
infola prinatione ; fed aliquid dicic poficinum, nee
denique meré contrarié, quia mcludunt formaliter
aliquam negationemvnde concludic,opponiquo-
dammodo contrarié, & quodammodo prinatiug.
D Thiautem 1.part.q.inar.z.fentithanc oppofitiong
magisaccederead prinativam, qiia ‘u'('.'.lﬂ’.(_inquit)
pponitnrmuleis, feurindivifimdiuifo.
Vthoctamen amplius explicetur; confideridum
eft, multa dapliciter poffe comparari ad vaum: pri-
moyvt multa funt,fecundo, vefunt aliquo modov-
num:quomodo diximus, multitudinemeffe mem-
bram dinidensensinea partitione,qua diuiditurin
vnumdémulta. Quapropter formaliter loquendo
de mulritudine ; v eft membrumaillius ‘diuifionis,
differe ab vio Gmpliciter didto , tanquamimperfe-
&um a perfedto, & icafantranquam duz rationes
difparata& diftinét=.Sicur, i confideremushumes
rum fub ratione vnius quanzitatisdifereca ; vel po-
namus,illumhabere vnam rationem formalem, ve
fic; diftinguetur abvaitate tanquamquzdam ratio
formakis diftinéta & ratione formalivrius;ficur fo-
Ientdiftingui duz nature , vel fpecies difparatz, vel
ficutdiftinguirarlinea d punéo. At verdconfideri-
de multitndiem, vt multitcudo et ‘& meraaggre=
gatio plurium , ficconfiderare poffumus, velillud
tantun,quod poficiuum eftin vaitate &mulricudi-
ne,& itafehabentad modum'totins ‘& partis; quia
multitude ex vnitatibushoemodo refiiltat, vél c6-
fiderare pofflumus negationem inclufam, & fic v-
tramqueincludic negationemalig
enim,malta pofitiua entia dicendo includic hic ne-
gationem,quod vaum non fraliud, qua dici potelt
negatioidenzitatis;ynum verd dicit negationem di=
uifionis.Etita videnturmutuo opponi priuatiug fe-
cundum diver(3s rationes : nam vnum inclocit ne-
H gatio-

cont

]
=




	Seite 84
	Seite 85

