UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

6 Quomodo vnum & multa opponantur.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Sect. V1. Dedini
videtur procedere tatio fadta;necintercedere tanta
analogia :nam hzcvidentur comprehendi fub yno
coneeptu ynius tranfcendencaliter fumpti:nam ha-
bent vnitatem aliquam realem, & indinifionem,
qua in ipfis rebus fundatur.

Refpondetur;hoc quidém effe probabile,prafer-
timquando int dit Ph i ve eft
inter fubftantiam &aceidens, ipfi inrrinfeck inhz-
rens:namintali compofitosficucelt vera & phyfica
vniositaefaliqualis vnitasrealis, qua licet non fit
tanta, quantacltin {ubftantiali compofito : habet
tamen cum iila realem conuenientiam,qualis eft et-
iaminterillas voiones:illa ergo fuficiet, faltem ad
vnitatem cenceptus,eftoilla, fitcum aliquaanale-
gia,quod pendetexinfri dicendis deanalogia entis.
Dealiis vero entibus artificialibus res eft magis du-
bia:quianoninterceditibi vniorealis & phylica;dc
confequenternecindinifio realis: ergo nec conue-
nientiarealisin vnitate, qua fufficiat ad vnitatem
conceptusin ratione entis, vel vnius. Mihilominous
tamen eppofitum potcht facile defendi,quiaillamer
compofitio cumaliqua coniun&ione;vel coordina-
tione,¢ft aliqualis vnio,qua (ufhcit,vt hacentia co-
cipiantur,yt aligro modo per fe vna, propter quod
fupri diximus,probabileeffe {ub ea ravione direéte
contineri fub obiefto Metaphylica; & deillis vtfie
poflecffe fcientiam : hocergo etiam fatis erit, vt fub
vnoconceptu tranfcendentali vnius eoeipi pofsint,

Atque hincd fortiori fequitur,{i dinifio illaintel -
ligaturin priori fenfu fupra explicato,ita vediuifum,
fitens perferigorosé dictum,in vaum , quodaulle
modo eft mulca & vaum , quod eftmulta in poten-
tia: fic mulco magis diuidi vaum fecundum com--
munem quendam conceptum vnius perfe, feu im-
pliciter.quiae{le mulzailio modo,feilicer, in poten-
tia;non excludit vnitatem Gmpliciter, vt didtum eft,
nontamen videtur excludenda omnis analogia ab
illo concepru,quia Deas,quiinille continetur,iicut
noneft yninocéens, ita nec videtur voiuoce vans
cum ¢zeeris creaturis.

Poffetaur:mnl::'cbabiliter dici s quamuis Vhum,
quoadpofitivum , quod includit,vel connotat;non
dicatur vhiuece de Deo & creaturis, tamen quan-
tum ad negationeminclafam,non repugnare,quod
dicatur vnivocé;quiaalia pradicata negativa pol-
funtvninoce dici de Deo & creaturis. Ve, verbi gra-
tia,elleimmateriale,ve precisé dicic negarionem, &
carentiam materix prima,squé conuenit angelis,ac
Deo, quamuis pofitivum fundamentum illius ca-
rentiz non ficin eis vhinocum: ficergo viderur dict
poflede negatione diuifionis,quam dicic vnum.Di-
ces; hocad fummum procedere de rebusindiuifibi-
fibus ve fic,verbigratia,deangelo. Sed contrapri-
mo.quia fi femel conceditur,vnum tranfcédens dici
vniuocéde angele & Deo,inde fumiturargumentf,
dicietiam vniuocé de homine,verbi gratia, quia [i-
cethomo nonfirtam perfeéte ynusficur angelus,ra-
men eft yninocé vnus; ergo fi angelus eft ¥nus vni~
woce et Deoj; etiam homo eritvninoct vnuscum
vtroque.Secundo ratiorie & priori id paret,quia vnil
pracistdicit negationem a&ualis diuifionis:fed hge
Degatio integré & perfe@é reperitur in ente pro-
priifsimé &per fe vio,etiamfi compofitii fit. Quod
auteminfubfatia indiuifibilialiquid amplius pre-
terillam negationemreperiatur, pertinet quide ad
maiorem quandam perfeétionem entitatis,vel yni-
tavis,ion tamen fufficicad analogiam in ratione v-
nius. Vnde,cum aliasrefpectu huius negationisnon
firpropria dependentia,, vel caufalitas nifi-ratione
fundamenti, nulla videtureffe in ea fufficiens ratio
analogiz. Tertididem confirmatur, quia alids ma-
teria prima, verbigratia selfet perfectius vium,qua
fubftantia compofira,&idemargumentum fieri po-
teft deanima:imd & de quolibet accidente fimplici
zefpedtu fubfantiz compofite , & de pundto relpe-

Yrane, Suar, Metaph. Tom, L

[iont entis inunim e multa.

Gtu quantitatis;nam 1
num effe analogum , & per prius dici
quamuis imperfeétiféimo ente.
Sed.licet hec pmbehiiitcr dicta fint,nihilominus
fimpliciter dicendum eft , vaumtranfeendensana-
logice dicide Deo & creaturis;& de his omnibu
quibusens analogicé dicitur,quia { quidquid fic de
negatione ) voum non dicit de formali folam nega-
tionem , vt {upravifumeft,fed entitatem feu effen-
tiamindiuifam, & ideo vbiclentia vniuoceé noneft,
nec realis vnitas poteft effe vainoca, Item, quia,ve
Ariftoteles dixit 4.Metaphyl textn 2. quod adrem
artinenidemeft dicere vnum, & ens vimizergo quod
effe ticiter v-
e

|
ag

i

implici,

il

num:ergo, quod fuetit analogic
nalogice vhum. Hécautem max t verum
in'Deosin quonon folumefentzia , vei alrerius
prdinis;fed etiam vt fundacnegarioné vnius, habec
Gtionem quandam alterius ratiohis & or 8t
utem entibus,in quibus licer effencia (itim-
perfedtior;tamen vt fundat negationem diuifionis,
habetr quendam exceffum fimplicitatis,fen indiuaifi-
bilitatis, aliquo modo dici poteft effe perfectior ra-
tio vaiusquoad negationem; non vers fimpliciter
propterrationemdiftam. Echinerurfus confirma-
furquo& {irpra di¢tum eft,vnum non dicere de for-
malifolam negationem; feu entitatem fub nega-

tione,

ceft

S ECRILO. Y.L
Dyamodounum ¢ minlia ogponantsr.

N hacre Ariftot lib.4 . Meraph.c.2.v=
num & multa fignificat priuating
opponi.Atverolib. 1o.c.1. fentit neq;
opponirelatiug: quiz vnumnondi-
{855 citur ad aliud ; nec contradiétorié,
quia neutrum eft mera negatio; nentrum entm versd
dici pareit, tamde his; quz non funt,quam de his,
quazfuntjnec mere prinatitig,qttia neutrn
infola prinatione ; fed aliquid dicic poficinum, nee
denique meré contrarié, quia mcludunt formaliter
aliquam negationemvnde concludic,opponiquo-
dammodo contrarié, & quodammodo prinatiug.
D Thiautem 1.part.q.inar.z.fentithanc oppofitiong
magisaccederead prinativam, qiia ‘u'('.'.lﬂ’.(_inquit)
pponitnrmuleis, feurindivifimdiuifo.
Vthoctamen amplius explicetur; confideridum
eft, multa dapliciter poffe comparari ad vaum: pri-
moyvt multa funt,fecundo, vefunt aliquo modov-
num:quomodo diximus, multitudinemeffe mem-
bram dinidensensinea partitione,qua diuiditurin
vnumdémulta. Quapropter formaliter loquendo
de mulritudine ; v eft membrumaillius ‘diuifionis,
differe ab vio Gmpliciter didto , tanquamimperfe-
&um a perfedto, & icafantranquam duz rationes
difparata& diftinét=.Sicur, i confideremushumes
rum fub ratione vnius quanzitatisdifereca ; vel po-
namus,illumhabere vnam rationem formalem, ve
fic; diftinguetur abvaitate tanquamquzdam ratio
formakis diftinéta & ratione formalivrius;ficur fo-
Ientdiftingui duz nature , vel fpecies difparatz, vel
ficutdiftinguirarlinea d punéo. At verdconfideri-
de multitndiem, vt multitcudo et ‘& meraaggre=
gatio plurium , ficconfiderare poffumus, velillud
tantun,quod poficiuum eftin vaitate &mulricudi-
ne,& itafehabentad modum'totins ‘& partis; quia
multitude ex vnitatibushoemodo refiiltat, vél c6-
fiderare pofflumus negationem inclufam, & fic v-
tramqueincludic negationemalig
enim,malta pofitiua entia dicendo includic hic ne-
gationem,quod vaum non fraliud, qua dici potelt
negatioidenzitatis;ynum verd dicit negationem di=
uifionis.Etita videnturmutuo opponi priuatiug fe-
cundum diver(3s rationes : nam vnum inclocit ne-
H gatio-

cont

]
=




Iv.

86

¢, qua eft deratione multitudi-
includitnegationem dentita-
is conunétionis,quix eft de ratione ynita-
s ;quia mulritudoincludit vnitatem: & re-
quiritindiuifionem in fiugulis vnitatibus,quibusi-
pfa multitudo conftar i voumvers & contrario rion
includit mulcirudinem, nec diuidio nem, qua eltde
rationé mulritudinis.fed potiusréniouetillam;id-
eo finipliciter dicitur vium opponi multicudini
Ecri‘rmdum pri uationis potius,quam ¢ conuerlo.

Vnde licec D. Thom. fupiiad 2. dicdt, vnitates
componere multitudinem, lteundtm id , quod ha-
bent de encitate,non fecundum id, quud habent dé
indiuifione,quod aliis locis repetit, vequa.g.de po-
tent.arts.ad jo.& 14. hoctanien intelligendum vi=
detur cum proportione; feilicer; de mulcirudine;
quatenus pofitiuum quid eft. At i confiderenturo-
mnia,quzincludit multicudo,aliter dicendum vi-
detur : nam,vtidem D. Thom.ait i.part.q.5j.artic. 2.
ad 4.& d.q.de potenrart.z.ad 5. Inmellelumultity-
dinis includitur ens diuifim ab alio ; & quod verumque i-
plorumin fe fic viiuni ; Quantumcunqgueenim ( aic )ali-
quaintelligantny disife,non inselligeens nultatudo nyfi quodli-
bet digiforum intelligatur offevnun, & confequenter indi-
uifium: fequiturergo , vnum coiiiponere multicu-
dinem quoad onitita; qu{unt deratione eius;non
folum ratione pofitiu, fed etiam ratione negatio-
nis,quam dicit vium : quia non folum eft de ratio-
nemultitudinis,qua resnor fitalia,fed ctiaz‘n:quc&
fingulz in fe dinilz fint;quiaalioguinon compone-
rent certam & determinatam multitudinem. Ne-
que fatisintelligo quid fibi velit Caier. circa pradi-
&am folutionem ad fecundum. D, Thom. dicenss
multicudinem forimaliter ex vnitatibus formaliter
confurgere ; & conlequeriter éxnegationibus; & ni-
hilominus indinifionem vnitatis non concurrere
ad componendam multitudinem,, in quantiimex-
crc::rpriuarionemdiuilionis,fedinquamum habet
entisrationem. Quid eft enim priuationem habere
entis rationem?{ Sienim hoc dicaturfolum ratione
entitatis,in qua fundatur, repiignat priori didto e-
jus,& rationi anobisfadt=:fi aucem negario dicatur
habere rationem entis;quatenus potelt per modum
entis concipi , ficeft impertinens divifio; quia hoe
folum habet per denominationeim extrinfecam,&
{ic negatio potius eft ens rationis tantum, quani
habeat rationem entis realis; de¢ quo Caietan. lo-
quittr.

Denique compatari poffunt vitum & multa in
ratiorie menfurz , & menfiirati; & hoc modo habe-
re poflunt oppofitionem relatiuam , fincilla ficrela-
tio realis; fiue rationis ; quod magis videtur,; quiq
hezc ratio menfurz folum videtur confiltere it qua-
dam extrinfeca denominatione, magifque fundari
in noftraapprehenfione, & vinac modo cognofcen-
di,quaminaliqua relatione,vel habitudine, quz in
re fit. Vnde D.Thom.di&.arti¢.2. hanc oppofitio-
nem menfurz & menfurati tribuic vnitat quanti-
tatinz refpeétu numeri ; qui eltin quantitate; non
werd vhitati & multitudini tranfcendentali; quod
nonvideo, cur dici potuerit, nifi in ordine ad v-
fum humanum, feu fecundum quandam denomi-
nem inde refultantem : nam, fi res ipfZ fecuri-
dum {e confiderencur; eatidem pioportionem fer-
wat vhum tranfcendens ad filami multitudinem,
quam ynum numerale , feu quantitacis ad fuum

numerum , quia eft principruim eius, & illam

C,Ompomt,vmic & per illud eciam
menfurari poteft:

xR
52

Difput. V. Devnitate indiniduali

§:EC T 130
wAnwntim [itprias quam

VIiL
mulia, ¢ indiniffo

tur de vnitate & multitudine,
¢ indivifione. Aiunt enim,

2 i tithdine ; quod eft certum , & per fe
manfeftum; tum quia per feloquendo vnumeeftin-
dependens & multitudiiie 1n omnigenere : none-
nimvnuni pendet a multis,fed muita ab vno,neque
vnum definitur per multaymultitudo autem defini-
tur per viitatem : tumetiam,quia vnumeft princi-
pium, & componit mulzitihdinem; vn deetiamquo-
ad fubfifteridi confequentiam non conuertuntur,
nam,fi et multitudo, necelfe eft, vt i Vhitds , non
vero ¢ ¢conuerfo:

De ditifioneautem & indinifione aliqui dicunty
dinifionem éffenatura {ua priorem indiuifione , &
voitate.lta docet Soncin. lib. 4. Metaph.q.23.ad 6.&
10.Metaph.q.4. & Tauel.ibi q.6-Caietan.autemniy. par.
q.1n.art.2.circa ad 4ovtitur diftin&ionevix intelligi=
bili:ait enim,quod diuifio eft prior vnitate implici-
terfecuiidumi fe, ineffe tamen intelligibili, & quod
eft pofterior ¥nitace fimplicicer,id eft,fecundum el
fefimpliciter,quoeft efle in rerum natura. Prioreni
partém probatiquia affifmatio eft prior negatione,
fed effé vnum eft efle hoc ; & non effeton hoe: ergo
diuifio inter illa extrema contradi&otia pracedit
naturaliter vhitatem : fecuhdium autem probat;
quianegatio vniusentis abalio,qua eft negariorea-
Lis,eft pofterior vnitate,ex quibusrationibus intelli=
gitur fenfus prioris diftinétionis & Caietano propo-
firzifiam per negationem in efle incelligibili viderar
intelligere diuifionem éntis 2 non ente; & voiuicu~

iufque entis A tali non ente, quam alii vocant nega-’

tionem rationis tantum: per negationem aiitem fe~
cundum efle rei intelligit dinifieniem vnius entisab
alio; qux vocarifolet negariorealis. Sed vt ex fupra
di&is conflat dinifio, qeam negatvnitas fe primo,
neutra éxhiselt; fedelt negatio dinifionis realis i=
phius entisinfeiplo: & deliac dinifione inquiricur;
anfit prior, vel pofterior indinifione.

Et mihiquidem videtur , huinfimodi dinifioném
nullo modo éffe priorem fecundiim rem,qua vnum;
velindiuifionemin illo inclufam : nam, fi hxc duo
generatim, &intotafvalacicudine coparemus;priug
eftensaliguodeflcin feindivifum.quam quod fira-
liquadiuifio vhiusentisab alio, vel alicuius enris in
feiplo : fi vero illas comparemusin fingulis éntibus,
ynumquodc ex natura {ua privs habet infe indiui-
fionem,guam divifiohem, Quzergo diuilie, autin
quo fubietto,dicituraut ens fecunda fe prior indiui=
{1one,feu vnitate?Deinde,tiulla eft ratio,qua corra-
rium fuadeat, quia, quauis indiulfio opponatur di-
uifioni per modu prinatienis,non proptérea nécelle
eft,dinilionéefle priorem:primo quidem, quia licer
inhis,qu# proprié &in rigore prinatiué opponutur;
habitusnatura {ua fit prior negatione,quia talis pri=
natio folum it in fibieéto apronaro, quiod natura
{ua prius refpicit habicum quam privatiené: in pri-
uatione auté laté fompta, &impropria,qualiseft in-
dinifio vniug,vtexplicatii eft , non eft necefle, ve ha=
bitus it prior negatione, vt licet imtmateriale priua-
titié mptuin;negationé dicat, fimpliciter priuseft
elfe immarteriale inrebus,quam effe materiale, quia
non dicit privationem proprie diftam,&in fubiefto
apto nato,q ex {e prius poftulet effc materiafe,quam
immateriale & in homine, v.g.prius eft generatio-
nisordine,vt dentibus careat, quam quod illosha-
beat, quz carentia, licet pro tempore infamiz non
habeat propriifsimam priuationis rationem, magis

tamen

1L

1iL




	Seite 85
	Seite 86

