UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

3 Quomodo idem, & dinersum tum inter se, tum ad ens comparentur.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

'37'2
&4} ve inre & i indiniduo fnt prorfusinfeparabi-
lia, tam mutii0, quam non mutuo, ¢ tam de poten-
tigablolura, quam marmraliter, & ram quoad efie,
quam quoa& réalem vnionem rnter fe; tung ma-

snum , & fere certuni argumentum effe, illa nondi-
ftingui aétu inre fed ratione ratiocinara. Probatur
exdidis, & prinoinductione: nam Pecrus, homo,
animal, & cxtera predicata prout inre funt in Pe-
tro, non diftinguuntur ex natura rei. Sirmliter
in inteliecti ratio fifperior & inferior, fynderefis,
fmemoria , & {imilia ateributa eids, non Iigniﬁcan:
‘aliquainrediftindta, fed ratione tantum ratigcina-
tarquiailla poteiitia talis et , vt hac omnia infua
adzquitaratione comprehendat; necfincin illa fe-
parabiliavilo modo etiam de potentia Deiabfoluta,
quo ad ipfam ficultam , feu aftum primum, licet
quoad vium pofsint feparari. Secundoratione infi-

Difputo V1l De wAris diffinctionuwmgeneribus.

abfohitam & relatiuam, prout referunt Heruang
Q_»imdhb..;.q.z.écVSuncin.:o.Mctaph.q. 3Mauell.qu.7,
Abfolutam identitateny vocat,qia vnares dicitur i-
dem fibi, quiaibi nonimplicaturrefpeétusad aliam
rem. Relatiwam vero identitatem vogar, quavna
resdicirureaderialteri. Et hasduasidentitates vuic
Scotus, vididtiauthores referunt, eflereipfa diftin-
&as, & imhocillum impugnant. Etquidem fiiden~
titas xefpeétiua flimatar inter res;tantum rationera.
tiocinata diftin&as, vt funthomo, & Petrus, meri-
toimprobaturillafententia, quiaidenticas Petriad
feipfum, vel ad hominem, aut anumal non differune
re, fed ve maior, & minor fecundumrationem;aliag
oporteretextrema ipfa inre diftingui : fiaucem idé~-
ticasrefpectiuas fumgturinter resrealizer diftin&as
6cﬁl:comp.1returidcntitas, qua Pecruseltidem fibi
vel quaeft idem Paulo, fic poffunt dici identitates re
ipfa diverfx; cum altera fic rei,altera rationis:de

nuatg, quia, quz huinfmodi funt, nonaliade caufa
yvidenturitainfeparabilia;nifi qifiainrevnam &in-  nominibus antend curandum noneft, cumres con- ol
dinifibitem habentelfentiam, & entitatem :alioqui  ftet. "
#eur faltem diuina virtute feparari nonpofsint, pre- Secundo obferuandumetft ex Ariftotele fupra, i-  I1I
Térrim in creaturis? Denique,; quia ibi nullum eft fuf- dentitatem aliquando confiderariin aliqua 1einfe
ficiensfignum maijoris diftinétionis : ergodeberiu-  ipfa:feu refpedtu fui ipfius: aliguando vero in mul-
Hicariilla diftinétio, efle rationis,, quamdiu maior tisinter fe collatis,fenin vnare cum alia comparara.
non confliterit, Priori modo dicitur Perrus, idem numero fecum.
Poftetiori autem modo eft idem fpegie cum Paulo,
SECTIO IIL velidem genere cum Izone. Ethoe modo dixiz Arift.
5.Metaphyfic.cap.9. eadem efle, quzin aliquo vaum
.?_ﬂﬂ?fiﬂdﬂidfrft e diuer [ tum iﬂ’erfé’ ikad funt, velin genere, ycl in j';acci.e , velin aliqu.} ratio-
neanaloga. Prioridentitas fiquoad negarionem,
ENS COTPATENIHT. vel fundamentum confideretur, ¢ft identizas fim-
pliciter,ficut & ynitas, quiaeft identitas realis:inra-
W E codem & dinerfo air Ariftor.’s. Me- tioneautem refpeétiua eft tantum fecundum quid:
N« tap.ca.g.& multi hanc ponuntinter di- quiarelatioidentitatis ad feiplumnon eft realis,fed
i ftinétas palsionesents, quanosfupra rationis. E contrario vero identitas plurium diftin-
RS dixinus fub vnitate comprehendi:fu- Sarumreryminratione communi { de creaturis ¢~
Eoe miturég ex Ariftlib.io.Met.tex.9. cap.s. nim loquimur, vt omittamus identitatem trium
& 6. & ideoin fire harum difputationum de vnitate  perfonarum dininarum in vna numero, effentia)
& multituding pauca dicenda funt de eodem & di- quoad fundamentum : & quoad negationem dinifi- JD:
uerfo, potius ad explicandum vium plurium vocum is;eft tantum identitasfecundum quid,vel potiug ‘C
inhac fcientia quam adrem nouiaddendam, quid- wudo quadam :quiafolum eft vnitas ratio- ;ﬁ
did enim ad rem fpe&at,inhis quede vnitatibus &  mis, ve fiupra oftenfiim eit; quoad relationem vero 0
diftin&ionibusdiximus, tradicum eft. identiratis cenfetur hacidentitas fimpliciter, quia "
1L, Primo igicur aduertendumedt, idem duobusmo- relatio hee, cum fitineerres diftinétas , realiseft in- M
xra communem conceptum de relationibus, de quo

dis dici pofle, feilicet relatiug, é negating; feu (prout
alij loquun tur ) formaliter, & fundameétalicer.Jdem
enim formaliter fumptum relationem imporcare
videtur,in quo maximéab vnitate diftinguiturs ne-
gatiugé autem dicitur idem; quodnon eltabaliquo
diterfum , fen diftinétum :quomado ferenihil dif-
fertabvno; nifi quod vnum dicit negationem dini-
fionisin fe : idem vero dicit negationem diuifionis
A fe, fer ab eo, cum quo ens idem effe dicitur:proprer
quoddixit Arift.s:-Metaph.capit.g.text. 16. identitatem
ynititemeflequandam ipfinseffe. Evdeclaratur ineaidé-
titate ; quaaliquisdicitor effe idem fibi; nam, fihoc
velatiné fumatur,&formaliter,tantum dicit relatio-
hem rationis, vefimitur ex Ariftotelefupra; &eft
certa & comunis fententia, quia eiufdem ad feipfum

infra videbimus. Ethzcquidem quodad rem{pe-
&at , generalia funt : quod auitem pertinet ad vium
vocum, eft obfernandum, conuenientiam hane plu-
rium rerum in ratione communi infubftantiis reti-
nuifle nomen identitatis , fimpliciter loquendo, ex
accommodatione vius, & quafi perantonomafiam:
in qualitatibus vero vocari fimilitudinem;inquan-
titate Vero vocari aequaiimtcm,quam!:ishgc voxnd
tantum fignificet conuenicntiamin cffentiali ratio-
ne, fed etiaminmagnitudinein histamen emnibus,
ficut eft idem modus vnitatis,itactiam & eadem ra-
rione formalis identitatis,& itahzcomnia compre~
hendunturfib eodem&diuerfo,prouttranfcenden=
taliter fumuntur, & enti attribuuntur:

Tertio obferuandum eft, cum idem dicatur per .
negationem dinifionis; velafeipfo s i vnus dicatur mm’;;
idem fibi, vel interaliquaduo, {1 illa dicantur eflei-,, i
dem,quot funt modi dinifionis fet diftin&ionis;, tot By gonith

non poteft effe relatio realis:quia opertet veram effe
oppofitionem inter relationem , & terminum, quz
fion potelt effceitifdem ad feipfum, tamenhoc mo-

dos fen formaliter non dicetur aliquis idem fibi,id
eft; ad fe referri tali relatione , nifi quando periniel-
lefbumita concipitur, feu comparatur. At vero fine
vlia huiufmodi comparatione, vel fidtione inelle-
Gus dicicur aliquis idem fibi fundamentaliter feu
negatiug:quianoneftafe ipfo diuerfus, fen dinifis.
Atque hoc pofteriori modo poteft identiras inter
pafsiones entis numerari: quamuisillanegatio, vt fu
pradicebamus;nonfoli enti vero,fedetiam iicto.at-
tribui pofsit , neque foli enti per fe, fed erram cuili-
becaggregato entium, feumulticudini ac numero:
qilibet enim numerus eftidem fibi, ficur voum,vel
vritas.  Abio fenfu diftinxic Scotus identitatemin

pofle effe modes identitatis, inxta illud, quot modis
dicitur vnum oppefitcrum, tor potelt dici & reli-
quum. Vnde fit, aliquaefle pofle idemre, & modo,
& ratione ratiocinata: hamratione ragiocinante,ni-
hileflt quod non pofitafe ipfo diftingui, fi aliquo
medo ad fe comparetur: nam finyllo modo vt plura
concipiatur, iamnullo modoeritaligua, fed aihquid
rantumyvnde Arift, citato logo ai,identitatemn gffevei-
ratein quandaim aus pluriunt s aut Cun qiis Vi expluribus
viitur.  Aliqua vero funt idemre & modeo, nonta-
men ratione: alia poffunt efle idem fecundum rem,

nontamen fecundum modum : alia denique nullo
modo




o]

Sect. 111 De eodem, ¢ diserfe.

modo fiintidem fecundum rem ’Ai‘fd tantum fecun-

dum rationem. Atque hincintelligitur primo, quo-

modo idem & diverfum inter f':q‘mgnnanmr 10ppo-

suntur enim inprimis refpectu cinfdem, non refpe-

&n ditierforum : quia opponuntur ad modum_rela-

rivorumn. Deinde opponuntur comparata a{_hdcm

ge.iusdjf‘.inﬁlnius, fen dx_uxilr.?x}rg. Quia negatio non

erit oppofita afirmationt , nift fit de eodem Fecul_"l-

dumidem : he¢ autem in tantum opponuntur, 1n

quantum vaum includit negationem alterius; igi-

cur elfeidem reexcludiceffe diuerfum realiter, nont

ramen elle diverfum modaliter velratione. Ex¢co-

uerfo effeidem rationey non excludic ciﬂ'e rea_ln;cr d:_-

ftinftum feu diverfum, quia ratio, ficnt diftinguit

conceptibus, quazin re ﬁmtl idem; ita ¢ contra vnit

conceptu,; quz in re funt gimerfa, vtipatet ex dictis

fupra de vnitate vniuer_ﬁ:flf‘ iy ot 1

i uod fiobiicias, quia, licetnoi omnis identitas

phifioni  1hferat negationem omnis dxuermgns > tamen ma-

wfmduwn joridentitas videtut inferre negationé maioris di-

werlitatis; vts fialiquafuntidemmodaliter; non fo-

fuminfertur non effe diuerfa modaliter; fed etiam

non effe diuerfa realiter, fed identitasrationis vide-

tur elfe maxima sergo recte ex illa itifercur identicas

modalis & realis. Refpondetur; effe zquinocationé

inidentitate rationis, nonenimilla femperelt ma-

ximaj; eft enim quedam identitas rationis, quam

nonfacit » fed folum concipit ratio : & heceft maxi-

ma,quia fupponit,non folum adualem negationem

diftin@tionisinre: fed eriam negationem fundameé-

tisfeu vireualis diftinétionis; alia vero et idéntitas

rationis;quam configitratio:&hzcnonelt maxima,

imoehtantum fecundum quid : giia non [upponit

inreidentitatemfimpliciter, fed {olum fundamen-

tum fimilicudinis, vel conuenientize, & ideohzc v

nitas non excludit dinerfitatem fimplicirer, feuife=
cundum rem. = 5

V1. Hic vero cauere opottet zquitiocationem horum

Difingwi tekminorum,diftingui, differre, & eflediuerfum:ait

dfirre,é» gnim Ariftotel. 5. Meraph. capit.9. lib.1o. capit.sion

iedinerfd effe idem, differre, & effe durerfa: nam differre di-

it G ooy, quzin aliquo conueniunt; &inalio diftin-

waliter ima : . 3 j :
Enfmu- guuntur: effe autem diverfa dicuntureciamilla;que

pinay, 0 hullo conueniunt : vnde effe dinerfum videtur
clfequidfuperius ad differre, ve idem Ariftotel. dicit
libro 4.cap.2.Etin haclatitudine fumiturhiceffe di-
verfum : effe autem diftinétum pro eodem etiam fu-
amitur, quod effe diuerfum., quamuis in alia acce-
ptione, & fatis viitataelle diftinétum folum videtur
dicerenegationem identiratis realis: cfleaurem di-
uerfum, adderectiamvidetiir negationem fimilitti-
dinis& conuenientiz,ve vod imago dicicur diftinéta
abalia, quantumuisinter fe fimiles fint’; cum tamen
diuerfadicitur, nonfolui hot fignificari videtur,
fed eciam quod fit difsimiilis, vel minus perfeta. Sed
hze, vedixi, folum {peétantad fignificationem vo-
cum ex accommodatione vius : nath de refatis con=
flar Igitur, veidem & diuerfum opponantur, cum
Pproportione fumenda funt , & refpectu eiufdem;&
hocmodo immediatamincluduntoppofitionem,fi-
cutvnum & mulea, vt Ariftotel.dixit 4.Mer.c.z.quid
vhum includit négationem alterius.

Atque hinc etiam conftat, quomodo omne ens
fitidem, autdinerfum vt exprefle ait Ariftor. lib.yo.
Metaphi.ca.5. de quo multa Sonc.ibi.qu.5.& 6.Iaucll.
qu.7. &8, fed eft res facilis. Nam fi hec fumanturre-
Iatllxg, flon bportet conuenire omhnienti, quianec
relatio rationis heceffaria et , ve perfe confiat , nec
fempervnum ens requiricaliud, ad qitod realiter re-
feratl{rrc[a:ione reali identiatis, veldinerfitatis, vt
patetin Deo;nam increatara, quia effentialiter de-
pendet 3 Deo, femper etit relatio realis diverfiratis,
feu diftinétionis, f talis relatio realis ¢ft.Siautem lo-
quamu;(vt vere loqui oportet )de identitate funda-
mentali feunegariua,fen refpeétu dinerforum,omne

Erane, Suar. Metaph, Tom. I,

Vi

173
enseftidem fibi, & eft diverfum & quolibet alio , vel
exiftente , vel pofsibili, vel etiam ab ente ficto, vel
imaginario , quia dequolibet horum negari potefts
iuxtaquem fenfim dicunt multi,aliguid clfe pafsion &
entis, quia folum fignificat divifionem 3 quolibet a-
lio. At vero refpectuein{dem; omne ens eit idem vel
diuerfumab illo, fi proportionaté fumatur, fic enim
includunt contradtionem ; fecus vero i varientur
modiidentitatis, Scdiverfitatis,;veex dictis fatis con-
ftat.Dices, Homo & animalne¢ funt idem; neque di-
ucrfa, quia nequefunt ciufdem generis s aut fpeeie,
neque diuerlz, quia nec conueniunt in differentia
yltima, & fichon pollunc efle eiuldem fpéciei, nec
habgt differentias ¥ltimas oppofitas, vt pofsint dif-
ferrefpecie, Refpondetur, idem dinerfum refpeéui
ciufdem opponi immediate; fi fumantur ve nega-
tiud, vel priuatiu¢ oppofita, non vero quafi contra-
ri¢ ; vtin propofito; fiefle diverfumin fpecie, fuma-
tur guafi negatiué cantum , genus & {pecies, feu ho-
mo & animal dici poffunt diuerfa infpecie vitima,
quia non confticunntur eadem differencia vitima Si
aurem dinerfumin fpecie fumatur quafi pofitiné &
contrarié , ficnec funt idem in fpecie, necdifferung
fpecie, & fimili proportione , nec (unt idem genere,
necdiuerfa,fed negatiué,non conuéniunt immedia-
téincodemgenere; & itadici pofiunt ron ciufdem
generis. Cumergohae dicuntur immediacé oppofi-
ta,negatiué fumendumeft alterum extremum.Hing
eciam, efle oppofitum alreri exiftimatur effe pafsio
entis, non quidem oppofitione relatiua quz requi-
rat verum( extremum, fed oppofitione fundamen-
tali, quatenus omne ens habet in fe aliguamrationé,
differentiam; feu effentiam, qua abipfo excludit o-
mnem aliam oppofitam, (eu repugnantem. Sedhac
intelligendum eft,vel de oppofitione faté fumpta,vt
includit , nonfolum guatuor genera pofitaab Ari~
ftotele in predicam. & §. acio.lib. Metaph, fed et-
iam qualibet repugnantia, velcerte incelligi poteft
de fundaméto oppofitionis, quod faltem ad contra-
diétionem fufiiciat, refpectualterins cuinlcunque &
hot modo nihil amplius noming oppofitionis,quait
nomine diverktatisexplicatur. Etica facis eft decla~
rata hzc proprietas entis.

Vitimo potelt ex dictis colligi, quomodo fitintel-  VIII.
ligendum illud axioma, quod Ariftot, pofliit 4. Me- Expofitio
vap. Qucundque funt eadem vini tertio, fiint eaden mter [t: in- prenwnciati
telligendum eft enim cum proportione, nam fi funt #rifesdlici.
eadem re vni tertio, fimili modo erunt eadém e in-
ter fe, poteruncautem effe ratione diverfa: i autére
& ratione fint vni tertio €adem; erunt eodemnon
eademinterfe. Sedhoc principium in creaturis,d
inrebus finitis fimpliciter tenet : inre aurem infini~
ta, qualiseft dininaeflentia, non verificatur illa ma-
xima abfoluté loquendo ; quia propter fuam infini-
tatem porteft efle idem relationibus oppofitis, que
propteroppofitionem inter feidem effe non poffunt,
nili tantum in effentia: de quoaliis.

DISPVTATIO VIIL

Deverttate, [euvire, guodeft
palfio entis,

ORt confiderationem de Vnitate , fe=
quitur dxfputazio de Veritate, quzra-
tione prior elt Bonitate, & inter palz
fiones entis fecundum locum poft V-
= s nitatem obtinet , vt in fuperioribus
vilim eft; nam, ficur intelletus prior cft potentia,
quam voluntas, ita etiam verum quoed refpectim
dicit ad intelle@tum,prius rationhe éft,quambonum,
quod ad veluntatem pertinet. Eo velmaxime quod
bomitas vaiufcuinfque rei quodam modoin verita-
te fundatur, nulla enim res effe poteft infia fpecie

L bona,

Orde difpu-
sationi.




	Seite 172
	Seite 173

