UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

7 Vtrum veritas aliqua sit in rebus, quae sit palSio entis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94135

L

Se. VLI Detranfiendensaliverumveritate,”

weritatis feu conformitatis, non quidem illorumiexn
rremorum inter {e , quorum voum dﬁc alio nega-
eur : fed vniufeainfque eorum cum {uo conceptu:
namin hoe vcn:asiili’x:cgqtloa_ilsIund.;mlr. Velfe-
cundoac breuius dici pu[uif 3 !: :fnt cognolcere c(_)n-
formitatem prout eft;verum cit;ita etiam cognolce+
re difformitatem prout eft, verum efle: & ilmc 1pfum
psr dinifionem fignificars, &inadtu gxercito cogno-
fei , & ideo veritatem propriifsime eflein diuitione,
ficutin compofitiong.

SECTIO VI,

Vv veritas aliqua fis in rebus,gua it pafSio
€nls,

K quzftio elt precipue intenta in
4 hac difputatione :namad explicandam
2 yeritatem entis reliqua przmifimus,
f) Vidernr ergo fieri non pofie , vt veria
= W] tasaliqua fit pafsio entis realis, primo
quidemex Ariftot. 6. Metaph.in fine dicente, verum
& fallum non efle in rebus, fed inmente, & in hag
confticuence differentiam quod bonum & malumn
funtin rebus , nomautem verum ¢ falium , fedin
mente tantum. Secundeo quia verum fupra ens, auc
nihil addit, aut folam denominattonem excrinie-
cam :ergonullo modo potelt elle proprietas entis.
Probatur confequentia ; uia i mihil .'u_.‘id:t;nnhll ali~
udeft, quam iplummer ens, & confequenter non
magis eft propriceds eius, quam ipfum ens lic peo-
prictas {ur. Si atirem additfolamdenominationem
extrinlecam 5 1lia non potc& fufncerc_ ad rationem
proprietatis entis. Tum quiaalias infinite proprie-
tates huiufmodi poffent multiplicari, quiainsnit=
poilunt cffe huinfmodi denominationcs. Tumena,
quia hee denominatio comunis eft non entibusfen
entib us rationis ; ficucenum aurum dicitur vera au-
rum;ita relatio rationis pocelt dici verwn cnsratio=
nis,&(ficur nuper dicebamus )itanegatio haber ve~
ritatem,licut affirmatio ,nencrgo poteit vericasra-
tione huius denominationiselle proprictasent sre-
alisde qua agimus.  Tum denique,quiaalias ctiam
fallitas polfet dici proprietas entis realis: nam, ficue
potelt ensvere cognofci, ita etiam falfe : ergo ticut
inde deneminacur verum, hinc poteit denominari
fallfum.

Primum vero antecedens huius rationis declara-
tur&probatur:na cumens aliquod,verbi gracia.au-
rum , dicitur vernm aurum, dupliciter poreit efle
autintelligi talis denominatio. Primo , vt fitomni-
noabloluta & intrinfeca ; & hocmodo nihil poteft
addere rali enti, fed folum magis explicare entita-
tem & realitatem eius: quia hoc modo efle verum
aurum, nihilaliud c¢ftquam non efle tantumappa-
rens vel fictum ; fed habens propriam ¢ realem na-
turam & clfenciam auri. Hocautem nihilalind eft,
quam effe aurum: ergoclie verumaurn,quoad hane
denominationem nihiladdic fupra effeauru. Et ea-
demrationein vniuerfum , effe verum ens reale nul=
lamalinm canceptum dicic; quam efle ensreale , id
eltnon ﬁ&um,ncq; chymericum, Quaratione {upra
dicebamus,rem nihil addere fispra ens realeiquia ni-
hildigit,nifi kabere ratam ellentiam, quod nihil ali-
udefl.quam habere realem eifenciam, & idem eft di-
cere veram cffentiam. Ecfumendo hec fenfiz deno-
minationem ver s dixifle videtur Aug libr.2.5olilo-
quiorum capir.s.Verum offei Left s nonauten,id quod
vidétur, aurquodtaleelt, quales 168 CHlaeTfi vesiais
mdr.zr::r,mguc conforimitatem. habeat cum alighiacogintione,
m{{.a!usnm.ws veraglt; in quo fignificat, veritatem non
“E“‘ dcnﬂminanpncm extrinfecam.Et in eodemTen-
fu qlladmlt debnitio Auicenna dicentis: Feritas yniuf-
ufguerereft propraeeas (s off , quod jabilieuin gfbres Gum

Pty
Py

2

87
enim ait effe proprietatem; non fumitillam vocern
vt fignificare folet pafSionem feu facultarem aliqui,
fed fignificac effe proprimm ; id eft, non extranenm
nec alienum, quod nihil addit fipra iplumeife, fed
explicari poteft ad modum relacionis identicatis, fic
enim dicipoteft relatio proprietatis : nam hoe ma-
do fi¢ viraquaeque reshaber diud effe,quod fium eft,
fenquodiftabilicum eft ei & hoe iplimeft , ‘habere
veritatem talis entis.

Alio vero modo poteftilladenominatio fimis n6
veabfolura & inerinfeea, fed vt aliunde prouenieris,
& hoc mado effe né poreft nifi intrinfeca reideno-
minatio ; {cilicetquod vere ralisenuncierur, fene~
nunciabilis fir. Quod fenfiffe viderur D. Thow. 1.
parte.qu.ab.articul. .dicens : Perum uominareid,in qrod
rendivintellectus , effeauein et fecundum quod confor
matur er intelledte | & ab imtellectu derinays ad vom el
leCtain , qne vera diatur fecundum quod haber aliquem or=
dimein ad iniellectum. - Conftar autem, ex conformi=
tate intellectus ad rem folum refulcare in re cegnia
ta denominactonem -excrinfecam. Vnde arcicul.6.
expreffe dicit Diuus Thomas : Ommes res’ creatas des
ROMINATE veras via & cadeni veritate 5 {cilicer veritate
intellectus diuini, 4 qua tamen non poffunt z_1iﬁ eX—
trinfece denominari. Etin folutionead fecunduny
hoc confirmat ex Anfellibr. de verit.c 14.dicente,fi«
cattemipas e baber ad remporalia 5 ita veritas ad vesverass
quod D. Thom.intelligic de vno rempore commu-
ni‘a quo conftat folumextrinfece res temporalesde-~
neminari. Ratione denique parct, quiaaur res efb
vera,quia conformaturincelledtui, aur quiaintelle-
&usconformaturadipfam.Primum dici non poteft
quia potius ex co quod reseft ,vel non eft,incellectus
eit verus:alias incideremus in errorem philofopho~-
rum dicentivm , nihileffe verum nifi guod intelligis
tun. Spantent fecundum dicatur,aperie (equitur il=
lans ticum effe denominationem extrinfecam, quiz
intelleétum conformariad rem,nihil ponit in re, ni-
fitantom vere cognofti. Pracerilla aurem duo nihif
aliud excogitari potelt : quia ex communi omniuny
cofenli , omnis veritas [imitur ex conformitate in-
teliectus & rei. Etconfirmatur;quia fal(itas inrebus
cifenon potelt ; mfi denominatio extrinfeca , ergo
necveritas : nam oppofitorum eadem eft feu pro-~
portionalis ratio. Incontrarium autem eft,quiare~
e Ariftlibr.z.zmetaph.ca.r. Fipnumquodqueeft, ita &
versindft © quibus verbis lignificar, veritatem ita co-
mitari ens,veiuxca gradum & rationem entitatis it
in vnoqueque gradus veriraris, fignum ergo eft ve=
ritatem comitafiens vt pafsionem eius.

Tranfiendentalts verits an it

N hac re conftar , veri denominationem folers

rebus ateribiti : fic enim dicere folemus effe verum
aurum,veilludab apparenti diftinguams, & verum
hominem vt ‘diltinguamus 4 pitto ; & verdm De-
um, vt 4 falfis ilum 1eparemus: & hoc modelequii-
tur nonfolum facre & prophanz fiterz , fed etiam
vaiuerfi homines. Vnde planeft, eandem veri ap-
pellationem , poffe cuilibet €nti realiarrribui, vel
veabiente fito’, & imaginario feparetur , vel vt
in fira {pecie & ratione propriam talss rei effentiam
habere indicetur: iam quoad hzcduseadem eft hu-
ius appsllations ratio in omnibusentibus. Atque
hinc rurfus manifefumnetiam eft, verum fiib aliqua
ratione eflé aceribucumeentis, & cumillo conuerti.
Ve aurem declaretur gnalistithec denominatio, o-
portet ante omniaexponere , quid fit hac veritas,
quaentiareribuitut, veinde conflet,quomodo poi=

firefle proprietaseius, & cum illo conuerti,
Pefiunt ergo varij modi explicandi veri-
tatem excogreari.

{:)
QU4

Prima

1L

v,




VL

ViL

P Difjut. VIIL

Primafententiacirca guid it im-
pmfmmr.
DRimus eft, veritatem tranfcendentalem Ggnifi-
i

1
care quandam proprictatem realem abfolurani

& ratione ratiocinata diftin@am ab ente. TIrafenti-
unt quidam Thomilt= modesni 1. part. qualt. 16, &
putant effe fententiam D. Thom.q 1..de verit,

art.8.Capreoliin i.diftiné. 19. q.u.3;cm.';cl.3.5oncin.6.
Metaphyf. qui. 17. !JllC]-tEa\'il}ﬁ de tt‘anf.n:cndcnral:'n §
capit. 5. Probatur,quia veritas eit realis perfedtioser-
go digit rationem realem; non rcE:}tmam;crgg ab=

folutam ; & non eftnome {ynonymum idem Gigni-

ficans , quodentitas ; ergo dicit perfectionem fal-

temratione diftinétam ab entitate. Primum ante-

gedens patet , tumqnz_ar::m cf_f? veram non e&al!_

quid fikum , imohoc ipfum videtur excludi nomi-

ne veritatis : tumetiam quia res omnes ex (e funt
verz,& non ek intelleftus confideratione, tum pre-
tereaquia veritasin Deoelt magna pf::'fcﬁm sécilla
cft menfura veritatis creatz:tum denique,quia cum

veritasfit propiietasentis, nonpoteft non effe per-

fectiorealis. Quodveroillarclativanon fit, facile

inferius probabitur. Quod denique veritas & enti-
tas non fint idem tanquam {ynonyma , conftatex
communimodo concipiendi omnium, & ex diuer-
fis definitionibus , quibus earum conceprus obie-
éiuidnobisexplicantur : necefle eft ergo faltemra-

tione ratiocinata dultingui. Imo, fecundum {encen-
tiam Scoti fupra tractatam cum de his pafsionibus
incommuni ageremus , dicendum efler, diftingui
formalicer ex naturarei.

Sed in hidc fententia 5 & inomnibus fequentibus
obferuandun éft; aliud efleJoquidetoto illo, quod
includit veritasineflendo : aliud vero deeo, quod
addit veritas fipra entitatem; feu ( quod idemeft)
vern fupraens. Priorimodo admittimusveritatem
entium realium dicere perfectionem realem,vear-
gumenta fadta probant, & alia quibus fupra often-
dimusvnitatem non dicere folam negationem, fed
entitatem fub negatione :fi¢ enim nuncafferendum
eft ,veritatem non dicere folam rationem extrinfe-
cam , velintclleétu fabricatam,&d effe entitatem
fub aliqua alia l':ltimllc ilgl}iﬁca:am ; veladdendoa-
liquid 5 quod nuncinguirimus. In hoe ergo fenfii
vera eft dicta fententia, & reneraD. Tho. Capreol.&
antiquiores 'l‘!mmif}:m nih';l:tliud intendunt ; mo-
derni vero plus fignificare videntur.

Alio érgo modoisitelligi poreft, veritatem adde-
re entifiiprd rationem effentizsvel entitaris proprie-
tatem ablolutam & realem. Ethoc fenfu exiftimo
falfam efle pradiffam fententiam. Ecprimum fiin-
celligatur de perfedtione exnatura rei diftinGa fuf-
ficienter probari poteft, cum argumentis fupra fa-
¢tis contra Scotumde pafsionibus entis in genere;
tum ex {upra dictis de diRin&ionibusex natura rei,
Nam hicnon potelt interuénire realis diftinéio rei
a re,vt omnes fatentur, quia nullumi eft fundamen-
tiim ad fingédam talem dillinctionemmequeetiam
poteft elle diftin&io modalis; tum quia nullumin-
dicium diftinctionis inter talem modum & éns ex-
cogita npn:cft:f‘unt:‘nim omnino infeparabilia , ita
vt vi;-c.PuI”sint etiam intellectu prafeindi , v:ll‘atin_z
dicdm; Tumeti , quia nuila res intelligicur effe
vera per modum [uperaddicum , fed per fuam engi-
tatem , quamfihabear eriamfi omnem alitm mo-
dum fepares , intelligesmanere veramrem , velin
rationecentis,velin rationé ialis entis, quiale aptum
eft,tali entitate conftitui. Acque hec ratio cum pro-
portione applicata probant etiam , non pofie veri-
tatem addere {upra entitatem perfeétionem aliqui
rationeratiocinata,condiftinétamab encitate: nam
fiita condiltinguuntur , vt neutrum extremum in
praeifo concepen alterius includatur ( ficenim lo-

e -

De veritafe.

quimnr)feparetur ratione veritasab ente 5 & argu~
mentor de verody extremo. Ensfic pracifiim eftin-
telligibile quanti et ex fe, tum quia direéto & pro-
prio :oncerru ob intelleétu congipityr, tum etiam
quia; quantumviumquodg haber deefle, tantum
habet deintelligibilitare, vtaliasdixit D. Th. q.16.1.
part:artic: 3.ergo ensinillo precifo concepruinelu-
dit omnem perfedtionemrealem, quarequiricur ad
rationemveri : quiahocipfo; quod enseitintellig
bile, verum eft ; namboe fenfudicicurverum el
obieétum incelledus , & quiainter cmne ens 1ntel-
ligibile; & intelléctum porelteffe conformigas. Ex
alio vero extremio etiatn fumitur argiim éntim;nam
aut veritas {i¢ pracifa incelligitur includeéreentira~
temrealem, & fic non prafcinditur dito modé%vel
lam nonincludic,& {icnon dicet perfeftionem re-
alem.Et hoc totum fignificavit D.Thom. diék. qu. 16,
1.part.artic. 3.ad 7. dicens : Quamicis enspojjit apprehends
#en apprebenfarationeveri, id elt, includendo illam ex-
prefle ac formalicer 3, tanitn écontrario Hon poffe appre=
hendz verum y quin appreliesidatur ratio entis : quigens cadit
pratione veri : eqite etiam poffe apprehendi ens ; Hifi adeans
apprenenfionein vatio veri confequarar » id eft 5 quin ipfum
ens;quantumuis przcife cohiceptum , verum fity &
fiib ratione veriapprehédi pofsit; eriamé finlld per-
fectio abfoluca ei addatur, Evaddit exemiplum di-
cens = Ez 65 fimile fi comparems intelligtbileadens 5 won e
mitiz poteft intellige ens , qiiin ens fit inelligibile. , fed tamen
poteftintelligiens , ata quod non mtelligarar ins inzell.gibi-
litas 5 & fimiliter ensinrellectum oft verunt 5 non taimen in=

do ens imrelligitur verum.
rererea argumentor fecundo inquirendo , quas
nam{it hzc perfedtio ablolura , quamyerum addit
fupraens : non enim poteltinrelligiita abfolura, vt
necrefpeftum tranfeendentalem aut fecondum di-
ci(vt vocant jincludat, veetiam pradiétiauthores
fatentur ex communi omnium concepty : nam o=
mues concipiunt yeritatem per-conformicaté intef
rem &intellcétum,velin erdine ad ilfam, necfacile
fifigi poflec aut explicari talis Fitio realis omnino
abloluta, & diftin&ta drationeentis > Inquaveritas
confiftat. Siaurem dicatur h¥cracio abloluta cuny
refpeétu tranfcendéntali ; vel €kplicata pek modum
refpedtus, ille efle non poteft nifi ih ordine ad ali-
guemintelledtum . fed veritasvtexplicata per talem
refpectum; non pozeft effe alind, quam entitasipfa
cum egdem refpectu ; neque fupra eam addere po-
tedk ratiofiem realem ablolutam etiam ratione di-
finftam ergo.Maior probatur ex dicta veriratis de-
finitione , quz declarat veluri primam conceptio-
nem eius. Nam veritasadzquationem quandam &
conformitateni fignificat, fed noh omnis ¢onfor-
mitasratiohtm veritatis habet , zqualis enim inter
dnasres,& (imilittido , eft conformiras quedam, &
non dicitur veritas: érga veritas dicit fpecialemra-
tionem conformitatis, qliznon poteft effealia, ni-
fiquainordine adintelleétum fumitur , feu expli-
catur.Vnde probatur minor, quia hzcconformitas
ad intelle@&um duplexintelligiporeft, feilicetadtu-
alis; & aptitudinalis. A&ualisin hoctantum confi-
fiere poteft, quodrestalisfic , qualis actuintelligi-
tur s aptitedinalis veroinhoess quodres fit talis, vt
Vero ac proprio coticeptu talis rei intellig pofsit.
Sed neutro ex his modis additur {upta entitatem
rei-aliqua realis perfeétio abfolua, quiaéuintelli-
giniliiladdit entitati intellc@z vr hiciergo neq; rem
cile ralé qualis intelligitur, poteft illi andere ratio-
nem tealem abfolatam. Rurfus hocipfo quod ens
eftensvel tale ens, fiinalio firvisad intelligendum
apetin eftadaquari vero conceptui: érgo nori folum
fuperfluum; fed etiam impofibilcelt quod haca-
¢tualis, vel apeicudinalis conformiras addat enti a4
liqguam perfe&ionem abfolutam, etiam racione di-
fhinétam. Sicutimpofsibile eft;quodin albedine ef-
{eaptam afsimilari alveri dicat perfeétionem ablo-
lutam

t=

ViIi;

Aitrd
dmga)
§ Mgty
Barg
|
| e




AL e ——— e —

IX.

.

XL

ﬂr:};,:q.-
Amtalige.
Heatem fof.
Barationic
ibigis oy

Uduitipgy,

X1,

Sedtio 11 Detranfie

Jitam addita rationi albedinis : g=mulco magisim-
EgALIO-

guiadactualis
mintrinfecam ipfiaibedini,

Fulp}lmc ¢
nem abfolu

Secund opiniocums variss interpretationi-
buts examinatur-

P Ropter hzcergo efficpotelt fecunda fententia di-

cens, veritatem addere enti relationém confor-
mitacisad incelle&um ; hoe enim concludi videtur
fatione proximé facta contra pracedenrem fenten-
tiam.Inhacautem opinione explicanda, poflunt va-
rijmodiexcogitari. Vnusell, vein telligaturderela-
sione onformitatis aétualis: nam veritas actualem
conformitatem fignificare videtur.. Alius eft, yrin-
zelligarur de apritudinalicon formi:.ueio'ch_oc modo
dicuncabiqui, nihilaliud effe veritaté :r.mfccprfélti-
lem, quamincelligibilicatem entis;quee iml:!ilgdnl -
tas non folum dicit denominationem extrinfecam a
facultate, quam res intellectiua habet ad intcltigem
dumomneens, fed ex parte ipfius re1 incelligibilis
dicitapticudinem quandam vt intelligi valear, qua
addit relacionem ad intelleétum,cui,quantumelt ex
{e, poteft conformari, Rurfus quidam incelligunt,
hanc relationem Tumendam efle tantum in ordine
ad divinom intelle@tum : quia ab illo resomnes pen-
dentperfe, non yero ab aliis; imoad illes peracei-
denscomparancur. Alijexiftimane, {umendameile
inordine ad quemeunqueintelieftum; quiaresde {c
eft intelligibilis 2 quocunque, éita eft defe apracon-
formariomnibus,vnde ad omnes dicere potelt pra
didtamrelationem, ficuc color, in quantum vilibi-
lis, dicit relationem ad omnem vifum, eriamfi ab il-
lononpendear. Deniguequidam exiftimant hane
relationemefferealem, quoniam veritas realc quid
elt, & in rebus exiftic. Alyj volunt elle relationem ra-
110018, qui;i non reguirit c).c:ily:;tmm, necdiftinéio-
NEM EXITEMorim; q'uC-L{ (<-m:u_n e
Yociscitatic & i3, & fauer D. Thom.1. diftin.ig.
queft, 5. art. 1. Alijtandem putanrillam relationem
interdum effe realemn, {zpe vero rationis iuixtaca-
pacitaccin extremorum vt Soncin. & Tauel. fupra,
Ferrar.1. tont. Genr, capit. 6o. faucrque D. Thomas,
quzt.i.deveritatearticul. z.libro 1. de interprerat.
leéts.

Sed,vtintelligamus’, quid vertatis vel fallitati®
efle pofsic in his dicendi modis, fupponendum efts
hanefententiam (vt ficab alisdiftinéa) intefligen=
dam efle de propriarelatione,quam pradicamenta-
lemvocant, i fit realis,vel fisnilem il fi fitrationis.
Nam, filate fumacucrelatio pro omni tranfcenden=
tali habitudine, vel prs qualibet denominariong,
quaex confortio plurium rerum gonfurgit:ficfen-
tentia hecin vno fenfu coincidet cum. przcedenti,
inaho yero cumea quam polieatractabumus.

Primo igitur exiftimo denomunationem non effe
fumpram ex aliqua relatione rationis in diéta pro-
prietate fumpra,quia veritas nec huinlmodi relario-
nem dicit, necentitatem fub cali relatione. Proba-
turratione fgpe repecita,quia pafsio entisrealis non
poteftconfiftere in prazdicia relatione, neque illam
formaliterincludere. Deinde; quiatalisrglationon
eft; nifidum confideraturaut fingitur : veritasauré
rerumnon requirit huiufimodi fidhionem , quin po-
tius, vt fupradicebam,; cum ipfo veritatis nomine
quandam habeacrepugnanriam,item Deus ab zter-
noeft verus cranfcendencaliter fecundum comple-
tam & exadtam racriohem veritatis,s&tamen nec in-
gitrelationes racionis, necilias requirere potelt:ve
werus Deus fic & dicatur. Denigue hzc relatio non
eft, nifi perreflexionem & comparationem intells
éuszantequam & hocenseft verumanrum, verbi
Bratia, derale efle cognofeitur.

Secundo viderur certum, loquendo in commau-

A1ty

i Ca

adentaliviramveritate,

15°]
nidevero tranfeendentali,veabftrahicab entecrea
to & increato, non pofle confifters,aut requis
formaliter relationem realem ad alterum,in ordine
ad quod veri denominatio fumatur. Pater, quia

in

/
Deonon potelt veritas tranfeendentalis huinfmo- ez Becef

ere
Iatesy irar-

endenialt

direlationem includere, quia velilla veritas confi- rés.

deraturin Deo ;ve Deuseft, quomodo dicimus tres

pcrlbnas efle vhum verum Deum : vel confiderarur s Desid
in fingulis perfonis fecundum proprias relationes, probatar.

vthoc Theologis demus.Priori modo Deusnullam
habetrelationem realem : quia neig ad aliquid extra
fe, veconftat;neg adaliquid intra {e: quia vera dini-
nitas nulli in rediftinétioné habetab his omnibus,
quzinzra Deum funt. ltem ,quia illarelatio, fiqua
eft, debet effe ad intellettum , velergoeft ad intel=
letum vt caufantem : & hz¢ non habet locumin
vera diuinitate, quz caufam non haber: velefta
intelle¢tum vt intelligentem: & hze nonpoteftel~
ferelatiorealis ad incra, cumfic einfdé ad feipfum.
Pofteriori etiam niodo noa poteft efle realisrela-
tio.Primo; quiain Deo non funtaliz relationes rea-
fes, prater relationes qua comitantur origines,in
quibus nulle aliz fundari poflunt. Deinde, quiain
Patre verbigratia,nd poreit illa relatio veritatis effe
adintellectum veproducenté : quia perfona Patris
no el producta, neg vemntelligentem : quia et rela-
tio eiuldem adfe ipfum. In Filio item, quamuis fic
perfona produta , non poteft veritas fliationis
confiltere tnrelacione conformitatisadincelleGum
vt producentem, feu,quodidemelt, ve habentem
ideam, vel exemplar , quo talis resproducitur:quia
Verbum dininum non producitur per ideam « fed
eltipfaimago, velexemplar a Patre nacuralicer pro-
duétum. Neque etiam potelt dicererelationem rea-
lem conformitatis .ad. intelleétuma. vt inzelligens
tem : quia {ic eriam in Verbo talis relatio eft eiufs
dem ad ie ipfum. Nam, licet Verbuniinceliigatur
etiam i Parre. & uhieriamincelligat Pacrem yta-
men v feie muenointelligane,non diflinguunrur
ab intelletn , &ab actu, quo [¢ intelligunt. Et ea=
dem ratio cum proportione applicatalocum habet
in Spiritudanéto. In Deoergo nulla eftrelariorea=
lis conformiitaris, in qua veritas pofsic confiftere:
& conlequen.er nec veritas entis , vt abftrahic
acreato, e inereato, potelt hancrelarionem realem
requirere. X :
Tertio , eriamh cohtractius loquandtir (de ente
creato; ciustp veritate tran{cendentali; vt vidécur
loqui, qui dicunr, veritatem huiusentis confiflere
in conformitate ad mtelleftum divinum , vt infe
conrinet exemplaria feu ideas creatorum enriums
quamuis (inquam)de hocente loquamur; nonexi-
lumo ,veritatem hane confifiére inaliqua relatione
realipropria, & predicamentali huiufmodientis ad
!jde“m dininani. Quod aliqui probant squiailiare
latio conformitatis, quz ad veritatem requiritur,
comunis eft in his entibus, liue exiltant, tivenon
exiftanc. ergo non potelt effe relacio realis. Sed h=c
Tatio noneftinagnimomenti Primoé quidem, quia
fortalle afumitfalflum:nam, vt fupra dicebam, crea~
ture confideratz tantum fecundum effe effentiz,
non habent veritatem elfentiz ex conforimratead
diuinam mentem, {enideam: non €nim homo eft
ralis eflentiz , quia ralis cognol‘c:zurM)ce,_i‘cc po-
tiusideotalis effentiz cognolcitur: quia tahseft of
{entialicer. Deinde , pofitailla relatione, dicetur el
fercalis cum proporttone fumpta: namin ence crea-
to in potentia tantum exiftente eft veritas, criant
tantum in potentia. eodem ergo modo effe poruic
relatio realis in porentia:incodem autent ence adtu
exifiente, ficut eft veritasrealisin adtu ica & effe po-
teritrelatio realis in adtu.  Aliterergo probaripo-
tell illam relatioriem non efle realem , quia aliasda-
resur pruc:iﬁis in ifipitum in tali relatione 5, man
etiamilla relatio haberer 1deam cuiefler confumis,
dulla

Xk
Prebatur i
(PeATEH enEe=

.,




s Sficininfi
ynibu
antur, velun

commuim

elatio fimilitu-
= alionomi-
1i¢
qria re elatio f1

mm‘w'-n ny

priarelatio fimilit1
nrentionalis réprelentatio. Nee
ay.ludmvu“‘x mplar arci

quamuisfit

fecundum dicipot

¢is hon habeealinm influxum immediatum ineffe-

ftum prater c';m, :1 1em hé bt artifex vt muﬁ puv
R

alnisy

y qumwduw e
eftunonrefultat aliarelat
eXV. I'an[ﬂTHS,f"_,uHLI'J. Yt ﬂ‘t’,”ﬂsﬂ t
betaliam relationem realém conformi
pendentiz ad exemplar.Quod fi dicas,
dereab exemplari quoad fpecification
ente verove fic quoad exercitium : hoc
uineit, ineffeétunonrefulcarefpecialem relarionem
ad exemplar, fed folum eam ; quaz elt ad canfam effi-
cientem,quia vnica eft canfalicas & adtio, quart
& in tali fpecie fit; dilla diftinétio quoad exereitium;
ézltrcu hcationem s inprafenti folumeft fecundum
rationem » & accommodationem, non fecundum
rem. Imoexemplar noncomparatiradefficiens vt
caufadiftinéay fed veconftichens illud fito modoin
adtu primo ad efficiendum’: ergo nequein effeéture-
|‘urmcmul:iplcxrelar'io fcdf'omilE;l,qu:.’.micﬁ'eitus
ad (namcatdam efficiemem,

Dicetur fortafle, argumentim quide
hasrelationesnonelle diftincas,nihilomir
verum effe relationem creaturg in fua effenciainclu-
dere,vefit relatio confm'mr.l*l.: adideam creatori
ficucaéti acreatorisin lu.l ﬂl]"llu-‘[ mdu
fitabidea
& fine difti
fe in illa confilteré rarionem vérifatis entis creati.
Primoilla ratione generali fupra diéta,quod pafsio-
n¢s entis non pol'{um addere enti modirm realem
pofitinum, neque abfolutum neque refpedinnn.
Secundo, quia aliud eft relationem confe qm cx alio,
aliud vero formaticer illad confticuere :illa autem
relatio; fi'eft; fupponit tationem veritatis in ente
creato, dillam confequitur: ergo non conftituitur
formaliter vertastalirelatione.  Confequentiaelt
euidens: quiaid quod coftituitur formaliter perali-
qmm formam, non p'\LC&iph formafupponi. An-

cedens vero patet primo exemplo fenfibilirerum
mt.uuglmm, nam res arte fadta (ecundum ideg
& zc-wms artis; nonideo eft reéte fadta; & confor-
> qui ain fe habet relationem ali iquam prz-
ad artemy fed pracife; quiahabetta-
proportionént, &¢. qualémarspo-
de poltea fequitur relatio, fi verereful-

1 I"‘ grnce Pl'l‘ffilldal"l:. 1cm !'CI;]E&L\E]C!T}‘
vel; fifortafle veraeft opinio quzregat huitfmodi
relauonen refultantes, nibilor u.uuntclhga nrres
artificialis vera in genere arcificii : ¢rgo idem eftin
creaturarepeétu diuinarum zdmrum, nam ompa-
ratur adillas ficutad artificem. " Deindecxplico id
huncmodum, quia prius natura eft creatura produ=-
¢tadDeo, quamad ipfum referatur relatione prz-
dicamlentali creaturz:ergo & eft vera creatura feu
Verum eii$ creatum prius natura, quam referatur
przdicia relatione: & fimiliter prius natura eft ve-
rushomo, aut verusleo:nonergo includitutillare-
Iagio formaliter & incrinfce in ratiofie veritais,

actionem m;mumugﬂ
confequi-
go.!o!‘hﬂ-

1’;;1[,.J\n

tum pen=
1, ab'efhici-
ipfiim con-

tat. Vnd

tura eft funda
tem-relacio f

& ideo fi
: ::Ja.o. P
$ Creatuum ex

q natura, q
tetr fl;‘lLu; Fr.s.ﬂ{u.ulﬁn'[ilhn , hon fola
bilg vero congeptu entis,fed etiamell v
talt fpecie entis creati:

ergo, pracifa
intelligi potell efle verumens, &
o addic verum vt verum pradi&an
1pra ens.

Quzratio non folum pr ocedit cantracos q

taleens:none
reflationem

cunt, hancrelationem eflerealem , fed
cos; quidicunt, 1llam effe relation
formali & a&uali relatione loqua
fundamentali, quznontam eftrelatio, ¢ quarmn con-
comitantia Pim'mm reruni, vel mtmnu-n formali=
um, fendenominatio ex tali concomicantia fimpta
vt [upradeclaracumelt in veritate cognirionis. Sed
pradiéta ratio przcltauc ptncn‘"di dc cotiformitace
actuali ad ideam diuinam; 2 fot nmm.mwnlao Sat
de fimilijactuali conformitate ad quamcung aliam
cog! uuorem :'\quia omnis alia relatio politrior eft,

Etapplicari‘etiam poteftadre-

arionis, fide

fecus, i de

m: !!:!;n" CXLrINCCa.
lationem aptirudinalem , quadicitnrresaptaintel-
ligi vel conformariintelleétui habenti proprium,feu
verum conceptiieins: hzc enitm denominatio rete~
ranon addit relationérealeminre, quaintelligibi-
lisdicitur; quiafolumeft aptitndo ad guandamex-
trinfecam deriominationem , ad quam comparatir
obieftum, vt terminus feumareria circa quamyer-
faturcognicio. Icem, quia, vtargumenta facta pro-
bant, resell ]l‘tLH bilis per fei Iplam, & nonperre-
lationem fiipe tamt ; quancum ad id quod ex
parteciusreguir : ngimex parte alterius requiri-
tur facultas adintelligendum. Item, Guiafeibile vt
fic, non dicizrelac on¢mrealem ad (cientiam, vt os
& ld"---‘“_ q.) \flfl‘ Ii rf‘iﬂuﬂ‘ll vifus.

mines dogent ;
J"Jcmquc etiamb
resericintelligit odocungtié
ergo veritas explicetur, {iue peractnalem conformi-
tatem;fiue per aptitudinalem;non potelt in formaliy
& propria relatione confiftere,

ntelled

rtia opinio imprabatur.

Ertia fententia excogitari poteft, qgitod veritas
tranfcendentalis lupm ens folum addat nega-
tionem aliquam. Quz faneopinio videripoteftiin-
gularis: quia omies authores { *omznt, veiunidi-
cere pofitiiam denominationem, tamen s fi confi-
derentur ﬁ‘pm diéta, videbitnra n\.‘.rcn.\ qu:a ofté-
fum eft non addere verits atem im‘m ens pou:mam
rationem abfolutam, Il:’L‘UCE[ am¥elatiuatareijaut
rationis: erge'nihil reli inquittir ; guod .mdc%pcs )
prater megacionem. Ll\.:hx‘narm ex communt
modo declarandi hane vericatén, veenim argumeé-
tatur Aureol. apud Capreol.ini. dift ig. quatt. 5 Ve
concipiamus & ex }i.ILCH.un veritatem alicuius rel
verbigracia, hotefle vernm aurting, non recurti-
mus ad‘exemplaria diuina, negie ad aliquemali-
umintelleinm, vt ex ipfo vlirco ncil.\lcr‘l:"i, & lo=
quendiconiat, fed per negationeni id declaramuis
dictinug ‘enim effe \umu alifum s qtiod nofl eft
fifium; ul-rpp.ud% tantum ; feu guod lmlwe:pm-
priamaurinaturdm, quam ex proprieratibusy & efs
i(.ul!.)ﬂ: colligimus., vV m‘c hxc veritas magisvic
ltrE)l!hm'lug per pm.. ia intrinfeca rety VEVC‘
mshumo dicatir, quia, ci\sunahm. principiisho=
minisconftar, hoc antem nihil'addir fupra enrita~
tem rei, nifi negationcm fickionis fen appareticias
Prazt LlCﬂL‘ECd.h.{Elll .nmmir,nan hcute[!ﬂd«,mfv

f cebamus ) (lim.rjllls Per mo ',!mn prm.tll!l i
tur, tamen inre nihil addi tfupraen 1ifings
gatio-

XVl

VI

Al




Wi

TR ——

Fa:'_oné:!::: invero contingere videtur,dicitur enim
res l'qll?. yverain tali :jﬂti'l-n}C C::\_:}s 3 qluq \-cran? na-
puraf 1,aut propria rincipia elfentialiaillius rei ha-
her.dicitur autem habere veram naturam, quia no_n
haber fétam, nkcextrancam, & apparentem, fed €3,
uz eft Pmpm ralisrel: ficq ("lu_:‘ tur verus Deps,‘v:
afallis diftinguacur, & vera diuninitas, vt indicetur
non efiefigtam , fed qua exfetaliseft. Deniquead
hunc modum alia tranfcendentia & muldisexplican-
t turnamres, quod fignificat cﬁ"c!?:iam,‘:f: rea_ch‘&
ratam dicitur importare negationem imaginariz
auchigzelintiz, & aliquid, negarionemynihili, aut
negationem identitatis. Quid ergo mxrmn,quo_d
verum etiam pet negationem declaretur , quamuis
fpeciem habeat pofitiuz propriezatis. :
Videtur ergo hic modus dicendi non omnino

| k impl‘olmbilts , tamien quia nouus appatet; proban-

dusnobis non eft, namratio & dehnitio veritacis
juxta communem modum conc‘ipxendi omniun,
qui de vcrimteioqm}nmr ,mcludu,vcl connotata-
Tiquo modo habitudinem ad intelleétum,feu ad po-
tentiam cogno['centem, & non per modumnega-
tionis vt pet fe conftat: ergo per modum confor-
mitatis; qUE VE po[it‘.uum nlrq:ud_concipia:_m‘.l')c?n—
de,quia potius faliicas reiinnegatiooe pofita eft,ve
infradicetur , quia dicit ¢arentiam perfectionisde-
bitzad veritatenirei :ergo veritas non additdefor-
mali negationem illivs carentia perfedtionis debi-
tx, neque negatiouem fickz natura, fed propriam,
&pofitinam réi perfectionen, Denique, quamuis
hecfimplicia {zpe explicentur inobis pernegatio-
nem(guod folum probant coni¢ciure addu&tz jnon
tamen propterea ignificant formaliter talem nega-
ticnem.
Guaria opinto.
§t ergo quarta fententia, hanc veritatemfolum
elfe denominationem extrinfecam. Ita fentit
Caiera.par.quait.16artic. 6.in fine. Vbifolum agit
derebus creatis ; quas dicitelie verasdenominatio-
weexerinfecas vel a veritate dining,quatenus funt fi-
gnaeius, eamay imitantur, veld veritatecreata fpe-
culative intelletta , quatenus funt, velefle poffupt
eaunfacius. Ratioeiuselt; quiaita fchaber verumad
cognitionem & res :ficut fanum ad animal habens
fanitatem, & ad medicinam,&ec. namficue, ablata
fanitate, qua formaliter eft in animali, reliquanon
denominarentur fana, ita ablata veritate cognitio-
nis, religua non denominarentur vera:ergo, ficut
animal dicicur fanum inirinfeca denominatione,
reliqua vero tantum extrinfeca, ita intellectus efl;
quiformalizer & intrinfece denominatur verus;a-
liavero tantum extrinfeca denominatione, quate-
nusfuntfigda, velcaitfeyeritatis intelleftus. Non
declararautem Caietanus, quid dicéndum firdeve-
ritate qua Deus dicitur verus, forcafle tamen dice~
ret, etiamin eo fignificare denominationem extrin-
fecam non figni, fed caulz, vticilicet Deus dicatur
verus, qui potelt veram fui cognitionem caufare, vel
proprie in alienis intelledtibus, velimproprie & fe-
gundum rationem tantum refpectu fni incelleétus,
inquantum poteft per modum obiedi effe fuointel-
leétui ratio formandi de fe ipfo verum conceptum
Dei.

Quod fi obiicias; quia hzs ipfa virtus caufandi
veleffendi fufficicns ratio obieétiua talis cognitio-
nlaAcl:tintrmf'cca iphi enti. Irem, quod, cum cognitio
Dg: fie ¢l maxime intrinfeca, non poteft abillaex-
trl_n{eca denominatio fumi. Refponderi poteftad
priorem partem , virtutem quidem feu perfectio-
nemillam effe intrinfecam , denominari tamen ve-
ram, feu veritatem ab extrinfeco:ficut etiam in me-
dxc!navirtus caufandifanitatemintrinfecaelt,tamée
Fatio fal1itntistnilla eftextrinfeca. Adalteram par-
sein dicetur 2 quod, licet cognitio , qua Deusfe co-

XX

Sectio ¥ 11. De tranfGendentali rerum weritate,

for
gnoftit, ficilli maxime intrinfecay &ideointrinfece
denominet illum cognofcentem ; tamen denomi-
natio cogniti, vt fic perfe ac formaliter eft incrinfe-
caacciditg; illLve forma iqua fumirtur,fitintra remy
quz cognita denominatur.

Hzcfententia quantum ad aliquid, clara eft; ni-
mirum; quod verum fupra ensnon addit nifi con-
comitatja alicuius extrinfect, vt infraoftendemus,
quatenus vero dicit res fola per denominationem
extrinfecam denominari veras , videtur hz¢fenten-
tia difficilis.Primo , quia Arift. dicto loco 2. Metaph.

Oua videds

tex. 4. fentic aliquam veritatgm confequiad omnia rur obfiare
entia. quod etiam docet DAThom. 1.contra Gent. precedenti
cap.6o. ratione virima, diltinguens duplicem veri- epimioni.

tatem;fcilicetintelle&us ; & re1, & de pofteriori ex=~
ponens definitionem Anicennz traét. 1.{uz Metaph.
capit.6. & tra&. 8.capit. 6. Veritas vei eft proprietas ef~
(e vniafeninfquevet , grod ftabilituin ¢fter. Evy.pare.quatt.
16.articul.1.de eadem veritate exponit definitionem
Aug.libr.de verareligione,capit.36.digenti Veritas
eft furnmafimilitudo principis ;  quefiie vlla diffon
eft:& definitionem Anfel. dialog. de veritate, cap. 12.
Veritaseft veckitudo fole mente perceptibilis. 1n quibus o=
mnibus fignificatur, veriratem reieffe aliquamin-
trinfecam formam & perfetiongmeius. Vnde Au-
guft fupra. Vera (inquit ) ir tanium verd fitnt ,in quan
T Ut 2 i bangi anten funt , in quantum principalis v~
nisis fimilia funt.  Vnde addic, veritatem elle formam
serariin ficutfimilitudo eft forma fimilium.  Preterea D.

Thom. quzit. de verit.artic. 4. quamuis multum vi-

deatur fauere opinioni Caietani, tandemtamen di=
cit : Quamuis veritas, fecundum guam ommes res dicuntur

Vere, minns proprie veritas dicitur : tamen ab illadenomina-

viveran, ficut & formainberente 5 nibilque alud offe,quam

entitatin intellectui adequatam.  Er idem fentit 1bi-

demarticul:g.& 6. Eftergo hac veritas aliquidin=

trinfectim rebus, & non tantum denominatio ex=

trinfeca. Ratione hoc confirmari porell primo,

quia fola excrinfeca denominatio non poteit pro-

prieinter rei proprierates numerari; vericasaucem

dicitur ab omnibus proprietas entis; ergo non eft

tantum externa denominatio. Maior patet, quia

proprietasdebetab intrinfeco conuenire: denomi-

natio autem extrinfeca accidentarie & ab exerinfe-

co conuenit. Quod maxime verumeft dedenomi-

nationeilla ; quafoliim per analogiam fumi dicitur
ex proportione velhabitudinead alind : nemoenim

dixerit {anitatem v fic, efle proprietatem cibi, aue

vrinz; vel rifibilitacemefle proprietatem prati flo-

rentis ; quid hzc predicatafolum quafi metaphoricé

conueniunt illis fubieétis.

Dices, quamuis hec predicata quoad impofitio-
nem vocum (int metaphorica; tamen 'reuéra figni-
ficantqualdam propr etates earum rerum, quibus
ateribuuntur : ¢ hoec modo faniras dici poteft pro-
prietas taliscibi, non quoad ipfam formalem fani-
tatem, {ed quoad id, quod per talem denominatio-
nem fani declarariintenditur. Sed contra, nam hire
faltemreéte colligimus, fanitatem nonefleproprie-
tatem cibi diftinctam ab illa, qua per talem me-
taphoram declaratur: quod fiillanén eflerproprie-
tas, fed effentia ipfiue cibi; certe fanum nonfigni-
ficaret proprietatem, fed effentiam cibi. Sicergoin
prafente , fi verum tantum dicitur de rebus per a-
nalogiam, & excrinfecam denominationem A veri=
tate intelleftus, inrerrogo quidindicecur, velfigni=
ficeturinipfo ente per hancmetaphoram; velhabi=
tudinem. At enithindicatur fola reientitas, & fig
verum non eft proprictas entis, fed folum differcab
illo , guod verum metaphorice lignificatid, quod
ens fignificat cum proprietate . ficut ridérenoneft
in prato alia perfeitio abea, quz ell elle viride vel
floridum , fed eft eadem metaphoricé fignificara.
Auc perillam veri appellationem analogam indica-
tucin ente aliquid ab entitate diverfum: & de hog

ingui-

XXIL




XXTIIL

XXIV,

QY wid in-
srinfece di-
AL veritay
iranfcen
Aentalis,

XXV.

ewid con-
nmorer veri- ©
ras tranfie-
dsntalis,

19%
inquirimus quid fit; &anfic fola dc&m_mmatiacx—
trinfeca : nam , fiitaeft,;non poterit efle proprietas
entis, fiautem eft aliquid vitra denominationem
extrinfecam ; quoad id rario veri imtrinfeca erit;
qnid;ilird fit de impofitione vocisan ab extrinfeco

defumpta fit.

a Et confirmatur, quia, fiveritasefletfoladeno-
minitio ext €ca 5 tam t‘aﬂb: conuenire entibug
rationis,ficur realibus , qura huiufmodi denomina-
tiones fumptz ex cognitione tam poffunt conue~
nireentibus rationss , ficut realibus, vrefle genera,
fpecies;verecognofci,fignificari, & fimilia. Quodfi
dicatur formaliter itaelie, fundamentaautem ha-
rum denominationum aliterconuenire entibus re-
alibus : contra hocvigeo femper rationem faétam:
quia hoc¢ fundamentum imhac denominatione veri
vel eft aliquid prater ens, velnon:fieft aliquid,quz-
ro,quidillud fic, anexerinfecum, velinerinfecum: &
redeunt argunrenta facta, inon et aliquid 5 ergo
verum prout ¢ft inrebus, non'eft proprietas entis;
fed ipfuni ens. Simile argnmentum Geri potelt ,quia
fequirur 1d quodeft perfectius ens, non effe perfe-
éting verum veritate rei ; quod elt aperte contra A-
rift. &D. Thomdupra , & contra communem fen-
fum omnium:quisenim digat non effe veriusensin
ratione entis angelum; quam hominem; veletiam
Deum, quamangelum ¢ Sequela vero patet, quiain
denominationeilla, quzfumitur ex veritare intel-
lectus, cremm&cualiratem s quiatant
vera cilidc.x, qua haber de homine 3 flouti-
dea, quam habetdeangelio; tantague elt conformi-=
tas incerilla extrema, ficutintec hzc,& tam vera eft
cognitio quam Deushaber deangelo, ficutquam
habetde (& ipfo.

Onaflionss refelutio,

IN hac opinionium verietate difficile eft, verum ju-=
dicium de veritate ferre, & fortafle difficultasinde
oftaeft, quod nenfatisin vl harum vocum diftin-
guimusid, 2 quo ecarimimpofitio fumpta velcranf
lataeft; & ad quoedfignificandum imponuntur: fieri
enim potuit, & verifimilecft, omnem veriappella-
tionem ex veritate cognitionis duxilfe originem, ve
Seét.feq.commodius dicam:mihilominus taimen no-
mineveri non fignificari inrebus folam denomina-
tionem fumptam ex veritate cognitionis,fed aliquid
alind, ad quod fignificandum nomen illud impofitii
eft. Veergo hoe declarem dico primo; veritatem
tranfcendentalem intrinfece dicere entitatem rea=
lem ipfiusrei, qua vera denominatur, & prateril-
lamnihilei intrinfecum, neque abfolutum , neque
relatiuum, nety ex natura rei, nec folaratione diftin-
&um,addere. Hzcconclufio fatis probata eft exdi-
¢tisin prima fententia, & {umitur clare ex D. Thom.
cit. logis, & qu.1.de verit.art..ad 6.& art.8.Capreol.
Caiet.Ferrar.& alislupra in prima opinione citaris.
Dico fecundo ; veritarem rranfcendentalem fi-
gnificare entitatem rei connotando cognitionem
fen conceptuminteliectus, cui talis entitas confor-
marur, velin quo talisres reprafentatur, velrepra-
fentari porelt prouteft. Hacconclulio probatur ec-
1am ex diétis & fufhciente partium enumeratione.
Etexiftimo, quauis authores dinerfimodeloquan-
tiir; oifines fere hanc eandem rem docere volnifle,
Eamquein hunc modumexplico,  Exiftimoenim,
hune verientis conceprum effe virtualiter compa-
ratiuum vnius rei, vel naturz ad proprium conce-
ptum eiusrei, qua veraefledicitur:ve verbigratia,
ad profitendum Euchariftiz myfterium, dicere fo-
Iemus hoftiam confecratam effe verum corpus
Chrifti Domini, vbi per verm corpus, nihil aliud G-
gnificamus;quam illud idem corpus ; quod per pro~
prium ac verum conceptum corporis Chrifti re-
prafentatur. Et fimilicer ad confitendum myfte-
riwm Ingarnationis dicimus ; Deum effe verum ha-

n

non pofiunt ha

Difput. VI11. De weriiate.

minem, id eft, habere illam haturam, quamineffen-
tiali fpecic hominis vere concipimus. ~ Et hinc dixie
Heruzus quodlib. 3. quaft. r.artic.z.& 3.hane “'t‘:it.;-
tem effe coformitatemrei, prout eft in fead feipfim
vt obiectiue conceptam : Durandus veroin vdift g,
q:5.¢ contrario dixit, hanc veritatem effe conformi.
tatem rei fecundum efle obie&iuum ad {eipfamfe.
cundum effereale : vterque enimintellexit hancvye.
ritatem nihil rei addere preter denominationem
ortam eX coniunétione & proportione, feu confor.
mitate inter intelle¢tum & rem : Sed ipfi declarant
per conceptil obiectivtim , quod nos per f&hrmn!cmi
tamen quia conceptus obiedtiuus nihil "ETETTEm
addit, mifi déenominationem termini conceptus for.
inalis, ideo nonreéte explicatur conformitas intep
rem,& conceprum obiectinum, fed interrem potius
& coniceptum formalem feuidern. Atgue idem exi-
ftimo fenfiffe eos, quidicunr, verum addere fapra
ens relationem rationis conformitatis entis ad in-
telleétum, vefignificar 5. Th. in 5. d.19.qu.s.art.s. hog
enim, veverum fit, noneltintelligendum derela-
tione propria & actual, {ed de illa murua connexio-
nerel & conceptus, & connetatione vnius v corres
fpondéntisalten, quaquia per modum relationisi
nobis coneipitur, relatio rationis dici foler Denigue
in hocfenfiz facil icatur ad hanc vericatemalla
vulgaris veritatis dennitio , quod fit conformitasinser
antelleitumcs ¥em:illa enim conformitas non intelligi-
tur eflerelatio aliqua, vi fpra in veritate cognitio-
nis explicarum et fed denominatio fumpra ex con-
for rium ita fe habentium, vt tale ynumfi,
qualcabalio reprafentatur.

Dico tertio ; hanc veritatem tranfcendentalem
polle, & per modumaptitudinalis, & permodum e
¢tualis conformitatis explicari: & in ordine ad in-
telletum dininim, & ad creatum : & in ratione co-
gniti & cognofcentis; fi vhiuerfaliter de ente vero
loquamur, velinratione canfati; & caufz, vel men-
furati & menfurz, fi de ente creato fen artificiali fer-
mo fit. Declaro fingula, namin primis, quodhze
veritas dicere p:;:'s;r conformitatemactualen ; om-
nes fatentur, & exipfo nomine veritaris & confor-
mitatisconflare videtur,magis enim fignificat aéti,
quamaptitudinem. Item veritas cognitionis dicit
actualem conformitatem & commenfurationem.

10.p

ergo idemelt proportionaliter de veritate rei.Quod A

fiobiicias Auguft. libr 2. Soliloquiorum, capit. 5. di- i

centem: Vertin nonvectedici effe id, quod itafe haber , vtyis F5%

detur cognitori:quia fecyndum hoc mibileffet vernm , fi iallus
cognofcercr § {pondebimus, fecundum hancdeno-
minationem nonefleillam definitionem reiicienda
abfoluce & fimpliciter,fi intelligatur, vt intelligi de-
bet de cognitore vereattingenterem ipfam. Vadee-
tiam admittimus, illam conditionalem effe veram,
tamen {icut antecendens eft impofsibile faltem re-
fpedin intelledtus dininitita & confequens. VndeD.
Thom. 1.part.queftas. a.r. ad 1. tra&ans hunclocum
Auguflini dicit,folam excludere comparationem ad
intelleGtum creatum.

Przterea, quod h=e veritas pofsit etiam perapti-
tudinalem conformitatem declarari, fumitur exil-
loeodemloco Auguftini, vbi poltilla verba: Fetm
eftyquodita fehabet ; vt videtur cognitori: addicur: Sz yelit
& poffit cognofiere. Quea verba aptitudinem fignifi-
cant.Clarius Anfelmus d:’a‘mg.dc-verit. capit.g.dicit:
veritatem elfe Rectitudinem [ola menteperceptibilem. Ee
D.Thom. difta quatt.i6.arric. 5. dicit : perataten tile-
niri i ve fecundum quod habet effe conforma
& 1.cont.Gent. capit. 6o.declarans definicianem A=
wicenna : Veritas rei eft proprietas effe vniufiinfque vei
quod ftabilitum eft ¢, addi, Inquantum talis ves nara
facerede [everans aftimationem. Ex probatur, quia o-
mne ensreale nacum elt facere de {fe veramailima-
tionem, quomodo omne ens intelligibile diciur,

fiuefit principinm cognitionis, fiue rantum termi-
s

: inttellectidy

b o]

Obi
ff

XX
Yorie
mx
g
iy
diin
il

XX
Suiup
ord
Ity




x|

wpfid
fvw
AL

el

?

Obuliomi
ik

XXVIIL
Vovitarei
miaimt (e
Handasn
onding d
Aiginyn
intidecium,

XXIX,

Steundarip

L Inirdiang gd

i ————————

Mittum,

Secl. VI1. Detranfiendentaliveram veritate

tittdo defeabftrahitab his modis:
mpedit, q_uuminus h.r(‘ polsit numin_c
verifeu veritatis fignificari. Ec confirmatur:namli-
cet fit impofibile effe aliquod cns.cli.md a&:} non
yereconcipiacur ab aliquo intelleétu faltém diuino:
nihifominus tamen ;eciami in:_r:llcé}_us apprf:heu--
dat illam hypothefim impofsihlicm_ 'm_rc_pchram,
nimirum quod ommis intclicrf}us, etid diuinus, cel~
faret ab actuali rerum conceptione, nihilominus ad-
huceffer in rebus veritas; nam & cSpofitum ex cor-
pore & anima rationali cl]erlverus homoy & aurum
elfec verum aurum, &c. vel [ecundum vericatem ef>
fentiz, fi inteligamus nd manereres exiltentes svel
etiant [ecundum exiftentiam ; fi fingamus, ceffante
attuali cogritioneadhue conij:rnanrcs exiftentesa
Deooperante per ﬁlamrporentra}n_ €xequeritem: cr-
go hzc veritas mtc_!hgl poteft iuﬁ‘clcntcl‘ per 11!.1:;11
a&ualem conformitatem , etiamfi a&udlis non fic.
Dices, fimili argumento ppﬁl:r prf)lm_ri cuufo_rrm:
tatem aptitudinalé non _eﬁc ne@!’fgru,pam etiamfi
fingaturalia hypothefis impofsibilis, fcilicer; quod
resnecintelligatur; nec pofsit ab .'i]}quo ll]tcﬂ?gl; &
quod maneat in fua ef_l'encm:vei exiltentia, nihilo-
minusvndquaequeé resin {ud eflentiavera cﬂ";t: ra~
men tunenon intelligeretur, ve apta ad faciendam
veram defe zftimationem, quianon eiler dpud qué
pofletillam facere: ergo etiam illa aptitudonon elt
deratione veritatis, Refpoderur primum;illam po-
fteriorem hypothefim inuocluere magis direétam &
formalem repugnantiam, cum propriatatione en-
titatisrealis{altem fecuhdum eflentiam, nam de ra-
tione eius eft; vefic polsibilis, & confequenter ac
multo magis vefitintelligibilis. Deinde fata il-
Iahypothefi poffet res diei verd Fundamcntahrcn
feu non repugnanter ; non tdmen pofitiue ac for-
maliter: quia tuncnon effet pofsibilis veritas cogni-
tionis, & confequentes omiis veri denominatio
ceffaree:
. Praterea exhisfacileconltat, hancappellitioné
{en conformitatem potifsime ac per fe effe fumen-
dim inordine adintelle@um dininum, vt D. Tho-
masdocet d.q.16.ar.1. & dliislocis. Prima, quiia con-
formitas ad hunc intelleGtum eft maxime per fein
omnibus rebus : i crearis quidem propter depen-
dentiam, quamabillo habent;in iplo vero entc in-
creato propeer intrinfecam & effentialemidentita-
tem cum fio incelletu, & a&tuali intelleGtione. De-
inde quia in ditiino inrelle&ueft fumma & infalli-
bilis veritas, & perfectifsima rerum omnium ratio,
Ieu reprafentario: ergo tuncres maxime dicicur ve-
13, quande conformari poreft conceprui, quem de
talire Deus habet: >

Qitodautem etiam fumi pofsit int ordine adin»
telleftum credrum quamuis fecundario, docer ex-
prefse D.Tho.quaft.1.de verit: locis cit.Et poteft fa-
ciledeclarari ex didtis: quia hze conformitas quam
drcitveritas,pnteit nonfolum de aé&uali, fed etiam
deaptitudinali intelligi:at vers fecundum aptitudi-
nem, omne ensnatum eft habere veram fii 2 ftima-
tienem in omni intelletu non folum divino, féd ct-
lamcereato. Vnde, fi velimus hane dehominationé
Permodum relationis cocipere, inrelligemus quod-
Libet ens hiabere hane relationem intelligibilicatis,
nonfolumad intelleGiim diuing, {ed etiam ad qué-
cunquecrearum. ltem, quiaintellecins creatiis eft
quedam participatio dininiintelle@us, cuinatus eft
conformari in intelligendo, i verd intelligit: ergo
h““PrOa quod ens dicitur verunt, quia eft confor-
mabile intelle&tui dinino, poterit etiam dici verum;
Huia _\’-ﬁ conformabile intelleftui creato veréintel-
ligéti. Tandem hoe probatargumentum illud, quod
0% non femper cognofeimus veritarem rerum per
C"F’f‘"mltarem ad ideam divinam, fed per conge-
Ptionem, quam de talire nos habemus. Atlghoc
modo vrifolemus definitione talis rei, feu naturzad

Suar, Franc.Metaph. Tom, L.

19
probandumaliquid veré effe tale : definitio enim ni-
hil alind eft, quam explicatio talisnaturz vt A nobis
concipitur: poteft ergo hzc veritas fuminon folum
ex conformitate ad intelleGum dininum, federiam
ad creatum.

Hocautem maxime verum habet, i conformicas
hae fiumatur folum in ratione cognofcenti s&eogni-
ti; quomodo necefle et (umi, de tranfeendentali ve-
ritatein tota fua laticudine (ermo fir. QuiainDeo
non poteftaliud genus conformitatisincelligi, cum
non fitens dependens, nety caufatum, ve perlecon-
ftat;neque ctiam proprié dici pofsit menfitratumin
ratione veri peraliquam (Cientiam, non folum quia
propter fummam identitatém non poteftibiefle ra-
tio menfure , fed etiam quiaco modo, quo poflunt
rationediftingui, & commenfurari, potiuseffentia
Deivéraelt menfura fuz (cientiz, quaii econuerfo:
non enim Deus ideo verus Deus elt, quia talem feel-
fe cognoftit, fed potius quia eft verus Deus, ideo ve-
réfcralemeffe cognofeit. Ergo verum tranfcenden-
talein tota fualatitudine fumptum non poreft dice-
re conformitatem ad incelleétum vt ad caufam vel
ad menfuram,fed tantiim vrad reprzfentantem,feu
cognofcentern, veladtu, vel aptitudine: Hog ergo
modo talis conformitas prefertin apticudinalis, in
ordihead quemcunque intelleftum fumi poteft, ica
vt Deus dicatur verus, quia in quocunque intelleétn
gignere poteft verum conceptum Dei, velquiarei-
pfainfehabetillam naturam, quaminDea concipit
quilibet intelle€us vere Deum concipiens. Etidem
eadem ratione elt de entibus creatis: nam idem coti-
eeprus vericdtis potelt ad ominia proportionalirer
applicari; & quodin Deofufficit ad vericatem, fi in
aliispotelt per participationém reperiri, vtre vera
potelt, fufficict etidm ad veritatem eorum per parti-
cipatiohiémi.

Additur verd in vitima parte conclufionisrepe-
ririin entibus creatis coformitatem ad incelledtum
dinint vtad caufam & exemplar, ratione cuius pof-
funt talia entia vera dedominari; quiactiam illaeft
vera conformitasad incelle@um v practicé cogno=

XXX.
Céformitaa
VeriLals in
amuni, off
comformitas
copoftantis
€ cogniti.

XXXI.
Entiacren-
zaintells-
Suidinine
vLopificica-

feentem, & fuo modooperantem.Et eadem ratione formantar,

entiaarrificialia, quaz ab intelledtu humano proce-
dunt, relpectuillius habent eandem conformitatem
vtad(uum exemplar, vel ideam; & fecundum eam
veraetiam dici poflunt, Imo {entit D.Thom. abhac
conformitate potifsimum denominari vera entia
creatd, quidilla perfe eisconuenit: conformitas au-
tem ad alios intellettus fpeculatius cognoftentess
elt magisextrinfeca & peraccidens, Quod maximé
habet locum in rebas exiftentibus ; & a&u creatis:
nam res fecundum effe effentiz non habér adtu cau-
fam exemplarem; ficut neque efficientem: habente
tamen in potentia.é&ideo fi confiderentur ve pofsi-
biles{unt,, per fe requirunt exemplaria, & ideasin
primo artifice, quz voumquodque taleefic repra-
fentent,quale efie pore(t, aut nacura feri poftulat.Ec
hoc modo res omnes creat®, etiamfecundum effe
eflentiz perfe primario poftulant effein diuine in.
tellectu, &habere conformiratem cumillo;tanguam
cumprimo artifice; A quo folo poffint ad effe perdu-
ci.Deusautem cum increatum ens fit,ad nullumin-
telle€tum poteft habere hanc habitudinem: nihilo-
minus tamen alia ratione poceft dici per fe habere
conformitatem refpectu proprii inteliectus potius,
quamaliorum : quiaper fe & effentialiter poflulat,
vtfeipfum actu intelligat , firque non folum inceli-
gibilis, fed etiam a&uintelle@us (= ipfo, & filamet
intellectio. Atita probata eft conclufio quoad o-
mnes P-]l'tCS €1ius.

Sed obiicies; ergoratio veritatis tranfcendentalie
non eft-vna, fed mulciplex; quia aptitudinalis, vela-
¢tualis conformitas, & fpeculatina vel pradtica, val-
de diverfzfunt. Secundo fpecialiter obiici porteit,
quia veritas dicit relationem menfirati ad menfi.

ram

XXXIL




e ——————

w4

ram, ilﬂtcm ‘Fm*. r?a'r"h t

iter: ergn non poteft veri-
étum creatum,
atis rerum, fed
\’mic‘u‘gumenlor ter-
a conformatur rebus

cuius cognicio not
perillas potm;n‘n.n[urh
tiu,;wn cognitioell v
br'”rls Crgﬁﬂﬁﬂ po
perconformitatemad tilem cognitionem ! quia in-
ter hze non eft relatio mutuz feu fimilis compara-
tionis; qualiseft inter duofimilia, fed difsimilis fen
nonmutuz comparationis, qualiseft inter menfu-
ram & menfuratum.
Ad primum aliqui non exiftimant inconueniens
totumid ¢oncedere, quod in argumento infertur:
quia cum h¢ tantum fint quzdam denominationes,
quz ad modum relationum defumuntur, feu expli-
santur, non eft inconueniens ex variis capitibus, &
diuerfis confiderationibus multiplicari. Imo quida
etiam addunc, fub vnarationeefle relpectusreales,
fub alia vero rationis. Quod faltem concomitanter
probabie eft, quamuis non (it verum formaliter.
Melius tamen fortafle dicetur; illos omnes refpectus
fub vnoadzquato contineri, feuad voum renocari,
nimirum ad illam aptitudinem, qua ynaquagqueres
naca eft veram {ui 2ftimacionem conferre: namilfa
habet refpedtu cuinfeuncy incelletus, vel cognitio-
nis, & fupraillam nihil addit afiualis conformitas,
przter denominationem, feu coexiftentiam cogni-
tionis. Quod fiinde refultet relatio , quando illa co-
gnitioelt practica, & canlarerf, illa fupponit potius
veritatem, quam conftituat, ve circa fecundam opi-
nionem oftenfumeft. Adfecundum refpondetur, in
rigorenon eflfe neceffarium, vt ens dicatur verum in
ratione menfirati per cognitionem cui ¢dformatur:
alias non poflet Deus verum ens dici, vt fupra argu-
mentabar; quia inraticneentis nullam habetmen-
furam necfecundumrem, nec fecundum rationems;
&ideo,ve 1.p.qu.r4.Jacius dictum eft,diuinafeientia
noncomparatur ad fuam effentiam fuumig ve pra-
&tica, fed ve fpeculatina tantum.Solum érgo in veri-
tate cognitionis fpeculatiue verum haber,quodra-
tioverifumitur inratione menfurati: na dinina et-
iam feientia pradtica vt practica eft, vera eft,quam-
ais vedienonhabeat rationem menfurati, fed potius
menfurz. Vndead tertium refpondetur, negando
confequentiam:quiaipfametratio veritatisnon co-
dem modo dicitur de cognitione, & derebus; & id-
eononeft i mconu:mem, vt fecundum djuufas ha-
bitudines conueniat cognitioni per conformitatem
adres;in quantumillas,vefunt reprefentat; & & rebus
inordine ad cognitionem, inquantumapr= funt vt
inratione obiecti veram fui exiftimationem indu-
cant.
2AKIV. Dico vitimo hanc veritatem tranfcendentalem
Veritas rii non effe meram denominationé exttinfecam, qua-
feendentalis wisincludatalique modo fen connotet coniunétio-
non eff mera nem alterins rci, vndeilla refultar. Inhacconclufio-
denomina-  pe differo ab opinione Caicta m,quam uis forcalfené
Zioextrin-  cam firdifferentia, quam explicatio, fenténtiz ¢ius.
i Probatur ergo exdiétis , quia veritas reiintrinféce
in¢ludit entitatem eius: ergo non eft meradenomi-
natioextrinfcca. Antecedens paretex definitionib.
veritatis;quas tradunt Avgult. Anfelm. & Auicenna,
& exaliis fupra addudétis. 1t€,quia propter hanc cau-
{famentia i&itia non {unt vera en:ia, & longealiter
funt intcl[igib’ha, quam vera entia:ndhzcexienata
funt apprehendi & cognofci prout funt: illa vero
minime.fed oportet, vrartificio & viin
quarealitatisfpecic, fen vmbraindnantir
ratione, quo res magis haber deentitate , mag
habet de hac veritate: & quod perfe@tiusefiens,id
exfe magisintelligibile dicitur. Vnde vitcrius
mentari poffumus : quia effe intelligibiles non eft
mera denominatio extrinfeca : ergo negticefle vert
obieétiud feurealiter. Antecedens patet, tumexdi-

XXXIIL

atgl-

Difpus. P11,

De veritate, ,

&is,quodintelligibilitasfequiturentitdtem rei.tum
crmmqm&omumul;,‘zm a prius potentia,&ra4

tioillins: :rgof pponuurincoiet ‘fltlidndhqu‘]

ratione cuius aptum fit terminare adtum potenuz,

vi,verbi gratia, in colore &lone, refpedtu vifus,é
auditus:ergo fimiliter in ente quatenus intelligibile

elt, non folum intelligitur facultas extrinfeca, que

vim habez inzelligendi, quamuis hzcneceflaria fic,

fed etiam ex parteiplius entis, {uppanitur aptitudo I
tncrinfeca ratione, cuius potelt actum huinfinodi Jﬁﬁiu
terminare.Preterea hoc confirmant qug in fauorem }HF“”
prima opinionisadducta funt, & alia addemus [e&, |
fequenti. |

Cosollariaex fiperiers vefolutione.

Tque ex his intelligitur primo, quomodo effe
verumconueniatomni citireali, tine creato,fi-
ueincreato; quia omneens defeeft aptum confor-
mariintelleétui,imo nullumeft ens, qund non fita-
{tu conforme alicui intelleétui: faltem divine. Q 210 Iniese
fit, vt h2cratio veri pr;man- conueniat "r:n.ocm!, 6 oy |
quod eft Deus:quia per fe & eflentialiterincludit co- mig
gnitioném , & cum illa [immam acneceffariam ¢o- mm'u
formitatem habet:équia per fe(vtita dicam jeftra-
tio fiiz veritatis: & el‘r arigo & menfura omms ve-
Titacis, QU2 1N creaturis repericur.
bccumio inrelligicur ex dictis ; quomodo Verum Xx1l|
fit Fal’slucﬂns. Dicitur enim puisjo, no quali ficrea- Virvo|
lis proprietas diftin&a ex naturareiabente, fedla- ““'I‘i‘”
tiorimodo, folum quia eft quoddam ateribueum, %
uod reciprocatur cum ente, &ab eoaliquomodo
Eiﬁingnit faltem fecundum rationem;, feu conno=
tationem. Primum conftat; quia eftenfiim elt omne
ensefle verum.Conftat icem ex diétis; omne vérum |
eomodo, quoanobisexplicatum eft, effe ensreale:
quialicet entia rationis eo modo, quo cognofcuns
tur,dici pofsint habere confotmitatem ciim intelle-
¢tu: tamenquia exfenon habentintelligibilicatem,
nequeenticatem, inqua fundetur illa conformitas
ideo neque veritatem habent, quz eft pafsioentis:
Maximé cum oftenfum fit,hanc veritatem digereens
ritarem ipfam vt conformem. Altera vero parsdedis
ftin@ioncfatis etiam cft ex diftis explicata. Neque
contraillam procedunt, qua cirea certiapi opinios
nem Caietaniobiigichamus, quianon atierimus fo-
fam denominationem effe proprietatem, fedipfam
entitatemfub taliratione conceptam. Ulm ht,\ t per
hocveriattriburum nulla noua per iu.i‘m » autrealis
ratio in 1pfo ente explicetur, fed (olum deglaretur
ampliusipfamerratio entis per habitudinem ad ¢o-
gnitionem; eomodo quo anobisexplicatactt. Eg
quia hqchab!tudoacm‘m quudammodo iplientive
fic: & eftali iquo modo faltem fecundum rationem
pofteriorillo ( quamuis femper fit cum illo coniun-
¢ta ) ideo verum, qlmd per hanchabitudinem decla-
rar naturam entis, atcributum {eu proprietas eivd
dicitur.
Tertiointelligitur ex ditis, quo fenfu didum fic XW‘E
ab Arift.inhne Iib. 6. Metaph, verum non efle inreb, 47"
fed in mente , loquiturenim de veritare complesa,
que eftin compofitione mentis, & de alio elle velng "
efle,quod per lm|u:mm‘11 complexionem hgmhca-
tur, cad ezuwer:r.uenueqmruul Nam,quia veri-
tas eft fpeciali modo in compohnune & diuifione
intelledtus,vefupra dixi,ideo veriras quali peranto-
nomaham vel analogiam fpecml:ter dicifolec deilla
VEr u:are, qua eltinc (ll‘npoiidonc 2 & f‘i.uhonc)quﬂ i
innegationibus & afirmationibus zque repe- b
ritur,& per {cnmucquautlcmceﬁe,ftd ]
quale per complexionem |
{ignificatur.

X

SE-




	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

