UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Tractatvs Vndecimvs. De intellectu, & voluntate, cognitione, & dilectione
Angelorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

438

extrinfeci ad locum: extrinfecum ; njhil amits
tendeo lecl, in quo ante erat.

9. Eodem pa&o oftenditor, quod poflit
angelps moueria loco extrinfeco ad non lo=
cum,amittendo aliquem locum extrinfecums,
in quo ante erat. Nam fi occupet locum
{phzricum,cuius [phare diameter ﬁr:_ centum
palmaris, & libere e contrahat ad minorem.s
Iphzram inclufam in maiore, vel ad centrum
talis fpheera, amiteer Jocum maiorem,in quo
anre erat ; & nullum acqoiret locum, in quo
antebon erat, ac proinde mouebitur d leco
extrinfeco ad nen locum extrinfecum .

10. Dicendum fecundo contra Suariums
Angelus non poteft localiter moueri, quin
aliquata vbicationem intrinfecam acquirat,
& aliam amittat , ac proindé quin moueatur
ex termino pofitivo ad pofitivum . Probatur:
nam ve g.139. dictum eft contra Suarium ,

angelus cft it loco ctiam diuifibili per vbica-
tionem indinifibilem, que tota elt in toto lo-
€0, tota in qualibet parte loci corporei; ergo
cum ex minori loco extrinfeco, toto retenta,
mouetur ad occupandum maiorem , amittit
illam vbicationem indiuifibilem , per quam
crat in loco minori, & acquiritaliam, per
quam conftitviturin loco maiori: & dum
ex loco maioti contrahitur ad minorem , in
buo etiam ante erat , amittit illam vbicatio-
nem indiuifibilem, per quam crat in loco ma-
iorl, & acquirit aliany, per quam eft folum
in minoti. Suarius cum doceat angelum vbi-
cari in loco divifibili per vbicationem pro-
portionaliter divifibilem, confequentér cons=
cedit, quod angelus , cum contrahitur d loco
majore ad minotem, amittit partem illam
v bicationis;qua erat in loco extrinfeco,quem
relinguit,retentailla parte , per quam erat in
loco, guem retinet, ac proindé mouetur ab
vhicatione ad non vbicationem : & cumd lo-
¢o minore, coretento, extenditur ad maio-
rem, retinet ybicationem , per quam erat in
loco minori, & acquirit vbicationem partia-
lem , perquam occupet nouum locum,& fic
a non vbicatione mouectur ad vbicationemni.

11, Ad 1. Argumentum probat folom ,
qued angelus pofiit maueri, non folim a lo-
co ad locum , relinquendo ynum locum ex-
trinfecum, & acquirendo alinm, fed etiam a

non loco ad locum , nullum iocum r¢lin-
quendo , & acquirendo nouum locum ¢x-
trinfecum; & alocead nonlocum, relin-
quendo aliquem locums,ac nullum locum de
nouoacquirendo , quod vitro concedimus .
At non probat angelum poffe moueri 4 non
vhbicatione ad vbicationem, nullam vbicatio-
niem intrinfecam relinquendo, & aliquam
vbicationem acquirendo ; velab vbicatione
ad non vbicationem , relinquendo aliquam
vbicationem,ac nullam acquirendo de nouo,
quod folum negamus.

12.  Ad 2. Concedo antecedens; & nego

confequentiam. Difparitas et , quia anima
rationalis vaitur corpori dinifibili voione di=

De diftinétione intelleStusab An gcio

wifibili , ac proindé potelt amittere: vnionem
cum aliqua patte , non acquircndo vnionemn
cum alia parte » & potelt acquirere Viloncm
cum aliqua houa parte, on amittendo vnio:
nem cum alia parte. At angelus cltin loce
dinifibili per vbicationem indinifibilem, vt
dictum eft quaft. 139.ac proindé non potelt
amirtere ynam vbicationem , quia acguirat
alian,nec poteft acguirere vaam vbicatione .
quin amittat aliam &c,

TRACTATVS XL

De iniellectu , @) woluntate cogni-
tione , ¢} dilectione Ange-
lorum .

QV ZSTIO CXLVIIL

Virum Angeli intelligant per intellectionem o
& dutellecinm ab ipfis diffincinm 2

8. The .54+ arfs 2 3.4.0 §a

1 Idetur, quod angeli intelligant per ins

telle@ionem fecum identificatamipris
mo quia,vtarguit Ariftoteles 12.metaph.t.so.)
fi angeli intalligerent per intelle@ionem di=
fiinétam, intelligendo fatigarentur , ficut ho=
mines fatigantur . i

2. Sccundo fi angeliintelligerent per in<
telleGtionem diftinét#m , perficerentur intel=
le&ione,& non effent fubftantiz nobiliffimz,
ac intelleftio » vt pote perficiens, effet perfes
¢tior fubftantia angeli, que perficitur.

3. Tertio videtar , quod angeli faltem fe
ipfos inzelligant per intelleGtionem indiftins
Gam . Cum enim extrema funt idem, ctiam
medium, per quod talia extrema coniingun-
tur, debet effe idem ; {cd in Angelisin quan-
tum intelligunt fe iplos,extrema hoe cft intels
ligens, & obicétnm intclle@um funt idem3
crgo ctiam intellectio ; qua cogaolcunt fe ips
{os, debet effe idem - 2

4. Quarto ficut non potelt aliquid phyfi-
cé vniri fibi ipfi per vnionem diftin&am, fie
neque potelt intentionaliter vairi {ibi ipfiper
vnionem diftin@tam ; fed iatcllectio cft que-
dam vnio intclligentis cuim obieto intelle=
¢to; ergo. Ex hac autem ratione angceli videns
tur vocati Intelligentix, quia {unt intellectio
a&ualis fui ipfius .

5. Quinto videtur vera fententia Duran=
diin 3.quaft.3. qued licet intelle@us , & vo-
luntas diftinguanturab anima rationali , ta-
mcb non debeant diftingui ab angclo. Ideo
enimintellectus), & voluntas debent diftingui
ab anima,quia anima et actus corporis, intel-
lectus, & voluntas non funt aétus corporis 3
fed l«.a:g ratio non valet de angelis ; qui non»
funt actus vilius corporis; €go «

6., SeX-=




Liber I Quaftio CXLVIIL

6. Scxtovidetur, qued ficutin anima ra-
tionali, fic in angelis dcbeant dari tum intel-
lectus poflibilis , cum inrelle@us dgens . [deo
¢nimin anima rationali debent dari, quia in
animadaridebet, tum principium paffiuum
tecipiendi (pecies, tum principium adtiuum
producendi fpe.ies intelligibiles; fed etiam in
angelis deber dari tum prncipium paflivom
recipiendi fpecies, tum principiam adivom
illas producendi; ergo .

7- Refpondeo, quod guia quod eft nobis
notiffimum in aliquo gencre debet affumi vt
principinm ad cognoiceada ¢a, qua funt wi-
1us nota in tali geaeres anima antem rationa-
lis et nobis notiflima in genere inrelledtivi ;
anima rationalis deber fumi vt principium ad
inuefligandas proprictates , & predicata pre-
fertim [peétantia ad intelle@um , & cognitio:
nem angelorum, ideogue debet primo confi-
derari, que predicata conueniant animz ra-
tionalj,deinde debet examinari , an talia pra-
dicata fint communia ctiam angelis,an potius
{int ita propria anime rarionalis, vt angelis
dcbeant conuenire oppofita pradicara, Regu-
la ad hoc decidendum eft, vt videatur,veram
talia pradicata conueniant anime rationali
ratione generis commuanis cim angelis , hoe
¢lt in quantum eft natora intelle@ina creatas
an porius ratione differentiz, hoc eftin guan-
tum et natura inceilectiva imperfeita, & or-
dinataad corpus. Pradicata,qua conueniunt
anime rationali, in quantum eft natuca intels
ledtina creata, funt communia etiam angelis .
Przdicata, qux conucniunt anime rationali 5
in quitnm eft naturzincclledtina imperfectasy
& otdinata ad corpus , fun propiia animx ,
adeoque angelis conutniant: oppofita pradi-
cata. ;

8. Hoc pofito,circaintellefum angelorii
dubitatur primo, verom ficut anima rationa-
lis omnia, & eriam fe ipfam intelligit per in-
telleGtionem diftin@am, fic ctiam angeli .

9. Ariftoteles 12, meraph. t. s0. cum do-
cuifiet Deum efieipfam adualem intellc@io-
fem, viderur idem docere de omnibus alijs
fubftantijs fepararis, hoc elt de Inecliigentijs ,
& Atiftotelemin hoc fenfu explicant, & [e-
quuatur in commentacijs eins loci Alexander
Aphtodifzus, Philopenus; & Auerroes; ex
“Scholafticss vero folus Durandusin 2. dift. 2

-ad primum videtur affecere angelos faltem fe

-iplosintelligere intellcione idétificata cum
corum fubllantia . Scholaftici communiter in
2. dift.3. cum 8. Thoma hac quaft. $4.act. 1.
& 3. docent angelos fe ipfos, & alia- omnias
inteliigere per mtelle@tionem diftindam ab
corum cllentia, & exiftentia; ac contratiam
opinionem erroneanycenfent , vt refert Vaf-
Guez 1, part.difp.s98. cap. 2.

to.  Dicendum cum hac fententia 5 repu-
gnat,vtangeli, vel vila alia fubflantia creara s
e attualis intelle@io vllias obiedli, etiam {ui
Iptius .

11, Probauri nam de effentia intelle&io-

-

439

nis, & omnis a&tus vitalis eft, vt fic viealiter 4
a natura intelligente, & vinente ; fedfi ange-
lusefiet fua intellectio, talis intellectio non
cflet vitaliter ab angelointelligente; ergo &c.
Probatur minor : nam angelus noneft 4 feip-
fo,ac proinde non eft ab angelo , fed 4 Deo
ergo fi intellectio angeli effetiple angelus ,
intelledtio angeli non effet vitaliter ab ange-
lo; quod eft contra natutam intelle&icnis
Ex oppofita ratione licet intelle@io dininas
identificetur cum effentiadivina,elt ab intrin-
fccoab iplaeffentia divina . Effentia enim di-
uinaeft a fe ipla, & non ab vllo dillin&Qo; €rgo
ctiam intcllcétio dinina ec ipfo, quod identifi-
catur cum efientia divina, eft adequaté ab ef=
{entia diuina, & nonab vllo extrinfeco, vt
magisexplicatum et quafl. 41.de Deon. 17.
12. Infertur ex diétis cum San@o Thoma
hicart.2.qued ctiaméi exiftentia angeli diflin-
guererurab cius eflentiasiatelle@tio nan pof=
fetidentificari cum exiftentia angeli. Exiften-
tiacnim angeh , & cumslibet creaturz non
cltabernfdem effentiasei go fi intelle@io,idens
tificarctur cum cxiftentia creatura , fnon effet
vitaliter ab ipfa creatura intelligente .

13.. Duobitatur fecondd, virum fi intella=
&us , & voluntasdiftinguantur i fubfantia.
anima tationalis , debeant etiam diflingui 4
fubftantia angelorum,an patius debeant cum
angelis identificari?

14. Refpondeo affirmatiné com Sancto
Thoma liac quaft.s4. arr.3.abjfque commu-
niter. Probatur primo ex Dionylio,qui cap.z.
de czlefti Hierarchia dicit; angelos diuidi in
fubftantiam, virtutem, & operationem ; crgo
ficutintellectio, & volitio, qua funt operatio-
nes angelorum,fic intelledtus,& voluntas,qug
funtangelorum virtutes, dittinguntur ab co-
rum fubftantia.

15« Probatur fecundo; nam ex eadem ra-
demratione , cx quaintelle®us, & voluntas
debent diftinguiin anima rationali, debent
ditinguiin angelis; ergo fiin anima debent
dithngni , etiam in angelis debent diflingai . :
Probaturantecedenssvtenim dixi in Philofo-
phia lib.4.qult. 30. Ratio, propter quam in-
tellediug, & volontas debent diftingui in ani-
ma rationali, eft maxima diuerfitas inter actus
volendi, & intelligendi . Sicut enim aus vi-
dendi , & audiendi proptec maximam eorum
digerlitatem poftulant diftinctas potentias ,
immo, & diuerla organasfic adus intelligen-
di;& volendi,qui non minus , fed magis diffe-
rant, quamactus videndi, & audiendr, poftu-
lant diuce(as potentias inorganicas 5 fed hec
ratio valet etiam de angeliss fiquidem intelle-
o, & volitio angelica non minus differunt,
quam intclletio, & volitio humana; ergo
&ec.

16. Confirmatur:nam ficut co ipfo,quod
vifio & auditio propter faam diuerfiratem in
equo poftulaat diner(as potentias, & diucria
organa, in omnibus animalibus poftulant di
ucrlas potentias, & diucrfa organa ; fic co ip=

.{0;




440

fo, qued volitio, & intelle@io propter (nam
dinerfiratem in anima rationali poftulant dir
ucrias potenti organicas, ctiam in angelis
poltulant diverfas potentias inorganicas. At
in Deo nulls eft dinerfitas inter effe,intellige-
1e,& velle: fiquidem ve dictum eft aum.11. &
¢x profeflo ptobarum cft quaft.gi. de Deo ef-
fe Dei elt ipfom cius intclligere, & vellesergo

nuila datur dittin@io obieétiua inter divinam
24

effentiam , intelleGium ,& veluntatem eficn-
tialem.

17. Dubitatur rertios vtrum ficut i anima
rationali, fic in angelis debeant dari , tuns in-
telle@us agens, tun intelle&us poflibilis, vt
docuerunt Albertus lib.4.de coznis 1.par.q.s.
art.11.& 12.8cotus in 2.dift.3. Alexander 2. p.
q-2z.micmbro 3.8 alij,quos fefert Valquez 1.
p.difp.199.cap.1.

18, Refpondco negating cum S. Thoma.»
hic quai. s4. art. 4. Caictano , & alijs, quos
fequitur Vafquez loco citato. Ratio cft , quia
eatenus in anima debet dari intelleQus agens ,
quatcnus anima non habet f{pecies nrelligia
biles ingenitas & Deo , {ed debet illas abfra-
here 4 phantafmatibus; (ed angeli habent fpe-
cies ingenitas @ Dco illis datas in creatione,ac
non debentillasabitraherc 4 phantafinatibus,
vidicetir g.153.6580

18:. Dubitatur quarto, vtrum ficut in ani-
na rationali virracognitionem intelleivam
datar aliqua alia cognitio, nimirum fenfitina,
& imaginatiua , fic in angelis vltrd cognitio-
nem intuitivam debeat dati aliqua alia co-
gnitio,

19. Refpondeo negatiié cum'S. Thoma
hacqueft. s4.art. 5. & omuoibus Theologis .«
Ratioeft » quia omnis cognitio nonintclles
tina excreetur per organum, fine infrumen-
tum corporcuin, eo pacto ; quo yifio cxerce-
tur per oculum, auditio per aurém, imagina-
tic per organum phantafiz; fed angeli carent
omunl €oipore, cul vijantur vt forma , adeo-
quec omnl organo corporeo , putd carent
oculis, auribus &c. ergo carent omni cogni-
tione non intelleGtuali, Hinc fequitar natu-

ralem modum intelligendi angelicam fpecie
differre 4 naturali modo intelligendithuma-
no. Probatur: nam nos homines intelligi~
muscumquadam dependentia 4 fenfibus, &
abimaginatione , & cum quadam conuerfio-
nead phantalmata rerum marerialium; putas
intelligimus angelos ad modum juuenis ala-
ti ; fed angeli cum careante fenfibus , & phan-
tafia, intclligunt fine vlla dependentia ab ima-
ginatione, & finc vlle conuerfione ad phan-
taimata rerum materialinm ; crgo &e.

20, Ad 1.nego antecedens . Homines in-
telligendo,& contemplando defazigantur,non
quia intelligantintelle@ione diftinéta,fed quia
dumintelligunt , excreent ctiam actus imagi=
A3aTONIs per Organum cOIpOICUMm; Corpus al-
temdum agit, abfusit fpiritus virales,corum-
que; abiumptione defatigatur ; fed Angeli
dum intelligunt, & contemplantur , non ¢xer-

Fey

De diftin€lioneintelletus ab Angelo

cent vilam operationem per organum corpo-
ream jergo licer intelligant per intelle&tionem
diftiné&tam, non debenr defatigari .

21. Ada2.exco, quod Angeli intelligant
perintelle&ionem diftin@am , (equitur, qui-
dem,quod fint fubffanriz minus nobiles,guam
Deus, gui intelligit per feipfum, fednihilo=
minus {unt fubftantiz ex fuo genere nobilifli-
me inter {ubftantias creatas . Licet autem per-
ficiantur intelletione, non fequitur , quod in-
telleio fit perfeior fubftantia, que per illam
perficitur ; fieutex eo, quod (ubflantia perfi-
ciatur (uis accidentibus , non fequitur acciden-
tia cffe perfectiora fubftantijs , Quas peifi=
Cilint«

22. Ad 3. Refpondco primo argumentum
nimis probare. Probat enim neque animam ra-
tionalem pofle intelligere fe ipfam iutclieétio-
nc diftin&ta. Refpondeo. fecundo diree ex
dodtrina Sancti Thome hac quaft. s4.art. 1. ad
3. nego {uppofitum maloris.Supponitur enim,
quod poflit dari aliquid veré¢ mediom inter
duo extrema realiter identificata : hoc autem—
et enidenter falfum . Nam cum aliguarcali
ter funt identificara , neque realiter (unt extre-
ma , neque potelt aliquid realiter mediare in-
terilla : ergo cum aliquis intelligit feipfnn;in-
telleétio non eft realiter media inter inteiligesns
tem , & obieftum.

23. Dices : quod folum ratione nofiraeft
medium inter duo extrema folum ratione no=
ftra ditin&a , debet folum ratiene diftingui ab
rtro?ue extremo ; fed cum Angelus iatelligit
fe ipfum , intelle@io folum rationenoftra cft
mediainter intelligentem , & obieGum intel-
le@Gum ; ergo {olum ratione debet diftinguiab
mtelligente, & obiefto ..

24. Refpondeosnegando maicrem . Actio
immanens’ folum ratione et media inter
agens , & fubic&um . Cum enim remaneatin
agente , & non tranfeat in} fubiectum diftin-
&um, agens , & fubiedum folum ratione di=
ftingnuntur, adecque actio immanens folum.s
ratione eft media interagens , & {ubieGtums 5
& tamien a&tio immanens potelt realiter diftins
guiab agente, & fubie&to, co pacto, quo vifio,
aaditio &c. realiter diftingunntur ab agente,8¢
a fubie&o, in quo recipiuntur ; crgo ctiani in=
tellectio , qua intelligens intelligit feipfum. ,
quz poteft vocari intelleétio immanens, licet
{folum ratione fit media inter intelligentem,
& obietum intelle@um, potefl realiter diftin-
2ui ab intelligente, & obiccto intelle@to . :

25. Ad 4. Refpondeo primo ctiam hoc at-
gumentum prebare, quod neque anima ratio-
nalis poteft intclligere fe ipfam intelleétiones
diftin&a ; adeoque nimis probare. Refpondca
{fecundo direétc proportionaliter ad didta ins
refpon.ad 3. nego {uppofitum maioris. Sup-
ponitur enim pofle aliquid phyfice, & realiter
vairi {ibiipfi vnione identificata fecum . Hoc
autem cft falfum: nam vnio phyfica, & rea-
lisnou poteft dari, nifi inter;duo realiter di-
ftinta, idcogue identitas non cft realiter s;:niio 3

¢

—

Q




Liber I Quaftio CIL.

{zd eft vnio folum ratione noftra. Proportios
naliter intelle&tio , qunaaliquid intelligit fe ip=
fum,non eft realiier vnio intentionalis, fod eit
vnio folii ratione noftra . Sicut auté quod foli
ratione noftra et medium 1nter duo rationes
diftin€ta poteft realiter ab illis diftingui , vt di-
&tum eftin refpo.ad 3. fic quod folum ratione
noftra eft voio intentionalis inter duo ratione
diftinéta, potelt ab illis realiter dithingoi.

26. Ad saego maiorem . Ratio,cur intel-
lectus, & voluntas debeant diftingui ab anima
rationali, non ¢ft , quia anima eft aius corpge
ris, intellectus, & voluntas non funt adtus cor-
potis, fed quia intelleétio , & volitio funt ope-
rationes adeo diverfz, vt poftulent diftinétas
potentias inorganicas , vt diftum eft num. 15.
Hzcautem rario probat intelleGum, & vo-
Iuntatem etiam in angelis debere ditingui . In
featentiadicente intelle@um , & voluntatem
identificari cum anima , dicunt illas fecundum
{e cfleadtum , & formam corpotis , ac folum.,
quead actus intelligendi , & volendi non eff
attum corporis, neque vilius organi corpo-
1ei;

7. Ad é6.0cgo minorem. Didum eft enim
num.18. angelos non debere abftrahere,& pro-
ducere fpeaics intelligibiles , fed illas acciperes
:ngenitas a Deo in ipfa creatione

QVESTIO CIL.

Virum s & ad qua obiecta intelligenda Angeli
éndigeant Jpecicbus intelligibilibns?

8- Thom. g. 55, artuts

i PRimo videtur, qued Angeliad nulla,

obiccta intelligenda indigeant fpecie-
bus diftindis . Species enim funt neceffariz fo-
lum ad hoc, vt per ipfas obieda fint inteliigi-
biliter in intelligente ; fod antecedenter ad fpe-
cles (uperadditas omnia obie&a tum inferio-
13, tum {uperiora funt intelligibiliter in ange-
is per ipfam angelorum effentiam sergo. Proe-
batur minor . Natur@ enim ioferiores conti-
hentucin {uperioribus fecendum modum fir
peniotum , co pacto,quo clementa continen-
tut in miflis, natura vegeratina continetur in
fenfitiua ; ergo tota natura inferior , & corpo-
Icd connnetur in fuperiori natura {pirityali an~
gelorum : fed cum angcli habeant naturam is-
rcxicﬁigamj. quz funt in angelis , debent in ip=
fis efle intelligibiliter ; €rgo tota hatura infe-
Yioreftin angelis intelligibiliter, ac proindes
angeli non indigent fpeciebus ad intelligendas:
naturas inferiores : fed etiam naryre {uperio=
1es funt in angclis participatione: crge angeli

necindigent fpeciebus fuperadditis ad cogno-
ieendas naturas fuperiores.

2. Secundo (i angeli haberent {pecies,fem-
perintelligerent obicéta quorum habent {pe-
#1635, quod eft fal{amn ,

441

3. Tertio videtur, quod angeli etiam ad
€ognofcendos feipfos , & fua accidentia nati-
ralia ipfis inherentia, indigeant fpeciebus «
Idem cnim non poteft moueri 4 feiplo; fed {i
angeli cognolcerent fe ipfos per fe ipfos,-&
non per fpecics diftinas , mouerentur ad co-
gnolcendum d (€ ipfis ; ergo. :

4. Uuarto vt obieGum moueat poten«
tiam, debet illi inhzrere per feipfum , vel per
fpecicn fui s fed tubflantia angeli non inhaeree
intelleuiangelico; ergo vt moueat ad cogno«
fcendum, indiget fpecie inhzrente -

s. Quinto licet anima rarionalis it intimé
prafens fibi ip(i, tamen vt fe ipfam cognofcat,
indiget fpecicbus diftintis; ergo etiam ange-
fus.

6. Rcfpandeo plures effe fententias. Prima
Dutandi in 2. dift. 3..qu. 6. nu. 17. & fequenti=
bus,Gabriclis eadem dift. quaft. 2. art. 2. & 3.
Ochamiin 2. qu. 15. conc.t.Greg. in 2. Dift.7,
gu.s-art.1.& aliorum, quos r_tfcrc Varq]:?. Is
p-difput. 200. cap. 1. docet, folam rej prafens
tiamin fe, vel in caufa fufficere, vt quacunque
res naturales ab Angelo per fuam effentiam,
&intelletum ablque fpecicintelligantur

7. Sccunda fententia S. Thoma hac q. 542
art. 1. & Caietani in Commentario, Alberti
2.p. fumma Trad. 4. qu. 19. art.11. Alexandri
2. p. §- 24. memb. 2. & 3. S, Bonauenture in
2. dilt. 3. Sco.cadem dift, & aliorum, quos re-
feruat, & equuntur Valquez- 1.p. difput.200.
cap. 2. & Suarius docet Angelos ad intelligens
dum obie@a faltem ipfis extrinfeca indigeres
fpeciebus intelligibilibus fuperadditis. Porro
Ariffotcles in anima faltem rationali agnouit
fpecies intelligibiles , idcoque 3. de anima t. 6.
laudart Platonem; quod dixerat animam effe.s
locum formarom .

8. Dicendum prime:ficur anima rationalis,
fic angelifaltem ad intelligenda obieéta ipfis
extrinfeca fecundum rationes proprias, indi-
gene fpeciebus fuperaddiris .

9. Probatur : nam cum aliqua potentia, &
natura €ognofcitiva non coatinet in {e adu
perfedie obietta cognofcibilia, non poteftilla
cognolccic, nifi moucarur ad illa cognofcenda
ab ip(is obicctis cognofcibilibus per fe, vel per
fpccies ful = €. g vt potentia vifiga videat ale
bedinem; debet habere in fe fpeciem, feu fimis
lirudinem albedinis; vt videat nigredinem , de=
bet habere inffe fpeciem , feu fimilitudinem
nigrediais 5 idemque dic de alijs poentijs fena
fitinis .de imaginatione,, & de intellectu ; fed
natura angelica vipoté creata, & limitata ad
certain {peciem , non continet in fe aétw obic=
@ta cogonofleibilia perfe®é, puta hominem ,
equum, & alias (pecies »& indiuidua entiom »
fed folum illa centinet] imperfedté fecundums
aliquas rationes commuanes, proportionaliter »
ae potentia vifiua continet colores folum fe-
cundum rationem communem coloris , nons
aute:m fecundum rationes {peciales albedinis ,
nigredinis &c. ¢rgo natura angelica, vtco-
gnolcat hominem, equum &c. debet moueti

Kkk ab




442 Delpecicbusintelligibilibus Angelorum.

ab homine, vel ab equp per (e, vel pet fpecies ,
& fimilitudines ipfornm ; fed non potet mo-
ueri ab homine , vel ab equo per fe ; narura,
enim {piritualis non potelt moueri d corpori-
bus; ergo debet mougri ad hze obicta cogno-
fcénda per fpecies, fen fimilitudines {piritna-
les, & intelligibiles ralium obieGorum, puta_
ad cognofcendum hominem debet moueri i
fpecie, (eu fimilitudine intentionali ipfius ho-
minis, ad cognofeendum equum debet moue-
ri 4 fpesie, feu fimilitudine intentionali equi .
Ex oppofitaratione Deus quija per djninamel-
fentiam illimitatam continet actu perfecte
omnia obieta cognoftibilia,vt emnia cognols

gat, non indiget fpeciebus diftinétis ¢ diuinas

effentia . lam quia obieGtum per fe,vel per (pe-

giem (ui itd requiritur ad cognitionem , vt co-
goitionem affimilet {ibi, requiritur, vt caufa
concurrens phyficé, & non vt pura conditio,
proportionaliter ac ad vifionem colorum , co-

ores concurrant vecaufa, & non vt pura con=
ditio. Vrrum autem angeli indigeant (pecie-
bus ad cognofcenda omnia, & fingula obic&a,
iam explicabitur .

10. Dicendum igitur fecundo cum San&o
Thoma 1. p.qu §6, art. 1, in corpore, quem
fequitur Suarius lib. 2. de angelis cap. 4 nu. 7.
alilgue communiter contra quofdam relatos
ab codem Suario ibidem num. 2. & fequenti-
bus:angeli cognofcunt fe ipfos, & fua acciden-
tia per fuam effentiam , & per ipfa fua acciden-
tia;nee indigent fpecicbus diftinétis ad hec co-
gnolcenda.

11. Probatur:nam fpecies diftin&a requi-
xitur, vt compleat cognofcibilitatem , vel fup-
pleat ablentiam obiedi 4 potentia: e. g. quia
albedo diftat 4 potentia vifiua, & eftitd ma-
terialis , vt fi oculum tangeret , exczcaret, non
mouct ad videndum per (¢ ipfam , fed per (pe-
ciem minus materialem, & oculo propin-

uam; ergo cum obieGum per feipfum clt
ufficienter cognolcibile, ac non diftat 4 po-
tentia, per fe ip{lum mougt potentiam, necin-
diget fpecie diftincta; fed fubftantia angeli
cam fit {piritualis, per fcipfam eft cognofci-
bilis; & intelligibilis proximé ,; & eft intimé
prefens intellectui angelico ; ergo fubftantia,
angeli pet fe ipfam mouet angelum ad cogni-
tionem fui, necindiget fpecic. Ex proportia-
naliratione quia accidentia tum naturalia,
tum fupernaturalia angeli funt fpiritualia,
adeoque per feip(a perfe@té intelligibilia , &
fantintimé pralentia angelo, pofiuntper fe
ipla mouere angelum ad cognitionem (uj fine
{pecicbus diftinctis « ;

12, Confirmatur: nam eatenus angeli ad
cognofcendas alias res fecundum rationes pa-
ticulares indigent fpecicbus fuperadditis qua-
tenus per {uam effentiam non habent res pre-
fentes fecundum rationes particulares , fed fo-
lum fecundum aliquas rationes communes :
fed angeli habent fibi prafentem fuam fub-
ftantiam, & omnia accidentja fibi intrinfeca
fecundum rationes particulares ; crgo angeli

ad cognofeendam filam efentiam , & fua acci-
dentia intrinfeca ctiam cc prehenfiné fecun-
dum ratiooes particulates, non indigent vilis
fpecicbus fuperadditis « Quia tamen poteit
contingere , vtangeli habeant aliqua acciden-
tia fupernaturalia,qua non fint abie@um pro-
portionatum intcllectusangelici , ideo ad illes
cognolcendaindigent aliguo luminre {uperna~-
ru tali confortanté intelle@um ipforum . Indi-
gent etiam [pecicbus memocatinis ad hoc, vt
recordentur fuorum aguum preteritorum ,
quando non funt prafentes in fe ipfis .

13.  Dicendum tertio :angeli nec indigent
{peciebus fuperadditis ad cognofcenda obie@a
extrinfeca fecundum illas rationes communes,
fecundum  quas continent talia obic&a per
{uam eflfentiam ; at ad cognofcendas res extrin=
fecas fecundum rationes proprias , indigent
Ipecicbus fuperadditis .

14. Probatur : nam cum angeli per fuam
effentiam habeaat res przfentes fecundum ra-
tiones communes , poflunt tales res per fuam
eflentiam cognolcere fecundum rationes com”
manes fine vllis (pecicbus (aperadditiss at cam
cafdem res non habeant per fuam effentiam
przfentes fecundum rationes proprias, indi-
gent {peciebus ad illas cognofeendas fecun-
dum rationes proprias . Docet hanc conclu-
fionem exprefse Sanctus Thomas 1.p.q.55.art.
1.ad 3. concludens. Et ideo Deus per effentiam
habet propriam cognitionem de vebus omnibus , nen
autens Angelus, fed folum communem «

15. Confirmatur : nam angeli, tum entia
materialia; tam entia fpiritnalia , hog ¢t alios
angelos fecundum proprias - rationcs debent
cognofcere per fpecies (uperadditas; ergo. Pro-
batur prima pars antecedentis; nam angeli
cum fint {pirituales , non peffunt phyficé mo-
ueri ad cognofcendum ab alijs entibus mate -
rialibus ; ergo debeat moueri 4 {pecicbus fpi~
ritnalibus diftinétis ab entibus materialibus .
Probatur fecunda pacs ; quod nimirum etiam
alios angelos cognolcant per fpecies ditin@das .
Angeli debent cognofcere aliosangelos, nons
folum cum funt cognofcentibus intimé pra-
feates, fed etiam cum localiter diftant; fed i
mouerenturad cognolcendum 4 fola fubltan-
tiaaliorum angelorum, poflent. folum alios
angclos cognofcere, cum funtcognofcentibus
prefentes, non autem cum localiter diftant ;
crgo &c. Probatur miner : nam angeli not.s
poflunt agere, & mouere ia ditans, non.con-

curcrente aliquo produéte per medinm ; fed i
moucrent per {c ipfos, mouerent in diftans, ae
non concurcentibus (peciebus intelligibilibus
productis per medium : fiquidem fpecies in-
telligibiles cum fint puré fpirituales , non pof-
{unt produci , ac diffundi per medivm corpo-
reum ; ergo &c.

16. Sed quaritar, virum {altem cum vous
angelus eft intimé prafens alreri , poffitillum
per fe ipfum immediaté mouere ad intelligen-
dum?

17 Refpondea negatiué :umSuarioléb.z;

e

Y —

-




-l

: Liber il Quazftio CIL.

dcangelis, cap. 2inu. 12, & fequentibus . ‘Ra-
tio eft , quia cum natara ad hoc, vtagens ef-
fundat (tam a&ionem ctiam vbi non eft, facit,
vt per virtatem dittinctam agat, facit, vt ctiam
guando cft prefens, non agar immed;até per fe
ipfum, {ed per virtutem dittinGtam ; e.'g. quia
natura ad hoc, vt viuentia producant fibi fimi-
e etiam vbi non funt, facir, vt agant per fe-
men, facit , ve etiam vbi funt, producant {ibi
{fimile per feinen, nec poffint fine femine pro-
ducere 3 fed natura ad hac, vt vous angelus co-
gnofcatar ab alio etiam cum non eitintimé
preelens cognolcentis facit , vt cognofcatar pet
fpeciem diftinétam 4 Deo concreatam angelo
cognofcenti ; ergo etiam cum vins angelus eft
Jutimé prafensangelo cognolcenti: cognofcis
rar per fpeciem diftindam , nec poreft cogno-
ici fine Ipecic . :

rs. Confirmatur: nam potchtia non po-
teft prodire in adtum fecundum , nifi fit perfe.
¢ta , & complera in a@u primo, co padto, quo
corpus, non poteft tendere deorfum , nifi fit
petfeGumin afty primo per grauitatem s fed
potentia intelledtiua, dum non habetin fes
obicétum intelligibile, vel cius fimilitudinem,
femper in a&u primo eft imperfecta, & incom-
pleta in ordine ad cogoofcendum talc obie-
<tunt; crgo vt angelus cognofcat alinmange-

‘Ium , non fufficit, vthabeat alium angelumb

11bi prafentem localiter , ac meréextrinfece,
+#ed tequiritur , vt potentia intelledtiua angeli
intclligentis fit in a&u primo perfecta per ipe-
ciem, feu fimilitudinem inteationalem angehi
antelle@ti. Hincortum elt axioma commune
prefertim inter antiquos : Ad iutelligendum re-
anivitur, vtex intelligente , & obielfo intelligibili
fiat voum , per hoc nimirum , quod intelligens
recipiat in fe fpeciem, feu fimilitudinem obie-
ctiintelligibilis .

19. Ad 1. concedo maiorem, & diftinguo
minorem :antecedenter ad fpecics obiedta ex-
trinfeca funt intelligibiliter in angelis fecun-
duwm aliquas rationes commaunes, concedo:
fecundum rationes proprias , ncgo : & diftin-
guo confequens ¢ ergo angeli aon indigent
{pecicbus ad cognofcenda obic@a extrinfecals

ecundumrationes communes, cencedo: fe-
cundum rationes propria , nego « Ex didis nu.
o. Angeli continent omnia obic&a fecundum
aliquas rationes communes , ideoquc per
fuam effentiam fine fpecicbus (uperadditis pof-
funtillacognofeere fecundum tales rationes
communcs: at non coatinent obiedta extrin-
feca fecundum rationes proprias , ideogue in+
digent fpecicbus ad cognofcenda obieéta exs
frinfeca fecundum proprias rationes corum .

20. Ad 2, ncgo fequelam maioris « Vt
enim angeli cognolcant obieéta , non (ufficir,
vt habeant {pecies illorum , fed requintur , vt
tales fpectes exciteneur , vt dicerur quaf 158.
num.z21. 8 22.

21. Ad ;- diftinguo maiorem : idem nors
potelt mouerid fe ipfo, tanquam & caufa ade-
guata in omni genere , concedo 3 tam-

443

quam a' caufa non adzguata in omni gene-
re; nego; diffinguo codem piGo minorem ; &
nego coafequentiam. Idemy non potefmao-
uerid feipfo,tanquam 4 caifa adequara ias
omuni genere, idcoque ad ompem motum dé-
bet concurrere primus motor imimobilis, vt
oftendir Ariftoreles 8. phyficorum ; fed ad co-
guitioncm ; qua angelus cognofcit fe iplum ,
concurric DL’LIS vt mus motor ; crgo ange-
lus non mouetur i feipfo, tanquam 4 caufaze
adzquata in omni gencre, fed tanquam ab ina-
dzquata, quod non repugnat.,

22.  Ad 4. nego maiorem, ac dico,qued vt
obietum moucat potentiam , non requiritur,
Vtinhzreat potentiz ; fed (ufficit, vt {it illi in-
time prafens ; fed (abftantia angeli eft intime
prafens intelleftui angelico ; eroo &,

23. Ad . concedo antecedens , & ncgo
confequentiam . Ideo anima,cum eft in cor-
pote, ad cognofcendum feipfam indiget (pe-
ciebus diftinctis, quia dum cit in corpore, non
potelt fpirirnglia cognofcere,’ nifi ad modum
marerialiom , & per fpecies, abftractas i rebus
materialibus, 84 phanta{matibus ipfarum_';
fed hoc non valetde angelis, ac fortafle de ani-
ma [eparata ; ergo angeli , & fortafle anima (d-
parataad cognofcendum - feipfas non indigent
fpeciebus diitinétis.

QVAESTIO CL.

Virum angeli intelligans per [pecies & vedus
accepras > an potius per [pecies [olum
a Deo daras in creatione ?

8. Tho.q. 85, art. 2.

I. Idetur, quod angeli intelligant per {pe=

cies 3 rebus acceptas:primo enim qui
ad res cognofcendas deber efie illis prafensio-
co, & rempore, debet accipere {pecies ab ipfis
rebus i enim haberet {peeies aliunde , carad
cognolcendum deberet effe przfens rebus; fed
angeli ad cognolfcendas res debent effe illis
prafentes loco , & tempore : ergo - Probatur
minor : nam angeli non cognofcunt futuras
cantingentia, antequam fiant, cum vero fiunt,
illa intuitiué cognofcunt: ergo ad cognofcen-
dum mtuitin¢ indigent - prafentia temporali
obicctoram, Rurfus lob. 1. cum Satan di=
xiffet 2 Civeuini terram , & perambulani eam -,
Deminus illum interrogauits Numqurd confide-
rafli feruum meum Iob? ergo fignum eft,quod
ad confiderandom inwitiué lob, debuit fieri
illi localitez preefens, & propinquus , adeoque
angelus, vt cognolcar intnitiug obiecta, debet
efle illis localiter prafens .

2. Secundo S. Auguftinus rz. de Trinit:
cap. 7- cum dixiflet Deuny non incipere de no-
uo videre ad tempus, nee aliquid de nouo fieri
in eius vifione,; €uin aliquid in tempore de no-
uo fir , addic ¢ fieur inde afficiuntur fen[yr,'nellear-

z nafles




444  Delpeciebus

males animaliom , & howiznum s wvel celefles Angelo-
rum ergo exiftimat angelos; accipere (pecies .,
& cogunitiones ab ipfis rebus ,

3. Tertio videtur, quod fi angeli non acci-
piunt fpecics @ rcbus, rales fpecies debeant
cemanare ab eorum fubflantia, ac non debeant
a [olo Deo infundi fine concurfi effe&ino an-
gelorum .~ Sienim {pecics non cmanarent ab
ipfis angelis, efent iilis fupernaturales, cumws
cxcederent corum actinitatem 5 fed {pecies re-
tum naturalium func angelis naturales; ergos

4. Refpondeo Scotumi in 2, dift. 2. qu. 11,

Richatdum eadem diftin&. art.6. quatl.2, Ma-
jcrem q. 7. Marfilium in z. quaft.7.art. 1. Ale-
xandrum 2. part. . 24.memb. 2. & 3.& quof-
dam alios, quos refert; Valgquez 1. p. difp. 101.
cap.1. docuiflc angelos accipere fpecies d rebus
iptis . Ex his Alexander nulla factadiftin&io-
ne, aflerit omnes fpecies angelorum, accipia
rebus, ac nullas fuiffe illisla Deo infufas ins
creatione ipforum . Alij vero afferunt rerum.,
incorruptibilivm , & vnjuerfalium fpeciescffe
angeli s ab initio creationis infufas : rerum ve-
ro corruptibilium, & fingularium fpecies & re-
busipfis,cum ponuntur deriuari. AtS. The-
mas {+p. Q. §5. arf. 2. & 2.contra Gentes, cap,
96, & Caietanus, ac Ferrarienfis in commentas
rijs eorum locorum, Albertus 2. part. tra@. 4.
quzft.14. membro 3. art,2,.& alibi,Sanétus Bo-
nauentura in 2, dift,’3, fecunda parte dift, art.
2. queft 1. & alij communiter, quos refe.
runt, & (equuatur Vafquez. 1.part. quaft.zor.
€ap. 2.& Suarius docent angelos nullas fpecics
fumere] 4 rebus ipfis , fed omnes jllis infufas
fuiffe in primo inflanti creationis .

5. Dicendum cum hac fecunda (ententia:
angeli non accipiunt vilas fpecies d rebus, fed
illas acceperune 4 Deo illis infufas, in primo
inftanti creationis : Ideoque SanQus Dionyfius
cap. 7.de dininis nominibus dicit , Angeli non
congregant dininam cognitionem & yebus dinifihili=
bus, & [enfibilibus s ct San&tus] Anguftinus 2.
de Genefi ad litteram,cap. 8. dicit ; cesera ; que
snfra angelos funt , ita canfantuy,ve prius flant in co-
gnitione: vationalis creatwya 5 ac deinde in genere

o .
. 6. Probatur primo: Nam eatenus anima
rationalis accipit fpecics ab obiecis , quatenus
eft intelledtus imperfe& us,& ordinatns ad cor-
pus; fed angeli funt intellectus perfecti, & non
otdinati ad corpota: ergo. Probatar maior,
& explicatur argumentum , Duplex eft intel-
le@us. Alter cft taiis, videbeat prodaci , ficut
tabula rafa,in qua fcilicet poffint quadany def=
cribi, & pingi imagioes , & fpecics intelligibi-
les ompiom rerum, fed nulla imago , & (pe-
cics, fit defcripta, fed debeant talesimagiacs
deferibi, ac pingi ab ipfis obiedis, quando pro-
ponuntur . Hic intelleGtus eft imperfedtus,
Propinquus potentijs cognofcitivis materiali-
bus, & ordinatus ad animandum corpus fenfi-
buum. Cum enim debeat accipere {pecies ab
ob:e&@s ctiam matcrialibus ; objecta autem
materialia non poflint immediate producere

innatis An gclorum

fpecies intelligibiles in intelle@u fpiritwali, fed
folum, poflint producere fpecies fenfibilesin
fenfibus materialibus, & phantafmata ip ina-
ginatione materjali, ex quibus phaptafmati-
bus intellectus ag€sabltrahat. fpecies intelligiv
biles, intclie@us co iplo;qued debeat produci
vt tabula rafa, debet ordinari ad animandum
corpus fenfitivum . Altes eftintellectus , qui
deber produci vt tabula pi@a, itd veineo fint
a primo inftanti creationjs deflcript@ [pecies
intelligibiles , & imagines omuivm obicflo-
um, & hic intelle@ns et perfe@us , & non
ordinatus ad animandam corpus , cum non
indigeat fen(ibus ad hoe, vt accipiatab obice
¢tis materialibus fpecies fenfibiles , & phantafe
mata, 4 quibvs ab(trahat fpecies intelligibiles 2
fed angelus eft intclledus’ perfedus, & non or=
dinatusad animandum corpus, vtdiGum cft
qu. 128, ergo angelus non- deber acciperes
fpecics 4 rebus, fed debet illas 4 Dea habere in
primo inftanti creationis.

7. Confirmatur; nam intcledtus non or-
dinatus ad corpus nec poteft accipere (pecies
ab obieétismaterialibus, neque ab obicdtis im-
materialibus s ergo deber illas accipered Deo
in primo inftanti creationis » ac proinde debet
producinon v tabula rafa, fed vt tabula pida
fpecicbus . Probarur prima pars antecedentis,
Nam obicéta materialia non pofiunr produce-
re {pecies immaterialis; fed intelleétus non or-
dinatusad corpora noneft capax aliarum fpe=
cierum , quam immatcrialium 3 ergosProba-
tur fecunda pars antecedentis; nam 6 obicéta
immaterialia producerent fpecies in'intelle@u,
tales fpecics deberenr propagari per medium 3
fed medium cum {it corporeum , & immate-
riale, non poteft recipere fpecies intelligibiles
pur¢ {pirituales ; ergo. Solum!igitur poffent
angeli accipere fpecies ab obiedis immateria-
libus penetratis cum ipfis ; quod eft inconue-
niens: fiquidem ad accipiendas (pecies obie-
éorum immaterialium indigerent maiolipro=
pinquitate locali, quam indigeat intclle@us
nofter,cum intellelus perfectior debeat in-
digere minori propinquitate ad accipiendas
{pecies ¢ :

8. Prebarur fecundoconclufios nim ani-
ma rationalis ; & angeli proportionaliter fes
babent in genereintelleGus, ac corpora infe-
riota , & czleftiale babeantin genere corpor
1li ; fed corpora inferiora accipiunt funm effe
& fuam pecfeionem panlatim, & mediante
actione caufarum fecundarum , corpora cg-
leftia accipiunt fuam perfe@ionem immedia-
1€ 4 folo Deo fine adlione caularum fecundz-
rum ; ergo anima rationalis debet per fpecies
accipere (nam perfectionem- intelligibilem_,
paularim a rebusipfis; angeli autem ab initia
creationis debent d Deoimmediaré acciperes
omues fpecies ipfis debitas , & conuenicntes ,
ac non debent ipfas paulatim 4 rebus accie
pere s

9. - Probatur tertio : pdm anima rationalis,
& angeli proportionali mede , quo accipinne
cfic

- .




]

.I{:

Liber IIL. Queftio CLL

efle,debent accipere fuam perfe@dionem intel-
ligibilem ; fed anima sationalis; quiaclt forma
corporis yaccipit effc ad exigentiam materiz »
& caufarum (ccundarum , caufis fecuadis coos
perantibtis. per hoc, qued dilponant mate-
riam ; ergo anima rationalis debetetiam accir
pere per {pecies fuam petfe@ionem intelligi-
bilem , cooperantibug caufis fecundis per pro-
ductionem [pecierum feafibilium , & phantal-
matun €orporcorsm , d quibus anima ratio-
nalis abftrahit {pecies intelligibiles (pirityales ;
angeli quia non funt forma corporis , accipi-
unt cfie 4 fole Deo, ab injtio mundi finé vllas
cooperatione caufarum fecundariim; ergo de-
bent accipere 4 folo, Deo in ipla creatione per
tpecies perfe@ionem: intelligibilem ; fing vila
cooperatione caufarum fecundarun., - Confit.
matue: pam intelleGusicum fir (piritualis,non
potelt accipere (pecies ab. objeétis :matgriali
bus, nifi per hoc, quod-obietta materialia mo-
ucant fenfum, & imaginationem : intellectus
autem 3 rebus cognius per fenfum, & imagis
natienem ablrrahat fpecies intelligibiles {piri=
tuales: fed angeli cum carcant fenfibus, &
imaginatione , ;non poffunt (pecics abfirahere
ab obietis cognitis per fenfum , & imagina-
tionem; ergo non peffuat (pecies accipere ab
obieétis matcrialibus ; ergo illas accipiunt 4
folo Deo .«

10.  Queritur s virum {pecies emanent ef-
ficientérab ipfa fubftantia angelisvt docnerunt
Caictanus; & Capreolusrelati 4 Valguoez. 14
par. difput. 201. cap.3.an potitts, vt alij cen-
fent s producantur efficienter 4 folo Deo?

11, Refpondeo probabilius efle, quod pro-
ducantur d folo Deo. Probaturinam propor-
tionalitCr natura angelica s¢ habet ad {pecies
intelligibiles , ac nacura fenfitiua sé habet ad
{pecresfenfibiles; fed natura fenfitiva non pro-
ducit in f{e efficienter fpecies , fed illas accipit
pure ab excrinfeco, hoc cit ab obicétis fenfibi-
libus; ergo naturaangelica non debet in fes
producere fpecies, fed iilas pure recipit ab ex-
trinfeco , non ab ipfis obicectis, fed 4 Deo, qui
countinet in fe perfedionem , & intelligibiliia-
tem omnium obicGorum .

2. Ad 1. nego maiorem. Angeli nons
pofiunt in fe ipis cognofcere futura con-
#ingentia,antequam {int, non qoid non habes
ant fpeciesillarum , fed quia tales (pecies, an-
tcquam res ponantur, {unt indifferentes ad
hoc, veillas reprefcnient ve ponendas potius,
quan vt hon panendas; & cum res ponuiitirs,
tunc determinanturad illas teprafeniandas vt
pofitas, vtexplicabitur quation, 154. Ad#
do angelos poffe videre ctiam ebie@a loco di=
ftantia, vt docet Sanctus Thomas 1, par. quait.
§$=art. 2; ad 3. qui addic; quod angelus non
mouctur localiter ad cognitionem accipien=
dam ; fed ad operandum aliquid in Jocum.s «
Satan igitus circuibat, ;& perambulabat ter-
ram , non ad accipiendas, fpecics , & cognitio-
nes obledtorum , fed ad operandum ahiguid in
loco , putaad homines tentandos «

4453

3., Ad 2. 8, Augultinos, dum dicit ange-
los m utariin cognitione , quando obiedta fu=
turacuadunt pre(entia, non dicit illos mutari
cﬂicxcm;r ab obieGis caufantibus fpeciems,
vel cognitionem fuiin ipfis angelis, fed folum
allerit per prafentiam obieftorum angelosde=
terminariad illa nouo modo cognofcendas ;
?uod ¢tia nos dicimus, & explicabimus quefts

54

14, Ad z.nego maiorem.Vit aliquid fir fus
pernaturale,; non (ufficie, ve excedat a@tinita-
r;m_(nbkﬂ;’ s imo réc fufficit, ve excedar adti-
bitatem totius nature;alioquin anima rationa,
lis effer fupernaturalis, cum excedat a¢tiuita.
tem corporis, & totius natuce, ac debeat crea=
rid folo Deo fine concurfa caufarum fecunda-
rum; fed requiritar 5 vt excedat cxigentiam.,
{ubieti; & totius nature ; fod angeli exigunt
fpcm;s, ac proindé fpecics non excedunt exi-
geatim nature angelica; ergo {pecies funt naw
turales angeljs , :

QVAESTIO CLIL

Virum Awgeli perfectiores inselligant per
Jpesies uninerfaliores ?

s The q. 55 arte 3,

1 Idetur , quodangeli fupériares, & peri

Y fedtiores non cognofcant obiecta per
{pecies vniuerfaliores.Species enim eatenus
funt vniverfaliores,, quatenus voa [pecics res
prafentat dittinéte plura obic@a »quam alias,
pura fpecies vaniuerfalior reprefeatat diftinGée
ceatum obiedta ;s (pecies minus voiuerfalis re=
prafentat folum quinquaginta obie@a; fed
yna, X cadem {pccics non potelt reprafentare
diltin&e plura obicda ; ergo . Probatur mi=
uor: fienim vna, & eadem fpecies poflet die
flinéte reprafentare plura obic&ta, poffet dis
flinGe reprafentare etiam infinita: quod  elt
ablurdum .

2. Sccundo vt vna fpecies reprafentaret di
{tinét¢ plura obie@a, deberetcontinere ratig=
nies proprias plurium obicétorfi dinerforum. »
& elle fimilis pluribus obieétis diverfis;fed non
potelt vna fpecies finita continere rationes
proprias plurium obieGtorum, nec eflc fimilis
pluribus obieétis diuerfis; ergo.

3« Tertia obictta quo cognofcuntur pee
{pecies vniverialiores , eo cognofcuntur ma.
gis in vniuerfali ; fed quo ¢ognofcuntur ma-
gis 1n voiuerfali, co cognofcuntur confufius;
ergo obiclta quo cognofcuntur per fpecies
vinuerfaliores , co cognofeuntur confufius

“exgo fiangeli perfeQtiores cognolcerent obie-

cla per {pecies vniverfaliores ; cognofcerent
obicéa confufins, & imperfedins ; quod eft
ablurdum. .

4. Relpondeo plures effe fententias, quas
cum f(uis audoribus refert Vafquez. 1. par.
difputs 202. & 203. Prima fententia Scoti in 2s

di-




446 De vniuerfalitate pecieru Angelicarum.

diftindt. 3. qualt. 10. Richardi cadem diftinét.
Yt 6. quall, 2. Maioris cadem diftiné. quzt.
2: & 4. exfundamentis allatis in 1. & =, argu-
menio docet vnam, & eandem fpeciem di-
fti néke reprafentare plura obic&a, ac proindé
non pofle dari-vnam fpeciem vnigerfaliorem
altera per hoc, quod diftinQé reprafentet plu-
ra obiecta, nec pofle in hoc fenfu angelos per-
fe@tiores intelligere per fpecics vniuerfalio-
ics.

5. Secunda fententia Ferrarienfis 2. contrd
Gentes,caps ¢8. . quam v probabilem defendie
Agidius in‘z.diftinét. 3. par.2. quait.2.artic. 2.
ad 4. dubjum , & cui fanet Hervuzus cadem._s
diflinct. quefl.4.art.4.docer angelos fuperioris
ordinis per pauciores,& vniuerfaliores fpecics
Antelligere , quam angelos inferioris ordinis;
angelos ciufdem ordinis , etiamf fpecic diffe-
rant , non intelligere per pauciores , & vniucr=
faliores fpecies; fed differre per hoc, quod per-
fectiores per eafdem fpecies perfectius intellie
gant eadem obic&la.

6. Terta fententiaSan&i Thoma 1. par.
qualt- 5. art. 3, Caletaniin Comm. Capreol.
in 2. diftinét. 3. quaft. 2. art. 1. concluf. 3. fac
Thomiftarum communiter , & aliorum, quos
rcfere, & fequitur Suarius de angelis libro 2.
€ap. 15. num. 3. docet angelos non folum fu-
perioris Hicrarchiz , & ordinis, fed etiam per-
fcdtioresintra camdem Hierarchiam, & ordi-
nem, per pauciores , & vniuerfaliores fpecjes
mntelligere . Addit Caietanus (upremum’ an=
gelum de fadlo exiffentem per voicam fpeci-
cmintelligere omnia, qua naturalifua virtute
cognoicere poteft. Vafquez, relatis his opi-
nionibus,difput. 20. cap.4.concludit rem hanc
effe ita incertam, vt nihil de ca fatui poflit,
non folum cereaaliqua , & manifeftaratione,
fed neque probabili conie@tuara .

7. Diccadum primo contra Scotum , &
alios auctores relatos num. 4. pro prima opi-
nioNc: vna numero {pecies poteft indinifi.
biliter , ac diftin@té reprafentare plura obie-
&ta S Probatur: nam vna numero cognitio,feq
fpecics cxpreffa potelt reprzfontare ditin&e
plura numero obie@a : exempli gratia poteft
aliquis intellectus vnica numero cognitiones
cognofcere ditinété exercitom, & emnes ho-
mines, £x quibus cxercitus componitur : ergo
€tiam vnica {pecies imprefla poteft diftincté
reprafentare plura numero obicéta, putaexer-
citum , & omnes homines, exquibus exerci-
ius componitur. Confirmatur : nam negari
non pote(t, quin aliguis poflit vanica numero
€ognitionc cognofcere diftin@é binarium , i&
duos homines, ex quibus compenitur binari-
um , ternarium , & tres homines; ex quibus

componitur terparium , & fic de religuis ; er-

20 ctiam poteft dari vaica numero fpecigs re-
Przfentans diftin@té binarium , alia reprafen-
tans terpariom, & (ic de alijs. Etquiain his
rognitionibus , & fpecichus poteft procedi in
snﬁni;qm, ideo poteft procedi in infinitum in
rognitionibus; & fpecicbus vniverfalioribus 5

& vaiverfalioribus'in reprefentando pluta, &
plura obie&ta. Deus autem, qui vnico aétu »&
per vnicam fpeciem {u® ¢flentiz cognoltit in-
diunifibiliter omnia intclligibilia , inrelligit per
cognitionem , & fpeciem-infinité , ac fumme
vniuerfalem in reprefentando .

8. Dicendum fecundo cum Sanéto Tho-
ma, alijfque communiter rangeli perfe@iores
ctiam intra ecamdem Hierarchiam, & ordinem
intclligunt per fpecies paticiores , & vniter(a-
liores in reprafentando . Videtur autém hane
fententiam docuifle SanGtus Dionyfiuscap. 12
de angelica hierarch. dicens , quod. fuperio-
res angeli participant {cientiam' magis in vni-
uerfali, quam inferiores, & an@or libri de cats
fis dicens , quod angeli fuperiores habent fors
mas snagis vniuerfales .

9. Probatur primo i ex di&tis enim quzfh
131. angcli differant per hoc, quod fint magis,
aut minusvhiucrfales in cognofcendo; fed an-
geli vniuerfaliores in cognofcendo debent ha-
bere fpecies vniucrfaliores : exempli gratias
angelus, qui potelt diftin@é cognofcere vnica
cognitionc {olum decem obiecta, deber habes
te {peciem diftinété reprafentantem folum de-
ccan obie@ta : angelus, qui poteft diftin@é co-
gnofcere centum objedta, debet habere fpe-
ciem diftin@¢ reprafentantem centum obigs
¢ta, adeoque vniuerfaliorem fpecic diftin=
&¢ repralentante folum decem obie@a; e~
go &e.

10. Probatur fecundo : nam angeli quo
funt fuperiores , co debent effe fimiliores Deo
in virtute intellectina ; fed Deus per vnjcam.s
{peciem intelligibilem dininz effentiz cogno-
fcit comprehenfiué omnia intelligibilia, adeo-
que intelligit per fpeciem fummeé, & infinité
vhniuerfalem ; ergo angeli, quo funt fuperios
res, co debent intelligere per (pecies vnincrfa-
liores. Hine probabiliter fequitur augeluom. s
fupremum pofic vaica cognitione ; & per vni-
cam fpeciem comprehendere totam vnjuerfi=
tatem rerum exiftentinm . :

11. Dices: ergoangelus fupremus habet
vnicam fpeciem , quod eft abfurdum .

12. Refpondeo primo hanc fequelam.s
concedi d Caietano, & non effe ;abfurdam .
Sicut enim non eft abfurdum ; quod Deus ha«
beat vnicam fpeciem intelligibilem omnium
intelligibilium , fic non eft abfurdum , quod
angelus (upremus 11abeat_vnicam fpeciem in=
telligibilem omnium exiftentium . Secundo
nego fequelam . Nam licetangelus (upremus
poflit vnica cognitione,& per vnicam fpeciem
comprchendere omnia exiftentia, fiadhibe-
at totum conatum, tamen potelt non adibere
totum conatum , & fic cognofcere pluribys
cognitionibus ; ergo prater fpecies vniner{ax
liotes debet etiam-habere fpecies minus vnis
uerfales.

13. Ad1. negomaiorem. Ad probatio-
pem; diftinguo fequelam: fi (pecies creara pofs
fet reprefentare diftinéé plura obie@a, poffet
ctiam repraefentare ditinété infinita obic@as .

1 i

X




)

c »>
1

Liber 1. Quaftio CLIL

{i hoc hon repugnet {pecici create ratione in-
finitatis obieGtorum, tranfeat ; {i hoc repugnet
fpeciel creatz ratione infinitatis cbietorunm s,
nego s & nego confequentiam. Ex co, quod
fpecies s & @ognitio creata poflit repreefentare
plura, & plura obic@a finita in infinitum, non
fequitur, quod poflit l"CPIC&‘{_CBkml’C fimul mﬁ_—
nita jiquia reprefentatio infinitcrum formﬂ.c
rationc infinitatis repagnat fpecici, & cogni-
tioni creatx . Sivero fupponatur , qupd talis
repreflentatio neque repugnat ratiene infinita-
tis , vt dicnat gui concedunt poflibilitatem_,
infiniti, poterit dari {pecies, vel cognitio diftin-
&6 reprefentans infinita obie@a, d cuius {pe-
ciei poflibilitate hic abftrahimus,

13, Ad 2.diftinguo maiorem : vt vna {pe-
cles repraefentaret plura obie@a diuerfa , debe-
ret continere intentionaliter plura obie@a di-
uerfa, concedo; deberet cofitinere realiter,
nego ditinguo codem padto minorem ; &
nego confequentiam . Sicut cognirio , quas
cognofcoalbedinem non effe nigredinem,cum
fit indiuifibilis , reprzfentat duas colores con-
trarios , albedinem nimirum , & nigredinemn ,
& intentionaliter continet duo contraria s fic
vna indiuifibilis fpecies poteft reprafentare al-
bedinem, & nigredinem. Ratioleft, quia qua
Junt contrariain effe reali , & materiali, non
funt contrariain efle immateriali, & intentio-
nali, ideoque poflunt efle int¢ntionaliter in.s
cadem fpecie , & cognitione . |

15. Ad 3. diftinguo maiotem : obic&as ,
qugz cognofcuntur per {pecies vnjuerfaliores
abliradtiug , quo cognoflcuntur magis in vnis
uerfali, eo magis confusé ,jconceda : obie@a
quz cognoclcuntur perfpecies vaiuct{aliores
in repraientando, cognofcuntur magis in voi-
uctfali, & magis confusé, nego: ditinguo co-
dem pacto minorem; & nego confequentiam.
Obicdta,qua cognofcuntur per {pecies vniuer-
faliores abfira&iue ; ira vt prafcindant i ratio=
nibus contrahentibus;cognofcnntur confufivs:
at obicdla, quz cognolcuntur per fpecies vni-
uerfaliores non abftrading , fed reprzfentati=
ue, co quod fimul reprafentent plura obie@a,
eaque compatentinter e, non cognofcun-
tur confufius, fed potius cegnofcuntar cla-
Tius , cum ipfa comparatio voius obie®i cum
alijs augeat claritatem cognitioni fingulorum
obicGorum , qua inuicem comparantur.,

QVESTIO CLIL

Veram Angeli poffint nawnraliter .comprehesa
dere fe ipfos, & alios Angelos 5 & Vtrum
naturaliter cognafcant Denm per [

ipfos 5 ¢ per alias creaturgs? =

8. Th. qu. 56. 1s2. are 3

El
“ 7 identur angeli non pofie’ naturaliter
comprehendere (¢ iplos, nec alios aps

447

gelos, primo quia anima ratianalighnon come
prebendit feiplam , nec (ubltantias inferiores 5
€rgo nec angeli . £
. 2 Secundp vr angeli comprehenderent fz
Iplos s deberent adaquare toram fuam cogno-
{aibilitatgm ; (ed non adequant: ergo ., Pro-
batur miner : vt enim adzquarent toram.s
luam cognofcibilitatem , deberent fe cogno»
Icere quantum funt cognofcibiles ; fed non fe
cognofcunt , quantum funt cognofcibiles; er-
£0 . Probatar minor:nam fiangeli fc iplos
cognolcerent quantum funt cognefcibiles,
Devs non “melius, & perfeétius cognofceret
angcelos, quam ipfi cognofcant fe ipios, quod
¢t ablurdum ,

3. Tertio vt angeli poffent mnaturaliter
comprehendere feipfos , deberent pofle natu-
raliter comprehendere omnia fua aceidentia s
fed non poffunt naturaliter comprehendere.s
fua accidentia (upernaturalia ergo .

4. Relpondco, ac dico primo cum Snario
lib. 2. de angelis cap. 31. num. 7. alijfque com-
muniter; angeli poflunt nataraliter compre-
hendere fe iplos ,

S« Probatur: nam ad naturalem compre-
henfionem requiritur,& fufficit,vt res cogno-
Icatur cognitione adaquante intrinfecam co=
gnofcibilitatem rei; fed angelus poreft naru-
raliter cognofcere fe ipfum cognitione adg=
quante{fuam naturalem , & jutrinfecam co-
goofcibilitatem ; ergo . Probatur minor : na-
tura enim fpiritualis completa’in ratione natu-
re (piritualis, eft perfe@a, & completain ra-
tione cognofeibilis,& cognelcitini, & tantum
habet cognefcibilitatis , & cognofcitiitatis ,
quantum entitatis ; ergo haber cognofcitinjta-
tem perfeGtam adzquantem fuam cognolcibi-
litatem , adecoque poteft cognofeere fe iplam
cognitione adzquante fuam copnofcibilita-
tem , quod clt comprehendere; fed omneg an-
geli habent naturam fpiritnalem complet am ;
ergoamnes angeli poflint comprehendere fe
ipfos .

6. Dicendum fecundo cum'eodem Suaria
laco citato , alijlque communiter . Angelus
{uperior potelt nataraliter comprehenderein-
feriorem .

7. Probatur: nam angelus fuperior habet
maiorem vim cognofcitinam , quam inferior;
crgo (i angelus inferior habet tantam vim fo-
goofcitiuam, vt adequet (uam cognofcibilita-
tem , & fortiogi fuperior habet tantam vim co-
gnofcibilitaté, vt adequet, imo excedat cogno-
fcibilitatem inferiaris, ac proinde poffit illum
comprehendere .

8.. Dicendum tertio cum eodem Suario libs
2. deangelis cap. 3. num. 10. & fequen. ange-
lus inferior non poteft naturaliter compre-
hendere fuperiorem .

9. Probatur : pam virtus cognofcitina an-
geli inferioris non adequat cognofcibilitatem
fuperioris;ergo &c. Probatur antecedens:nam
tanta elt cognofcitiuitas, & cognofcibilitas ha-
tura (piritualis completm , quanta entitas ; fed

ma-




maior cft entitas angeli {uperioris , quam infe-
rioris ; ergo maior cft cognolcibilitas angeli
{uperioris , quam cognolcitinitas , fen virtus
cognofcitiua inferioris , ac proinde virtus co=
gnolcitiua inferioris non adequat cognofcibi-
litatem fupcrioris, nec poteft naturaliter ange-
lus comprchendeic {uperiorem . Poflunt ta-
men omaes angeli {e mutuo intuitiue , &
quidditatiué cognofcere , quia funt in eodem
ordine matcrialitatis, fen fimplicicatis,ve expli-
catbm cft in Tradt. de Deo, quatt 41. Hinc {c-
quitac angelos habere fpecies comprehenfiuas
interiorum, & habere {pecics quidditatiuas, &
intuitiuas, non autem comprechenfinas fupe-
riorum.

10. Dicendum quarto cum San&do Tho-
13 1. par.quzlt. 56°art. 3. alijffque commu-
niter : angeli naturaliter cognofcunt Deumos
per {e iplos , & peralias creaturas.

11. Probatur: nam nos per nos ipfos, tan-
gquam per ililagincg » & per alias creaturas co-
gnofcimus naturaliter Deum , vt patet expe-
rientia, & vt docet Apoft. ad Rom., 1. dicens :
Inuifibilia Dei perea , que fafia funt , intelleia
confpicinnturs ergo d fortiori angeli per fe ipfos,
& per alias creaturas cognofcunt Deumo .
Quia verd quo petfedtius cognofcuntur effc-
&us, & imagines, €o perfedtius per ipfas co-
gnofcitur caufa , & exemplar , angeli cum
cvomprehendant fe ipfos 5 & angelos infe-
riores ipfis , multo perfe@ius cognofcunt effe-
€lus , & imagines Dei , quam nos, ac proinde
angeli naturaliter multo perfe@tius coguofciit
Deum, quam nos. Rurfus quia czteris pa=
ribus , res perfedtius cognofcitur per effe@tum,
& imaginem perfectiorem , quam per minus
perfedtam : angelus autem fuperior coguofcit
Deum per cognitioné comprehenfinam {uip-

fius,qui eft effe@tus, & imago perfe@ior,quam
angelus inferior, angelus fuperiot naturaliter
perfetius Deum cognofcit , quam inferior .
Demum quia ex didtis quzft 140. num. 10.
angeli fe ipfos cognoicunt fine fpecie diftinéta,
alia a fe cognofcunt per fpecies diftinas , ins
gnantum cognofcunt Deum per alia 4 (¢, co-
gnofcunt Deum per (pecies diftinétas . Co-
gnitio porro , qua angeli naturaliter cognol-
cunt Decum, quia cognofcit Deum per imagi-
nes, & fimilitudines infinit¢ degencrantes, eft
cegnitio abliradtina , & per fpeculum , & ins
xnigmate, ac proinde angeli non poffunt na=
turalicer cognefcere Deum ; quidditating , &
intuitiug s vt diGum eft in Tra&. de Deco
queft. 25. .

12, Ad 1. concedo antecedens , & nego
confequentiam . Difparitas eft, quia natura_s
fpiritnalis incompleta in eflendo im perfedé &
incomplete eft cognofeibilis , & cognofcitina
fui ipfius, ideoque indiget complemento fen-
{uum; fed anima rationalis eft natura fpirita =
lis incompleta in effendo; ac debet compleri
PEL Corpus; ergo eft imperfe@é cognolcibilis,
& cognofcitina fui ipfius, ac proinde non po-
teft comprehendere fo ipfam. At natura (piri-

4

448 Decomprenfione Angelicafui ipfius.

tualis completa eft completé , ‘& perfe@té ¢o-
guofcibilis,& cognofcitiua fui ipfius, adeoque
poteft comprehendere fe ipfam. :

13:  Ad 2, diflingno maiorem: vt angeli
comprchenderent fe ipfos, deberent adzqua-
re totam fvam cognofcibilitatem intrinfecam,
concedo; extrinfecam, nego; diftingue codem
padlo minorem ; & nego confequentiam_s .
Vtangeli comprehendant fe ipfos, debent fua
cognitione adzquare totam fuam cognofcibi-
litatem intrinfecam , non autem extrinfecams
ac proinde debent fe cognofcere , quantum.s
funt cognofcibiles ex vi fuaz cognolcibilitatis
intrinfece, non antem quantum funt COZgno-
fcibiles ¢x vi fue cognofcibilitatis extrinfec -
Er quia Deus angelos cognofcit, quantum.s
funt cognofcibiles etiam extrinfece, & per di-
uinam effentiam comprehenfam videt diftine
@iflime proportionem , quam vnufquilques
angelus habet cam Deo, & cum omnibus alijs
entibus, ideo Deus infinité melius cognofcit
angelos , quam angelus cognofcat fe ipfum ,
vt explicatum etiam eft in Tra@tatu dec Deo,
queft. 41, num. 6.

14, Ad 3. Vrangeli comprehendant fe ip-
fos, fufficit, vt poffint comprehendere omnia
fua accidentia naturalia,, non requirituy, Ve
comprehendant etiam fua accidentia fuperna-
turalia. Ratio ¢}, quia ficut accidentia fuper=
naturalia funt fupra nataram angeli, ita funt
{upra cognofcibilitatem naturalem angeli; fed
vt angelus comprehendatar, fufficit,ve cogno-
featur, quantum et cognofcibilis per fuames -
naturams ergo NOR requiritur, vt compree
hendatur etiam quoad accidentia fupernatu.
ralia .

QVAESTIO CLILE

Virum Angeli poffint natnralizer comprehen-
dere omnes res materiales extiZentes , eafe
gue in fingulari coznofiant

S. Th.qu.57. art. 1. & 2.

1. Identur angeli non comprehenderes ;

imo nec quidditatiué cognofcere res
materiales . Res enim materiales non funt im-
mediateg intelligibiles , Hed folum funt imme-
diaté fenfibiles, ac pollunt intelligi folum de-
pendenter 4 fenfibus; fed angeli carent fenfu ;
crgo .

2, Sccundo videntur angeli cognofcere res
materiales exiltentes folum in communi fe-
cundum rationes genericas, & {pecificas’, non
autem fecundum rariones indiuiduales. V¢
enim illas cognofcerent in fingulari, deberent
ab initio habere fpecies fingularium; fed finga-
laria funt infinita , & non eft ratio), cur ab ini-
tio haberent fpecies hotum potius, quam.,
aliorum ; ergo angeli ab initio fuz creationis
deberent habere fpecies ditin@é reprafentan-
tes infinitafingularia . :
3» Ter-




Liber HI. Quaftio CLIIL.

3. Tertio deberent ab initio habere fpecics
propriasnon {olum exiftentium, fed ctiams
poflibilinm , & futurorum ctiam contingen-
tium, ac fecrerorum cordis; ac non folnm na-
turalium , fed etiam fupernaturalium ; ergo
angeli poffent cognofcere eriam poflibilia, &
futura contingentia , ac fecreta cotdis , & fu-
pernaturaliasfed hac fuat ablurda & commu-
niteér negantur ; CFgO

4. Relfpondeo,quod quia quaft. fuperio-
ricum Sanéto Thoma quazft. s6. cgimus de
cognitione , qua angeli cognofcunt fubftan-
t1as immateriales , {equirur , vt cum codem.s
queit. <7. agamus de cognitione , qua angeli
cognofcunt fubftantias materiales, & infe-
siores, ac qua ad ipfas pertinent .

o Dicendum igitur primo-cum Suario
lib. 2. de angelis , cap. 31. angeli cognofcunt
non folum quiddiratiug , fed eriam compre-
henfiné omnes fubftantias materiales adtu exi-
fténtes .

6. Probatur : namquod adaquat cogno=-
{cibilitatem maiorem, multo magis adequat
¢ognofcibilitatem minorem ; fed angelus
per fuam vim cognofcitinam adzquat co-
goofcibilitatem fuam, quz eft maior cogno-
fclbilitate rerum materialium, & inferiornm;
{iguidem tanta ¢lt cognolcibilitas , quanta ¢ft
entitas ; ergo 4 fortiori adequat cogaofcibili-
tatcoa rerum marterialinm , & inferiorum ,
adeoque quilibet angelus poteft naturaliter
comprehendere omnia mategialia inferiora
ipfis .

7« Dices: fubftantiz materiales conftant
exinfinitis partibus ; crgo vt angeli compre-
henderent tes materiales, deberent diftingé
cognolcere infinitas partes, ex quibus con-
ftant.

8. Refpondeoex didtis q. 40. Phyfice res
matetiales conftare ex partibus folum- finitis
actu exiftentibus , qua tamen potentia coati-
neant partes plures, & plures in infinitum ; cr-
go vt angeli comprehendant res materiales
cxiftentes , fufficir, ut cognofcant diftin&e fi-
nitas partes actu exiftentes , & vt cognofcant
illas quiualere partibus pluribus,& plaribus,
minoribus , & minoribus potentia exiftenti-
bus.

o Dicendum fecundo cum San&o Tho-

;ma 1. p.quaft. §7. art. 2. Angeli cognofcunt ,

& comprehendunt res materiales exiftentes
non folum in vanjuerfali-fecundum rationes
genericas, & fpecificas, fed etiam in fingulae
ri. Probatur: nam qua natura inferior co-
gnofcere poteft per plures potentias, naturas
fuperior poteft cognofcere per panciores , vel
pet vnicam potentiams fed homines, qui ha-
beat naturam inferiorem , perintelle@Gum_ .
imaginationem, & fenfus externos poflunt
cognofcere res exiftentes non folum ‘in vni-
ucrfali, fed etiam in fingulari ; ergo angeli per
intelledtum poflunt hzc cognofcere non fo-
lum in vninerfali, fed etiam in ingularj .

10 Confirmatar: gam fi angeli non co-

440

gnolcerent res in [fingulari, noa poficnr has
bere prouidentam rerum, cum proaidentia
verfcrar circa fingularia 5 fed angeli habent
prouidentiam rcrum, ideoque plaigo.diciiur,
Angelis [iis Dens mandanit de te 2 Ad Hebrasos 1.
Omncs [unt admnifiratorsf [pirituss Ecclefl.s.ne di-
cas coram: dngelis: non eff prouidentiaiergo.

I1. Hincinfertur Angeios in creationes
accipere fpecies quidditatiué ; & comprehen-
fiué reprafentantes res exiftentes non folums
in vainerfali; fed etiam ia fingulari. Deus
igitur ficut produxit res realiter in feipfis non
folum in vniuerfal, fed etiam in fingulari, fic
in creatione angelorum produxit cafdem.s
xes intelligibiliter in intelleGtu angelorum. .,
non folum in vaiuerfali, fed ctiam in fingula-
riiuxta do&rinam Augullini La.de Genef; ad

" lite. cap. 8.

12. Infertur fecundo cum San&o Thoma
quafk. 57. art. 3. Angelos ab initio creationis
accipere (pecies proprias reprefentantes non
folum in vniaerfali, fed etiam in fingulari
exiftentia pro qualibet differcatia temporis .
Probatur : nam angeli pofiunt cognoicerc par
proprias {pecies res naturales exiftentes , cum
adtu exiftunt 5 fed tales fpecies non accipiunt
de nouo i rebus, fed habent a Deo in ipla
creatione , vt dictum cft (apra; ergoab ipia
creatione habent fpecies omnium exiften=
tium pro qualibet differenria temporis .

13. Infertur tertio cum opinione commu-
ni, quam fequitur Svarius lib. 2. de Angeliss
cap. 15. num. 10. & Valquez 1. p..difp. 108.
cap?4. Angelos ab initio creationis non ha-
bete fpecies proprias poffibiliam , que nun-
quam funt futara, neque continentur emi-
nenter in virtute caufarum naturalinm adno
exiftentium, fed folum continentur in virtus
te Dei. Probatur: nam quz per caufas na-
turales non poflunt praduci realiter in vaiues-
fo, neque pofinut produci intelligibiliter in
intelle@u Angelicos fed puré poflibilia non
cantenta in virtute caufarum naturalinnis
non poflunt tealiter produci in vniver(o par
caufas naturales ; ergo neque debent poffes
produci intelligibiliter in intelleGi Angeli=
co per propriam cognitionem , adeoguc an-
gelinon debent habere fpecices proprias ipfo-
rum,

14. Confirmatur: ham angeli non debent
habere {pecies proprias omnium poffibilium:,
vt poté quz {bnt plura, & plura in infinitums
fed non eft maior ratio, cur habeant Ipecies
horum potius, quam aliorum ; ergo non de-
bent haberce (pecies vilius puré poflibilis non
conrenti in virtute caufarum fecundarum -

15. Ex oppofitis raticnibus probabile mi-
hi eft, angelas ab initio creationis habere fpe-
cies proprias poflibilium, quz nunquam {unt
furura , fed continentur in virtute caufarum
fecundarum exiftentium : ¢. g. quia virtuies
caufarnm atu exiftentium , cxconimixtione
feminum,aliarumque virtatum caufatinarum
gigni poflunt plurimz fpecies herbarum ,

Ll plan»




plantarum, & animalium, qua nunquam exi-
ftent , exitimo angelos ab initio creationis
nis habuiffe fpecies iatelligibiles harum re-
rum. Ratioelt , quiaangeii debent haberes
virtutem producendi intelligibiliter in fuo
intelletu omnia, qua 4 caufis nararalibus
produci poffunt in efic reali 5 fed virtus pro-
ducendi resintelligibilirer confiftit in fpecie-
busintentionalibus ; crgo angeli debent ab
injtio creationis habere fpecies intentionales
proprias omnium , qua acanfis naturalibus
produci pofiuntin efle reali. Iam quia cauie
a&tu exiftentes funt finitz , finita autem pol-
{unt finitis folum modis combinari, vt des
monflrant mathematici, caufz actu exiftcates
poflunt finitis folum modis combinari, adeo-
que {pecies producibiles ex finitis combina-
tionibus caufarum fecundarum funt fclum
finitz,

16, Infertur quarto angelos puré poffibi-
lia non contentain virtute caufarum naturas
lium agnofcere folum per {pecies rerim . €x1-
flentinm, adcoque non pet {pecies proprias .,
fed per fpecies alienas,

7. Infertnr quinto angelos obie&a ali-
quando cognofcere vt prafeatia, alignando
vt praterita, Probatur ; nam ficut ego hodi¢
cognofto diem hodicrnam vt prefenté, cras
cognofcam vt preteritam , ficangeli. Potro
ab ijfdem fpecicbus dinerfimodé modificaris
angell determinantur aliquando ad cogno-
fcenda obiecta vt prafentia, aliguando vt prg-
teritas e. 8. quia hodie fpecies angeli habet
relationem coexiftentize ad diem hodiernun »
hodie determinat inrelleétum angelicom ad
videndum diem hodiernum vt przfentem:
¢ras quia habebit relationem pofterioritatis
ad diem hodiernum , determinabitur ad co-
gnolcendum diem hodiernum vt prateritii,
& prout habet relationem pofterioritatis, per
quam diffat magis,aut minus, determinatur
ad cognofcendum vt magis, aut minus diftan-
tem.Quo pacto fe habeantales relationes po-
fterioritatis,& coexiftentizsexplicani in Logi-
¢a difp. 54. de relatione |

18.. Ad 1. difhnguo maiorem. Resma-
teriales: non. funt immediaté intelligibiles
adting , fed folam funt immediaté fenfibiles,
concedo ; non funt inmmediaté intelligibiles
pafliug per denominationum 4 fpecicbus in-
telligibilibus: exiftentibus in angelis, negot
concedo minorem ; & nego confequentiam .
Res materiales {unt immediateé fenfibiles
ading , quia poffunt immediaté produceres
fpecies fenfibiles fui, & per illas moucre: fen-
fus ad fenticndum; at non funtimmediaté in-
telligibiles actiug, quia non poflunt produce-
re [pecies intelligibiles fui , & per illas mouc-
ge intelleCtum ad intelligendum , fed intelle-
«<tus humanus deber 4 phantafmatibus per

«fenfus acceptis abftrahere [pecics intelligibi-
les, vtdidumelt quefl. 34. de Apima. At
res Materiales funt immediaté jntelligibiles

pafhwe ab angelis, iquidem in apgelis dantur

450 De comprchcnﬁonc Aﬂgclica materialium

{pecies rerpm materialinm ab initio creatio-
nis angelis imprefle 4 Deo, per guas {pecies
angell pofflunt immediaré cognofcere res
maicriales, qua proindé denoonnantur paffi-
ue, & exerinfece intelligibiles ab angelis , per
denominationem 4 {pecicbus intclligibilibus
exiftentbus in ipfis angelis «

19. Ad z. concedo maiorem , & nego
minorem . Poliro, quod Deus velit in mun-
do ¢ffe hac potius ingulacia , quam alia,. de-
bet velle , vrin intelle@ibus angelicis dentur
{pecies horum potius fingularium,quam alio=
rum, Ratio elt; quia fingularia , qua exiflunt
realiter in mundo, dcbent etiam exiflere intel-
ligtbiliter in intelledlibus Angelorum, vt in-
finuatum ctiam eft num. 15,

20. Adz.lamdiGumeft num, 12, Ange-
los debere habere (pecies proprias exiftentinm
pro qualibet differentia temporis, non autem
poflibilium ; Verum debeaat habere fpecies
proprias fururorum eriam contingentium, ac
liberorum,fecretorum cordis,& rerum luper-
naturaliam , explicabitur , & examinabitnt
quzllionibus fequentibus .

QV £STIO CLIV.

Virum, & quacognitione Angeli cognofcant
Sfutura contingentia, & livera

S.Th. gt §7.art. 3,

& Idetur, quod angeli poflint naturaliter

coguolcere cognitione certa s & eui-
denti furura criam contngentia, & libera:
primo quia ab unrie fuz creationis habent
Ipecics omnium contingentium libetornm ,
quz funt futura pro qualibet differentia teme
portis ; erge pofluat talibus fpecichus vti ad
cognofcenda futura etiam contingentia, & li-
bera pro quiliber differentia tempotis .

2. Secundo ficut furtura, (ic etiam praterie
tanon funt angelis praefentia; fed angeli pof~
{untcertificari de prateritis ; €rgo ctiam. des
futoris:

3. Tertio angeli poffuat videre qua loco
diftant ab ipfisiergo poffunt c¢tiam videre que
tem pore diftant abiplis; fed futura tempore
ditant abangelis 2 ergopoflintvidere furua
£tiam contingentia .

4+ Refpondeo Sandtum Thomam 1. parte
quaft. s7: aruc. 3. quem commoaniter fequun-
tut, poncre tres conclufiones . Prima eft: An-
geliincandis naturalibus certd ‘cognofcunt ve
futuros effectus, quineceflario fequuntur cx
talibus caufis. Probatur: nam comprehen-
dens caufas , & videns illas exiftere, widet in
talibus canfis cffedtus ; qui neceffario fequun-
torcxitalibus: caufiss fed angeli comprehen-
dunt.canfas naturales; €x quibus neceffario fe.

~quuntur multi efectus: e-g. comprehendont

difpotiri.oncm corporum caleftium; ex qua
necelario certlsitemporibus fequuntusnoui-
lunia,




Liber 1. Queftio CLIV.

Tunia, plenilunia, folftitia, zquino&ia &c. er-
go in caufis neceffarijs vident fequuturos ne=
ceflario hos effe@us’, nifi Deus miraculosé
impediat. Confirmatur ; nam cum Aftronag-
mi in caufis cognofcant fequutura nouilunia
&c. d fortieri hzc cognofcuntangeli.

6. Sccunda conclufioeft: angeli in caufis
probabiliter , & conie@uraliter coghofcunt
fequuturos effectus , qui cx talibus canfis fe-
quuntur non ncceflario, fed plerumque. Pro-
batur: nam qui cognofcit caufam efie it dif-
pofitam , vt plerumque faciat aliquem effe.
éum, potelt conijcere , quod hic, & nunc fas
cict talem effetum ; e. gr. quia liberum arbi-
trium plerumque operatur fecundum inclie
nationem , habitum , & confuerudinem , vig
prudens ex inclinationibus liberi arbitrij pro=
babililiter conijcit , quid fic faéturum hic , &
nunc: fed angeli multo melius, quam nos
cognofcunt inclinationes, habitus , & con-
fuetudines liberi arbitrij; ergo poteft conij=
cere probabliter, quid fit faéturum liberumes
arbitrinm .

7. Tertia conclufio eft s angeli neques
€cite , neque probabiliter poffung in caufis
cognolcere fequuturos effectus , qui neques
neceffario, neque plerumque,, fed folum rara
{equuntur ex talibus caufisie.g. quialiberum
acbitrium plerumque operatur fecundum in=
clinationes , habitus , & confuetudings , raro
autem contra inclinationes &c. Angelus vi-
dens liberum arbitrinm effe inclinatum ad
vRam partem, non poteft probabiliter conija
cere illud hic, & nunc fc determinaturum ad
partem oppofitam .

8. Queritur primo, vtrum angeli natura-
liter cognalcant futura in fe ipfis?

o. Relpondeo negating, vt docet Sanétus
‘Thomas 1. par. guzft.s7. art. 3.quem fequen-
tur omnes, & eft de fide.Probatur primo:nam
vt docet Scriptura,proprium Dei eft cognofces
xe, & videre futara in fe {ipfis, ideoque Ifuz
4.1 dicitur s Annanciate que futura funt, & [vie-
#us , quiz Dy efliswos: & ciufdem 46. Ego furs
Deus, D non eft vitva Deus, nec eft fimilis mei , wi-
dens ab exordio nouifsima , & ab initio qua nonduns
falta funt .

10. Sccundd probatur rarione: mam ex
dictis tract. de Deo quzft. 43. eatenus Deus
porelt cognolcere, & viderc furura in feipfis ,
quatenus habet infinitam virtutem cognafci-
tinam,per quam deteriminatur ad videndum,
omnia effe ve funt , & quatenns habet emnia
pralentia in indivifibili nunc fuz zrernitatis ;
fed angeli neque habent jufinitam virtutem.,
cognolcitivam , neque fecundum (uam fub-
Hantiam, vel (altem fecundum furam duratio-
nem durant duratione indinifibili, per quam
futura fint prefentia prafenti nunc durationis
angelice ; erge angelinon pofluat videre fu-
turain fc ipGs.,

1. Ad 1. concedo antecedens , & nego
confequentiam . Species futurorum , quas
angeli habent ab initigcreationis , antequam

451

futura ponantur, non funt determinatz ad
reprafentandum , quod talia fiitura ponentur
potius, quam non ponentur ; adeoque non
poffunt angelos derermiinare ad cognofcen-
dum, guod potius ponentur, quam non poe
nentur. Cumautem futura ponuntur , func
tales {pecics accipiunt relationem coexiften=
tiz ad angelos, & per hanc relationem angcli
determinantur ad intuitiug reprafentandum,
gquod exiftunt. Hinc redditor ratio, quare
angelicerto cognofcant prafentia, & preteris
ta, nonautem futura . Species enim per rela-
tiongs prioritatis , & polterioritatis determi-
naptur ad reprzlentandum  exiftentia vt
exiftentia , & praterita vt praterita; fed fpe-
cics non habent vllam relationem prioritatis
ad futnra, antequam fint, vtdixi in Logica
quzft. s4.de relatione : crgo non poffunt de=
terminariad reprefentandum futura ve futue
ra jn feiplis: & per hac patet refponfio ad fe-
cundum .

12. Ad ;. concedo antecedens , & uego
confequentiam . Quz loco diftant , jam funt
in rerum natura , idecoque determinant ad
hoc, vtin intelleGu angelorum refultent re-
lationes cocxiftentiz ad 1lla, per quas relatio-
nes angeli determinantur ad illa cognofcenda.
At futura non funt in rerum natura, ideogue
non poffunt detetminare ad hoc, vt in angelis
refultent relationes prioritatis ad ipfa, & fic
non poffunt medijs talibus relationibus ange-
los determinare abipfa videnda .

QVAESTIO CLV.

Viram Angeli naturaliter coguofcant 5 ¢
Widegnt [ecreta cordinm ?

S, Thom.q. §7. ards 4.

1.Vldcntur angeli cognofcere, & videre
fecreta cordium . Eatenus cnim non
poflunt naturaliter videre futura contingen-
tia in fe ipfis, quatenus lieet habeant ab initio
creationis fpecies ipforum,tamen non habene
relationes, per quas tales fpecies determinen-
tbrad reprzfentandailla futura petius vt ex-
titura , quam vtnon extitura, ve diGtom eft
quaft. 154-num, 11. fed angelinon folum .,
habent fpecies fecretornm cordis , fed etiam
habent relationes coexiftentiz ad talia fecreta,
per quas relationes f(ufficienter determinan-
tur (pecics ad reprzfentanda illa fecreta vt
exiftentia; ergo . g

2. Refpondeo certum eff primoex San-
&o Thoma 1.p.qu.s7.att. 4. quem fequuntur
omnes, péfle non folum angelos , fed ctiam
homires cognolfcere fecreta cordium in f{uis
effe@ibus , eopa&o , quo aliquando cogno-
fcimus internas alicuius cogitationes , & affe=
&ioncs nen folam in externis aibus , fed
ctiam ex ipfa immutatione vultus , & medici
aliguas animiaffeGtiones cx pulfu deprehen=

Lll 2 dunt;




452

dunt; fedangeli, ac demoncs corporis im-
mutationes multo melius penetrant, quame.
homines 3 ergo angeli, ac demones, multo
melivs, quam homines ex corperis immuta-
tionibus poflunt cognofcere aliquas internas
cogitationes, & affeétioncs ; ideaque San@us
Auguitinus lib.de dininatione demonis,ca.s.
dicit, quod Demones aliguando hominum difpof;-
giones, ciiam cegitatione comceptas , cum figna qits.
dam in covpeve deprebendunt, ex animotota facils
gare perdifeans . -

3, Certumeft fecundo ex eodem Sando
‘Thoma , Angelos fecreta cordium non pofle
in {e ipfis naturaliter cognofcere fine confenfu
eius s qui habet] talia fecreta, adeoque liberas
noftras cogitationes , & affe@iones effc angelis
paturaliter omnino occultas, fi per nullums
figonum illjs manifeftentur . Conclufio efl des
fide. Probatur primo cx Scriptura,& Patribus,
lerem. 17. pranum cor bominis , & inferutabile , &
quis cognofcer illudp Ego Dominus [crutans cor':
guem locum explicans Hicronymus dicit, Zinc
difcimus , quod nusllus cogitationum fecreta difeernit
wifi folus Dews 30 Reg. 8. de Deo dicitur : Tx
Jolus nefli cor omuium filiorum bominam - 2. Para-
lip~ 6« Twenim folus nofii corda filiorum hominum.,
Confitmatur primo ex Enangeliftis, quiins
fignum diuinitatis Chrifti afferunt, quod vi-
derer cogitationes cordinm ; ex quo loco San-
&us Hicronymus in cap. 17. lercm. fic argu-
mentatur » Iefus vider cogirationes cordium ,
& nullus potett internas cogitationes videres',
niil folus Dens ; ergo Chriftus et Deus . Con-
firmatur fecundo ex communi confenfu, &
traditione Sandtorum Patrum , qui videri pol-
funt apud Suarium lib, 2. de angelis cap. 21,
26. & fequentibus .

4. Probatur fecundo ratione . Natura
enim rationalis exigir, vt aGuum, quorum eft
domina quoad eflc, fit etiam domina quoad
cognofci; fed natura rationalis ita eft domina
fuatum liberarum affe@ionum , & cogitatio-
num, vt non {fubiaceant a@ioni vilius creaturze
extrinfece ipfi , fed folius Dej ; fquidem folus
D_cus immediate concurrit ad actus liberos in-
teilectus , & voluntatis , ideoque dicitur per
fuam actionem immediaté illabi intellectui, &
voluntati, nulla autem creatura concurrir ad
actus intelledtus ; & voluaraiis , ideoque nulla
creatura poteltillabr intelleciuj , & voluntatis
€rgo natura rationalis itd debet effe domina_s
foarnm liberarum affe@ionum , & cogitatio-
hum quoad cognofci, vt non fubiaceant co-
gmtioni vilius alterius crearury,fed folios Dei,
adcoque folus: Deus naturaliter videat, guid
nattra rationalis liber¢ velit , & cogitet , nulla
creatura pplﬁ_r id videre, nifi dependenter a lj-
bero confenf volentis , & cogitantis. Con«
firmatur ex ingenti perturbatione , quz feque-
fnlrerhl;l; na.mra.rationqli »{i non pofict vius

Stlls Quicquam cogitare,& velle,quin alius
i‘:}%;tls lﬁwdcm: & quia profecto non effet
1ovel angclus perfe@te dominus fuarum.,
cogltauonum, & voliticnum , fi non poflet

-~

e e e T L AR e L
1€ Logi‘:l{loile IeCcretorum cordis.

illas exercere , nifi alia crecatura videret , quog
actus exerceat »

s- Hinc fequitur repugnantiam, vt ange=
lus videat fecreta cordium,non efle meré mo-
ralem , & fundatam in fola voluntate Dei, fed
efle phyficam, & naturalem, fiquidem funda-
tur in paturali exigentia naturae rationalis, qua
exigit habere perfedtum dominium {torum.s
actuum, non felum quoad ¢ffe, fed etiam quo-
ad cognolci .

6. lnferrur, quid intelligatur nomine fecre-
torum cordis . Dicendum, quod fecreta cor-
dium funt acus intelletus , & voluntatis , nec
non fpecies s & habitus cum his aétibus detet-
minate Coniicxi: €« E.*w ql!]ﬂ cum am.}nmcon-
fentit peccato , relinquitur in ipfo fpecies res
prafentans talem contenfum , & canfans me-
moriam peccati commifli,& relinguitur ctiam
habitus inclinans ad iterum confenticndums
peccato , Angelificut non pofluntnaturaliter
videre confenfum, fic neque poflunt videres
fpeciem, & habitum 4 confenfu reliGum;alio-
quin his vifis , cerrificarestur de ipfo con-
fenfu,

;, virum atus imaginationis ,
& appetitus feafitiur fpetent ad {ecreta cor*
dium, quaz non poflunt naturaliter videriab
ipfisangelis ¢

8. Refpondeo cum ditin&ione ex doétris
na Sanéti Thome 1. p. q. §7. act. 4.ad 3.angeli
poflunt naturaliter videre actus imaginationis
& appetitus fenfitini , qui caufantur , & deter-
minantur a caufis extrinfecis: ar non poffunt
naturaliter videre actus imaginationis, & appe-
titus , qui caufantur, & determinantue 4 ratios
ne, & voluntate . :

9. Prima pars probatur ; nam angeli natu-
raliter vident omacs immutationes corporeas,
quz in hominibus canfantur a canfis exrrinfes
cis; fed actus imaginationis , & appetitus {en=
fitiul funt. immULationes Corpore® , ac recis
piuntur in O0rgano corporco ; ergo cum tales
actus caufantur , & determinantur d canfis ex-
teinfecis, angeli vident illos naturaliter .

10. Probatur fecanda pars ; nam angelj
non vident adtus , quos natura rationalis in f{e-
ipfa facit per rationem , & voluntatem, & ita,
vt fint aliquo pado rationales ; fed natura ra-
tionalis aliquos actus imaginationis , & appeti=
tus itain {C 1pfa facit per rationem, & volunta-
ten, vt tales actus participent rationem, & fing
quodammodo rationales, quatenus obediunt
rationi, vt docet Arnittoteles 1. Ethicorum, ca-
pitc vitinio; crgo ang
ter videre tale

11. Ad argumentum in congrarium , con-
cedo maierem , & nego minorem ; & dico ,
quod quia fecrera cordium non fuat narurali-
ter cognofcibilia, nifi depeadenter 4 confenfu
domini, {pecies fecretorum cordis non habent
vim determinandi ad illa cognofcenda, nifi
dependenter d relatione cocxiftentiz cumrali
coafenfu! ; ergo cum non datur confenfus,
adeoque non datur in fpecicbus relatio coexi-
frentiz

li non poflunt naturali-

A

P

o P e




A i

——y

Liber Il Quaftio CLVI.

ft:ntiz non poffunt caufire cognitionem' fe-
creti. Sicatigitur colores non fune vifibiles ,
nifi fint illuminati per lucem, fic fecreta cor-
dium non {unt'cognolcibilia,nifl fint gnodame-
modoilluminata per confenfum eius, cuins
funt fecreta .Sed hoc magis explicabitur infia
q. 196.in gua agemus de locutione angelo-
fum.

QVAESTIO CLVL

Virumangeli ex viribus natwre po(fint certo
cognofiere myiteria [upernarnralia
graties vt pofibilia, vel vt fa.
IRra, O eXiFentia .

S. Th.qu.57. art.s.

1. Identur angeli ex viribus naturz poffe
certo cognolcere poflibilitatem lacar-
nationis » Euchaniftiz , & aliotum myfterio-
fuin gratie ctiam antequam exiftant : primo
quiaangelus ex viribus naturz potelt certo co-
gnolcere Deum pofle facere quidquid non im-
plicat, & quod talia myftetia non implicant
contradictionem ; fed ca Ipfo cognofcunt cer-
t0, quod talia myfteria funt poflibilia ; ergo «
2. Secundd angeli comprehenduat fe ip-
fos, & f(uam naturam; fed pofle eleuariad
vnionem hypoftaticam , ad vifionem bearifi=
camelt ipfamer natura hominum, & ange-
loram, ioxra illud S. Auguftini lib. 1. de Pre-
deftinar, San&torum @ Poffe babere fidems ficut
poffe babere charitatem natura efff bominum; cigo
angeli comprehendendo fuam naturam, Certo,
& cuidenter cognofcunt, quod eornm natura
eft clenabilis ad vinionem hypoitaticam , ad vi-
fionem beatam, ad gratiam fan&ificantem
e

3. Tertio videntnr faltem angeli poffe per
vires hature intuiting videre voionem hypo-
ftaticim , gratiam fandificaatem , cxiftentiam
Chrifti in Euchariftia, & alia myferia greeiz ,
quando iam exiftunt d parte rei., Eatenus caim
non pofleat hec intuiting videre , quatenus cf-
feat intrinfece dinerfi ordinis, ac entia natara-
lia : (ed entia, que dicuntur fupernaturalias ,
funtintrinfece ciufdem ordinis , acentia , quae
dicuntur nataralia , ac differunt folum extrin-
fece per hoe, quod illa pendent d canfa fuper-
naturali, hae d naturali; ergo.

4. Quarto intelledtus , qui poteft natura-
titer intacri aliquid perfedins, a fortiori po-
telt intaerialiquid imperfeciius : fed anima ra=
tionali, & ipli angeli, cum fint (ubltantiz ca=
paces beatitudinis, & donorum fupcrnatura-
lium , funt perfediores gratia fandtificante , &
alijs habitibus fupernaturalibus , quifuntacci:
dentia ordinata ad pecficiendam animam ra-
tionalem, & angelos : ergo intclleétus angeli-
cus , qui poteft naturaliter intucri animam ra-
tionalem, & ipfos angelos, 4 fortior: potelt in-
tucri gratiam fanitificantem ; habitus foperna-

453

turales , & alia dona (upernaturalia, quando
adu cxiflunt. Confirmatur : pam angelus po-
teft nacuraliter intueri quamlibet fubfaniiams
creatam abfolutam , pofito quod exiftat ; ergo
potelt ctiam naturaliter intucri quodlibetac-
cidens ercatum ctiam fupernacurale , pofito
quod exiftat .

§+ Refpondco, quod ex communi {enten-
tia aliud elt fupernaturale quoad fsbffantiam ,
aliud eft fupernaturale quoad modum. Su-
pernaturale quoad fubflantiam efh,quod prope
ter (uam excellentiam ita eft {upra omnem na<
turam fub&antialem ereatam, & creabilem, vt
non poffit illi conueanire naturaliter, & vtdebi=
tum , fed folam per gratiamy Dei. Talia funt
vnio hypoftatica, vifio beata, lumen gloriz ,
gratia (anQificans, & alijhabitus fupecnatara-
les, qui vocantur myiteria gratie . Supernatu-
rale quoad modum eft, quod licet poflit na-
turis {ubftanrialibus creatis naturalitercanue-
mire; tamen ponitur modo illis indebito . E. g.
vita mortui refufcitati, vifio data alicui, qui
natus fit ceecus , funt fupernaturalia folum
quoad modum,quia vita illa naturaliter pote(t
hominl conuenire, fed de facto polita eft mo=
do homini non debito : idemque dic de vifio-
nc coeci nati. Hoe fuppofito,debemus primo
examinare ; verum, & quo padte angeli pofline
ex viribus naturz cognofcere fupernaturalia
quoad fubftantiam vt poffibilia, vel vt futu-
ra, & cxiftentia : fecundo vtrum, & quo pa&to
poffint naruraliter cognofcere fupernaturalia
quoad modum .

6. Circa primam queftionem , prima fen=
tentia Scotiin 4. diftiné. 10. quaf. 8.7 docet
omuia myfleria gratiz, poftquam facta funt,
pofie ab angelontuiting videri virtute natu=
rali, & (pecialicer id afferit de virtutibus infu-
fis. Fundameatum eft , quia eatia, qua di-
cuntur (upernaturalia, non funt {apernaturas
liaintrinfece, fed folum extrinfece, & funt
imperfeQiora anima rationali , & ipfis angelis,
vt dictum elt in 3. & 4.argumento.

7. Secunda featentia Sanéti Thome 1. p.
quzlt.s7. art. 5. quam feguuntur Caictanus in
Comm. alijque Thomilte, Alexander 2.p.
qualt. 26. Membro 1. Durandus in 2- diltinct.
3. quzit. & 8. & diftin&. 10. qualt. 4. & alij
commauntter, nec non Suarius lib. 2. de ange=
lis cap. 20.num. 4. & fequent. & Vafquez 1. p.
difput. 2:4. cap. 3. docet my@eria gratiz, feu
entia fupernaturalia quoad (ubftanniam ; nons
pofic ab angelis naturali virtute, cognofci cer-
to vt pofiibilia, neque vt farura,& cxiltentia.

8. Dicendum primo cum hac fecunda fen-
tentia : myfteria gratiz , fiue entia {apernatu-
ralia quoad {ubftantiam non poffunt ab ange-
lis viribus naturalibus euidenter cognofci vt
pofiibilia . _

Probatur , explicando rationem Sandti
Thoma defumptam ex A poftolo 1. ad Carin-
thios 2. 10. Nam angeli non potluncde Deo
naturaliter feice, nifi ca predicata, qua poffuat
de ipfe Deo per naturam » & effectus naturales

ma-




454

manifeftari s fed per naturam , & effeftus natu-
rales poffunt manifetariilla folam, quz Deo
conueniunt, in quantum eft au&or nacarz , &
effe@tuum naturalium : ergo angeli naturaliter
poffuntde Deo fcire ca folum, qua conuc-
niunt Deos in quantum el anétor nature , &
effeGuum naturalium : fed potentia faciendi
opera fupernaturalia quoad fubftantiam , ni-
miram myfleria gratiz, non cenuenit Deo , in
guantunteft autor nature , & effeuum na-
turalium : ergoangeli non poflunt naturaliter
{cire, & cuideater cognofcere, quod Deus
pofit facere cpera {upernataralia quoad (ub-
ftantiam ; puta vnionem hypoftaticam , gra-
tiam fanétificantem, vifionem beatificam , ac
proindé non poflunt nataoraliter fcire , & cui-
denter cognolcere hzc efie pofibilia .
g. Confitmatur primo : nam Apofiolus
diftinguitin Deo duo genera pradicatorum .
In primo genere funt , quz ad Rom. i. vocat
sota Dei, ac de ijs afferit per lamen naturale co-
gnolci, ac de fadto cognita effc 4 Philofophis
per creaturas, dicens : Duod notum eft Dei ,ma-
nifeftum eft in illis . Daus enim illis manifefianic .
Tnuifibilia eniws ipfius d creatura mundi per ca , qua
fatta (unt 5 intelle@a confpiciuntur  fempiterna quo-
qie eius virtus; < dininitas . In fecundo gencre
funtea, qu 1. ad Corinth. 2. vocat profunda
Dei zac de ijsdocet, quod funt omnibus ab-
fcondita, preterquam fpiritni Dei , qui eft ipfe
Deus, & cuivoluerit fpiritus gratuito reuciare,
dicens. Loquimar Dei fapientiam in m)fierio , que
abfeondita eft , quam precefiinanic Deus ante [cula
in gloviam nofiram , quarm newmo principum huius fo-
cult cognonit fi enim cognouiffent n#nquam Dominum
gloria crucifixiffent , fed ficut feriptum , quod oculus
non Vidit , nec anvis audinit-y neque in cor hominis
afiendit; que praparauit Deusys, qui dilignt illum;
nobis autem veuelanit Deus per [piritun [wum Bpi=
vitus cnimt omnia [cratatur , etiam profunda Dei
Ruis enim hominum [iiz , que funt hominis , nifi
Jpiritus bominisy qui in ipfoef? Ita, &rque Dei
Junt nemo nouit , %ifi Spiritus Dei - Nos antem non
Spmitam buivs mundi accepimus 5 fed [piritum s qui
ex Deoefl, vt feiamus, qua d Deo donata [unt nobis,
His verbis loquitur Apoftolus de doctrina cire
<a myftenia gratiz,camque vocat fapicntiam Dei
in myfierio : myfterium autem dicitur aliquid la-
tens: dicit, quod abfcondita eft: quod illam
ncmo principum buins fackli cognouit ; principes
autem huius (zculi vocat demones , vt com-
muniter explicant laterpretes: nam Chriftus
Io: 12.dediabolo loquens dixit :nuwe princeps
buius mundi efjcietuy foras : deea dicit, quod nec
oculus vidit , nec auris andinit , wec in cor bominis
afcendit , qua praparanit Dens iis,qui diligunt ipfums:
dona nimiran gratie : quod Deus illis venelauit
per [pivitum [sum. Affertrationem , cur Spiri-
ws Dei potucritilla reuclare , ex o , quod fpis
ritus Dei, cum fit Dens, omnia {crutatur
ctiam profiinda Dei. Addit,quod ficut nullus
hominum ferutatur profunda hominis , nifi
fpiritus hominis, quiin ipfo cft , fic quz pro-
tunda Dei fuat, nemo feit, nifi fpicitns Dei .

De cognitione {u pernaturalium

Concludit, quod ipfe, & alij, qui hge mylleria
fciebaut, fcicbant tantum ex reuelatione Spiri-
tus fandti; dicens : Wos autem non [pivitum bm'_n:
mundi accepimus, fed Spiritum,qui ex Deo eftyve ftia-
mus,que d Deo data funt nobis,nimirum dona gras
tie ; cigo Apoftolus manifeté docet donas
grati®, qua vocat ctiam profunda Dei, non pof-
{e fciri etiam 4 demonibus, nill exdinina reuc-
latione; ac proinde non pofle fciri naturaliter ,
& feclufafpeciali Dei manifcftatione.
+ 10 Confirmatur ; nam {i debeat explicari,
quz namfinrnora Dei, que autem fint pra-
funda Dei, videntur non aliter pofle congrué
explicari, quam dicendo , nota Deiefle , quz
Deo conueniunt, in quantum eft author natus
1z, & effe¢tuum naruraliom : profunda autem
Dei effe, quz Dco conuenijunt fub aligua vite-
rioris & fupcrioti ratione ; fed cffe audtorem.
cfleGuum fupernaturalium conuenit Deo fub
aliqua vlteriori, ac fuperiori ratione, quam fit,
cfic au@torem natura,& cffectuum naturaliums
crgo effe audtorem effc@duum fupernaturas
lium , pata vnionis hypoftatice , fpeétar ad
profunda Dei; fed profunda Dei nemofcit,
nifi Spiritus Dei,& cui voluerit Spiritus reucla-
re: ergo nullus intelle@us creatus potelt fcire ,
quid Deus poffit fupernaturaliter facere , mifi
¢y diuina reuelarione .

11. Poteft quari, verum angelus poflit ex
comprehenfione natura, & effectuum natura=
lium cognofcere in genere, guod Deus \fltra._,
effectus naturales, poffit ctiam facere aliquos
cffeGus fupernaturales 3

Relpondeo affirmatiug,vt docet Valquez
L. p. difp. 214.cap.1. Ratio cft , quia per naru-
ram, & cffetus naturales hoc ip{um manife=
{tztur, quod Deus eft fupra naturam, eft do=
minus totius naturz , ac multa predicata Deo
conueniunt, quz fuperant fcientiam intclle-
€tus creati;ac quod Dei potentia extenditur ad
multa, quz fuperant fcientiam noﬂram . Qua
verd in particulati fint hzc, naturaliter nons
fcimus, fiquidem fcimus intelle¢tum creatum
naturaliter illa fcire non pofle. Explicatur.
Nam fcimus, quod vnufquifque habet fua fe=
creta cordis ; qua nemo poteft fcire, ac coip=
fonon poffumus in particulari fcire talia fee
creta, nifi ille,cuios funt fecreta, voluerit ma-
nifeftarc : ergo naturaliter fcimus efle aliqua
profunda Dei, quz naturaliter {cire non pof-
fumus,ac eoipfe nott pofflumus illain particu-
lari naturaliter fcire . -

12. Infertur primo myfterium Trinitatis
fpe&are ad illa profunda Dei, quz nulluscreas
tus intelledtus potelt naturaliter fcire. Ratio
eft; quia ex dictis poflumus de Deo nataraliter
fcire ea folum, quz Deo conueniunt , in quan®
tum et principium nature, & effe@uum natu-
ralium : fed quod Deus fir principium non for
lum nature, & cffe@uam nateralium ad extra,
fed etiam fit principium duarum Perfonarum
ad intra, eft ratio aliqua principij viterior , &
fuperiar ; ergo fpectat ad profunda’ Dei. EX
Propoitionali ratione qugd Deus poffit natu-

ram




Liber 1il. Quaftio CLVL

ram intelle&tualen creatam per ynionem hy-
pdftaticam , & dona grariz cleuare ad flatum
incommenfurabili quodam exceflu exceden-
tem ffatum debifum cuinfcumgque naturz
creata, & creabilis, elt ratio aliqua viterior , &
{uperior, quam ho¢,quod eft, Deum effe prin-
cipium nature, & rerum naturaliom: ergo
quod diutna potentia ad hec in particulari ex-
tendatur, {pectat ad profunda Dei.

13. Dicendum fecundo : myferia gratia
vt futura multo magis fpettant ad profundas
Dei, quz angelus non poteft natusaliter fcire,
antequdm fiant,

Probatur; nam fiangelus naturaliter ne-
quit fcire Deum pofle incarnari,pofic naturam
iarelle@ualem eleuare ad ftatum f{apernatura-
lem adoptionis , & gratiz , multd minus po-
telt naturaliter fcire Deum hec facturum.s «
Confirmatur: nam nemo poteft (cire, quid
home liberé fit facturusex fualibera volunta=
te, nifi ipfe homo voluctit reuelare , ideoque
liberrima , & gratuita veluntas faciendi hoc,
velillud fine vllo debito, fpe@at ad fecretum
cordis humani; ergo 4 fortiori voluntas Dei
operandi my{teria gratiz fpedtat ad lecreta cor
dis diuini .

14. Supercft quaftio , verum angelus pof-
fit naturaliter hae intuiring videre, vel alia ra-
tiong fcire, quando iam exiftunt,& funt facta .

Dicendum tertios mygteria gratiz criam
quando iam exiftunt , & funt fa&a, non poi-
funtab angelo intuitivgé videri , vel alia ratio.
ne {ciri , & cuidenter cogaofei s ¢.g demons
hon potuit naturaliter intniting videre vaio-
nem hypoftaticam , qua humanitas Chrilti
vnicbatur Verbo : non poteft videre, neques
euidenter fcire , virimaliquis fit in ftatu gra-
tiz.

Probatur : nam Apoftelus 1.ad Corint.
2. verbis citatis myficria gratie etiam iam fa-
éa, & exiftentia, docet efle profunda Dei, qua
nemo feit,nifi Spiritus Dei,& cui volucrit Spi-
ritus reuclare , concludens 3 Jta & gua Dei funt
nemo feits nifi Spiritus Dei . Nos autem nowfpivitum
buius mundi acgepimus , fed Spivitum qui ex Deg
efts vt fciamus, que 4 Deo donate Sunt nobis ;
€20 .

15. Probatur fecundo. Nam naturgs intel-
leGtuali creatz debentur {ola naruralia > quz
autem funt fupra naturam, non debentur, fed
danturd Deo cui volucrit, & prout voluerit :
ergo nature intelleGuali create deberur fo-
lum cognitio intuitina,ac (cientia naturalinm,
cognitio autem iataitiua , & fcientia certa 5180
cuidens fupernaturalium non debetur , fed da-
tuc 4 Deo cui voluent, & prouc voluerit . Si-
cutigitur mylteria gratie , ac fupernaruralia,
quoad fubftantiam, non debentur naturz:, fed
pendentd fola voluatate Det, qui dat illa cui
voluerit, & prout voluerit, fic cognitio in-
tuitina, ac {cientia myfteriord gratiz non de-
betur nature , fed pendet 4 fola voluntate s
ll)ci » qui dat illam cui voluerit 5 & profit vo-

uerit s

4553

16, Confirmatur. Nam {ficut exiftentia,
realis ordinis fupernataralis , & eorum , que
ad illum ordinem fpe@ant, non debetur na-
ture , fed peader a'fola voluutate Dai , fic exi-
ftentia intentionalis ordinis fopernaturalis, &
corum,qua ad illum (pe@ant, non debetur na-
ture jotclle@uali, fed pender 4 fola voluntate
Dei : fed talis exiftentia intentionalis confiftit
In cognitione intnjtina , ac in (cientia certas ,
& euidente illios ordinis, & corum, quz ad il-
lum ordinem pertinent: ergo cognitio intni-
tina, & fcieatia certa, & enidens ordinis fuper=
nataralis , & eorum , quz {pectant ad talem_s
ordinem: , non debetur naturz, fed pendet jd
fola voluntate Dei,

17. Quazres, virum cogaitio certa, & cuie

dens de poffibilitate futuritioais , & exilteutia
myfteriorum grariz, & fupernaturalivm, fem-
per (it fupernaturalis?
 Refpondeo fupernaturale alind effe meta-
phyficum , aliud theologicum - Supernatu-
rale theologicum eft , quod ita propter fuamy
excellentiam eft indebitum naturz , vt illam_»
clederad finem fuperiorem , & conftituat ins
ordine gratie. Supernaturale puré metaphyfi-
cum eft, quod ita el indebitum nature, vt
illam non elcuet ad finem fuperiorem , neque
conttituat in ordine gratiz . Hoc fuppalito,
dico, quod cognitio certa, & cuidens de poffi-
bilitate, & exifteatia mytteriorum gratiz , &
terum  theologicé f{upernaturalium , puras
vnioais hypoitatice , & vifioais beatz , (cm=
pee eft fupernaturalis metaphyfics , non fem-
per et fupernaturalis theologice. Probacur
namd@mones, & damnati per figna euidentia
conuincuntur de pluribus myfterijs fidel, SC
gratiz, puta de hoc, quod Deus {it frinas, &
vnus; quod Chriltus fic Deus, & homo; quod
beati videant Deum ; (ed cognitio caufata per
figna cuidentia, & conuincentiamtelieGum,
elt certa , & cuidens , & eft quaedam {cientias
4 pofteriori 5 ergo dzmoncs, & damnati ha-
beat cognitionem cerram, & cuideatem , ac
fcientiim d poiteriori de pluribus myfterijs fi-
dei, & gratie theologicé fupernataralibus : fed
talis (crentia demoanm , & damnatorium nomn
eft theologice fupernaturalis  cum illos non
eleuet ad finem fupernaturalem beaticudinis
confitentis n vifione Dei, neque conftituat
in ordine gratie, fed ponat in ftatn damnatio-
nis, ac miletie , & cum fir natarz, & caulis
naturalibus indebita , cft (upernaturalis imetra=
phyfice , ac peadens 4 fola voluatite Dei s cr-
go . Probatur maior , quod nimirom dzmo-
nes, & damnati habeant diftam (cientiam., .
Nam lacobi a. dicitur, Damones credunt, ¢ con-
tremifcant s {ed non creduat liber¢ captinantes
intellectum in obfequitm Dei reuelantis ; er-
go credunt coadli euidentia fignorum s que
Deus cxhibuit ad illos e6uingendos de verira-
te noftrz religionis; & myfieriorum reucla-
torum. Rurfus ad Philipp. 2. dicitur de Chris
{to : propeer quod & Drus exaltanit illum , & dona-
uit illi nomen 5 quod eff fuper omne nomen , vt in ye-
wmine




e

4356  Deccognitione fupernaturalium.

w1 ine Tefu omne genufieélatur celeflinm, tevreftrium,
& infernorum, ¢r omnis lingua ccnﬁ:eatur, quia Do-
minus Iefus Chriflus in glovia ¢ff Dei Patvis 5 €10
ctiam dzmoncs, & damnati in inferno genu-
fle@untur Chriffto,eumque adorant ve Deum,
& credunt illum efle in gloria Dei Patris 5 fed
nou credunt liberé , fed coaéi per euidentiam
fignorum : ergo . Docet autem hoc exprefs€
Sanétus Thomas 2. 2. qu. $. art. 2, vbi in cor-
pore loguens de demeonibus dicit. ident enim
wislta manifefta indicia,ex quibus percipiunt dofFring
Eeclefie effe veram,quamuis ipfis ves ipfas , quas Ec-
alefia docet , non widerint , pata Deuin effe trinkm
& vnim , vel aliquid buinfmodi s & in relp. ad 3.
dicit : Damonnm fides efl quodammodo coalfa ex
fignorum euidentiam Ex proportionali rationes
figna 4 Deo exhibita ad demones, & damna.
tos conuincendos de myflerijs gratiz theolo-
icé fupernaturalibus , poflunt effe fupernatu-
ralia folom metaphyficé, non autem theologi-
€&, cum illos non eleuent ad ordinem gratix's
neque ordinent ad finem , fupernaturalem .
Pzna demonum, & damnatorum videtur in-
cluderejplura fupernaturalia foltim metaphyfi-
€&, non autem theologicé. Addo, quod hac
omnia poflunt ctiam dici aliquo paéto fuper-
naturalia, quatenus debentur ordini gratiz, &
ordjnantnr ab beatitudinem fupernaturalem.
przdeftinatorum: e. g. Chrifto debetur, ve dz-
mones,& damnati copuincdrur de eius diaini-
vate : beatis debetur , ve demones conunincan-
tur de corum fupernaturali beatitudine : or-
dini fapernaturali grariz debetut, ve damnati
puniantur pena miraculofa, & qua non debe-
tent punic 10 pura natura .

18. Circa fecundam quzftionem, in quas
quaritur, virum angeli pofline ex viribus na-
ture cognofcere fupernaturalia folum quoad
modum, dicendum quarto cum communi
fentcntia, quam {equuntur Suar. lib. 2. de an-
gelis, cap. 30. & Valquez 1. jpar. quat. 214.
€ap. 3. Num. 16. angelus potelt ex viribus na-
tura cognolcere jeuidenter fupernaturalia fo-
lom quoad modum , quando 1am exiftunt , &
funt pofira.

Probatur : nam quz poteft ex viribus na-
ture euidenter cognofcere homo, 4 fortiori
potcit angelus ; fed cum czcus natus fupcrnas
turaliter a Chriflo accepit vifum, plurcs ho-
mines,qui ante viribus natura (ciebant euiden-
tet illum fuiffe coecum, ac carniffc organis ne-
ceffarijs 'ad videndum, fdeinde cuidenter co-
goouerunt illum habere organa ad videnduim,
& videre, non fecus,ac alij homines: fimiliter
<um Lazarus refufcitatus fuit 4 Chrifto , plu=
ses homines,quj viribus naturz enidenter fcie=
bant illom fuiffe mortuum,mox euidenter
viderant illum viuere , adecoque fuiffe refufci-
tatum &c. ergo 4 fortiori angelus potelt hac ex
viribus naturze cognofcere. Ratio eft, gunia
cum ceecitasfit naturalis , poteft ab homine ,
& angelo viribus nature cognefci s fed etiam
vifus fupernaturaliter receptus cft naturalis, &
ciu{dem fatiopis , ac vifus natusaliter acceps

tus; ergo potefl ctiam viribus natura cognof-
Ci, nec maiores- vites requiruntur ad euiden-
ter cognofcendum , quod videt, quiante erat
ceecus , guam ad cognofcendunt, quod videt
qui ante non erat cecus ; fed qui viribus natu-
r {cit, quod aliquis, quierat coecus , nung vi-
det, ea ipfo cognofcit, quod coecus recepit
vifum &c. ergo pofito, qued ccecus fit illu-
minatus, mortyus fir refufciratus, potelt homo
viribus naturz cognofcere ccecum fuiffe illu-
mipatum , mortuum fuifie refufcitatum ; led
hec funt fupernaturalia quoad madom : ergo
poteft homo, & 4 fortiori angelus viribus nas
tur cuidenter cognofcere fupernaturalia quo-
ad modum, polito quod fint fa&ta. Cognitie
€rgo, qua quis euidenter cognolcit fuperna-
turalia quoad modum vt faéta, dici poteft fu-
pernaturalis prefuppofitiug, in guantum pre-
fupponit aliquod miraculum vt fadom , fed
cft formaliter paturalis, figuidem fuppofito
miraculo , producitur viribus naturze -

19. Dices: fequeretur, quod demon po=
tuiflet naturaliter fcire Beatam Virginem pee
periffe Chriftum,falva virginitate .

Refpondeo, concedo confequentiams
cum San&to Thoma 2. 2. quelt. 29.art. 1,ad 3.
per hee verba. Ad . dicendum , qnod ficut Au-
guftinus dicit 3.de Trinit. cap.7. & 8. Diabelys
multa porefl virtnte fuz nature, 4 quibus tamen pro=
hibetur wirtute dinina . Et boc modo poteft dici,quod
wirtute fue nature diabolus cognofcere potevat matr€
Dei von fuiffe corruptam-fed virginem: probibebatur
tamen & Deocognofiere modum partus diwini « Hine
patet Sandtum Thomam ftare pro noltras
fententia, & dum negat voiunerfim Angelos
cognofcere fupernaturalia, intelligendum de
fupernaturalibus quoad fubffantiam , nonde
{upernaturalibus folum quoad modum .

19, Dicendum quinrd : angelus non pas
teft viribus naturalibus euidenter cognofcere
fupernaturalia guoad modum vt futura, & fa-
cienda, nifi Deus, hoe manifeftet ,

Probatur: nam angelus non poteft eniden=
ter cognofcere, quid fit libere fad&urus alter
angelus, vel homo nifi angelus, vel homo ipfe
hac liberé manifelter,ideoque hzc fpectant ad
fecreta hominum, & angclornm ; etgo i fot=
tiori non poteft fcire,quid fit liberé fadturus
Deus fine vila exigentia naturz; fed fuperna.
turalia quoad modum, puta refufcitatio mor-
tui, illuminatio’ ceeci, fiunt & Deo liberrime,
abfque co quod exiganiur 4 natura ; €rgo.

20 Dicendum fexto : eft probabile s quod
angelus poffit viribus naturz cognofceres ,
quod Deus poteft facere pleraque fupernatu-
ralia quoad modum , puta quod poflit mor=-
tuos refufeitare ; coecos illuminare , inuertcre
motum folis, & corporum czleftinm .

Probarur: nam angelus ex comprehenfio-
ne naturali effeGuum poteft enidenter co-

-gnofcere Deum effe au&orem , ac fuprenum

dominum naturz , ac pofic difpenfare in le=

gibus nature , & in naturalibus exigen-

tijs 5 {kd co ipfo cognofcit , quod potcﬁ;'facem
effe-




&

LiberIIL Quaftio CLVI:

effe&tus fupernaturales quoad modum 3 ergo .

21. Confirmatur : nam angelus nacurali-
ter cognofcit Deum creafle ex aihilo creatu-
ramipfam, & caulas naturales , creafic homi-
nemex nihilo &ec. fed euidens eft intellectuni,
prefertim acutiflimo,quod qui abinitio crea~
uit corpus , & animam , illamque corpori

-vaiuit, poftquam per mortem anima feparata
eft 4 corpore, potelt corpus reititucre in prifti-
num fatum illigueanimam reunire, & fic
morum refufcitare: quod qui formanit ocu-
Tum; illique dedit potentiam vifiuam , poteft
in coeco oculum formare, vel reformare, illi=
quedare potentiam vifiuam : poteft Solem fi-
ftere, & inucrtere motus erbium ceeleftium,
difpenfando in legibus, & exigentijs nature ¢
fe inftitute, & cuius cft dominus: ergo ange-
1us poteft viribus nature enidenter cognolce~
re poffe Deum facere hac omnia, & alia imi-
lia fupernaturalia quoad modum. Hinc pa-
tet, quare angelus poffit viribus naturx.ca=
gnofcere Deum pofle facere fupernaturalias
quoad modum , at non poflit cuidenter co-
gnofcere Deum pofle facere fupernaturalia
guoad fubltantiam , puta vnionem hypoftati-
cam . Angclus enim ex | gaturalibus poteft
cognofcere Deum vt au@orem, & dominuin
natore ; fed pofle facere fupernaturalia quoad
moduny, difpenfando in legibus naturz, fpe~

tatad Deum vt audtorem , & dominum na-
ture 5 ergo .« E conuerso angelus ex natorali-
bus non cognofcit Deum vyt auGtorem fu-
pernaturalium quoad fubftantiam , vt ex-
plicatim eft num. 7. fed pofle facere fupecrna-
turalia guoad fubftantiam non fpe&at ad
Deam, vt audtorem nature , fed vtau&o-
rem {upernaturalium , vt ibidem eft di¢tum ;
€Igo .

22. AdI. nego fecundam pattem maio-
1is, nimirtim, guod angelus viribus naturz, &
cx comprenenfioné rerim naturalium cogno-
fcat euidenter myfteria gratie , puta ypionem

-hypoftaticam , vifionem beatificam non im-
plicare « Quandoquidem enim non habet
quidditatinam cognitionem vnionis hypolta-
ticz , & aliornm donorom gratie , nequit
cuidenter cognofcere eorim ndimplicantia .

23. Ad 2. Ex co,quod angeli comprehen-
dant f¢ ipfos, & fuam naturam, non {equitur ,
quod cognofcant euidenter poflibilitatem_s

‘w~nionis hypoflatice , & aliorum donorum.s

fupernaturalium . Licet enim pofle cleuari ad
wvnionem hypoftaticam fic ipfa natura in-
felle@iua, tamen natura intelle@ina nons
zelpicit vnionem hypoftaticam , & alias
dona fupernaturaliat refpe@u determinato ,
fed folum indeterminato , ita vt natura intels
IeCtina fit folim potentia pafliua obedientia-
lis , vt Dens poffit de ipfa facere quidquid non
implicat 5 ergo angelus , comprehendendo
fuam naturam, cognofcit foliim, quod Deus
poteft deilla facere quidquid non implicat .
Virum vero vnio hypoftatica, vifio beatas
Bee.implicet, vel non pmplicet, non cognofcit

237
determinaté in comprehenfione naturz istel-
le@tiuz, adeaque porelt non certificari de non
implicdtia taliom donorum fupernaturalium
luxta ditain refp. ad 1. Vide dida qu. 1.n.18
in refp. ad 6.

24.  Ad 3.quod eft precipunm fundamen-
tnm Scoti , nego minorem . Dicoenim cum
communi {ententia contra eundem Scotum ,
vnionem hypoftaticam, gratiam fanéhficitem
&c. effc non (olam extrinfecé , fed intrinfece
fupernaturalia quoad fubftantiam , ac dicerfz
rationis ab entibus naturalibus , ac effe ordinis
diuini, vtde vifione beatifica oftenfum eft ex
profeflo quaft. 25.Sicut ergo myleria gratizs
pura voio hypoftatica &c. propter fuam ex-
cellentiam {unt indebita toti nature create, &
creabili, fic corum cognitio intuitina,& quid-
ditatiua eff indebita toti naturz creatz,& crea-
bili, ac proindé non pofflunt viribus nature
ntuitiug ; & quidditativé cognofti inxtd di=
flan.13.

25. Ad4.diftinguo maiorem : intelleQus;
qui poteftintueri aliquid perfetins a fortiori
potctt intueri aliquid imperfe@ius vt guod &
wt quo tranfeat : imperfe@tius vt qued , fed per-
feltins vt quo, negos diftinguo codem padio
minorem ;5 & nego confcquentiam. Vifie
beata, gratia fan&tificans &c. cum fint acci-
dentia incapacia beatitudinis , f{unt vt quod
aliquid imperfe@ius fubfaijs intelleGtualibus
capacibus bearitudinis 5 fed 2¢ quo funtincom-
parabiliter perfedtiora. Angelus cnim income
parabiliter magis perficitur per vifionem bea-
tam , gratiam fandificantem &c.quam per ip.
fam fuam f{ubftantiam, vt fuppono excome
muni featentia, & explicabitur fuoloco : er.
go ex ¢o, quod vous angelus poffit intucri
fubftantiam alterius angeli,non fequitur,quod
poffit intueri vifionem beatificam , qua anges
lus incompatabiliter magis perficitur, quam
per fuam fubftantiam , & elecuatur ad perfe-
&ionem fuperjoris ordinis, & omningd indes
bicam cuilibet nature create , & creabili ,
cuius proinde cognitio quidditatina,; & intui-
tina eft proportionaliter indebita cuiliber na«
ture cxeate, & creabili, vtdiGumeftn.r;.

QVASTIO CLVIL

Vitram » & quamyfleria gratic fuerint de fats
Angelisreselara ab initio , vel poft

8. Thom. q.57.art. §«

1. TYRimo videtur, quod angelisab initio

etiam dum crantinvia , & nonduwmn_»
confecuti fuerant beatitudinem fupernatura-
lem confiftentem in vifiene Dei, reuclata.
fuerint omnia myfteria gratiz . Nam procul
dubio fuerunt illis reuclata aliqua myfterias
gratiz ; fed non eft maior ratio de vono, quam
dealios ergo reuclata fuerunt omnia. Proba=
tur minor: nam procul dubio fuit illis reues
latus finis (upernatutalis , ad quem debcbant
fuos adtus dirigere .
o Mmm : 2:5¢=~




458

2. Secundo videtur , quod angeli beati
{altem ab initio {ua beatitudinis videring ins
Verboomnia myfleria gratizz, Nam in Ver-
bo, & in‘'djuina fapicnua continentur ratios
nes omninm myfteriorum gratiz ; fed angeli
ab initio {fu@ beatitudinis vidernnt Verbum ,
& diuinam fapicntiam ; ergo angeliab initio
fuz beatitudinis viderunt in Verbo, &in dj-
uina fapientia omnia my teria gratize.

3. Tertio videtur, quod angeli nullum
gratiz my{terium de nouo videant in Verbo.
Nam vifip beata fem per remanet eademicrgo
pet yifionem beatam femper cadem vident,ac
proindé nullum myfterium gratiz videat de
nouo .

4. Refpondeo, quod vt quzltioni fatisfiat,
plura pundta {unt examinanda , que libet per
plura quafita proponere .

5. Quaritur igitur primo, yvtrum ange-
lis in (tatu viz , & antequam confirmarentur
in gratia, & viderent Deum, rcuelata fue-
rint aliqua myftesia fupernaturalia ?

Refpondeo affirmatiu¢ cum communi
fententia. Ratio eft , quia angeli in via debue-
runt fe liberé mouere per {uos adtus ad fuom
vitimum finem {iipernaturalem videndi Dei
& ad fupernaturalem beatirudinem ; ergo de-
buit ipfis renelari myfterium eleuationis ad
finem f(upernaturalis beatitudinis . Nam ex
Apolt.ad Rom. 11, Credere oporret accedentens
ad Deyts quia et , & imquirentibus [¢ remuncrator
fit ; remuneratione nimiram f(upernataralis
beatitudinis , vt colligitur ex textu, & expli-
cant communiter interpretes 5 fed hoc valet
ctiam de angelis; ergo vt angeli poffent fes
moucre ad finem f{upernaturalem, debuit ipfis
xeuclari elenatio ad beatitndinem, & remune-
rationem (upernaturalem,

6. Queritur fecundo, vtriim angelis ino
viareuclatum fuerit myfterinm Trinitatis ?

Refpondeo affirmating , vt docent com-
muniter Theologi, ac praefertim Caietanus,&
Thomifte 2. 2. quefl. 2. art. 7. & 8. Ratioeft,
quia cum Trinitas Perfonarum cum vaitate
effentiz fit precipunm myferinm fidei,debuit
angelis viatoribus renclari, vt circa illud fidem
fuam exercerent. Et quia ctiam angeli, qui
deindé peccauerunt,fiucrunt ordinati ad finem
fupernaturalem confequendum per fidem.
fpem, &diletionem ; ided criam Angelis ,
qui deindé peccaucrunt, hoc et demonibus ,
antequam peccareat , dum erant in ftatu viz,
réuclata fuerunt myfteria Trinitatis , & clena-
tionis ad finem fupernaturalem &c. Videri
Pporelt Suarius lib. 5. de angclis, cap. 6. 0. 2. 3.

& 4.

7. Queritur tertid, vtrum angelis in via
renelatum fuerit myfterium Incarnationis ?

Refpondeo duas efle fententias . Primas
Alexandride Ales » qui 2. par.q.26.membr. 1,
docet angelos in vianon cognouiffe myfte-
rium Incarnationis, fed tantum illud vidiffes
in Verbo : imo dubitat, an omaes , vel aliqui
tantum angeliillud in Verbo viderint ab inis

De myfterijs Angelo reuelatis.

tio fux bearitndinis . Eandem opinionem fe-
cutus eft Gabriel in 2. dift- 0. quaf, 2. art. §.
dub. 4. & aliqui recentiores Thomifiz .

8, Secunda fententia communis docet
omnges angelos in viaaligup modo cognouif-
fe myfterium Incarnationis . Docet hanc fen=
tentiam fatis cxprefsé San&us Thomas in 2.
dift. 12, queft. 1. art. 4. & in 1. part. quzlt.64.
art. 1, ad 4. per hac verba . Dicendum , quod my-
ferium Regni Dei,quodeft impletum per Chrifiuns -
omnes quidem Angeli d principio modo aliguo cognes
werunt , maxime ex quo beatificats funt vifione Fer-
bi, quam dewones nunquam babuerunt. Eandem_s
opinionem feeutl funt plures authores , quos
refernnt, & fequuntur Suarius lib. 5. dean=
gelis,cap. 6, num, 9. & Va(q. 1. par. difp.21§
gap. 1.

9. Dicendum cum hac commumni fenten<
tia s omnibus angelis , etiam qui erant peeca-
turi; dum effent in via, reuelatumeft aligualis
ter myfterium Incarnationis .

Probatur primo : nam Adamo in fiatu in-
nocentiz ; dum procnl dubio crarin via , re-
nelatum fuir myfteriom Incacnationis’, vt do-
cet dSandtus Thomas 3. par. quelt. 1. ad 7.8 2.
2. queft, 2. art. 7. in corpore; ergo etiams
angelis invia renclatnm cff idem myfteriumy
Probatur antecedens ex Apoftolo,quiad Eph.
s« relatis yerbis , quz Gen. 2. narcatur dixiffe
Adam , poftquam ex eius cofta formata fuit
Eua: Hornuncos ex offibus meis 5 ¢ caro de carne
mea . Propter hocvelinquet homo patvem fuum , &
matrem fuam > & adberebit vir vxori fue , o erunt
dno in carne wna, fubdit: Sacramentum boc ma-

gnum ¢ff « Ego autem dicoin Chriflo, & in Ecclefia 3
crgo ex Apoftolo Adamus verbis illis prophe-
rauit, ac proindé cognonit facramentum_s,
quod adimpletum eft in Chrifto , & Ecclcﬁa,

cr hoc , quod Verbum vpitum eft carni ,
Chriftus defponfauir Ecclefiam .

10. Probatur fecundo : nam ided Adama
reuelata fuit locarnatio, & Chriftas, quia cum
Chriftus deberet effc capur hominum , con-
neniens fuit, vt renelarctur primo homini ins
via, vt in eom crederer s fed Chritus debes
bateffe caput etlamangelorum : jergo conue-
nicos fuit, vt reuclarerur etiam angelis in via
exifientibus, vrin enm crederent, eumque
adorarent , ;

11, Probarur tertio: nam Apoftolus ad
Heb. 2. loquens de Deo Patre dicit , & cum
dterum introdicit primogenitam in orbem teyrarum 5
dicit i o adorent enm omnes Augeli cius 3 {ed cons
ucnicns fuit, veangeli adorarent Chriffums
venturum ctiam dum erant viatores adotatio-
ne meritoria s ergo debuit adorari etiam ab
angelis; dum crant invia, ac proindé debuit
ipfisreuclari. Confirmatur: nam ad gloriam
Chtifti pertinuit , vt adorarerur ab angelis
etiam dum crant in via, ac proindé v ipfis res
uclaretur .

12, Queritur quartod,vtrum angeli 4 prins
cipio fuz’ beatitudinis viderint in Vetbo mys
ferium Incarnationis vt faturum? -

: Refs

R e —




SSESEET

o st

Liber HTL.Quaftic CLVII:

Refpondco afirmatiué. Probatur: nam.s
fi dum eflent in via , ac Deum intuitiué non
viderent, cognouerunt myfterium [ncarnatio-
nis, multo magis cumiiam fuerant beati, vi-
deruntillud in Verbo - Ideo San&us Thomas
1.p.qualt.64.art.1.ad 4. dicit. Myflerium Regni
Deis quod eft impletum per Chriftun: , omnes quidem
Angeli A principio aliqua modo cognonerunt , maxi-
me ex quo beatificats funt vifiane ¥ erbi,qui Damo-
nes nunguam babuerant Confir.ex 8. Aug.qui
lib.s.de Gen.ad litt. cap.19. loquens de myftes
rio Incarnationis, dicit . Sie ergo fuit hoc abfcon-
ditum in Deo, vt iamen innotefceret principibus, &
poteflacibus in celeflibas : & paulo polt; Quod au-
tem non in Deo tantim innotefcie Angelis, quod ab=
feonditanm cff, werum etiam bic eis apparet, cum effi-
CiLhTs atque propalatur, ipfe Apoftolus teftis eff: ergo
Auguftinns docet myfterium Incarnationis
ita fuiffe ablcoaditum in Deo,vt tamen inno-
tucrit principibus , & poteftatibus in coclefti-
bus , hoc eft Angelis, & quod non felam in-
notefcit in Deo ,hoc eft in Verbo per vilio-
ncm beatam, veram etiam in fe ipfo , eum cf-
ficitur, ac propalatur «

13. Queritur quinto, viram Angeli ins
via, vel faltem ab initio fuz beatitudinis , co=
gaouerint in Verbo myfterium Incarnationis,
& alia myfteria gratiar, & falutis obtinendz
per Chriftum quoad omuces citcunftantias
ira perfedte; vt nihil de nouo circa illa didice-
1int; an vero aliqua poft didiceriat, & poilint,
ac debeant difcere vique ad diem indicij.

_Refpondeo, quod Angeli multa circa hzc
paulatim didicerunt, & dilcunt vique ad diem
iudicij . Probatur ex Dionyfio, qui lib. des
ceelefti Hyerarchia, cap.7.dicit. Sacva Scriptura
indycit quafdam celefles effentias ad ipfum le=
Jum quaflionem facientes , & addifcentes fcientiam
dining eius operationis pro nobis , & Iefum cas fi-
ne medio docentem , vt patct ! faig 63. vbi quaren-
t1bus Angelis, guis eft ifle,qui venit de Edom? vefpon-
dit Iefus: ego qui loguor inflitiam; ergo ex Dieny-
fio Angelicirca myfteria gratiz muolta difcunt
4 Chrilto » qua ante nefcicbant. Ideo San&us
Thomas hac quaft. §7.art.s. ad 1. alludens ad
difa verba Dionylij, quz retuleratin argu-
mento, fed coitra , dicit . De myflerto Incarnatio-
nis duplicitér contingit logui . ¥ no modo in. geuera=
Ii, & fic omnibus veuelatum eft @ principio fuse bea-
titudinis . Cuins vatio eft , quia hoc eft genevale prin-
cipium, ad quod omnia eayum officia oydinantur. Om-
nes enim [unt adwminiflvatory [pivitus, vt dicitus
FHeb. 1. tn minifierium miffi propter ess , qui heredi-
zatem capiunt (alutis 5 quod quidem fit per Incarna-
zionis myfterinm o Alio modo poffumus loqui de my-
flevio Incarnationis s quantam ad [peciales conditio
nes 3 & fic non omnes Angeli & principiode omnibus
Junt edoflisimo quedam ctiam [upcrioves Angeli
poftmodiin didicerunt,vt patet per antioritatem Dio-
nysif indufam. Quia vero myflerium noftrz fa-
laris per Chriftum non complebitur nifi ins
die indicij : Angeli fieut ignorant diem iudi-
cil, iuxta illud Matthe24.36. De dic autem ilia,er
Doray nemo [vityweque Angeli cxlorum, nifi folus Pa-

459

ter; fic ignorant plura alia ad idem myfterinm
fpeCtanria , de quibus fucceffiue docebuntur
a Chrifto vique ad diem iudicij .

14.  Queritur fextd , viram Angeli beati
quz [pectantad myfterium Incarnationis.gra~
tiz, & falutis per Chriftum , prids, ac melius
feiverint , quam Prophete , qui fucrunt anté
aduentum  Chrifti.

15. Refpondeo,quod vt loquitnr Santus
Thomas hoc eodem att. 5. quaf.s7. in refp.
ad 3. 9uidquid Prophete cognonerunt de myflerio
gratie pey reuclationem dininam, multd excellentiss
ef Augelis renelatum,Ratio eft,quia vt dicit Dios
nyfius cap.4. de Angelica Hicrarchia, Prophete
per Angelos inflrunntuy , ideoque vt docet A po-
ftolus ad Gal.s.& ad Heb.2. lex vetus data eft
Moyfi per angelos ; ac ipfa executio Incarna=
tionis per Angelum Gabriclem beatz Virgini
fuit anounciata: ergo hac cadem myfterias
prius,& excellentius fuerunt angelis reuelara,

16. AdditSanétus Thomas in cadem refpa
ad z.quod licét Prophetis ea, que Dens fallurus evat
circa [alutem humani genevis, in geneve venelanerit,
quadam tamen [pectalia Apoftoli circd hoc cognoue-
vHnt , que Prophcte non cegnousvant , iuxtd illud ad
Ephef. 3. Poteflis legentes intelligere prudentiam med
inmyflerio Chrifli , quod alijs generationibus non eft
agnitum , ficut veuelatum eff Sanétis Apcfiolis eius.
Addit rarsus, quod inzer ipfos Prophetaspofierio-
ves cognoucrumt guod prioves Bon cognoxcruit , fecuns
divm tllud Pfalmi118. Super fenes intellext,& Gre-
gor.homil. 16, in Ezech. dicit: quod per fuccefsio.
ries temipoium cvenit dining coguitionis augment uie

17, Quagzritur feptimo ;verum a Chrifto
A poftolis, ac prafertim Panlo circd myfieria
Incarnationis, ac noftre falutis reuelata fue-
rint aliqua, quz non fuerant angelis anzé re=
velata, & que ipfi angeli per Apoftolorum s
predicarionem didicerint *

Refpondeo , ac dico primd ; ipfis Apoftolis
aligna renclata {funt perangelos. Probatur ;
nam Apocalypfis reuclata fuit loanni per ane
gelum, vtiplemet teftatur initio libri dicens;
Apocalypfis Tefu Chrifté , quam dedit illi Deus pa-
lam facere [eruis [uis que oportet fieri ¢itd , & figni-
ficauit,mistens per angelum [uum ferno [uo Toanni-

18. Dicendum fecundo : Chriftus per fes
ipfum plura reuelauit A poftolis; quz non fuc-
rant angelis reuelata « Probatur: nam vt ha-
betur Matth. 35. de Chrito prediGum cft
Prale.77. Apeviam in parabolis os meums erulabo
abfcondita a conflirutione mundi ; ergo Chriftus
multa eru&auit , ac docuit, qua fuerunt ab-

‘fcondita & confliturione mundi, ac proindé

qua ipfisangelis non fucrantante reuclata s,
fed ablcondita. Confirmatiar: nam cum Chiis
ftus fitipfa Dei Sapientia, conuenicens fuit , vt
iplc primusdoceret multa {pectantia ad pro-
funda , & fecreta Dei » que anté fucrant inco-
gnita cuilibet pure creature.

19. Dicendum tertio : probabile eft, quod
angeli per apofiolorum , ac prafertim Pauli
pradicationem circa lacarnationem , & my-
fleria gratiz ,ac falutis per Chriftum, multas
; Mmm 2 di-




460

didicerint , quz anté ignorabant.
Probatur; nam Apoftolus ad Ephef. 3. dicit;
‘Mibi autem omnium fanclorum minimo data eff grae
tia bac ingentibus enangelizare inucfigabiles dini=
tias Chrifti, & illuminare omnes, que fiz difpenfatio
Jacramenti abfconditi & faeulis in Deo, qui omnia
creanits vt innoteftat prineipibus , €& poreflatibus in
celeflibus per ecclefiam multiformis fapientia Dei
fed vt docent Hieronymus, Chryfoftomus,
Auguftinus , ac feré omnes, Paulus per prin-
cipes, & poteftates in cegleftibus femper intel-
ligit angelos beatos fpectantes ad choros Prin.
cipatuum, & poteftarum, & confequenteran-
gelos etiam aliorum ordinum ; diabolum ve-
10 ad Eph.2. vocat principem poteflatis aeris buins
ergo Paulus docet fibi datum cfle predicares,
que it difpenfatio facramenti abfconditi 4
{zculis , nimirim facramentum falutis obti-
nende ab hominibus per Chriftum, vtex fua
rzdicatione etiam angelis innotefceret mul-
tiformis fapientia Dei, qua varijs modis'per
Chritum pradeftinatos mirabilitér perducit
ad falutem: ergo etiam angeli beati ex Pauli
redicatione didicerunt plura, qua ante ne-
{ciebant; circa mirabiles modos, quibus Deus
homines per Chritum perducit ad (alutem, ac
ctiam viq; ad di€ iudicij per ecclefiam, ¢infq;
predicatores aliacirca hos modos difcent.
20. Scio Augufl lib.5s.de Gen. da lit. cap.
19.locum hunc Pauli jta explicare, vt fenfus it
facramentum falutis per Chriftum ita fuiffes
abfconditum a feculis, vt tamen innotuerit
angelis per ecclefiam, non militantem homi-
mum , fed trivmphantem angelorum, per mi-
niftros nimirum illius ecclefiz, in qua angeli
fuperiores illuminant inferiores - Veram Au-
guftinus explicari poteft de facramento falutis
quo ad fubftantiam : cum hoctamé ftat quod
remanferit notificandum Paulo quo ad acci-
dentia ; & circunftantias, vt innotefcerer mul-
tiformis fapientia Dei.
2i.  Probatur fecundo, ex Patribus,qui ex=
plicantes hunc. locum Pauli docent angelos
aliqua cicca myfteria Incarnationis ; ac noftr
falutis didiciffe, qua ante ignorabant . Chry-
foftomus in prefatione Euangelij in loaonem
ante medium loguens de Ioanne dicit. Nibil
enim nobis bumanum 5 fed ex profindis » & abditis
thefauyis omnia proloquitur, gue neque angeli, priuf~
guam hic dicevet ; noueyunt . Nawmque & ipfi nobif~
cum per leannis vocem , @ per nos didicersint , qua
cognouinmhs , quod Beatus etiam Paulus bis verbis (i-
goificanits vt innotefcat nune principatibus , & pote-
Ratibusin celeflibus perecclefiam multiformis fa-
pientia. Dei . Si igiur principatus , & poteflates
Cherubimque, ac Scrapbim bac per Ecclefiam didice-
vunt , plané cosflat ipfos angelos [wmma cum atten-
tione cius [e auditeres exhibauiffe . ldem Chryfofto-
mus 111 cap.3.Epiftolz ad Ephef-Hom.7.expli-
cans cx profeflo illa verba, ur innorefcat princi-
patibus  &e. docet aliqua circa vocationem
genuum ad eadem vocatarum , ad quz ludezi,
1ta vt feffuri eflent in Deithrono, Angelosdi-
diciffe ex pradicatione Pauli , cum antcigno-

Dem y fteryjs An g@lo reuelatis

rarent.Verba ipfius Pauivm per Apoftropliem
alloguentis funt. Et illuminas Angelos ; ¢ Ar
ehangelos , & Principatus , <7 Poteflates 2 cevté in-
quit.  In Deo enim fuit abfeonditum , ¢re. Et paulo
pott s &vnde fuit hoc manifefium angelis } per Ec-
elefiam » ac paucis interiedis « Duid hocergo gff ?
bac angeli noruntnec illi. Nam [i Principatus non no=
runt, multo magis vec aa:gclf' HOUEYUNE « _,’&m:m’u nos
didicimus , & ipff per nos . Addit deindée . Ayfle-
vinm enim ipfum pr ‘ea TOCat s QUORIAM , nec an-
geli nouerant , nec ly evat manifeflum . Avgeli
hoc tantim norant, que cEus fit povtio domini po=
pulus eius. Etvursus Dan.i O-Lrinceps Perfarum ve-
Pitie mibi o Luamobrem non eft mirandum > fi hoe
quogne ignorabant « Nam [i veditum ignorabant ,bge
multo magis . Eft enim hoc Enavgelinm Matth. Ie
29ui falunm faciet populum funm Ifracl . Nibil de
gentibus , fed de gentibus veuclar fpivitus « Atque
quod wocate quidem effent, novant: quod antem ad ea-
dem , @ [feffure effent in throno Dei ; quis boc cxpes
tlaver 2oquis evedidiffer ¢ Ergo Chryloftomus cxe
prefseé docer angelos aligua circa vocationem
geatinm ex Pauli predicatione didiciffe,idque
confirmat ex ¢o , qguod Dan. 10. Angelus, qui
prafidebar regno Perfarum , idedque dicitur
Princeps Perfarum,reftitit angelo, qui debebat
Iudzorum populum captivum fub Perfis re-
ducere in terram promiflionis , ac proindé
ignorabat populum ex Dei voluntate reuo-
candum in terram {uam : ergo non et miram,
quod licet apgeli feirent eriam gentes yocatas
effe ad falutem per Chriftum, tamen antes
Pauli predicationem ignorarent, quod ita ¥o-
catz effent ; vt deberent @quari [udeis , ac de-

erent (edere inthrono Dei, ac indicare ipfas
tribus Ifra proindé potaerint hec ex Pau-
li preedicatione difcere .

22. Infertur ex ditis Chryfoftomum hoc
loco non afferere , quod angeli anté predica-
tionem Pauli ignorarint myfteiiam incarna=
tionis quoad fubftantiam , fed folum , quod
ignorarint quoad aliguam circunftantiam.s
vocationis gentium . Fatetur cninvipfos ante
fciniffe gentes vocatas, fed ignorafie illas vo-
caras fuifle etiam ad hoc , vt deberent lud2is
@quaris ac federe in throno , ac iudicare tribus
Ifrael . Hinc reijcitur Vafquez, qui 1.p.difp.
215.cap.2: N.4. dicit ; quod Chryloftomus hoc
loco videtur afferere, non tantum fuiffe ab-
{conditas angelis dinitias Chrifti, fed ipfam.s
etiam myfterij Incarnationis {ubftantiam .

23. Confirmatur primnd conclufio ex alijs
Patribus, quorum teftimonia afferemus iam_,
oftcndentes illos non afferuifle, quod angel;
ignorarint myflcrium Incarnationis, & falu-
tis per Chriftum quo ad (ubftantiam , {ed fo-
lam quo ad aliquas conditiones, & circua-
ftantias nefcicrint, quas ab ecclefia ex Apo-
fiolotum predicatione didicering .

24. Confirmatur fecundo: nam cum Deus
per Incarnationem naturam humanam prz-
tulerit angelis , fuit congruum , vt Chriflus

m}t[m angelis ipfis; hominum minifterio te-
uclaret ,

25. Qua-

S

e ————




—— e

AR

e

p—

Liber Il Quaftio CLVAL

g5 Queritur o&aud, viriim aliqui Patres
docuerint angelos etiam beatos abinitio ignos
raflfe myftetium Incarnationis quo ad fub-
flantiam ?

Refpordeo Vafquez difput.12s. cap.2. n.o.
afferere , quod aliqui Patres , nimiram Chry-
foftomus , T heodaretus , Theophylactus, Oc-
cumenius Hicronymus, & Nyflenus locis,
quos anteallegarar, exiffimarunt myfterium
Incarnarionis fuifle Angelis abfconditum.s
ctiam quoad {ubflantiam, Ego-tamen exifti-
ino illes lequutus efie;non de fubftantia , fed-

l¢ quibufdam circungtantijs,& conditionibys,
ac negafle Angelis non omnimodam cogni-
tionemde (ubltantia myfterij , fed folum itas
perfeGtam , qualem deindé {untadepti . Des
Chryfoftomo iam diximus num. 21, Nunc de
reliquis agemus .

26.  Primo affertur Theodoretus , quiins
Comm. Epift.ad Ephef. in cap. 3. explicans
verba citata Pauli dicit, Nam nec potefiates qui-
¥em 5 qua ful afpediuw: non cadunt , feiebant myfle=
Yitm , fed per difpenfationem , que eff in Ecclefia
incffabilem Dei fapientiam didicerant, Refpondeo,
quod manifeli¢ loquitur , non de (ubllantia
Incarnationis, quam proctl dubio (ciebant
ante conuerfionem , & praedicationem Pauli,
{ed de circunftantia vocationis gentium , des
qua etiam loquutus eft Chryfoftomus, vt di-
Gumeft,

27. Secundo affertur Theophyladus in.
Comm,. ciuidem loci Epiftolz ad Ephefios .
Sed Theophyiadtus, qui folet vocari abbte-
niator Chryfoftomi, dicit idem, quod Chry-
foftomus. Verbaipfius (unt. Quod antem futy-
rumelfer, vt geates ipfe vocarentur pey (piritum

forfan & Propbeta, & Angels cognonerunt . Quod
autem confeffuri effent in Dei throno gentiless &
alig buiufmodi babituri 5 quis wnquam [perando ope-
viretwr? Paulo poft explicans illaverba, otin-
notcfeat nunc Principatibas , ac Poteflatibus, {ub-
dit . Neque fuperiores, inquit s Principatys, o
Poreflates myfieryy huins, quod gemtibus revelatum
eft, babent cognitionem . Enimuerd Angelis , &
Avrchangelis illud confiabat , guod 1frael effet popu-
dus eius , & allatwrus effer Dominus populo fuo fa-
dutem , & ewmdem a prauis facinortbus exempturns ,
Luod autem gentiles tantum effent boworis confecy-
2uri , latebat vtique taws [upevioves, quam inferiores
illas potefiates . ergo Theophyladtus non afferit
Angelos abinitio ignorafife myfterium Incar-
nationisquoad fubftantiam , fed folim afle-
rit illos nefeiffe circunftantias , nimirgm., ,
quod per Chriftum gentes eflent confefurz in
throno Dei,&c. In hoc eodem fenfu loquitur
Qecumenius.

28. Tertio affertar Gregorins Nyflenus ,
qui hom.3. in Cant. poft medium dicit. Ete-
nim  fupevioribus tempovibus Poteflates ‘ille fuper
mundum bune pofica , folion illam fimplicem , o
wniformem Dei (apientian norant, conuenienti jqua=
dam vatione mivacula vexum in natura perficientem ,
At de fpecie illa fapientie varia , que ex revum fibi
aducrfantinm nexs conflat, wwnc per Ecclefiam ela-

461

rifime funt edofle. Et pauld poft explicans;
quxnam fuerunt edo&te » fubdit: Luomodo ni-
mirdim [ermo carofiar: quomodd wita cum morte
mifceater i quo pailo vibice propria valnus nofirum
Janet .

29, ' Dices: ergo Angeli ab eccleffa didis
cerunt,; quo pad o fermo, fen Verbum factum
fit caro; fed hoc eft ipfa fubftantia Incarnatio-
nis , quam anteignorabant; ergo .

Relpondeo , quod dum Nyflenus dicit ,
quod Angeli clariffimé funt pet ecclefiamo
edodti , quo pao Verbum caro fit fadtum ,
fignificat foliim , quod poft Incarnationem.
obtinuerunt per rcuclationes ecclefiz fadtas
clariorem cognitionem de ipfa fubftantia Ine
carnationis , quam antc habuerint : at non.s
negat, quod etiam ante aliqualem de fubfan-
tia Incarnationis cognitionem obtinuerint .
Nyflenus igitur alludens ad illa verba Apofto-
li; ad Eph. 3. Ftinnotefcar nunc Principatibus
& Poteflatibus in celefibys multiformis fapientia
Dei , docet Angelosanté Incarnationem no-
nifle voiformem Dei fapientiam , poft Incar-
nationem didiciffe multiformem fapicntiars
Dei, qua contraria mirabiliter operatur ex
contrarijs. Audiatur Theophyladtas, quilo-
€0, quem fupra num,20. citauimus, propo-
nit doctrinam Nyfleni dicens. Gregarius antem
Nylfenus aute Incarnatiovem affirmar fimpleeis
quamdam Poteflates celefles habuiffe Dri coguitio-
nem > nimirm quod fola woluntate ennéla creauit ,
¢ ei licere omnigs preuidere , moderarigue ni-
uerfa, & fapienter cuvave omnia intclligebant . In=
carnato autem Dei ¥ erbo ex conrrarys contraria [ung
effelia « Nam per mortem <vita fuccefit , perinfer=
mitatem potentia , per ignominiam gloria , per wilio-
ta demurs [unt confecnta , quz Deum decorent .
Sic iginy nunc maltiformis cognita celeftiibus Dei eft
Japientia , atque tia; que wbi innotuere , potc-
flatesille per nos per/pedia Ecclefia , quantis cffer di
gnata bonis, ad certiovem [unt divtng fapicutie co-
guitionem dedulia «

30. Quarto opponitur Cyrillus Alexan=
drinus ; qui lib.2. 1n loan. cap.3. explicans ea-
dem verba Apoftoli ad Epheflez. ¥t innotefeat
Principatibus , & Poteflatibus in celeflibus per Ec-
clefiam multifovmis fapientia Dei 5 dicit ¢+ Sapientis
entm certe Deo congraens Incarnationis [ublime my-
flevium 5 ergo exiffimat mylterium Incarna=
tionis quoad (ubftantiam Angelis innotuifiz»
per reaclationem factam Ecclefiz, & Apo-
ftolis. :

31. Refpondeo totum, quod dicit, faluarij
per hocs quod per reuelationes Ecclefiz fa-
&as mylterium Incarnationis melias innotue-
rit Angelis quoad ipfam fubftantiam,& quod
de nouno [cierint plures circunftantias, quas
antcd nefcicbant .

32. Quinto opponitar Hicrooymus, qui
Tom.6. in comment, Epifl. ad Ephcfios in il=
laverba cap.3. Myflersj alfconditi a fecnlis : di-
cit : Poteft myflerine abfconditum a [wenlis, & ali-
ter intelligi 5 quod illud fecula jgnorarint , hoc eff
omnes [piviivales , €& vatisnabiles ceatwi & , que

in




462

in feculis fuerunt . Idem dixerat in cap. 63,
laie »

Refpondeo ; quod Hicronymus in illa ver-
ba myflerii abfconditi a (acnlis , manifefté docer
myfterium abfconditum 4 faculis non effes
myflerinm Incarnationis fecundiim fubftan-
tiam ; figuidem illud fecundum fubftantiam.s
fuerat notum Patriarchis, & Prophetis,; ac
preinde ctiom Angelis , fed myfterium voca-
tionis gentium , quod eft quedam eircunfian-
tia myftevii Incarnationis , ac faluris per Chri-
flum obtinendz, fecundiim quam circunftans
tiam innotuit per reuclzionem fa@tam Eccle=
fiz s & Apoftolis. Addit Pacriarchis; & Pro=
phetis myfterivm Incarnationis non ita fuiffe
notum » ficut Apeltolis, ac proindé Hieronys
mus docet toram noftram fententiam. Verba
Hicrooymi funt « Et quomede Patriavihs , o
Prophete habucrant aliqua,queApofiolos non babuif-
fe ciedendum cft , [ic € contrario pro opporiunitaie
tempoiis, € pro Enangelyj pradicatione babuerunt
_.jpo_,'!ah' magis noteers myfierinm Chrifli 5 quod fcie-
1unt quidem @& Sanili antiquitns viri s fed non ita,
vt Apofloli , quibus predicandi neceffiras incumbe-
bar. Quod eff antem boc myflerinm,quod ficut nunc,
alijs generationibus non eft vewelatum ? ¥ iique quod
fequitnr , cffe gentes cobaredes , & concorperales, &
‘conparticipes promiffionis in Chriflo L ESF” per Exan-
gelinm 5 ouius fallus ek Paulus minifter , &re. Hoc
sdem mylterium , per quod patuit mulriplex
fapientia Dei , inferius afferit fuiffe ignotum_,
etiam Angelis ac renelatum per Ecclefian ,
dicens . 8i awtems Principatibus , & Potefiatibus
in Celis ; quas fantias minifirafque Det accipere
debemus (Licér aligni Principes buius aevis , & An-
gelos eins interprezentnr) ignota fuit multiplex [a-
pientia Dei» qug nanc eis per Ecclefiam venelataeft,
quant magis Patriarchis , & Prophetis ignota fuit.
Non multo poft fubdit. Crux itaque Chvifti
non folim nobis , fed & Angelis , cunffifque in ces
lo wirtutzbus profuit , €& aperuit facrasmentum , quod
anté nefeichant . Denique ad celum cum corpore
Deum venevientem miravtuy s & dicunt Ifa. 63.
" Quisefl ifte , qui afcendit de Edom , fuluida vefli-
wenta eins ex Bofor } Hic formofusin flela candi.
da. Etinalioloco Pfal, 23. Quiseft ifte Rex glo-
vig? Dominus virtutum ipfe ef Rex glorie 5 crgo
docet angelos plura ignoraffe circa Chriftum
cinfque paflionem, & mortem, ac circa nego=
tinm falutis nofkrz, de quibus ipfum Chri-
flum interrozarint , ab eoquc fuerint edodti .
ldem Hicronymus incap.63. Ifa. explicans il-
laverba , Dris eft ifle, qui wenit de Edom tin-
&is veflibus de Bofra? dre. & illa Pfal.6s5. Quis
eftific Rex glovie ? dicit, Interrogamt igitur dn-
geli vei nemitare pevtevviti . Myflevinm enim Paffig=
nis 5 @& Refurvetfionis Chrifti fecundum Apoflos
lum Panlum cunélis vetro generationibus fuerat
ignoratum : €rgo vbique Hieronymus fuam.,

ilam do&tuinam repetit , & ex Scripturis
confirmat. luftinus etiam in dialogo cum.s
’{n;honc contra Iudzos  ex verbis illis
Pfal. a3, Luis eft iffe Rexglovia? colligit an=
&clos ame admentum Chuifti plura circas

De myfterijs Angelo reuelatis.

ipfum Chriftum ignoraffc, quz deindé didi-
cerint,

33. Concluditur ex dictis do&rinam 4 no=
bis rraditam num. 16. & fequentibus, quod
nimiram licét angeli beatiab initio fux bea.
titudinis cognoucrint in Verbo Incarnatio=
nem futuram , nihilominus multa circd il-
lam , & ipfum Chriftum ignorarint , quz polft
Incarnationem didicerint ab ipfo Chrifte , &
¢x renclationibus faétis Ecclefiz , & Apofio-
lis, eflc defumptam ex Patribus , & exprefsé
mradi 4 Dionyfio, [uflino , Hicronymo , Gre-
gorio Nyfleno , Chryfoftomo , Theodoreto »
Theophyla&to ; & alijs.

34. Ad 1.Angelisin flatu viz exiftentibus,
& eleuatis ad finem fupernaturalem , procul
dubid debuit renelari elenatio ad finem fu-
pernaturalem,vt ad illum fe poflentliberé mo-
uere ; debuerunt etiam renelari myﬂcria Tri-
nitatis , & Incarnationis, vt circa illa fuam. »
fidem exercerent, & Deum Trinum , & V-
num , ac Filinm Dei e¢tiam vt hominem.
adorarent . At quadam alia debuerunt refer.
vnari, vt illa ab ipfo Chrifto, qui eft Sapien-
tia Dei, poft eius aduentum addifcerent etiam
per reuclationes Ecclefiz , & Apofiolis fa-
¢tas. Ex proportionali ratione angeli beati
noin debuerunt ab initio fuz beatitudinis vi-
dere omnia , qua fpeant ad Chriftum, & ad
gratiz myfleria, vt poflent de ipfis fuis tempo-
ribus edoceri ab ipfo Chrifto .

35. Adz.Relpondeo, exSanéto Thoma
hac quaftione s7.artic.5. ad 2. concedo maio-
rem , & diftinguo minorem : angeli ab ini-
tio fuz beatitrudinis viderunt comprehenfing
Verbum ; & diuninam eflentiam , nego :nons
comprehenfiué, concedo : & nego confe-
quentiam . Qnividet comprehenfiue Deum,
fcrutatur , & fcit omnia fecreta Dei, & oms=
nia , qua facturus eft Deus; fed folus Deus vi-
det comprehenfiué fe ipfum; ergo folus Deus
in diuina cffentia videt omnia : angeli autem,
& beati in Deo non vident omnia , preferrim
contingentia, fedilla folam , quz Dco pla-
cuerit illisin fe ipfo oftendere, vt ditum eft
qua(t.39.

36.  Ad 3. Refpondeo ex diétis quzft. 30.
nu.8. quod angeli ea,quz de nouo addifcunt,
non vident in Verbo per vifionem Dei, qua
dcbet effe permanens , perpetua, & non va-
riari , fed per cognitionem diftinGam d vifio-
ne, & in {pecialibus renelationibus,, vt docet

fententia {atis communis,quam fequitur Vaf-
quez I.par.difput.225.cap.3.

QVAESTIO CLVIIL

Virim intelleiins Angeli aliquando fit in po-
rentia 5 aliquando in habitu > aliguan-
do in aétu intelligendi?

8.7 ho.q.58.art.1.

:.‘V Identur angeli aliquando effe in pura
: potentia ad intelligendum abfgue viia
S {pecic;




Liber III. Quaftio CLVIIL

fpecie,vel habitu. Nam anima rationalis crea-
tur i Dco ficut tabula rafa, fine vlla fpecies ,
vel habitu : ergo ctiam angelus .

2. Relpondeo , quod vrdocet Ariftoteles
3.dcanima t,8.& 8.Phyfic.t.32.& cum co San-
&tus Thomas in corpore huius articali quatt.
8. intelletus duplicitér dicitur efle in poten-
tia. Primo dicitur effeita in potentia, vt none
dum habeat{pecies intelligibiles,fiue habitum
fcientiz . Secundo dicitur efle in potentia ,
cum habet quidem f{pecies intelligibiles , fiue
habitum f{cientiz, fed aGu non cenfiderat, &
contemplatur obie@um,neque exercetaGum
fciendi . IntelleCtus anime rationalis in prima
anime creatione eft in potentia, ita vt non ha=
beat vllam fpeciem intelligibilem , neque vl-
lum habitum {cientiz , fed illas acquirerede-
beat panlatim per fenfus. Atcintelle&tus ma-
thematici,cum iam ftudio acquifinit fcientiam
mathematica, fed adtu non confiderat €3, quz
habitualitér (cit, iraeft in porentia , vt habeat
guidem habitum fcientiz , fed non confideret
obieta,qua habitualitér fcic. Er quia habitus
refpectu potentiz fe habet per modum a&us ,
fed ordinatur ad viteriorem actum intelligen=
di, ideo habitus dicitur actus primus, intelle-
&io verd actualis dicitur aétus fecundus.Que-
riturergo, verum Angelus aliquando ita ficin

otentia, vt careat habitu, fiue fpecicbus intel-
ligibilibus ? & vrrum aliquando ita habeat
habitum , vt careat a&tuali intelleGione ?

3. Refpondet quzftioni Sanétus Thomas
ponendo tres conclufiones. Prima conclufio
eft:intelle@us Angeli nunquam et in poren-
tia relpectu eorum , ad quz eoLum cognitio
naturalis potelt fe extendere , fed femper ha-
bet [pecies intelligibiles omnijum obieGorum,
quz naturaliter potcit cognolcere, ac proindé
refpectu talium obie&orum non habet aliqud
intelligibilem potentiam, qua non (it toralj-
tér completa per (pecies intelligibiles conna-
turales eis «

Probatur: nam vt diGtum, & probatum eft
quzft.150. Angeli in prima (ui creatione acci-
piunt fpecies omnium obicdtorum ; quz pof=
funt naruraliter cognofcere ; fed in talibus
fpeciebus confiftunt faltem principaliter habi-
tus:{ciendi, & intelligendi; ergo Angeliab
initio non funt in pura potentia , fed funtins
habitu , velin adu primo in ordine ad omnia,
quz poflunt naturaliter cognofcete, ac {cires,
& per hoeintelle@us Angeli differc ab intelle-
&u anima rationalis » qui naturaliter proda-
citur vttabula rafa, acfine vlla {pecie; ac de-
bet fpecies intelligibiles paulatim acquirere,
vtibidem cxplicatum eft,& ctiam quzft. 157.
num. 2. vbi diGum eft cum Sanéto Thoma
Angelos ab initio creationis accipere {pecies
propriasreprglentantes no foltim in vniuerfali,
fed etiam in fingulari entia exiftentia pro qua-
tibet differentia temperis. Suarez lib. 2.de An-
gelis cap. 34. excipit fecreta cordium.quorum
exiftimat Angelos abinitio non habete fpecies
Inwclligibiles . Sed ego exceptionem iftam.ys

463

iuxta mea principia non admitto ; fiquidem
quzit.155. num.11.dixi Angelos ab initio ha-
bere {pecies etiam fecretorum cordis , licét
quia fecreta cordinm non funt naturaliter co-
gnolcibilia, nifi dependenter & confenfu do-
mini, tales {fpecies non habeant vim determi-
nandi ad illa cognofcenda, nifi dependenter &
tali confenfu .

4« Quezritur, Vtrum in intelle&u angelico
dentur habitus naturales diftindi 4 fpecicbus
intelligibilibus ; qui habitus naturaliter ab in-
telleCtu angelorum emanent per modum pro-
prictatis, vel fint ijs 4 Dco in prima creatione
inditi cum {peciebus intelligibidibus, vel faltem
acquirantur per adtus,eo pacto,quo in intelle=
€tu humano daatur habirus acquifiti per a&us,
vtdixiin Philofephia; quaft 35. dc Anima.

Refpondeo plures eflc fententias, Primas
eft Bannez , & Cumel in comm. hujus art. 1e
queft.s8. docenrium dari in angelis voum ha-
bitum naturalem ab corum intelle@u emas
nantem vel 4 Deo ab initio inditnm, qui fit
diftin&us 4 {pecicbus , & inclinet ad reéte iu-
dicandum . Confeatit Medina 1. 2. quait.31.
art.v. qui tamen docet non effe voum tantiim
habirum , fed plares, & quazft. s4.impugnat
Caictanum negantem tales habitus,

5. - Secunda fententia Molinz 1, p. qu. 58,
quam videtur problematicé defendere Ferra-
ri€(is lib. r.cotraGEresscap. s6.docet in angelis
rraererfpfcics intelligibiles,qua coplent intelw

etum angeliin ordine ad apprehendendum 4
dari habitus acquifitos, quibus inclinentur, &
determinentur ad aflenfus tum cuidentes,tum
non cuidentes .«

6. Tertia fententia Suatij lib. 2. deangelis
€ap. 34. num. 8 docet angglos circa euidenria
non acquirere habitus; atcirca, ea, que per
coniecturas , vel per auétoritatem creatamis
folum probabiliter iudicat, acquirere habitus
opinioais, aut fideinataralis diftinttos a [pe-
cicbus intelligibilibus .

7. Qunarta fententia docet in angelis nons
dari vllos habitus naturales diftinétos a (pecie-
bus intelligibilibus ex intelledtu eorum ema-
nantesad modum proprietatis, veld Deo inv
ditos.vel acquifitos, neque ad affenfus cuiden-
tes, neque ad opinariuos , & folum probabi=
les. Sequuntur hanc (ententiam Scotus, &
Durandus. Scotusenim in 3.di£§in&.;-dicir,
quod fi habirus fumatur pro habilitate poten-
tiz, non eft poacre in intcllectu angeli ali-
quem habitum , co quod natuta fua fatis ha-
bilis fit. Durandus in 3.dift. 23. queft.i. ad 1,
dicit naturam intellectualem non coniunctam
fenfitiuz non indigere habitibus, & ideo in
angelis non cffe habitus acquifitos . Eandem
opinionem fequuntur Maironus in 2. dift, 33.
qua(t.1. art.1. Caictanus L. 2. quft. 4. art. 4.
& quzft. 63. arr, 1. & expreflius Valquez 1. p.
difp.219. cap. 2. nim.4. qui triAbult z!lam_cmm
Sancto Thoma inxta explicationem Caierani.

8. Dicendum cum hac quarta fententia. :
in angelorum intelletu prarer habitus {uper=

natu-




464 De p(}tcmia,habitu,& attu mntelligend:.

matutales , & infufos , nulli alij dantur habitus
diftiné@i a {peciebus intelligibilibus .

Probatur ; nam intelleCtus » quiex feeft
perfedté difpofitus ad affenticndum obie&is
cuidentér, aut probabilitér juxtd corum appa-
sentiam,non indiger habitu diftin@o 4 fpecie-
lhus caufantibus talem apparentiam ; fed intel=
lc&us angelicus habet perfeGtam vim intelli-
gendi ideoque ex fe erit perfede difpofitus ad
afenticndum obiedlis euidenter , aut probabi-
liter iuxta corum aj ntiam : ergo intelle-
Aus angelicus non indiget habitibus naturalie
bus diftindtis 4 fpeciebus caufantibus talem._s
apparentiam . : it >

Probator minor s pam hac cft differentias
jnter angelum, & animam rationalem , quod
anima rationalis eft intelleCtus imperfe&us ,
ideoque indiget corpore;& fubfidio fenfuum,
& abfrahit fpecics ab obiedtis fenfibilibus , &
paulatim perficit fuam vim intelleQivam per
habitus acquifitas exfrequentatis a&ibus . At
intellectus angelicus cft perfetus, & ex {e ha-
bet perfectam vim intelligendi, ac non indiget
corpore, nec fubfidio fenfuum, nec debet fpe-
cies acquirere ab obieétis, fed illas habet inge-
nitas ab initio fuz creationis, vtdiGtum eft
guzft. 151, €1g0 €X propqrriqnali ratione non
perficit paulatim fuam vim intelle@iuam per
habitus acquifitos ex frequentatis aflibus .

2, Opponi poteft primo: intelledtus hu-
manus eft ex fe perfedté difpofitus ad affen-
tiendum primis principiis & tamen ex fre-
qucntatis us acquirit habitum principio-
1 diftindtum & {pecicbus 5 ergo intelleétus
ngelicus licét fit ex fe perfedté difpofitus ad
affentiendom obieétis iuxtd eorum apparens
tiam , indiget habitibus diftinétis 4 {pecicbus.

Refpondeo primo plurcs auctores negares
intellectum humanum ex frequentatis actibus
acquirere habitum principiorum diftinGume
a fpecicbus intelligibilibus

Refpondeo fecundd, tranfeat, qued intelle-
&us humanus ex frequentatis actibus acquirat
habitum principiorum diftinétum 4 fpeciebus
intelligibilibus , ac nego confequentiam..
Difparitas eft , quia intelletus humanus pro-
pter {uam imperfedtam vim intelligendi nons
cit ita perfeéte difpofitus ad penetranda princi-
pia, ijfque aflenticndum, vt in tali penerratio=
ne ,- & affenfu non patiatur difficultatem, &
non haljcat impedimenta ex parte corporis, &
phantafiz , vt patct experientia : ergo non eft
mitim, quod cx frequentatis adtibus agquirat
habitd, quo perfecte difponatur. Sed angelus,
quia eltintcileGus perfeftuseftex fe perfedte
difpofitus ad afentiendum obieétis cuidenters
aut probabiliter juxta eorum apparentiam.
<aufatam 2 fpecicbus intelligibilibussergo non
indiger habitibus diftinétis a fpeciebus intelli-

zibilibus . : :

9. Opponi potelt fecundo ex Suar, lib, 2,
de angelis cap. 34.num, 15. Dzmon ex fres
quentatis adtibus acquirit faciliratesn maio-
rem ad affentiendum probabiliter aliquibug

Da

p i
a

cbiectis : ergo acquitit habirum . Probatii
anrecedens : nam dxmon ab initio difficulter
credebat Chriftum effe Deuim ;: procedent&s
tempore facilius , & facilius credidit , ac tan-
dem conui@us fuit de Chrifti dininitate s ergoe.
10. Refpondeo,diftingno antecedens; de-
mon cx frequentatis adibus acquiric facilitas
tem maiorem ad affentiendum probabiliter
obieéiis, ex co, quod proponantir noua nmo-
tiua ; vel propenantur melius, concedosftante
cadem propofitione motinorum , nego: & di=
flinguo confequens ; ergo acquirit habittim
diftin@um a fpcciebus, nego: ergo acquirit
nouas {pecies ; vel nouam modificationem
{pecierum ; concedo. Tunc demon ex fre-
quentatis aétibus acquireret habitus diftin@os
a fpecicbus » quando acquireret nouam facili-
tatem ad affentiecndum probabiliter obicétis
propofitis codem pacto, & ex ijfdem motiviss
at fi acquirat nouam facilitatem ad aflentien-
dum probabiliter obiedlis, ex eo, qued propo-
nantur nona motiua , & maiori reprefentatics
ne ; cum hac reprefentatio cauferur a fpecies
bus, non {equitur; guod acquirant habitns di-
flin&tos 4 fpecicbus 3 fed non probatur, quod
demones acquirant nowam facilitatem ad af-
fentiendum obie&is propofitis ex ijfdem mo-
tiuis, & cum cadem apparentia: ergo. Dzmon
igitur facilius , & facilius credidit diuinitatem
Chrifti, quia propofita illi fucrunt noua,& no=
uamotiua, & cum propofita funt motiug s
conuincentja.conuidus eft. Haec nona moti-
ua cum effent metaphyficé fupernaturalins »
propofita fuerunt per nouas (pecies’s figunidem
angeli rerum fupernaturalinm non habent
{pecies ab initio {ux creationis, vt iam dicetur
num. 11. Ruorfus ezdem fpecies modificatz

" per diuerfas relationes reprafentare poflunt

noua motiua , vt explicatum eft qu.154. n. 11

11. Secunda conclufio , quam ponit San-
&us Thomas,elt sintellefius angeli potelt efie
in potentia refpedtu obicétorum fupernatura-
lium, ita vt eorum fpecies non habeat b ini-
tio » fed ille de nouo & Deo dentur .,

Probatur: nam cuin tales {pecies fint ange-
lis indebita;, poteft Deus illas date, vel non da-
re ; prout voluerit , & guando voluerit, ac ta-
lia obie&a renelare s vel non reuclare s prout
illi placuerit : figuidem fupernaturalia, cun
non exigantur i natura,pendent folim 4 diui-
na voluntate » Noa foltim igitur angeli beatis
fed etiam demoncs poflunt de nouo acquire=
re {pecies metaphyficé fupernaturales, iuxta
ditaq.156.0um.15.

2. Confirmat Sanétus Thomas: nam.s
corporaceeleftia, licét {int ita perfe&a ab inie
tio> vt femper habeantomnia, quz illis de=~
bentut , tamen aliqua, quiz non debentur, ali=
quando habent , aliquando non habent ; puta
aliquando illuminantur 4 Sole,aliquando non
illuminantur ; ergo intellc@us angeli, licet 2b
initio fit ita perfectus,vt habeat omnes {pecies
obiectorum naturalinm, quorum cognitio ils

lis debetus ; tamen fpecics obicGtorum fupers
nau=

%




«Sar=_Ium

Liber III. Quaftio CLVIIL

agturalium , quorum cognitio illis non debe-
tur, non eft inconueniens , quod aliquando
non habeant, ac deindc de nouo acquirant.

13- Tertia conclufio,guam S2nétus Thomas
ponit; eft t lieet angeli non poflint naturaliter
efle in potentia, ita vt carcant aliqua {peeies
abie@orum naturalinum, tamen poffunr effe
in porentia , ita vt carcant aliqua intellectione
attnali. Prebat:nam angelus non femper aftu
confiderat omaia , quorum habet fpecics » &
fcientiam habttnalem , fed aliquando confide-
rat vaut obiedtum, aliguando aliud.

14. Qoarta conclufio eftiangeli pofiquam.
confecuti funt fuam beatitudinem confifien=
tem in vifione intuitiua Dei, hon [untin pos
tentia ad Deum intuendum, & ad videndum
ca,quz vident in Verbo, len in diuina cffentia,
fed femper vident Deum, ac omuia, qu vi-
dent in Deo, fiue in Verbo.

Probatur : nam nunguam definunt cffe bea-
ti; fed beatitudo non confiftit in habitu, fed in
aétu, vt docet Ariftoteles 1. Ethic. cap. 8. ac
proindé beatitudo fupernaturalis confiftitin
a&u videndi Deum ;5 ergo nunquam definunt
videre Deum , & omnia, quz in Deo vident,
cum femper permancant in eadem numero
vifione .

15. Quari poteft primo, verum angelus
poflit fufpendere omnem adtum intelligendis,
ita vt nullum obie@tum confiderct , fcd quo-
dammodo dormiat?

Refpondeo negatiug cum communifliima,
{ententia contra Gregorium, qui in 2. dift.11.
guazft.2. vifus et de hoc dubitare, fiquidem in
voftremis verbis reliquit indecifum , verum
angelus ex fualibertate poffit fe omni intelle-
<tione prinare?

16. Probatur priné : nam fi angelus pol-
fet liberé fufpendere omnem adum intelli-
gendi,ac veluti prafundo fomno obdormifce-
1c, non pofiet deindé libere redire ad aliquod
obieum confiderandum;quod eft ablurdum,
Probatur icquela : nam adtum voluotatis de-
ber pracedere aliquis actus intelle@us : {ed ille
primus actus intellectus non pofiet effe liber,
cum nullus pofler illum precedere actus vo-
luntatis : erzo angelusnon poflet liberé redire
ad aliquod obicétum confiderandum , neque
{e ab illo veluti fomno excitare.

17. Probarur fecundo: nam eatcnusnos
homines pofumus aliquande ceffare ab omni
adtu intelligendi, guatenus in intelligendo
dependemus a fenfibus, & phantafia; fenfus
autem , & phantafia poffunt aliquo impedi-
mento corporeo impediri ab omai {uo actu
fed angeli in intelligendo non pendent 4 fen-
fu, & a phantafia Lcrgo non poffunt ceffare ab
omni agtu intelligendi .

18. Quari potelt fecundd, verum angeli
poffint ceffare 4 confideratione f{uiipforum
camque {ufpendere?

Refpondeo negatiué cum communiflima.,
fententias quam Sanéus Thémas tradit, vel
infinuat pluribus locis« Nam in 2.dift.r1.qu.

465

2.att.3.ad 4. dicitangelum {emper efle in con-
fideratione fui ipfins. Quefl. 8. de veritate
art. 6.ad 7. dicit intelleGtum angeli non eflcin
potentia refpedtu cfentie {ux , fed femper in
actu : refpectu vero aliorum intelligibilinm
pofie eflc in potentia ; idemque jafinuat t. p.
quelt. 56. art. 1.ad 3. Eandem fenrentiam do-
cuerunt Capreolus in 2. dift.7. qualt.2.artic.3.
Caict. 1.p. quefl.58. art,2. Ferrar, libv2.contra
gentes, A gidius in 2.diftin&. 3.2, paree ditt.qa.
2. art. 1. & alij , quosrefert , & fequitur Suar.
lib.z.' de angelis,cap. 3 5.0.3.4.8. & fequentibus.
At Vaig. i. p. quaft. 219, cap.3. num, 8. licet
fateatur nullum fe legiffe (criptorem, quiaffe~
ruerit pofle angelum d cognitione fui ceffare,
foluit fundamenta huius communis fententiz,
ac videtur inclinare in opinioticm oppofitam.

19. Probatur communis fententias nam
fi in angelis deber dari aliqua cognitio necef-
faria , & naturalis,, in qua fundentur omnes
cogniriones voluntariz , & libere , talis co-
gnitio neceffaria , & naturalis debet elie co-
gnitio , qua intuitiue videanr fe ipfos; fed in
angelis debet dari aliqua cogaitio neceffaria,
& naturalis ,in'qua fundentur omnes aliz ceo-
gnitiones voluntariz , & liber®; ergo. Pro-
batur maior : nam {i in angelo debet dari ali-
gqua cognitio neceflaria , & naturalis, talisco-
gnitio debet verfari circa illud obieGum. ,
quod pre ceteris femper ilif eft naturaliter
prefens , & applicatum ; & maxime propor-
tionatum intelleGui angelico ; fed vnufquifs
que angelus eft obieGtum cius intellectui ma-
Ximé proportionatum; ac naturaliter {emper
applicatum , & propofitum : ergo . Probatur
iam minor primiargnmenti, quod nimjram
in angelis debeat dari aliqua cognitio neceflas
ria, & naturalis, in qua fundentur aliz cogni=
tiones voluntariz , & liberz. Nam ficut age
geli funt perfe@i in genere intelledhini , fic
funt perfedtiin gencre agentis voluntarij; (ed
vt diGtum eft guaft, 150. num. 5. & {equenti-
bus, quia angeli funt petfe@i in genere intels
leftini, debent habere ab initio naturaiiter ,
& ncceflario fpecies intelligibilessper guas fint
in adtu primo ad intelligendum ; ac non de-
bent fpecies paulatim acquirere ab abiedis,
ficut anima rationalis, quz eft imperfedla in
genereintelleétini 3 ergo quiaangeli fuat per.
fecti in genere agentis volunfarij, & liberi,
debenrab initio in {ua prima creatione habere
naturaliter cognitionem , per quam poflint fe
mouere volantarié , & liberé , ac non debent
talem cognitionem acquirere ab obiectis,ficut
anima rationalis, quz eft imperfeda in geuere
agentis voluntarij ; ergo quandoquidem ins
angelis cognitio fuiipforum eft naturalis, &
neceffaria, non poffuntab illa ceflare, eamgue
fufpendere.

20. Quaripotef tertio , virum angeli na-
tutaliter cognefeant intuitine fe ipfos nude
fumptos, an vt ornatos fpecicbus nfelligi-
bilibus, ita veintueantur ¢tiam fuas (pecics in-
telligibiles ¢

Nnon Re




466 De potentia,habitu,& atu intelligendi:

Refpondeo cum Suario lib. 2. de angelis
cap, 3$.num. 214, Angelos intucrl fc‘zpfos._,non
nudé fumptos, fed vt Ornatos fpecicbus intel-
ligibilibus, ac proindg intueri faltem intuitio-
ne quadam confufa fuas {pecics intelligibiles
in ijfque cognofcere cognitione quadam ¢on~
fufacarum obic&a . AdditSuarius 'hanc opi-
nionem defumi ex Sancto Thoma , qui 2.con-
tra gentes »caps 101, loquens de Angelis di-
citiSubflantia intelleélualis.cum fic domina fwi aclus,
in poteflase ipfius et pofiquam babe: [peciem. intellis
gibilem , vt eavtatur, intelligendo aﬂq s velfi ha-
et pluves, vt ea viatur ; quam _'rm!:; fed vt pofiit
liberé vti hac , velilla fpecic, & confiderare
hoc > vel illud obie&tum, debet pracognoice-
re aliqualiter tales fpecics , & talia obictta , fi-
quidem nihil volitum , quin precogniru.. ;
¢tgo » Pro ¢adem opinione Suarius citat Ae-

idium in z. dift, 3. quaft. 2, art. 1. dub. 1. ad
2.vbi docet angelum femper fe intueri,& om-
nes fpecies, quas in fe habet, & hinc pofle ie
liberé conuertere fuper hanc fpcc:cm,@k [ugcr
jllam quia alias cafu vteretur hac fpecie , vel
illa . Eandem (ententiam approbat Ferra-
rienfis 2. contra gentes cap, 101.dub. 1.& 2

21, Probatur, explicando rationem alla-
tam ex Sanéto Thoma . Nam cum angelus fit
perfedtus in geq;reint;[[cé_tiﬂi, & in\ gencte
agentis voluntarij, & liberi » non fplgm de-
bet habere naturaliter fpecies intelligibiles, fed
debet nataraliter iflas habere ita prazfentes , vt

offit illis vti , prout voluerit , & fe conuerte-
re ad confiderandum hoc, vel illnd obieGum,
prout voluetit , ac proind¢ efle dominus fua.
rum fpecierum , & vius earum; fed ve pollit
wti [pecicbus , prout volucrit , debet natarali-
ter cognofcere tales fpecies , & in ijs aliquali=
tércognaflcere earum abicdla; ergo angelug
naturalitér deber intueri fe iplum, non nude
fumptum , fed vt ernatum fpeciebus, ac co=
gnolcendo aliqualitér fuas {pecies, & earum
obiedta . Probatut minor: nam nihil volitum,
quin precognitum : crgo vt angelus poflic
velle vti hac, velilla fpecie , & confiderare
hoc, vel illud obie&tum , debet naturaliter
cognolcere aliqualitér tales fpecies » & talias
obleda, ' :

22, Explicatar exemplo. Aliquandé pro-
ponuntur oculis plures homines, fed ita, vt
nullum corum fcorfim confideremus. Tunc
poflumus voluntarié confiderare fingulos , in®
cipiendo 4 confideratione vnius, & proce.
dendo ad confiderationem alterius, prout no-
bis placuerirt ; ergo angelus intuens (e ipfums
cum fuis {pecicbus, & in {pecicbuscogno-
feens aliqualitér obic&ta, poteft voluntarie ¢&-
fiderare feorfim fingulas (pecics , & fingulas
obiela ; prout voluerit . Si autem nullam
naturaliter ne confufam quidem cogaitianem

haberet (pecierum, & obieftorum , quo pa-
€to poflet voluntarie vii hac, vel illa fpecie, &
confiderare hoc , vel illud obie¢tum ? Secun-
do Mathematicus fciens habitu plures demo-
firationes mathematicas poteft velle reuoca:

re in memotiam hanc, vel illam;ifed non pof-
fer, nifi aliqualiter recordaretiir earum; ergo.
Similitér angelus non pofler voluntatié con-
fidcrare hoc, vel illud obiectum , nifi illud ali-
qualiter przcognolceret . Tertio aliguando
fumus obliti alicuius rei, vel nominis, puta
quo pa&to vocetur filius Petri, & volumus ,
& conamur illius rei, vel nominis recordari;
fed nifi illius rei;vel nominis aliqualiter recor-
darcmur, non poflemusvelle , & conari €.
cordari talis yei, vel nominis: ergo aliquali
ter recordamur illius rei, vel nominis 5 ergo
proportionaliter vt angeli poflint velle vti
hac,vel illa [pecie, & confiderare hoc,vel illad
obieum, dcbent illa natusaliter aliqualitér
precognolcere . Quod autem non poflimus
velle recordari illa; quorum nullo modo re-
cordamur , acuté obferuatr S. Auguft. lib. 10.
Confefl. cap. 19.dicens. Neque esim omnimodd
adbuc obliti fumus, quod wel oblitos nos effc memini-
mus . Hoc enim nec amiffums quarere potevimus
quod omnind obliti fueramus . Proportionaliter
poflumus dicere « Neque enim omnino ange-
lus non confiderat quod aduertit {c non cons
fiderare . Hoc enim nec poteft velle confide-
rare, quod nullo modo confiderat

23. Addo, quod aliqui autores confu-
famillam memoriam; & confiderationem. ,
quz prarequiritut , ve quis velit recordari eo=
ruin , quorum non recordatur , & confiderare
cbiecta, que non confiderat, videntur vocare
habifnalem , vel virtualem . In hoc fenfu vide-
tur loqui Ferrarienfis, dum lib. 2. contra gen=
tes;cap. 101, dicit, non eflc neceflarinm ad om.
nem volitionem , vt precedat actualis cogni=
tio , fed habitualem fufficere , & ided vtange-
lus velit vti vna fpecierum, quas habet , fuffi-
cere, vide illa habeat habitualem notitiam..
finc actuali. Si vero afferant non requiri vl-
lam notitiany actualem ne confufam quidem,
contradicunt illi principio wnibil wolitum ; quin
pracognitum , QUO principio vtituretiam Auge
lib.1@.de T rinit.cap.1.

24. Valquez 1-p.difput.221,cap.4.00M:2 1.
ne concedat in angelo dari cognitionem natu-
ralem, & neceflariam,qua cognofcat fe ipfum,
& faltem confusé {uas {pecies , & earum obie-
¢ta, nezgat dari in angelo itam libertatem.s
vtendi qualibet fpecie, prout voluerit, & con-
fiderandi quodlibet obietum. Docet crgo,
quod cum angelus 4 confideratione vnius
obiedti tranfit ad cognitionem alterius, quod
nullo paéto confiderabat, non voluntarie , &
liberg tranfit, fed motus ab aliquo motore ex=
trinfeco s & quia non poteft ad hanc nouam
confiderationem moueri 4 caufa extrinfeca_,
fecunda;moucridebet 4 Deo. Sed reijcitur hge
dodtrina. Nam co ipfoangelus non efict per-
fectus in genere intelledtini ; nec in generes
agentis voluntarij , nec effet dominus {uarum
{pecierum, cum naturalitér non haberet co-
gnitionem fufficientem ad voluntarié vien-
dum hac , vel illa fpecie , & ad confiderandum
boc,vel illud obiedtum; Licét ergo Deus pof-

lat

g

e

-

T —

& e




Woges,

£ T iy T

L 'ﬁm

" S

- Liber 11l Quaftio CLVIIL

{it anpelurh extrinfecé dererminare ad haxc,
nion ett negandum, quod angelus poffit etiam
fe ipfum voluntari¢, & liberédeterminare .

24. Oppones : Sanétus Thomas hoc art.I.
quzﬂ. $8. de angelo dicit ; non enim omnia, que
naturals cognitione cognafcits femper altn confiderat 3
ero nos dum dicimus , quod femper faltéms
confusé confiderat omnia obiedia naturalia,
& omnes{uas fpecies intelligibiles , contradie
cimusS. Thoma .

Refpondeo primé , quod confideratio pro-
pri¢ figoificar cognitionem diftinGam,& cum
fpeciali quadam aduertentia ; fed in hoc fenfu
nos concedimus , gucd angelus ‘non femper
confiderat omnia {ua obicéta naturalia: ergo
aon contradicimns S.Thoma . Addo allata
werba Sanéti Thoma pofic rctorqueri contra
aduerfarios in' fauorem nofltre fententiz. Di-
cit enim , quod non omnia, quz naturalitér
kognolcit , femper aftu confiderat : ergo fup-
ponit ; quod quz non confiderat adtu, natura-
fiter cognofcit, illa nimirim tenui , & confu-
1a cognitione; qua poteft vocari cognitio me-
ré habitualis , & virtaalis , & proprié non el
confideratio .

76: Quuri poteft tertio, vtriin cognitio
qua angelus narturalitér, & neccflario cogno-
{cit fe ipfum, fit comprehenfina ?

Relpondeo negatiné. Ratio eft; quia cogni-
tio illa naruralis debet effe ralis , qualis requi-
vitur ad hoc, vt Angelus poffit veluntari¢ , &
libcié confiderare quodlibet funm obicGum
naturale; fed ad hoc non requiritar,vt fit com-
prehenfiva: ergo . Secundo cognitio , Gua an=
gelus comprehendit feipfum, eft pené ade-
quata virtuti cognofcitive angeli : ergo ange-
lus in coprehenfione fui ipfius impeadit pené
omnes fuas vires cognofcitinas, ac proindé
impeditar a perfeéta cognitione alioram obie-
&orum ; ergo vt poffit {nas vires cognofciti=
uas impendere ad perfedté cognofcenda etiam
alia obieéta, cogairio comprehenfina fui ipfius
non debet cfle angelo neeefiaria: ac proinde
cognitio neceflaria, qua angelus intuetur fes
iplum , non eft comprehenfina, ac poteft an-
gelus voluntarié ; ac liberé, vel impendere in
cognifione fui ipfins vires fufficientes ad fe
iplum comprehendendum , vel ceffare 3 fui
comprehenfione, & fuas vires impendere ir
gognitione aliorum obie@orum .

37. Adargnmentum in contrarinm, con-
cedo antecedens,& nego confequentiam. Ided
anjma rationalis debet creari vt tabula rafa
abfque vila fpecie, guia habet intelleGum im-
pertetum , ac proindé debet abftrahere {pe-
cies intelligibiles ab obiectis fenfibilibus de-
pendenter 4 fenfibus, & ab imaginatione : fed
angeli habent intelle@tum perfe@um:ergo non
debent creari vt tabule rafz, fed debent ins
ipfa prima creationé accipere omnes fpecies
jatelligibiles obiedtorum , qua poffunt narus
saliter cognofcere vt explicatumeft nag.

467
DVASTIO CLEX

Virum Angelus poffit fimul intelligere plura
per modum plurium » an Solem
per modam Unins 2

8. Th. q.58. 4.2

1. Idetur Angelus non pofle fimul intel-

ligere plura; primo cnim A«ift. 2.
Topic.cap.4. in explicatione loci 3 3.dicit: con=
tingit pluva fcive , cogitare antem non, vel vt fecun=
dum aliam verfionem citat hunc locum San-
&us Thomas : contingit multa feive , vnum autern
intelligere , & 10. Metaph. cap. 4.1. 10. dicit, qui
wnrm non intelligit, nibil intelligit -

2. Secundo ficut corpus formatur per fi-
guram, fic intelleétus formatar per cogpitio=
nem; fed corpus non poteft fimul formari pla-
ribus figuris; ergo intelle&tus non poted fimul
formari pluribus cegnitienibus, ij{que ploras
fimul intelligere.

3. Tertio nulla res’ poteft fimul moueti
pluribus motibus,vel ad diuerfos terminos ;
fed intelligere eft quidam motus, cuinsrermi=
nus eft obieGum :ergo intelleftus angelicns
non poteft fimul habere plures intelleétiones,
vel fimul intelligere plura obiefta

4. Quarro {1 dicatur argumenta allata.
probare folum,quod non poflint fimul cogno-
fci plura per modum plurium , non autem..,
quod non pofiint fimul cognofci plora per
modum vnius,contra eft , quia non fatis ex-
plicatur, quid {it cognofci plara per modum.
vnius.

5. Refpondeo , certum eft, quod quilibet
intelle@us poteft imul cognofcere , & intelli-
gere pluta obie&ta. Intelledtus enimdiuinus
ab xzterno, & femper fimul intelligit , & com=-
prehendit omnia omnind obieda ; & omnes
veritates . Intellectus humanus dum pluras
obiecta comparat, examinando, in quo conuge-
niant, vel differant , fimul cognofcir illa plura
obiedta , idemque dic de intelleu angelico :
alioquin non poffet youm obiedtum compa-
rare cumalio , nec poffet videre rerum con=
uenicntias, ac differentias.Ideo S-Auguft.rela-
s 4 San@o Thoma hoc art.2.lib.4.de Gen.ad
lit.cap. 3 2. dicit. Potentia fpiritaalis mentis angeli-
2 , cunéla qua voluervit ; faciilimé fimul comprehen-
dit . Hoc fuppofito , dubitatur , vtram ange-
tus pofiit cognofcere plura vt plura, vel folum
vyt voum.

6. Refpondet Sanétus Thomas hoc art. 2.
queft.s8. agens de intelle@u angelico , & clas
rinsinfra quazf. 85. art4.agensdeintelledtu
humano ; quod intelleétus potelt quidem fi-
mul intetligere multa per modum vaius, non
autem multa per modum multorum .

Probat : nam jllaintelliguntur per modum
vnius, que intellignntar per vnam {pecicm.s
inteiligibilem , illa intelliguntur per modum
plurium , quz intelliguntur per plures fpecies
- Nnn 2 in-




A

468 De cognitione plusiumvt plurium

intelligibiles s fed non potelt intelle@us fimul
perficipluribus fpecicbus intelligibilibussergo
non potelt intelligere plura vt plora. Probat
minorem; nam non poteft idem fubieftum fi-
mul perfici pluribus formis vaius generis; ac
dinerfarnm fpecierom : ex,gr.non poieflt idem
{ubie@um fimul figurari ploribus figuris fpe-
cic diuerfis , ac conuenientibus in vpo genere
figurx : non poteft idem fubietum colorari
p_luribl.‘,s coloribus fpecie diuerfis conucnicn-
tibus in yno genete coloris; fed omunes {pecics
intelligibiles funt vnjus generis.quia SAt voius
porenti@ jntelletine , 4 qua delumunr genus,
dicér fpecie differant ,in guantum reprzien.
tanr obicéta diuerfa (pecie, vel etiam generes;
ergo non poteft idem intelledtus fimul perfic
pluribus fpeciebus, Intelle&us igitur diuinus
cogunofcit comprehenfiné omnia vna fpecies
aneelligibili divin® cffentie ; Angeli, verba funt
Sanéti Thome hoc art.2, queit.s8, ea cognitios
nes qua cognofcunt res per ¥erbum, omnia cognofcunt
wna intelligibili [pecie,qus ¢ft effentia dinina; & ided
quantum ad telem cognitionem omnia fimul cognos
feunt: ficus & in parrig non evunt polubiles cogitario-
nes ab alifs jn alia euntes , & vedeuntes , fed omnem
[feientiam noftram fimul wno confpeftn videbinmus , vt
Aunguft. digit 15. de Trinit. cap, 16, Fa verd cogni-
tione s qua cognofcuul ves per [pecies innaias , omuig
illd fimul poffunt intelligeve » qua wna [pecie cogno=
feuntur , non autem illa, qua dineyfis .

7. Pro explicatione huius doélrine, quzris
for primo, vtrim Sanétus Thomas, dum dicit
non pofle intelle@um perfici fimul pluribus
fpecicbus intelligibilibus, neget pofle in intel-
leGtu dari fimul plures fpecies impreflas,an fo-
lum neger plures fpecies expreflas , hoc eft
adtuales intelle@iones ?

Refpondco ; quod procul dubio non ncgat
plures fpocies impreflas. Probatur; nam q.ss.
art.2. exprefse docetr ,!& probat angelis ab ini-
t1io fuz creationis dari fpecies omninm obie-
dorim naturaliter ab ipfis cognolcibilium ;
ergo docet inangelis de faGo dari fimul plu-
res fpecies imprefias innatas : ergo dum pegat
pofic in angelis dari fimul plures fpecies intel-
ligibiles , non loquitur de fpecicbus impreflis,
fed de adtualibus cognitionibus , qua vocari
folent {pecies exprefiz .

8. Queritur fecundd, in quo fenfn debeat
intelligi San&us Thomas dicens inintellectu
angelico non poffe dari fimul plures fpecies

exprefias, feu plures alnales intellefliones ?

Refpondeo ; quod aliqua jta intelligunt , vt
Sanétus Thomas dicat non pofle inintelledtu
angelico dari {imul plures cognitiones diftin-
€las in ratione qualitatis .

9. Reijcitur hzc fententia, Primeo enim
Sanétus Thomas in eadem fenfu ;in quo ne-
gat hoc art, 2. quft, 58, pofle in angelo fimul
dari plures fpecies expreflas , feu plures aQua-
lesintelle@tiones , infra qoaft. 85. art.4. negat
3llas poffe fimu! dari in homine; {cd in homing
poflunt dari plares a@uales intellectionss dis
ftin€l= in ratione qualitatis ; ergo ctiam in ans

geclo. Probatur minor: mam cum homo per
dilcurfum formalem ex premiflis infert con-
clufionem , altus, quo aflentitor pramiflis, di-
flinguitur ab actu, guo aflentitnr conclufioni,
& ad illum comparatur ; vt caula ad effeétuns;
{ed pramiffz doraot in jniclledn co tempore,
gquo infertur conclufio, vt dixi quaf.63, logi-
€& ; ergo in intelle@tu humano poffunt dari fi.
mul plures cognitiones diftinéte in rationes
qualitatis . :

10. Confirmatur; nam fimplex apprehen-
fio , & comparatio terminorum difponunt ad
judicinm ;' & durant in intelleQu Gmul cnm
iudicjo.

11, Probatur fecido; nam ex didtis g.158,
nuim.18,5andus Thomas docet angelum fem=
per habere cognitionem gliquam naturalem
{ui ipfios; fed etiam liberé vritur fuis {pecie-
bus ; ac proindé cum cognitione jlla naturali
coniungit cegnitiones voluntarias: €rgo ex
Sanéto Thoma in angelo pefluot fimul effes
plures cognitiones diltiaciz 10 ratione qua-
litatis «

12. Dicendum igitur cum Caietano in
hunc 2.art.quell.s8.& in art,4. guafl.25. San-
Aum Thomam , dum afferic in intelle@n an.
gelico non pofle effc plures cognitiones adtua-
les, feu plures fpecics expicilas ; non negares,
quod poflint efle imul plures cognitiones di-
ftinét= in ratione gualitatis, led folum negare,
guod pofiint {imul effc plures cognitiones,
gue hon fint ordinare,ac proindé non faciant
cognitionem vnam vnitate ordinis. Propot-
tionaliter dum negat intelledtum angel icum,
& humanum pefic coguolcere plura yrplura,
concedirautem pofle cognolcere plurave vai,
negat pofie cognofcere plura fine vilo ordine,
coeedit auté pofle cognafcere plura ordinate,
ita vt conftitnant veum obiedum vaitate or-
dinis, Suarez tamen lib. 2. de angelis, cap. 37.
pum. 23. dicit fe non pefle hanc doftrinam
vhiverfalitér approbare; atque cxiftimat in-
telleGum humanum,& angelicum pofle fimul
cognofcere plura obicéta cognirionibus die
ftinéhis, etiam non ordinatis ; ac {ine vllo ordi-
ne¢ obiedorum , ac proindé polfle cognofceres
plura vt plura.Vafquez 1.p.difput; 220. cap.z.
num.t2, docet pofle cognofei plura per plures
cognitiones »fen fpecies expreflas , & per plu-
res conceptus foimales, ablfque vllo ordines
inter (e, non tamen ita perfedte, ficut f youm
obic&um illopum per feintelligeretur,

13. Probatur do&tina Sandi Thoma in
fenfu explicato . Prim¢ enim fenfus , & ima-
ginatio non poffunt fimul cognolcere plura.
vt plura fine vllo ordings fed intelle@us eft pos
tentia perfedior, & magis ordinatiua, quam
fenfus,& imaginatio; ergo intelle&us non po-
teft cognofcere plura viplusa fine vilo ordi-
ne. Probatur maior;nam per fenfum vifus non
poflumus fimul videre plura obiedta s nifi vt
ordinata inter e, fecundum quandam diftan-
tiam, vel propinquitatem; per fenfum auditus
nen poflumus percipere plures voces , & (os

ROS

- s

o

prowsy




e o

G m—— A ————..

e

Y e B

o

Liber IH. Quaftio CLIX. |

nos, nifi veordinatos per confonantiam , vel
diffonantiam : per fenfum odoratus non pof-
fumus fimul percipere plures odares 5 nifi vt
{e mutuotemperantes in voum odorem : per
fenfum guftus non poffumus fimul perci-
pee plures fapores , nifi vt componentes
vaum quemdam faporems; per fenfum tadtus
non pofiumus imul percipere plura rangibj-
lia, nifi vel v conftituentia vanm rangibiles,
vel vt certo modo propinqua, aur diftantia ;
per imaginationem etiat non poflumus imas
ginarl plara, nifi vt exiftentia in loco , in eo=
quedifpolita fecandum diftantiam , vel pro-
pinquitatem , fecupdum quandam Gmilitu-
dinem, vel diffimilitudinem &c.ergo conftat
indudtione imaginationem,& fenfus non pof=
fe cognoefcere pluraobic@ta finealiquo ordi-
ne inter fe, per quem fintaliquo paéto voum
vaitate ordinis; ergo a fortiori nteflectus ,
qui cft potentia maximé ordinatina, & maxi-
meé quzrens, ac difcernens in rebus ordi-
nem , non poteft cognofcere plura fine vilo
ordine,

14. Probatur fecundo : nam res non pof-
funt imul exiftere realitdr extra intelle@um ,
quin habeant aliquem ordinem realem cons
uenientiz , vel difconuenientiz , fimilitudi=
nis , aut diffimilitudinis: ergo non poffunt i
mul exiftere intearionaliter in intellectu,quin
habeant aliquem ordinem intentionalem , ita
vtaduertatur aliqua eorum conucnicntia ; vel
difconuenientia - ‘Sicut igitur eo ipfo »  quod
a parte rei exiftunt plura abfolura, refultat res
latio, qua mutuo ordinantur fecundumos
quamdam conuenientiam, vel difconuenien-
tiam , ficeo ipfosqued plura exiftunt inten-
tionaliter in intelle@tu per plures cognitiones
abfolutas, refultat cognitio comparatina,qua
intellectus in ijs aduertit aliquam conucnicn-
tiam, vel difconueuicntiam .

15.  Probatur tertia ; nam finis intelle@us
eft judicium ferre de obie@is,affirmando qua
iplis conueniuat, ac negando, que non con-
ueniant; fedintelle@us natucaliter mounetur
ad {aum finem : ergo dum illis proponuntur
plura obiefla, & plura pradicata, naturalicer

meuctur ad illa comparanda inter fe, vt vi-.

deat , quo padto conueniant, & quz deheant
afficmari, vel negari .

16. Dcbet aduerti, qued aliquandoin-
telle@us cognofcit plura vt veum in quan-
tum cogaalcit illa vaa fpecic exprefla 5 &
conceptu vooynitate fimplicis qualitatis; ali-
quando coguofcit pluravi vnum, in Guana
tum licet illa cognofeat pluribus conceptibus
diftinéis in ratione qualitatis , tamen tales
conceptus conltittunt conceprum ynum vais
tate ordinis: e, g. intellectus, in quantum.s
plura obic&a comparat inter fe, cognolit il
Ja cenceptu vna vaitate fimplicis: qualitatis 3
fiquidem cognitio camparatiua et implex s
& indiuifibilis , acproindé vna vnitate fim-
plicis qualitatis . Erguiaomnis cognitio af-
firmans > vel negans pradicatumide fubieta

469

eft comparatina, ided omnis comnitio affics
mans pradicatum de {ubieto ¢ft vba vnitate
fimplicis qualitatis, & predicatum , ac (ybic-
fum cognofcuntur vt vnum , in guantum_s
cognofcuntiur conceptu vno vhitate ﬁmp!icis
qualiratis, At cum intelleétns per duas appre-
henfiones abfolutas apprehendit plura obie-
€la, ac in codem inftanti comparat illa inter
{e, cognofcit pluravtynum, in guantum.s
cognolcit conceptu vno,non vaitate fimpli:
cis qualitatis ; iquidem illz duz apprehenfios
nes abfolute diftinguunrar realiter inrer fe, &
4 cognitione comparatiua ; fed fola vnitate
erdinis 5 figuidem illa dvuz apprehenfioncs
abfolutz ordinantur ad tertiam comparati-
uam, ad illamque determinaat, ideogue cam
illa conftitnunt conceptum voum vairate or-
dinis . Proportionaliter difcurfus formalis
conftans ex premidis, & conclufi one realiter
diltin@is , eft cognitio vha vnitare, non lim-
plicis qualitatis, fed ordinis , ideoque cogno-
fcit plura,non vt plura, fed ve vaum in fenfa
explicato, '

17. Ad 1. Ariftoteles 1. Topic. caps 4. die
cens < Contingit pluva fcire, wnum autem cogitare ,
fiue intelligere, nomine fcientiz intelligit habi-
tum [cientixz , qui confiftitin fpecicbus ims=
preflis, vt dictum eft quaft. 158.0um.7, nomi-
ne cogitationis , fcu intelle@ionis, intelligic
cognitionem adtvalem; fed num. 7. didtom_,
elt polle fimul in intelle@n effe pluges fpecies

simpreflas, ac num,12. diGtum eft non pofic in
intellectu fimul effe plures cognitiones actuas
les, que non conftituant cognitionem vaam
vnitate ordinis; ergo Arifloteles illis verbis
docet noftram fententiam. Idem Ariftoteles
4. metaph. t. 10. dicens : qui vnam non intelligit
mikil intelligit, folum fignificat quod ad hoc, vt
duo , qui mutud loquuatur , & difputant,
fe mutud intelligant ; debent intelligere ver-
ba, quibus vruntur.ia vna , & cadem fignifi-
catione, & quod fi pon {umunt in vna, & ca-
demy fignificatione , non fe murud intelli
gunt, adeoque vousnihilintelligitex ijs,qua
alter dicit, in quo fenfu verba illa non funt
CORIranos .

18. Ad 2. concedo maiorem,& minorem,
ac diftinguo confequens: ergo intellectus nan
poteft fimul formari pluribus cognitionibus
nen conftituentibus cognitionem vnam or-
dine , ac proind¢ cognofcentibus plara ve
plura, & non vt vnum, concedo ; conflituen-
tibus cognitionem vnam ordine , a¢ cogno-
feentibus plura vt vnum : nego confequen-
tiam . Sicut corpus non patelt formari pluori-
busfiguris , poteft tamen formari figura vna,
fed conftante ¢x partibus: fic intelleétus nons
poteft formari pluribus cognitionibus , quz
non conflitnant cognitionem vnam ordine
poteft tamen formari coganitione vna ordine,
ac conflante ex pluribus cognitionibus quo-
dammeodo partialibus , co padto, quo vous
formalis difcurfus conftat ex pluribus veluti
partialibus cognutionibus,quibus ccgno{tcu_n-.

ur




4170

suf premiffz, & infertur conclufio, vt expli-
catum cft num.15.
19, Ad 3. Sicutidem mobile poteft mo-
ueri motu vno totali conflante ex pluribus
partialibus maotibus, qui habe¢ant plures ter-
minos ordinatos, ita; vt prius perueniat ad
terminos intermedios, quam ad vitimom ter-
minum : fic idem intelleQus poteft fimul ha-
bere plures veluti partiales cognitiones con-
ftituentes viam cognitioncein totalem , & co-
gnolcere plura obiea partialia ordinata , ac
conftituentia vaum obicétum totale. Difpa-
ritas inter motum,& intclletionem eft, quod
cum motus {it ens fucceflinum , conftituitur
ex pluribus partialibus motibus, quinon pof-
funt fimul eflc in mebili . Atintelle&io cum
fit p(:rmancns,conﬁarc poteft ex pluribus par-
tialibus intelleGtionibus fimul exiftentibus in
intelleéta .
20. Ad 4. Jam num.31. & fequentibus ex-
plicatum eft, quid {it plura cognofci per mo-
dum vnius.

QVZESTIO CLX.

Viram Angeli poffins fimal cognofiere omnia
que poffunt cognofiere fucceffind?

1. Idetur verafententia Gregorij, quiin

2.diftinét.1 1. quaft. 1.fequens Aureo-+
lum eadem diftin@. queft.3. artics 3. docet
poffe angelum fimul confiderare omnia,quo-
rum habet {pecies, ac cadem perfectione co-
gnofcere , ac cum illaconfiderat feorfim , &
fuccefliug, licet non femper , & neceflario il=
la confiderct,& cognofcat:prime cnin S:An-
guft.libig. de Gen. ad lict, cap.j2. dicit. Se-
cundum potentiam [piritaalem scntis angelice , cun-
&fa 5 quavoluerit, fimul notitia facillima compre-
bendentem 5 & cap.33. dicit: Omnia fimulmens
Angelica poteft , que (ingillatim per ordinem connea
xayum canfarsm fermo difivgnit s €rgo.

2. Secundo angelus quot fimul habet fpe~
cies , tor illis fpecicbus adequatos adtus po-
telt fimul producere; fed habet omnes fpecies
fimul;ergo poteft producere actusadzquatos
omnibus fuis fpecicbus 3 fed cum cognofcit
fuccefliué , producit aétns fimuladzqnatos
fpeciebus ; quibus vtitur ; crgo omnes actus,
quos poteft producere feorfim , potelt ctiam
producere fimul .

3. Terrio videtur vera fententia Durandi,
quiin 2diftinG. 3. quaft 8. docetangelum
non folum pofic omnia fimulintelligeres ,
quorum habet fpecies » fed etiam neceflario ,
ac femper illa intelligere cognitione fpecie=
bus adequata. Angelusenim, cum fir intele
le@us perfe@us , ab igitio , & femper debet
habere totam fuam naturalem perfeionem s
fed vt femper habear totam naturalem perfes

ctionem fui intelle@us , ficut femper habet
omnes fuas {pecies , fic femper debet haberes

Dec cognitione fimultanea omnium.

omnes intelle@iones adequatas (ujs {peciebus:
f.‘fg{) o

4. Refpoadco contra duas relatas opinior

nes Durandi, & Gregorij poffe ex Santo
Thoma hac queft. §8. artic. r.. & 2. defumi
duas conclufiones. Prima contra Durandum
habetur artic. 1. per illa verba,quibus loguens
de Angelo, dicit . Non enim omnia ; qua nattras
bi cognitione cognofcit ; fimul aéfu confiderat. Se-
cunda contra Gregorinm habetur artic. 2. vbi
dicit : ea werd cognitione , qua cognofcunt ves pev
[pecies innatas , omniailla fimul poffunt intelligere »
que vna [pecie cogupfcuntayr , non anrew que diner=
fis: ergo ex Sancto Thoma Angeli neques
aclu confiderant omnia , gua hataraliter pof=
funt confiderare, nec poffunt fimul cognofces
re omnia , qua poflunt feotfim , & fuccefling
cognolcere. Sanftum Thomam fequuntut
communiter Theologi in 2. diftinét.3. nimi-
tam Sanétus Bonauentura , Richardus , £gi-
dius, Scotus , Capreolus, Hearicus quads
lib.s. queft.1s. Caictanus, & cateri moderni
in commen, artic.1. quz{t. s8.ncc nonSuarius
lib.2.de Aagelis, cap.34. nuny.s. & feq- Val-
qucz 1.par. difput.221. cap.3. & alii .

s. Probatur hzc communis fenrentias,

quod nimirmm angeli non poflint {imul per-
fecte cognolcerc omnia, que poflunt fcor(im;
& fuccefliue perfeété cognofcere . Nam intel-
le&us habens finitam vim cognofcitinam, piu-
ra poteft perfe@é cognofcere feorfim , quam—
fimul : fed angeli habent finitam vim cogno=
{citinam : ergo plura poffunt naturaliter co-
gnolcere feorfim, & fuccefling , quam fimul,
ac proindé naturalicer non poflunt {imul per=
fecté cognofcere ea omnias quz poffunt feor:
fim, & fuccefliné: ex.gr. fi vous Angelus pof-
fit feorfim, & {uccefliué comprehendere cen-
tum Angelos inferiores ; non poterit illos fi-
mul comprehendere. Probatur maior : nam
qua non {unt immenfa , fed debent occupare
locum finitmin , plura loca poflunt occupare
feorfim , quam fimul , ideoque Angeli cx.gts
feorfim ; ac fuccefliué poflunt naturaliter oc=
cupare omnia loca mundi, & omnia fpatias
imaginaria, at non poffunt {imul occupares
omnia leca mundi,& omnia fpatia imaginarid.
Ex proporttionali ratione pofiunt feorlim , &
{uccefliné durare per toram2ternitatern 4 pare
te poft, fed non poffunt fimul durate per to=
tam ®ternitatem a parte poft, acfoladiuinas
duratio, quia cft infinita, eft interminabilis vi-
tz tota fimul , & petfedta pofleflio, vt di-
&um eft quzlt.20. ergo proportionaliter An-
geli, quia habent finiram vim cognofcitinam,
plura poflunt perfecté ; & comprehenfiué co-
gnofcere feorfim , qua non poffunt fimul «

6. Confirmatur: pam virtus, qua RO
poflit fe extendere ad plura feotfim , quam f{i=
mul , eo ipfo eft nimis limitata ; ex. gr. fian-
gelus ; quia non poteft fimul occupare omnia
loca mundi, non pofiet illa feorfim, & fuc-
cefling occupare, haberet virtutem nimis lis
mitatam : fimiliter quia {i non poteft durares

fimul




— ke o

Liber III. Quaftio CLX.

fimul omnibus annisd parte poft , non pofiet
{uccefiué durare pertotam ternitatem d par-
re poft ; haberet virtutem durandi nimis limi-
tatamsfed virtus intelle@tina Angeli non debet
cec magislimitata in genere vireutis intelle-
ctiuz,quam fit limitata virtus oceupandi loca,
& tempora : crgo virtus intelleGiua Angeli
non debet illa folum pofle perfedte cognolees
re feorfim , qua poteft imuyl «

7. Confirmatur fecando; nam virtus adz=-
quans minorem cognofcibilitatem, non fe-
quitur » quod adequet maiorem cognoltibi-
litatem ; fed maior eit cognofcibilitas plurium
fimul , quam fingulorum fcor(im ; ergo vic=
tus adequans cognofcibilitatem plutium (cor.
fim, ac proindé poteas illa (cor(im perfedé
cognolcere , non {equitur, quod adequet cos
gnolcibilitatem illorum fimul , ac quod pof-
fit illa fimul perfecte cognofcere . Probatur
minor: nam cognolcibilitas rei eft iplaeius
entitas, & perfectio; fed totum eft perfectius,
& maius {ingulis partibus feorfim acceptis ;
crgo cognofcibilitas totius eft maior cogno-
feibilitate fingularnm partium feorfim acce-
prarum ; fed plura fimo] habent rationem to-
tius refpediu fingulorum feorlim: ergo &c.

8. Obijcit Gregarius apud Suarium citato
cap. 34s lib. 2, de Angelis num,2. Si Petras,
concurrente vno homine, pote(t trahere pon-
dus centam librarum , concurrentibus cums
aqualibus viribus decem alijs hominibus, po-
terit trahere pondus decuplo maius, hoc cft
mille librarum ; concurrentibus alijs centum,
poterit trahere pondus cenruplo maius, hoc
¢t decem mille librarum &c. ergo fi intclle-
Qus Angeli, concnrrente vna fpecies poteft
camprehendete vaum obieGtum , congutren-
zibus concur{u proportionalitcr zquali decem
fpeciebus , poterit comprehendere decem.s
obiecta, concurrentibus centum,poterit com.
prehendere centum obic@a ; ergo concurren-
tibus omnibus {pecicbus , quas habet, poterit
fimul comprehendere omnia obieéta, ac pro-
indé¢ omniz obic&ta, qua feorfim perfecté po-
teft cognolcere, concurrentibus feorfim fin-
gulis fpeciebus , poteft fimul cognofceres ,
concurrentibus fimul omnibus fpecicbus,
quas habet . Caufa enim partialis per eafdem
vires €0 poteft producere maiorem effeétum,
quo plures cum illa concurrunt caulz par-
tiales o

9. Refpondeo, tranfeat antecedens, & ne-
go confequentiam . Difparitas eft; quia cum
plures caufe partiales concurrunt ad effcGum
virtatibus partialibus eiufdem rationis ; pros-
porrionaliter, ac multiplicanrur tales caula,
augetur virtus eiufdem rationis, & angetur cf-
feQus : fed plures homines trahentes pondus
concurrunt ad talem tradtionem per virtutem
ciufdewn rationis; ergo proportionaliter ; ac
multiplicantur homincs, augetur virtus , &
effcltus, qui debet fequi, ac proindé fi decem
homines trahunt centum libras,centum homi.
ncs trahent pondus ceaties maius;hoc eft mil-

491

le libras « At cum duz caufe partiales cons
currunt ad effeGum virtutibus partialibus di-
verfa rationis, vt effectus proportionaliter au-
geatus, non fufficit, vt augeatur virtus vniu-
rationis , fed debet proportionaliter augeri
viraque virtus; fed ad cognitionem concur-
runt partialiter intelle@®us, & fpecies intelli-
gibilis, tanquam virtutes diner{® rationis ; fis
quidem intelle@us concurrit vitaliter, fpecies
non vitaliter : crgo vt proportionaliter ange-
ri pofliteffetus, vtraque virtus debet pro-
portionaliter augeri ; fed concugrentibus plu-
ribus fpeciebas, non augeeur virtus vitalis in-
telleétus ; ergo non eft mirtim , quod intelje-
¢tus , qui concurrente vna{pecie , potelt co-
gnofcere perfeété, & comprehenfiue voum.,
obie{tum , concurrentibus pluribus , vel om-
nibus (peciebus,non eo ipfo poflit fimul com-
prehendere plura, vel omnia obiefta, cum co-
goofcibilitas plurium, vel omninm et maior
virtute cognofcitiua vitali intelletus, Pro-
pofitio igitur illa : canfa partialiseo poteft produ=
cere maiorem effelium , quo pluves cum illa concyr-
vunt canfe partiales , diftinguenda eft, ac conce

denda, cum caulz partiales funt cinfdem ra-
tionis , neganda, cum funt divcr(® rationis,ve
cxplicatum eft ,

10, Opponipoteft fecundo; ex diétis (u
pra queft.r22.0um,13.Angelas fupremus non
folum potefl comprehendere feorfim fingula
entia naturalia jn mundo exiftenria , fed etiam
poteft voico adtu comprehendere mundum ,
& totam vaiuer{itatem entium naturalium ,
ac proind¢ omnia entia naturalia imul ; ergo.

Refpondco, quod vt ibi didum eft, fo-
lus Angelus fupremus poteft fimul , & vnico
aétu comprehendere mundum, & omanes eius
partcs naturales,nimirum omnia entia natura-
lia exiftentia, cum habeat virtutem cognofci-
rinam adzquatam cognofcibilitati naturali
mundis alij Angeli inferiores fupremo habent
virtutem cognol¢itivam minotcm cognolci-
bilitate mundi , ideoque non poffunt fimul
perfedté cognofcere omnes partes mundi,quas
poflunt feorfim perfedté cognofcere, quod
{ufficit ad hoc, vt fit vera noftra canclufio -
Addo , quod Angelus fupremus cognofcit
etiam multa poflibilia, qua (imul non poteft
cognofcere ita perfedté , ficut feorfim » & fug-
cefiiug .

11. Ad 1. S.Auguft. lib.4. de Gen. ad litt.
cap-3 2. dicens , quod Angelus, ennita, que no-
luerit , fimul notitia facillima comprebendit ; non
afferit,quod Angelus cun@a, qua potclt feor-
fim , & fuccefliué intelligere , cum voluerit,
fimul notitia facillima comprehendit , fed
comparat intelleGtum Angelicam humano,
ac docet , quod cunéa, prafertim inuifibilia
Dei, quz nos homines per difcurfum paula-
tim , & mora temporis intelligimus ,» quia_
corpore , quod corrumpitur , animam aggra-
uante , ex {enfibilibus paularim proccdimus
ad intelligivilia, & ab cffe@tibus ad caufas, non
fine difficulrate » labore , ac defatigarione , an-

geli




472

geli,cum corporibus careant , abfque difcurfi
fimul , ac {ine vila difficultate comprehen-
dunt. Quod hic fit fenfus S. Anguftini, pa=
tet €x 15 s qua paulé poift fubdit , dicens.
s itaque humana prius bac , anz fafla funt , per
25 CXPCYILUY 5 €OVHIRQUE nalitiam Pro i

ne modulo capit , & deindé guarit co

as 5 f1 quo modo pofliz ad eas perucnive, prin-

'y Alqise incommautabiliter manentes in Ferbo
o fic inuifibilia cins per ea one falla funt, in=
ot confpicere . J

e

g s ac dif-
by te agat y & quanta te WPOVIS MO¥a PYOPicy €aiw
s corruptibile , quod aggranat animam , etiam que
frruentiffimo ffudio rapitnr , we inflanter , ac peife.
seranter hoc agat , quis ignor ldem Auvgufti-
nus deindé cap. 23. dicens, gued omnia mens
Angelicafimulporeft , que fingillatim per ordinems
connexarur canfarum feymo diflimguit, aflerit {o-
jnm, quod mens Angelica poreft fimul co-
guofccre caomnia, quz 6os, dum de ijs lo.
goimur , diftivguimus vt fila fingillatim
fex dicbus iuxta ordinem caufarum connexa-
rom « Sed qua fucrit doftrina Augulting cic-
ca fex dies, quibus in Genefi narratur mun-
dus cenditus, & ordinatus, & circa cognitio-
nem angelorum de illis dininis operibus,ma-
gis explicabimus infra,cum qu.222.agemus de
opeic fex dierum.

122 Ad 2. nego maiorem . Angelus po-
telt quidem producere feorfim , & fuccefliug
actus adzquatos {ingulis fpecicbus , quas ha-
bet , fed nego . quod poteft fimul producere,
& habere aQlus adequatos omnibus fpecic-
bus,qeas habet fimnl . Cum enim maiof vire
tus requiratur ad illos aétus producendos fi-
mnl , quani ad producendos fucceffiué, ma-
le cx €0, quod poflit producere (uccefliug,in-
fertur, quod poflit producere fimul , ficut,
¢x ¢o, qued aliquis poflic eleuvare fingulas
pondera fuccefiiug , male infertur, quod pof-
fit illa fimul eleuare. Neque enim ex eo,
quod aliguis pollit producere effe@um,qui re-
quirat minorem virtutem,fequitur,quaod pof-
fit producere effeGun,qui reguirat maiorem
yirtutem,

13.  Adj3. Pofite, quod intelle@us An-
gelicus poflit fimul perfecté cognofcere ome
niaqua potelt feorlfim , & fuccefliug cogno-
fcere , faris probabiliter docet Durandus,
quod neceflario, & de faflo illacognofiat,
ac proinde quod femper, ac ncceflario ha-
beat cognitionem adzquatam emnibus fuis
fpeciebus. Ratio eft, quia cum Angelus fit
intelle@tus perfedius,ad cius perfeQionem fpe-
&tar, vefemper, ac neceffario habeat totam
perfe@tionem intelligendi in a@u fecundo,
quam poteft fimul habere, ac proindé quod
talis perfe@ta cognitio non {it Angelo volun-
taria , & libera, fed naturalis . At quia, vidi-
ximus num, 5. & 6. intelle@us finitus debet
Pplura poffe perfecte cognofcere fuccefliue ;ac
fgorﬁm > quam fimul , deber angelus pofie fe

libere, & voluntari¢ determinare ad veendum
srodo his; modo illis fpeciebus, & ad perfecté

=)

De cognitione

fimulianea omnium.

cognofcenda modo h&c , modalilla obiecta .,
ficut ex proportionali ratione debet pofie feo
determinare ad occupandum mado hunc lo-
cum , modo illum .

14. Quari poreft,vtriim angelus ficut non
folum potelt liberé fe det nase ad cllen
dum in hoc, vel in illo loco, fed ctizm poteit
fe dererminare ad effendum in loco adzqua-
to, vel inadequato ; ac minori, & minori in

utum, & ectlam ia pundlo, vediximus

quett.141.fic non foliim pofit fe determinare

ad hunc, vel illum cumuolum cognitionum

ordinararun,quz conftitnant voam cognitio-

adequatam f{uz virtuti cogoolcitiuz s

am poflit fe determinare ad camulum

tucntem cognitionem inadaquatam ci-

dem fuz potentiz cognofcitiuz , ita vt poflet

hic , & nune habere cognitionem perfeétio-
rem; {i vellet.

15. Refpondeo probabilius effe, quod an-
gelus (it determinatus ad femper habendam
cognitionem adequatam fux potentiz co-
gonofcitine , ac {folam fit Liber ad hanc ; velil-
lam , circa hze, vel illa obictta, propertiona-
liter , ac 1 fententia multornm, quos retuli
dicta quglt.-14 r.clt femper determinatus ad ocs
cupandum locum adequatuns , & folum eft
liber ad occupandum hunc, vel illum locum
adzquatum. Ratioeft, quia intelleétus An-
gelicus naturaliter appetit intelligere, ac {ci=
re , quantum poteft, &' intelligendo non de-
fatigatur , ficut anima nofira, dum eft vni-
ta corpori defatigatur propter conanexioncm
intellectionis cum a@ibus materialibus ima-
ginationis , ac fenfuum, qua potentiz vipoté
materiales , operando defatigantur, lzduntuor,
& ctiam corrumpuntur ¢ crgo intelle@us an.
gelicus, cum fit potentia naturalis , debet effe
dererminatus ad cognofcendum quantums
poteft s ac proinde voluntas debet effe deter-
minara ad volendumy, vt intelle@us angeli
cognofcat quantum potelt, ac folim debet
efle libera ad illum applicandum his, velillis
obiedlis cognolcendis pex modum vaius.

16. Dices: Angelus potelt (e determinas
re ad effeadam in loco, tum adzquato , tum
inadequato:ergo potelt fe determinare ad ha-
bendam cognitionem , tumadequatam, tum
inadezquatam.

Relpondeo negando confequentiam . Di-
fparitaselt, quia finis angeli eft intelligere,
at finis angelinon eft efle in loco; fed angelus
debet effe determinatus ad habendum fuum
finem ; quantum poteft, non autem ad haben-
cdumquantum poteft ca, qua non {unt finjs :
€IZo .

QVASTIO CLXL

Virim Awgelus cognofiaty difinrrendn?

S TEqn. 58, artic. 3.
Idg‘ttir vera fententia Scoti ; & Grego-
L), quostetcrt Valquez 1,2.difp.222,
capite




Liber HI Quaftio CLXI.

capite primo , quod non folum homines, fed
etiam angeli poflint proorié difcurrere: pri=
mo quia tunc 1atellectus propri¢ difcurrit,cum
4 veritate per fe nota procedit ad veritatems
per fe non notam ; fed ctiam intelletus an-
gelicus 4 veritaribus per fe notis procedit ad
veritates per fe non notas; ergo &c. Probatur
minor; veritates circd furnra neceflana, cX.
gr. circa eclipfim futuram &c. nan funt per fe
notz vili intclle@ui creato ; cum coim futura
pet e nihil fint, non poffunt per feinnotelce~
re 3 ergo folum innotefcunt per caufus s i
quibus eft determinatio talium cffectoum fu-
turorum ; ergo angelus a caufis per fe notis, vt
poteé exiftentibus,procedit ad cognitionem ef-
fectuum non exiftentinm , ac non NG(CrUM.s
per fe ; adeoque difcurrit.

2. Secundo ex caufis, & fignis per fe no-
tis conijcere probabiliter aliquid per fe nono
notum cft propri¢ difcurrere 5 fed angeli tam
boni, tum mali fecreta cordium per fe nons
nota , & liberos eucntus futuros poflunt pro-
babiliter conijcere ex caufis , ac fignis per {e
notis ; ergo &c.

3. Tertio fi dicatur, quod licet angeli co-
gnofcant veritates per fe non notas ia verita-
tibus pet fe notis, tamen non dilcurcunt, quia
per candem adtum , quo cognofcunt verita-
tes per fe notas, cognofcunt jn ijs verirates
per fc non motas ; ad difcurfum vero propri-
um s & formalem requiritur , vt vertates per
fe non notz cognafcantur per adum diner-
fum : contra eft , quia demones poffunt pro-
babiliter affentiri v eritatibus per fe non notis
circa fecreta cordium , & circd fatura contin.
gentia: cxem. gra. potelt dzman probabili=
f2r conijcere ex fignis, quod aliquis incidet in
peccatum , quod motictur impoenitens ; &
damnabitur &c. fed ralibus obie&tis non affen-
tirur per eundem adtum, quo cognofcit figna,
in quibus probabiliter apparent: crgo &c. Pro-
batur minor ; cognitio, qua aliquid cogno-
{citur euidenter , adeoque independenter a li-
bero imperio voluntatis , non poteft idenrifie
cari cum cognitione,quaalind in ipfo cogno-
fcitur folam probabiliter, adeaque dependen-
ter A libero imperio voluntatis ; fed cognitio,
qua demon cogoofcit figna peccati , & eius

robabilitatem , elt euidcns 3 ergo cognitio
jneuidenss gua peccatums affirmat probabili-
ter, adeoque dependenter 4 libero. imperio
yoluntatis, non identificatutr cum priori co-
gnitione.

4. Refpondeo,quod cx Sanéto Thomas
prima parte quaft, 14. art. 6.in corp. difcur-
fusduplex eft . Primus confiftitin fola fuccef-
fione cognitionim ; per quam vna cognitio
fuccedit poft alteram i vt cum aliguis poltqua
cogitauitde Petro, incipit cogitarc de Paulo.
Hic difcurfusnon folum inuenitur in homi-
nibus , fed etiam inangelis, qui poffunt habe-
re vnam cognitionem polt aliam: foli Deo re-
pugnat, vt poté qui femper cognolcit omnia,
& clt incapax caiuflibet fucccflionis «

473

5. Secundo difcurfus propri¢ dictus cft
colle&tio norinz, feu cognitionis mdicatiue
de re fecundim fe non notaex alia notitias
priori, falr¢ m natura, & canfalitace. Exem-
pli gra. cum ego videns fumum , aigue quod
ﬁr ignis , dilcurro, quia colligo notitiam des
igne fecundum fe non noto ex notitiade fumo
noto fecundum fe, cum illum videam . Duz
crgo ad difcurfam proprié dictum reqguirun=
tur conditiones . Primaeft, vt it notitia rei
fecundum fc non notx ¢ notitia quippé, per
quam aliquid elt notum ex fe, colligi non po-
teft ex alianotitia. Secandaclt, vt hec noti-
tia colligatur ex alia notitia priori falicm na-
tura, atque adeo requiritur realis diftinétio no-
titiarum , & coguirionum, & realis canfalitas,
perquam voa notitia colligatur ex alia. Ex
vtroque capite difcurfus proprié didtus repu-
goat Deo, vt docer Sanétus Thomas loco cix
tato. Nam & Deo omnia (unt nota perle ; &
vna noltia dinina non caufatur ab alteras »
quandoguoidem omnes identificantur . Queeri=
tuc, an in angelis dari poflit difcurfus pro-
prnuas ?

6. Plures funt fententia . Prima docct an-
gelos ctiam obie@a illis naturaliter; & eniden.
ter nota poffe cognofcere per difcuarfum pro=
prinm;, non minus, quim homines: ¢. g. licut
Afltronomus faturas ecliples cognofcit noa
immediat¢ in fe ipfis , fed mediate per difcur-
fum , & demonftrationeim, ficangelus, vr ex-
plicatum eft in ptimo argamento . Sequuntur
hanc fententiam Scotus in Prolog. quzft 4. &
5. & in 2. dift. 1. quat vl & diftin. 7. quzl.
vnica. Gregor. in 2. dift. 7. quafl- 5. art 2.
Ochamus in 2. quzf. 16, Gabriel in 2 dift. 3.
quaft. 2. art. 3.

7. Secunda fententia Snarij lib. 2. de ange-
lis,cap: 33. num. 9. & 18. dacet angelum non
difcurrere circa naturalia, quae cmidenter, &
prout funt in fe ipfis cognolcit , at difcuriere
circa fupernaturalia, & circa omnia, qae 000
euidenter , fed conieGuraliter folum, & pro-
babiliter iudicat. E.g. quia dzmones nons
poterant euidenter judicare, virum Chriftus
cffet filius Dei, conabantur id per difcurfum-a
conijcere exfignis , & vt docet Sanctus Tho-
mas 3.par. guaft.44.art. 2. ad 2. Damon videns
Chriffum efurive poft iciuttinm o ffimaniz eum non
effe flium Dei + pofimodam vifis miracnlis, ex
guadam fufpicatione conicGavauit ewm effe filium
Dei. Similiter guia demon non potett culr
denter fcire fecreta cordium, futura con-
tingentia &c. per difcurtum ca conijcit, €x
fignis .

8. Tertia fententia docetangelos ita cares
re difcurfu formali , & proprio, vt in nullas
materia fint capaces illius . Tradunt hanc fen-
tentiam Sanctus Thomas 1. par. quat.s8. art.
3.& infra quelt. 79. artic. 8. & quzft. $5. arts
5. & 2.2. quafk 89. art. 4. & 3. contra Gentes
cap. 44. X o1.& alibi, Alenfis 2.par.quaft. 20,
Memb. §. & alij. Sanétum Thomam fequuns
tur Caict. Ferrar. & recentiores Thomiltz ins

Qoo fuis




{uis Comment ; nec non Vafquez 1. par. dilp.
222.cap. 12. vhi addit, quod e€a, qua funt
fupernaturalia fecundum {ubfantiam , & qua
{unt ordinis naturalis fecundum f¢ , folas
ramen teuclatione innotefcunt » ita ab an=
gelo cognofcuntur, vt in eorum notitia non-
nihil habeatdifcurfus, non tamen omne illud,
quod innoftro difcurfurinuenitur . Videtur
autem hxc com'munis fententia defumpra ex
Dion. quicap. 7. de div. nomin. dicit : Angeli,
non congregant dininans cognitionem a fermonibus difs
fufis » neque ab aliquo communi ad ifla fpecialia fi-
mul agunisr .

9. Dicendum primio cum Sané&te Thoma,
& alijs auctoribus citatis pro tertia fententias ;
non potelt in angelis dari difcurfus formalis,
& proprius .

10. Probatur primd, quia ad difcurfom.
formalem proprium requiritur , vt notitia rei
fecundum fe non notz caufetur , & inferator
anotitia priori; fed licér'angelus poflit cogno-
{cere multa fecundum fe non nota, ex. gt.
poflint cognolcere futuram eclipfim, qua
cum nunc nihil {it, non e per fe nota , fed fo-
lum in canfis , in quibus datur determinatio
adillam 5 poflit preereréa in canfis cognolcere
conieéturaliter multa futura conringentido 3
pefiit in fignis, & indicijs conijcere fecretas
cordium ; qua {ecundum fe non funt angelo
nota &c, tamen ifte notitiz non caufantur,
& inferuntur i notitia priori : ergo non funt
difcurfinz propri¢. Probatur, & explicatur
minor . Nam differentia inter angelos;hoc eft
mentes coeleftes , vt vocanrur 4 San&o Dio-
nyfio, & homines , hoc eft mentes terrefties ,
& inferiores; eit fimilis dfferentiz , qua datur
inter corpora cacleflia, & corpora inferiora,
feu terreftria . Corpora ceelettia in primo fui
effe funt perfedta, & flarim pecfedlé operan-
1ur, Necacquitunt perfectionem fui eflfe, ac
{uz operationis per motum, progrediendo ab
imperfedo ad perfedtum . E conuerfo corpora
inferiora producuntur imperfe@a, & paulatim
acquirunt perfectionem in efie , & operando »
vt patet inductione in hominibus , brutis; ac
plantis. Sic intelleCtus ceeleftesin primo fui
effe funt perfecti ; & in prima fua operationes
fune perfecti; & faciunt operationem perfe=
&tam ; ergo prima coguitio.per quamn cogno=
fcunt caufam eclipfis , penctrar perfe@te talein
caufam, atque adeo per eandem cognitionem
inipla caula cognolcunt eclipim ; ergo non
inferunt dittinétam cognitionem de eclipf, at-
que aded non difcurcunc. Similiter ctiam co-
gonofcendo caufas liberas , hac ipfa cognitione
conijcitine furura contingentia,& cornim pro-
babilitatem fine vllo difcurfii . At iantelle@us
humanus ; & terreftris in primo fuiefie oft im-
perfedtns, & habet prim@ coghitionem canfa-
sumimperfedtam, jdcogue per primam co-

ghitionem non cognolcit effectum in caufis;
& conclufionem in principiis , fed paularime,
difcurrendo, cognofcit effectumiex caufis, &
conclafiones ex principijs per cogaitiones dis

De cegnitionc fing dilcurfu.

3

fiinG&as . In hoc vero confiftit differentias
hominis ab angelo. Homo enim eft ratio-
nalis , hoc eft proprie difcurfiuus ; angeli
non {unt propri¢ rationales, nec difcurfiud 4
fed puré intelledtini, ideoque vocantur Intele
ligenuz .

11. Probaturfecundo, & explicatur. Nam
{i angelus formaliter difcurreret, vel difcurre-
e, dum cognolcit veritates per (e notas ;.vel
cum cognolcit verirates per fe non notas s fed
quas cuidentér cognofcit vi connexas cum ve-
ritatibus per fe notis ;. vel difcurreret,cum co=
gnofcit folum conicdturaliter veritates, quas
folum probabilitér vider vt connexas cum ve-
ritatibus per (e notis; fed nullum ex his dici
potett: ergo. Prima parsefl ¢x fe manifefia.
Nam procul dubio affenfus, quo-quis affentie
tur veritati per fe note s non cft difcurfinus .
Probatur fecunda pars:nam cum intellectus in
co figno, in quoaflentitur aliquibus veritasi=
bus per {e nous , cognoftit cuidenter illas effe
neceflario connexas cum alijs veritatibus pet
fc non notis, codear adtn , quo affcotitur
veritatibus per (¢ notis, affentitur ctiams
alijs veritatibus per fe non notis, quas euiden-
ter cognolcit vt connexas cum veritatibus per
fe notis;ac proinde affentitur fine difcurfu for-
mali; ad quem requititar diftinétio affenfui
& vt aflenfus concluftonis cauferur , & infera-
tur ab affenfu premifatum ; fid angelas, quia
habet perfedam vim intelle@inam , in co fi-
210, 1In qua cognofcit v per fe non no-

DLeXIonenl s Cr=

tis , vider euidenter taleny ¢
go aflentitur verilgue vejt per eunden
aftum,, ac proinde {ine difcurin formali . E
conuerso nos homines , quia vt plurimum..s
propter tarditatemy noftri intelledtus non in eg-
dem figno, ia quo aflcatimuc premiffis, vie
demus cuidenter 1ilas viiconnexas cum con-
cluflone, prius natura afentimor pramifiis ;
ac deinde _conclufioni ; adeoque peraus di-
ftinétos, quorum vnus caufetur ab alio; & per
difcurfum formalem .

12.  Tertiam parten , in qua preefertim cft
difficultas , Vafquez cap. 3. ciratz difput 222.
num. 14. probat.. Nam angelus codemadtu ;
quo cognofcit aliquas. veritates vt probabili-
ter lolum connexas enmealijs veritatibus,aflcn.
titur probabiliter ralibus veritatibus probabi-
liter connexisz e, g, demon ecdem aétu; quo
cuidenter videbat miraculum Chrifti vt pro-
babiliter connexum comeivs divinitate, pro=
babiliter affentiebatur diuinitati Chrifti: pet
eundem adtumi, quo videt fignum vt proba=
biliter connexum cum fecreto cordis , proba-
biliter affeatitur fecreto cordis &c. ergo etid
ijs ; quibus affentituc folium conie@uraliter ,
aflenvitar fine 'formali difcurfu, qui requiric
diftinftionem aguum,

13. Sed contra hanc dotrinam eft. Nam
Damon videns miraculum Chrifli vt proba-
biliter conpexnm cum eius dininitate erat in-
differens, & liber ad affentiendum - diuinitati
Chrilli: crgo non codem acta, quo aflentieba-
tur

14




Liber L. Quaftio CLXI.

tur miraculo , alfentiebatur dininitati Chrifti,
ac proinde nihil deerat , quo minus ab affens
fu miraculi ad afen{om diuinitats procederet
per difcurfum formalem . i

14. Probaturigicur alia via. Nam ad dif
cutfum formalem requiritur, vt intelledusin
o figno,in quo aflentitur pramiflis,non fuffi-
cienter videat illas vt conacxas cum conclufio.
ne, ideoque non affentiatur codem aétu; fi au-
tem videat vt connexas, & catenus folum non
affentiatur codem actu , quia deber mediares
aétus voluntatis, non eft difcurfus formalis, ac
determinatioilla proueniens ex adtu volunta-
tis , non eft per modum illationis . qua debet
effc in linea cognitionis , non in linea voiitio-
pis 5 fed angelus in co figno . in quo affentitur
miraculis Chrifti, & alys fignis coniecturali-
bus , fufficienter videt illa figna vt connexas
cum concluficne, & eatenus folum non af-
fentitur conclufioni ; quatenus debet mediare
aftus voluntatis; ergo dum proceditad affen-
{fum conclufionis probabilis ex imperio voli-
tatis, non aflfentitur per difcur(um formalem ,
ac determinatio illa voluntaria non elt illati-
ua ,nequein linea cognitionis ; fed in lincas
volitionis .

15+ Addo, quod ‘cizca hoc punétum po-
tef fieri duplex queaftio , altera de're, alteras
de nomine . Quzftio de re eft, vtrum angelus
in co figno , in quo videt miraculum Chrifti,
vel aliud fignum coniedturale , videat illud vt
probabiliter connexum cum co ; cuius cft fi-
gnum , puiacum diuinitate Churifti, vel cum
fecreto cordis, & eatenus folum non proce-
dat ad affenfum obieéti probabilis, quatenus
requiritur dererminatio ¢x parte valuntatis:
& ad hanc qua(tionem de re refpondemus af-
firmartiuc . Secunda quzftio de nomine eit,
virum hoc {uppofito, talis affenfus debeat vo-
cari difcur(us formalis , & refpondemusinega-
ting . Sed vt dixi queftio cft de nomine, &
parui momenti, in gua non elt immoran-
dum,

16. Poteft tamén concedi, quod angelo
competat difcorfus virtualis, qui definitur ,
cognitio vei Jecundum fe non note in alterare . Hoc
difcurfu angelus cognofcit futura neceffarias
in caufis , & alia , de quibus atrulimus exems
pla . Per hunc difcurfum beati videntin Deo
per vifionem beatificam plura fecundum e
non nota. Hic difcurfus virtnalis repugnat
Deo, quialicet cognofcat effedtus in caufis,
tamen cum ipfi effeGtus fint Deo noti per fe,
non cogaolcit in caufis obie@tum fecundims
fenon notum. Si tamen nomine difcurfus
virtpalis intclligamus cognitionem,per quam
voum cognofcimus in alio,quamuis fit fecun-
dum fe notum, in hac acceptione impropria,
in qua videtur difcurfum virtualem fumpfiffe
Arriaga, Devs difcurrit virtualiter ; cum co-
gnolcat effeétus in caufis .

17. Ad1.& 2. Non fufficit ad difcurfum
formalem , vt veritas per fe non nota cogno-
fcatux in ventate pex fe nota, fed debent co-

475
gnitiones diftingui ita, vt vna inferatur cx aliz
Atvero angeli per eandem cognitionem cos
gnolcunc veritares per (e notas, & in ipfis vee
Litates per fe non potas, ideoque per difcuc-
fum non formalem , fed virtoalem , vt expli-
catum cft .

18. Ad 3. Concedo, quod cum Damas
nes affentiuntur alicoi obiecto per indicium.s
mer¢ probabile, tale iudicium vt poté depen-
dcns_ ab imperio voluntatis, dittingaitur 4 co-
gnitione cuidenti, qua cognofcunt figna, &
prababilitatem talis obie& independenier ab
imperio voluneatis : {ed nego, quod talis actus
probabilis fit propri¢ difcurfiuus . Ratio eft ,
quia ad difcurfum requiritur, vt vna notitias
deducatur ex alia, & non fufficit , quod fiat,
& imperetur poft aliany. Cum vero intelle-
¢tus demonis , poftquim in figais cognonit
enidenter probabile efle, quod Peirus peccas
!)xr » liberé credit, quod de fadto peccabir, non
infert pegeatum ey prebabilitate, fed ex cognis
tione de probabilitate pracedit libere ad iudi-
cium probabiliter affirmans peccatum , adea-
que nondifcurrit proprié .

QVAESTIO CLXIL

Virum Asgelus cognoftat, componends »
& dinidendo ?

8. Th. q. 58. art. 4.

Ie V Idetur angelus etizm ea , quz cognos

fcit euiden:er, pofle cognolcere com.
poniendo, ac dinidendo : primo quia tunc co-
gnofceret componendo; ac dividendo , quans
do prius narura dinerfis conceptibus apprchena
deret pradicatum , & {ubieGum , ac deindé
pradicatum atfrmarer s vel negaret de- fubie-
¢to: fed potelt angelus hoc paéto cognolcere
etiam €a, quz cognofcit euidenter ; ¢rgo. Pro-
batue ininor. Tunc enim angelus format deos
rebus conceptus dinerfos, cum illas cognofcit
per diucrfas fpecies; fed angelus aliquas res
affirmabiles, aut negabiles cognofeit per diuer-
fas (pecies : licet enim habear atiquas {pecies
repraientantes plura obie&ta , ramen non oms
nia cbiccta cognofcit per vnam fpeciems: ergo
de aliquibus obiedtis pateft formare diuerfos
conceptus: fed poteft de illis euidenter affic-
mare , quod in aliquo conueniunt, aut diffe-

‘runt, & potelt deillis enidenter negare, quod

funt idem 5 ergo poteft illa. diverfis concepti-
bus apprehenfa cuidenter cognofcere , coms
ponendo; ac dinidendo.

2. Secundo, i dicatur, guod angelus po-
teft etiam pluribus {peciebus vti ad forman-
dum de rebus voum fimplicem conceptuom..
affirmatinnm, aut Begarinuam, contra eft,rum
quia ex Sandte Thoma nos poflumus plura
cognolcere vnico adtu, nifi quatenus per vind-
cam fpeciem reprefentantur : tum quia nO
poflumus iudicare de diftinGtione conceptuils

Qoo 2 nift




476
nifi ex diftin&ione fpecierum; tum quia etiam
homo pofiet pluribus fpecicbus vti ad res af-
firnsandas, & negandas voo fimplici alu, fine
compofitione;ac dinifione ; tum 'quia angelus
pofier vti omnibus {peciebus , quas habet ; ad
negandas de aliqua rc omnes alias res mundis
guod clt abfurdum .

3» Tertio videtur angelus eas faltem veri-
tates (upernaturales, vel naturales, quas co-
gnofcit folim incuidenter, cognofcere pet
compofitionem , ac diuifionem. ludiciums
enim ineuidens elt angelis voluntarium, & li-
berum : fed non poteft velle 1adicare de obies
&o, mfi priis illud apprehenderit s ergo cum
angelus iudicat incuidenter , prius apprehenis
ditobicum , ac proind¢ iudicat, componen-
do, veldiuidendo : e. g. angelus non poteft
velle per fidem credere inenidenter Deum effe
Trinum , mifi prius apprehenderit Deam , &
trinum .

4. Refpondeo plures efle fententias. Pri-
mo Vafquez 1. par. difp. 223, docetangelum
etiam multa, quz cognofcit cuidenter, co-
gnofcere non pofie finc compofitione, aut di-
uifione . Cenfetigitur primo , quod omnia,
que cognofcit cuidenter , vt cum rebus natu-
ralibus identificata , cognofcit conceptu finy=

liciaffirmatiuo , ine compoflitione , ac diui-
{fione: e, g. fimplici conceptu cognofcit homi-
nem clle rationalem,rifibilé &c.liquidem hzc
omaia angelo reprefentantur per vnicam {pe-
ciem homihis , que reprefentat hominem_s
cum omanibus pradicatis cum ipfo identifica=
tis. Secundo cenfet, quod omaes naturales
proprictates ac accidennia communia diftin-
&3 , fed intrinfeca rebusnararalibus, affirmat
fimplici conceptu linc compofitianc : fiqui-
dem angcli habent vham fpeciem reprefen-
tantem res naturales, non nudé fumptas, fed
vt ornatas omnibus (uis intrinfecis accidenti-
bus, & proprietatibus naturalibus . Tertio
eenfet angelum accidenua fupernaturalia re-
bus intrinfeca non affirmare vnico fimplici
‘conceptu, fed per compoﬁtionm_‘l . Nam ac=
gidens Iupematuralc cog‘nofcip JIpecie f{upers
naturali , ac preind¢ realiter diftin&a 4 fpecie
fubic&i natoralis, puta hominis, vel Angelr.
Quarto cenfer non omnes res murug extrinfe-
cas cognofcere per vnicam {peciem , ac pro-
ind¢ non femper illas cognolcere vno fimpli-
ci conceptu fine compofitione, ac diuifio-
neca. :

§. «Secunda fentenria Suarij lib.2. de ange-
Yis; cap. 32, num. 6. & 17. docet angelum ca
omnid ; qua cognofcit euidenter, cognolcere
vno {implici conceptu fine compofitione ,}ac
dinifione,; caautem, qux cognaflcit folum .
incuidenter , cognofcere per compofitionem ,
ac diuifionem , & conferendo inuicém diuer-
{os cenceptus, ficut in nobis fieri folet.

6. Tertia fententia S. Thome hac quaft,
48, art. 4. quam fequuntur ibi omnes Thomi-
fiz, &in 2. dill, 3., nec non Agid. eadem 3.
difts 7. parte dift. quzft. 2. art. 3. & Durandus

De c()gnitionc {ine com poﬁtionc.

ibidem , quaft. 3.docet fine limitatione arigd.
lum non componere, aut dividere vaquam ia
in fua cognitione affirmatiua, vel negatina «
Hanc autem opinionem Suar. lib. 2. de, ange-
lis, cap. 3 2. num. 5. faternr elfe communem,
Theologorum, ac videtar defumpta cx §.
Dion, qui cap. 7. de dinin nominibus dicit ¢
Vireus intellefualis angelovum vefponder perfpicaci
dixisorum intelleliuum fimplicitati .

7. Dicendum primo : Angelus omnias s
qux cognolcit, cognofcit cognitione fimplici
fine compofitionc , ac dinifione . '

Probatur primo rationc, quam affert San-
¢tus Thomas . Ex dictis enim qua@.i61. ided
angelus non difcurrit, quia cum habeat perfe-
¢tam vim intelleinam, cognolcit principia
connexa cum conclufionibus itd perfedte , vt
in eodem figno videat illa principia vt conne-
xa cum conclafionibus, ideoque ad affentien~
dum conclufioni, non ind.get ratiocinatione.
fed vel codem aéta, quo affentitur principiis,
affentitur conclufioni, fi videat principia vt
cuidenter connexa cum conclufione, vel fi vi-
deat principia vt folum probabiliter connexa
cum conclufione, afentituc conclufioni fines
illatione, folum intermedio atu voluntaris,
‘viexplicatum eft quaft161.num.r4. fod ange-
lus quia habet perfeécam vim intelle@inamo »
dom confiderat aliqnod fubie@tum, ita perfe-
éié illud penerrat, vt videat, quenam pradi-
catailli conueniant,;vel non conueniant : ergoe
non indiget compofitione , ac diuifioné , qua
diftinéis conceptibus apprehendat fubieGum,
& pradicatum ; ac deindé illa componar,, vel
diuidat. Ex oppofita ratione nos homines di=
fcurrimus, ac componimus, & dinidimus.
Nam quia propter noftrum imperfectum  lu-
men intelligendi, in eo figno , in quo cogno-
feimus principia , non videmus 1lla vt conne-
xa cum conclufionibus,indigemus difcariu ra-
tiocinatino ad canclufionem inferendam . Et

quia coconceptil, quo cognolcimius fubic-
&um,non cognofcimus predicatcum,debemus
predicatum diuerfo concepru cognitum com-
ponere cum fubiefto . Addir Sandtus Tho-
mas , quod angelus licer intelligendo nons
componat ac diuidar, intelligit compofitio-
nem , ac dinifioném enunciationum , & licet
non difcurrar, neque ratjocinerur , intelligit
difcurfus, & ratiocinationes fyllogifmorum,
ac proindé intelligit compofita ffmpliciter, fi-
cut mobilia ‘intelligit immobilizer, & mate-
rialia immaterialiter .

8+ Probatur fecundo, & magis explicatur,
in quo confiftatcompofitio, dinifio, & difcur-
fus. Compolitio,ac diuifio confiftuntin hoc,
vtintelledtas concipiat fubiectum, & praedi-
catum diuertis conceptibus abiolutis, ac mox
pradicatum comparans cum f{ubicto , pradir
catum , & fubieCtum vt cognita diuerfis con-
ceptibus, vel affirmando intelledtualiter coms-
ponat, vel negando intelleGualiter diaidat «
Difcurfus proprius, & formalis confiftit in
hoc, vt incelicitus cognolcat pmmiﬂ'eiﬁ‘bfo.

uté,




Liber 1L Queftio CLXIL

laté ; “non videns illas vt connexas com con-
clufione ; ac mox illas comparans eum con-
clufione, videar principia vt cohnexa cum.s
conclufione, & fic inferat conclufionem ex
ptincipijs. Ad compofitionem eego , & diui-
fionem requiruntur duo faltem (igna naturz .
In primo figno praedicatum; & lubieQums
debent apprehendi dinerfis conceptibus ; 10w
fecundo figno przdicatuim , & (ubictum de-
bear comparari, & vt cogaita diuerfis con-
ceptibus debent vel affirmando componi, vel
ncgando diuidi .

o. Proportionaliter ad difcur(um forma-
lem requirantar duo figna naturx . In primo
figno intellectus debet affentiri pramifis ab-
foluté ,non videns illas.vt conaexas cum con-
clufione- In fecundo figno comparans pre-
miffas cum conclufione, debet videre ilas ve
connexas cum couclufione, ac proindé videre
debet conclufionem fequi ex principifs necef-
{arid , vel probabiliter . Difcurfus igitur eft,
quo intellectus ab aficnfu abfoluto principio-
ram procedit, ac velutiintelle@ualiter currit
ad videndam confequentiam,qua conclufio ex
priacipijs fequitur neceflario , vel folum pro-
babiliter.

10. Hoac fuppofito, prebatur , quod ange-
‘lus non componat, aeque dinidat. Adcom-
pofitionem eaim, & diuiffonem requiricur,vt
intelledtus pradicatum, & fubie@um cogno-
fcat dinerfis conceptibus abfolutis, ac mox il-
la.comparans vt dinerfis conceptibus cognita,
vel compoaag, affirmando, vel dinidat,negan-
do : ergo intelle&tus, qui propter fuam perfpi-
caciam predicatum , & fubie@um vno, & co-
dem conceptu cognolcit , fllague comparar,&
affirmat , vel negat ve eodem concepru cogni-
ta, propri¢ non compounit , neque diunidir ; fed
intellettus angelicus, quia eft intelle@us perfe-
&tus, propter fuam perfpicaciam fatim codem
atu confiderar pradicatum , & fubi¢étnm, ca-
gue comparat inter fe, )& affirmat, vel negat ve
codem eonceptu cognita & ergo angelus intel-
ligit, iudicat, affirmat , ac fiegat finc compo-
fitione , ac diuifione.,

11, Addo, quod ¢am angelus euidenter
afficmat, aut negat pradicatum de fubicto,
tunc vao {implici actu cognofeit fubieGum.,
& pradicatum,caque comparat, & affiemar,vel
negat. Atcum ineuidenter folum pradicarii
affirmat, vel negat de fubie@o, tunc prius vio
fimpliei a&tu apprehendit, & comparat praedi-
catum cum fubic&o,fed ad illud affirmandum,
vel negandum requiricar, vt intellettus deter-
minetur ab adtu voluntatis, ideoque afficmar,
vel negat predicarum de fubiedto per adum
ditin&um , qui tamen non el compofitiuus,
neque dinifuus, quia affirmar, aut negat pra-
dicatum de fubivdto vt cognitis vno fimplici
‘conceptir.

Ex oppolita ratione intelletus humanus,
‘quiathabet imperfedtam vim intelligendi , fal-
tem regulariter in primo figho apprehendit
predicatum ; & fubieGtum diuctfis conceptis

477

bus: in fecundo figno illa affirmat, & negat ve
diucrfis conceptibus cognita, ac proindé coui-
ponendo , vel diaidendo .

12. Proportionaliter intelleétus angelicus,
quia eft perfectas, propter fuam perfpicaciam
cum cognofcit principia , in eodem figno vi-
det, quo padto ex ijs fequatar conclufio cui-
denter, aut probabiliter , ac proindé ad id vi-
dendum , & ad affenticndawm conclufioni, non
indiget difcurfu, licét cum conclufio fequitur
folum incurdenter, indigear atu voluntatis, vt
explicatum eft .

I3. Addo, quodin hoc punéto quzltio de
re elt, verum angelus pradicatum, & fubiedti
cognofcat vno folimindiuifibili conceptu,an
duobus. Si quis vero,hoc conceflo,dicatr,quod
cam angelus predicatum affirmar de fubie&o
inenidenter , ac proindé per affirmatjonem di-
ftinctam ab illo primo concepru, componat,ac
dinidat, quia flunc pofteriorem conceprum
addit prima, erit qualtio de nomine , in qua
non eft immorandum . Exitimo ramen nons
efle vocandam compofitionem,ac disifioneas
nifi illam, qua prazdicarum affirmatur, aut ne-
gatur de fubicto vt cognito diucrfo cons
cepta .

13. Ad r.nego minorem, & maiorem.s
probationis, ac dico, quod angelus potelt plu-
ribus fpeciebus vti ad cognolceada plura abie-
¢ta voo fimplici conceptu comparativo. Licét
ergo alia fit {pecies (ubie@i, alia (pecies pradi-
cati, poteft angelus vei veraque fpecie ad illas
cognofcenda vio fimplici concepta compara-
tiuo , quo comparet predicatum cuwm fubie-
&o, & videns, quo pacto (e habeant , pradi-
catum affirmet , aut n=get de fubie@o fine
compofirione , ac dinifione .

14. Ad 2.in quo proponuntur quatuer ar-
gumenta ad probandum, quod non poteft an«
gelus vti pluribus fpecicbus diuerforum abie=
&orum ad illa cognofcenda vno implici con-
ceptu, refpondeo foluendo dicta argumenta. -

Opponitur ergo primd auctoritas Sandti
Thome .

Refpondeo camr Suarez lib. 2.de angelis cap.
$2. num. 14. quod Sanétus Thomas nunquam
negauit angelos pofle vti pluribus (peciebus ad
cognafcendum plura ebieta vno aitu com=
paratino ; imd id virrualiter cancedit, dum af-
ferit angelam vnoconceptu negare voum de
quocamaquealio , cum tamen doceat angelos
non habere vnam fimplicem fpeciem omnit
obiectorum .

15- Opponitur fecundd, quod non fit alia
regula ad indicandum , quandonam angelus
plura cognofcat per vnum, vel per plures coa-
ceptus, nifi dicendo ; quod cum plura cogno=
fcit per vnam {peciem , cognalcit per Ynum
conceptuin , cum antem plura cognofcit per
plures {pecies, cognofcit per plures conceptus.
Refpondeo,; negando hanc efle regulam - Re-
gula ergo eft voluntas angeli, qui potelt vi
fpeciebus; prout vult. Quando igitur vole
confiderare plura obic&a abloluté, & feorfim,

con-




478
confiderat illa pluribus qozzccp[ibu.s, ac voum-
guodque per vnam tantum {Pccwm;fum vero
vult confiderare comparating, coufiderat vno
taninm conceptu , fed per plares fpecies, qui-
bus vtitur ad illa obie@a inuicem compa-
randa.

16. QOpponitur tertio , quod etiam honio
pofet vt pluribus fpecicbus ad plura obiectas
mutuo comparanda, fine compofitione ; ac
diuifione« Refpondeo primo aliquos conces
dere, quod ficut homo poteft aliquando vioico
allu s quo cognolcit principia, videre illa ve
connexa cum conclufione, & fic affentiri con=
cluficni fine difcur{u formali per folum di-
feorfom virtnalem; {ic aliquando poteft viei
pluribus fpeciebus ad illa comparariué cogno-
fcenda, & fic ad indicandum deijs (ine forma-
li compofitione,ac dimfione . Addunt tamen
id raro contingere , ac connaturaiem modum
humani intelle@us efle , vtde veritatibus per
fe notis indicet per compofitionem , ac diui-
fionem ; veritatibus per fe non notis affentia-
tur per difcurfum formalem . '

Relpondeo fecundo, quod quiadifferentia
angeli ab homine eft s quod angelus eft intel-
leétinus,homo rationalis, angelus intelligir in-
telle@ione fimplici {ine compofitione,ac diui-
fione ; ac fine difcurfu; ac proinde poteft vti
pluribus fpecicbus ad cognofcenda plura obie=
&avno fimplici concepru comparariueshomo
non poteft hoc pacto vti pluribus fpeciebus .

17.  Opponitur guarto : fequeretur » qQuod
angelus pofler fimul vti omnpibus fpeciebus ,
quas haber,ad negandas diftinété de aliqua res
omnesalias res mundi.

Refpondeo, negando confequentiam. Nam
ficut ex dictis quaft. 160. angelus non poteft
{fimul cognofcere cun&a, qua poteft cogno-
{cere feorfim , ac (uccefliue , fic non poteft i
mulvti omnibas {peciebus, quibus potelt vti
feorfim , ac fucceffiug .

18. Dices: efto poflit angelus vti pluribus
{pecicbus ad cognofcenda plura obie&a vaico
conceptu comparativo, poreft etiam vti pluri-
bus fpeciebus ad cognoicenda plura obiedta s
pluribus conceptibus ab(olutis, a¢ in pofterio-
ti natorailla comparare inter fes & voum de
altero affirmare ., vel negare; fed in hoc cafu
affirmabit, aut negabit p wpefitionem, ac
dinifionem ; fiquidem affirmabit, aut negabit
vnum de alio , vt cognitis diucrfis concepti=
bus:ergo. :

Refpondeo, negando , quod poffitangelus
vti pluribus fpecicbus ad plura obieta fimul
cognofcenda pluribus conceptibus abfoluris ,
figuidem eo ipfo vteretur pluribus (pecicbus
ad cognofcenda plura vt plura fine ordines
vnius ad alind , quod repugnatintelleciu)an-
gelico, vtdi@tum elt quaett,iseo. Vtigitur vra-
wr pluribus fpecicbus ad cognofcenda plura
obie@&a pluribus conceptibus abfolutis, debet
illis vti feorfim , & fuccefliue .

19.  Ad 3. concedo, quod angelus, cum iu=
dicat de rebus inetidenter, iudicat voluntarié,

(c

CT

De cognitone falfa Angelorum.

& liberé, ac proindé dependenter abactu libe-
ro voluntatis, & ita, vt iudicivm pre{upponat
przdicatum, & (ubieGtum vrapprehenfa. Sed
dico , qued quia (upponir illa vt apprehenia
vnico fimplici conceptu comparatino, judicat
iudicio fimplici, fine compofitione;ac dinifio-
ne, vt explicarum cft num. o.

QVAESTIO CLXIIL

Virum in intelleiiu Angeli paffit effe
Jfalfitas?

8. Tho. qu. 58~ art. 3+

I V Idetur, quod in intelleGtu angeli nun-
quam pofsit effe falfitas, & error.
Primo enim ex Ariftorele 3. de anima t. 26. &
$9.intelledtus femper eft verusi& ex S.Aug. lib.83,
qualt. qualt. 32. & s4. nibil inzelligitay , nifi ve-
rum: fed angeli non cognofcunt , nifi intelliv
gendo : ergo nunquam falluntur, & errant.

2. Secundo ex Ariftorele lib. 1. Periherm.
cap. I. & 3. veritas, & falfitas reperjuntur fo«
lum in compofitione , & diuifione: fed in in=
telleftu angelico non datur compofitio , ac dis
uifio : ergo.

3. Relpondeo, ponendo cum Sanéto Tho=
ma quatuor conclufiones. Prima conclufio efts
angeli circa naturalia , qua non pendent a li-
bero arbittio s non errant, neque fallontur,
Probatur ; nam cognitio quidditatina , & in<
tuitiua,, cum {it cuidens ; non poteft cffc falfa:
fed angeli omnia naturalia cognofcunt quid=
ditatiu¢, & intuitiué, ac proindé per proprias
fpecies ; & cuidenter : ergo. Probatur maiors
nam cognitio quiddiratiua eft , per quam co-
gnolcitur res prout eft in fe;: ergo non potefk
clfc falfa : fiquidem falfitas cognitionis'eft, per
quam tes cognolcitur aliter,ac eft . 1ded Aris
ftoteles 9. metaph. t. 22. dicit , quod intelli-
gendo quidditates implices, non eft falfitas »
CGognitio intuitina eff, per quam intuemug
rem exiftere : non pofflumus autem intueri
cxiftere id , quod non exiftit . Confirmaturs
nam fenfus non poteft decipi circa proprium
obietum , vt docet Ariftoteles 3. de Anima
t.26. {cd ided fenfus decipi non poteft circa
proprium obietum , quia cognofcit illnd in-
tuitiué ; ergo angelus non poteft decipi circa
natutalia exiftentia, cum iila intuitiué cogno-
fcat « Ex oppofita ratione nos poflumus deci-
picirca naturalia , cum illa non cognofcamus
quidditatiuc , & per fpecies proprias , fed per
accidentia, ac proindé fgpé ineuidenter,& non
intuiriug .

4. Sccunda conclufio eft : angeli mali cire
ca fupernaturalia poffunt falli, & aliquandé
falluntur : & ex proportionali ratione fallune
tur circa fecreta cordium, & circa futura con-
tingentia pendentia 4 libcro arbitrio .

Probatur : nam circa ca, quz non cognod

{cunt




iber Il Quaftio CLXIIL:

fcunt intuitiug , & enidenter , fed folam ine-
uidenter , & conicGuralizer , poffunc falli, &
errarc: fed fupernataralia, que pendent d fola
voluntare Dei , non cognofcunt intuitive , &
cuidenter: ac fimiliter fecrera cordium,& quid
fadurum fit liberum acbitrivm, non cognoas
fcunt cuidenter , {ed folum coniecturaliter 3
ergo. Dzmon igitar potuit errare , & videns
Chriftum poft iciuniuwm cfurire, poruit indi-
careillum nonefle Deum, & fic decipi . Vi-
dens Lazarum iportugm potyit ecrare , exifti
mando illum non refacrecturum . Ex propot-
tionali ratione potelt errare circa fecreta cor-
dinm , & circa futura contingentia pendentia
4 libero arbitrio creato..

s« Tectia concluljoeft : angeli boni, ac
beati, neque poffunt errare circa fupernatura-
lia,; neque circa fecretacordium , & circaea,
de quibus non habent certitudinem, neques
cuidentiam , fed folam poffunt circa ca habere
ignorantiam purg negarionis,non autem iguo=
rantiam pranz difpolitionis, hoc ¢it erroris .

Probatar ; nam dedecet beatum, vt expos=
nat fe perienlo erroris ; fed fi indicarent abto=
luté de his, qug nen cognolcunt certo, neque
cuidenter, fe exponerent periculo errotis ; an-
geli autem beati , cum fint impeccabiles, non
peflunt facereid , quod dedecet (tatum beati-
tudinis ; ergo de ijs, qua non cognofcunt cui=
deater , non iudicant ablolute, fed fub aliqua
coaditione auferente pericnlum erroris, vel
{olim iudicant de probabilitate rei,de qua ha-

ent euidentiam . E. G, Angelus videns La-
zarum mortuum , non indicabat abfoluté il-
lum non refurre@nrum , fed folaat fub con-
ditionc , quod Deus nollet facere miraculum,
& {fic mon errauit. Dum haber indicia de {e=
cretis cordium , ac de eo, quod eft fadturum
liberum arbitrium , indicar folum de probabi-
litate fundata in talibos indicijs, de qua proba-
bilitate habet euidentiam, non autem de ipfo
fecreto ineunidenti, negne de libero cuentu .
Hinc fequitar , quod angeli beati poffunt qui-
dem circaaligua habere nefeicntiam,fine igno.
rantiam -negationis , fon autem ignorantidn
erroris ; ac praua difpofitionis ., Rurlus angeli
tum boni, rum mali circa natyralia, ¢xceptis
fecretis cordium , & 1)s, que pendent d libero
arbitrio , neque habentignorantiam pure ne-
gationis . In hoc fenfu intelligendus et San-
&tus Dionyl. cap. 6. de Ecclefialt: Hicrarchia
dicens , in angelis pofle dari nefcientiam .

6. Quarta conclufio el ; demones , fines
angeli mali, dum crrant , errant per accidens .

Probatur : nam €rrof, qui accidit intellectui
ex peruerfitate voluntatis femerg exponentis
intelleétum periculo.crrandi, eft per accidens;
fed dzmones catenus errant, guatenus temere
exponunt fe periculo errandi, dum non foliim
iudicant de probabilirate, quam cognofcunt
cuidenter, fed de ipfa re , ac non foliun condi-
tionate, fed abfoluté ; ergo : Probatur minor:
nam dedecet intelle@um perfectum, qualis cft
angelicus, & gui omnia naturalia cognolcit

#7.9
cuidenter, vt circa fupernaturalia,circa fecreta
cordium ; & circa ea, qua dependent 4 libero
acbitrio , {c exponat periculo errandi .

7. Infertur primo, quod angeli in pura
natura non poffent errare , nifi per accidens ;
exponendo [c temeré periculo erroris , ac pec=
cando . In flatu tamen naturalis beaticudinis
fortaffe non poffeat (e huic periculo exponeres
ac proinde neque per accidens poflent errares.

8. Infertur fecundo, in quo fenfn Dionyf.
€ap. 4. de diuinis nominibus dicat, quod ins
demounibus et phanta(ia proterua. Proterni-
tas enim demonum confiftitin hoc,quod non
{ubduat fe diuinz {apientiz» ac non indicant
de rebus, de quibus non habent euidentiam ,
fecundum modum 4 diuina (apieatia ijs pre-
{eriptum : ideoque idem Dion.codem lib.cap.
7. dicit, demones excidiffe 4 veritate fapien-
tixz, & habere rationem depraunatam,

9. Ad 1. Aciftoteles dicens , quod intelle-
¢tus femper et verus , nomine intellectus in-
teiligit cognitionem,quaintelligitur res,prout
eftin fc, & in codem fenfu Auguftinus dicit,
quod non iotelligitur , 0ifi verum. Falfumo
enim propri¢ non intelligimus,fed opinamur.

Ad 2. Ariftoteles dum dicit veritatem'; &
falfitatem inuenin folum in compofitione , &
dinifione, loquirar de intelie@tu humanao , qui
regulariter non indicar, nili componendo, &
dinidendo . At vero intelle&tus angelicus,qui
iudicat fine compofitione, ac diuifiene ; ficut
per tale iudicium poteft verum dicere, Gic cum
iudicat de obiectis, de quibus non habet euis
dentiam, poteit dicere falfum, ac proindé falli,
& crrare .

QVASTIO CLXIV-

Virum in Angelis fit cognitio matntina & &
wefpertina 5 qua realiver di-
stiaguantur ¢

S.Th.gn. §8. art. 6. & 7.

1: Idetur in angelis non effe ponenda cos
gnitio matutina, & vefpertina. Eatenus
enim Auguftinus lib. 4. de Gen. ad litteram._.,
caps 224 & 31,& lib. 11. de Ciu. De:, cap.7. po-
nit in angelis cognitionem matutinam , & ves
fpertind , quatenus putat nomine fex dicrum
quibus initzo Genef. Deus dicitur feciffe cun-
&a , nonintelligi dies naturales » qui Solis cir-
cnitu peraguntur, fed cognitionem angelicam
de fex reram creatarum generibus, in qua co-
guitione confideretur mane, hoc eft cognitio
matutina , & velper, hoc elt cognitio vefper-
tina : fed nomine fex dierum intelligi debent
dics veri , & naturales, vt contra Auguftinum
docent communiter omnes pene Theologis
ergo non eft in angelis ponenda cognitio ma-
tutina , & velperuna.
2. Refpondeo fententiam Auguftini, ins
quale




480 De cognitione matutina, ac velpertina .

quantum docet muadum non fuiffe perfedti
{ex diebus veris » & naturalibus, fed vno die,
& momento,efle infra cxami\nap:jim tractatu
de opere fex dierli, gn. 223 Solam ergo dcebe-
mus hi¢ cum San@to Thaoma explicare doétri-
pam einfdem Augutitini, In quantum ponit 1n
angelis fex dics, hoc clt fex cognitiones, in
ijfque confiderat mane , & vefperam, hoc eft
cognitionem marutinam , & v_cﬁ:crrm;llp A

3. Primoergo qua creatio mundl 1nnoe-
it angelis s ac proinde mundus factus eft in-
tentionaliter in mente angelorum ; cognitio
autcm angeli propter fuam claritatem eft que-
dam lux , & quidain dies intentionalis, ideo

juxta S. Auguflinum , dum mundus innotuit
angelis ; dicirur fadtus in die angelica.

4. Sccundo quia angelis innotuerunt {ex
genera rerum prod_uc"carum, poflunt in cogni-
gione angelica con(zdcr_ari_ fex digs. Prima _dzlcs
cft cognitio, qua angelis innotuit Deum dl;a{-
{c fiatlux , & fadtam cfle lucem , eamque diur-
{am a tenebris . Secunda dies et cognitio,qua
angelis innotnit Deum dixific fiat firmamentnm
in medio aquarum 5 & dinidat aquas ab aquis , & fa-
dum effe ita, & firmamentum vocatum coe-
luin . Tertia dics eft cognitio, qua angelis in-
notuit Deum dixiffc Congregentar aqua,&r appa-
vear arida, & factum efle ita, ac aridam vocatam
fuifle terrain , congregationem autem ag u.:trﬁ
appellatam maria. Ad eandem tertiam diem
{pedtat cognitio, qua angelis innotuit Deum
dixifle , germinet rcvra bevbam virentem , & facien-
tem fewmen, e lignum fruétifernm faciens fruinm , &
' . Quaria dies eft cognitio,qua an-
gelis innotuit Deum dixiffe, flant luminaria in fir-
mamento celi e & falum ellc ita . Quinta dies
clt , gua angelis innotuit Deum dixiffe : produ-
cant aque reptile aninig Vinentis 5 & wolatile fuper
gervam fub frmawmento celi , & faCtum efie ita.
Sexta demum dies ¢ft cognitio,qua angelis in-
potuit Deum dixifle i producat terra animam wi-
uentem in gencre [wo, inmenta, ¢ reprilia s & beflias
gerve feeundum genus funm, & fadtum effe ita. Ad
candem fextam dicm {pectat cognitio,qua an=
gelis innotuir, Deum dixifie s fuciamus bomi-
sem ¢re. & hominem creaffe. Vliera hos fex
dies crearionis mundi poteft confiderari fepti-
madies , hoc eft cognitio , qua angelis inno-
tuit Deum compleuifie opus, quod fecerat, &
requicuific ; acceflafic ab omni opere, quod
patrarat . Sed de his fex dicbus ex profeffo
agendum eft infea 1 trafatu de opere fex dic-
oM .

s. Infingulis his fex diebus confiderar Au.
gulious , inané , & vefperam , feu cognitio-

Dem matutinam, & vefpertinam . Er quia ma-
néeft principium diel, velper autem eft diei
terminus, ideo mane, fen cognitio matutina
clt, qua angelus cognofcit res vt exiftentesin
Verbo, & in eflentia divina, tanquam io prin-
Cipip creationis: velper autem , feu cognitio
vefpertina cft cognitio, qua angelus coguofcit
Tes ve exifientes in {e ipfis , tanquam in termi-
Ro ercationis. Et quia cognirio , qua angeli

cognolcunt res creatas in fuis proprijs natukis
eft minus clara, quam cognitio, qua resco
gnofcurt in Verbo, & in eflentia djuina per Vi~
fionem beatificam , ided 1%a comparatur ad
illam, ficut mané clariffimom ad vefpera
habentem minorem claritatem; & ali
fcuritatis . Propterea ipfemet S. Auguft.lib.4.
de Gea. ad litteram,cap. 23. dicit . Multum inte-
refl intev cognitionemn rei cuinfcumque in Ferbo Dei,
@ cognitionem eins in natwra eius 5 vt illud merite
pertineat ad mane , boc ad vefperan: .

6. Queri poteft primo, gquare quandoqui-
dem inter velperam, & mane darur nox, & in-
ter mané , & velperam datur meridics , ficut
ponitur in angelis cognitio maturina , & ve-
fpertina, fic inijs non ponatur coghitio no=
¢turna , & meridiana.

Refpondet Sanétus Thomas hoc art. 6. ins
refp. ad 2. quod cognitio matutina, & velpers
tina pertinent ad diem; fed dies pertinet ad
folas Angelos San<tos, & illominatos, nox
autem ad Angelos malos, ideoquedum dici-
tur Deus diuific lncem 4 tenebris , inxta do=
drinam Auguftini fignificatur etiam , quod
dinifit Angelos bonos & malis; hoc eft a dzs
monibus, quiexpulfifuntd ceclo enspyreos
ergo cognitio matutina , & vefpcrrina fpe&at
ad folos angelos fanctos , & illuminatos : co=
gaitio autem nodturna {pectat ad folos demos
nes, & confiftit in hoc, ve ita cognolcant crea-
tutas, vt in 1js ponant fuum vitimum finem ,
ac per hoc tencbrefcant s fed angeli fan&i ita
cognofcunt cognitione vefpertina crearuras
in fe ipf{is, vt in ijs non ponant full vitimum,
finem , fed cas referant ad Deum ; ergoins
angelis fanétis non datur cognitio nodturna ,
& polt cognirionem vefpertinam non fequi-
tor nox; fed man¢,hoc eft cognitio matutina.
Meridies ponitur in angelis,ac {ignificatur nos
mine diei angelici, gui eft medius inter mane,
& velperam. Poteft etiam meridies vocari
cognitio aogelica, in quantum cognolcit
Decum in ipfomet Deo .

8. Quaripotelt fecundo , quandoguidem
ex Auguftinolib. 2, de Gen. ad litteram, cap.
8. res habent triplex effe, primd in Verbo
Dei, fecundé in intelligentia angelorum , ter
tio in fe ipfis , quare fieut poniturin Angelis
cognitio matutina, qua cognofcunt res fe-
cundum efle, quod habent in Verbo , & co-
guitio vefpertina , qua coghofcunt res fecun-
dum efe, quod habent in fe ipfis , fic non pe-
nitur tertia cognitio ; qua cognofcant res fe-
cundum effe , quod habent in intelligentias
angelorum ?

Refpondet San@us Themas in refp.ad 3.
quod cognitio vefpertina dicitur, qua Deus
cognoftit creaturas in ipfis creaturis; fed
intelligentia angelorum eft creatura ; ergo co-

nitio , qua angelus cognofcit creaturas ifte
mtelligentia angelorum, cognofcit creaturam
in creatara, ac proindé comprehenditur ins
cognitionc velpertina . !

9. -Qugri potelt tertio , vtrum in angelis

cogil-

T




1 Liber I11. Queftio CLXIV. -

cognitio vefpertina realiter diftinguarur
matutina? !

Refpondet San&us Thomas art. 7. in cor=
pore, quod dum dicitur, q uod angeli cognef=
cunt res creatas in propria natura, non debet
itd intelligi, vt ly in importet habitudinems
principij, ac proindé ﬁgmﬁccru_r,_quod angeli
cognitionem velpertinam accipiant ab ipfis
naturis rerum. s fiquidem vt idem Sanétus
Thomas dixit quaft. 5. art. 2. angelinon ac-
cipiunt cognitionem 4 rebus creatis ; fed co=
gnofeunt per {pecies innatas illisj 4 Deo indi-
tasin prima creatione. Solum ergo fignifi-
carur angelos cognitione vefpertina cogno-
{cere res creatas fecundum efle » quod habent
in propria natura. e

1o. Hoc pofito, docet,quod coghnitio ma-
tuting, ac vefpertina poffunt ita fumi, vt fint
vna, & eadem cognitio , qua angeli vident res
in Verbo , quz in quantum videt res fecun-
dum illud efflc primordiale, & increatum.s ,
quod habent in Verbo, dicatur matutina ; in
quantum videt res fecundum effe creatums ,
quod habent in fe ipfis, dicatur vefpertina .
Poffunt etiam fumi , vt fint duz cognitiones
diftin&= , ac cognitio matutina fit vifio beatas
qua in Verbo vident rcs creatas fecundum_
proprias naturas ; Cognitio vefpertina fit, qua
‘per {pecies innatas vident resfecundum effes ,
quod habent in fe ipfis. :

Addit , quod Auguftinus videtar fumeres

cogaitionem matutinam , & vefpertinam hog
fecundo modo, cum verbis relatis num. 5.
cognitionem vefpertinam dicat effe imperfe-
&am refpetu maturinz.

1. Dicesprima: A poftolus 1.ad Corinth.
13. dicit : cum venerit quod perfellumeft » enacua-
bitur quod ex parteelt - fed cognitio vefpertina
hoc fecundo modo fumpta comparatur ad
maratinam . ficut cogoitio imperfecta , &
partialis ad perfeGam , & totalem : ergo non
datur in intellecu angelico {imul cum matu-
fia.

Refpondet Sanus Thomas' act. 7. in refps
ad 3. diGum Apoftoli intelligendum de im-
petfeito , quod habet predicatum oppofitum
perfedo , co pattosquo fides, quia eft eorum ,
gu® non videntur, non poteft coniungicum
vifione beata , qua Deus videtur: fed cogni-
tio vefpertina, qua res videntur per {pecies in-
natas » non habet vllum pradicatum oppofi-
tum cognitioni , qua cadem res creata vide-
turin Verbo : ergo. Sed de hoc puntlo ex
profeffo agendum 3. p- cum difputabitur des
pluribus {cientijs Chrifti .

12. Dices fecundo : fi cognitio matutina ,
& vefpertina funt duz cognitiones , quares
non funt duo dics, fed conftituunt vnums
diem?

Refpondet San&us Thomas in refp. ad 13
quod ficut dicuntur fexdies , in guantum co-
gnofcunt fex genera rerum, fic cognitio ma-
gutina, & vefpertina dicuntur vnus dies, ins
quantum cognofcunt yaum geaus rerum,fed

481

dﬁlcrfo genere cognitionum, vt explicatums
eft.

13. Dices tertio : in vna potentia nons
poflunt efle fimul duz operationes ; fed ficos
gnitio vefpertina diftingueretur 4 matutinas %
effent duz operationes in codem intellectu ans
geli s ergo &c. s

Refpondet San&us Thomas in refp.ad 2. in
eadem potentia pofie effe fimul duas operatio-
nis, quarum vnaordinetur ad aliam, vt magis
explicauimus quaft.1 so.e. g. guia volitio me-=
dij ordinatur ad intentionem finis, in volun-
tate potefl fimul effe intentio finis , & clectio
mediorum, vt ex proportionali ratione in in-
telle@tu poteft efic fimul adtus, quo affentitur
principijs , & quo infert conclufionem ; fed
cognitio vefpertina in angelis refertur ad ma-
tutinam, vt docet Auvguftinus Iib. 4. de Gen.
ad litteram cap. 23. crgo in angclis cognitio
matutina, & vefpertina poffunt efle fimul .

14, Ad argumentum in contrarium, di-
flinguo minorem : nomine fex dierum des
bent intelligi fex dies veri, & natarales iuxta
fenfum litteralem Scriptur® , concedo : ita vi
iuxta ﬁ:n_fum myfticam , non intelligantur
fex cognitiones angelorum , nego minorem 3
& nego confequentiam . Etiam{i cam com=
muni fententia concedamus Denum creafles
mupdqm fex diebus veris ; & naturalibus , ac
de ijs intelligendam Scripeuram iuxta fenfum
litteralem, tamen poffumus admittere Deum
ereafle mundum etiam fex dicbus myficis
confiftentibus in cognitionibus angelorum_ »
acdelijs pofle intelligi Scripturam iuxta fens
fam myflicam, vt explicatum cit .

QVAESTIO CLXV.

Viram in angelis fit voluntas 5 eague diffin=
g natur ab eornm intellectus & natnraz

S, Th. qu. 59. {art. 1. & 20

1. Y)Y Rimo videtur in angelis non dari voluns

tas, fed potius dari appetitus aliquis fa-
perior voluntate. Angeli enim differunt ab
homine per hoc , quod homines funt propric
rationales , & difcurfiui, angeli autem non
funt proprié rationales, & difcurfini , fed funt
puré intelletiui : effe autem intellectivum clt
quid perfedtius , & fuperius rationals; fcd vo-
luntas eft in ratione , ve docet Ariftotelcs 3. de
anima t. 42. crgo angeli differunt ab homini-
bus per hoc , quod homines funt volitiui , an-
geli non funt proprié volitiui , fed habent ap-
petitum perfectiorem » & fuperiorem voluns
tate .

2. Secundo videtur , quod angeli neque
habeant appetitum, ac proindé neque e¢x hoc
capite habeant voluntatem , qua cft quidam
appetitus , & clt fpecics appetitus, vt docct
Arilloteles 3. de anima t.48. & fequent - Aps

Ppp petis




482
petitns enim eft boni, quo caremus: nemo
enim appetit bonum, quod iam habet : fed
angeli prefertim beati font peifg&zf& non ca-
rent vllo bono, neque vlia perfe@ione : ergo
non habent appetitum , ac proindé neque vo-
luntatem.

3. Tertio voluntas eft mouens motum,
vt docet Ariftoteles 3. de Anima, t. 54. mo-
ueturenim ad volendum 4 bone propofito
per intclletum, & mouct cesteras potentias ;
fed angeli cum fint incorporei, debent effes
immobiles;ergo » : $

4- Quarto videtur faltem non efficaciter
probari angelos efie volitiuos ex co,quod fint
intellectiui. Nam non implicat contradictio-
nem dari aliquid intelleétivum , quod non fit
volitiuum : crgo .

s« Quinto videtur voluntas angeli non
diftingui ab ciusintelle@u , & natura. Vna-
quzque cnim res per {uam formam, & natu-
ram inclinatur ad fuum bonum ; fed voluntas
¢t quzdam inclinatio nature intelle&inz ad
{uum bonum : ergo voluatas eft ipfaintelle.
¢tina natura angeli . Confirmatur : namfi
corpora per fuam formam , & naturam incli=
nanturad (itum bonum, multo magisange-
1i, qui funt fimpliciores corpotibus , per fuam
formam, & natura inclinantur ad {uum bonii.

6. Sextoillz folum potentiz debent reali-
ter diftingui,quarum obie@a formalia realiter
diftinguuntur: ille vero potentiz, quarum
obicéta formalia diftinguuntur folum ratione,
debent diftingui folum ratione ; fed verum,
quod elt cbiectum formale intelle@us , & ho-
num, quod clt obie@um formale voluntatis ,
diftinguuntur folum ratione , fiquidem reali-
ter omne bonum eft verum , & omne verum
eft bontim ; ergo intelle@us , & voluntas di~
ftinguuntur (ola ratione .

7. Refpondeo de fide eft in angelis dari
veluntatem, ideoque illos effe capacesadtus
honefti; ac peccati , meriti, & demeriti, de o
quorum ratione eft, vt fint voluntarij,& a yo-
luntate procedant . Apocal. etiam 7. Angelis

dicitur: nelite nocere terra , & mayi .

8. - Probatur ratione,qua quia et maxime
4 priori; vnicc affertur a Sangto Thoma 1. p.
quzft. 19. art.1.ad probandum in Deo dari vo-
lpntatem , & hac quaft. s9. ad oftendendum
slari volunratem in angelis. Vi aqueque res ap-
petit fuum bonum appeticu proportionaliter
correfpondente modo eflendi, ideoque fi ha-
bet effe purée naturale, appetit fuum bonum
appetitu pur¢ naturali : i haber effe fen firie
uum , appetit (uum bonum appetitu fenfitj-
uo:fi haber cfic ritionale, & intelletinum ,
appetit {uum bonum appetitu rationali , & in-
telledtivo, qui dicitur voluntas:; fod angeli
habent effe intelletivum , & comparantur ad
animam rationalem , ficut intellectus perfecti
ad intelleGum imperfectum ; ergo an geli ap-
petunt (uum bonum appetitu inrellectiuo , ac
proinde habent yoluntatem , quz eft appeti-
tus intelletivus ; fod intellectus per hec dif-

« De voluntate An gelorum

fert 4 potentijs cognofcitiuis , quz non funt
intelle@tiua, quod potentiz cognolciritiz non
intelle@iuz , ficut non cognofcunt omnes
ens, fic non coguofcuat omne bonum ; in-
telledtus ficut cognolcit omne ens, & iplum
ens voiuetfale, fic cognofcit omne bonum, &
ipfum bonum vniucrfale; ergo proportiona-
litér voluntas, fiue appetitusintelleinus dif-
fert ab appetitu non intelle&iuo in hoc, quod
voluntas appetit omne bonum , & ipfum boa=
num vniucrfalezappetitus né inrellectinus ap-
petit folum aliquod bonum particulare , puta
appetitus fenfitiuas apperit folunm bonum.
fenfibile: ergo Angeli habent voluntatem,qua
appetunt ipfum bonum vaiunerfale

9. Contra hanc rationem op ponitur,quia
non implicat,quod detur aliquid intellecting
non volitiuums ergo cx eo, quod Angeli fint
intelle@iui , non efficacitér probatur illos efiec
volitinos, & habere voluntatem .

10. Ex occalione huius argumenti ortas
it qualtio, verum implicet intelle@tivum ,
quod non fit volitiuum . Aliqui recentiores
cxiltimarunt non implicare , ac proindé pof=
fibile effe aliquid intelle@ivum non voliti-
uum, fed carens voluntate .

12. Dicendum cum communi fententia
pene omnium: repugnat aliquid intelle@is
uum non volitinum, fed carens veluntate.

Probatur: nam repugnat,quod agens intels
leCtiaum, & rationale fit jrrationale: fed nihil
potelt excogitar: irrationabilius , quam quod
agens iatellectiuum, ac proindé cognoicens
bonum vuiuerfale, ac difcernens honeftum,&
inhoneftum, non pofiitcx tali cognitiones
moueri, ac dirigi ad amandum ipfum bonum
voiuerfale, & ad amandum honeftum , acdes
co complacendum , odioautem habendum
inhoneftum , illudque abominandum ; vt co-
gnofcens funm finem effe intelligerc, ac (cire,
non poflit ex talicognitione appetcre ipfum
intelligere, acfcire , de coque dele@ari s ergo
repugnat intelleivum, qued non poffit ex
intellectione ifftorum moucri, ac dirigi ad illo=
rum amorcm, vel odium, appetitum, deleéta-
tionem, fugam ; fed potentia hac amandi, ap=
petendi; de ijfque dele@andi , & contraria fu-
giendi , & odio habendi ; ac abominandi , eft
voluntas , que definitut appetitus motus , ¢ di-
vectus ab ingelleltione : ergo repugnar intelledti-
uum non volitiunm,ac carens voluntate. A d-
de,quod {i efiet irrationabiliffimum,quod ali-
quid puré naturale non poilet appetere appe-
titu naturali, & innato fuum bonum, i fortio-
ri effet irrationabiliffimum , quod aliquid in-
tellectinum nou poffet appetere fuum bonum
appetitu intelle@tiuo .

12, Confirmatur : nam ex Ariftotele 1.
Rhetor. cap-6. bonum definitur id , guod orsnia
eppeterent, i haberent intelle@um : ergo fu pponit
vt caidentiffimum, quod co ipfo,quod res ha-
bet intelletum , ab intellectione boni poteft
moucri ad bonum appetendum , ac proindé
habet voluntatem .,

13. Op-




Liber I1I. Quztio CLXV.

13. Opponunt primo : dari poteftaliqua
intelle@io actualis , €x qua non fequaturvlla
appetitio actualiss ¢.g.ex intelleGione,quaco-
gnolcimus quatuor, & tria funt feptem, nulla fe
quitur appetitio aualis 3 crgo pocett dari ali-
qua potentia intelle&tiva, ex quanon fequa-
tur vila potentiaappetitiua.

Refpondeo ; tranfeat antecedens , & nego
confequentiam . Difparitas eft , quia inrelle-
&io actualis poteft non reprefentare aliquid
fub ratione boni, & conuenientis; fed veex ca
fequerctur appetitio ; deberet aliguid repra-
{entare fub rarione boni, & conucnientis , fi-
quidem appetitus moucturd bono vicogni-
toiergo . At potentia intelleftina poteft om-
nia intelligere,ac proinde potcit ctiam cogno-
fcere bonum vniucrfale ; fed bonum cogni-
tum mouet appetitum ; €rgo potcntiaimch‘c-
&ina non poteft cffe fine appetitn , ac proindg
finc volunzate , Giquidem appetitus inrcllecti-
uus eft voluntas . : G

14. Opponunt fecundo : quingue fenfus
exteriores {unt fine appetitu ipfis correfpon=
dente s nam vifui non coniungitur appetitus
vifiuus, anditui non coniungitur appetitns au.
ditinussergo etiam poflibilis eft intelleGus.cui

mon conjungatur voluntas , fiue appetitus in-
tclledtiaus.

Refpondeo, tranfeat antecedens ; & nego
confequentiam , ac retorquéo argumentum.
Eo ipfo, quod animal habeat quinque fenfus,
habet appetitum fenficiutm, quo poffit appe-
tere obiedta conuenientia quingue fenfibus,
ijfque deledtari; ergo co ipfo; quod aliquid
haber intelleGum , debet poe appetere bona
intelligibilia , ij{que dcleétari; fed appetitus
boni intelligibilis eft intelleétinus , & cft vo-
luntas , fiquidem appetit bonum vt intelle~
&luin ; ergo intelleétus non poteft eflc in vllo
fuppofito fine voluntate . Quinque fenfibus
exterioribus non debent correfpondere quin-
que appetitus exteriores , guia datur fenfus
comminis proponens omnia fenfibilia parti-
cularia quinque fenfuum , cui correfpondet
appetitus fenfitinus appetens omnia bona sé-
fibilia. At verd intelle@uidebet correfpon-
dere appetitus intelle@inns, quia non datut;
nec poteft dari potentia cognofcitiua {upe-
rior, & wvniverfalior inteiletu , proponecns
bonum vniuetfale , & intelligibile s quod cft
obieGtum voluntatis, adeoque intelleGtuide-
bet correfpondere appetitus intellectinus; qui
vocatur volunras

15. Suppofito,qued in Angelis detur vo-
luntas , querimus cum Sancto Thoma art. 2.
virim voluntas angeli ditioguatar ab eiuf-
dem intelleétn ?

Refpondemus affirmatiué cam eodem San-
&o Thoma. Sed quia in' Philofophia lib. 5.
g.11. oftendi in anima rationali voluntatem_,
diftingui realitér ab intelleétu; & fupra hoc
hib.3.de Angelis qualt- 148. nu.10:& fequent,
dixi ex proportionali ratione diftingui inan~
gelis, nihil cftaddendum.

483

. 16-  Ad r.diftinguo minofem: volantas cft
inratione, ita vt firetiam inintelle@ua intchis
gente {ine difcurfu, concedo s ita vt non fit
eriamin intelleéto intelligente Gae difcurfu;
nego minorem ; & diftinguo confequens: er=
go angeli differunt ab homine per hoc; quod
homines funt volitiui voluntate rarionali,an-
geli non funt volitiui voluatate proprié ra-
tionali, fed intellectiva , concedo; per hoc,
quod homines: fiint volitini voluntate ratio=
nali , angeli non funt volitini vlla voluntate ,
ne intelleétina quidem, nego confequentiam.
Sicut angeli differunt ab homine per hoc,
quod angeli non funt proprié rationales, hoc
et intelle@ini™per difcurfum , fed funt puré
intellectiuj fine difcur{u, homines autem funt
Propri¢ rationaless hoc efl intelledtiai per di-
feurfum , fic differunt per hoc , quod angeli
non funr volitiui voluntate proprié rationa-~
ki, hoceft dire&ta ab intelle@ione difcurfina ;
homines funt volitiui voluntate propri¢ ra
tionali, hoc elt dire@a abintelleétione difcur=
fiua; ergo non fequitur,quod in angelis non_s
fit voluntas, fed {olam feguitur, quod non fit
in ijs voluntas propri¢ rationalis, hoc eft di-
refta per difcurfum, fed fic voluntas intelle=
¢tina, hoc cit directa per intelletionem fines
difcurfu. Sivero queratur, verim volunta
angelica fic fuperior voluntrate humana, re-
fpondeo ex Sandlo Thoma in refp.ad 1.quod
eft fuperior proportionalitér, ac intelle@us
angelicus et fuperior ratione humana. Ad-
vertit autem Sanctus Thomass quod aliter
ratio humana eft fuperior fenfu, & potentias
cognofcitina brutorum animalinm , aliter in=
tellectus angelicus eft fuperior ratione humas
na . Ratio enim humana itaeft fuperior fens
fu, & potentia cognofcitina brutorum , vt ad
illas comparetur , tanquam potentia vainers
falis, & cognofeitina omnium , ad potentiam
panicularcm, & cognolcitiuam aliquortm.s
tantum obieGtorum , nimiram materialiom ,
At intelle@ns angclicus eft perfedior ratione
humana quo ad modum cognofcendi : iqui-
dem intellectus angelicus cognofeit implici
intuirn {ine difcurfu, & {ine compofitione,&
dinifione : ratio autem humana cognofcit,
difcurrendo,contponendo, ac dividendo, Ve-
riim quia ratio humana difcurrendo peruenit
ad cognofcenda omniailla , quz intelle@us
angelicus cognofcit (ine difcurfu,intellectus
angelicus non elt potentia vniuerfalior ratio-
ne humana, cumtam intelledtus angelicus;
quam ratio humana cognofcaromnia. Pro-
portionaliter voluntas angelica non cft vni-
uerfalior voluntate humana, cum vtraques
voluntas poflit appetere emne bonum’, &
ipfum bonum vaiuctfale , fed folum eft per-
fectior,in quantim voluntas angelica eft fim-
plicior in volendo , & eft purc intelledliva,
cum voluntas humana fit ratronalis; hocelt
direéta per difcurfum; vt explicatum ef.
17. Ad z.diftinguo maiorcm : appetitus
eft tantam boni , guo caremus , nego :iraclt
Epp 2 boni,




484

boni, que caremuns, vt feratur ctiam in bo-
pum habitum , & in bonum, abftrahendo ab
hec , qued illud habcamus, vel non habea-
mus , concedo. Appetitus , licet ex fua ety-
mologia dicatur ab aétu appetendi per mo-
dum defliderij, quo appetimus bona,quz non
habemus , tamen fignificat potentiam , qu®
pon folum fertur in bonum non habitum , il-
lud defiderando, fed etiam in bonum vt ha-
bitum , per modum dcleéationis , illo gau-
dendo,& in bonum,abttrahendo ab hoc,quod
habeatur, vel non habeatur, per modum {im-
plicis amoris; ergo non el mirum , quod ap-
petitus poffit dari in angelis etiam beatis. Ad=
dosquod angeli in via non habebant fum-
anum bonum, hoc cft beaticudinem; ergo illa
appetebant ctiam appetitu defiderij. Rurfus
in patria licet fint beati , potfidendo Deume,
quj et eminenter omnia bona, nihilominus
poffunt {ibi, vel nobis defiderare aliqua bona,
quz formalitér non habent.

18. Ad 3.diftinguo minorem : Angeli,
cum fint incorporei, debent effe immobiles
mota corporeo,& qui fit actusimperfedti,
concedo: debenteffe immobiles motu fpiri-
tuali, & qui it atus rei iam perfectz, nego:&
nego confequentiam, Duplex eft motus, al-
ter eft actus imperfedti , fupponens nimiram
rem nondum peruenifle ad perfeétum fatum
{uz naturz debitum » qualis eft in animalibus
motus alterationis , augmentationis , &¢; al-
ter eft adtus perfedti, qualis eft in corporibus
coeleltibus motus Jocalis circularis, quo quia
funt in fatu perfeto, mouentur ad (wam per=
fedicnem communicandam rebus inferiori-
bus. Intelletiones, & volitiones funt quidam
motlis , qui funt adus rei perfeda , ideoques
angeli etiam beati ; licét fint in (tatu perfectif=
fimo,mouentur ad intelligendum, & volendi.

19. Ad 4.Jam num. 11. probatum eft im-
plicare contradiGionem aliquid intelle@uum
non efle volitiuum , & carcre voluntate , ac
proinde ex eo,quod aliquid fit intelleétiyum,
efficacitér probari, quod fit etiam volitinum,
& habeat volunratem .

20. Ad 5.quod affertur ad probandum
voluntatem non diftingui ab intellectu ange-
li, ditinguo maiorem ; vnagnaq; res ad fuum
bonum intrinfecam inclinatur per fuam fors
mam, & nataram fine aliquo (uperaddito,tia-
feat; ad fuum bonum extrinfecum, nego mas
iorem ; concedo minerem ; & nego confes
quentiam . Tranfecat, quod res per {uam nNa-
twam, & formam inclinenturad bona intrins
{eca; at ad bona extrinfeca , & ad operationes,
quibus fe mouent ad bona exirinfeca, incli=
pantur per virtutes {fuperadditas,eo pacto,quo
corpora ad fuum locum , & ad motom loca-
lem furfum , & deorfum inclinantur per gra-
uitatem , & leuitatem fuperadditam ; fed an-

gelus ordinatur ad fuum finem , & bonum
1pfi extrinfect,nimiriim ad Deum, in quo c6-
fiftir eius beatitudo; ergo inclinatur per intel-
leGtum, & voluntatem angcelice naturz (u-

De voluntate Angelorum

peradditam, Ex oppofita ratione Deus,quia in
fe ipfo habet totum fuum bonum,ad illud in-
clinatur per intelleum , & voluntatem in-
diftinéta ab ipfa effentia, & natura diuina.

23. Ad 6. Nego maiorem . Vi porenti®
realitér diftinguancur , fufficit, vt rendantin
obie&a fub diuerfa ratione, hoc eft per operas
tiones ira diuerfas , vt poftulent diftin@ionem
potentiarum: fed licét verum, & bonum,non
diftinguantur realiter, tamen intelle@us ten-
dit in illa fub rationie veri, illa inteliigendo,
volantas fub ratioue boni, illa appctc::do;
actus autem intelligendi, & volendi funt ope-
rationes itadiuer{e , vt poftulent procederes
a dincrfis potentijs ; non minus, quam agus
videndi, & audiendi poftulant proccdere i di=
ucrlis potentijs, & organis, vt didtum efk
q.148.0.16; ergo &c. Confirmaturinam vt di-
cit Sanétus Thomas art.2. hnius q.59. intelle=
&us, intelligendo trahit obie@um ad fe, vos
lantas, volendo tendit ad obie@um : operatio

autem , qua obicGtum trahimus , & operatio,
qua tendimus ad obiectnm, procedere debenit
a potentijs diuecfis .

QVAESTIO CLXVL

Vieum in Angelis fit liberum arbitriam
& irafiibilis y ac concupifcibilis?

8. Th. quafi. 59. art, 3.4

5 Idetur in Angelis non effe liberum
arbitrium : primo cnim {i angeli non

effent capaces eligendi voum pre alio,non ef=
fent capaces liberi arbitrij, cuiusadioeft ele-
&io: fed angeli non funt capaceseligendi vnii
pre alio; ergo. Probatur minor: electio enim
ex Ariftotele 3.Eth.cap.3.& 6.Ethic.cap.o. eft
appetitus preconfiliati,feu preconfultati: prg=
confultatio autem eft inquifitio quadam in-
cludens difcurfum; fed angeli non difcurrunt, -
vt ditum cft quaft.161.crgo non confultant,
ac proindé non funt capaces ¢lectionis «

2. Secundo intelletus angelicus non eft
indifferens ad indicandum hoc, vel oppofi-
tum ; ergo voluntas angelica non eft indiffe-
rens ad eligendum hoc, vel oppofitum ; ac
proindé non eft libera.

3. Tertio angeli ab initio fue creationis
debent neeeflatio habere totam fuam perfe=
&ienem phyficam ; ergo debent ctiam pecef=
far16 habere totam fuam perfeGionem mora-
lem ; ergo non debent effe praditi libero-arbi-
trio; per €wius actus poflint moralités perfici.

4. Quartd fi in Angelis daretur liberum
arbitrium , deberer efic perfe@ius in angelo
fuperiori, quam in inferiori; fvd non porelt
efle perfe@ins in angelo fupetiori , quam in
inferiori , cum liberum asbitrinm non fufcis
piat magis, & minus : ergo.

5. Quinto videturin angelis dari concupis
feibilis, & irafcibilis. Nam in ijs datur amor,
& gaudium , qui {unt atus concupifcibilis;

datur




datur fpes, & timor, qui funt actus irafcibilis:
datur charitas , & temperantia , qug {unt vir-
rutes concupifcibilis: datur {pes, & fortitudo,
qua fant virrutes irafcibilis : ac Sanétus Dio-
nyl.cap.4,de divinis nomio. dicit , quod in de-
monibus datur fuvor irrationabilis, ¢ concupifcentia
amens;furor autem manifefté (pectar ad irafci-
bi:lem, concupifcentia ad concupifcibilem ,

6.  Refpondeo,quod quia in tradlatu des

A&ibus humanis, gualt. 15. ex profefso pro-
bauimus hiberum arbittium cum libertates
etiam indifferentiz dari non folim in Deo ,
{ed etiam in angelis , & hominibus,hic folum
proponemus doctrinam Sanéti Thomaz hoc
art.3.queft.s9.Suppolito ergo,quod arbitrium
dicitur ab atbirrando, quod importat quod-
dam iudicium ,docet San&tus Thomas dari
tria gencra agentivm. In primo genere funt
agentia pure naruralia, que cum careant co-
goitione, non agunt ex aliquo arbitrio, ac iu.
dicio, fed quafi ab alijs adta , & mora, ficut fa-
gitta 4 fagittante mouetor ad finem, & (co-
pum. Infecundo genere funt agentia {ponta-
nea , fed non libera, qua agunt ex aliquo ar-
bitrio, ac indicio,fed non agunt liberé,& cum
indiffercntia ad agendum , vel non agendum;
& hoc pacto agunt animalia irrationalia. Ouis
cnim fpontance fugit lupum ex quodam ju-
dicio, quo exiftimat cum effe fibi poxium :at
non agunt liberg, fed cum determinatione ad
voum ;ac fine indifferentia ad agendum ; vel
aon agendum, In tertio genere {unt, quz non
folum agunt cx arbitrio, acindicio, fed etiam
agunt liberé, & cum indifferentia,ac potentia
{c determinandi ad agendum ; vel non agens
dum , cuinfmodi (untomnia agentia intclle-
étina. Quod autcm omhnia, & fola agentia in,
telleétina fint indifferentia sac poflint fe de-
terminare ad agendum , vel nonagendum. ,
adcoq; habeant liberiiarbitrinm,probat 8.Th.
ex o, quod illa fola agentia poflunt fe liberg
determinare ad agendum , vel nonagendum,
quz funt pradita potentia cognofcitiua po-
tente proponere plura , vt bona, & eligibilia,
comparando illa inter fe , & cognolcendo,
guod alterum eft eligibile propter voum mo-
tinum , alterum propter alind motinum ; fed
omnis, & folus intelledtus potelt hoc propo-
nere, vt magis cxplicatum et in tractata des
actibus humanis,qua.16. ergo omnia,& fola
agentia intellectiva poflunt fe libere detcrmi-
nare ad agendum, ac proind¢ pofiunit effe li-
beta, & habere liberum arbitrium «

7. Circa libertatem Angeclorum ; poteft
quari, vtrum fint Liberi immediate ad actus
intelleftus, an folim ad adus voluntatis: vtrd
fint liberi ad volendum,& amandum mali vt
mald,& ad nolendum,& odio‘hab&dum boni
vt bonum; veram habeant libertatem cantra-
rictatis , vel contradiionis circa purum bo-
num, & purum malum, circa felicitatem , &
miferiam, & circa bona, & mala particularia;
vtruny fint liberi ad volendum bonum 2qua.
ke, vel minus,; relicto bone &quali, vel maiori

Liber ll. Quaflio CLXVI. 483

ctiam cfficacius propofito; virim voluntas
angcelica poffit purg omittere omiflione im-
mediaté libera, & non fundara in vilo actu
pefitivo: vuum ecmnes adtus liberi voluptatis
angcelice fint effentialitér liberi, Sed quia om-
nes ifta quafliones funt communes angelis,&
apime rationali, illafque examinauimus in
tradatu de a@ibns humanis, quatt 17, 18. 19,
20.& 21.nihil hic eft addendum.,

8, Scquitur,vt cum Sandto Thomaart, 4,
quzft. s0. examinemus , virdm in angelis fit
irafcibilis, & concupifcibilis ?

9. Dicendum primo: fi nomine irafcibilis,
& concupifcibilis intelligantur duz potentiz
appetitus fenfitini, quarum adus exerceantur
cum aliqua alteratione corporea, eo pato,
quo in nobis actus ire exercetur cum quadam
effernefcentia fanguinis circa cor, procul du-
bio non dantur in angelis , qui carent corpo-
re, & appetitu fenfinuo . Ex proportionali rae
tione bon danturin angelis amor, gandinm._,;
{pes, timer , ira,in quantum fbnt actus appe-
titus fenfitini, qui exercentur cum aliqua al-
teratione corpores .

10, Dicendum fecundo: dantur in angelis
amor,gaudium,{pes,ira,timor,&c.in guantim
funt actus volitatis, qui poflunt etiam exerce-
ri fine corpore, & f{inccorporcaalteratione ¢

1t. Dicendum tertio ; in angelis non dan-

tur temperantia, fortitudo, & aliz virtutes, in.

quantum (untin appetitu fenfitivo,& ponunt
debitum modum paflionibus irafcibilis , &
concupifcibilis apperitus fenGtini, Atdantur

in angelis proportionales virtutes voluntatis.
12, Superelt quaftio , virum ficutin appe-
titu fenfitivo datur concupiicibilis, quz ver-
fatar circa bonum fecundum fe, & irafcibilis,
quz verfatur circa bonum vt arduum ,quz
funt duz potentiz realitée ditin@z , vt docet
Sanctus Thomas infrd qu.81.arr,2, ficin vo-
luntate angelorum dentur duz potentia fpi-
ritwales realiter diftin&= , quarum alrera ver=
fetur circa bonumn fecundum fe, & poflit vo-
cari concupifcibilis s altera yverfetur circa ba-

num viardoum, & poflit vocari irafcibilis .
13. Refpondct negatiug S, Thomas. Pros
bat: nam cumn aliqua potentia habet fuum
obieGtum formale fpecificatinum {ub aliqua_s
ratione communi, non dantur in ea potentiz
realjter diftin&e per ordinem ad rationes pat-
ticulares contentas {ub illa ratione communi;
ex.gr.quia potentia vifiua habet pro {uo obie~
&o formali fpecificativo colorem fub rarione
communi coloris,, non dantur in petentia vie
fina plures potentie vifiuz realiter diltinGz,
quarum vna habeat pro obiedo formali al-
bum , alia nigrum, alia rubrum &c. fcd vo-
luntas, cum fit appetitus voiverfalifimus;ha-
bet pro {uo obicéto formali fpecificativo bo-
num f{ub ratione communi boni, ac definitur
potentia appetiting boni 5 ergo non dantur in vo-
luntate plures potentiz realiter dittinélz; qua-
rum voaverfetur circa bonum fecundum fe,
altera circd bonum vt arduum. Vouum, &
gquo




486
quo pacto ex oppofitarationc in appetitu fen-
fitino, concupiicibilis, quz verfatur circa bo-
num fenfibile fecundum fe, & irafcibilis,que
verfaiur circd bonum fenfibile vt arduum.s,
debeant realitér diftinzui, examinabitur infra
qu.237.cum explicabimus art.2.q.81.8.Tho.

14. Ad 1.nego minotem . Ad probarios=
riem, ditingno maiorem : eleétio humana eft
appetitus przconfulrati, concedo: clectio ve
fic yvel eleétio angelica eft appetitus prazcon-
{ulzati, nego maiorem: concedo minorem; &
nego confequentiam. Eleétio vt fic elt, per
guam ex cognitione, qua intcllectus proponit
plura obie@a vt cligibilia propter diucria
motiua, voluntas vaum vult pre alio. Et quia
intellectus humanus propter fuam impetfe.
&ionem ad proponendum plura vt eligibilia
ex diuerfis motiuis, indiget confultatione , &
inquifitione difeurfina, ideo cleétio humana
eft appetitus, fen-volitio preconfiliati, & pra-
confultati . Quia rursas incelleétus angelicus
propter fuam perfe¢tionem fine vila contul-
ratione, inquifitione , & difcurfu , ftatim pro-
ponit plura vt eligibilia ex dincrfis motinis,
intelledio angelica eft appetitas, feu volitio
obie&i cligibilis vt propofiti fine confulta-
tione per fimplicem intuitum motinorume.
Fle&io vt ficabfirahens ab humana , & ange.
lica eft appetitus, fcu volitio eligibilis vt pro-
pofiti abintelledta ; abftrahendo ab hoc, quod
proponatur propofitione preconfultata , vel
non przconfulrata . Confirmatur: nain pro=
portionalitér angelus differt ab homine in iu-
dicio practico , & dirigente ad electionem s ac
differt iniudicie fpeculatino ; fed in iudicio
fpeculariuo differt per hoc ; quod homo iudi-
cat per compofitienem, & diuifionem, ac per
difeurfom : Angelus autem iudicat per folum
intuitum veritaris fine compofitione, ac diui-
fionem, ac fine difcurfu , vt diGum et Q. 161.
& 162.crgo in fudicio pradtico differt per hoc,
quod homo indicat de cligibilibus, preuia
confultatione , inquifitione , ac difcatfu , an-
gelus autem judicat fimplici intaitu motine-
rum f{ine confultatione » inquifitione , ac
difcorfu .

15. Ad 2. refponderi poteft primé,negan-
do antecedens. Pofiet enim dici, quod intel-
lectus angelicus circa obiedta , de quibus non
habereuidentia , & habet motiua pro viraque
parte contradictionis, et indifferens,ac potelt
determinari 4 voluntate ad affentiendum vtri-
libet parti; crgo ficut voluntas poteft deter-
minare intelle@tum ad indicandum hoc ; vel
oppofitum , quando pro vtraque parte habet

metinanon conuincentia; ac non neceflitan-
tia ad affenfum , {ic voluntas angelica poteft
fe ipfam determinare ad eligendum hoc, vel
oppolitum ,quando pro viraque pacte habet
motiua non peceflitantia ad cledtionem = Re-
fpondeo fecundé cumn 8. Thoma inrefp.ad 2.
concedo antecedens, & nego confequentiam,
Difparitaseft , quia duo oppefita non poflunt
cffic veratdiduo oppofita poffunt cic bona;

Delibero arbitrio An galoruzn

ergo licet intelle@us ; qui habetpro fine ves
rum, nd debeat effe indifferens ad iudicandum
hoe,vel oppofitum , volantas, quz habet pro
fine bonum , potelt effe indifferens ad ehigen-
dum hoc, vel oppofitum,cum virumque
fit habere ratiencm boni .

16. Ad 3. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Ad perfe@icnem moraicm
eletionis crearx fpetar, vt fit libera: ergo
licét Angelus ab initio neceffarid habuerit to-
ram fuam petfectionem phyficam , implicat
in terminis,vt neceflario habuerit.roram inam
perfe@ionem moralein. Nam co iplo nons
effet moralis , cum Angelo noneflet libera .

17. Ad4.concede , quod liberum arbi-
trium naturale Angeli fuperioris fir perfedtius
libero arbitrio angeli inferioris , figuidem an-
gelus fuperior naturaliter poteft exercere actus
liberos perfe@tiores,quam inferior. Dum op=
ponitur , quod liberum arbitrium non fufci=
pit magis , & minus: rcfpondeo cum Sanéto
Thoma, quod in quantum dicit negationcm
coactionis, ac determinationis ad vnum, non
futcipit magis , & minus; at quantum dicit
potentiam fe determinandi ad atus perfeclio=
rcs , vel minus perfetos , fufcipit magis, &
minus .

18, -Ad s-Iam num.3.9. & 10. diftum cft
in Angelis dar amorem , gaudium , fpem; ti-
morem , non in quantum funt aétus appeti=
tus fenfitini, fed in quantum funt adtus vo-
luntatis, iuxtadoétrinam Auguftini lib.o. de
Trinitate , cap.$. aflerentis, quod nihil dicitur
de Angelo f{ecundum paffionem . Charitas,
& fpes, in quantom funt virtutes Theologi-
cx , fueruntin Angelis viatoribus, & chari
tas remanetctiam in beatis; fed chatitas; &
fpes theologica non fpe&ant ad concupifcibis
lem, & irafcibilem, fed ad folam voluntaten.
Ratioeft , quia obietum concupifcibilis eft
bonum dele@abile fecundum fenfum:fed cha-
ritas theologica habet pro gbieto bonum di=
uinum , quod non eft dele@abile fecundum_
fenfum : ergo chariras theologica non fpeélat
ad concupifcibilem, fed ad folam voluntatem.
Obiedtum irafcibilis eft bonum arduum fenfi-
bile; fed fpes theologica habet pro obicéto bo-
num ardoum divinum , quod non eft fenfibi-
I, fed puré intelligibile; ergo fpes theologi=
ca non fpectar ad irafcibilem . Temperantia ,
in quantum analogicé datur in Angclis, non
confiftic in hoc , quod ponat debitum mo-
dum concupifcentijs deleétabilium fenfibi-
lium , quibus concupifcentijs Angelicarent,
fed confiftit in hoc, gquod Angeli moderaté
fuam velantatem exhibent fecundum regu-
lam dininz voluntatis . Fortitudo, in quaa.
tum analogicé datur in Angelis, non confi-
ftic in hoc ; vt ponat debitum modum timori,
&caudaciz appetitus fenfitiui , guo Angeli ca-
rent , fed confittit in-hoc, vt voluntatem diuis
nam firmiter exequantur : ergo etiam tempe-
rantia,& fortitudo,in quantum analogicé dan-
tar in Angelis; non {pectant ad concu]iail'cib;f-

cm,

Cl




Liber 1L Quaftio CLXVIL

lem , & irafcibilem appetitus fenfitiui , fed ad

voluntatem.Hzc doérina defumpta eft exSan-

g’fco Thoma hoc art.4. quatt. s9. in refp.ad 1.
3.

QVASTIO CLXVIL

Virsm in Angelis fit amor 5 few dilectio,
tums naturalis 5 tum eledting ?

8. Tho.q.60.art, 1.0 2.

I PRim(‘) videturin Angelis non effe amor,

feu dilectio naturalis . Dile@tio enim. s
naturalis non eft libera s fed neceffaria , & qui
neceffario diligit , potiiis agitur , quam agat;
fed voluntas Angeli eft libera,ac Proindé amat
non neceflario , fed libere , ac diligendo , po=
tius agit ; quam agitur ; ergo.

2. Secundd 1 aliquadile®io Angelorum
efler neceflaria, vel effet neceflaria quoad cxer-
citium , vel quoad fpecificationem ; neutrum
dici poreft ; ergo .

3. Tertio videturin Angelisnon dari di-
letio ele@iva. Nam omnis coguitio Angeli-
€a vel eft naturalis, vel infufa, e proindé
fupernaturalis; ergo omnis dile&io Angelica
vel e[_i naturalis , vel (upernaturalis s & infufa;
€Igoin Angelis non datur dile&io clectiuas,
qua non fit fupernaturalis .

4= Relpondeoamorem , fiue dile@ionem
naturalem poffe fumidupliciter . Primo dile-
@1-0 naturalis, quz vocatur etiam appcetitus
Hiaatus, dicitur inclinatio ad (wum bonum ,
& non excognitione eius,qui habet talem in-
¢linationem . In hoc feafa diciporeft, quod
inclinatio,qua grauia inclinantur ad centrum,
eft dileétio naturalis centri. Secundo dile&io
naturalis dicitur appetitus elicitus , quo quis
exX cognitione diligit, & amat aliquod bonum
neceffarid ; & cum determinatione adillud
aimandum .

s- Hoc fuppofito » dicendum primo: in
‘Angelisdatur dileitio naturalis primo modo,
hoc eft inclinatio innata ad faum bonum,non
fupponens cognitionem , fed antecedens co-
goitionem . Probatur : nam Angeli prius na-
tura , quam aliquid cognofcant, intelliguntur
habere inclinationem ad habendum bonum.s
cognofcendi, volendi, & cxcrcendi fuos actus
vitales ; fed talisinclinatio, cum non fuppo-
mat cognitionem , fed illamn antecedat priori-
Tate nature , cft appetitus innatus, ac dile@tio
nataralis: ergo, &c. Ex oppofita ratione,quia
in Deo nulla eft inclinatio in bonum,quz non
fitex cognitione , fed cognitionem antecedat,
nulla datur inclinatio, vel appetitus puré in-
natus, vedixi fupra agens de dinina volanta.
tc, quelt-47. Inqualibet autem creatura da-
turappetitus etiam puré innatus ad funm bo-
num.

6. Dicendum fecundd cum San&o Tho-
ma hoe artic, 1. quaft. 60. in Angelis datur

48
437
ctiam aliqua dilecio naruralis fecundo modo
fumpta,hoc eft amor aliguis procedenscx co=
gnitonc , qua amant aliguod bonum necefia-
Lo, & naturaliter , ac cum determinatione ad
illud amandum .

7. Probatur: nam que conueniunt rebus
Propterrationem genericam, conueniunt oni-
nibus , quz funt in rali genere : ex. gr. quias
hoc, quod et fentire,conuenit animalibus pro=
Pter rationem genericam animalis , conueme
omnibus animalibus ; (ed hoc, quod eft iuelie
wari vaturaliter , & neceffarid ad [uum finem; con-
Uenit rebus nataralibus propter rationem ge=
Nericam naturalis, & habentis naturam ; ergo
Omnia naturalia inclinantur naruraliter,& ne-
ceflario ad fuum finem ; fed que habent natu-
fam incelletivam , & volitinam funt natura-
lia, & habent naturam; ergo enam quez ha-
bent naturam intclle@ivam, & volitinamine
clinantur neceflario , & natoraliter ad feum
finem , & hec inclinatio eft quidam amor, &
quzdam naturalis dile@io finis : fed hzc natu-
ralis inclinatio ad finem in vnaquaque re eft
fecundum modum fuz naturz : modus aurem
naturz non cognofcitiuz cft , vt inclinetur ad
finem per appetitum , & amorem pure inna-
tum, & non ¢x cognitione; modus naturz fens
fitinz cft , vt inclinctur ad finem per appetis
tum ,& amorem elicitum ex cognitione fen=
fitiua s modus naturx intelle@inzclt, vt ine
clinetur ad finem per appetitum , & amorem
clicitum ex intelle@ione , qui amor et actus
voluataeis : ergo natura intelle@iua » & volie
tiua habet aliquem amorem neceffarium, &
naturalem finis , qui amor eft actus volun~
tatis .

8. Confirmatur: nam au@or naturg vni
cuique natace dat naturalem inclinationem
ad foum finem , ex qua deinde exercet omncsg
fuos actus , & motus ; ergo ctiam nature in-
tellecting & volitine dat naturalem inclina=
tionem ad fuum finem,ex qua deindé exercer
omaugs alios attus , & motus : fed vnicuique
reidat inclinationem fecandum modum  fuz
natur=; fecundom autem modum naturz in-
tellectine, & volitine eft, vt fuum finem ames
amore orto ex intellectione, qui proindé fie
actus voluntatis : ergo in omni natura intellee
&iua , & volitina, ac proindé ctiam in Ange-
lis , datur aliquis amor naturalis, qQuo naturae
literamet fuum finem,& ex quo careraamet,
& velit .

9. Dicendum tertio cum eodem Sandto
Thoma artic. 2, einfdem quaf.6e. in Angelis
datur eriam aliqua dileétio electiua,ac non ne=
ceflaria, fed libera.

Probatur : nam ex diis qualt. 166. num.6.
omnia, & fola agentia intelle@iva funt prz-
dita libero arbitrio, quo, propofitis ab iutcl-
lectu pluribus eligibilibus , poffunt ex amore
finis, hoc eft ben¢ fe habendi, eligere hoc,
vel illud ; fed hec cle@tio ¢t amor cleétinusz
¢rgo .

10, Queritur, quznam Angelus , vel hos
me




488

jmo(eadem cnim eft ratio)amet amore natura-
1j,ac neceflario,& quenam ametamore clecti=
uo,ac libero?
Dicendum cum Sanéto Thomas tum An?
gelus , tum homo, naturaliter , ac neceflario
amat funm finem vitimum , qui et bené , &
peaté fe habere: omnis enim Angelus,ac ome=
pnis homo naturaliter vult bené , ac beaté fe»
habere ; cztera antem amat propter hunc fi-
nem beng , & beate fe habendi. Sicut €rgo
patura in vnaguaque re'eft primum princi-
pium operandi, fic operatio naturalis eft prin=
cipium aliarum operationum. Probat hoc
San@tus Thomas quadam indudione ; tum in
sntelle@u,tum in volunrate. Intellectus enim
hominis naturaliter cognofcic prima princi-
pia, & ex primis principijs procedit ad con-
clufiones , guarum {cientia faltem vt pluri-
gmum acquiritur , non naturaliter, f&d ftudio,
jnuentione , ac difciplina , dependenter d libe-
12 voluntate . Proportionaliter voluntas na-
uraliter amat finem vitimum bené fe haben-
di : exhoc autem amore mouctur voluntarié
ad quzrenda , & eligenda media, per quz ac-
uirat hunc finem bené , & beaté fe habendi .
Similiter intelle@us Angelicus , vt diximus
queft.158. num.18. & fequent. neceffario , &
naturaliter cognofcit {c ipfum, non nudé fum-
ptum , fed vt ornatum ipecicbus, & ex hae
cognitione procedit voluntaric, & liberc ad
cognofcenda hec , velilla obieta. Voluntas
‘Angelica naturaliter vult bené, ac beaté fe ha-
bere , & ex hoc amore procedit ad libere vo-
lenda alia in ordine ad hunc finem : ergo con-
ftat induétione ; quodin intelledtu , & voluny
tatc operatio naturalis eft principium aliarnm
operationum,que finnt ex elcdione,ac proin-
dé quod naturalis dileéio cft principium dile-
gtionis eledinz . ;
to. Addit Sanétus Thomas , quod voluns
tas Angeli amat media propter finem ; at
conclufionibus cuidenter cognitis non affen-
zitur propter principia, fed immediate, &
propter fe . Ratio difparitatis eft, quia quz-
dam funt bona proptet fe, & habent rationem
finis : quzdam non funt bona propter fc, fed
folim in ordine ad aliud : ergo voluntas ctiam
Angelicaaliqua debet amare non propter e,
fed propteraliud . At quodlibet ens eft per fe
gognolcibile , ac {pedatad perfedtionem in-
telleétus Angelici , vt naturalia non libera co-
gnofcat immediat¢ fine difcurfu : ergo non
eognofcit vnum naturale propter alind . Aria
fiotelesergo 2. Phyf. tex. 89. dicens, quod
finis itd fe habet refpectu voluntatis,ficut prine
cipium refpeétu intelleGtus, debet intelligi fo-
lum deintelleu humano , non de Angeli-
€0, fi explicetur itd , vt ficut voluntas amat
medium propter finem, fic intelledtus affen-
tiatur conclufioni propter principia. s
1t Poteft rurfus quari, quznam obieéta
‘Angelus amet naturaliter, & neceflario : &
anamet illa neceffarié folum neceflitate Guo-
ad fpecicm ; itd vt non poffit dific , fcd pofy

Dedile€tione Angelorum

fit non amare,an ctiam neceffitate quoad exet-
citium ,ita vt non poflit non exercere adtum
amandi ?

Refpondeo , quod in tradt. de a&ibus hu-
manis, quzft. 18. cxaminauimus, vtrum vo-
luntas habeat libertatem fpecificationis, feu
contr¥rictatis , vel contraditionis , feu cxcr=
citij circd purum bonum , & purum malum.
circa felicitatem » & miferiam , & circa bona
particularia. Et quid doétrina ibi tradita de=
fumitur exnatura voluntatis wt fic,ac proin-
dé conuenit voluntati;tum Apgelice,tum hu-
man , nihil hic debemus addere .

12. Ad 1. diftinguo minorem: voluntas
Aangcli eft liberaquo ad fuos actus, it ve non
fir fimul paturalis quo ad aliquos aftus, ne-
go: cft liberaita, vt fit fimul paturalis quo
ad aliquos actus, ac refpectu corum potitis
agatur , quamagar, concedo & nego con=
fequentiam.« Sicut homo cft rationalis ex {ua
differentia, ita vt ex (uo genete fit ctiam fens
fitinus , ideoque non folum poteft exerceres
opetationcs difcurrendi, per quas differt ab
alijs animalibus , fed ctiam operationes fen-
tiendi, in quibus conuenit cum alijs ani_mah-
bus, fic voluntas Angeli ita cx fua rationes
fpecifica eftlibera, vt ex ratione gencrica fie
naturalis , ideoque non folum poteft exercere
volitiones » fen dile@iones liberas, & cledtis
uas , fed etiam naturales, ac neceflarias, pec
quas potitisagiturd Deo audtore nature,quam
agat. Porro quodlibet creatum,cum accipiat
4 Deo naturani, habet ctiam aliquam naturas=
lem operationem , per quam potitis agaturab
alio » quam agat. ; Solus Deus etiam {i feip-
{um naruraliter , ac non liberé, fed neceflatio
amct , tamen etiam dum neceflarid amat, ita
agit, vt nullo modo agatur ab alio , cumil-

lum ipfum amorem neceflarium adzquaté
habeat 2 fciplo,non autem ab vllo diftincto
afe.

13. Ad 2. Exdi&is aum.10. in quaft.18d
de A&ibus humanis explicatum cff, quznam
obic@a voluntas tum Angelica, tum huma-
na amet neceflario neceffitate quo ad fpeci-
ficationem , fcu contrarietatis, vel neeeflitas
te quo ad exercitium , fiue contradictionis .

14 Ad 3. tranfeat antecedens,& diftinguo
confequens : ergo omnis dilectio Angelica
vel eft naturalis , prout naturale opponitur {u-

crnaturali 5 vel eft fupernaturalis, concedo:
vel cft naturalis, prout naturale opponiturli-
bero , & ele@iuo , vel fupernaturalis, nego
confequentiam . Naturale “poteft fumi vel
prout opponitur fupernaturali, vel prout op=
ponitur libero , & eleéivo . Si naturale fuma-
tur, prout opponitur fupernaturali, omnis di=
le@tio Angelica vel eft naturalis, vel et f{u-
pernaturalis . At fi naturale fumatur, prout
opponitur hibero , & eleétiuo, non omnis di=
lectio Angelica vel eft natoralis, vel fuperna-
turalis, fed vltra dile&dionem naturalem, ac
neceffariam datur dile&tio non fupernaturalis
electiua , & libera . At omnis cognitio ?n ge=

ica.




i
f
:

Liber 1. Quaftio CLXVIIL

licaeft vel naturalis , vel fupernaturalis , quia
cognitio Angclica non poteft effe imme diaté
libera: licct quia poreft efle libera me diaté,
ctiam aliqua co gnitio Angelica poteft aliquo
pacto dici non naturalis, fed libera ; vt expli-
catum cft aum.o.

QVZSTIO CLXVIIL

Virum Angelas dilectione nagurali » wel eles
dlinadiligar 2 ipfam.ey alivm An-
gelum 5 ficot [eipfamd

S\ T ho.guaf.60. artic.1.

1. ) Rimo videtur Angelus non diligeres

fe ipfum dilectione naturali: {i enim.s
dileétio » qua Angelus diligit {eipfom , eflet
Angelonaturalis , effet etiam ipfi neceffaria,
{altem cuo ad Ipeciem; ac proindé non poflet
Angelus odifle fe ipfum : fed poteft fc ipfum_s
Angelus odiffc; ac defafto demones fc iplos
odio habent, ac wvellent nonefle , €& (e iples
deftrucre,fi poffent : exgo .

2. Secundo videtur; A ngelus non poffe di-
ligere fe ipfum diletione ele&tiua. Dile&io
enim electina debet effe libera s fed Angelus
non eft liber ad fe ipfum diligendum ; vel non
diligendum i ergo .

3. Tertio videtur Angelus non diligere
alinm Angelum dile@ione naturali « Dile@tio
enim naturalis ¢ft neceflaria, ac verfatur circa
finem; fed vous Angelus non cft finis alre=
tius , & pratered vnus Angelus non necefla-
¥io amatalterum , fed poteft illum odific , ac
de fato dzmones ederunt beatos Angelos
€rZ0.

4. Quarté videtur Angelus non diligere
alium,ficut fe ipfum . Qui enim diligit alte-
rum minus, quam fc, non diligit alterum,fi-
cut fe ipfum ; fed ynus Angelus amore etiam
ordinato diligit alium Angelum minds,quim
fc: crgo.

5. Refpondeo; quod aliquid amatur tan-

udm id , cui volumus bonum , quia bonum
ipfius ¢ft s & hoc dicitur amari vt finis csi , &
amore amicitia, quo amore poffunt amari fo-
la entia intelleGtualia : aliquid autem amactur,
tanquam bonum , quod volumus alteri, &
hoc dicitur amari amore concupifcentie : ex.
gr. dam aliquis valt fibiipfi felicitatem, fa=
pientiam , diuitias, amat fc ipfum vt finemo
eni, & amore amicitie; felicitatem, fapien=
tiam , diuitias, &e. amat amore concupi-
feentiz . Exijs, qua amantur amore concu-
pifcenti® » quedam funt perfe bona illi, cui
amantur, co pacto, quo felicitas,fapientia, & c.
funt per fe bona homini, vel Angelo , & hec
dicuntur amari vt finis qui : quadam nons
funt per {e bona illi , cui amantur, fed folam
funt vtilia ad confequendum alind bonum,&
hac dicuntar amari vt media , eo pado ,quo
ggrotus amat medicinam amaram v mediung

489

ad recuperandi fanitacem,quz cit per fe bona,

6. Hocfuppofito , dicendum primo,quod
vnu{quifque , fiue Angelus , fine homoamat
feipfum vt finem e , finc amore amicitize
tum naturali, & neceffario faltem quo ad fpe-
cificationem s tum libero , & cle@ing.

Probatur: nam vaulquifgue tum ho-
mo, tum angelus vult fibi fuum bonum , &
fuam perfe@ionem, ac quedam bona defide~
rar, cum illis caret, ac de ijs bonis gaudet,cuiiy
ea haber, odit verd contraria mala, acde ijs
dolet : fed velle fibi bonum , & nolle malum.s
eft feipfum amare vt finem cui,& amote ami~
citiz; ergo ctiam angelus fe ipfum amat amo-
Te amicitiz , Confirmatur : nam cum resetia
cognitione carentes inclinentur ad {fuum bo=
num , & perfediionem , illamque appetant
appetitu innato , 4 fortiorj qua praditas
funt cognitione , & intelleGu fuum bonum.a
appetunt appetitu elicito voluntatis ; fed tam
homo; quam angelus quazdam bona vult fib:
nataraliter , ac neceflarid, vtcum valt efics
felix , ac bené , & beaté fe habere ; quadam.s
valt {ibi libere, & ex ele@tione, vt cum Luci=
fer peccando voluit effe fimilis Altiffimo, &
feu velit fibi bona naturaliter , ac neceffario ,
cu velit libere , & ex electione;amat fe ipfum
amore amicitiz, & vt finem cxi : ergo tum ho-
mo tum angelus amat ie ipfum tum amores
naturali, ac neceflario , tum amore libero, &
cle@tiuo .

7. Dices : Sanétus Dionyfius cap4.de dius
nominibus dicit, guod amor eft virtas viitj-
ua , & concretiua; fed vnitio, & concretio eft
duoram , qui per vaionem fiunt vaum : ergo
ficut nemo poteft vniri fibi ipfi, ficnemo pe
teft amare fe ipfum. Confirmatur primosnas,
amicitia eft ad alterum , ac proind¢é nemo po
teft effe amicus fibi ipfi; ergo nemo potelt {t
ipfum amarc amore amicitiz . Confirmatur
fecundo : nam amoz eft quidam motus ; qua
amans mouctsa:r ad rem amatam; fed nemo
poteft moueri ad {c ipfum : ¢rgo.

8. Refpondco ,diftinguo majorem : amor
primus, & f{upponens perfe@tam vaitatem .,
amantis cum amato, cft vnitio, & concretios
negosamor fccundus,& non fuppenens perfe-
€ia vpitatem amantis cum amato clt voitio,&
concretiosconcedo maiorem s concedo mings
rem;& diftinguo eodem pacto confequens. Ex
Ariftig.Ethic.cap. 8. amicabiliay que [unt ad alte~
wum » veniunt ex amicabilibus, qua funt ad fe ipfum,
ideoque prius homo,, vel angelus amat fes
ipfum , quia eft vnus fibi ipfi, deinde amat al-
terum , ficut fe ipfum , & per amorein vnitug
illi,& fit vaum cum illo : & quia ynufquilque
magis eft vnus {ibi ipH, qeam alteri, ideo ma-
gis amat fe ipfum, guam alterum . Proportic-
naliter prima amicitia eft ad fc ipfum , ex ca-
que derinatar amicitia, qua eff ad alterum .
Amor autem, & cognitio funt motus quidamn
intentionalis, & ficut poteft aliquis per cogni-
tienem refle@ere fupra (e ipfum,& fic moue-
ri intentionaliter ad fe ipfum , fic poteft per
Qagq amo-




T

amorem refleétere fupra fe E’pﬁ:m » & fic mo-
weri intentionaliter ad fe ipfum,

g, Dicendum fecundo ; vnus angelus
amat alterum angelum , ficut fc ipfum , dile-
&tione tum naturali, & neceffaria, tum libes
za, & electina . ;

Probatur ; namangelus {icut amat {e ipfam
naturaliter ; ac neceflario, fic amat foam natu-
zam fpecificam, & genericam naturaliter , ac
neceflario > faltem neceflitate quoad fpecifica-
rionem s itavt fuam naturam fpecificam, &
genericam non poflit odiffe; ergo neceflario
amat alterum angelum ; in quantum ¢ft natu-
galiter cum (e ipfo vaum (pecie, vel genere, &
natura intellectiua , ita vt non pofiit illum.,
odiffe fecundom naroram intellectivam , nec
pofiit illi difpliccre narura intellectiua alterius
angeli. Rurfus ficurfe ipfumamat dilectione

etiam clectiua, ac libera., fic poteft alium an-
gelum diligere ; ficut fe ipfum, dileftione etid
ele@tiva, ac libera. Poreft ctiam alterum an-
gelum odifie, quia cﬂ_ﬁbi contrarius, & quia
habet aliqua , qu odir, ac {ibi ipfi non vule ;
c. & daemoncs odio habent angelos beatos ,
quia funtipfis contrarij, & habent contrariam
voluntatem ; angeli boni odio habent dzmo-
nes,tum quia habent voluntatem malam cons
trariam voluntati bongangelorum bonorum,
tum quia habent peccatum , quod odio ha-
bent,& fibi non volunt; fed neque angeli ma-
li odio habent boneos fecundum naturam an-
gelicam, neque angeli boni habent ¢dio ma-~
Jos fecundum pararam angelicam,in qua funt
ynum cumillis,

10, Confirmatur ; nam dile@io, quz pros
portionaliter inuenitur etiam in rebus intelles
€tu; ac fenfu carentibus,eft naturalis ; fed diles
¢tio fimilium in natura inuenitur etiam in re-
bus intelle@u, ac ratione carentibus : ergo &c.
Probatur minor : nam Ecclefiaft. 13. dicitur ,
Omne animal diligit [ibi fimile , & ignis naturali-
ter appetit communicare aleeri fuam formam,
& naturam, adeoque {uam naturam ctiam in
altero amat appetitu innato ,& naturali ; ergo
quz habent naturam intelle@ivam etiamin.
alijs naturaliter, ac neceflario amant fuam na-
turam intclle@ivam amote faltem neceflaria
quoad fpccificationem , ita vt non pofiin: il-
lam odiffe.

11. Ad . concedo maioren:, & nego mis

norem. Angelus;& homo non poteft fe ipfum
odiffe , juxra illud Apofioli ad Eph-s. Ne-
Mo enim vnquam [uam carvem odiobabuic s ided
dum demon, & damnatus vult, & oprat non
effe; ac fe ipfum deftruere, valt hoc ex'amore
fui ipfius,inquantum feilicet apprehendit non
efic tanquam minos malum, quam effein.»
zteroum milerum 3 fed minus malum habet
zationem boni; ergo dum vult, & oprat non
efl , valtfibi hoe {ub ratione bonj, ac proin-
déexcreet atum amoris erga feipfum.

12. Ad 2 concedo maiorem, & diftinguo
mlinoren ; angelus non eft liber ad fe jpfum.s
diligendumdile@tione, qua velit fibi bonum

Dedilettione Angeloru.

elicitatis , ac ben¢ beate jue fe habendi, cons
cedo; non cft liber ad feipfum diligendum
diletione , qua eligat {ibi voum bonum pra
alio , nego minorem;& nego conlequentiam.
Angclusnon eftliber ad volendum fibi boni
beatitudinis , ideoque dileGione naturalj, ac
neceffaria valt effe beatus, Ateftliber ad vo-
lendum; & eligendum ex dugbus bonis oppe-
fitis vaum bonum przalio , ac de facto Luci-
fcr peccando elegit fibi bonum , quod appre-
hendit in peccando , rcli®o bomo honefio,
cum poflet eligere potius bonum honeflum »
contempto bono, quod apprehendit in pec-
cando. Michael ¢ conuerfo ¢legit fibi bonum
honeftum , fubijciendo fe Deo, reliGo bono,
propter quod Lucifer peccanit, cym ectiam
Michael poflet relinquere bonum honefium ,
& peccare.

13. Ad 3. diftinguo maiorem : dile@io
naturalis eft neceffaria, & verfaturcirca fncm
qutyvolendo ipli bonum, nego : eft neceflaria ,
& verfatur circa finem gui,volendo illum fibi 3
& alteri, in quantum cft voum fibi, concedo
maiorem; & ditinguo minorem : ynns ange-
lus non eft finis cui alterius , in quantum eft
voum cumillo , & poteft vous angelus alte.
rum odiffe;inquantum et voum fecum in na-
tura intelle@uali, nego : non eft finis cai altes
rius, in quantum non eft yaum cum illo » &
Potelt vous angelus odiffe alterum, in quan=
tum non cft vaum cum illo, fed et illi con-
trarius gc. concedo minorem ; & ncgo con-
fequentiam. Vnus Angelos ficue naturalitep
amat feipfum , & fuam naturam intelledtuz-
lem, fic amat naturalirer etiam nataram in-
telleGtualem alterius angeli s ac non potelt il
lam fecundum rationem communem odifle "
ac de ca habere difplicentiam . At poteft al«
terum angelum non amare, fed odiffe, in qui-
tum eft contrarius {ibi . Sic boni, ac mali an-
geli fe mutud oderunt,in quantum fuar diffes
rentes, & contrarij in iuftitia , & 1niafticia .

14, Ad 4. diffinguo maiorem : qui diligit
alterum minus, quam fe , non diligit alteruh
ficut fe ipfum , ita vt Iy ficat fignificet @quali-
tatem amoris, concedo ; ita v Jy flouz fignifi-
cet fimilitudinem amoris,nego maioremicons
cedo minorem; & nego contequentiam . Di-
lectio naturalis fundatur in vaitate ; fed vaufe
quifgue eft magis vaus fibi ipfi,quam cuilibet
alteri; nam cum fe ipfo habet vairatem nume-
ricam ; cum altero habet ynitatem folum [pe=
cificam , vel genericam, quz fun¢ minores
vnitate numerica; ergo naruraliter vaufquif-
que magis amat feipfum, quam guemlibet
alterum, ad quem non comparetur, ficut pars
ad fuum totnm eminentiale, in quo nimirum
contincatur eminentialiter . Nam cum pars
naturaliter amet totum magis , quam ¢, crea-
tura, que comparatur ad Deum, tanquam ad
fuum totum eminentiale , naturalicer magis
amat Deum , quam fe ipfum , vt cum Sanéto

Thoma explicabitur , qual. fequenti 169
Dum ergo dicitur , quod angelus naturaliter
amat




Liber III. Quaftio CLXIX,

amatalium Angelum ficut fe ipfum, non fi-
gnificatur ; quod amat alterum Angelum
zqualitér; ac fe ipfum , fed folum, qnod amat
Gimilitér , ac fe ipfum, in quantum ficut fibi
ipfi vult bonum, fic ctiam alteri valt bonum,

QVAESTIO CLXIX,

Virum Angelus naturali dilectione diligas
Denmsplufqunan f¢ipfum?

8 Th. queft.60. art. 50

ne.& amore amicitie non diligat Ded
magis,quam fe: prinio,quia amicus amat ami-
cum vt alterum fe , ideoque Arift. 9. Ethicor.
cap. 8. dicit, quod amicabilia ad altcrum funt ex
amicabilibus ad [¢ ipfum ; fed repugnat, vt aliquis
fe ipfam amct magis, guam fe: ergo repu-
gnat , vtaliquis alterum amet magis, quam.s
fes.

2. Secundd propter quod vnumquodque
tale, & illnd magis: fed naturali dilectione
quilibet diligitalium,ctiam Deum,propter fe,
& in quantum- eft bonusfibi: ergo natarali
dile@tione quilibet ctiam Angelus magis dili-
git fe, quam Deum. 3 :

3: Tertio dile®tio , qua quis® diligit
Deum amoreamicitiz s & magis,quam fe, clt
propria charitatis ; fed dilectio charitatis nons
eft naturaljs angelo , vel homini, fed eft fuper.
naturalis » ac diffunditar in covdibus eoravs pey Spi-
vitum Sanilam,cni datuscfh eis,vt dicit A ugalib.v2.
de Ciuit- cap. 9. crgo dileltio amicitiz, qua
angelus diligit Deum plus, quim {5 non cft
naturalis .

3. Quartd fi angelas naturaliter diligeree
Deum magis , quam fe, talis diledtio effet ne-
ceffaciain angelo, faltem neceflitate fpecifica-
tionis, ac preindé poa poflet angelus Deum
odiffe,vel (e ipfum amare magis,quam Deum;

d ‘demones, fine angeli mali Deum odio ha
bent, ac {¢ ipfos magis amant, quam Deum,
juxta illad S.Auvguftini lib. 14. de Ciuit. cap.
vitimo : Fecerunt cinitates duas amores duo 5 terree
nam [cilicet avaor [ui vfque ad Dei contempturs ,ce-
Yeflem werd amor Dei wfquc ad contemptuns [ui 3
€rZo.

5. Quintd ided naturaliter angelus magis
amarét Deumy quam fe ipfum » quia Deus cft
melior angelo ; ergo waus angelus omnes
alios angelos mcliores fe deberet naturalitée
amarc magis, quam fc ; fcd angelus etiam
angclos meliores fe natutalitér minus amat ,
quam fe; ergoangelus naturaliter etiam Deil
mintig amat, quam (e ipfam .

6. Refpondeo naturale in hac materia
pefle fumi tripliciter. Primo naturale fumitur,
prout opponitur fupernaturali, & naturale
in hoc fenfu dicitur, quod non eft fupra vires,
& (upra exigentiam natute . Secundd natura-
le fumitur , prout epponitur violento ; vel

35 Vldetur, quod angelus naturali dilectio-

491

neutro , & naturale in hoc fenfu dicitur, quod
non elt contra, fed inxtd inclinationem natu-
rz . Tertio naturale fumitur, prout oppo=
nitur ele@tivo, aclibero, & naturale in hoe
fenfu dicitur, quod non eft liberum , fed ne-
ceflarium,faltem neccflitate quo ad fpecifica«
tionem.Rur(us dilectio Dei poteft fumi,prout
eft amor concupiftentiz, quo angeluas;vel hoe
mo vult fibi Deum, & bonum diginum,qnod
eft eius beatitudo obie@iua , vel in quantum
eft amor beneuolentiz , vel amicitiz’, abftra~
hendo ab hec, quod fitamicitia laté, vel ris
¢t¢ fumpta, quo vult bonum divinum ipfimet
Deo propteripfum Deum .

7. Hoe fuppofito , quari potelt primo 3
virumamor concupifcentiz , quo homo, vel
Angelus amat Deum vebonum ipfius homi=
nis , velangeli, fitillis naturalis primo mo-
do, in quantum Rimirum oppenitas fupernas
turali ? - ;

Refpondeo affimatiné cum Suario lib. 3. de
angelis,cap. 5. num.z. Ratio eft, quia angelus,
& homo ex viribus nature poteft fibi amare s
& velle fuum borum naturale, & naturaliter
cognitum ; fed angelus , & homo naturaliteg
cognofcit Deum effe autorem, & conferna-
torem nature, & caufam omnium bonorum
naturalium , ac proiudé Deum efle bonum
naturale hominis,& angeli: ergo « Hinc fequi-
tur talem amorcm concupifcentiz non elle
homini , vel augelo viclentum, vel nentrum,
cum neque ficcontra, neque prater corum
naturalem inclinationem , fed effe illis natura<
lem etiam fecundo modo , in quantum Datus
rale opponitur violento, ac nenro . :

8. Qugzri poreft fecundo , virum amor
concupifcenti® ; quo angelus amat Deum ,
ficilli paturalis criam terrio modo , hoc eft
neceflarius neceffitate faltém quoad (pecifica-
tionem s ita ve Angelus nen poffit fibi nolle
Deum, & bonum divinum ?

Refpendeo atfirmating. Ratio eft, quia ex
dictis que . 18. de Adibus humanis num. 11.
nemo potefl nolle fuam felicitatem cognitam
fub conceptu felicitatis ; fed angelus narnrali-
ter cognofcit Deum effe fuam felicitatem
obie@iuam naturalem 5 ergo nion patell illam
fibinolles ac proinde illam fib1 neceflaria
amat , & vult neceffitate (altem quoad fpecifi-
cationem , Addo, quod ctiam dxzmoness &
damnati, cum non poflint nolie effe felices,
neceffario amant Deam vt (aum bonum, fal=
tem neceffitatc quoad fpecificationem .

o. Queari poteft tereio, virum homini, vel
angelo {it primo,& f{ecundo mode naturalis ,
hoceft nec {upernaturalis  neque violentus »
aut neuter , aliquis amor amicitiz , quo dili-
gat Deum plufquém fe ipfum , volendo illi
bonum diuinum, quia bonum Dei eft?

Refpondeo hanc quzftionem ex profeffe
examinandam effe contra Cernelium lanfes
nium , eiufque fedtatores in materia de gratia,
ex qua nune funtaliqua folum prezlibanda ad
cxplicandam dodtrinam S. Thoma hoc artigs
= Qqq 2 0. Aliy




492
#

10, - Aliguiergo docucruntomnem amos
gem bencuolenti® , guo Deus ametur pro-
pter fe ipfum , efflcexfua {nbftantia fl'upcrnaﬁ
turalem . Alij exiftimarunt faltem efle (upct-
paturalem omnem amorem bencuolentiz ,
guo Dens ametur {uper ompia, puta guo ho=
mo »ivel angelus amet Deum ; plufquam fe
jpfum « Hanc opinionem , videntur fecui illi,
gui V& tacito eorum nomine refert Sanctus
Thomas hoc articulo quinto,quaft. 6o, Dire=
runt, quod Augelus narurali dilettione diligiv Dewiny
plufquam fe; amore concupifcentia, quis [cilices p{:fs
appeti fibi bonum diuinam, quam bonum fuum 1 &
q-uarr'ammoa’o amore amiciti@ , in quantums [cilicet
Deo wult naturaliter Angelus mains bonum » quam
$3bi . Y ult enim naguraliter Deum offe Dewm, fe aw=
vem wult babere naturam propriam. Sed ﬁmp,’:c;ter
foquendo naturali diledtione p(us {ix!zg:_t_fg » quans
Deurn, quia intenfits, & priMC{palzus diligit fe, quans
‘Deuwm » Hanc opinienem videtur fecut_us (a-
briel in 3.diftin&tione 29.qnaftione vnica,ars.
3. vbi docuit voluntatem ex naturaliinelina-
tione fimplicitér , & abfolute magis diligere
fc, quam Deum . luxtd has fententias om-
nis dile@io bencuolentiz , qua angelus, vel
homo diligit Deum magis, quam fe, non {o-
lam non eft paturalis primo modo , in quan»
tum naturale opponitur {upernaturali , fed
necque clt nataralis fecundo modo, in quan-
tum naturale eft fecunduminclinationem na-
ture , ac proindé opponitur violento , vel
Neutro . § ;

11. Dicendum cum communi fententia
contra hanc opinionem,cuius falfitarem San-
&us Thomas hoc art. 5. dicit manifefté appa-
rere ; Angelus, vel homo naturalitéramores
benenolentiz diligit Deum magis, quam e
ipfum , non autem diligit fe ipfum magis,
qudm Deum, ac proinde amor, quo Angelus
amaret Deum magis, quam fe, petuit Ange-
Yo effc maturalisprimo, a¢ fecundo modo, hoc
eft neque fupernaturalis, neque violentus,
nequc neoter .

12, Probat primo S.Thomas: nam quando
bonum alicuius itd naturalitér eft bonum co-
mune omniom , vt nihil peffic habere fuum
bonum patticulare , nifi dependeniér ab hoe,
quodillud habeat fuum bonum, naturaliter
vnaumquedque magis diligitillud , quam fc
ipfum; fed bonum dininum ira e commune
omnium , vt nulla res poflic habere funm
bonum particulare, abfgue co quod Dcus
habeat funm bonums ergo naturalitér vanyma
quodgue magis diligit Defi , quam f¢ ipfum.
Probatur maior indudtione :nam quia pars
animalis non poteft habere bonum virz | nifi
dependenter ab hoc , quod totum animal , &
caput ,quod elt precipua pars animalis, ha-
beat bonum vit, pars animalis , puta pes, na-
turalit¢r magis amat totum animal , einfque
¢aput, quam {¢, idcoque ad conferuandam

vitam animalis, & capitis, naturaliter pes ex=
ponitur periculo abfciffionis, & mortis , qua
in pede fequituy ¢x abfciflione: exgo .

De dile€tione Angelorum.

13, Confirmatur prima: nam éx iji Jqus
fiunt , cognofcimus quales fint inclinationes
naturales rerum 3 VE enim dicit Ariftoteles
2.Phyfic,tex. 78. Fnumquodque ficur agitur natuva-
lLitdr s ita natum aptum eff agi s fed pars naturas
litér cxponit fe periculo pro falute, & bono
totius , vel partis , cuins bonum eft ita com-
mune ceteris partibus , vt nifi illa habeat
fuum bonum, nulla alia pars poffit habere
funm bonum; ergo pars magis amat bonum.s
commnune totias, aut alterius partis,cuius boa
num cft commune, & neceffarium ceteris
partibus,quam bonum propriuvm, ac proin-
dé magis diljgit totum , quam feipfam ; fed
bonum Dei eft fummé commune , & necefla-
rium omnibus rebus; ergo vnaquaque res na=

turaliter magis diligit Deum ,quam fe, ac.

proindé etiam Angelus amoreintelle@ivo,&
cius nature proportionato , naturalitsr ma-
gis diligit Deum, quam fe ,

14. Confirmatur fecundo; nam ratio imis
tatur naturam, & conttituit Rempublicany,
ac totum  politicam ad imitationem torins
naturalis, puta animalis ; fed ad virtutem pos
liticam cinium {pedtar, vt fe exponant pericus
lo pro conferuatione totius Reipublica , &
capitis Reipublice , ac proindé vt magis dilj=
gant Rempublicam , & capur Reipublica,
quam fe iplos ;& {i cinis effer pars naturalis
Reipublica, talis inclinatio effet civi natura.
lis; ergo naturale eft cuiliber creaturz, vt ma-
gisdiligat Deum , qui eft bonum commune,
guamfe ipfam,

15+ Prebat fecundo S.Thomas;nam amotr,
quo quis magis diligit fe ipfum , quam Def,
elt peruerfus:ergo (i homo , vel A ngelos na-
turalitér amaret magis fe ipfum, qua Deum,
naturalis dileio Dei effet peruerfa , quod eft
ablurdom . Probatur antecedens: nam cenfe-
tur peroerfa diledtio , qua ciuis amet fe ipfum
magis, quam Rempublicam ; ergo 4 fortiori,
Cenfirmat ; nam charitas inclinat ad hoc, vt
amemus Deum magis, quam nos ipfos: ergo
fi naturalitér dirigeremus nos ipfos magish
quam Deum , charitas non perficerer, fed des
{truerer naturalem dile@ionem , quod eft abs
furdum.

16, Opponi poteft; per amorem concupi-
fcentiz amamus nos iplos vt finem ¢wi, Deum
vt finem,qui;fed magis amatur finis c#i,quam
finis qui ; ergo per amorem concupilcentiz
magisamamus noes ipfes, quam Denm: ergo
amor concupifeentiz effet peruerfus; fed non
¢ft peruerfus , cum etiam amor coacupifcen-
tiz,quo Deum diligimus vt bonum noftrum,
fit homini, & Angelo naturalis; ergo.

1%Zs Rcfgondco; ditinguo minerem ; ma-
gis amatur fmjs ca, quam finis qui, dum finis
eai pifertur fini, gui, concedos dum abfrahis
tur 4 (ali praelatione, nego ;& nego confe-
quentianiSi quis amore concupifcentie amet

Jeum vt bonum fuum , praferendo fe Deos
procul dubio iftcamor eft peruetius: at { ab-
firahat ab hac pralatione ; ac proindé cum talj

amo-

T




-

3
/

Liber IIL Quaftio CLXIX,

amore poffit eoniungi amor bencuolentiz ,
quo amet Deum vt finem ¢ui ; ita vt etiam fe
ipfum, & fuam felicitatemn referat ad Deum,
tanquam ad vitimi (incm , talis amorabfra-
{tinus non eft perucrfus, fed rectus, honefius,
& laudabilis , & licét non habeat in fe intrin-
fece fummam honeftatem charitatis , potelt
per aétum charitatis ordinari , ac extrinfecé
habere honeftatem charitatis. Sed de hoc pun-
&o ex profeflo agendum fuo Joco contra
Cornelinm lanfepinm «

18, Quari poreft quarto , virtim dile@io
naturalis beneuolentiz, gua Angelus diligit
Deum, plafquam fe ipfium , fit ctiam naturalis
in terrjo fenfus in quantum naturale opponi-
tur libero, ac proinde¢ fit ncceffaria, faltéms
quoad {pecificationem ?

19. Refpondeo Sanétum Thomam hoc
artic.s. in refp.ad 5. duodigere . Prima dicit,
quod Angeli; ac beati videntes Deum,vident,
guodin Ieoidem omning cft effc Deum, &
cffe bonum comune ; ergo eadem dile&tio-
ne, & eodem modo,quo diligunt Denm, dili-
gunt bonum commune;fed bonum commu-
ne clare vifum diligunt plufquim fe ipfos
naturalitér,& neceffario neceffitaté ctiam quo
sd exercitium, & ita, vt non pofiint non dili-
gere; ergo etiam Deum, in quantum diftin=
ghitur § crearuris,diligunt plulquam fe ipfos
naturaliter, & neceffario; & ira,yr non pofiint
pon diligere . Secundo dicit ; guad demones,
& alij Deum non videntes, poffunt cognolce-
re Deum vt an@orem aliquoram efféctuum
contrariorum voluntati cornm , puta vt au-
Etorem fuz miletiz : & quiaoderyot fuam
miferiam, poffunc inordinaté odiffe Deum,
vtandarem fux miferiaz:Denm antem vt bo-
num commune omainm non pefunt odifle,
ideoque diledio Dei vi boni communis ¢ft
neccflaria faltém quo ad (pecificationem , &
ita, vt fit impoflibile , vt creatura magis amct
fc ipfam , & bonum proprinm, quam iplum
bgnum communc includens -etiam banum
préprium; quod boaum cemmune cft iplc
Dgus.,

20. - Ad 1. diftinguo muaiorem : amicus
amat amicum , qui non it ipfum bonum ¢6-
mune,vtalterum (e, concedos amatamicum,
qui fitipfum bonum commune ; vt alteram
fe ; nego : concedo minorem ; & diftinguo
confequens: ergo repugnat, vt aliquisawmet
alterum,qui fit ;pfum bonum commune om=
nitm, magis, quam fe , nego confequentiam;
qui non fit ipfam benum commune , conce-
do confequentiam . Amicus amat amicum ,
qui non fit ipfum bonum commune , vt alte-
rum fe, & ficur fe ipfum; ita tamen; vt ly ficat
non fignificet gqualitatemsfed fimilitudinem,
vedidtum elt q.158.proxime precedenti,n.14.
ac proindé amar amicum minus, quam fe ; at
amicum, qui fitip{um bonum communes,
naturalitér amat magis , guam fe, vt explica-
tum eft num. 11.ac fequentibus., Proportio-
nalitér amicabilia ad alterum , qui non fit

 F

493

ipfam bonum commune, funt cx amicabli-
busad €= ipfum, 8 in hoc fenfu deber intel]i=
giallatum ditum Ariftotelis . Ar amicabilia
ad alterum, qui fit iplum bonum communc,
Ron funt cx amicabilibusad fcipfum , imo
ipfum bonsm commune continet toram.s
amabilitatem boni proprij,& multod maioren.

21, Ad 2.ncgo minorem . Licérenjm .
Angelus , & homo amore concupifcentiz di-
ligat Deum proprer fe, in quantam nimi-
ram eft bonus ipfi Angelo, vel homini, tas
men amore amicitiz , vel benesclentiz nas
turaliter diligit Deum propter ipfum Deam ,
& in quantum eft bonus ipfi Deo, & hoc
amore beneuoclentiz magis diligit Deum., ,
quam feipfum. Addit San&us Thomas, quod
{i dum dicitur Angelum diligere Deam , in.s
quantum Deus eft bonusipfi Angelo, affe-
ratur non moetiuum , & finis amoris , fed ra-
tio , & caufa, ex qua oritur, vt Angelus natas
ralicér amet Deum, propofitio illaeft vera, «
Nam ratio, propter quam  Angelas natarali-
ter amat Deam, eft, quia Deus eft bonus An-
gelo , & ex hac bonitate dat illi naturam , per
quam poflit Denm amare . :

22. Ad3, diftinguo maiorem : dile&io »
qua quis diligit Deum vt benum beatificans
beatitudine {upernaturali , eft propria charita-
tis; concedo : dile@tio , qua quis diligit Deum
amicitia non {trigté fumpta , ac non'fliali , &
folum vt finem natoralem , & vt au@torem_s
naturx, & bonorum naturaliom, eft proprias
charitatis , nego maiorem ; concedo mino-
rem :ac diltingno codem padio confequens .,
Duplex eft dilectio Dei , altera, qua Dens di-
ligitur vt finis fupernaturalis, & vt beatificans,
beatitudine fupernaturali : & hxc eft fuperna-
turalis, & propria charitaris :altera, qua Deus
diligitur folum vt finis nararalis, & vt anétor
naturz , & bonorum naturalinum , & hzc pos
teft efle naturalis, vt magis explicabitur in.
Tractatu de Gratia, vbi ex profeflo contra,
Cornclium lanfenium probabitur Deum pof-
fe amari amere benenclentia , ag fuper om-.
nia meré naturali, & explicabitur difcrimens
dilectionis naturalis 4 f(upernaturali propria
charitatis « Nunc fufhcir aduertere,quod San-
&us Thomas hoc art.s.quz(t.60.in refp.ad 4.
exprefsé concedit prater dileGionem charita-
tis effe poflibilem dile&tionem naruralem, di-
cens: Deus fecundum quod eft wninerfale bonum 5 @
quo dependet omne bonum, diligitur naturali dileélio-
ne ab wnoquoque « In quantum werd eft bonuwm bea=
tificans natavalizer omues (npernaturali beatitudine,
fic diligitur dilettione chavitatis .

23. Adas.diftinguo maior€:fi Angelus ne-
ceffario neceffirate (pecificationis amaret Dex
magis, quam fc,fub conceptu bonicommunis
includentis etiam bonum proprinm , non.s
polet fub hoc congeptu Deum odifle,ant mi
nus amare,quam fe,concedo:nd pofice Denm
odiflc fub conceptu , quo apprehendit Deam
vt contracium fibi, nego : diltinguo codems
pacto minorem ;: & nego confequentiam , Sis

cut




494

cut dzmon , {i Deus nulle modo reuelafs
fet myfterinm Trinitatis » pofiet affirmares
Deam fob ratigne vaias, ac ncgare {ub ratio-
e trinis ac proindé Deum fimul affitmare s ,
ac negare fub diuerfo conceptu , {ic idem de=
mon fub conceptu bani comawunis non pos«
teit Denm odifie s vel minus amare , quam
{e ,at {ub conceptu, quo apprehendit Deum
yt contrarium {uz bearitudini , & vt audto=
rem fuz miferiz s Deum odio habet. Vides
diéta nam. 18.vbi cata eft deétrina San-
&ti Thoma in refp.ad s.

24»  Ads. nego antecedens. Ideo Angee
Jus debet Deum amare magis, quam fe ipfum,
non quia Deus vicumque cft melior , quam.s
Angelus, fed qui: us eft ipflum bonum
commung & v le, 4 quo pendct omne
aliud bonum ; fed licet vous Angelus fit me-
lior altero, tamen Angelus melior non eft
ipfum bonum commune & vniuerfale; crg
pen fequitur,quod vaus Angelus
gelos meliores fe magis amiare, quam

TRACTATVS XIL

De creatione Angelorum in effe na
tipa, corumque clenatione ad ef-
[egratiz y ¢ glovie, acde pee-

- cato , ¢/ pena damo-
AU .

-

P Ofiguam San&us Thomas & quaxftiones
so. vique ad 6o.inclufiue differuit de exi-
ftentia, cfientia, differentia {pecifica, nuero,
corporibus alfumptis ; loco ; motu locali, in-
telle@tu, & voluntate Angelorum, queltioni-
bus 61.62.63. & 64. difputat de creatione Ans
gelorum in effe naturx, cornm eleuatione ad
efle grati@, & gloriz, ac de peccato » & paena
demonum. Dodrinam harum quatuer qug-
ftionum examinabimus hoc duodecimo tra-
é}a!_n pluribus quationibus, quarum tituli vi-
deri poterunt in indice initio propofito «

QVAESTIO CLXX.

Viram Angeli habeant canufam [wi effé 5
& ereaii jucrint ab aterno y vel ante
mundwin corporenms in cals
empyreo 2

Sanflus Thomas qus 61.a78.1.2:3. & 4.

1. P Rimo videntur Angeli non fuifle crea-

tia Deo. Ex Ariftotele enim 8. Meta-
phyfica tex.17-6 fubflantia fit forma (ine ma=
£cria, l’gatim per {eipfam eft ens,& vnums fed
Angeli funt forma immarcrjdles, vt dictum cft

Decreatione Angc}omm

queft23. ergo. Confirmatur,nam creationis
reruma Deo fadtarnm mentio fie in Genefis
fed ibi nulla fit mentio creationis Angelo-
rum ; ergo fignum eft Angelos non cffe crea=
tosd Deo.

2. Secundo vidétur Angeli produéifuil-
fe ab ztermo. Nam omne, quod non {emper
eft, fed aliquando eft; aliquando nou eft,fubia-
cet tempori: fed Angelus non fubiacet tem-
pori , fed eft fupra tempus ,; vt dicitor in libro
de caufis,prop.2. ergo Angeli femper fuerunts
ac proindé produdti funt ab mterno .

3. Tertio S.Auguftinus lib.i3. de Trinitas
te,cap.8. probat A ngclos , & animam rationa-
Iem effe incorruptibiles, quia funt capaces ves
ritatis, qua eft incorruptibilis; fed veritas non
folum eft incorruptibilis; fed eft &zterua 4 par-
te ante: ergo Angeli non folum funt incorrus
ptibiles, fed funt @terni 4 parte ante

4. Quarto videntur Angelifaltem fuiffe
creati ante mundu m corporeum, vt tefte San=
¢to Thomaart.1.q.61. concorditer docuerunt
Patres Graci, quos fequutus eft Hicronynmus
in Comment. Epiftole ad Titum . Naturas
enim angelica media eft inter dininam , qua
eft ab ®tecno, & corpoream, queincipit cum
rempote : ergo natura angelica fuit poit ®ters
nitatem, fed ante gham fieret tempus .

5. Quinto corpora non facrunt produéta
fimul, fed fex diebus, aliqua prius,aliqua pofts
ergo Angeli debucrunt produci ante corsy
pora.

6. Sextovidentur Angeli non faifle creati
in coelo empyreo . Nam cum non depens
deant a loco corporeo , non debucrunt creari
in loco corporeo ceeli empyrei. :

7. Septimo videntur Angelicreati infras
ceelum empyreum in fuperiori parte acris,
vt docet S. Auguftinus lib.3. de Gen. ad litr.
cap. 10, Coelum enim empyreum et coclum
fupremuin ; fed Angeli non creati fuerunt in
coelo fupremo , alioquin I{a.14. non poruiffet
dici in perfona Luciferi : afrendam in ca=
lum ; ergo Angelinon fuerunt creatiin cge=
lo empyrco, fed in loco aliquo inferiogl; puta
in fuprema parte acris , feu coeliaceci»

8. Refpondeo certum cft primo ,ac de fi-
de Angelos, & omne id , quod diftinguitarad
Deo, fatum efic & Deo. Probat Sanctus Tho-
mas ex eo , quod emne €ns per participatio=
nem caufaturab co > guod eft ens perefiens
tiam ; fed ens per cffentiam cft vnum tantum,
hoc cft Deus: Angeli, & omnia alia entia funt
entia folum per participationems €rgo angeli,
& omniaalia entia caufantur 4 Deo. Hanc ra.

tionem explicauimus {upra,qu.111. nUMm.19,
vbi etiam probauimus Angelos ; & omnia di-
tin&a 4 Deo caufata effc & Deo ; ex co}, quad
ensdfe elt voum tantum, adeoque omnia,
quz dittinguuntur ab illo ented (¢, caufari
debeat abipfo.

9. Certum eft fecundo ,ac defide,itant
contrarium fit hareticnm ; quod folus Deus
Pater; Filins, & Spiritus Sandius eft ab =terno;

crea-




	Q. 148. Vtrum Angeli intelligant per intellectionem, & intellectum ab ipsis distinctum.
	Seite 438
	Seite 439
	Seite 440
	Seite 441

	Q. 149. Vtrum & ad quæ obiecta intelligenda Angeli indigeant speciebus intelligibilibus.
	Seite 441
	Seite 442
	Seite 443

	Q. 150. Vtrum Angeli intelligant per species à rebus acceptas, an potius per species solum à Deo datas in creatione.
	Seite 443
	Seite 444
	Seite 445

	Q. 151. Vtrum Angeli perfectiores intelligant, per species vniuersaliores.
	Seite 445
	Seite 446
	Seite 447

	Q. 152. Vtrum Angeli possint naturaliter comprehendere se ipsos, & alios Angelos, & vtrum naturaliter cognoscant Deum per se ipsos, & per alias creaturas.
	Seite 447
	Seite 448

	Q. 153. Vtrum Angeli possint naturaliter comprehendere omnes res materiales exist entes, easque in singulari cognoscant.
	Seite 448
	Seite 449
	Seite 450

	Q. 154. Vtrum, & qua cognitione Angeli cognoscant futura contingentia, & libera.
	Seite 450
	Seite 451

	Q. 155. Vtrum Angeli naturaliter cognoscant & videant secreta cordium.
	Seite 451
	Seite 452
	Seite 453

	Q. 156. Vtrum Angeli ex viribus naturæ possint certò cognoscere mysteria supernaruralia gratiæ, vt possibilia, vel vt futura, & existentia.
	Seite 453
	Seite 454
	Seite 455
	Seite 456
	Seite 457

	Q. 157. Vtrum, & quæ myster ia gratiæ fuerint de facto Angelis reuelata ab initio, vel post.
	Seite 457
	Seite 458
	Seite 459
	Seite 460
	Seite 461
	Seite 462

	Q. 158. Vtrum intellectus Angeli aliquando sit in potentia, aliquando in habitu, aliquando in actu intelligendi.
	Seite 462
	Seite 463
	Seite 464
	Seite 465
	Seite 466
	Seite 467

	Q. 159. Vtrum Angelus possit simul intelligere plura per modum plurium, an solum per modum vnius.
	Seite 467
	Seite 468
	Seite 469
	Seite 470

	Q. 160. Vtrum Angeli possint simul cognoscere omnia, quæ possunt cognoscere successiuè.
	Seite 470
	Seite 471
	Seite 472

	Q. 161. Vtrum Angelus cognoscat discurrendo.
	Seite 472
	Seite 473
	Seite 474
	Seite 475

	Q. 162. Vtrum Angelus cognoscat, componendo & diuidendo.
	Seite 475
	Seite 476
	Seite 477
	Seite 478

	Q. 163. Vtrum in intellectu Angeli possit esse falsitas.
	Seite 478
	Seite 479

	Q. 164. Vtrum in Angelis sit cognitio matutina, & vespertina, quæ realiter distinguantur.
	Seite 479
	Seite 480
	Seite 481

	Q. 165. Vtrum in Angelis sit voluntas, eaque distinguatur ab eorum intellectu & natura.
	Seite 481
	Seite 482
	Seite 483
	Seite 484

	Q. 166. Vtrum in Angelis sit liberum arbitrium, & irascibilis, ac concupiscibilis.
	Seite 484
	Seite 485
	Seite 486
	Seite 487

	Q. 167. Vtrum in Angelis sit amor, seu dilectio, tum naturalis, tum electiua.
	Seite 487
	Seite 488
	Seite 489

	Q. 168. Vtrum Angelus dilectione naturali, vel electiua diligat seipsum & alium Angelum, sicut se ipsum.
	Seite 489
	Seite 490
	Seite 491

	Q. 169. Vtrum Angelus naturali dilectione diligat Deum, plusquam seipsum.
	Seite 491
	Seite 492
	Seite 493
	Seite 494


