UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Tractatvs Dvodecimvs. De creatione Angelorum in esse naturee, eorumque
eleuatione ad esse gratuae, & gloriee, ac de peccato & poena Daamonum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

494

cut dzmon , {i Deus nulle modo reuelafs
fet myfterinm Trinitatis » pofiet affirmares
Deam fob ratigne vaias, ac ncgare {ub ratio-
e trinis ac proindé Deum fimul affitmare s ,
ac negare fub diuerfo conceptu , {ic idem de=
mon fub conceptu bani comawunis non pos«
teit Denm odifie s vel minus amare , quam
{e ,at {ub conceptu, quo apprehendit Deum
yt contrarium {uz bearitudini , & vt audto=
rem fuz miferiz s Deum odio habet. Vides
diéta nam. 18.vbi cata eft deétrina San-
&ti Thoma in refp.ad s.

24»  Ads. nego antecedens. Ideo Angee
Jus debet Deum amare magis, quam fe ipfum,
non quia Deus vicumque cft melior , quam.s
Angelus, fed qui: us eft ipflum bonum
commung & v le, 4 quo pendct omne
aliud bonum ; fed licet vous Angelus fit me-
lior altero, tamen Angelus melior non eft
ipfum bonum commune & vniuerfale; crg
pen fequitur,quod vaus Angelus
gelos meliores fe magis amiare, quam

TRACTATVS XIL

De creatione Angelorum in effe na
tipa, corumque clenatione ad ef-
[egratiz y ¢ glovie, acde pee-

- cato , ¢/ pena damo-
AU .

-

P Ofiguam San&us Thomas & quaxftiones
so. vique ad 6o.inclufiue differuit de exi-
ftentia, cfientia, differentia {pecifica, nuero,
corporibus alfumptis ; loco ; motu locali, in-
telle@tu, & voluntate Angelorum, queltioni-
bus 61.62.63. & 64. difputat de creatione Ans
gelorum in effe naturx, cornm eleuatione ad
efle grati@, & gloriz, ac de peccato » & paena
demonum. Dodrinam harum quatuer qug-
ftionum examinabimus hoc duodecimo tra-
é}a!_n pluribus quationibus, quarum tituli vi-
deri poterunt in indice initio propofito «

QVAESTIO CLXX.

Viram Angeli habeant canufam [wi effé 5
& ereaii jucrint ab aterno y vel ante
mundwin corporenms in cals
empyreo 2

Sanflus Thomas qus 61.a78.1.2:3. & 4.

1. P Rimo videntur Angeli non fuifle crea-

tia Deo. Ex Ariftotele enim 8. Meta-
phyfica tex.17-6 fubflantia fit forma (ine ma=
£cria, l’gatim per {eipfam eft ens,& vnums fed
Angeli funt forma immarcrjdles, vt dictum cft

Decreatione Angc}omm

queft23. ergo. Confirmatur,nam creationis
reruma Deo fadtarnm mentio fie in Genefis
fed ibi nulla fit mentio creationis Angelo-
rum ; ergo fignum eft Angelos non cffe crea=
tosd Deo.

2. Secundo vidétur Angeli produéifuil-
fe ab ztermo. Nam omne, quod non {emper
eft, fed aliquando eft; aliquando nou eft,fubia-
cet tempori: fed Angelus non fubiacet tem-
pori , fed eft fupra tempus ,; vt dicitor in libro
de caufis,prop.2. ergo Angeli femper fuerunts
ac proindé produdti funt ab mterno .

3. Tertio S.Auguftinus lib.i3. de Trinitas
te,cap.8. probat A ngclos , & animam rationa-
Iem effe incorruptibiles, quia funt capaces ves
ritatis, qua eft incorruptibilis; fed veritas non
folum eft incorruptibilis; fed eft &zterua 4 par-
te ante: ergo Angeli non folum funt incorrus
ptibiles, fed funt @terni 4 parte ante

4. Quarto videntur Angelifaltem fuiffe
creati ante mundu m corporeum, vt tefte San=
¢to Thomaart.1.q.61. concorditer docuerunt
Patres Graci, quos fequutus eft Hicronynmus
in Comment. Epiftole ad Titum . Naturas
enim angelica media eft inter dininam , qua
eft ab ®tecno, & corpoream, queincipit cum
rempote : ergo natura angelica fuit poit ®ters
nitatem, fed ante gham fieret tempus .

5. Quinto corpora non facrunt produéta
fimul, fed fex diebus, aliqua prius,aliqua pofts
ergo Angeli debucrunt produci ante corsy
pora.

6. Sextovidentur Angeli non faifle creati
in coelo empyreo . Nam cum non depens
deant a loco corporeo , non debucrunt creari
in loco corporeo ceeli empyrei. :

7. Septimo videntur Angelicreati infras
ceelum empyreum in fuperiori parte acris,
vt docet S. Auguftinus lib.3. de Gen. ad litr.
cap. 10, Coelum enim empyreum et coclum
fupremuin ; fed Angeli non creati fuerunt in
coelo fupremo , alioquin I{a.14. non poruiffet
dici in perfona Luciferi : afrendam in ca=
lum ; ergo Angelinon fuerunt creatiin cge=
lo empyrco, fed in loco aliquo inferiogl; puta
in fuprema parte acris , feu coeliaceci»

8. Refpondeo certum cft primo ,ac de fi-
de Angelos, & omne id , quod diftinguitarad
Deo, fatum efic & Deo. Probat Sanctus Tho-
mas ex eo , quod emne €ns per participatio=
nem caufaturab co > guod eft ens perefiens
tiam ; fed ens per cffentiam cft vnum tantum,
hoc cft Deus: Angeli, & omnia alia entia funt
entia folum per participationems €rgo angeli,
& omniaalia entia caufantur 4 Deo. Hanc ra.

tionem explicauimus {upra,qu.111. nUMm.19,
vbi etiam probauimus Angelos ; & omnia di-
tin&a 4 Deo caufata effc & Deo ; ex co}, quad
ensdfe elt voum tantum, adeoque omnia,
quz dittinguuntur ab illo ented (¢, caufari
debeat abipfo.

9. Certum eft fecundo ,ac defide,itant
contrarium fit hareticnm ; quod folus Deus
Pater; Filins, & Spiritus Sandius eft ab =terno;

crea-




Liber IIT. Quzftio CLXX.

creature autem omnes ita 4 Deo prododlz
fuerunt ex nihilo, vt ante produ&ionem rem-
poralem nihil fuerint. Sed quia in philofo-
phia in libro de Generar, & corrupt. quaft 1.
fatis egimus dc hoc, & oftendimus nullam
creaturam fuific ab zterno, nihil hoe loco eft
addendum .

10. Queritut €rgo primo, vtrum angeli
creati fuerint ante mundum corporeum ?

Refpondeo duas effe fententias « Prima plu-
rium Patrum Grecornm s-& Latinorum, do-
cct angelos creatos fuifle,non quidem ab gtere
no, fed ante mundum Corporcum « Ex Grae
cis docuerant hanc ppinioné Origenes Hom.
4 in lfaiam, vbiconfusé dicit fuiffe quedam
ante mundum, & clarjus tra&. 9. in Martth.
afferens angelos non folum effe antiqniores
homine,fed etiam effe antiquiores omni ¢rea-
tura propter hominem creata. Baflius hom,
1.in hexam. Anaftafius Synaita lib. 1. hexam,

.in principio referens Bafilium , Nazianzenus

orat. 3g.de Natiuitate, & orat. 42. in Pafcha,
einfque interpres Nicetas in orat. 39, Nazian-
zeniz:Damafc.ctiam lib. 2, de fide,cap,43. hanc
opinionem Nazianzeni cenfet probabilio-
rem.Refertur ctiam Chryfoft.lib.1.de Prouid.
circa initium, & homil.22, in Gen. qui tamen
non clarg loquitur,

11, Ex Latinis eandem fententiam fronti
f{unt ClemensPapa,lib.8.conttit.cap.12. A mbr.
lib.1.hexam. cap.ss Hilar.lib.12.de Trinit. poft
medium, Hicronym.in cap.1. epift. ad Tisum,
Caffian. collat. 8. cap. 7. vbi addit; neminem
fidelium de hoc dubitare , Ifidorus lib. 1. des
fummo bono,cap. 1 2. Beda lib. quatt.qua.o,
in 8. tomo .

12. Secunda fententia docet angelos crea-
tos fuifle fimul tempore cum mundo cotpo-
reo, cum ceelo nimirum, & terra . Hanc fen-
tentiam ex Gracis fecuti funt Epiph, Herefi
63. ante medium , Theodorctus qualt, 3. in
Gen- Procepius Prafat, in Cen. Ex Latinis
eandem opinienem docuerunt Aug.lib.11. de
Cimitate,cap. 6. ou & 3 3. qui tamen cap. 2. ad-
dit, quod fi quis aliter fentiat, non eft cum co
contendendum . Idem docet lib. 22. contra_
Fauft. cap. 10.lib. 2. de Gen.ad litt. cap. 3. &
in Plalmum 89. Gregorius etiam Magaus lib.
32.moral. cap.g. vel 10. dicit Deum fimul fpi-
ritualia, & corporalia condidiffe , idemque jn-
finuatalijs locis. Confentiunt Beda tom.4.in
hexamer. poft initium, & Hugo Victorinus
lib. 1. de Sacramentis p. 1. cap. 3. & 4. ac cita-
tur ctiam Rupert, 1ib. 1.in Gen. cap.10. & 11.
Hane fententiam Theologi communiter ame-
plexi funt cum Magiftro in 2.dift. 2. Altifice
dorenfi , Alenfi , & alijs , & cum Sanéto Tho-
ma hocart.;.quaft.61. quem fequuntur Caic-
tan, & Themifte communiter, ac ex nofiris
Suarius lib. 1. de angelis,cap. 3. & Vafquez 1.
p- difp.225. vbi referunt aucores pro vtraque
fententia .

_ 13. Dicendum cum hac fecunda fentens
ta ;angeli conditi funt fimul cum mundo

493

€orporeo > & non poft, neque ante. Et qui-
dem,quod angeli non fiterint creati poft mun-
dum corporeum, confentiunt an@ores verinf-
que fententiz , & videtur fuaderi ex eo, quod
lob, 40. Bohemorh , hac eft Lucifer, feu Dia=
bolus vocatur injtium wiaram Demini . Soluma
igitur probandum eft contra auctores primz
{ententiz , qued non fuerint creati ante mun-
Um corporeum .

14, Probatur primo ex Seriptura. Primii
teftimonium eft Ecclefiatt.18.vbi dicitur. 9né
init in aternum, creanic omnia fimul; ergo angeli
ercati (unt fimul cum mundo corporeo.

15. Dices:hoc teftimonium probat Deum
non creafle mundum fex digbus, fed yno mo-
mento, vt ex hoc ipfo loco conatus eft infer=
re Auguftinus lib, 4. de Gen. ad litt. cap. 33.&
34. fed fententia illa ab Auguftino propofitas
non admitticur 4 pluribus Theologis, & in-
terpretibus Scriprurz ; ergo hoc teftimonium
nimis probat .

16. Refpondeo,negando fequelam.Primo
enim tetimonium illud debet intelligi de ijs ,
quz Deus creauit propri¢ ex nihilo, & ex nule
la materia przexiftente, non autem de ijs, qug
fecit ex materia praexiftente, & abipfa Deo
prius creata ; fed Deus coglum , terram, ele-
menta, & angelos creauit propri¢ ex nihilo,&
ex nulla materia praexiftente , costera autgm
opera fex dicrum fecit ex materia precxifien-
t¢s & priags 4 Deo creata : crgo non fequitur,
quod opcra fex dierum produxerit codem
momcento,adeoque teftimoniom allatum non
nimis probatr. Secundo, vt exponit Gregor.
lib.32.moral.cap.9. & S. Thomas infra quz(t.
74sart. 2.ad 2. Dews dicitar creaflc omniafi=
mul in virtute , & quafi in (emine, quia opera
fex dierum continebaattr virtnaliter, & quafi
in femine; in coelo, terra, & clementis.

17. Secundum teftioionium cf:Gen. 1. di-
citur : I'n principio creauit Deus co:lum & tevram ;
fed iy in principio fignificac Deum ante nihil
creafle ; vrexplicar S. Augaltinas lib, 11. des
Ciuitate, cap. 6. erge Deus non creaucrat an-
gelosante coglum , & terram, fiue ante mun-
dum corporeum . Verba §. Auguaftini funt .
Si litere facre , marimeque weraces itq dicunt > it
in principio feciffe Denm celum, & terram, vt nibil
antea feciffe intellizatur , quia boc potins in pringipio
Feciffe diceretur 5 i quid feciffet ante cetera cuniia »
guz fecits proculdubio non eft fatlus mundus in tems -
porefed cum tempore. Etfi vero ly in prinipio pof-
fit etiam aliter explicari, tamen explicatio al-
lata videtur maximé literalis , & canformis

{enfui communi .

18. Probatur fecundod ex Concilio Late-
ranenfi relato cap firmiter,ybiloguens de Deg
omnia creante dicic , ,Pui fua omnipotenti viris-
te fimul ab initio temporis vivamque condidit creain-
vant  [pititualem 5 & corporaleme » angelicam videli=
cet, ¢ mundanam e

19. Probatur tertio ratione . Prima ratio;
quafi 4 priori, quam affere Sanctus Thoinas

hoc art.3.quafl.61, ¢ff. Pars non dcbuit creas
rian=




ke i I o~ A :;.

4-9 6 RIPAVES uati‘i_;’
i ante fuum totum , & feparata 4 {uo toto:
fed angeli fuar pars v hioer(i ; & ad cius petfe-

Gionem ordinanturse 160 debuerunt crea=
yi ante fuum totum, & ante ipfum voiuerlum,
ac feparati ab vniuet{o. In principio ergo
creatam elt {imul ipfam vaiuerfum cum om-
nibus fuis partibus principalibus, licer minus

ncipales,ac qua continebantur in virtute in
libus, formate fuerint fuccefiiué in
»us« Ad hanc rationem reduci pofluat
£a 5 Theodoreti, quaft. 3. in Gen. quibus
hoc idem probar, quia cum angeli debeait
efle in loco corporeo, nen debucruntcrearl
ante locum corpore ; & cuun debeant effe
{fpiritus adminiftratorij in gubernatione muils
\1 fon debuerynt creari ante jpﬂlm mundum.
Vrerague chim ratio defumitur ex eo, quod
angcli ordinentarad mundam, ficut parsad
funm totum.

20. Secunda ratio,qua fola vtitut Valquez
1. p- guedt. 225. cap. 5. & quam affert etiam
relis, cap. 3. num. 17. 18. &
Siangceli creati fuiffent ante mundam
cotporeum, verafimile ethgued fuiflent crea-
ti pluribus fxcolis ante mundam, vt docue-
int Hicronymus, & Caflianus locis citatis ,
quibus Bafilius etiam confentire videtur . Ve
quid eaim Dcus paulo ante mundum angelos
ereafiet 7 fed Deus noa creanir angelos longo
tempote,& multis fzculis ante mundum cor-
poteum rergo. Probatur minor : nam angeli
ij-:ccnrum non m'.:!ru poit fuam creationem,
Vi cum communi opinione dicemus infra
agentesde peccato demonum ; fed cum pec-
carnnt ,1am creatum erat ceclum , & mundus
corporens ; ergo angeli non fuerunt creati
multo tempote ante mundum corporeums .
Probatur minor : ram Chriftus Luc. 10.dicit:
Videbawm Satanam tanguam fulcur de celo cadentem,
& [fai. t4. de Lucifero dicitar ¢ Quomodo ceci-
difti de ceelo Lucifer? Sed cx his colligitar ange-
los peceafie in coelo , & poft peccatum fuifles
ex coclo expulfos s ergo cum peccarunt , iam.s
creatum crat coelum , & angeli peccarunt ins
celo. Porroallatalocade ruing angelorum,
qua propter peccatum fuernnt expulfid ceelo,
explicant Patres communiter, nimiram Hice
ronymus in cap. 13« Ifai, & lib.6. in Ifaiam fu-
per illa verba. Quomede cecidifli de calo Lucifer?
Cyprianus de Cardinalibus Chrif operibus ,
capite de icinnio,& tentationc Chrifti;Gregor.
1ib: 23. moral. cap, 4o vel 7. Origenes libr. 1.
Periarch. cap. 5- Theodoretus libr. 5. Haret.
fabul. cap. de diabola, Chryfolomus Homil.
3. de verbis Ifaiz & Hom. 10, de poenitentia,
& alijs Non defunt etiam, qui verba illa Apo-
<ala12. Fadtum ¢fl pralinm magnam in celo, cxpli-
cent de pugna inter angelos bonos, & malos
poft peccatum, qua angeli mali expulG {funt

de ceclo. Ideo plures Patres docent angelos
creatos fuife in ceelis ; ve dicemus infra,nuns.
26+ & fequent.

21.  Confirmatur : nam angeli poft pecca-

ally

-t
o)
o=
=

tum non felum expulfi funt de caelo » fed de-”

ne An g«fﬂm’t},m )

trufi in infernumiuxea illud 3. Petr: 2.
vercity fed rudentib

angelis peccantibns non pep
i detracFos in tavtarum tradidit an
fonat illud Iudwx : Finculis atevais fub cal
fernanitiergo cum peccarunt,iam ci:
& infernus ; ideoque Chriftus Mat
die iudicij dicer  Jte maledi ;i
qui paratns eft diabolo, & angelis eius »
22. Queritur fecundo , verum fitde fides
angelos non fuiffe creatos ante mundum cor=
poreum , vel (altem fitita ecreum , vt fenten:

tia contraria {it erronea , vel temeraria.
Refpondco Ferrarienfem 2. contra Gentes
cap.83. & quofdam alios docuiffe hanc veri-
tatem > quod angeli creati fuerint fimul cum
mundo cotporeo, polt Concilium Lateranen-
fe pertinere ad fidem , cum iam fucrit ab co
Concilio definita verbis citatis num. 17. Aljj
contrariz fententi® inurunt notam faltem
temeritatis. Modeftius loguitnr Sanétus Tho=
mas hoc artic.3. quft. 61. in corpore per hac
verba . Dicendum ;quod circa boc inucnitur duplex
Sanitorum Doforum [ententia « 1lla tamen proba-
bilior widetur , quod angeli fimul cum creatura cor-
porea funt creari. Concludits Duamuis contrarium
zion fit veputandutn ervoncum , pracipue propler fen-
tentiz Gregotif Nagianzeni, cuins tanta eff in dotirie
na chriftiana anlforitas’s ot nallus wnguam eins di=
£tis calummiam inferve prefumpfeyit , ficut nec Athas
nafti documentis , vt Hieronymus dicit. Addit ins
relp. ad 1. quod Hieronymus contrariam fen-
tentiam docens , loguitar fecundum [ententian:
Dollornm Gracerum , qui omwnes hoc concorditer fen-
tiunt 5 quod angeli fint ante munduw corporeum crea=
ti . Debet aatem aduerti SanGuin Thomam
feripfiffe poft Concilium Lateranenfe , & poft
illud decretum , quod erat illi notiffimum, vt
pot¢ pluribus annis ante 4 Gregorio IX. pofi-
tum in decretalibus, titalo 1. cap. firmiter
ergo San&tus Thomas cenfuit verba Concilij
non continere definitionem de fide. Addo »
quod S. Thomas opufc. 23. Decretum illud
Lateranenfis ex profeffo explicauit. Sed Tho=
mifte , qui cum Ferrarienfi dicunt fententiam
illam fuiffe damnatam per illud decretum,ne=
gantillud opufculum cffe Sanéti Thomz , ac
afferunt decretum illud Lateranenfis Sancta
Thoma fuiffe ignotum , quod eft plangin-
credibile ; cum iam fuiffiet pofirum a Grego-
rio [X. initio decretalium, tit. 1. Dicendum
igitur cum Caletano ; Sixto Senenfilib. 5. Bi=
blioth. annotat. 5. quos fequitor Suarez lib. 1.
de angelis, cap. 3. num. 14. Concilium yerba
illa non dixifle definitiué , fed obiter, & quafi
obliqué,ac proindé non damnaffe contrariam
fententiam . Verum cum cenfiet Concilium
communcm jllam fententiam fuiffc fecutum .,
licet illam non definierit , ex hoc iplo valide
confirmatur {entententia communis. Locas
Scr:’ptur."e, quz afferuntur, cum fint capacia
plarium explicationum;non fufficiunt ad red-
dendam fententiam communem ita cerfam’s
Vtcontraria opinio tot Patrum debeat dam-
narl veerronea,vel temeraria . Videri éloﬂ”unr

Hale




Liber IT1. Quaftio CLXX.

Suat. lib. 1. de dngelis, cap. 3. hunm 12. & feq.
& Vafquez r.p. difp. 224. cap, 2. 3.8 45

22, Queritur tertio , vtrum angeli creati
fuerint in fuprema ccelo, fiue yocetur empy-
Tenm, fet vocetur quoc umque alio nomine ?

Refpondeo plures effe {ententias. Prima Ra-
pertilib. 1. Gen. cap. 11, quam fequitur Au-
gaftinus Eugubinus lib. 7, de peremni Philof,
€ap.38. docct omnes angelos creatos fuifle (ub
omnibus coglis in tegione aeris, Nitantur
autem falfo fundamento, nimirnm, quod an-
geli fint corporei; & ex elemento aeris forma-
ti. Addit Rupertus : Non magis angeli formati
Junt in cexlo, qua homo plafmatus tn paradifo eft &re.
Angeli nimivum extra paradifun condiei s O inceld
trapslati , non natura , fed gratiz culum inhabitant.

23. Secunda fententia quorumdam, quas
cfert S. Augattinas lib. 3. de Gea. ad literam,
€ap. 10, & liba11. cap.iy. & 18. docet angelos,
qui peccarunt, fuillc ex alio inferiori ordines ,
gquam angelos beatas, ac angelos beatos ¢rea-~
tos fuifle in caclo {upremo , angelos, qui pec-
carunt, in mundo inferiori, ac in fuprema par-
reaeris. Auguftinus de Gen. ad litt. lib. 11.
£ap. 19. dicit {e non audere hzc duo genera
angelerum afferere , cum non habeaar funda-
meotum in Scripturis. Hane opinionem San-
ctus Thomas hocart. 4. quza. 61. in relp, ad
2. 001 reprabat , fed dicit : Nibil autem prohibet
diceres quod fupremi angeli habentes vivtutem elena-
taim 5 & wninerfalim fiupra omnia corpora, fint in fu-
premo ereature corpore cveatts aly vere habentes vipn
tutes magis particulares [int creati in corporibus in-
ferioribus .
% 24. Tertia fententia Suarij lib. 1. de ange-
lis, eap. 7. oum. 7. & Lorini in 2. Petri docet
asgelos omnes creatos fuific,non in coclo em-
pyreo, fed in {yderco, ex coque peft peccatum
ciectos malos , bonos antem in empyreun.s
translates. Tribui potett hzc opinio Hieto-
nymo; quilib. 6.inIfa. cap. 14. cum dixiffet
verba illa,/n celum afcendam pofic referri ad Lu-
cifcrum peccantem , fubdit 3 §i adbuc in calo
pofitus,quomodo diciti in celum afcendam * Refpor-
det ;5 fed quia legimus ceelum celi Domine, cum effet
in calo.idefl in firmamento,in ceelum,wbi folium Do-
mini cft , cupiebat afcendeve . Tribui etiam poteft
Innocentio [IL in 5. Pllmum peenitentialem,
vbiexplicans illa verba , & ficut opertoriam mu-
sabis eos » dicit Angelos peccafie in ceelis , vbi
funt fydera , & luminaria, & ideo probabile
clle illos etiam ceelos immutandos.

25. Quarta demim fententia communis

‘Scholafticoram cum Magiftro in 2. difting. 2.

& Santo Thoma 1. p. quzft. 61. art. 4. docet
omnes Angelos creatos fuifle in ccelo cmpy=
1co, fcu fupremo, ex eoque poftquam pecca-
runt, cicctos fuiffe Luciferum cum angelis
malis , ac in tartarum detrufos. Tradit hanc
fententiam Beda Hom. 4- in lib. Hexameron,
non lenge 4 principio » Hugo Victarinus ins
fumma fent. tradt.2.cap. 1. & Glofla ordinaria
in priora verba Genef,

26 Dicendum cum hac quarta fententia;

497
omnes angeli creati {unt in (upremo coelo 2

Probatur primo : nam angeli mali peces?
runt in coelo empyreo , ¢x coque poft pecca-
tum fuernnc eieti,vt plures Pacres citati num,
19, collignnt ex illo loco Luc.10. Zidebam Sa-
tanam qaafi fulgur de celo cadentem, & ex illo
1fa. 6. Luomado cecidifti de cajo Lucifer ? fed ibi
peccaruns,vbi fuerunt creati : ergo. |

27. Probatur fecundo ratione, quam af=
fert San¢tus Thomas hoc art, 4. Nam angeli
debuerunt creari in loco ipfis naturaliter cori-
ucniente ; fed locus angelis naturalirer conue-
aicens eft fupremum coelum : ergo .« Probatur
minor: nam angeli , cum fint penitus incoras
porci, & habeant naturam fuperiorem toti
narur® corporea , ac omnibus corporibus de-
beant przfidere, locus illis conueniens ef} fu=
premus;hoc eft fupremum coslum: érgo. Hinc
rejjcitur fententia dicentium locum conue-
nientem angelis {upremis efle coelum fupre-~
mum , locum conuenientem angelis inferio-
ribus efle coelos inferiores, puta coelum fyde-
reum, vel acreum . Nam cum omnes angeli
fint penitus incotporei, omnes habent natu-
ram f{uperiorem omnibus corporibus, ac pro-
ind¢ locus omnibus conuenicns clt fupremum
corpus , & fupremum coclum .

28. Confirmat Sancus Thomas {uam fens
tentiam ex Ifidoros qui in illud Deuter. .
Domint Dei tui eft celum , & celum cali , dicit >
qued fupremum coclum eft caelum angelo-
rum, & ex Strabo, cuius cenfetur Glofla,
ordinaria, qui in illud Gen. 1. In principio crea=
uit Deus celum , & terram, dicit y eelum non vifi=
bile firmamentuw hic appellat » fed em pyreams , id eft
ignenm » vel intelle@uale , quod now ab ardore, fed 2
flendove dicitur i quod fatim angelis eft vepleturg

20. Ad 1. Ariltoteles dicens, guod {1 fub-
ftantia fit forma fine materia , non habet cau-
fam y negat talem fubltantiam habere canfamy
formalem ditinam a materia, & {ubicdo >
acnegat etiam habere caufam efficientem. ,
quaz illam efficiat per tranfmutationem cx
vno ente in alind = at non negat pofle habere
caufam cfficientem per creationem,qua illam
producat ex nihilo : ergo angeli licet fint for-
mz f{ine materia, ac non poflint generari cx
alio cnte, potuerunt,ac debuerunta Deo crea-
ri ex nihilo. Ad confirmationem ex co,quod
in Genefinon fit mentio creationis angelori ,
refpondet S.Auguftinus citatus 2 San@oTho-
maia refp. ad 1. lib. 11, de Giuit. cap. 33. 4a-
geli non funt prateymiffi in prima tlla revum creatio.
ne  fed [ignificantur nowine cali , aut etiam lycis .
Addit Sanétus Thomas, quod Angelornm.s
non eft fatta expreflior meatio, ne populus il-
le rudis, & ad idololatriam pronus fumerer
occalionem angelos adorandi vt Deos .

30. Ad 2. Angelus et fupra tempus cor-
porcum, ideogue non menfuratur, nec pen-
det 4 tempore corporco > quod eft numerus
motus corporei, fed potius caufat tempus, &
matum corporeum . Atangelus non eft fupra
tenmpys incorporeum , qui eft numerus fuc-
Rk ceflio-




498
ceflionis,quo elle angelicum fuccedit poft nan
efle , & quo vna durario fuccedic alteri » Ideo
§; Augy inus lib. 8. de Gen, cap. 22, & 23. di~
it , quod Deus mouet naturam (piritnalem.
per tempus. Addo, quod cut angeli, licet
non pendeant 3 mundo corporeo,debent coe-
xiftére munde corporeo, fic licet non pen=
deant & tcmpore corporeo ; debent coexiftere
temporicorpoIco .

31,  Ad 3. Angeli, quia funt capaces veri-
tatis incorruptibilis , accepra hac capacirates ,
acceperunt incorruptibilitatem ; fed hanc ca-

pacitatem non acceperunt ab @terno, fed in
tempore ; & quando Deusvoluit illis dare ta-
jem capacitatem ; ergo non fequitur, quod
fuerint ab @terno , fed intempore ; quo Deus
yolpit illis dare talem capacitatem intclligen-
diveritatem incorruptibilem .

32. Ad 4. Licet S.Hieronymus, & plures
Patres Graei docuerint angelos fuiffe creatos
ante mundum corporcum , tamen dicendum
cum communiori fententia angelos creatgs {ie
mul cum mundo corporco propter audtorita-
tes, & rationes allatas num 12. & fequent, Ad
argumentum ex ea , quod ficut Deuas eft ab
zterno,fic angeli cum fint medij inter Deum,
& corpora, debuesunt effenon ab zterno , fed
ante corpora,negatur confequentia.Jdeo enim
Deus debait effe ante mundum , quiainon eft
pars mundi ; fed angeli funt pars mundi; ergo
non debuerunt creari ante mundum corpo-
reum, fed Gum mundo ¢Orporco, vt magis cxe
plicatum eft num. 18. g

33+ Ads, concedo antecedens, & nego
confequentiam . Ided prius debuerunt produ-
ci coclum, terra, & alia elementa, deindé cor-
pera ; quz produdta {unt fex diebus, quia cle-
menta {unt caufe materiales miftorum , ac
proindé debuerunt precedere mixea : fed an-
geli non funt caufe ceeliyterrx, ac mundi cor=
poreisergo non debuerunt creari ante ccglum,
terram , & mundum corporenm .

34~ Ade. Angelilicer pen dependeant &
lococarpareo, tamen funt pars vniverfi , ac
debent pra:fidere corporibus ; ergo debeurunt
creari In loca corporeo, & fimul cam loco
corporea, cuidebent prefidere .

35. Ad7.8, Auguftinus locis citatis nons

dicit ﬂbfﬂintf‘; aliqnos angclos creatos effe in
hoc aere inferiori , fed folam afferit , quod fi
aliquiangeli prafertim mali creati funt in aere
inferiori, creati funtin altiffima acris regio-
ne , ad quam exhalariones non afcendunt » &
que fub nominc cceli in Sciiptura comprehens
difolet. Zucifer dicens , afcendam in celum,ver-
ba funt San@i Thomz quzft.e1, art.4. in refp,
ad 4. loquituy ibi non de calp aliquo corpos
veo, fed de celo Santte T tinitatis , in quod angelus
peceans afendere volnit , dum veluit al:’quo wmoda
Deo equiparari, vt infra patebit , quaits nimi-
rum 63. inqua S, Thomas agit de peccato
angelorym , 3

Decreatione Angelorum.

QVAESTIO CLXXI.

Vitrum Apgeli ab initio fas creationis fueript
beati beatitudine fupernaturali , ¢ per=
feita o vel faltem beatitudine paru= '
; raliy ¢ imperfeita?

8. Thomas quefl. 62. arts 1o

creationis fuiffe beari beatitudine fu~
pernaturali confiftente in vifione intuitina.s
Dei ; prim ¢ enim ex Auguftino lib.4. de Gen.
ad litt. cap, 24, angeli ab initio fux creationis
habuerunr cognitionem tum matutinam,tum
vefpertinam de creatione mundi » ac de crea-
turis 4 Deo factis , & prius habucrunt cogni-
tionem matutinam , quam vefpertinam , vt
ctiam di¢tum eft fupra, queflione 164. cum.s
San&o Thoma 1. p. quzlt, s8.art. 6. & 7. fed
cognitio matutina ex e¢odem Auguftine loco
citato fiir , qua creationem , & res creatas vis
debant in Verbo, hoc eft vifio beatifica ; ergo
angeli ab inirio fua creationis habnerunt vi-
fionem beatificam, in qua confiftit perfecta, &
fupernaturalis beatirudo . Alibi eriam Augu-
ftinus docet angelos fanctos ab initio faifles
beatos, ac videtur loqui de beatitudine perfe-
€ta; ac confiftente in vifione intuitina Dei ,

2, Secundo idem Auguftinus lib. 11. des
Ciunit. cap. . dicit loquens de angelis fanétis ;
Et magna pars eft , & eo beatior , quo nunqram pes
regrinata; fed {i nunquam peregrinata cft;nine
quam fuit in fatu vie, ac proindé femper fuit
in termino perfédz beatitudinis;ergo, Rurfus
codem libs 11. de Ciuitare cap. 11. & lib. 11.de
Gen.ad litr.cap.27- docet angelos fan&tos fem-
per fuifle certos de fua falute , & inamiffibili
beatitudine; fed hzc-certitudo propria elt per-
feQz beatitudinis; ergo . Ideo Auctor libri de
Ecclefiafticis dogmaribus, qui liber eft inter
opera Augufltini, cap. 59. dicit Angelos fanéios in
ea > in qua creati funt beatitudine,per feucrare o X

3, Tertio Angeli non indigent mara tems
poris ad hoc, vt perfedté operentur : ergoan=
geli fancti in primo fuz creationis inftanti
potuctunt Deum (uper omnia diligere , & fic
totam legem obferuarc , & codem inftanti
beatitudinem confequi : Angeli autem mali
liberé peccando , potuerunt mereri erernam
beatitudinis priuationem .

4. Quarto Angeli per hoc differunt ab
anima rationali, quod angeli ftatim debent
effe perfecti;anima autem rationalis paulatim,
& cum mota tempotis , vt cum Santo Tho-
ma diximus prefertim qu.161.n-10; fed perfes
¢tioangeli confiftit in perfeéta, & vitima bea-
titudine, qua ef vitimus finis nature jntelles
&iuz;ergo &c.

5. Quinto videntur Angeli ab initio fuz
creationis habuiffe beatitudinem naturalem. ,
Ex Ariotele enim lib. 1¢. Ethic, cap- g &8,

catis

1. ‘ T Identur Angeliin primo inftanti fus




beatitudo natutalis confiftit in contemplatio-
ne Dei naturaliter perfe@ta; fed angeli, cum in
primo inftanti fux creationis acceperint om-
nes, {pecies intelligibiles illis naturaliter déhis
tas, habu;-ru at contemplarionem, & coganifios
nem Dei naturaliter perfe@am s ergo &,

6. Refpondeo claritatis gratia plura pun-
cta cfle diftinguenda , & examinanda . Quzri-
tur ergo prima, verum angeli tum boni, tum
mali in primo inftanti fuz creationis habue-
rint perfedam, & fupernaturalem beatituding?

Refpondeo indubitatum effe apud docto-
¥¢s , quod angeli mali, hoc eft quideind¢ pec-
€arunt nunquam habuerunt perfectam beati-
tudinem . Probatur: nam vrin tradtaru des
adtibus humanis, quaftione 6. diximus, & do-
cucrunt S. Auguftinus lib. 10. de Cinit. cap.3.
& pluribus alijs lacis , de eflentia beatitudinis
eft certitudo de ipfius perpetuitate s fed de-
mones nunquam habuerunt hanc certituding,
cum de falfo non poflit haberi certitudosergo.
In idem recidit difcarfus S. Auguitini lib, 11.
de Ciuit. cap.11. qui ficarguit. Vel dgmones
antequam peccarent, & inciderent in ¢ternam
miferiam,erant prafcij {ui peccati , & cafus in
zternam miferiam, vel non ; fi exant prafcij s
ergo proptet hoc ipfum non erant beati, fed
potitis miferi ; @ non erant praicij, ideoques
{ine anxietate vinebant, non ctant beati, fiqui-
dem negatio anxietatis oriebatur in illis ex er-
rore , aut ignorantia ; ad beatitndinem autem
requiritut fecuritas non fundatain errore, vel
ignorantia.

7. Queritur fecundd, vtrum angeli, qui,
deind¢€ peccarunt , antequam peccarent, vide-
rint. Deum intuiting,licet per talem vifionem
non fuerint beari,quia talis vifio non erat per-
petua , neque coniunéta cum certituding des
{u1a zterna duratione ?

Refpondeo negariné cum fententia omnit
Scholafticorum . Probatur primo ex S.Augu-
ftino , qui lib. 1 1. de Gen. ad litteram,cap. 23.
loquens de diabolo dicit : Beate, atque angelice
wite dulcedinem non guftauit , quaw non wiique acce-
pram faftidinit, fed nolendo recipere, deferuit,&r ami-
{7z ; fed {1 diabolus, alijque angeli, qui deindé
peccarunt,vidiffent Deum intuiting,guftaflent
vtique vitam beatam , quz confiftit in talj vi-
fione; ergo &c.

8. Probatur fecundo : nam fi diabolus , &
angeli eius, antequam peccarent , vidiffent
Deum , vel amififient vifionem, peccando, &
contra elt, quia vifio Dei fummi, & infiniti
boni reddit ita impeccabilem | vt talis vifio
neque poflit coniungi cum peccato , neques
poflit per peccatuin amitti, ve ex communi
fententia dicetur {to loco: vel amififfent vifio-
nem , Deo illam pro fua voluantate fubtrahen-
te, & contra eft, quia inuerifimile eft , quod
Deus dederit vifionem fui angelo, quem pr-
nidebhat peccaturum,& quod datam abftulerir,
abfque vllo angeli demerito ; ergo. Confir-
matur : nam connatunraliter vifio Dei: non de-
betus viatori ; & paticis tantum viatoribus exis

Liber III. Quzftio CLXXIL.

499

mi¢ dilectis fuit data ex infigni privilegio: er:
go inuerifimile eft, quod data fucrit omnibug
angelis reprabis, qui progul dubio non fue«
runt eximié dilecti -

9. Quaacitur tertio , verum angeli fanct ,
ac qui deindé perfeuerarunt in gratia,ab initio
fua crearionis fuerint beati beatitudine fupere
naturali, aut faltem Deum viderint intuitine?

Refpondeo affirmaffc Ludonicum Viues
lib, 1 1. de Ciuitate, cap. 0. propter quedam.a
teftimonia S, Auguftini malé intelledta.

10, Dicendum iuxta communem fentens
tiam Scholatticorum cam Magiftro in 2. dift.
4. & Sancto Thoma 1. p. quzit. 64. art, 2.qui»
bus confentit Alexander de Alef. 2, p. qu. 28,
membro 1. angeli etiam fandi, qui perfeuc-
rarunt, abinitio creationis, & dum fuerunt in
vianon viderunt Deum intuitiué,nec fuerunt
perfedté beari.

i1. Probatur primeinam viatori,qui pof<
fit liberé vel mereri beatitudinem, & vifig-
nem Dei, vel illam demereri,& per peccatum
incidere in &ternam miferiam , non debetur
vifio Dei, & beatitudo, nec poteft dari fine
maximo priuilegio : fed Deus etiam in ordine
fupernaturali regularitér operatur iuxta e€xi-
gentiam talis ordinis , ac non nifi rard opera-

tur prxter illam exigentiam;ergo non eft cre-
dendum Deum non vni , autalteri , fed innus
merabilibus Angelis, qui perfeucrarunt ins
fanctitate , dum erant viatores, dedific beati-
tudinem fupernaturalem , & vifionem intuitie
uam Dei Chriftas fuit viator fimul, & coms
prehenfor ; & non potuit fibi mereri beatiti«
dinem effentialem , fed folum gloriam acci-
dentalem, puta gloriam corporis , ac ratione
vnionis hypoftatice debebarur anima Chrifti
beatitudo , & vifio beatifica , ideoque divecfa
eft ratio de Chrifto, ac de alijs viatoribus «
Confirmatur : nam cum viator debeat ambu-
lare per fidem , & non per fpeciem, debet neg
videre , nec vidiffe quod credit ; alioquin non
tam credit, quam recordatur que vidit.

12. Probatur fecundo: nam vel Angeli,
qui perfeucrarunt, ita habuerunt vifionem in-
tuirivam Dei initio fuz creationis, vt illam
retinuerint toto tempore (ux vie , vel itaut
non tetinuerint toto tempore fu® viz : neu=
trum dici poteft : ergo . Probatur prima pars:
nam fiillam retinucrunt toto temporeviz ,
nunquam fuerunt peccabiles : iquidem vt ox
communi fententia Theologorii dixi num.s.
vifio intuitiva fummi boni reddit videntem
impeecabilem yitaut neque poflit peccatum
coniungere cum vifione , neque pofiit vifio=
nem per peccarum amittere. Quod autem
Angeli,qui perfeuerarunt , fuerint impeccabis
les,clt contra S. Auguftinum , quilib. de cor«

rept.& gratia cap. 11.docetangclos malos li-
bere peccafle , cum poflent non peceare , fed
perfencrare in gratia, dicens : Sicut fecerune An-
geli Santtiqui eadentibus algs per liberum arbitrinm,
per idem liberum arbitrium fieterunt , & buins pev
manfionis debitam mercedem receperumt; fed in tans
5 L wm




S

500 De beatitudine perfvel imperf. Angelor.

tum per liberum arbitrium fleterunt,in quan-

tum cum poflent liberé non ftate,ac non per-
{cucrare , liBeré perfeucrarunt: ergo . Proba-
tur fecunda pars:nam cum vifio intuitina
Beiex fe exigat durare in zteraum, eft omni=
po inverifimile , quad Deus in omnibus An-
gelis fanétis, qui fucrunt innumeri, operatus
{it contra hanc éxigentias,{ubtrahendo vifio-
nem femel datam, ficut {i Angelum , aut ani-
mam rationalem, qux ¢xigunt durare in xrer-
num, non conferuaret in aternam .,

13. Quezritur quarto, vtrum Angeli, tum
gui perfeuerarune, tum qui peccaruat, ab ini-
tio fuz creationis habuerint beatitudinem na-
turalem?

Refpondeo duas pofle confiderari beatitu-
dines naturales Angeli, vel hominis. Prima
eft conuenicns illis , dum adhue funt in lam
viz : fecunda eft illis conueniens , dum funt in
termino, & qua ia {tatu natura pure, ac non
elcuatz ad finem fupernaturalem vyidendi
Deuny,deberet naruralitér retribuid Deo pro-
prer opera meritoria exercita in ftatu vie , fi-
cut propter peccata deberet retribui miferia,
& prinatio naturalis beatitudinis . Hoc {up-
pofito, dicendum Angelos abinitio fug crea-
tionis fuiffe bearos beatitudine naturali con.
ueniente ftatui viz, nok autem conueniente
ftatol termini.

14. Probatur fecunda pars: nam beatitu.
do naturalis conueniens Angelo , vel hemini
in ftatu termini , debee a Deo retribui in pra-
mium eperum mcritoriorum exercitorum in
ftatu viz; ac debet effe coniunéta cum impec-
cabilitate morali , & cum morali cerritudine
de perpetuitate talis beatitudinis, vt dicam U0
loco in Tra@atu de pura parura , & defelici-
tate naturali propria illius fatus,v bi oficndam
illam etiam confificre incontemplatione qua-
dam abflradtinva quidem, fed altiffima Dei,
fupponente reirudinem volantatis, & cau-
fante gaudium guoddam fatiativum volunta-
tis; fed Angeli creati fuerunt in ftatu vie cum
potentia morali peceandi, & incidendiin gter-
nam miferiam, ac de falto tertid pars illorum
peccauit, & incidit in eternam miferianizergo
Angeliab initio creationis non fuerunt beati
beatitudine naturali conucnicnte flatui ter-
mini.

15. Probatur fecunda pars: nam ex Arift,
10.Ethic.cap.7.8.& 9. beatitudo naturalis con=
ueniens ftatui vie confiftit in hoc, quod ho-
mo,vel Angelus habeat fine impedimento
perfe@am, & delectabilifsimam operationems
quam poflit naturaliter habere in ftaru viz ;
& quia perfedta oreratio naruralis patara in-
tellectiuz eft intelle@tio , & contemplatio
abfiractina optimi inrelligibilis , quod eft
Peus; 1deo beatitudo naruralis Angeli,vel ho-

ainis in (atn vig confiflit in perfectanon im-
pedita, ac deledabiliflima contemplationes
Deisted Angelus non paulatim proficit in co-
gnitione per difcurfum , ficut homo , fed fta-
tim potelt acguitere perfedam cognitioncim

oQ

rei ; quam contemplatur : ergoab. initio fus
creationis habuit fine vllo impedimento pers
fe@iffimam , & deledabiliflimam contempla-
tionem naturalem Dei, ac proindé beatitudi=
nem naturaleim conuenientem fatui vie, licet
imperfectam ; & inferiorem illa , gue in flatn

urg nature conueniret Angelis, vel animae
rationali 1n ftaru termini.

16. Addo,quod Angeli ab initio fuz crea
tionis fucrunt beati beatitudine non folunis
naturali, fed fupernaturali conueniente ffatui
vie; figuidém habucrunt perfedtam, non jm-
peditam, & dele@abiliflimam centemplatiae
nem, non folum naturalem , fed {upernatura-
lem Dei conuenientem ftatui viz . Siveroad
beatitudinem vig requiratur etiam amor Dei,
& perfeGa operatio volunratis , creati fuerane
cum perfedto amore Dei, & cum perfeétis
adibusaliarum virtutum voluntatis , vt dice=
tur infra quaft. 174.

Poteft ergo dici Angelos ab initio fug crea-
tionis fuiffec beatos bearitudine conuenicntes
ftatui viz mifta ex contemplatione Dei matu-
rali-, ac fopernaturali , & ex adtibus virtutum
voluantatis natnralibus, & fupernaturalibus,vt
explicatum eft. Sumili, ac proportionali bea=
titudine Adam , & Lua fuerunt beati in para-
difo rerreftri;antequam peccarent, & de hae

ndus eft S. Auvguftinus di-

bearitudine intell

cens; An & Adamum,antequam pece
careant 5 fuifl tos. De eadem exiftimo lo-
qui San‘tum Thoinam hoc art.1.q.62.

17. Infertur primo , quid dicendum it de
{ententijs antiquorum Scholafticorum circas
hoc pun&um. Plures Scholaftici docuerunt
Angelos ab initio {u creationss fuifle bearos
beatitudine quadam naturali confiltente in.s
quadim naturali contemplatione Dei: nimij-
ram 8. Thomas hoc art.& in 2.dift.3. qu.o, &
dift.4.quaft-1. & alij. Dicendum , quaod fi [g=
quantur de beatizudine imperfe@a , & Ang
lis;ac hominibus conueniente in fatu viz,ves
rum dicunt : fecus {i loquantur de beatitudi=
ne, qoz in ftatu pure paitue conucniret ilks
in ternuno.

18 Infertur fecundo Angelos malos poft
peccatum non retinuifle vilam beatitudinem,
fed incidiffe in miferiam. Ratio ¢ft ; quiaad
beatitudinem requiritur contemplatio Dei
non impedita, ac dele@abiliflima ; fed Angeli
poft peccatum per ip/im peccatum,& per pee-
nas , quaspatiuntut, impedinntur 4 talicon=
templatiene, ac cognitio Dei non folum non
elt illis incunda, fed elt maximé molefta,cum
cogaofcant Deum veab ipfis auerfum , ac ex-
petiantur fe per peccatum {eparari a Deo fuo
vitime fine;ergo. Vide qua de hoc dixi lib.de
Adtibus humanis,q.s.0um.;6.in refp. ad 4.

19. Ad L.Angeli duplicitér potuerunt co=
goofcere res in Verbo, fine in eflentia diuinas
primo per cognitiouem intuitiuam fuperna-
turalem , qua cficatiam dininam viderent ins
feipfa: ;’uundq per cognitionem naturalem,
gua cficntiam dininam cognofcerent per creas

tiras,

5,

——

e




i,

Liber 1II. Quaftio CLXXI.

tas,ac deindé per quemdam regreflum quafi
demonfiratisum cognofcerent creaturas ins
cflentiadinina. S. Auguftinus dicens Angelos
ab initio creationis cognouifle creationem, &
creaturas cognitione matutina in Verbo , de-
bet infelligi de hac fecunda cognitione natu-
rali, que prioritate dignitatis pracedit cogni-
tionem vefpertinam, qua creaturas cognoue~
runt in ipfis creaturis . Idem S, Auguftinus,
dum docct Angelosab initio creationis fuifie
beatos ; loguitur de beatitndine imperfeita .,
& conueniente viatori, de qualib. 11.de Ci-
uit.caper 2. dicit : Non impyudenter wocamus beas
10§ 5 quos videmus iufle , e pie cum fpefutura ve-
Jurrettionis bane vitam ducere fine cvimine : in eo-
demgque fenfu lib.11.de Gen. ad literam, caps
18. docet _Adamum in paradifo, antequam
peccacet, fuifle beatum. Lib.etiam de cotrept.
& Gratia,cap. 10. in.codem fenfu docet iplos
dzmones , antequam peccarent, fuifle beatos,
dicens . Diabolus vers, ¢r Angeli eius, eift beqi
crantaniequam caderent s ¢ fein miferiam cafuros
nefcicbant , erat tamen adbuc , quod eorum adderetur
beatftuding, i per libeyum arbizrinm in wevitate fle-
tiffent , donce illam fumme beatitudinis plenitudi=
BLHL  banquam previnm ipfins permanfionis accipe-
vent, id eft 5t magna per Spiritum Sanllum data
abundantia charitatis Dei y cadere witerias omuino
non poffent , & hoc de fe certiffimé noffent . Hanc
plentiudinem beatitudinis non babebant ; fed quia
nefcicbant [uam futuram miferiam , minore quidem,
Jed tasmen beatituding fine vitio frauebantur : €rgo
Aunguftinus diftinguit beatitudinem perfedlam
d beatitudine perfecta termini, & docet da-
mones ; antequam peccarent , illam, non au-
tem hanc habniffe. Licét autem S. Augufti-
nuslib.11. de Gen. ad litteram »€ap.19. & lib.
11.de Cinitate,cap.23.'8& alibi, dubiret, vtram
Angeli, qui perfeuerarunt , ab initio creatio-
Ris fuerint beati cum certitudine de perperui-
tare (ue beatitudinis , tamen cap. 11. lib, de
corrept. & gratia, quein feripfit poft, depofuit
foc dubinm, & claré docuit  Angelos etian
fanctos beatitudinem perfedtam cum certitu-
dine de perpetuitate accepiffe in premium fug
liberz perfeuerantia : Loquens cnim de Ada-
mo dicit., Sed quia noluit permanese , eius culpe
Jfuity cuius mevitum fuiffes , i permanere voluiffet
ficut fecerunt Angeli fani , qui cadentibus aljjs pex
Liberuzm arbitrium , per idem liberum arbitring: fle-
zerunt ipli 5 ¢ buins wanfionis debitam mercedens
accipere merneruns, tantam fcilicer beatitudings ple-
aitudinem , qua eis certiffimum fit , femper [ein illg
effe manfuros; ergo S.Auguftinus etiam in An-
gelis (andtis diftinguitbeatitudinem imperfe-
¢lam conuenientem ftatuiviz,a perfe@ta con=
ucniente fatni termini .

20. Ad 2. Peregrinari diciturnon folum
qui eft in ftacn viz , fed ctiam qui recedit 4
domino, peccando, eo padto, quo filius pro-
digus peregré profecius in regionem longin-
quam cft figura hominis peccantis. Angeli
igitur fan&i funt beatiores, non quia nune
quam fucrunt in flatw viz (hec enim non

501
conferret ad augmentum beatitudinis ) fed
quia nunquam peccando recefferunt , ac per
regrinati funt 4 Domino. Rurfus ex didis
19.5. Augultinus licetlacis citatis dubi=

taritb,voram A i fancti ab initie fucrint cer-
ti de perpetuirate {ua beatitudinis, tamen lib,
de corrept.& gratia, cap. 1 1.depofuit dubium,
& docunit illos perfedtam beatitudinem cum
certitudine de eius gternitate obtinuifie pott in
premium libetz perfeucrantie . Audor lib,
de Ecclefiatt,dogmaribus dicens Angelos fan-
&tos in ea, in qua creari funt, beatitudine per-
feuerare, folum fighificat beatitudinem illos
nunquam amifific , licét imperfedtam pro-
priam vie mutarint in perfeGam propriam
termini .

21, Ad 3. Licet admittatur , quod Angeli
non indigeant mora temporis ad operandum
ctiam meritorié , tamen cum beatitudo vifig-
nis intuitiux non pofiit conivngi cum peccas
bilitate , & Angeli ab initio fuerint peccabis
les , non poruerunt ab initio efle perfe@é bea-
ti per vifionem Dei,

22. Ad4. Diltinguo maiorem: Angeliab
initio debuernat efle perfedi perfe@ione pro-
plia Vi, concedo: perfedtione propria termi=
ni, negoidiftinguo codem pato minorem; &
nego confequentiam . Angeli ficut ab initig
debuerunt effe perfeti perfe@ione phyficas
propriaviz , non autem perfedtione propria
termini 5 & qua debet retribui in pramiusi.
meritorum , fic debucrunt ab initio effe beati
beatitudine propria viz, noa autem beatitudis
De propria termini, vt explicatum eft nu.14.&
15.Addo; quod in primo inftanti non debuca
runt effe perfefti perfectione morali metiti,fed
in fecunde, vt dicetur infra qu. 175.

23.  Ad s, Jam num.3.cxplicatum eft, qug,
padto Angeliab initio fuz creationis habue=
rint beatitudinem na ¢m proptiam viz,
vel potins partimy naturalem, partim {uperna-
turalem .

QVAESTIO CLXXIL

Virnm Angeli indiguerint gratia ad hoc,
e conuerterentiy in Dewm

8. Thoms qu. 62. art. 2.

1. § 7 Identur Angeli non indiguiffe gratia
ad hoc, vt conuetterentur in Deum
per adtum dile@ionis:primo quia Angvh non
indiguerant gratia ad ea , gua naturalitér po=
terant ; {ed naturaliter poflunt Deum dilige-
re, vi cum Sando Thoma quedt. 60. art.s. di-
Ximus qu®.169.€580. el
2. Sccundd Angelinon indigueront gra-
tia adea,qua ipfis nom erant difficilia ; fed
conuerti in Deum, illumque diligere,non erat
Angelis difficile , cum wihil tali dilectioni re=
pgnaret: €rgo. g
{ 3g Tertio conucsti in Deum cft fcta_d gra-
; iam

i




502
tiam praparare: fed Angeli non indiguerunt
graria ad hec, vt fe prepararent ad grariam ,
alioquin progcederetur 1 infinitum; ergo .

4. Refpondeo cum Sando Thoma dupli=
cem cffc conucrfionem in Deum . Primaclt
qua Deus diligitur,in quantom eft principinm
paturz , & dat efle naturale, Secunda eft, qua
Deus diligitur ,in quantum cft principian.s
heatitudinis fopernatur confiftentis in vi=
fione intuitiva Dei, que vifio, vt diftum eft
fupraqueft.2s.cft fupra omnem naturam crea~
ram » & creabilem. Hoc fuppofito, A ngeli
non indiguerunt gratia fupernarurali , & pro-
pri¢ dicta ad hoc,vt conuerterentur in Deam,
diligendo iilum vt auftorem naturz ,fed po-
erant tali diledtione illum paturalitér dilige-
te. Viram vero indigerent aliqua gratia mi-
nus propria ; & ordinis naturalis , examinabi-
sur fuo loco ; in Tra@atu de pura patura. At
indiguerunt gratia fupernaturali, & propric
di&a , vediligerent Deum vt principinm , &
obicdtum beatitudinis fupernaturalis. Ratio
eft, quia nulla res po:‘m’é mouecri , 8 operari
fupra faam naturam, nifi moucatur, & eleue-
tur 4 principio {uperioriz ¢.2. calor vitalis po-
teft quidem calefacere; abique co quod elene.
tur > at non poteft in animali generare carné,
nifi cletetnr ab anima nuteitiva , cuius eft in-
frumentum; fed vifio Dei eft fupra omnemo

saturam creatam , & creabilem , vtdictum.
clt quafl. 25. ergo nulla voluntas creata > vel
creabilis poteft moueri ad vifionem Dei , &
Deum diligere vt auQorem beatitudinis (u-
?crn._:.mrai':s canfiftentis in vifione Dei,nifi ve
mota, & clenatad Deovt agente fupernatt-
ralis fed metio, qua Deus elenat voluntatem-—
creatam ad amandum Deum vt awtorem
beatitudinis fupernaturalis, vocatur auxilinm
gratie {fupernaturalis , ac propri¢ difte : ergo
‘Angelus non poteft conuertiin Deum vt au-
&orem beatitudinis {upernaturalis confiften-
tis in vifione intnjriua Dei, nifi per auxilinm
gratiz propric dicta .

5. Ex hac do@rina, quam Sandtus Tho=
mas traditin corpore huius articuli, patet €6-
tra fententiam ilanfenis , San&um. Thomam
virra amoremy Dei fupernaturalem admittere
amorem Dei ordinis naturalis. Sed de hoc

unéto » fi Deus dederit , ¢x profeflo difputa-
‘bimus, in Trad.de flatu, & poffibilitate natu-
IE puIz.

6. Qugri poteft,vtrim Angeli ad inité vi-
vendum s ac perfenerandum in inditia, &ad
fingulos adus bonos ,indiguerint gratia, &
adintorie Dei® Virum indiguerint motibus
indeliberatis voluntatis inclinantibusad actus
bonost Viram qui perfeucrarithabuerint {o=
lum adintorium fine quo won,ac puré fufh-
gicns, an efiam adiutorium gno, fine efficax?
Vil merita, & perfeucrantia Angelorum

fuerint fpecialia dona Dei?

7+ Refpondco de iftis quaftionibus agen-
dum infra in Tra@&atn de {tatu natura intes
R -

De gratia Angelis neceffaria

8. Ad 1. diftinguo minorem : Angelina<
turalitér potucrunt diligere Deum vraudto=
rem natura , & amore naturali , concedo; vt
au@orem fupermaturalis beatitudinis , nego <
& -diftinguo codem padto confequens . Ex
dictis num.4. Angeli potuerant guidem natu-
ralitér diligere Deum vtautorem natirs, &
amore natarali , ideoque ad fic diligendum
non indiguerunt gratia fupernaturali, ac proz
pri¢ dictaifed non potuerunt diligere Deum
vt au@orem fupernaturalem , & dilectione
fupernaturali ; ideoque ad fic diligendum ins
digaerunt gratia propri¢ dicta -

9. Ad z.diftinguo minorem : Angelisdis
ligere Deum vt auctorem fupernaturalem
non etat difficile difficu]tate orra ex corru=
ptione corporis, & ex infe&tione peceati,con=
cedo : difficultate ortd ex fupernaturalitate
amoris excedentis vires nature , nego . Dile-
&io Dei vt au@oris fupernaturalis eft nobis
hominibus difficilis , tum propter corruptio=
nem corpotis aggranantis animam , tum pro=
pterinfectionem peccati, tum propeet {uper=
naturalitatem ralis dile@ionis excedentis vi=
res nature , ideoque ad Deum tali diledtione
diligendum indigemus gratia, non folum cle-
nante, fed etiam fanantc . Eadem dilectio erat
Angelo difficilis, imo naturaliter impoffibi-
lis »non quidem propter corruptionem cot-
poris, neque proprer infetionem peccati fed
ptopter {olam fupernaturalitatem ralis dile-
Qionis,ideoque licét ad illam eliciendam non
indigerent gratia fanante , indigebant gratias
clenante.

10.  Ad 3.Tranfeat maior,quze tamen oA
eft vera vaiverfalitér, & nego minorem « Vt
docet S.Thomas in refponf. ad 3. omnis mo-
tus voluntatis in Deum poteft dici conuerfio
in Deum : fed poteft confiderari triplex motus
voluntatis in Deum ; ergo poteft confiderari
triplex conuerfio in Deum . Primus motus
voluntatis in Deum , & prima conuerfio pri=
mitate dignitatis ett per dile@tionem perfe-
&am , & fruitiuam , qua beati frauntur Deo
claré vifo : & ad hanc conucrfionem requiri=
tur gratia confummata lumine gloriz. Secun-
da conucrfio in Deum eft per actus, quibus
viatores merentur de condigno beatitudi=
nem , & vifionem beatificam : & ad hanc re-
quititur gratia habitualis, fine qua non pofiu-

mus de condigno mereri beatituding,ideoque
eft principiom merendi beatitudinem de con-
digno . Tertia conuerfio eft,per quam aliquis
{e preparatad habendam gratiam habitualems
& ad hanc non przrequiritur gratia habitualis,
hoe ¢ft dininum auxilinm, quo homo non fe
preparat ; neque {e coanerrit ad Deum ; fed
Deus praparat hominem, & actiué conuettit,
vt deindé homo fe liberé conuertat, & prepas
ret ad vlteriorem gratiam ,iuxta jlud Thre-
norom vidmo : Conserte nos Domine ad te s &
conuertemur » confentiendo gratiz pranenicnts

Patet ex his non procedi in infinittim - fed
persieniri ad primam gratiam conuer




Liber I1l. Quaftio CLXXIIL

ad yuam non prerequirirur alia gratia. A ddoy
quod ficut ad primam conuertionem , qQuas
Deus nos conucrtir , & preparat ad hoe, vt illi
confentiendo, nos libere conuertamus , nons
Pr2requiritur alia gratia, fic vitima , & cane
fummata eonucrfio, qua beati per diledtio-
nem fruitisam conuertuntur in Denm., nonw
clt praparatio ad gratiam, fed cft vitima gra-
tia, & vitimus finis inxea illud ad Romp.s. Gra=
tia Dei vita aterng ,

QVAESTIO CLXXIL

Virum Angeli fuerint creati in gratia »
an iz pura painra ?

8. Thom. quaft. 62. art. 5,

1. ‘ [ Identor Angeli non fuiffe creati ins
gratia habituali, ita vt in primo in-
flanti creationis gratiam fanificantem acce-
perint: prima, quia neque ex Scriptara,neque
ex Patnibus {ufficienter colligitur Angclos
creatos fuiffe in gratia, imo ex aliquibus Pas
tribus videtur colligi oppofitum icigo.

2. Secundo fi omnes Angeli creati faif-
fentin gratia, omnes in primo mftanti fe Libe-
$¢-conuertifient ad Deum » diligendo ipfun,
{uper omnia; fed Angelorum voluntas mora-
Hiter mutari nd patelt ab co,quod femel clegit,
vtinf. dicetur q. 188.crgo nullus Angelus pec-
¢caflet,fed omnes in gratia,& charitate perfcuc-
raffent, imo fRarim fecundo in inftanti accepil=
fent przminm beatitudinis, ficut diabolus , &
angelicius ftatim poft peccatum acceperunt
P&Enam zternz damnationis ,

3. Tertio gratia ,cum fit media jnter na-
turam , & gloriam , ficut data fuit ante glo-
tiam, fic dari debuit poft naturam, prafertim
quia fi data fuiffer fimul cum natura , videri
poflet naturalis, ac natura debira; €rgo .

4. Quarto videntur Angeli mali non fo-
lum non creati fuife in gratia s fed nunquam
illam habuifle . lo: enim 3. dicitur disboluseh
fnitio peecat ; fed peccare ab initio eft peccares
in primo inftanti; ergo diabolus , & angeli
€ius peccarunt in primo inftanti, ac proindé
in primo inftanti non habucrunt gratiam fan-
ificantem, quz cum peccato coniungi nons
poteft; fed diabolus, & angeli cius nunquams
conuer(i funrca peccaro ; ergo nunquam has
buertint gratiam fan&ificantem .

5. Quinto ex Scriptura, & Patribus non.s
fufficienter colligitur diabolum , & angclos
eius habuifle vaquam gratiam, & charitatem,
imo ex loanne Papa , Auguflino , & Grego-
rio Magno , ac Ruperto Abbate potius collis
Suuroppofitum;ergo .

6. Refpondeo plares cffe fententias. Pri.
ma2 docet angelos non fuifle creatos cum gra-
tia fanétificante, & in iuftitia, ac (an&itate (u-
pernaturali, fed in pura narura, nec inftos,nec
injgltos . Hane opinionem docuerunt Au=

oy
pertus Abbas lib, 1+in Gens cap. 14015, & 15.
Hugo de Sanéto Vidore Lib.r, de Sacram.par.
5. €ap, 29, & in fumma fentent.trad, 2. cap.1,
atq; ex Scholafticis Magifterin 2,dith. 5. cap. 2,
Antfiodorenfis lib, 2, fumm, trad. 1. caps 1,

Henricus Quodl.4- quft. 10, Eandem (entens
tiaim vt probabiliorem defenderat Alexander

2-par, quzft.19. memb, 2. S.Bonaw,in 2.dift,4.

art.1e queft.2. Richard. ibiart.2, quzft.2. Ar-
genuna qualt.1are.2. B gid. art.4. & alij;quos

referunc Suarlib,s. de Angelis, cap.4. num. 1,

& Valquez 1.p.difput.227.cap.1.n.1,

7- Secunda featenria eft corum 2+ quidos
cent diabolum , & angelos cius non folum.s
non fuifle creatos in gratia ; fed peccafie in

~primo inftanti, ac proindé nunquam habuiffe

gratiam . Auctores huins fententiz referes
musint.q.184.ag€res de peceato Angelorum,

Tertia fententia communis doget omucs
Angelos,etiam qui deindé pecearunt, creatos
efic cum gratia’ fanificante. Docent hang
fententiam 5. Thomas hoc art.3.q.62. ac Caie
tanus in Comm. cum czteris Thomiftis, Al
bertus 2.par.Summa, irack.4. qu.18. memb.r.
Durandus in 2.dift.4.quait,2. Capreol. eadem
diftin@.q.1.art.3.ad 1.Gregor.ibidem Qe lar.3,
& alij quos referunt, & fequuntur Suar-libags
de Angelis,cap.3, &4.& Vafquez Lpidilp.227,
€ap.24% fequ,

8. Dicendum cum hac fecunda fententias
omunes angeli, ctiam qui deinde peccarunt ,
creati funt in gratia ,ita vrin primo inftamei
«gratiam fanctificantem , charitatem, & Virtis
tes {opernaturales infulas acceperint «

9. Probatur primo cx Scriptura. Nam_
Ezechicl 28.12.habetur: Ta fignaculum fimilitus
diuts, plenns fapientia, & perfeFus decore , In deli=
s paradifi Dei fuifli 3 omnis lapis pretiofus opevi=
mentum tuum. Savdius,topatins,rc. auvnm opus de=
coris tui , &5 foramina tua w die 2 GHa Cond jtus ¢v,
praparatafunt . Tu Cheruh extentus, & protegens,
& pofuite in monte fanito Dei. In medip lapidung
igniorum ambulafti o Perfectas in s tuis 3 dies
conditionis the: donec inuenta cft iniquitas inve ; fed
per hae, licet ad literam fermo %t de quodam
Rege Tyri, tamen in alio fenfu literali, vel in
myitico, & & Spiritu San&to przcipuéintente
fub perfona illivs regis fermo ot de Lucife-
ro, vt explicant plures Patres, ac non {olums
defignatur cjus perfectio naturalis, fed cridm.
fupernaturalis gratiz, & virtutom infufaram;
crgo Lucifer 4 dic conditionis fuz habuie
gratiam, & virtutes infufas. Probatar minor;
afferendo reftimonia Patrum. Gregorius i,
33+ Moral. cap. 28. explicans de Lucifero illa..
verba: fn medio lapidum ignitornni ambulafli, dicie,
quia tuter Angelorava corda chavitatis igne fuccen i
claras gloria conditignis extiziz, Ft paulo polt al-
ludensad illa vetbas Tu fignacutum fimiliond;-
nis dicit . Duid namque boni non babuiz , o fignacu-
Lum fimititudinis Do faict Videri etiam potef¥
Hom.34. in Enangelium: ¢rgo Gregorius TLu-
cifero, antequam peccaret,tribuit charitatemy;
ac omaia bona dicens , quid namgne boni 1won-bas

=7 i buity




5 04
#uit €r¢. quod profecto non verificaretur, nifi
habuiffct bona fupernaturalia . Confirmatur :
nam Hieronymus in com mentario huius lo-
ciadilla verba:Tn € herub extentus,¢r protegenss
dicit : ex qno oftenditnr ad hominem wrbis T yrie
principem hac pertinere won puffe » [ed ad [antiam
guamdam > & pracipuam fortitudinem: & infra do-
cet verba hec pertinere ad cum, de quo & Ifai.
cap.14.dicit: Buomodo cecidifii Lucifer, qui mane
oriebaris? & de quo Saluator Lue. 10. Videham
Satanam ficut fulgur de celo cadentem @ €10 {aris
conftat verba illa intelligenda de Lucifero,feu
Satana, aut alio Angelo, quidecinde pecca-
uerit : {ed de co angelo dicitur , quod fuit per-
feltus in wijs [uis 4 die conditionis fue 3 €1gO ab ini.
Tio {uz conditionis fuit perfectus ;s fed dum_,
afferitur , quod fuit omni lapide pretiofo or-
natus» in medio lapidum ignitorum; hoc cft
angelorum charitatis igne fuccenforum am-
bulauit &c.’non congrue hzc intelliguntur de
folis perfectionibus, & virtutibus naturalibus:
ergo Lucifer, vel aliusangelus, de quo fit fer-
mo, non fuit praditus {olis yirtutibus natus
ralibus , fed ctiam {upernaturglibus, & infufis;
fed fi Lucifer , vel alius angelus, qui deindé
peccauit, ab i.nitio habuit gratiam, & dona fu-
pernaturalia, idem dicendum de cateris ange-
1is: erge omncs angeli ab initio {u creationis
habuerant gratiam , & dona fupernatusalia,
ac virtutes infufas .

10, Secundo lfa. 14. dicitar : Lyemedo ces
cidifti de cglo Lucifert fed licet hxc verba ad lit-
teram fint intelligenda de Nabuchodonofor ,
famen in alio fenfu etiam litterali s vel myfhe
fliso, & 4 Spiritu San&o intento, intelligi
debent etiam de Lucifero fub figura Nabu~
chodonoforis expreflo, vt cxplicant plurcs
Patres , & infinuat Hieronymus num. 9. re-
fatus : verba autem illa, Quomrodo cecidifti des
gelo ¢re. cum {int admirantis, habent empha-
fim, & fignificant Luciferum cecidiffe deos
magna quadam dignitate,ac proinde fuperna-
turalisergo . Addo, quod Chriftus Luc.10. di-
ccns vidi Satanam de celo cadentem,videtur allu-
deread locum adductum Ifaix , Puomodo ceci-
difli de celo Lucifery& cum illis v{us {it; vt mo-=
neret Apoftolos, qui erantin ftatu eximiz
gratiz . ne fuperbirent , fatis infinuar Lucifc-
zum , feu Satanam propter fupcrbiam exci-
diffc 4 ftaru maxima gratia .

11, Tertio lo. 8. 44. Chriftus logquens de
diabolo , hoc eft d¢ Lucifero, & Satana di-
git: Inweritate non fletit 5 fed verbum ftandi in
‘Seripturis folet {ignificare perfeucrantiam,per-

manentiam , & {tabilitatem : vt cum ad Galat.
5. dicitur 1 State , & wolite iugo feruitutis contineri 3
_Bc Matth. 15. Qwemodo flabit ad Regnusn cius }
Rurfus nomen veritatis in Scripturis folet fy
=i pro iuftitia , & obferuantia totiuslegis , vt
«um 4.Reg.20. Ezechias Denm alloquens , &
orans dixit : Memento s guomodo ambulauerim cos
aam te in veritates crgo Chriftos illis verbis fi.
guificat diabolum ab initio. fuifle inftum ia-
ftitia vtique fupernaturali gratie;fed in illa ng

De creatione Angclorum in gratia.

ftetiffe , ac perfeucrafic .. Videtur gutem Chri-
ftus alludere ad illa verbalob. 4. Ecce , quifer=
uinnt Deo, non funt fabiles, & in Avgelis fuis reperit
pranitatem , Quibos {ignificatur angelos malos
%b initio feruifle Deoac fuiffe iuftos , & fans
&os, fed non sperfenerafle , cum deindé pec-

carint. ;

11. Confitmaturinam Auguftinus lib. 117
de Ciuit. cap- 13. dicit €os , qui dicunt diabo-
lum ab initio {fu® creationis fuiffe malum ,
non natura, fed libcro arbitrié, licet non fen-
tiant cum Manichxis,noun f{atis attendere,non
dixiffe dominum:d verd Lienus fuit,fed in ve-
vitate non fletinn& cap. 15 lijs locis Scriptiis
re, ac prafertim cx itlo E 28. Ambulafti in
diebus tuis fine vitio; congcludi

: Que fi aliter con=
wenientins intcl{igi neqrenntoportet etiam illud, quod
feriptum eft s (in weritate non fletit » [ic accipiamis 5
qued in verirate fuerit, fed non permanerit. Eodem
pacto explicant verba illa in weritate nen fletit,
Chryfofto.hom. 3. in loann. Lco Papa Epift.
62. cap. 2. & 3. & ferm. 10. Quadrag. & alij «

12 Quartus locus defumitur ex Epiftola
Judz , vbi de Angelis loquens dicit s Angeli
werd , qui 1o f'emmrenmrfuum principatum, fed de~
veliquerunt [unm demicilinms 5 in. indiciuge magni
Dei wineulis eternis [ub caligine refernanit; fed an-
geli non amiferunt digniratcin & principas
tum fuz natare , {ed dignitatcm nature reti=
nuerunt; erge amiferunt, ac non feruauerunt
dignitatem gratie , qua aliqui alios excede-<
bant « Confirmatur ex Theodoreto, qui libs
5. Heareticarum fabularum cap. de Diabos
lo , tic hunc locum cxpofuite. 5

13. Probatur {fecundo ex Patribus tum.s
gracis tum latinis ; quorLm aliqua teftimonia
affert Vafquez 1. pat. difputat. 227.cap. 2: qui
diferte afferunt angelos ctiam,qui deinde pec-
catunt , Crcates fuiffe in gratia . Ex Gracis
Bafitius in illud Plalmi32. Ez [piritns oris cius
ownis wirtus corwm 5 dicit. Angeles namque initio
ot effent W erbum omnism opifex condidit s fanéti
ﬁrztimrs:.:; wera fi ei:l impendiz ipfis Spivitus Say=
Sus . Non enim in infautil: flatv fant creati deindé
paulatim excreitati , atque perfzFi, fic [pivitus [ufce=
prione digni [ babiti » fed prima confiitutione, &
quafi confperfione f& fubflantie fimal infufam ba=
buerunt fanélitarems . Quid clatius dici pornit ?
Damafcenus Lib. 2, de fide ,€ap. 3. alludens ad
citata Bafilij verba, dicit. Per werbum igitur
Angeli amnes creati funt , ac per Santii Spiritys fan-
Glificationem o es perfillionis numeros acceperint
ita tamen, vt pro [ua quifque dignitale; & claffe, lu=
miinis,gratigque participes fuevint . Accedit Theos
doretus lib. de cultu Dei, & lib. 5. hzretica=
rum fabularum , cap. de diabolo .

14, Ex Latinis. primo Auguftinus , licét
alibi videatur dubius, & logquiin viramgues
partem , tamén lib. 12. de Ciuit. cap. 9. €x=
prefsé noftram fententiam docet. Cum enim
dixiffer anggelos creates @ Deo cum bona vo-

luntate , hoc cft cum amore Oei, fubdit. Et

ifiam 5 quis fecerat.nifi ille , qui eos cum bona veliun=

tate , boe eft cum amore caflo, quo illi adbavent. crea:
#it

e
e



Liber lil. Quaftio CLXXIIL

ity fimul in ¢is o condens naturam , ¢ largiens
gratiam . Vnde fine bona volumtate , boe eft Dei
ameore, nunquam fanétos angelos fuiffe credendum cff.

iantens, qui cum boni creati eflent, mali falli funt
wzdla propiria voluntate &re. aut minorem accepevunt
amoris diuini gratians , quam illi, quiin eadem per-
[literunt : qut fi werigue boni equaliter cveati fuut
#ftis mala voluntate cadentibus 5 illi ampliys adiuti ©
ad eam beatitudinis plenitndinens s vrde [e nupquan
cafaras r:cru[{e‘mr ﬁc’?cr:t, peruenerunt, ﬁcm lam etiang
i libyo, quem [equitur iffe.tralfaninzus « Canfitends
“gitur eft cum debita lande creatoris; non ad folos fan-
thos homines perzinere, verum etiam de [gntis angelis
pafle dici quod charitas Dei diffufa fit eis per Spivith
Sanitun,qui datuseft eisicrgo Auguftings cxpref-
s¢ docet angelos ta bonas, tum milas creatos
¢ffe cam bona valantate , hoc et cum cafto
amare Dei,& cum caritate per Spiritd San&a
in ijs diffufa,ac proindé {upernaturali,ac folum
dubitat,vted qut deinde peccarii,creati fuerint
cum zquali amore Dei, & cum zquali gratia,
vel cam minori,quam illi,qui perfcucragunt .

15. Secundd Hieronymus incap. 3. Olez
loquens de demonibus dicit : priflinam gratiam
perdiderunty qui lapfi de propria dignitate aridi Junt 3
& 1n cap. 4. lob, verbailla, & i Angelis [u1s
reperit prauitatem de diabolo exponens dicit.
2ui quodammodo fanffus Angelus fuit , & in veri-
tate non flesis . Dum dicit de demonibus, gquod
priflinam gratiam perdiderunt, & de diabolo,quod
Janffus angelus fuit , docet demones grat'am ha-
builie, & fanéos fuifle, fed aon pecfeucrafe .
Accedit teftimonium eiufdé Hieronymi {cri-
bentis in Ezechielem ; allatum n. o,

16. Terno idem docet Gregorius, caius
verba attalimus num. 9. Profper Lib. 1. de vi-
ta contemplatiua , cap 1. loguensde angelis
tum boais tum malis dicit: cum effent vtrique
fine peccato cveati , & ad feruienduns Deo fuo felici-
zer inflinti &re. Cyprianus lib. de Zelo , & Lix
nore initio loguens de diabolo dicit 3 Ille du-
dum angelica maieflate fubnizus 5 ille Dec acceptus ,
& carusdre. Anlelmus lib. de calu diaboli,cap.
4¢ 27, & 27. claré fupponit angelos bonos , &
malos crearos faiffe in iuftitia; ergo coanftat

‘¢4 patribus Grecis , & Latinis omngs ange-
los creatos fuifle in iaftitia , & gratia .

17. Probatur tertio conclulio rationibus .
Prima ratio ex ipfa natura angelorum cit.
Angeliex (na natura debent creariin (tatu per-
fetta, & cumm perfe@a aptitudine ad (wum fin€
coulequendum , & ad (uas operationes exer-
cendas;ideoquedebent creati ornari omnibus
fpecicbus , quas naturalitér poffunt haberes ;
fed creati func in ordine ad finem fupernatu-
rajem, & ad exercendas operationes (uperna-
turales; ergo in prima creatione debucrunt ac-
cipere gratiam , per quam effent apti ad finem
fupernatoralem videndi Deum, & victutes in-
fufas , per quas eflent apti ad operationes fu-
pernaturales. Hazcratio defumptaelt ex Ba.
filios qui verbis relatis fupra num.i13.dicit an-
gelos non fuifle creatos velutin iafancili Gara-
£a, fed {tatim perfettos

2By

18, Secundaratie eft. Adamus in primo
inftaati (ug creationis imal cum narara acce-
pit gratlam fan&ificantem , vt cum comimua
ni Patrum , & Theologorum fententia dice-
mus infra (o loco,& confirmabimus ex Scrip-
tura: erga d fortiori gngeli in primo inftanti
fuz creationis acgeperunt gratiam fanétificans
tem . Magis enim angelis, quam hominibus
conuenit creari in ftatu perfeGo .

19. Tertiaratio, quam affert San&us Tho-
mas hocart, 3. quelt. 62, ¢ft. Vit docet San-
&su Augultinus lib. 8. de Gen. ad lit. cap, 3¢
& lib. 5. cap. 24. Deus creans naturas inferio-
res indidit illis rationes, ac virtutes feminales
naturalium effe@uum , & aperationum ; ergo
creans naturas angelicas , eafque ordinans ad
fincm fupernaturalis beatitudinis , indidir illis
rationem, & virtutem quafi feminalem fuper-
naturalis beatirudinis, & (upernaturalium ope-
rationum ; fed gratia fan&ificans, feu gratam
faciens ita (e habet ad fupernaturalem beatitu-
digem , {icut ratia, feu virtus feminalis ad ef -
feum naruralem, ideaque gratia 1. Io. 3.
vacatur femen per illa verbaomnss, gui natus o
ex Deo, peccarur non facit, quia [eracn ipfias, hoc
eft gratia in eo manct: ergo angeli creati func
cum gratia.

20.  Ad 1. [amnum. 9. & fequentibus ex
S¢ripturis, & Patribus probatum eft omnes
angelos creates fuife in gratia. Affertur ins
contrariom Auguftinus iib, 2.de Gen. ad litt,
dicens A gelica natura primo erat informiter trea«
24, & calum difta 5 poftmodum verd formata efl, o
lux appellarg . Refpondet Sanétus | homasin=-
foriaitatein vel pofie intelligi per ordinem ad
formationem glore, ac fic przceflifec tempo-
r¢ formationem glorie , vel pofle intelligi pet
ordinem 1d formanoaem gratiz, & fic pra=
ceflillc non tempore , fcd natura . Confirma-
tur: nam S- Auzatinus dicens materiames
cotporalem prius creaam fuiffe informem ,
denade fuilfe formatam,loquitur de prioritate.
naturz, non tempotris ; ¢rgo d pari.- Aliz au-
&Gorirates afferentur, & foluentur in refp.ad 5.

2t. Ad 2. Licet omnes angeliio prio ins
ftantilibeié fe conuecterint ad Den, diligendo.
iplum fuper omniatamen in fecundo inftanti
propofirum fuit iilis nousm motivum,cx quo
potucrunt liberé ab amore Deirgecdere, &
peccare. Quia vero polt fecundi inltans nulll
illis aecurric noufl motnuid, ideo poflt fecundi
inftass morabiter mutari non poflunt. Sed
hzc ex profefio cipiicanda funtinfra gu. 183.
cum agetur de angelorum peccato, & obftina-
tiong, vbi etid dicetur pramium beatitudiais,
ac penam zterng miferig debuiffe angelis red-
di, non in fecuado, fed in tertio inftanti.

22.  Ad 3. concedo gratiam effe mediam
inter naruram, & glariam, fed nego hinc fe-
qui, quod ficut gratig data fuit prias tempore,
quam gloria, fic debuerit dari pofterius rema
pore, quam natura. Rationem difparitatis
affert Sanétus Thomas in relponf(. ad 3. Ideo
gnim gloria debuit dari polt gratiam , quias

SIf glo-,




506 Dedilpofitione Angelorum ad gratiam.

sploria eft finis; & pramium operationum exer-
Cirarum per gratiam, finis autem, & pramium
meriti, debet dari pott meritum, & poft prin-
cipium meriti ; fed gratia nen eft finis, &
premium opcrationum exercitarum per nas
1uram , cum derur gratis , & non ex meritis
ergo non debet dari poft nargram , fed debet
dari imul rempore €uny natara, itg vt per 1=
lam natura conflituaturapea ad finem fuper-
paturalem . Neque ex hoc gratia videri po-
tujt naturalis ; fiquidem hoc ipfam angelis
fuit reuelatnm , guod nimirum per gratiam .
ordinabantur ad finem fupernaturalé videndi
Deum

23. Adg Dum 1.lo. z. dicitar, Disbolns
ab initio peccar ; non fignificatur, quod pecca-
sit in primo inflanti {uz creationis, fed quod
cum crearus fuerird Deo in flatn gratiz, fta-
tim poft primom inftans peccauit , & peccan-
do,gratiam amifit . :

24+ Ad 5. nego antecedens . Iam enims
pum. 9, & fequentibus ex Scripturis , & Patri.
bus probatum eft fu‘!_ﬁcjcn!cr angelos etiam 4
qui peccatunt habuiffe gratiam, & charitatem.
Sed refpondendum eft aliquibus teftimonijs ,
quz afferuntur in centrarium .

25. Primo affertur loannes Papa capite
wifis literis, 16. queltione 2. vbi de diabolo lo=
quens dicit. Dolet enim fatis , ¢r erubefcit 5 chan
retaten, quam in celo mequinit babere, bomines con=
flanies ex lutea vatura tenere in tervis ,

Refpond@t primo Glofia, ex caque com~
muniter Scholattici, nomire chariratisinrelli-
gi chasitatem perfeucrantem, vel chariratem
cenfummatam patriz , quam diabolus habete
non potuit, quia noluit , & maximé dolet,
quod homines pradeftinati veramque obtine-
ant. Addit Valquez difp, 227, cap. 4. quod in
quibufdam codicibus pro mequinit prateriti
temporis, legitur nequir tempotis praefents, &
fic veriffimum ¢t , quod diabolus tempores
prfenti nequit habere charitatem , ac dolet ,
quod hominesillam habeant,

26. Secundo affertur Gregorius libro 33.
Moral. cap. 18. v¢l 25. vbi explicans de Luci-
fero locum illum Fzechielis 18. Tu fignaculum
fimilitudinis, & illa, qua habentur paulo poft,
Foramina tua in dies qua cor ditus es,praparata funt ,
dicit per foramina fignificari capacitatem cha-
ritatis, & concludit loquens de Lucifero . #a-
buit ergo foramina ; fed per fuberbia vitinm charita~

115 auro o [unt repleta .

Refponder Gloffa in cap, Principizm , de
Peenitentia,dift. 2. codem pa&to, verba illa ine
telligenda de charitate perfeueranti, & con-
iummata, qua Lucifcr repleri potuifiet, & non
<t repletus » QUia peccauit peccate i perbie .
Dum ergo dicit, quod charitate non éf reples
s , fignificat Luciferum fua culpa caruiffes
charitate plena , hoe ¢ft perfeucrante s & con-
fammata.

27. Tertio affertar Avgultinus lib. de cor-
rapt & gratia, Cap. 10, , vbi dicit fic ordinaffe
Dewim angelorum 3 algae heminum vitam 5 Vi in ¢a

prius oftenderet,quid poffet eorum [ibeyum avbitrium,
deindd qmid poffet: fue gratig bencficium , inflitiaque
indicium ,

Refpondeo fenfum Auvguftini effe, quod
Deus in Angelis, ac primo homine creato in
flatn pature integrae , oftendere voluit, quid
pofferliberum arbitrinm , son quidem fines
gratia , fed cum gratia, qua relidtum fuit ins
perfedta indifferentia , & zquilibrio fine incli-
natione ad ypam , vel alteram partem ; ac de-
inde in flaru natnre lapfx oftendere voluit,
quid pofler avxilium gratiz in hominibus pex
concupifcentiarn inclinatis ad peccandum , &
per gratiam f{anantem incliratum, ad beng
agendum , vt magis explicabitur infra, cum
agemus de gratia , in tractaru de flatu natyre
integra ; ergo ex hoc loco non infertur ange-
los ; & primum hominem creatos fuiffe fines
gratia jp narura pura,

28. Quarro affertur R upertus Abbas. Sed
fatemur illum fecutom fuifle fententiam op-
pofitam,

QVAESTIO CLXXIV.

Virum Axgeli in primo inflanti creavionis
libere fe difpofuerint ad gratiam,
JSanétificantem 2

S. Th.quafl. 62, art. 7.

I, Identurangeli in primo inftanti fuz
creationis non fe liberé difpofuiffe ad
gratam fandtificantem,fed illam acecpifie fine
vlla fua libera difpofitione;primo quia natura
humana in Chrilto accepit gratiam vnionis
hypoftatice fine vlla fua difpofitionc: ergo
ctiam angeliin primo inftantiacceperunt gra-
tiam fanctificantem f{ine vlla fua difpofitione,
qua prioritate pacura gratiam praceflerit.

z: Secundo fi angeli fe difpofuifiznt ad
gratiam , & charitatem ; fe difpofuiffent pet
attum elicitum ab habira gratiz, & chasitaris;
fed repugnar, vt adtus elicitus ab habitn, com
fupponat habitum, difponat ad cundem habi-
tum primo acquirendum : daretur enim inter
adtum, & habitum murua prioriras repus
gnans : cIgo .

3. Reipondeo duas effe fententias . Prima
Dominici Soti lib. de natura, & gratia, cap.
5. Molinz 1. par. quaft. 62. artic. 3. ad 1. pro
qua etiam citatur Victoria, docet a&us fuper-
naturales , quibus angeli in primo inftanti fuz
creationis crediderunt, & fperarunt in Deum,
cumqune fuper omnia dilexerunt , non fuiffes
difpofitioncs ad acquirendos habitus fidei,fpei
& charitatis ; fed potius fuiffe frudtus habie
tunm; v poté ab habitibus efficienter clicitos,
& produdtos,

4. Secunda fententia communior Thomi-
ftarem , nimirgm Caictani 2. 2. quaft. 24.att.
3« Ferrarienfs 3. contra-Genics , cap. 110.-&

alio-

M‘f—— -

B e mm— -.__...gﬁgl_ "




3.

Liber ili. Quaftio CLXXIV.

aliorim , quos referr, & fequitur Suarez lib.s.
de Angelis, cap 8. num.4. docet omnes An-
gelos in primo initanti fuz creationis ex auxi-
1iis grati®, credendo , fperando, & Deum fu-
peromniadiligendo s fe liberé difpofuifc ad
acquitendos habitus fideis fpei,charitatis , &
gratiz, cofquc in codem inflanti fuiffe eis 4
Do infufos . Videtur autem hanc fenten-
tiam {upponere S. Thomas artic.z. quef.62.
Quazrens caim , virum Angelus indiguerit
gratiaad hoc, quod conuerteretut in Deum,
in refp. ad 3. dicit ¢ Tertia conwerfio cft , per
quams aliquis praparat fe ad gratiam babendam , or
ad banc non exigitur aliqua babitualis gratia , fed
vperatio Dei ad [c ammam conucrtentis, per au-
xilia nimiram gratiz aualis ; ergo fuppo-
nit Angelos habuiffe conuerfionem, qua fes
prapararint, & difpofuerint ad gratiam fan@i-
ficantem ex auxilijs grariz actualis .

5« Dicendum cumn hac fecunda fententia s
Angeli in primo fuz creationis inftanti di-
fpofuerunt fe ad gratiam fan&ificanten per
proprios actus fidei , fpei, & charitaris, Pro-
batur . Nam Angeli creati. funt in ftatu perfe-
&to, & non veluti in ztate infantili, fed adul-
ti, vt Bafilius docet telatus guzftione antece-
denti, num. 9. ergo debuit illis dari gratia eo
modo , quo datur adultis , non autem co mo-
do, quodatur infantibus ¢ fed adultis gratia
darar dependenter d propria difpofitione : er-

go Angelis gratia debuit dari dependenter 4

propra difpofitione . Confirmarur; nam vt
dicetur fuo loco ; Adamus in primo inftanti
fuz credtionis accepit granam fanéhificantem
dependenter & propria difpofitionescrgo etiam
Angeli .

6. Infertur cum Suario lib.s. cap.4 num.6.
omnes Angclos eriam qui deindé peccarunt,
in primo inftanti meruiffe de condigno beati-
tudinem ;. Ratioeft, quis allus fupernatura-
les prafertim charitagis, fi coniungantur cum
gratia fandtificante , ab ea dignificantur it ,
vt mereanturde condigno beatitudinem ; fed
Angeli ctiam mali, qui deindé peccarunt,in
primo inftanti clicuerunt a&us fidei, fpei, &
charitatis fuper omnia , & acccperunt gratiam
Janétificantcm , 4 qua funt dignificari ¢ ergo.
Docerantem hocexprefsé S, Thomas infra
qua.64. artic.s-ad 4. vbide Angelis loquens
dicit. Ommnes in gratia creati in primo inflanti me-
ruerunt 5 fed quidam eorum flarim impedimentum
prafiitevunt fua bearitudinis, pracedens mevitum mor-
tificantes 5 & ideo beatitudine, quam mernerunt, fune
privati .

7. Ad 1.concedo antecedens,& nego con-
fequentiam . Difparitas <ft, quia natura fal-
tem connaturaliter non debet mereri, vt fit
potiusin hac , vel ilta perfona , fed prius de-
bet intelligi efle in‘fuppofito, ac perfonas,
deindé precedere ad operandum preefertim li-
bere , & ad merendum , vt dicemus etiam in
tradatu de Incarnat. ergo natara humanas
Chrifti connaturaliter non detuit per vilum.,
actum meritorium fe difponere ad vnionem 5

507

hypofiaticam , per quam efietin fuppofito , &
Perfona Verbi . At connaturalectt, ve fuppo.
fitum iam conflitutum per actus narurales ac-
quirat habitus naturales, & proportionaliteg
per actus {upernaturales fe difponat ad habi-
tus fupernaturales 5 ergo Angeli peraliquos
actus fupernaturales clicitos ex auxilijs gra=
tiz actvalis debucrunt fe difponere ad habi-
}um gratiz, & ad alios habitus fupernariira-
s .

8. Ad 2. nego maiorem . Ex didis enim
num.3. & ex allato teflimonio S.Thome con-
uerfio s & aftus chariraiis, quo Angelus, vel
homo fe prazparatad gratiam , non procedit
efficienter ab habitu grariz,fed ab auxilijs gra-
tiz attualis ; ac proindeé nulla fequitur mutna
prioritas repognans .

QVASTIO CLXXV.

Virum Augeli meruerint foam beatitudinem ,
& poft vnum 5 vel pluresaltus merisi
Jewt illam confequusiR

S.T bo. quefl 62. artic.4. & g,

1. V Identur Angeli non merniffe beatitu-

dinem fupcrnaturalem confiffentem
invifione intvitiua Dei i primo quia fi me-
ruiffent beatirudinem , maximé meruiffent il
lam atu, quo feconuerterunt in Deum , il-
lum fupcr omnia diligendo s fed rali aétu non
meruerent beanitudinem 5 ergo . Probatur
minor : nam nemo meretir adibus naruralis
bus ,; praefertim i nullam in ijs exercendis has
beat difficultatem: fed Angelis naturale cft
conuertiin Deum , amando illum fuper ome=
nias ac nullam inco, & in alijs a¢tibus honeftis
patiuntuor d fficultarem = eIgo. :

2. Secundo fi Angelus meruiffet beatitus
dinem , vel illam mernifiet, antequam illam.s
haberet, vel poftquam illam habuit , vel ins
codem inflandi; inquo illam meruit, illams
habuit : pullum ex his dici poreft : ergo.

3. Teruovidetur Angelus non flatim poft
vaum meritum beatirudinem obtinuifies 3
Hoemniines enim , quicum maiori difficulrates
actus meriforios cxcrcent, non (atim poft
voum meritum beatitudinem confequuntur &
crgo neque Angeli.

4. Quarto Angeli in primo inflanti fuz
creationis beatitnoinem fupernaturalem me-
roerunt, vt ditum eft queftione fuperioris
num.é. ergo fi ftatim beatitodinem obtipuif-
feot, illam habuiffent in primoa inftanti, vel
fzltem in fecundo ; fed virnmque cit falfum :
nam cum eriam Angeli, qui deinde pecca-
runt, in primeinflanti beatitudinem merue-
rint , vt dictum eft codem num.6. fequeretus ,
quod etiam illi beatitudinem obunuiffent =
Crgo . -

s« Quinto ad multum diflantia non per-

SIf 2 ucni-




s08 Dec merito,& confecutione beatitudinis

uenitur nifi per plura media; fed natura An.
gelorum multnm diftar ab eornm fupernatu-
rali beatitudine; ergo Angeli ad beatitudinem
fupcmaturalcm non perucnerynt,nifi per mul-
ra merita »

6. Refpendea cum S.Thoma hoc artic.4,
quzft.62. Angelos meruiffe beatitudinem , ve
docuitetiam S, Auguftinus lib. de corrept. &
gral. cap..11. dicens: Angeli Sand¥i , cadentibus
alys per liberum arbitrinm , per idem liberum are
bitvium flesevunt ipfi » ¢ buins manfionis debiram
amercedein recipere mevuerunt > tantam fcilicét beats
2udipss plenitudinem , qua eis certiffimum (it femper
fe in illa effe manfuros . Probat S. Thomas ;
nam perfedta bearitudo foli Deo eft naturalis,
cum in Deo idem fir effe , & beatum cffe; im=
mo Deus fit ipfa vita beatiffima, & perfedtif~
fima, vtdiGumeft fopra quaft, 65. Atins
creaturis intelle@ualibus beatitudo perfeéta
habet rationem vitimifinis., ‘& debet effc pra:-
minm , & corona virtutis , vt docuit etiam»
Acriftoteles lib.1. Ethic.. cap.g. fed premivm
deberdari propter meritum; ergo Anngelis per-
feda , & fupecrnaturalis beatirudo debuit dari
propter meritum . Confitmatur primo: nam
beatitudo non debita dignitati fubtantiali per-
fonz gloriofius habetur , cum- habetur pros=
pter meritum ; quam cum habetur {ine meti-
to - ergo fi Angeli habuiffent beatitudingmss
{ine merito,minus gloriose habuiffent beatitu-
diacm, quam homines; qui illam habent pro-
prer merita. Chrifius gloriofiflime beatitu-
dinem poflidet , quia habet illam vt debitam
propter dignitatem fubftantialem petfonz.,
Confirmatur : nam Angeli, quipeccarunt,
meruerunt privationem bearitudinis ;. ergo
qui perman{crunt in bono meruerunt beati~
tudinem . Confirmat S.Thomas in argumen-
to, [ed contra: nam Apocal.21. dicitur , quod
in illa coglefti Hierufalem ecadem eft menfura
hominis, ac Angeli = ergo ficut homines ha-
bent beatitudinem commenfuratam meritis ,
fic Aogeli.

7. Scholaftici licét conueniant cumS.Tho-
main hoc, quod Angeli meruerint beatitu-
dincm , tamen non conueniunt in cxplican-
do, per quos adus meritorios beatitudinem s
aerperint, ac poflunt diuidi in tres clafes .
Inprimafunt, qui docuerunt Angelos me=
ruiffe beatitgdinem peractus, quos exercue-
Fuat, poltquamillam ebtinuerant , In fecun-
da clafle funt, qui docuerunt Angelos beatitu-
dinem meruiffe peraétus, quos exercnerunt
in cadem inftanti, fed in priori figno natu.
&%, in quo beatitudinem receperunt. Ino
tertia claffe fmor , qui docuerunt Angelos
mcruiffe beatitudinem per a@us, quos exer-
ctierunt , antequam beatitudinem adipifce-
sentur, vt melius patebiriam  bremiter pro-

ponendo, & examinando fententias Scholatti-
corum ,

8. Primaergo fententia , quam tacito no-
mine audtorum refert S, Thomas hoc artic.4.
docct, guod Angeli wereninr beatitudingtn pe 64,

guee iam beari operantur in diuinis minifleviis. Hane
opinionem [ecutus cft Antifiodorentis lib. 2+
tradt.1. cap.3. camque probabilem cenfuit Al
bertns in 3.diftinét.18. artic.4, ac Marfilius tri-
buit illam Prapofitino . Exiftimarunt ergo ifti
auftores Angelos beatitudinem meruifie , &
adhuc mereri per minifleria , que ex Deiobe:
dientia in gratiam hominum cxcrcent.

g. Reijcitur haxc opinio ptimo rationes,
quam affert S.Thomas. Meritum enim ha=
bet ratiomem vie , & mortus ad preminm:
ergo meritum beatitudinis debet confiftere in
acétu,quo quis exiftens in viaad beatitudinem,
fe mouet ad illam, tanquam ad terminum {uz
vie , ad quem poflic-peruenire per meritum
fed Angeliiam beati; cum jam fintin termiz
no beatitudinis, per minifteria, qne exercent ,
sion poflunt fe mongre ad beatitudinem,quam
iam habent: pemo enim poteft moueri ad
germinum , in quo eft, & nemo potelt opera-
ri, vt abtineat quod iam fupponitur habere ;
ergo. Confirmatur ; nam fequeretur ; quod
etiam homines beati per opera , qua in ftatu
termini, & beatitudinis exercent; poflent me-
Teri augmentum beatitudinis .

10. Secunda (ententia Alberti in fummas
parte 2, trac4. quaft. 19, S. Thoma Quod-
lib.o. quaht.4.artic.3.8 in 2.diftinét.s.qualt.2s
artic. 2, & cadem ditintione S. Bonauentu-
TE , artic.3. quaflz. Agydiquaft.2, artic.4.
Rich. artic. 2. quaft.1. Marfil. in 2. quaftia,
ne 4. artic.2. Maironij in 3.4diftin@.17.quaft.1.
& aliorum, docct Angelos creatos effe in pus
ra natura, ac in fecundo inftanti beatitudinem
merniffe,camqueconfequutos,ita vt metitum
preceflerit beatitudinem fola prioritate natu;
I® ; NON temporis , :

11, Reijcitur haze opinio primo , quias
beatitudo fupernaturalis confiftens in vifione
Dei non poteft coniungi cum proxima pees
cabilitate , fed reddic(udiectum impeccabile s
vt cum communi fententia dicetur fuo loco 3
fed Angeli dum meruerunt beatitudingm,ha-
bucrnnt potentjiam proximam peccandi, &
liberé nen peccarunt, Lucifero, & Angcelis
cius per liberum arbitriam peccantibus,vt pa-
tet ex teftimonio S. Auguftinj allato num. 6.
€rgo non in codem inftanti temporis, quo
beatitudinem meruerunt; illam receperunts
Inidem recidit ratio S. Thoma , qui probat
Angelum non in eodem inftanti meruiffe, &
accepiffe beatitudinem , exco , quia non poreft
fimul informari grasia imperfeiia, que eff princi-
pinm merendi > & perfedla, qus efl principinm fruens
«di . Gratia enim imperfedta eft , qua coniun-
giturcum proxima peccabilitate : gratia pers
feéta excludit proximam peccabilitatem.

12. Reijcitur fecundo: nam flarus viz,
S meriti ¢t flatus, quo connaturaliter quis
mouctur ad terminom beatitudinis motu de.
fiderj : ftatus termini , & beatitudinis eft,
quo quis guicf¢it inbeatitudine peradtums
gaudij; fed defiderium beatitudinis non poteft
comlungl cum gaudio de¢ beatitudine: ergo

meris

G
=3

-

o

B




- Liber III. Quzftio CLXXV.

metitum beatitudinis faltem connaturaliter
not poteft conjungi cum heatitudine  Probas
turminot; nam defiderium et de bono vt
non habito , gaudium et de bano vt habitas
fed bonum non poteft fimul tempore haberi ,
& non haberi ; ergo

Addo ratiogem S, Thoma poffe reduci
etiam ad hanc, ficillam ¢xplicando, vt gratia
imperfedta , que eft principium merends bea-
titudinem per actus , quibus ad illam mouca
mur vt non habitam, non poffit effe imul
cum gratia perfe@a,qua eft principium fruen-
di Dea vt habito, & pafiefio, qui Denseft
noftra beatitudo obie@iua. His argumentis
reijcitur relatd opinio quomodocumque ex-
plicetar 1idea non et immorandum in refes
xendis varijs modis, quibus ab auctoribus ex-
plicatur, qui modi videri poffunt apnd Vaf=
quez 1.par.difput.220.cap.s.

13. Tertia fententia Caictani 1-pat. qu.63.
artic.6. agic de viarum bonorum » tum malo=
rum Angelorum, & comparans illas inter (e,
docet viam bonorum Angelorum duraffe vno
folum inftanti, in quo creati funt & beatita-
dinemy merucrunt,fed nondum illam funt ade-
pti. Addit, quod in fecundo inftanti fuum
meritum terminarunt , ac i cadem funt ade-
pti beatitudinem . Nomince autem inftantis
in hac materia intelliguntur, non ipftantia pe-
nitus indiuifibilia remporis , fed inftantia du.
Tationis gperationis meritoriz ; vel demerito-
ri® Angclicz . Proportionalitet ‘aliqui Tho=
milte Gaictanum fequentes docent Angelos
malosin codem primo inftanti creationis, di-
iigendo Deum f{uper omnia , beatitudinems
meruiffe, fed in focundo inflanti meritum.
non terminalle , fed abrupiffe, peccando, ac in
cadem inftanti adhuc in eeclo manentes pu=
nitos fuifle pocna damni, hoc et prinatipnes
-beatitudinis . quam non peccantes confecuti
funt: in tertio vereé inftanti ex caelo ciedos ,
atquead inferna detrufos, & punitos pecnas
ignis, que dicitur poena fenfus .

14. Reijcitur hxe opinio : nam Angeli
in {ccundo inftanti ita meritum terminarunt
vt potucrint illud peccando abrumpere; fiqui-
dem de fatto Angeli mali illud peccando ab-
ruperuntt ergoin fecundo inftanti habuerunt
potentiam proximam peccandi; fed posentia
Proxima peccandi non poteft coniungi cum
vifione Dei, & cum perfecta beatitudine, vt
diGom cft num.t1.ergo Angeli in fecundo
inftanti, in quo fuam meritum liberé termis
natunt, non funt adepti perfectam beatitudis
nem. Confirmaturinam ininflanti, in qua
quis potelt beatitudinem mereri, & demereri,
connaturaliter debet effe follicitus de eins con=
fecutione s {ed beatitudo in eo inftanti , in
quo habetur , excludit omnem follicitudi-

niem €120 connaturaliter in co.inflanti, ins

quo quis poteft beatitudinem mereri, vel de-
meicri ; non debet illam confequi, & habe-
1¢5 fed Angeliin fecundo illo intanti,in quo
fuym meritum terminarunt,; potucrunt illud

$39

peccandp abrumpere, & fic beatitudiném des
mereri & amittere ; ergo non debuerunt bea-
titudinem obtinere in fecundo inflantisfed poth
fecundom inftans,

15, Quarta featentia Capreoli in 2. dift, 4.
qu, L.arl. 1, cone. s« quam- fecuti funt aliqui
Thomifte. dittinguit in Angelis triainfantia.
Primum eft, in quo fuerunt creati , & accepes
runt geatiam fac vila foa difpofitione, & fine
vlloattu libero,ac meritorio,ac proindé beati-
tudinem né merucrunt.Secundum inftans efts
inquoAngeli fan@i conuerterunt fe liberé ad
Deum, itlum fuper omnia diligendo, & beatie
tudinenm meruerant ; mali autem Angelifes
liberé auerterunt 4 Deo, & peccando, mernes
runt penam gternam . Tertium eft, in quo
Angeli fandti confecuti funt premium ter-
nx beatitudinis , demones autem puniti funt
peena sterax damnationis « Scotus in 2.dift.s«
qua(t.i.conflentit Capreologn reliquis, folum
difcrepar in eo, quod Capreolus dacet Ange-
los in primo inftanti accepiffe gratiam, Scotus
afferit illos creatos fuiffe in pura natura, licet
vterque doceatillos in primo inftanti caruiffe
MCEEito, acdemerito.

16, Reijcitur viraque fententia . Nam.s
Scotus fuppanit Angelos creatos fuiffe in pus
ra natura; Capreolus fupponit Angelos jn pris
mo inftanti accepiffe gratiam -independenter
ab omnifua difpofitione, ac non merniffes
bearitudiucin; fed quaft.x74.fuperiorin. 5. di-
Gum cft Angcelos creatos faific,non in puras
natura , fed in ftatu gratiz , illamque accepifie
dependenter 4 fwadifpofitione , ac num.6. din
ctum eft illos beatitudinem meruiffe; ergos
Reliqua circaaffignationem trium inffantium
¢xaminabuntur infranum.25. & 26. .

17. Quinta fententia Ferrarienfis 3. cons=
tra gentes, cap.10.docet viam Angelorum du-
rafle folum duobus inftantibus , in quornm.,
primo Angeli boni beatitudinem meruerint,
in fecundo beatitudinem fint adepti <& pro-
portionaliter Angelos malos in primo inftan-
ti meritos fuifie beatitudinem , in fecundo
peccafle , & fimul in eodem inftanti peenam.s
damnationis incurrifie . Addit Angelos (ans
¢tosin primainftanti non potuiffe peccare: in
{ecunda inftanti non petuiffe mereri, neques
peccare , impotentia coafcquenti beatitudis
nem ; potiffe tamen peccare . & mereri fims
pliciter, & potentia antecedenti. ;

18. Reijcitur hec opinio . Nam perfeGa.,
beatitudo confiftens in vifione Dei reddit im=
peccabilem fimpliciter, & neceflitate anteces
denti ad non peccandum, vt dictum fuo lo-
¢o 2 & infinuarum aum.1 1. ideoque heati has
bent neceffitatem antecedenten: mon pegcans
di:erge Angeli fan&i nuaquam habuiffent
potentiam peccandiz non in primo inftanti,ve
fatetur Ferrarienfis, nec in fecundo vt probas
tum eft .« Hine viterius fequitur , Deum folis
Angzliss qui peccaruat, dedifle potermiamzs
peccandi: quod eft inconuenicens . :
19+ Scxta fententia docet in via Angelos

rum




gro Decmerito, & confecutione beatitudinis

sum tiim bonorum , tim malorum affignan-
da effe tria inftantia. Primom e@, in quo crea-
ti funt in gratia , & Deum fuper omnia dili-
gendo,beatitudinem meruerunt - Secundum
et ,in quo Angeli fané&i perfeuerarunt in di-
le&tione Dei, & in merito beatitudinis, Ange-
li autem mali receflerunt a dile@tione Dei, &
peccandosfe aucrterunt 4 Deo, & mernerunt
poenam zternxe damnationis . Tertium eft, in
quo Angeli fan&i confecuti funt premium
giernz beatitudinis , demones autem puniti
funt poena zterna. Hanc fententiam fequitur,
& optimé explicat Suarius lib.5.deGratia c.1 1.
qum. s. & fequent, pro eaque affere muitos
auétores .

20. Septima fententia conuenit cum fex-
ta in reliquis, ac concedit viam omnium An-
gelorum fimul incepiffe, & terminatam fuif-
{fc , & zqualiter duraffe. Addit tamen viat.
Angelorum malorum diftinguendam cflc in
tria inftantia , viam bonorum in duo tantum.
Ratio eft , quia duratio vnius tantum opera=
tionis: angelice conftituit voum folum in-
ftans: at verd fucceflio vnius operationis di-
uerfe poft aliam conftituit duo inftantia; (ed
in Angelis malis dileétioni, in qua {unt crea-
ti, & meruerunt beatitudinem, fucceflit ope-
ratio , qua recedentes 4 tali dile@ionc feauer=
zerunt 4 Deo, & peccando , meructunt ater-
nam damnationem , ac operationi meritoriz
damnationis fucceffit jpfa damnatio , cums
operationibus damnatizergo in via malorum
Angelorum , civ(que termino aflignanda funt
triainflantia. Primum eft inftans, quo Deum
dilexerunt , & meriti fucrunt beatitudinem .
Secundum eft inftans , quo peccarunt , & me-
xiti fuerunt damnationem . Tertium cft , quo
fucrunt dambpati . At Angeli fan&i toto tem-
pore iuz viz perfeucrarunt in prima dilectio-
ne Dei, necillis {ucceflit aliaoperatio : ergo
in via fan&torum Angelorum aflignanda
funt folum duo inftantia . Primum efhin quo
dilexerunt Decum, meructunt, & in tali meri-
to perfeuerarunt. Sccundum,in quo confe-
cuti funt beatitudinem. Hanc fententiam do-
cet Vafquez 1.p.difp.229.cap.1o.& 11.

21. Prorefolutione quaftionis; libet plura
punda , de quibusdubitari poteft, per varias
quafita diftinguere. Quuritur ergo primo;
vtrum in Angelis tempus viz , & meriti pra-
ceflerit adequate tempus termini

Refpondco affirmatiué. Nam tempus Vie
fuit »quo Angeli potuerunt beatitudinem.s
mereti, vel demereriztempus termini fuit,quo
Angeli receperunt premium beatitudinis,vel
pocnam damnationis:fed Angeli toto eo teme
pore; que potucrunt mereri,vel peccando de-
amereri, non fuerunt beati, nam bearitudo
noo poteflt coniungi cum potentia peccandi,

& beatitndinem demcrendi » vt diGtum eft
num.i L& 12.ergo in Angelis tempus viz, &
micriti preceflic adzquate tempus beatitudis
nis. Rurfus Angeli roto tempore quio po-
fucrunt mereri zterpam damnationem ; po-

.

tuerunt fperare {e vitaturos zternam damna*
tionem ; ergo non fuerunt damnati, cum
damnatio: non poffit in codem inftanti con-
iungi cum potentia fperandi vitationem dam-
nationis ; ergo fOfUM tempus Viz , ac meritl
Angelorum praceflic adzquatc tempus ters
mini .

22. Quzres fecundo, virum via bono-

rum, & malorum Apgelorum durarit zqua-
liter ? ;
Refpondeo affirmative . Nam ex communi
PP. fententia angeli creati funt in gratia, & di-
ligendo Deum,meruerunt beatitudinem:moXx
Lucifer primps omnium peccauit ; aliofques
angclos contra Deum prouocauit, £x quis
bus aliqui confenferunt , alij reftiterunt ; de-
mum quireftiterunt , & in gratia , ac dilectios
ne Dei perfeuerarunt ; acceperunt przmium.s
beatitudinis : qui confenferunt , & pecca=
runt, acceperunt poenam damnationis ; fed
juxta hanc do&rinam angelorum via fimul
incepit , & cft terminata :ergo . Ideo Grego-
rius Hom. 7. in Ezechielem dicit. Duia caden-
tibus alijs , fanFi angeli in fua beatitudine perfiite-
rant , boc acceperunt in muncr€ > v iam cadere non
poffent . Confirmaturinam Deus inangelis vo-
luit maximé manifeftare fuam inftitiam in re-
tribucndis premijs,ac paenis ; fed iuftitia con=
fittit in quadam aqualirate ; ergo voluit exers
cere quamdam maximam zqualitatem ; fed
hac maxima equalitas cxigebat, vt fimul illos
crearet,ac daret equale tempus viz,poit quod
vnicuique retribuerct pro meritis pramia , &
poenas: ergo.

23. Queres tertio,virum duratio vi@ ange-
lorum menfurata fuerit tempore extrinfeco,
hoc eft motu ceelorum s & quanto tempore
durauerit ?

24. Relpondeo, quod proprié non men-
{wrata fuit tempore extrinfcco,fed potius men-
{uranit tempus-extrinfecum . Ratio eft , quia
menfuratum dependet 2 menfora , non antem
& conuer{o; fed duratio operationum angelicas
fum non dependet 4 tempore extrinfeco, hoc
eft numero, fen duratione motus ceeleflis, fed
potius motus cceleftis , eiufque numerus des
pendet 4 duratione angeli, & operationum_,
angclicarum : fiquidem angeli per fuas operas
tiones mouent coeliim, & caufant tempus ex-
trinfecum : ergo . Addo quoad nos duratio=
nem operationam angelicarl menfurari tem=
pore extrinfeco , hoc cft motu, fen duratione
corporum cceleftium . Ratio cft, quia nos
durationem minus notam cognofcimus per
notiorem 5 fed nobis eft notior numerus , feu
duratio corporis ceeleftis , nimirum dies , ho-
e, quadrantes , femiquadrantes &c. quam.s
durationes operationum angelicarumsergo du=
rationem operationum angelicarum cogno-
fcimus , & menfuramus per tempus extrin(cs
cum, hoc eft per durationem corporum ccc=
lettium , ac proindé viam angelorum menf{u=
ramus 5 ac coguofcimus per tempus exXerin=
fecom.s .

24+ Qua-




Liber lII. Quaflio CLXXV:

24. Quzresquartd, quanto [€Mpore ex«
trinieco duraucrit via angelica?

Refpondeo efle nobis incertum, ac nons
pofle fatis determinati, quantum durauerit
primum inftans , feu prima mora, in gqua om-
nes angeli perfeuerarunt in gratia , & dile@io-
ne Dei {uper omnia,ac proindeé in merjto bea-
titudinis , ac quantum durarit fecunda mora ,
in qua dxmones peccatunt, angeli aitem bo-
feucrarit in gratia,& dileétione Dei &c.
vtrum durauerit per quadrantem , vel femi-
quadrantem temporis extrinfeci, femihoram,
vel horam 8. Probabile eft, & faris commu-
siter fupponitnr viam angelorum fuifle bre-
uem , quia intelledtus , & volantas angelicas
in fuis operationibus , & motibus intcnripna-
libus funt velaciflimi, ac celerrimi .

25. Queres quintd , viram angelis malis
fint aflignanda tria inftantia, duo viz, feu me-
riti , ac demeriti, & vaum termini, fen pocng,
ac damnationis ?

Refpondco affirmatiué, quia dutationes di-
uerfarum , ac muolto magis contrariarim ope=
rationum fibi fuccedentinm conftituunt dis
verfa inftantia; fed in via malorum angelo-
rum datur prima duratio actus dileétionis Dei
fuper omnia, qQuem habuerunt in primo creae
tionis inftanti cum aliqua mora, qua confti=
tuit primum inftans meriti , cui durationi fuc=
ceflit duratio contrarie opetationis , & actus
contrarij ; quo fe auerterunt & Deo, & pecca-
runt,qua duratio conftituit fecundum inftans,
& fecundam moram peccati, ac demeriti; polt
quod fucceffit tertitm inftans damnationis, ac
peen in ®ternum durature ; ergo .

26, Queres fexto !, virum etiam angelis
bonis fint aflignanda tria inftantia , duo vie ,
feu meriti, tertinm termini, in quo receperunt
premiom beatitudinis in zternum duratara ?

Refpondeo, quod fippofito eo, in quocon-
ucniunt Suarez , & Vafquez , nimirum; quod
via angelorum fan@oram , tantnm durauetit,
quantum via demonumy,quattio ¢t parui mo-
menti, ac pene de nomine. Certum cft ex
dictis, quod via fan&torum angeloruns cx vna
parte abloluta fuit vnica eperatione diligendi
Deum fuper omuia; viamaloruom angelorum
abfolura fuit duplici operatione contraria , al-
tera diligendi, & mercadi beatitudinem, alte-
ram peccandi,eamque demerendi. Dicendum!
nihilomirus ¢um Suaria vie cham angelo-
rum fandtorut aflignanda eflc dua inftantia,
meriti , tertiuny preemij .- Ratio eft , quia pri=
mum inftans dilectionis, ac meriti fuir fines
tentatione , & nouo motiuno peccandi: fecun-
duny fait cum tentatione ; ac nouo mMotino

eccandi, propter quod angeli mali peccarunt
de fa&to; fed perfeucrartia in dileGtione Dei
cum nouo motito, & tentatione peccandi
conftituit operationem faltem moraliter di-
gerfam ; ergo - Addo talem petfeucrantiams
valde auxiffe mesitum primi inftantis, ac pro=
ind¢ obtinniffe magnumaugmentum proemij;
hoc cft beatitudinis; & vifionis Dei.

511

27. Quazritur feptimo, virum angeli (i a1
polt vnum meritum ffatim obtinuerint beari~
tudinem,& angeli mali poft voum demeritaim
ftatim puniti fuerint peoena damnationis
@lerne ,

Refpondeo affirmatiné cum Sanéte Tho-
ma art.s. huius quettionis 67, Probatar : nany
angelus fuam naturalem perfe@tionem nons
acquirit per difcnrfom, & paulatim,fed Ratint,
vt lgpe didum ell {upra; fed Deus per gratiam
petficit naturam fecundum moduam ipfius :
ergo ficut homines regulariter perducit ad pets
fectionem beatitudinis fupernaturalis per plu-
fa merita, & plures operationes, quia liic mos
dus accommodatur modo naturz humanz,
quz confequitur (uam perfectionem paula-
tim , & per difcurfum, fic angelos perduxit ad
perfeftionem beatitadinis fapernaturalis poft
vnicum meritam, & poft voicam operatio-
nem, inqua perleuerarunt, viacendo tenta-
tionem , quia hic modus accommodatur na-
ture angelice . Proportionaliter angelos, qui
peccarunt,poft voicum demeritum conftitnit
iu termino pocnz , & damnationis eternz .

28. Ad 1. diftinguo maiorem : fi angeli
meruiffent beatitudinem fupernataralem,me-
ruiffent illam aftu, quo fe conuercerunt in
Deum , diligendo illum fuper omuaia dile@io-
ne naturali , ncgo s diligendo illum dile@ione
fupernaturali, concedo : diftinguo codem pa-
&to minerem ; & nego ¢onfequentiam . An-
geli beatitudinem fupernaruralem meruerune,
conuertendo fe in Deum, non quidem dile-
tione naturali,fed dile@Gione fupernaturali di=
gnificata per gratiam . Dile@io fupernaturalis
Deifuit angelo difficilis, non quia pars fenfi-
tina repugnarce intelledtiue, ficur in nobis, (i
quidem angeli carent fenfu, fed quiaipfa diler
¢tio fupernaturalis erat fupranaturam angeli«
Difficile autem vnicrique ‘et elenare fe ad
operandun fupra fuam naturam .

29. Ad 2.Angeli merueruntbeatitndinem
perfedam confiftentem in vifione 1Jei , antes
quam illam haberent , non antem poftquam
illam habueruar , velin co inftanti, in quo
Hlam habucrunt, vt probatami ¢ft, nnm. 8. &
fequentibus,& num. 21. vbi diximusin ange=
lis tempus via, & meriti przceflifik adequate
tem pus termini, in quo primo fucrunt beati .

30. Ad 3. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Difparitas eft , quialromincs,
paturaliter confequuatur juam perfeéionem
paslatim perdifcurfum , angeli autem ftatim,
& finedifcur{u ; ¢rgo noa eft mirem » quod
Deus accommodans fe natur® humanz , ho-
mines regulariter perducatad perfeltionenis
fupernaturalem beatitudinis panlatim, & pee
multa mcrita, angelosautem polt voum mie-
ritum, in quo perfeterarant, vincendo rentas
tionem; vt didum eft num. 25.

31.  Ad 4. diftinguo maiorem : Angeli in
primo inftanti fux creationis meruerunt bea=
titadinem merito confummato per perfeue-
rantiam, & viGoriam tentationis, nego :.me-

rito




s 12 Demerito.&conlecutione beatitudinis

rito non confummato per perfcuerantiam, &
viforiam tentationis , concedo ; & nego con-
fequentiam . Ex dictis num. 25, & 26. omnes
Angeli in pfimo inflanti fue creationis me-
rucruat beatitudinem ; in fecundo angeli fan-
§i conlummarunt {uum meritum , perfeue-
rando in diletione Dei, cum viétoria tenta-
tionis: Angeli autem mali non perfeucrarunt,
fed peccando fe auerterunt 4 Deo, & meriti
{funt pcenam gternam ; in tertio inftanti ange-
lis fangtis data eft beatitudo in proeminm ; da-
mones acceperunt poenam damnationis .

32. Ad s.tranfeat maior, & diftinguo mi-
norem: natura angelorum vt habens gratiam,
& vnum meritum confummatum beatitudi-
nis, multum diflat 4 fupernaturali beatitudi-
ne, nego : vt non habens gratiam , nec elenata
ad ftatum {upernaturalem, concedo ; & nego
confequentiam. Natura angelorum vt habeas
gratiam , & habens vaum meritum confum-
matum beatitudinis, eft propinquiffima, ac
maximeé proxima beatitudini, ideoque debet
ftarim illam confequi, vt di¢tum ¢ft num. 27,

QVAESTIO CLXXVL

. : ! ?
Viram Aﬂgf!z confecuti _/Emf gratiam , & glo-
riani (¢cundum quantitatem [uorums
vataralinm ?

8. Tho. qu. 63. art. G.

1. Identur Angeli non=confecuti fuiffes

gratiam, & gloriam fecundum quan-
titatem f{orom naturalium, ita vt quicrant
perfectiores in natura,maiorem gratiam in in-
{tanti creationis acceperint, magis Deum dile-
xerint, ac maiorem beatitudinem fint confe-
cuti, quam ij , quo crant imperfectiores in na-
tura: primo quia menfura gratiz non eft natu.
¢, fed fola voluntas Dei, qui dat vnicuiques
gratiam , quia vult, & rantam gratiam dat ,
quantam vult dare; fed i gratia daretur inxra
perfeltionem natura, meniara graue eflct na,
tura: ergo.

2. Secundo propinquiora gratia videntur
opera naturalia meritoria , quam ipla naitiras,
fiquidem natura per opera naturalia merito-
ria guodammeodo fe preparat, ac difponit ad
gratiam; fed gratia non datur fecundum men-
furam operum natoralium meritoriorumo,
ideoque A poftolus ad Rom. 11. dicit , quod
gratia non eft ex operibus : ergo multo minus
datur fecundum menfuram, & perfeGionem
narurz.

3. Tertié hominibus gratia non darur fe-
cundum menfuram oaturalium : ergo neque
angelis . Videtur enim cfie eadem ratio.

4. Quarto fententia dicens angelis datams
efle gratiam fecundum rationem naturalium,
non videtur niti fufficienti fundamento: crgo.

5. Refpondeo certum ¢ffc apud Catholi-

cos gratiam non deberi nature, nec ab illas
exigi, cum fir fupra natura m,& (upra omneny
exigentiam natura , fed.dari i Dco omnino
gratis ex (ua liberrima voluntate . Solum er-
go quaritur, virum Deus ex fua liberrima vo-
Tuntate dederit angelis gratian, & confequen-
ter gloriam ; ac fupernatutalem beatitudinem
fecundum perfe@ioneim natura ;ita vtangelis
perfe@tioribus dederit maioreni gratiam » &
confequenter maiorem gloriam ,angelis mi-
nus perfedtisdederit minorem gratiam,& con

fequenter minorem gloriam,vaicuique lecun-
dum proportionem naturalis perfeionis «

6. In hac queftione Magilter in 2.dift. 3.
San&us Thomas tum in 2. ditt. 3. tam art. 6.
huius quaftionis 63. quos fecuti (unt Caieta-
nus, & omnes Theologi, qui de hac quatiod
ne fcripferunt, atque etiam Suarius lib. 5. de
Gratia cap. 10. & Vafquez 1. p- difp. 228. cap,
2.& 3.docuerunt angelis datam fuiffe gratiam,
& gloriam juxta propotrtionem {uorum natu-
ralium , ita vt qui. peefectiorem naturam ha-
buecrunt acceperint majorem gratiam:,, magis
Deum dilexeriat , ac maiorem beatitudinem s
merucring, & obtinuerint, quam qui erant mi-
nus perfectiin natura .

7. Probatur primo hzc fententia ex Pa-
tribus . Primo Dionyfius lib. de coelefti hie-
rarchia ordines, & hicrarchias Angelorum
diltribuit fecandum menfuram naturalis per-
fe&tionis , & cap.6. loquens de prima hierar-
chia, que fecundim naturam cft perfeétior
alijs , dicit nullam efie dininiorem , & guz
maiori ftudio diuipis illufirationibus occupe-
tur , & hanc doe@rinam 4 Panlo magiftro uo
fe accepific teftacur: & cap.7.loguens de prima
hierarchia dicit. Iuve igitur, ac merito celeftium
Hievarchiavum prima a [ummis, excelliffimifque nas
turrs adminiftratur .

8. Secundo Bafilius lib. de Spiritu Sanéto,
¢ap.16, dicit ; Celorum virtutes non [uapic natu=
va fantla funt 5 [ed inxta proportionem, qua fe ingi-
cem [uperant , fpivitn babent fandificationis menfus=
yam -

9. Tertio Damalc, 1ib. 2. de fide, cap.3s
dicit . Per Verbum omnes Angeli creati funt 5 ac
per Sanéti Spiricus fanéificationem omnes perfeltio=
nis numICTos acceperunt , ita tamen , vt profua quif~
que dignitate  ac claffe luminis gratie participes
int .
£ 10. Probat {ecundo S. Thomas , afferens
duas rationes congruentiz, aleram defums=
ptam ex parte Dei, alteram ex partcipforum
Angelorum. Prima ergo ratio, & congruen-
tiadefumptaex parte Deiclt . Deus Angeli-
cas naturas creaunit, non propier beatitudis
nem naturalem , fed propter gratiam , & bea-
utudinem fupernaturalem ; ergo rationabile
efts quodillos Angelos , quibus dedit perfe-
&iorem naturam , & quos maioribus donis
paturalibus ornauit, ad maiorem gradum gra-
tie , & beatitudinis ordinaric. Confirmatur,
& explicatur exemplo. Artifex preparansla-
pides ad zdificium, rationabile eft, vt lapices,

ques

¢
A




ey

LiberIll. Queflio CLXXVI.

quoswagis polit ;. & ornat, deftinct ad nebi-
liorem partem zdificij s ergo. _
t1. . Quia vero poffet dici rationem hanc

probare quidem Deum Angelis perfedtioribus
dedific. in creatione malorem gratiam , fed
non probare , quod Angeli innatura minus
merfedti melins vientes minori gratia non fe-
cerint adus perfedtiores, quibus maiorem bea-
titudinem meruering, & fint adepti,quam Ane
geli perfeGtiores » ided Sanétus Thomas affert
fecundam rationem de(umptam €x parte ip-
{orum Angelotum . Nam rarionabile et , vt
qui non habet impedimentum , quo impedia-
gurs aut retardetur 4 {uo moty, moueatur cni-
ni conatu, & fecundum rotam (uam virtu=
tem s fed Angeli cum fint puré {piritnales ,
& intelle&iui , non habent naturam fenfiti-
nam, 4 qua impediantor , & retardentur a
motibus (piritualibus, quibus per intelleGtums
& voluntatem mouentur ad {ua obiedta i ergo
rationabile eft , vc toro conatu , & fecundum
totam (uam virrutem conuerfi fintad Deum,
illumgque dilexerint, ac proinde vt qui maios
remr gratiam acceperunt fecundum propor-
tionem {u® nature , magis Deum dilexering,
ac maiorem beatitudinem meruerint, & obti-
nuerint.

- 12, Quares,vtrum etiam Angeli;qui erant
peccaturi,ac deindé peccarunt,in inftanti crea-
tionis acceperint gratiam fecundum perfedtio-
pem fuz namre , & fecundum eandem perfe-
&ionem Deum dilexerint; ac beatitudinem
mertcerint ?

" Refpondeo affirmatingé . Nam Patres, &
Theologi loquuntur vniverfaliter , ac ratio-
nies probant vnigerfaliter de omnibus Ans
gelis.

13. Ad 1.concedo maiorem, ac nego mi-
porem . Vitnatura effce menfura gratiz , de-
buaiffet voicuique Angelorum daritanta gra-
tiaad exigentiam naturz, & perfedtionis na-
turalis, copacto, quo natura ignis cft men=
{ura caloris, quia tantus caler , puta vtodo
datur igni ad exigentiam naturaz)igais : fed
&aogelis non datur gratias nee vllus gradus
gratiz ad exigentiam natur® , & perfectionis
naturalis ; ergo in Angelis menfura gratiz
‘pon fuit natora , {i propri¢ loguamur, fed Dei
liberrima voluatas,qui ex fuio beneplacito vo-
luit Angelis difiribucre gratiam fecundum.s
proportionem perfedtionis naturalis, cum po-
tuiffet aliter diffribucre , ac etiam nullam illis
dare gratiam .

14. - Ad 2. pego maiorem, (i foquamur de
propinquitate cuiufdam conuenicntiz . Ra=
tio eft, quia graria debet efle maximéd Deo,
non autem 4 nobis operantibus libere per vi-
res naturg ; fed (i gratia data fuiffet fecundium
proportioncin opernm natutalinm > qua funt
a nobis liberé operantibus per vires nature ,
gratia efict quodammodo 4 fiobis ; ergo . At
<um natura non fit d nobiss fed 4 Deo, ex eo,
quod gratia fuerit data Angelis fecunduma
proportionem. natyralis perfetionis: , nonwy

513
fequitur , quod gratia fuerit quodammodo
ab Angelis liberé operantibus per vires na-
turz .

15. Ad 3. concedo anteccdens, & nego.
confequentiam . Rariones, proptet quas Ans
gelis data elt gratia fecunduny proportionem
naturalium , non militant in hominibus . Pri=
moenim Angeli cum differant fpecie, fune
inzquales in perfectionc effentiali; homines &
conucrfo cum differant folo numero,funt inz-
quales lolam in perfeiione naturali accidens
dentali ; fed maior ratio fuit diftribuendi gra«
tiam fecundum perfedtionem naturalem ef-
fentialem , quam fecundum accidentalema
ergo . Secundo Angeli, quia non impediun=:
tur , nec retardantur 4 natura feafitiua, mo-
uentur (uis motibus fpiritualibus , & intclles
¢tualibus perintelletum & voluntatem toto
conati , & fecundum totam fuam virtatem ;
ideogue qui preuenti funt maiori gratia, me-
ruerunt maiorem beatitudinem : homines &
conuetfo 4 natura fenfitiva impediuntar , &
retardantur 3 fuis motibus intellieétualibus, &
fpiritualibus : fed Angclis data cftgratia fe-
cundum perfe@ionenms naturalium, quia com
careant natura fenfitiua, non impediuntur,nec
retardantur 4 fuis moribus intelleGtualibus , vt
diGum eft numer. 9. ; erge ctiam ex hoc
capite fuit ratio dandi Angelis gratiam fecun-
dum perfetionem naturalium,que Fatio nom
militat in hominibus .

16. Adg4.pater ex diéis fententiam do=
centem Angelis datam fuiffe gratiam , & glo=
riam fecundum proporticnem perfectionis
naturalis, niti (uflicienti fundamento auctori-
tasis » nec deefle rationes coagruentiaz.

QVASTIO CLXXVIIL

Viram in Angelis beatis remaneat cognitios,
ac dilectio naturalis? & virwm peccare
polfint faliern venialiter , & in beas
titndine effentiali y vel fal-
tems accsdentali pro=

floere?

S. Tho, qu:62. drt.7.3.¢7 9.

¥e Idetur in Angelis beatis non remane-

re cognitio , ac dileétio natngzalis.
Nam aducnienie cognitione ; ac dile(tiones.
perfeta, ceffare debet vipote @emnino.fuper-
flua cognitio, & dile@io imperfedta,iuxta il-
lud Apoftoli 1.ad Corinth.i3.Cum wenerit quod
perfectum eft s enacuchitur quod ex pave eff: fed
cognitio , & dile@io naturalis comparatur ad
cognitionem , & dile&tioncm beatificam, &
fruitivam , ficut cognitio , & dilectio imper-
fedta ad perfe@am :ergo «

2. Secundo cadem potentia nonhabet fi-
mulduos a@us , ficut voa linea non termina=
tur cx eadem parte duobus plifc“hs; fed Anigﬁ'.

LE 1




s14 Decognitione,& dileftione naturali,&ec.

li beati femper funt in a&ibus beatificis vi-
dendi» & diligendi Deum : nam beatitudo
confittitin a@u,vt docetArifior, 1, Ethic.cap.s.
ergo Angeli beati nunguam exercent actus
cogoitionis, & dlleionis naturalis.

3, Tertid videntur Angeli bearti poffe pec-
care » Nam beatitudo non tollit natoram , ag
naturalia ; fed pofle peccare natura cft Ange-
Jorum , & narura potenriarum ratignalium
eft, vt fint ad oppofita, vt docet Ariftoteles o,
Metaphyf. tex. 3. ergo Angeli beati potcn-
tiam naturalem peccandi retinent , & fe deter-
rerminandi ad oppofita, nimiram ad bonum,
& malum , prafertim cum ad libertatem arbi-
t1ij » qua in Angelis non minujtur, fpedet
poﬂb eligere bonum , & malum ., :

4, Quarto videntor Angeli beati mereri
angmentum beatitudinis effentialis , !1(}}: et
augmentum vifionis , ac diletionis Dei , &
ficin illa proficere . Nam ad imperfedtionem
pertinet ;s quod ille, quinon eft in fummo,
non poflit proficere : fed Angeli non funt in
fummo gradu beatitudinis, 8& habent charita-
tem, que eft principium merendi ; ergo pof-
funt proficere,ac mereri altiorem gradum bea-
titudinis effentialis ,

5. Quintd Auguftinuslib.1. de Do@rinas
Chriltiana , cap.32.dicit: Deus wtituy nobis ad
wofiram wtilitatem s & ad [uam bonitatem , & fi-
militdr Angelis , quibus wtitur in minifieris [pivitna-
dibus ; cum [int adminifiratoryf [pivius , Vi digitur
ad Heb, 1.9, fed non vteretur angelis ad ipford
vtilitatem, fi per minjfteria fpiritualia, que fa-
ciunt propter nes , non meterentur augmen-
tum beatitudinis ; ergo,

6. Sextd Angeli beati poffunt crefcere ins

audio, & beatitudine accidentali, iuxta il-
fud Chrifti Luc.15, gandiam eft Angelis Dei (4-
per Tno peccatore peenitentiam agente;ergo poflunt
mereri augmentum beatitudinis faltem accj=
dentalis »

‘7. Refpondco in titulo quaftionis propo-
{ita effe tria dubia, qua Sanétus Thomas exa-
minat artic,7.8. & 9. huius quzftionis 62. Pri-
mum dobium eft, verum in Angelis beatis re-
pancant cognitio , & dilectio naturalis ¢

Dicendil cum Sanéto Thoma artic.7. & alijs
communiter , gquod remanent . Probatpr:
nam beatitudo pon aufert naturam, fed il-
lam perficit ¢ ergo ex proportionali rationes
operatio , in qua confiftic beatitudo , nimi-
ramvifio, & dileétio beatifica, & fruitiva
Dei, non aufert operationes naturales, hoc
¢ft naturalem cognitionem , & dile@ioncm_ ,
quibus Angeli cognofcunt , ac diligunt
Deom.

8. :Confirmatur: nam in hominibus beati-
tudo non anferet naturales operationes fenfi-
tinas videndi , audiendi , &c. nec operationes
maturales imaginationis » multo minus in=
zelle®tus , & voluntatis 5 ergo neque ino

Angelis aufert naturales operationes , quis
bus naturaliter Deum cognofcunt , ac dili-
gunt ¢ : ;

9. Sccundum dubium efty virum Anges
li beati poflint peccare {altem venialiter?

Certum eft in Angelis beatis remancre po-
tcntiam remotam peccandi, figuidem hze
identificatur cum natura . Quaritur, virim.
remancat ctiam  potentia proxima prrcr:i:;dx.
itd vt poflint cum beatitudine coniungere pec-
catum faltem veniale , vel per peccarum bea-
titudinem amitrere .

10. Dicendum cum Sanéto Thoma art.8.
in Angelis beatis non remanet potentia pro-
xima peccandi-s ac proindé non polluntcins
beatitudine coniungere vilum peccatumo s
nec poflunt peccando,beatitudinem amittere

Probatur primo : nam hac ¢ft natura fum-
mi,& infiniti boni coatinentis eminenter oni-
nia bona, & nnllumdefedum , ac malum |, ve
fi videatur prouteft in fe, necefliter ad perfe-
Gumamorem fui; fed perfetus amor eft per-
fecta coniundtio volunratis amantis cum amas
to, & cum voluntare amati : ergo Deus, qui
el fummum , & infinitum bonum , cum vis
detur a beatis prouteftin fe , neceflitacbeatos
ad perfeGtum amorem Dei, & ad perfedam
coniunétionem voluntatis creatz cum volun=
tate diuina;fed hac perfeta coniunétio exclus
dit omne peccatum etiam veniale ; figuidem
peceaus peccando, co ipfo non perfe@ts con.
fentit volunrati dininz : ergo .

11. Dices: licet beatus i vifione Dei nes
ceflitetur ad amorem perfeétum Dei inconiune
gibilem cum peccato, nibilominus poflet pecs
carc in figno priori ad vifionem , & amorem
beatificum Dei,

Sed contrd ¢ nam tunc peccatum exclude-
retamorem perfeGum Dei, vtpoté cum pec~
cato inconiungibilem. Rurfus beato Deus
proeponitur vt primum obie&tum caufans ope-
rationem videndi vt primam omnium opera-
tionum , & quz debeat eflc regula czterarum
operationum ; ergo faltem connaturaliter res
pugnat , vt vllaalia operatio pracedar natura
operationem videndi Deum,ac proindé repu-
gnat naturaliter peccatam in priori naturas
ad vifionem Dei 3 ergo repngnat etiam fuper=
naturaliter ; fiquidem hoc miracalum eflee
indignum Deco, vt alibi magis explicabitur,

12, Probatur fecundo conclufio ; nam na=
tura perfecte beatitudinis eft , vt afferat peife-
&tam fecuritatem nunquam amittendi illam ,
ac nunquam peccandi , e {zp¢ docet Augua
ftinus ; ergo ficut- Angeli hon poflunt beatitu-
dinem amittere, fic non poflunt peccare,ideo-
que S.Auguftinus lib.11.de Gen. ad litt, dicir ,
quod illa watura s qua peccare now potef}, in Sanéhis
Angeliseft.

13. Tertium dubium cft, vtrum Ansel;
beati poflint mereri augmentum  beatitudi-
niseflentialis , vel accidentalis , & fic rales
augmentum obtinendo , inbeatitudine profi-
celc .

L4. Plures funt fententiz . Primo Magis
fter in 2. diftinét.11. relatis duabus {ententijs
oppolitis; cap. penpltimo eam prafert, quz.

aflerit

i

.,_.“;

-

.

gy




- Liber Il Quaftio CLXXVII!

afferit Angelos beatos crelcere in merito , &
beatitudine eflentiali vique ad diem iudicij.
Fundamentum fuit, quia dum falutianima-
rum noftrarum inaigilant , & confuluntapud
Deum plarimum increntur . Innocentius IL
cap.cum Martha de celebratione Miffarum.»
refert hanc opinionem , dicens i Liges plerique
veputen: non indignum. SancForum gleriam vfque
ad indicium angmentari : ac nullam ci notam.s
inurit.

15. Reijcitur hec opinio communiter
Theologis, ex quibus aliqui exitimant illam
temerariam , & crropcam . Falfitas illius pro-
batur primo : nam animaz Santorum iam.s
beatz licet orent pronobis, & fint {ollicite
de noftra falute, non merentur augmentum

.beatitudinis effentialis; ergo neque Angeli

beati, licet inuigilent noftre faluti , meren-
tur augmentum beatitudinis effentialis. Pro-
baturantecedens : nam 2.ad Corinth.s.- dici-
tur ; Omnes nos manifeflari oportct antc tribanal
Chrifti , wt refevat vnufquifqgue propria corporis,
prout geffit s fine bonum fiue malum : ergo vt Pas
tres Grzei , & Larini communiter interpre-
tantur , homines 4 Chrifto indicabuntur, ac
récipient przmium , aut pecnam folum pro
iis , que geflerunt in corpore, dum viue-
rent, non autem pro ijs, qux gerunt poft
mortem , ac proinde non recipient pramium
proijs, quz gerunt jam beati: crgo neques
Angeli .

16. Confirmatur ex illo Apoftoli ad Ga-
latas 6. ergo dum tempus babemus , operemur be-
wum , que verba Hieronymus explicans ins
Comment. dicit : Tempus fementis tempus eff
prafens , & vitd; quam currinus . T empus antem
metendi ofl vita futnra , wtipfe Apofiolus fignifi-
cat, dicens i bonum antem facientes non deficiamus &
gempore enine [ue metemus; ideoque Hierony-
mus addit : Cum iffe. wita tranfierit , feminand
nobis tempus auferiny , & hoc probat ex illo 1o.9«
Operamini 5 dum dies eft

17. Confirmatur : nam Ecclef. 11. dici=
tlir i Duodcumque faceve potef manns tud » {riﬁzm-
ier operare, quia nec: OpwsI, nec. ratio 5 nec fapien-
2ia 5 nec fuientia exunt apud infeves , quo tu propes
vas . Ecclefialt. 14- Ante obitum tunm opevare in=
fitiam , qiid non <t apud.inferas” fnucnize cibum .
fdeo Patres communiter docent hamines poft
m ortem non micreri s nimirdm -Ambretus,
& Vheophiladtus jn illud Luc.16. Kedde ratio-
nem villicationis tug 3 non enim amplius poteris
willicare : Hieronymus quaftione 16, ad Al
gafiam epift.151. Chryfoltomus homil.2. des
Lazaro, & 37.in Matth. & alij; fed proportio-
nalis cft ratio de Angelis, ac de hominibus:
etgo eriam Angeli, abfoluto tempore viz,
ngn merentur augmentum beatitudinis ub-
fantialis.

18« Prebaturfecundo conclufio rationes
quam affert Sanétus Thomas in arglmento ,
Sed coviva« Nam ad merendusm prafertims
pramium fubftantiale requiritur faresviz .
vt docent communiter Theologi, & nosdis

515
cemus {uo loco inrra&atu de mictito; fed Ans
geli beati non funt in via , fed in terminoi er=
go . Confirmatur: nam beatitudo eft ffatus
quictis in vitimo fine ; fed fi.beati poffent me=
reri, & confequi beatitudinem maiotem, &
niaiorem , non quiefcerent in vitimio fine,fed
motu defiderij mouerentur ad beatitudinem—s
maioreit , & maiorem 3 €rgo. :

19. - Secunda fententia Alberti , Sanéti Bo<
nauentuta, & Gabriclis docet Angelos;& ho-
mincs bearos non meteri argmentum pramijs
ac beatitudinis fubftantialis, fed mereri prae=
mium, & gandium accidentale, illudque quos
tidi¢ accipere.

z0. Tertia fententia San&iThome hoc ar<
tic.o. quelt. 62. guam fequuatur communis=
ter Theologi, ac inter ceteros Vafquez 1.par.
difput.230. cap. 2. docet beatos pofle quidena-
preficere in gandio & beatitndine accidentalis
at illud non mereri, fed connataraliter fequi
exbeatitudine fubftantiali:&k hancopinionem
cxiftimo veram..

21, Probatur , & explicatur. Nam beati
dum fuerunt in via, mernerunt certum gra-
dum beatitudinis fubftantialis , hoc eftvifio-
nis » & amoris beatifici , & confequenter me=
ruerunt omnia bona, qua {equuntur conna-
turaliger ex illo gradu beatitudinis fubliantia-
lis s fed ex gradu beatitudinis {ubflantialis.fe-
quitur , vt in dics accrelcat illis noua beatitn=
do accidentalis , & nouum gandium ex pacni-
tentia peccatorum, ex conuerfione popula=.
rum, ac gentium , ex propagatione glorie di-»
uinz : nam ex iplo amore beatifico [equitur
connaturaliter , vt cum de nouo vident hze
accidere , de his gaudeant, & vt quo magis
Deum diligunt , magis gaudeant; ergo beati
dum effent in via , meruernnt totum augmen-
tum beatitudinis accidentalis; quod in patrias
cenfequuntur.ac proindé non el in eis.ponen-
dum nouum megittm in patria. Veromins
tractatu de merito examinabo virum ; & quo.
padto ad meritum requiratur flatus viatoris.

22. Ad 1. diltinguno matorem :adueniente:
cognitione, & dile@tione perfedta , ceffare de=»
bet cognitio » & dile@tio imperfeta imperfe- .
&ione oppofita,concedo s imperfedione noa
oppofita, nego : diftinguo eodem padtomino-
rem: & nego confequentiam . Aduenicntes
cognitione;& dile&ione perfedta, ceflatcogni-;
tio, & dile@tio imperfe&ta imperfedtione ap-,
pofita : at fi fit imperfedta imperfe@tione non .
oppofira, nen ceffat . Ex, gr. aducniente vifio=
nc beatifica, ceffar fides quia fides clt imper-
fecta imperfeQtione oppofita vifioni; {iquidem |
fides eft de ijs, quz non yidentuar , vitio autem ;
conftituit obicGum vifum . Similiter adue=.
njente gaudio bearifico, ceffat fpes,quia fpera-
mus que non habemus » gaudemus agtem de
habitis. At verd in nohis,adueniente iudicio,
non ceflant apptehenfiones , quz comparai=,
tur ad indicium , ficut cognitio imperfe@a.ad
perfectam : adueniente cledtione cfficaci ali-
guiusobic@i; non ccflant fimplices motus,.

: i3 quibus




$16 Decognitione,& dileCtione naturali,&c.

guibus voluntas inclinatur ad idem obie@ums;
adueniente cognitionc intellecting , non ceflat
cognitio fenfitiua , & imaginarina ; ergo ad-
uenicnte vifione s & amore beatifico , nos
ceflat cognitio , & dileflio naturalis Dei, cum
galium adtuum imperfedtio non fit oppofita..
perledioni cognitionis , & ameris beatifici +
Ratioeft;, quia ficut natura non deftruitur,
fed perficitur per gratiam , fic natara ve pers
feta per fuas operationes naturales , per gras
tiam , & operationes {upernaturales non pris
watur {uis naturalibus operationibus , fed pet-
ficitur additione operationum fupernaturas
linm , ac perfeétiones naturales non reddune
tur fuperfluz , aducnientibus {upernaturali-
bus. Apoftolus dicens : cusm aducnerit quéd
perfedum e, enacuabitur  quod ex paree eff , lo»
guitur de impetfedis oppofitione oppofita
perfectis, nimirim de fide, & fpe , qua habent
imperfectiones oppofitas vifomi, & gandio
beatifico, vt explicatum eft .

23. Ad 2. diftinguo maiorem ; eadem po-
tentia non habet fimul duos a&us ordinatos ,
nego ; hon ordinatos , tranfeat : diftinguo eo-
dem pacto minorem ; & nego coniequens
tiam . Eadem potentia poteff habere fimul
plures attus ordinatos; ex. gr, in codem in-
tellectn dantur fimul apprehenfiones, indi-
cia , & difcurfus ; fed actus fupernararales vi-
dendi, & fruendi BPeo ordinantur ad perfi-
ciendam, & elenandam naturam vt naturae
liter perfeCtam per {uas operationes naturalcs’;
erzo.

240 Ad 3. diftinguo maiorem ; beatitudo
non tollit naturam, & mnaturalia fecundum
fua pofitiva , wranfeat 5 fecundum negationes
Iupernaturalium , nego ; concedo minorem ;
& ditinguo confequens; erga beatitudo non
tollit potentiamremotam peccandi, qua eft
pofitiva s & identificatur cum natura sconces
do non tollit. potentiam proximam peccan-
di , in quantum includit negationem fupernae
turalisimpeccabilitatis , nego ., Gratia,& bea-
titudo non auferunt naturam, & naturalia fe-
candum pofitiva, fed auferunt naturalia , ins
Quantum ¢tiam negationes fuperpaturaliuns
dicuntur naturales, Hoc pofito, narurales
elt Angelo carcre lumine glorie , impeccabi=
hra;c, &c. Beatitudo auferr has naturales ne-
gationes, & carentias; & quia proxima im-
peccabilitas vitra peccabilitatem remotames
identificaram cum natura Angelica, & hu-
manaaddir carentiam impeccabilitatis fuper=
naturalis , ided beatitudo afferens impeccabis
litatem (npernaturalem aufert proximam pec-
cabilitatem , Proportionaliter donum incor-
ruptibilitatis , & immortalitatis aufert d bea«
¥s naturalem corruptibilitatem , & mortali,

tatm proximam . Liberum arbitrinm crea-
tum naturaliter eft ad oppofita , ita vt poffit fe
determinare ad bonum , & etiams ad malum 3
peccando: fed proxima petentia peccandi ine
cludit negationem fupernaturalis impeccabi-
liratis ; ac proindé beatisudo affcrens fupeina-

turalem impeccabilitatem , poteft auferre pres
ximam potentiam peccandi quoad ralem na-
turalem negationem » Porro in libero arbitrio
per hoc , quod reddatur impeccabile, non mis
nuitur , led augetur potentia, & perfe@io .
Ratio elt ; quia pofle peccare cit pofic mora-
liter deficere, guod non fpediat ad potentiam,
fed ad impotentiam , ficut pofle phyficé de-
ficere, & mori non eft potentia , fed impo-
tentia . Sicur ergo immortalia, & incorru-
ptibilia potentiera funt mortalibus, & cor-
ruptibilibus , fic liberum arbitrinm impecca-
bile potentius eft libero arbitrio peccabilisz
& ficut nos , cum poft refurre@ionem eri-
mus immortales , & incorruptibiles, redde=
murt potentiores , fic iberum arbitrinm creas
tum, cum per beatitudinem reddetur impec-
cabilc, efficietur potentius , hoc eft ita potens
fe determynare ad hoe , vel illud bonum, vt
non pofific moraliter deficere per cle@ionem
mali,

25. Ad g diftinguo maiorem : ad imper-
fe@lionem pertinet; quad qui non eft in fum.
mo;ad quod porwiffer ordinari,non poflit pro-
ficere , nego: vt qui nponcftin fummo, ad
quod de fucto elt ordinatum , non poffi: pro-
ficere, concedo ; diftiaguo eodem paéto mi-
norem : & nego confequentiam. Spedtatad
imperfetionem rei, quod cum non peruenes
rit ad fummum., ad quod gaturaliter, vel fu-<
pernaturaliter ordinatum ¢ft , non poflit pro=
ficcre ; eo enim ipfo deficit 4 fine , ad quod et
ordinatum . At non pertinet ad imperfeétios
nem rei,quod licéc non {it in fummo,ad quod
potuiffet erdinari, non poflit proficere , prae=
fertim (i poruifictordinari ad aliquid mains:&
maius ip infinitum ; fed Angeli potuerunt or=
dinari ad beatitudinem maiorem . & maiorem
ininfinitum , & wnufquifque habet illnm.s
gradum beatitudinis , ad quem de fadto ordi-
natus ¢ft per diutnam pradeftinationem, &
poflidet bonum excedens incomparabiliter
totum bonum illi naturaliter debitum , con-
ueniens , ac proportionatum; ergo non funt
imperfe@ti ex co, quod non poflint proﬁcere,
acquirendo maigrem bearitudinem efientia-
lem.

26. Ads.Nego minorem . Minifleria
Angclorum funt vtilia Angelis , in quantum
pericdo vtile eft diffundere fuam perfectio-
nem , illamqueali)s communicare: fed An-
geli per {ua minifteria, quz exercent erga ho-
mines , diffundunt fuam perfectionem in ho-=
mines; ergo . Confirmatur: nam ceelo vti-
lc eft moueri circulariter ad communicandam
fuam perfetionem inferioribus: ergo 4 pari,

27. Ad 6. Concedo antecedens, & nego
confequentiam . Ex didtis num,20. & 21. Li-
cet Angeli crefcant in gaudio , & beatitudi.
ne accidentaliy- tamen illud non merentur ,
fed habent vt aliquid confequens beatitudi-
nem , quam meriti funt, dum adhnc effent
viatorss.

Q

I

4
}




b e

T

}

o

Liber 111 Quaftio CLXXVIIL

QVAESTIO CLXXVIII,

Virum Angelus; & qualibet creasnra vationalis
[it maturaliter peceabilis o veb fiz polfibi-
bis erearura rationalis impeccabili
waturaliter ?

S.Tho. 9463.arts 1,

Idetur, quod in angelis non poflit darj

malum culpz, ac proindé quod fing
impeccabiles : primo enim entia, quznons
poffunt deficere phyficé per corruptionem,
& mortem , neque poffunt deficere moralitér
per peccatum; fed angeli,cum fint forme fub-
filtentes, & inde¢pendentes 4 fubiclo, non
poflunt deficere phyfice per corruptionem, &
mortem ; ergo neque poflugt deficere morali-
ter per peccatum.

2. Secundo angeli itd fe habent ad ani-
mam rationalem,ficut corpora ceeleftia ad in-
feriora ; fed corpora ceeleftia differunt ab in«
ferioribus per hoc, quod non funt capacia
mali corruptionis : etgo angeli debent differre
2b anima rationali per hac , quod non fint ca-
paces peceati, ac corruptionis moralis .

3. Tertio angeli non poflunt carere fuis
naturalibus ; fcd dilectio Dei eft naturalis an~
gelis : ergo angelinon poflunt carere diletio-
ne Dei: feddile@iio Dei non poteltconiungi
€um peceato : ergo in angelis non poteft dari
peccatam .

4. Quarto voluntas non poteft velle nifi
bonum verum, vel apparens : fed angeli cums
faltem ante peccatum fint incapaces errotis
non poffunt velle bonum apparens; ergo non
poflunt velle nifi bonum verum; fed cft ime
pofiibile , vtaliquis volens tantum bonum.s
verum peccet : ergo impoffibile eft ; vt angeli
peccent . -

s« Quinto videntur Angelinon pofie pecs
care faltem circa naturalia . Nam omne pec-

«catum fupponit in intelleftu errorem , vel

ignorantiam: fed angeli cum perfedé cognof-
cant naturaliter honefta, vel inhonefta, non.
pcﬂgnt circa illa habere crrorem;neque igno=
rantiam :e¢rgo.

6. Sexto videtur faltem effe poflibilis crea=
tura aliqua rationalis impeccabilis . Nam non
potcftaffersiimplicantia,propter qua talis crea~
tura repugnet. Confirmarur ex Auguftino,qui
vt refert Magifter in 2. dift. 44. cap.2. lib. 11.
de Gen. ad litteram, cap. 7. dicit, Talem Deus
potuit bominem feciffe, qui nec peccare poffetnec vel-
lee, & fi fic fuiffer, quis dubitat eam meliovem
fuifie ? ‘

7. Refpondeo: de fide eftaliquos angelos
de facto peccafle, ac proindé potuifle peccare.
Iob. enim 4. dicitur ; In angelis [uis reperit pra=
sitatem :Joan.3. Diabolus ab initio peccat: Io. 8.
€h riftus loquens de diabolo dicit ; Zile mendax

517

efl » ¢ pater mendagii » Hinc fequitur etiam ils
los ;qui de fao non pecearunt potuiffc pecs
care; vt dogent omnes Patres » Rurfus eestung
eft creaturam rationalem per dopum aji-
quod fupernaturale , puta per vifionem beati-
ficam, pofle reddi impeccabilem , ac de fao
tum angelos, tiim homines beatos ¢fic im pee-
cabiles per vifionem beatifican ,

8. His {uppofitis, dubitatur primo,veram
fic poffibiliscreatura rationalis ex fua nature.s
impeccabilis circa omnem materiam,tim na»
turalem, rum fupernaturalem }

9. Primafententia Ochami in 1.dift, 44
qugft.vnica,art. 1.docet pofle creari crearuram
rationalem, aon folum puré {piritualem , fed
ctiam compofitam ex corpore, & anima fpiri-
tuali diuerlz rationis ab homine , quz ex nas
tura {ua effet omning impeccabilis circas
quamlibet materiam.Sequuntur hang fenten
tiam illi recentiores, qui vt retulimus qua=
ftigne 25. dixcrunt poffibilem efle creaturam,
cui eflet naturalis vifio Dei, ex qua fequitur
impeccabilitas . ;

1o. Secundafententia Gabrielisin 2. dift.
23.art.1.docet pofle creari ereaturam rationas=
lem non liberam, fed determinatam ad vaum,
ac proind¢ impeccabilem,figuidem peccatnm,
non poteft fine libertate committi ; at negat
poffe creari creaturam liberam impeccabi-
lem , fiquidem co ipfo, quod eft libera, poteft
{e determinarcad bonam, vel malom .

11, Tertia fententia communis aflerit in=
plicare creaturam rationalem naturalitér im-
peccabilem circa quamlibet materiam . Do=
cent hanc “fententiam Sané&us Thomas hog
art. 1. qua(t.63. quem fequuntur omnes Tho-
miftziScotusin 2. dift.23. quaft. 1. & cadem s
diftin&. Rich. art. 1. quett. 1. & Rgidius gu.
1r.art. 14. Carthufianns quaft. voica. Affes
runtur pro eadem opinione S. Bonauenturas,
in 2. diftind- 23.art.1. quzk. 1. Alexand.z.par-
te, quaft.or.art. 2. & alij, quos referunt , & fe-
quuatur Suarez lib.7. de angelis,caps3onum.4.
& Valquez 1. p. difp. 231. cap. 2.

12. Dicendum primo cum hac communi
fententia: repugnat creatura rationalis natu-
raliter impeccabilis circa quamlibet mate~
riam . : -

Probatur primd ex Patribus . Hieronya
mus Epift. 146. ad Damafum de filio prodigo;
in fine ponderans illa verba pfalmi 142. Now
sufbificabitur in confpetiu tuo omnis vinens,ait . Now
dicit omnis homo , [ed ommis viuens, non Euqngelifia,
non Apoftolus, non Propheta ; ad maiora tranfeando ,
noir angeli, non throni, non dominationes;non pstefta=
tes; catercque wiviutes - Solus Deys efbyin quem pece
catumnon cadit 1 catera cum [int liberi arbitrij 5 in
uttamque partem fuawe poffunt fleCiere voluntaten .
Et in magnis comment. Epift ad Galatas
initio dicit 3 Sciens Panlus, cxcepta Trinitate, ons-
nens creaturam, Licet non pecces,tamei peccare poffe.
Ambrofius lib. 3. ad Gratianunyycap. 2. pofk
suedium probat foli Deo conuenire imimog-
talitatem, quia folus non potelt peccare - ereas

cure




‘_ - A e 3 q 9{» X
518 De pcccabihtare
tirz verd mon conuenire, quia mori poteft
per peccatum, & concludit : ergo corruptionis »
aud movtis , etiatnfi non moviatuy 5 aut peccet ; capax
¢f} omuis creatura s ac Hieronymus Epift. 146.
fupraciratus in hune fenfum explicat illud ad
Timotheum 1.vbifolus Deusdicitur immor-
talis. Eandem explicationem illorum ver-
borum affert Auguftinus lib. 3. contra Maxi-
minum , cap. 12. vbi per abfolutam Dei im-
mortalitatem intelligit immutabilitatem,qua
{oli Deo conuenit . Nam homines, & angeli,
peccandosaliquo pacto morinntur, & conclu-
dit. Cuicumque creatnra vationali praflatur, vt pec=
carenon poffit, non.eft boc nature proprie » fed gratie
Dei s iifdemgue verbis vtitur Fulgentius lib.
defide ad Petrum, cap.13. & cap. 23. Eodem
pacto explicar Auguftinus verba illa Marth.
19, & Luc. 18, Nemo bonus , aifi folus Deus , itd
nimirum , vt non poflit effe malns: nam creas
tura peccando,poteft effe mala. Gregoriuslib.
5. moral.cap. 27. alias 28. dicit. Natura angeli-
ca etiem|(i contemplations anfforis inherendo in flata
fuoimmutabiliter permanee ; €o tamen » quo creatura
eft 5 infemetipfa viciffitudinem mutabilitatis babet .
Loquiturautem de mutabilitate peccabilita«
tis . Confonat Damafc.lib.2. de fide cap.3.vbi
loguens de eadem mutabilitate peccabilitatis
dicit : Quidquid creatum eft mutationi [l fit neceffe
eft . Idenim vnum extra mutationis aleam efl, qnod
nihil babet ,d quo fit creatume . Demum Augu-
ftinus lib. 12. de Ciuitate , cap. 6. in finedicit
woluntatem malam,non ex co effe incipere,quod natu-
vacfl,fed ex eo, quod natura de nibilo fafta eff.Com
ergo Patres dicant folum Deum efle impec-
cabilem, creaturam autem €o01pfo’, quod eft
creatura, & de nihilo facta eft, peccare pofie,
afferunt impeccabilitatem naturalem non fo-
lum non conuenire vlli creaturz exiftenti, fed
neque vili creature poflibili, fiquidem pecca-
biliras conuenit creatura,in quantum cft crea-
tura, & fadta eft ex nihilo .

12. Probartur conclufio ratione . Si enim_»
effet poflibilis creatura rationalis naturaliter
impeecabilis, vel talis creatura ideo effet im-
peccabilis’, quia careret liberrate, vt docuit
Gabriel relatus num. 10. vel quia licet effer li=

- bera, tamen haberet libertatem ad eligendum
haoc, vel illud bonum honeftum , non autem
ad eligendum peccatum, & inhoneflum; neu-
ttum diei poteft : ergo . . Probatur prima pars
aminoris » Nam repugnat natura rationalis
non libera: ergo . Probatur antecedens : ra-
tio, & intelleétus eft adequarg caufa libertatis
n voluntate : ergo repugnat natura rationalis
non libera . Probatur antecedens : nam liber-
taseligendiin veluntate ofitur ex eo,quod in-
telledus, & ratio proponat plura oppofita vt
eligibilia ex varijs motiuis 3 &Tgo ratio, & in=
tellectus eft adequara ratio libertatis ele@inz
#1 volunrate, : ideoque videmus de fago

quodiibet ragionale , feu intelle@tivum tum,
crcatum, tum increatum effe liberum .

14+ Cenfirmatur argumentum ex Damas
feeno, quiin ereatura rationali infert libertas

omniuin creaturarurm

tem cx eo; qued rationalis eft, peccabilizatem
infertex ¢o, quod facta eft ex qrmio.ub,cnzm
2.de fide, cap-3.dicit. Rurfum id omne , qued ra-
tione wtitnr, arbitry quoque libevtate praditum cff -
Angelus igitur vy vationis , & tntelligentie particeps;
liberi avbitrg'eft s vt autem creafys in eaconditione
erat, vt mutationem vecipere poffet , libevuwgue i ef
et, vel in borum, vel in wmalum verti. Etcaps 27.
ciufdem libri dieit : Et vationalis , edufque ;quod
vationis eft particeps,vis quadam contemplatina,que=
dam a&ina eft . Vis contemplating eft , gue confide=
rat ,quo pafto fe babeant entia . Afina werd, qua &
confaltatina, que definit s ac determinat agendis ra-
tionem vellam e, Omnis igituy 5. qui confnltat , vt
eleflione agendorum-ind fe .ipfo , [uaque poizfiate cxi=
[flente s con [ultat, vt quod udicio prelatum fuerit, cli=
gat, & cum elegevit, agat .. Deinde €xco, quod
angeli (int rationales ; infert ¢os efle liberos ,
¢x €0, quod fint creati, infert cffc mutabi-
les mutabilitate peccabilitatis , dicens. Mani-
feftuns, cum avgeli vationales [int, libera potefiate, &
arbitrio effe fretos, & quiacreati , mutabiles effe «
Quod aperto monflranit indicio Diabolns, qui 4
conditione bonus faltus, mera arbitrij poteflate, mali+
tie innentor effcitus eft 5 @ qua cum ev apeflatice
defertricefque virtutes funt. Reliqui autem angelo-
rum choyi in bovo peymanferunt .

15:  FProbatur. jam fecunda pars contras.
Ochamum relatum oum. 9- quod nimiram o
fit impofiibilis creatura ratiopalis libera,& na-
turaliter impeccabilis. Nam de fa&o ided
creature rationales exiftentes funt peccabiles,
quia poflunt per-fuos:actus libere deficere d
primaregula moralitatis , trafgrediendo ali-
quod dininum preceptum : fed omnis creas
tura rationalis poflibilis nature Mz rclitas
poffet deficere 4 prima regula , transgredien-
do aliquod divinum preceptum ; ergo - Pro-
batur minor : nam . rafo adzquata , cur crea-
ture rationales exiftentes poffint deficerea
prima reguia, efti, quia neque funtipfa prima
regnla, neque vident primam. regulam prout
¢lt in fc, ac proindeab infinita bonitate primg
regulz non neceflirantur ad immobiliter ad=
harenduny prime regule per dilectionem fu-
per omnia ; fed hac ratio daretar in -qualibet
creatura -rationali poffibili : nam neque effet
ptima regula, neque naturaliter videret intu-
tine Deum proat eft infe, fiquide 0
Dei prout eftin fe non poteft cfic ralis
vlli creatura rationali pofiibili , ve diftum cft
fupra queftione 25. ac proind¢ primam reglis
lam cognolceret folum abfiradtiug , & cogni-
tione non neceflitante ad eam {uper o DI
diligendam : ergo . Solus igitur Deus , qui cft
ipfa primaregula, cum non poflit deficered
{e ipfo, non pote(l peccando deficere & priind
regula. Atomniscreatura: rationalis pcihb}-
lis, cuny non fit prima regula, ac naturaliter
non videat primam- regulam, non neceffita-
tur & prima regula ad amorem efficacem prie

me regule, ac proindé poteft 3 primaregula,

peccando deficere , nifi ‘'dong aliguo gratie
seddaturimpegcabilis »
26 Hzc




S

=

Liber 1il. Quaftio CLXX VIIL

16, Hec ratio defumpta eft ex Sanéta Tha-
main hecart, 1. Nec contra c¢am ¢ explica-
tam valet argumentom Scotl defumptum ex
¢o, qued licer inrelledtus humanus pon fit
prima regula, fed habeat pro regolaprimas
principia, tamen non poteft deficere, & etra-
re circa prima principia : ergo creatura aliqua,
licét non effet prima regula moralis, fed ha-
beret Deum pro prima regula, non poflctde-
ficerc abamare efficaci prime regulz. Ref-
pondeo enim negando conlequentiam . Nam
co ipfo, quod talis creatura non effetr primas
regula,ac non videret primam regolam prout
eft in {¢ , fed folum illam. cognolcerer gbitra-
fiug , poflet deficere ab amore cfficaci prima
regule ; fiquidem cognitio abftradtina pri-
me regule cft adequata ratio talis natuoralis
defe@ibilitatis,in quantum cognolcit primam
regulam , nonin [cipfa, fed in creaturis infi

¢ diftantibbis 4 prima regula, praportiona-
lirer ;ac cognitio incuidens principiorum cft
fufficiens rario, car intelleGtus poflit deficere
ab affenf{u principiorum .

17. Addo per rationem_ allatam poflc ex-
plicarirationem Patrum ,
nem creaturam rationalem effe peccabilem.
excosquod eft ex nihilo. Nam quiaeftex
nihilo, ncque et prima regula. neque potelt
cognolcere primam regulam prout ¢lt-in (e,
fed folam abltradtiug per creaturas; fed prima
regula prout cognita abftra@iud per creaturas,

non neceflitat ad amorem efficacem {ui ; ergo.

creatura rationalis co ipfo , quod eft ex nihilo,
non neceflitatur nataralterad amorem effica-
cem primz rezule , ac projnde poteft peccan-
dodeficere 4 prima regula.

18. Dabitarur fecundo, verum angeli na=
taraliter finr peccabiles; non folum contras
finem fupernaturalem , & coatra legem , &
przcepta. fupernaturalia » fed  ctiam contra
finem naturalem, & coatra’legem, & pracep-
ta naturalia, ac projnd¢ vtrum (i creati fuif
{ent in pura natura, poraiffent peccare ¢ Rur
{us queritar , veeum (Gt pofibilis creatura ra-
tionalis naturaliter impeceabilis contra finem
naturalem,& precepra naroralia?

19. Prima fententia Duorandiin 2.ditt 5.
qu. Y.num 16, , & diftint. 23. quaf.t. nu.y.

& 8. Capreoliin 2. difhin@. 2. art. 3. Ad argu-,

menta Durandi: Caier.1.p.quet.63. art.1. Fer-

rarienfis 3. contra gentes, cap. 109.a¢ plurium,

Thomiltarum docet non folum efle poflibi-
lem creaturam rationalem naruraliter impec-
cabilem, fed etiam dari de fadto , atque ange-
lum ita cfle retum in nataralibus, vt in co ore
dine peccare non poflit,ac preinde efie folum
liberum ad ¢ligendum hoe, vel jllud hone-

ftum , nonautem ad eligendum honeftum., ,

vel inhoneftum - Citatur autem pro hac fen-
tentia 5. Thomas , dc cuius opinione agctur
numa22,

20. “Secunda fententia affericangelum effe.
peccabilem circa nawralia , ac proindé quod
etiamfi angelus fuiflet ¢reatus in pyra natura,:

cjua prabant ome

g

potuiffer pegeare , tranfgrediendo jprecepta
naturalia. Addunc aligui effe_impoflibilem
Creaturam rationaleny impeccabilem circanas
turalia, Docent hanc {ententiam Scotus in 2.
dift.23.qualt.vluma, Pajadanus , & alij, quos
referunt, & fequuntur Suarcz lib, 3. deange-
lis;cap. 7.num. 6. & Valfquez 1. p, difpur.231e
Cap. 4. i x

21,  Dicendum cum hac fecunda fententias
repugnat crearura rationalis naturaliter im-
peccabulis circa naturalia, ac proinde angeli
ctiam(j ¢reati fuiflent 10 pura natura , potnif-
fent peccare . Probatur;nam ex proportio=
nali ratione,ex qua angeli, & quzlibet creatu-
1a rationalis pofiibilis potell naturaliter pecca-
re circa fupernaturalia , poteft etiam peccares
circa paturalia ; ergo, Probatur antecedenss
nam cx dictis num, 1. ideo qualiber crearn-
ra rationalis poffibilis poffet peccare circa fn-
pernataralia , quiacum neque effet prima re=
gula honefti, neque poffer videre primam re=
gulam, prout eftin fo, & in quantum cft infi-
nitum bonam continens emne bonum ; non
necefliraretur naturaliter ad illam amandamn
{uper omnia, ac preferendam omnibus bonis
inferioribus , ac proinde poflct ab eius amore
efficaci deficere, & fe auertere 3 fed angelus, &
qualiber creatura ratignalis  poffibilis nons
pofict aaruraliter videre prout eft in fe pri-
mam regnlam honefti naturalis , cinfque infi-
nitam bonitatem , quz regula eft idem Deus,
ac proinde non neceflitaretur ad illam aman-
dam efficaciter,ac praferendam omnibus alijs
bonis ; ergo poffet ab cius amore cfficaci ; &
pralatiuo deficgre, ac peccare.,

22, Confirmatur primo : nam dzmones.
de facto quotidie peccant, non folum contra
pracepta (upernaturalia, & contra primam
regulam fupernaturalem, fed etiam contra
pracepta naturalia , & contra primam regua-
lam naturalem , Confirmatur fecundo ;: nam
Deus homines, & angelos eleuat fecundum
modum {uz naturz : ergo. fi angelinaturali=
ter effent impeccabiles circa naturalia , ac non
poffent deficere a fuo fing. naturali , debuiffet:
ita elenare per dona grati®:, vt redderet ipfos.
proportionaliter impeccabiles circa fuperna-
turalia,ita vt nec poflent deficere circa fuper-
naturalia » Videtur egim parum congrunm s
dininz bonitati, vt Deus nataramaliquam,
quz in puris naturalibus effer impeccabilis ,
eleuando, ad ftatum fupernaturalem ., reddat
peccabilem . Er quia hoc argumentum.s
probat non folum de angelis , fed de qualibet
natura rationali poflibili; dicendum repugna-
Fe creaturam, rationalem naturaliter: impec-.
cabilem circa naturalia, ac peccabilem circa,
fola fupernaturalia, . ;

23. Quares,quanam fucrit opinio Sandti
Thome.an hoc pun&o?

Refpondeo, quod quandequidem hoc
articulo primo qugftionis 63.probat angelum,
& quamliber creaturam rationalem, efic pec-
gabilemex €0 ,; quad non eft prima regulas’-

anges




e S

|
|
|
|

s2 0 D¢ peccabilitateomnium creaturarum

angelus autem , & qu:eiﬂ:;f creatura poflibi=
lis, ficut non eft prima regula circa {upernaru-
ralia, fic neqae eft prima cegula circa Naturas
lia ;s dicendum Sanédunm Thomam exiftimafe
angelum , & quamlibet creaturam rationas
Jem poflibilem effe naturaliter peccabilem,
pon {olum circa fupernatucalia, fed etiam cit=
ca natoralia . Rationes etiam , quas Sandus
Thomas affert 3. contra gentes’, cap. 109: &
quzftione 16. de malo probant abfolut¢ pec-
cab

litatem angclorum , ve aduoertit] Suarius
1ib. 3. d¢ angelis, cap. 7. num. 11. Quia tamell
sanétus Thomas agit de angelis, in quantuml
de fa&o ordinati funt ad finem fupernatura=
lem » cxplicare folet cornm peccabilitatem
per hoc, quod poffint deficere; 4 dilectiones
{upervarurali; & d fine fupernaturali, yenotat
Suarius loco citato. ;
24, Ad 1.nego maiorem : ideo enim ali-
qua entia, puta angeli, non poflunt deficeres
phyficé per corruptionem ; & mortem  quid

. non habent materiam capacem, & fufcepti=

nam plurium formarum {ubftantialium , qua-
yum ynaafferat privationem alterius ; fed ij-
dem angeli habent potentiam eligendi pluras
bona oppofita;pattin honefta, partim inhone-
fia: ergo poflunteligere non folum bona ho=
nelta, & conformia regale.fed etiam inhone-
fla, ac difformia regule morali, acfic peccare-
Hinc retorquetnr argumentum . Nam ficut
eo ipfo, quod aliqua includant materiam ,
qus fit potentia receptiua formarum (ub@an-
tialinm oppofitarum, poffant phyficé mori »
vel carrumpi » fic co ipfo , quod aliqua habe-
ant potentiam cletiuam bonorum contratio=
rum honcfiorum, & inhoneftorum, poflunt
peccando mori , ac corrumpi moraliter ; fcd
angeli, & qualibet creatura rationalis habet
talem potentiam electiuam, vt probatum eft
nUNL1S€Ig0 .
25. - Ad 2. nego,' quod in omnibus angeli
jta fe habeant ad animam rationalem, ficut
corpora cezleftia fe habent ad corpora infe-
riora. Nam vt {upponitur in argumento, cof-
pora ceeleftia’ comparantur ad inferiora , ficut
corpora phyfice incorruptibilia ad corpora
phyficé corruptibilia,& tamen anima rationas
lis eft phyficé immortalis , & incorruptibilis,
ficut angeli . Sicur igitur angeli , & anima ra-
zionalis, quia conueniunt in hoc » quod funt
forme fubftantiales independentes 4 materia ,
quz independentia cft caufa incorruptibilita-
tis, & immortalitatis phyfice , copueniunt in
phyfica incorruptibilitate, & immortalitates :
fic quia conueniuntin hoc , quod habent po-
tentiam’ eleétivam bonorum oppofitorum,
ac non {unt prima regula moralis, nec vident
naturaliter primam regulam moralem, prout
eft in fe, conuenjunt in hoe , quod peccando ,
Tp_ﬂ'unt deficere a prima regula, & fic mora-
Hercorrumpi , ac moti.
26. Ad 3. diftinguo minorem : dileétio
Drei fub concepru boni communis includens
tis proprium ¢ft naturalis Angelis, concedo:

dilectio Dei fub coceptu prime regulg prohi-
bentis. quadam bona propria eft naturalis
Angelis,in quantum natucaic opponitar li
bero, nege minorem: & diftinguo eodem pas
Qo confequens. Conformiter ad dita quz

ftione 169.0um. 23.in refp.ad 4. Angelus li
neccflario  (altem mneceffitate fpecificationis
amet Deum {ub conceptu boni communis
includentisproprium, tamen dum Deum non
videt prout eft in fe, non neceflario amiat
Deum fub conceptu prima regule prohibea-
tis multa bona propria:ergo poteit libere de.
ficere ab amore prima regul®, quo priniam_s
regulam preferat omnibus bouis proprijs, &
fic peccarcifiquidem illa altera diletio Dei vt
boni commuunis includentis bonum pro-
prium poteft coniungi cum peccato,quo quis

¢ligat bonum proprium prohibitum per pri-

mam regulam.

27. Ad 4.tranfeat ; quod Angeli non pofs
fint velle nifi bona vera,poflunt tamen velles
non folum hona {uperiora , {fcd etiam inferio-
ra,non {elum honefta; fed etiam prohibita; ac
proinde poifunt peccare. Bonaautem , pro-
pter qua Angeli peccant, funt vera bona phy-
fica, licét fint mala moraliter .

28. Ad s. Ad peccatum initiale fufficit
ignorantia negationis » qua quis hon videat
primam regulam prout ¢ft in fe, & proutefk
infinitum bonum continens omnia alia bonas
fed. Angelus, & quelibet creatura poffibilis
naturaliter habet hanc ignorantiam ncgatio-
nis, cum nan poflit naturaliter videte Denms
qui eft prima regula etiam naturalis: crge
Angclus , & queliber creatura poflibilis natu-

raliter habet ignorantiam fufficientem ad peg- . ¢

candum .

29 Ad 6.patet ex didis : fiquidem nu. 13¢
& fequent.allata eft ratio , propter quam re=
pugnat creatura impeccabilis . Ad locum Au-

guftini refpondeo primo cumi Vafquez 1. ps

difput.23 1.cap.s.num. 24 verba atlata 4 Magi-
firo non hzberi gpud S, Augutinum loco cis
tato, fed Auguitinum ibi folum afferere me=
liorem efle naturam creatam , quz nolit pec-
care , quam illam ; quz non folum poteft , fed
etiam vult peccarc. Addo;quod verba illaz
T alem Deus pamitfeciﬁ'e bominem , qui nec pcecare
poffes » nec weller, fufficienter verificari per hoc,
quod Deus feciffet hominem:impeccabilem,
non per naruram, fed per gratiam .

QVZESTIO CLXXIX.
Virams & in quo fenfuin Angelis poffit effe

taANIU peccatam ﬁ;per&iz, O inutdid®
8. Tho. quaf.63. art. 2.

I. V Identur in Angelis non folum poffes

V  cfle formaliter peccata fuperbi%, & ine

vidiz , fed etiam alia peccata, pimirum inio-

ftitiz, homicidij; odij contta Deum, & proxi-
mum

M

e

]

4

| —

T



|

= .

e

Liber 111. Quaftio CLXXIX.

mum ; idololatriz, quo vnus Angelus deferat

alteri honotes diainos,indbedicntiz formalis,
ire: primo enimdzmon poteft alicui contra
ius damnoum inferre 1n.bonis exrernis , ficut
de facto demon damnum intulit Iob : potelk
slterum in membris ledere , ac mutilate : po-
telt ctiam ininfté occidere : fed in iftis cafibus
peceabit peccatis iniuftitix, ho micidij: ergo.

2. Secundo poteft Angelus Deum odifle,
ac alium Angelum;ergo poteft peccare pee=
cato odij contra chatiratem .

3. Tertio potet vnus Angelus alteri An-
gelo deferre honores dininos, pura Angeli
inferiores poflunt diuinos honores deferre
Lucifero: fed tung peccabunt peccato idolo-
latriz : ergo.

4. Quarto inobedientia fpecialiseft , qua
quis vult diredté non parerc fuperiori: fed
Angeli poflunt velle dire@é non parere Deo:
ergo.

5. Quinto damones dele@tantur oblczni-
tatibus peccatorum carnalium , vt docet Au-
guftinus lib.14. de Ciuit. cap. 3. fed talis dele-
Aatio fpe@at ad peccata luxuriz : ¢igo .

6. Sexto non (olum {uperbia , & inuidia,
fed etiam auariria, ira , & accidia funt peccata
fpiritualia s fed Angeli funt capaces omninm
peccatorum fpiritualiom : ergo.

7. Septimo ex Gregorio lib. 71. Moral.
cap.31. ex fuperbia oriuntar plura vitia, & fi=
militer ex inuidia: ergo (icut Angel: poffunt
peceare peccatis fuperbiz, & inuidiz , (ic pee-
care poflunt peceatis , qua oriuntur ex fuper-
bia, & inuidia .

8. Refpondeco cum San&o Thoma hoc
art.2s quelt. 63. peccarum aliquod pofic clfes
dupliciter in aliquo: primo fecundum reatum
tantum : fecundo non folum fecundum reas
tum, {ed etiam (ecundim affeGum: ex.gr. ins
co, qui confilio , vel fuafione inducit alterum
ad fornicandum, adulterandum , fed ipfe nen
fornicatur, nec adulteratur , peccata fornica-
tionis » & adulterij funt fecundum reatum.s
rantum, cum illi imputearor ad culpam , &
pocnam , fed non funtin illo fecundum affe-
fium: at in ¢o, qui ipfemet fornicatur , adul-
teratur &c.peccata fornicationis,adulterij &c.
funt non folum fecundum reatum, fed fecun-
dum affectum . Hoc pofito,Sanétus Thomas
ponit duas conclufiones .

9. Prima conclufio cft: in dzmonibus fe-
cundum reatum tantam poffunt effc omnias
peccata « Probatar: nam demenes poffunt in-
ducere,ac de{ato {nis tentationibus inducunt
homines ad committenda emnia peccata etia
carnalia ; fed qui inducit alterum ad cominit=
tendum aliguod peccatum,contrahit reatum,
& malitiam illins peccatiz ergo omnia pecca-
ta poffunt dari in dzmonibus fecundum reca-
fum tantum .

10. Secunda conclufio et : in Angelis fe-
cundum affeium poffant (clum effe peccata
fuperbia, & inuidiz . Probatur : gam creatura
$picicualis poteft per fe folum affici, & haberg

§21

affetum ad bona conucnientia naturz (piri
tuali : fed Angeli {unt purg fpirituales , & cas
rent omai eorpore , & omni fenfn marteriali =
crgo poflunt pet fcaffici, & habere affeGtum
foltim ad bona conuenientia naturz (piritnalis
fed nature fpirituali conueniunt foltim bonas
fpiritualia, non autem materialia, corporeay
& fenfibilia ; ergo angeli pofiunt pet fc afficiy
& habere affectus ad fola bona fpiritualia, non .
autem ad matcerialia, jcorporea, carnalia , &
fenfibilia ; fed jn affeftu boni fpiritualis nons
potclt effe peccatum, nifi in quantum quis
valt bonum fpiriteale, non feruando regalam
fuperioris, & hoc eft peccatum fuperbiz,quod
confiftit in hoc , quod quis non vult fubeffes
fuperiori, cui debet fubefle : ergo primums
peccatum angeli non potuit effe aliud , quam
fuperbiz, fiuc affe&us, quo voluit bonnm ali-
quod fpirituale,, noa fe fubdens regule {upe-
rioris ; cui debebar fubefle. Ex fuperbia ange-
lorum potuit in ipfis oriri peccatum inuidix .
Potuit enim angelas affc@are excellentiams
fingulanitatis; fed qui per fuperbiam appetit
excellentiam Gingularitatis , exiftimat impedi=-
mentum talis boni, i alter habet idem bonum,
ideoque non vultalterum peruenire ad illud
bonum, & dolet, i perucniat ; affetus aurem,
quo quis dolet de bono alterius vt impedicn=
te (ibi excellentiam fingularitatis et affectas,
& peccatum inuidiz : ergo in angelis potuit
ctiam dari peccatum , & affectus innidiz, quo
inuidit homini, ac doluit de bono hominis »
ac etiam inuidit Deo , & doluirt de cxcclientia
diuina , acde glorid, que Deo accidit ex bo=
no, & exaltatione naturz humana : ¢x hac au-
tem inuidia conatur impedire falatem howmi-
nis, & gloriam , que Deo prouenit cx {alute
hominis , & homines inducere ad omnia pee=
cata, & confequenter coarrahit reatum one-
nium peccatorum . ldeo S. Auguttinus, queny
San&tus Thomas citat 1n argumcento fed centra,
lib. 14. d¢ Ciuit, caps 3. dicit. Diabolus non eft
farnicator , aut ebriofws , neque aliquid huinfmodi 3
eft tamen [uperbus , &r inuidus .

11. Pro explicatione hnius dodtrinz, &
folutione obicétionum , debet aduerii plures
pofie fieri queftiones . Prima eft virum ange-
li poflint contrahere reatum omnium pecca-
torum . Refponder affirmativé {Sanétus Tho-
mas > vt dictum eft num. 9. & probat: nam.
cum poflit inducere ad committenda quezli-
bet peccata, poteft contrahere reatum omniii
pcccalcrum . 3 ’

12. Secunda quaftio eft,vtrtim angeli non
folum poflint alios inducere ad omnia pecca-
ta , fed etiam poffint per fe ipfos cxercere, &
opere confummare omnia peccata . Refpon-
dendum negatiué. Nam cum carcant corpo=
re, & {enfu, non pofiuut per f¢ exercere pee-
cata carnalia, quz exercentur per corpis, &
per fenfibiless & earnales delectationes . Non
poffunt igitur per fe ipfos excreere , & operes
confummare peccata luxurie , & gulz. Rure
{us cum peccdium auaritiz confftat in ims
i Yuu o




sz2 De peccato Angeli ex {uperbia,& inuidia.

moderato appetitu rerum temparalinn, quz
poflunt pecunia @@imari, in quantum veni-
unt in viom vitz humane: angeli cum fintin
gapaces talis vius humani, marerijalis, & fenfi-
bilis,» non poflunt per fc iplos exercere, &
opere confummare peccatum auaritiz . Peg-
catm itz proprie confiftit in hoc, quod quis
per vindidam velit jnordinaté fatisfacere pal~
fioni fenfibill, quz caufatur ex apprehenfi
contemptus; fed angeli cum fint incavaces
1alis pailionis fenfibilis » non poflune velle ilii
acere per vindictam: ergo non peflunt
er'{e ipfos exerccre , & opere confummare.s
peccatum propriuim iz . Accidia eft quadam
writitia,qua homo redditur tardus ad {piritna.
les adlus proprer corporalem laborem : fed
angeli funt incapaces corporalis laboris 3 €Igo
pon poffunt per fe ipfos exercere , & operes
confummare pececara accidiz . Cum igitur an-
geli ex {cptem peccatis capitalibus non poi~
dint proprie per fe ipfos exercere,& opere con-
fummare peccata auaritia, huu;ir:a gule, ire ,

& accidiz , {equitur, guod poffint per fe ipfos
excrcere [olum, & opere confummare pecca.
ta fupetbiz, & inuidiz , in quantum invidia_,

fomitur non pro paffione appetitus fenfitiui,

fed pro affectu , quo voluatas dolet de bono

alterius , & conatur illud impedire

13, Tertia quaftio elt, virum angeli pof-
fint per ¢ ipfos cxercere peccata injuflitiz
contra bona externa s conira famam . & con=
tra vitam alterius. Refpondendum affirma-
tiue. Nam poteft demon contrajus alterius
ioferre Rocumentum alteri in bonis externis ,
ficut intulit lob; potelt alterum ininflé infa-
mare , muatilare , occidere s crgo potelt opere
gxercere peccata infamationis, mutilationis,
homicidij &c. Poteft etiam mentiri menda-
tio perniciofo, ac de fadlo, vt dicitur lo. 3.
mendax et & pater mendac , & fuo mendacio
caufauit lapfum, & ruinam primorum paren-
tum , & totius geaeris humani ; ergo poteft
per fe ipfum hec peccara exercere, & Opcres
confummare . :

14. Quarta queftio cff, verum angeli pof-
fint etiam per fe iplos confummare peccata
€onrra charitacem , odio habendo Deum , &
proximuim ; contra religionem , tribuendo
€iearara, puta alteri angelo honores dininos

Refpondendum affirmatiué, non folume,
in quantum hazc peceata confummantur per
adtum internum odij , fed etiam in quantum
confummantur opere £Xierno, impediendo
bonum proximis, & inferendo illis malz, &
impediendo Deo gloriam , quam habecct ex
falute homiaum . Poteft eriam peccare contra
;eh%mne_m » & opere confummare peccatum

idololatriz, tribuendo Cleaturz, puta alter;
sangela honores dininos, ' :
15. Quinta demum quzflio cft, in quo
fenfu debeat intelligi, ac verificetar dofrina
Saugti Thome, quod jn Angelis fecundum.,

i alia peccata, guamss

c

affedumnon poflint effe
fuperbiz, & wuidiz

Refpondeo ex Caictana in commentario
quod danctus Thomas non nega
fe ctiam opere perpetta
alia peccata ody Deis & pic
homicidij,;mendaci), idololat
fum ¢t num. 14. fed folum afferi
peccata non potelt commirtere; nil
uo {uperbix , & inuidie, & ita, vt pri
gelorum peccata debeant efle fuperbiz, & in-
uidiz %_ﬂd hic fit fenfus Sané1 Thomz, pa-
t Nam in corpore artienli concludit : mnde
priviun peecainm angeli non poteft effe aliud , quam
fuperbia, fed confequenter potuit in eis erid effe ¢
dia. Quod antem hoc fit verum, probatur;

ANZCi0s poi-

& - confummare.s

explicando difcurfum San&i Thoma . Homi-
nes enim , quia habent corpus , poflunt per fe
inordinaté affici ad bona corperea, nimirum
ad bona temporalia pecunia @ftimabilia, qua:
veninnt in viom vite humang, ad deled atio-
nes guitus, & venereas , ad dele@ationem fa-
tisfaciendi paffioni fenGbili irz , guz vt dicit
Homerus retatus ab Ariflotele 1, Rheto. cap.
11, & 2. Rhetor. cap. 2. eft dulcior melic, &
ad corpeream quictem, quecft contrarias
laboti corpareo : fed hee funt motiua auari-
tiz, luxutiz, gule, ire, & aceidiz ; ergo ho-
mings poflunt peccare ex motiuis etiam ho-
rum quinque vitioram capitalinm®. Angeli &
conuerfo cum careant corpore , non poflunt
per fe aflici ad hae bona corporea, ac proindé
noin poflunt peccare ex motino horum quins
que vitiorum capitalium. Pofiuat ergo foli
per fe inordinaté affici ad bona fpiritualia» &
puré intelligibilia ipforum naturz conuenien-
tia; fed bonum fpirituale eatenus foliim mo-

uctinordinaré , quatenus mouet ad non fer~ A

vandam regulam prafcriptam a fuperiori ins
co appetendo, & procurando, quod eft me-

tivum fuperbi ; ergo angeliad primo peccans:

dum non poflunt moueri , nifi ex motiuo fu=
perbiz , & ex hoc motiuo poteft fiatina oriri
inuidia, quadoleant de bona Dei, & aliorum,
1o quaotum impedit ipfis (ingularitaté, guam
cx fuperbia affedtantsergo licet ex his mortiuis,
fuperbie , & inuidia opere etiam confume-
ment alia peccata, tamen verum eft, quod per
fe primo afficiuntur folim ad metiva fuper=
bi#, & inuidie, vt docet Sanétus Thomas .
16. Confirmatur Prime : nam Sandtus
Thomas fupponit feptem effe peccata , feu vi-
tia capitalia , ad quorum nimiram motiua ita
homines per fe afficiantur , vt ex ijs commits
tantceicra peccatacontra varia precepta , 8
quarit,virum etiam angeli poffine per (e affici
ad talia motiua, ex ijifque peccare , ac proins
de vteum talia vigia fint etiam capitalia refpes
& angelorum, ac refpondet, guod poteft
pecedie folim ex motiuo fuperbie, & inui-
€12 , Non autem ex motiuis aliorum quingue
vitiorum, ac proinde quod fupcrbia folumes
& inuidia fupnt vitia eapitalia re(pedta angelo-
Tum . At nonnegar, quod ex motiuo fuper-
biz, & inuidiz poffint eriam opere confunt
Fate plura peccata fpecicdineria contra plus
xcs

i S

T




SR

e ellnog &lequen

res victutes , & plura pracepta, vt diGtum eft
num-12. Sed hec dodtrina magis explicabi=
tar qual. fcqucmi 180. dum examinabitur ,
quodnam fueric primom peccatum angelo-
ram?

17 Ad 1;2.3. & 4. concedo in angelis non
felum pofie efle formaliter, & ita,vt opere con-
{ummentur peccata fuperbia , & inuidiz , fed
eriam peccata iniuftitiz ; homicidij, odij con-
tra Deum ; & proximum , idololatrz , inobe-
dientiz formalis ; fed ira, vt committantur, ex
motino duotum vitiorum capitalium;, nimi-
rum fuperbiz , & inuidie, vtexplicatum cft
anm. 1s. & 16.

13- Ad 5. diftinguo maiorem : dzmones
dele@antur obfceniratibus peccatorum; ita ve
afficiantur ad delectationes carnales, 0cgo 3
ita yoad ilias noo afficiantur, fed folum ex in-
aidia veliot,& gaudeant peccatis homigums ,
in quantum ‘impediunt corum falutem, &
beatitudinem, concedo maiorem: & diftinda
codem padto micori ; diftinguo confequens

_ergoin demonibus funt peccata luxuriz “im-
putatiue , & quead reatum, concedo: funt
formaliter, & ira, vrilla opere confumment,
& habeanr affectiim ad motinum proprium.,

< ipforum , hac eft ad carnales dele&ationcs ,
ncgo confequentii . Ex didis in angelis pol.
fnc efle omnia peccata quoad reatum,peccata
i . carnmalianon podunrefle formaliter, & ira; vt
opere compleantur, & confummentur, nec
ita, vtangeli afficiantur ad deleétationces car-
nales, quz funt proprinm eorum motinum ,
fed folum jta, vt hominesad ea inducant ex
motiuo faperbiz , & 1nuidiz, vt explicatam

ibus,
# 19. Adoé.nego maiorem, quod nimirum
! peccataauaritiz; ite , & accidiz fi proprié
fumantur, ffint peccara puré fpiritualia. Ve
enim dictum eft num. 12. peccarum auaritiz
propric confifticin immoderato appetit re-
mum temporaliam , & pecunia 2timabilium,
in qeantuin deferuinnt ¥ibus vite humane 3
pcceatum ira confiftit in immoderato appe-
titn vindictz , in quantum fatisfacir paflioni
fenfibili caufatz ex apprchenfione contem-
ptus : peccatuny accidiz confiftic in triftitias ,
€X qua quis redditur tardus ad fpiritnalia pro-
piet corporalem laborem ; fed hac {funt pec-
; <ata materialia, ac non puré fpiritualia : crgo
it proprié non poffunt effe in‘angelis . Poflunt
}_;‘ tamenin ijs effe metaphorice : puta auaritias,
‘ ? 1i {umatur pro immodetato appetitu habendi
Guodcumque bonum creatam etiam (piritua-
le, daturin angelis,& redycitur ad fapecbiam ;
ira {1 fumatar pro appetitu {fumendi vindi-
&am, &inferendi malum alteri, quia impe-
dit bonum affcGatum fingolaritatis,reducitur

. ad inuidiam &c.

20. . Ad 7.concedo s quod demenes pof«
funt pegcare omaibus peccatis , qua oriun-
tur ex f{uperbia, & inuidia, fed dico quod
illa redacuntur ad foperbiam ; & intidiams ,

L)

Liber Ii1. Quaftio CLXXX. $23

tanquam ad duo vitia radicalia , fen capitalia
vt explicatum eft num 16.

QVASTIO CLXXX.

Virum primum peceatum Luciferi fuerit fue
erbie proprie, vel potins nimis cowi-
placensie de [¢ipfo, few Luxurie ,
[piritualis 2

8. Th. quaft. 63, art. 3.

1y Idetar primum peccatum Luciferi

non fuiffe (uperbiz propri¢ dicte, (ed
nimie cuiufdam complacenttz de fe ipfo,
quam Scotus vocat luxuriam fpiritualemo :
primum enim peccatum Luciferi fuit primus
actus inordinatus 5 fed primusacus inordina-
tus-Luciferi non fuit fuperbia propri¢ ditas ,
fed nimia complacentia de fe ipfo, & nimias
z{imatio perfeGionis, quam viditin fe = er»
go. Probatur minot: nam f{uperbia proprié
dita eft, per quam quis fe prafert alijs, qui-
bus non debet praferre, vel fe non fubijcit
alijs,quibus debet fubijcere;nimia autem com-
placentia de (e ipfo abloluté non ¢ft proprié
fuperbia, fed luxuria quedam (piritaalis ; fed
primus adus inordinatus Luciferi, non fuir
actus, quo f¢ alteri preerulerit, vel nolucric
fubijcere » fed aétus, quo fe iplum nimis dilg-
xit, & nimisde fua perfedione, & pulchri-
tudine complacuit: ergo . Probatur minot
nam amor amicitiz, quo quis diligit fe ipfum
abfolute , ac complacer de fua pertectione, it
prioramare concupifcentiz,, quo gquis vult
fibi aliquam excellentiam, & fe comparat, ac
prafert alijs; fed fcut actus poficrior {uppo-
nit priorem , fic inordinatio actus pofterioris
fupponit inordinationem actus priotis: ¢igo
in Lucifera prior fuitinordinatio,& peccatum
in actu amoris amicitiz , guo dilexit fe iplum
abfoluté , & complacuit de fua perfeiones ,
quam in actu amoris concupifcentiz;quo vo-
Juit fibi aliguam excellentiam 5 ac fe pretulit,
alijs , ac proindé primum peccatum Lucifert
non fait {aperbiz propri¢ diGe, fed compla-
ceatiz de (e ipfo, ac cuinfdam luxuriz fpiri-
taalis.

2. Refpondeo Scotum in 2. diftindtione 6.
quzft. 2.docuille primum peccatum Luciferi
fuiffe,non fuperbiz proprie did®,in quantum
eft peccatom fpeciale , fed cuinfdam luxuriz
puré fpiritualis . Scotus igitur cbm cenfeat
angelos carerc omni cotpore ; cenfetillos efle
incapaces luxuriz carnalis , qhalem in angelis
pofucrunt aliqui Patres, quidixerunt illos
amore exatfifie in filias hominum propter ea-
rum pulchrituding , ex iffque gigantes genuif-
fe s ac ponit in ipfis lnxuriam quandam purg
fpiritualem , & analogicam ;ac proporiiona-
lem caraali, qua confiftit in nimio , & inot-
dinato amore ; ac complacentia alicuius puls

Vuu 2z chrig




non quidem increate
non poteft nimis
creatz . Lucifer
ulcherimus, & vt defcri-
s cap. 28, omni lapide pre-
nibus perfeétionibus tums

i, ac Dir 1
mscuin efie

(]

giofo, hoc eft «
naturaiibus, g
pimis, & inordinate (g fum dilexit , ac dey
fua pulchritudine, & perfe@ione complacuit
{ed hoe fuit primum peccatim ipius, quod
videtur a Poetis ad;:m’rm:u:.n » dum fabulati
juntNarciffum,vifa fua pulchritudine,exarfifle
.in amotem il inatomy {ui. _Adu‘;s Scotus
ex hoc inordinato OTC aMICitia, & ex 1
jnordinata complaceniia ortum effe inLuycife.
ye inetdinatum amcrem concugif_ccmis:, qu
{ibi concupivit booum bcaﬁnt;dams modo in-
debita , & hoc cenler fuiffe fecundum ipfins

peceatrny,* Gabrielin. 2. diftinét, o, Lo,
confeatit Scoro in hoc, qued primum pecca-

mer amici=
fum , fecun-
UL amor concupis

wm Luciferi fucrit inordinatus
tim , & complacentiz erga e 1
diay autém peccarpm :
feentiz, quo in appett bearitudi-
nem 3 fed differe 4 Scoto s guod peccarnmiil-
lad nimi)amoris , ac complacentiz de [vipfo,
putatfuifle peccatum f{uperbiz proprié dicte,
& in quantam confitpir peecatum {peciales.,
1 gutem concupifcent
> dppetnt beatitudinem , full
rizcommunitér dite, in quanty i app

titias immoderatus cuinfcumque deleftationis
arnalis ; aut [piritualis vocaturiuxuria .. Ga.
briel igitur.& Scotus \':'dj:p:ﬂl‘ diffentire folum
fquoad medum loguendl . . :

3. Dicendum cum ¢ommuni fententia
Patrum , & Scholafticorpm ; primum pecca-
tum Luciferi fuit foperbiz proprie dida, Tra-
diderunt haoe featentiam Albertus ia fumma
2, par. trad. 5. quaft. 21. Aatifiodorenfs lip,
2. tradk. 2. cap. 2 Sanéius Thomas 1. partes
guefh. 634tk 1. quem {equuniur Caietanys ,
& omnes Thomifte, Alesand. 2. parte queft,
o3%. memb. 2. Sandtus Bonau;ngura in 2. dift,
6. art. 1. quafl 1. are. 3,& alij; quos referunt,
& ftquuyeur Suarez lib.7. de Angelis cap.o.&
Yafquez 1. par, difp. 232. cap. 2. & feqq.

4. Probatur primd cx Scriptura . Prima
Ecclefialt, 1o dicitur & Znitium omnis peccati of
[uperbia , cui confonat illad Tob. 5. fuperbiam
unnquam intuo feufis autin tio verbo dominayi per-
sittas., In ipfa enim initium fimpfst onne pecca-
tunn 3 fed hacreli monia debent intellioi nons
folum de peccatis hominum,, fed de ouinibus

peccatis a_bl'o!u::':? cum loguantyr viitegiali-
ter, ac proinde ctiam de peccaro angeiorum ,
quod fuit abfoluté primil,& fuit canfy peccart
primorum parentyni, _& conlequenter omnig
peccarorum ab hominibus commifforyy :
ydeoque communiter 4 Parribus iatelliguargy
etiamde peccato angelorum : ergo.

§« Secundoe Ifai. 14. dicitgr: «Eii"i'amado cea
cidifli decelo Luvifer,qui mane orie aris,qui dicebas

in cordetuo 3 in celun conjeendam ; Juper aftra Deis

Dk peccato Luciferiex {u perbia.

n fupernaguralibng ornatus s

a |

exaleabe folium meam , aftendam fuper altiruds
nabinm i fimijis ero Altilimo

fed licet hazc ver-
ba in f{eafu litterali dirigantur ad Nabucho-
donofar Regem Babylenis, tamen in alio fen-
{u litterals, vel myltico a Spiritu Sanéto intens=
todiriguntyrctiam ad principem dentonum ,
qui idcirco vocarus eft Lucifer, ac de eo expli=
cantur d pluribas Patribus, & fignificant illum
cecidiffe de ceelo proprer peccatum faperbiz ,
quo dixitexaltabo folizm menm , fimilis ero Altifia
mo: ergo. Patres, qui de Lucifero verba illa
interpretantur , funt Qrigenes lib. 4. Periar-
chon,cap, 2. Tertullianus lib. s aduerfus Mag-
cionem,cap.17.Euleb. de praparatione Euana
gelica,lib. 4. cap. 9. Achasal. lib. 1. de pafiio-
ne Chrifti , & Cruce, Ambrof. in illud Pfal-

mi 118. Iacrepafli fuperbos,& in illud fufeipe Ter-

bum tyum in bowum , Profper in libro , cuj titu=
lus et , Dimidium temporis, cap. 1. & 2. Gres
gor. lib. 1. Ep. 3. quz ponitur etiam ordines
42. Bernardus in Serm. de San@o i Benedi@o ,
Auvguftinus lib. 3,de doétrina Chriftiana, cap.
73 Hicronymus inillum locum Ifai. ac Cyril-
lus Alexandrinus in eum locum , vbi cum.s
expofuiffer illum de Rege Babylonis, conclu-
dit s Adaprarc autem quis poteric , er quidem walde
merito bec , gue difta funt bifforice , capiti eins qgisé
omnia comminuitsdamoni inquam Principi malorum

6s Tertio Ezechielis 28. habetur; T« figna-
culum fimilitudinis Dei, plenus fapientia , & pevfe-
tEns decore : in delicifs paradifi Dei furfdi . Omnis la=
pis pretiofes operimentum tuuve . Tu Cherub exten-
tus, O proiegens : pofuite in monte (anfle Dei'y in
medio lapidum ignitornm ambulafli, perfefius in vys
tuis a dig conditionis tug , donec inuenta eff tniguitas

inte: & paulo poft explicans genus peecarit

fubdit ; Bt elewatum eft cor tuum in decore tuos fed
kac licet ad literam dicantur de quodam rege
Tyri, tamen in alio fenfu litterali, vel miftico
intelligenda (untde diabolo fub perfona regis
Tyri igurato , ac de eo explicantur a pluribus
Patribus 5 crgo Lucifer peccauit peccato fu-
perbix , quo elenatum eft cor eius in decore fuo. Pa=
tres; qui verba illa de Lucifero (olum intelli=
gunt, ac non de rege Tyri, funt Origenes lib. 1.
Periarchon, cap, 3. Tertullian. lib. 2. contra
Marcionem, cap.10. ac Gregarius 1ib. 23.Mo0-
ral. cap. 18. alias 24. At Ambrefius lib: de pa-
radifo,cap. 2. Hieronymus, ac Theodorctus in
cum locum jtaexplicant de rege Tyri, vt fub
cius perfona debeant figuraté intelligi de dia-
helo, quibus confonat Cyrillus Alexandrinus
lib.3, in [oannem,cap. 39. dicenss Leginmus enis
ad principens T yrorum di&um effe dininitus, quod &
neeeffaria quadam ratione diabolo ascommodare per=
Juademur.,

7. Quarto Luc, 10. Chriftns dicit:Fidebam
Satanam ficut fulgur de celo gadentem; fed vt L‘xpii"
cat Gregorius lib, 23, moral. cap. 7. dixit hac
verba ; ad reprimendam quamdam clationem
difcipulorum , qui gloriabantur, quod expa-’
liflent demones in nomine Chrittiz crgo figni-
ficauit Satanam de ceelo cecidiffc propter pec-:
catum fuperbiz . :

8, Quin,

17 i

ir




ir

Liber HI. Quaftio CLXXX.

$. @hinto Tobeap. 4. dicitur: Omne fubli-
e ‘videt . Fpfe eft vex [uper vninerfos filios fuperbig;
fed licet hzc verba ad listeramy dicantur deo
Leniathan , hoc eft de bellua quadam marina
amnium bellvarun maxima, ramen dicuntur
etiam de diabolo figurato per illam belluam
marinam’, vt communites explicant interpre=
tes: ergo dum dizbolus vocatur rex [wper oms
filios fuperbin , fignifi

e

ficatur illum efle (upers
biflimumy, ac primum, & pracipaum ecius
peccarum foiffe fuperbiam .

9. Probatur fecundo conclufio ex Patri-
bus,tum Grazeis,tum Latinis. Ex Gracis Na-
zianzenns Qrar, 27.dicit ; Hee, nimirum inui-
dia, Zucifernm obfcuranit ob mentis elationem pron
lapfem . Damalcenuslib. 2. de fide, cap. 4. lo-
guens de natura angelica, gua primo peccauit
in Lycifevo,d Et clenata efl eduerfiss Deum, qui
il fecit. Chrylott hom.'15. in [oann. dicit
L2uid fuperbis Naneffer é ccsf? eieltus,nee in
diabolo vavfus cecidiffer angelus 5 nifi boc fe fcelere
contaminaffet 5 ergo docet caufam lapfns fuiffes
peccatum: {uperbiz 5 fed primum peccarum
angeli fuit caufa lapfus angelici : ergo .

0. Ex Latinis Ambrofius lib. 4. Epift. 33.
ias 84. dicit : Siue in lapfu diabols; fine in praua-
ricatione hominis initéum peccati fuperbia eff : & in
PlilmG 118. inilla verba; Superbi iziqué agebant,
dicit s Maximum peccatum in homine [uperbia eff
quando inde manauil nofiri ovigo deliffis & paulo
poft + Et guid de bomine dicam? Ipfe diabolus per
[fuperbiam watui 2 (ng awmifit gratiam ; fed diabolus
gratiam {uz naturz amilit per primum pecea-
tum; ergo primum peccatum angeli fuit fu-
perbia . Auguftinaslib.1 1.de Gen. ad litt. cap.
14. 8¢ 15, agens de primo peccaro angelidicit
fuiffe fuperbiam , idque confirmat ex Eccle-
fiaft. 10, Tuitinm omnis peceati oft fuperbiay 8 capa
15, concludit : Ainc diabolus cecidit,qui non amas
wit pecumian , fed poteflaten s & lib. 12. de Cinit.
cap. 6. agens de primo peccato angelorum
dicit : Cum werd canfamiferie walovum angrlovym
quarytuy , eamepitooccurrit , quod abilo , qui [um-
weé eft 5 anerfi , ad fe1pfos conuexfi Junt, qui now [une=
e funt i & boc virium quid eliud , quam fuperbia
nuneupatay ! Et paulo poft: Hic primus defesins,
& prima :'57937.‘;.1, f}'i'>n:£??1-’;::c witiuim illins nature; &
lib. 14. cap. 11. dicit: Superbus ille angelus, ac
per boc inuidens, pey candem fuperbiam d Deo ad fe-
mctipfum covuerfus , & quodam Guafi tyrannico fa=
ftu gandere fubdsnis, guan cffe fubditus eligens,de fpi=
vitnali paradifo ecczdit - Fulgentins Iib.1.ad Mao-
NIMUM, Cap., 7= dicitaSF nftivan peccativequivituy,,
2ibil alinvd, wifi fupexbia inuenitur, Dicit enim Scri-
ptuva s initinm eminis peccari eft fuperbia ; que tune
mnitium [ pfit s cum angeles aduer(us Deum elatus
efl. Sanctus Leo fermone q.de colledtis,de dia-
bolo loquens; dicits Znuentor ille, anthorque pec-
cati, piimum fuperbus vt caderet, deinde inuidus. Et
epilt.o3.ad Thuribiuny,cap. 6. Duia propria na-
turali gxcellentia analéd ufus eft in vevitate non fletit,
ernard. ferm. 17, in Canr. Zucifer, gur mané
oviebainr ; preproperé eleuabatur . Adde teffimo-
ria Patzumaliata pum.¢.& fequent.dum cons:

s S

clufionem nolteam probarémus ex Scriptura .
mxta explicationem Patrum , .

11, Probatur tertio conclufio ratiang. Pri-
mum enim peccatum Luciferi fuit inordinas-
tus amor fulipfins ; fed inordinatio illa fuit
inordinatio (uperbix propri¢ dita ; ergo priv
mum peccatum Luciferi fuit fuperbia pro=
pric didtz . Probatur maior primoandorita-
teS. AuguttiniLib. enim 1 2. de Giuit. cap: G
dicit . Cuwm werd canfa miferie wmalorum angeloram
Quarituy s ¢4 merito ocenryii ; quod ab ca , qui [umme
eft,auerfi, ed feipfos , conuerfe funt 5 qui non fursme
Junt: & lib, v4e capoaz. dicit initium malz vo-
luntatiseffe fibi mmis placere ; fed conuertere
fead feipfum ;avertendo (& a Deo’, & fibi nis
muis placere, eft inardinaté, ac peruersé dilige-
re feipfum ; ergo ex Auguftino primum pece
catum angelorum fuit inordinata , & peruer(a
dileétio fui iplius. lded idem Augnftings lib.
14.de Ciuit. cap. vitima concludic : Feccrung
iraque ciuitates duas amares duo 3 tevvefbrem [eilicet
amer [ui s vfque ad contemptum Dei, caleffemn amor
Dei vfque ad centemptum (wi = & lib, 11-. de Gen.
ad litteram , cap.15. loquens de angelisdicit &
Peruerfus [ur amor prinat [anéfa focictate turgidum
[piritum .

12. Probatur fecundo eadem maior ratio=
ne.Nam amor lt primaus adtus voluntatis,qui
cft origo aliorum a&tuum , quibus vel concu-
pifcimus bonum , vel fugimus malum ; ergo
inordinatio alioramactuum oritur ab inordi-
1a1ioNe amoris ; €rgo primum peccaiuni an=
gelorum fuit amor 1nordinaras; fed hic amor
inordinatus non fuit amor Dei, necamor al-
terius angeli, fiquidem ¢t impoffibile,ve quis.
ametaliom inordinate,nifi amet inordinacé fe ¢
ipfum:erge primi peccatfi angelori,ac prefer=
tum Luciteri fuit amar inordinarus fui ipfius.

13. Probarariam minor primi argumens
ti, nimitim, qued inordinatio illa ameris
primi angeli fuerit inordinatio fuperbis pro-
pri¢ dicte, primd ex 8, Auguftino, quilib. 1 2.
de Ciuir.cap.6. cum dixiffer : cam werd canft mis
[exie malorum angelovum quevitur , illa wmeviré oc-
curyit, quad ab ille,, que fusame efl, averfi, ad fe ipfos
connesfi [unt , qui non fumme funt : fubdit ;* Er boe:
witsum quid alind, guam fuperbia nuncupatuy ergo
docuit inordinationem illam amoris fuiffes
inordinationem {uperbiz. Secundo probatue
ratione.Primo enim catcnus quis amat feipsi
inetdinate , quatenus non vule fuum amorem
fubijcete prime regula fuperioris;illumques
ordinate iuxta preicriptum prima regule, fed
vt libet, ac proind¢ quodammedo facit fes
ipfum primam regulam s fed nolle fc fubijce-
re prima regule , ac fe iplum qguodammodo
conftituere primam gegalam ¢ foperbia pro-
pri¢ dita , vtex Sancto Thoma ast. 2. huius
quztionis diximus precedente Rum.10. €620,
Confirmaturinam lerem. 2. 2¢. fuperbiz aétus
defcribitur illis verbiss o Sacnlo confregifis ingum
weuns. , rapifti vinculamea s dixifti i non [erniam. il
fed Lucifer fe ipfum diligendo, ita vt non.vos
laeric (e (ubijcere prime regulz, confregitinst

gum




§26

gum debitz fubieétionis Deo; qui et primass
regula,rupit vincula divinorum pregceprorum,
ac dixit, non fersiam 5 €rgo commifit peccarum
maxime fuperbiz. Sccundoe vel Lucifer inor-
dinaté dilexit e ipfum, in quantum inordina-
¢ eomplacuit dcrpcrfc-&ionibus » 8t excellen-
tijs,quas vidit {e habere, vel in quantum inor-
dinaté appetijt aliquam excellentiam , quam
adhuc non habebat; fed veraque inordinatio
fuit fuperbiz propric difte ; ergo . Probatut
prima pars minoris. Complacentia caim de
perfedtionibus ; quas vidit fe habere , catenus
folum potuit cfle inordinata, guatcnus vel
gomplacuit de illis » quafi non accepitfer ab
2lib 3 Hoc eft 4 Deo» vel complacuit deillis
ranquam fibi debitis; ac non datis @ Deo per
gratam s fed viraque inordinatio fpectat ad
fuperbiam propri¢ dittam, &cad prefumptio-
nem,, quam San@us Gregorius lib. 23. moral.
cap. 4+ vel 7. primo loco recenfet inter modos
fuperbiz , qua.quis extollit fe fupra fe: ergo.
Probaturfecundarpars. Si enim Lucifer inordi-
nate dilexit feipfum; in quantum inordinate

appetijt aliquany excellentiam , & perfedtio-

nem , quammnon habebat; hac inordinatio

fpc&at ad fuperbiam propri¢ diGtam,fiquidem

faperbia, quazeft fpeciale peccatum, & habet

fpeciale obie@um d S.Thoma 2.2. quaft.162.

art, 2. definitur inordindtus appesitus proprie exe

cellentie .

14 ‘Concluditur argumentum . Primum

eccatum Luciferi fuivamor saordinatus (ui
fed ille amor fuitinordinatus, inquantum vo-
luit fibiinordinacé aliquod bonuin : ¢crgo Lu-
cifer primo peccauit , in guantum voluit fibi
inordinatéaliguodbonum : fed non peccauit,
inquantum voluiv fibi bona inferiora, & car-
nalia , cum illa non poflet appetere : neque In
quantum voluit bona fibi proportionata , &
conuenientia, vt habenda modo conuenienti:
nam in tali appetitn nulia fuiffet inordinatio,
ac¢ nullum peccatum setgo peceanit; in quan-
ti voluit {ibi bona improportionata per excef=
fum, vel in quantum voluit iJla habere modo
improportionato per exceffum s fed inordina-
tio confiftens in ¢o', quod quisvelitbona im-
proportionata perexceffiim,vel modo im pro-
© portionato per exceffum ; ¢ft inordinatio fus
perbiz propri¢ difi® ; qua quis fc effert fupra
fe:ergo .

15, Supereflt , vt examinemus do&rinams
Scoti, & quafdam eius propofitiones . Quarcs
jgitur primo , vtrum Scotus verum dicat, in
quantum afferit primum  peccatum angeli
fuiffe inordinatum amorem amicitiz; quo di-
lexerit fe ipfum 2

Refpondeo afficmatiug, vt ditum eft num.
10. & probatum ratione; 8 auctoritate SiAus
guftini.

16. Queritur fecundo, vrum poffit dari
amor amicitiz , ‘qui non fir fimul concupi-
fcentie}

Refpondeo negatiug . Ratio eft, quia ama-
x¢ cft velle benum; periona autem, cui volu-

De peccato Luciferiex {u pcrbia,

mus bonum ,dicitur finis cxi, & amari Amoré
amicitiz; bonum, quod volumus, dicitur finis
gni,& amari ameore concupifcentiz: ergo ficue
et impoflibile , vt aliguem amemus amores
amiciriz,abfque co quod eodem actu velimus
illi bonum , fic eft impofiibile, vt aliguem.s
amemus amore amicitiz, abfgue co quod eo-
dem actu velimus illi aliquod bonum amote
concupifcentia .

17. Qu&citar tertio, virum angelus po=
tuerit amare fe ipfum , & complacere de fes
ipfo amore, & complacentia amicitiz, ablque
ce quod amote concupifcentiz vellet ibi alis
quod benum diftindtum, vel de aliqguo bono
diftinéto complaceret ?

Refpendeco affirmare aliquos Scotiftas ; &
afferere , quod talis amor cfiet pure amicitiz,
ac non includeret vlilom amorem concupi-
{centiz , cum non amaret [vllum finem qué
diftintum & fine a7, nec de illo complacerete
Ad amorem autem concupifcentig requiritur,
vt amet finem gué diftinétum realirer 3 fines
eni« Exiltimo contra hanc fententiam effe im=
poffibile, vt angelus, vel alia creatura amet fe
1ipfum vt finem ez amore amicitiz, ablfgue eo
qued codem actu velitamore concupifcentie
aliquod bonum diltinGum vt finem qui, vel
de eco camplacear. Ratio eft, quia amare fe
ipfam eft velle fibi bonum , quo bené fe ha-
beat; fed nulla creatura bene e habet per e
ipfam precis¢ fincbonodiftincto : crgo crea-
tura non poteft amare {e ipfam ; ablque co»
qued velit {ibi aliquod bonum diftinétum. -
Ex oppofita ratione Deus videtur pofie feips
diligere, abfque co quod velit fibi bonuin di=
finctum. Addo; quod quia vt didtam eft
quaft. 158, num. 20. primacoghitio angelo=
tum ch,quaintuentur fe ipfos,nopnude (um-
ptos, fed ‘vt ornatos fpecicbus, angell nons
poffunt complacere de (¢ ipfis vt nudé fume-
ptis , fed ve ornatis fpecicbus diftinctis. Addo
rurfus videri quaftionem de pomine , virum
amot, qui velit {ibi, vel alteri fola bona reali
ter identificata , debeat dici pure amiciu®, an
amicitiz in quantum teadit in perfonam vt
finem , csi vult bonum; & coneupifcentiz, in
quantum valt cidem perfonz bona identificas
ta vt finem gwmi.

18, Quaritdiquarto, virlf amor amicis
tiz , quo Lucifer amauit inordinate fe ipfum,
& de fe ipfo complacuit ; congié vecetur
peceatum lnxoria {piritualis ? :

Refpondeo negatiue. Ratio elt prime, quia
non omnis inordinatus appetitus deleétatios
nis, guz habewt ex fenfibilibus:; vocatur lu-
xuria; ergo 4 fortiori inordinatus appentus
dele@ationis , que habetur ex puris intelligi-
bilibus, non vocari debet luxuria fpiritualis.
Probstur antecedens: nam folus apperitus de-
le&tationis ex venereis dicitur luxutia, immo-,
deratus autem appetitus deleQationis,que hax
berur ex cibo, & potu, non dicitat luxuria,fed
gula : inordinatus appetitus delectationis re=
fultanus ex vifu fpedtacalorum,ex auditu mu-

: fica=




P

Liber 111 Quaftio CLXXXI

ficatim , ex odoratu fuauium odorum , non
vocatur luxuria ; ergo multo minus inordipa-
tus appetitus dele@ationis refultantis ex bonis
intelligibilibus dici deber laguria. Secundg
inordinatus apperitus {cientiz non eft l-uxuri'g,
fed euriofitas ; 1nordinatus appctitus honoris
non elt luxuria , fed ambitio : inordinatus ap-
petitus exccllentiz non cft luxuria, fed fuper-
biazergo inordinatus amor, quo Lucifer com=
placuit de fc ipfo , ac de fua perfectione, & ex-
ccllentia, vel fuam excellentiam appetijt, non
dici debet peccatum luxurie , fed (uperbie ,
refertim cum nuaguam 3 Sripturis, & Patri-
.fpms_tribuasur Lucifero peccatum luxutiz (pi-
ritualis,fzpé illis tribuatur peccatum {uperbie,
gued fuceit primya, & caufa inuidiz, & alig=
Iim peccatorum .
1g9. Adargumentum in contrarium patet
ex dictis. Concedimus eoim primum peccas
tum Luciferi fuulls inordinatum amorem fui ,
& inordinatamn cowplacentiam de fua pul-
chritudine , & excellentia, fed dicimus inordi-
nationem talis amoris » & eomplacentiz non
fuiffe inordinationem luxuriz, fed (uperbizin
quantum noluit fubijcere faum amorem pri-
me regule , eamque ordinare 1uxta primam.,
régulam,ac voluit inordinaté propriam excel-
ientiam., vel de fua excellentia inordinaté
cemplacuit, tanguam illi debita &c. vt magis
cxplicabitur infia, cum in particulari explica-
bimus peccatum angelorum. Diximus rurfus
num.17. & 18, amotem inordinatum angeli
non fuiffe amorem folius amicitie, fed amici-
tiz imul, & concupilcentiz &¢.

QVAESTIO CLXXXI.

“Virum Lucifer peccauerits Vel peccare potucrity
appetendo effe vt Dens per equalitatem ,
: wel per fimilitudinem ¥

8. Tho. 4. 63, art. 3.

> Idetur Lucifer appetere potuiffe zqua-

*litatem cum Deo , ita vt defiderauerit
effe qualis Deo , & cffe Deus , & hog potuif-
fe eflc cius primum peccatum . Eateaus enim
Lucifer non potniffet appetere efic zqualis
Do , quatenus cognofcebat evidenter hog ef-
{c impofibile; fed pofliumus appetere aliquid,
quod cognofcamus vt cuidenter impoffibile;
crgo.

2 Secundé videtur Tucifer de fadto pec-
caffe, appetendo efic vt Deus per zqualitaté .
Vieenim dicit Nazianzenus Orat. 17. Hec,
nimirtim invidia , ¢ Zuciferam obfuranic ob
mentis elationem prolap(um . Indignums enim , atque
intelevandum dicebat, fe cum dininus effez, non Deuns
quogue exiflimariz & carmine [exto de Lucifero
dicit :

Coreuit amiffo 5 wilis fplendore, miferque
Duws Deus effe cupit .
Idem ctiam docent alij Patres, & in hoc fen-

y27
fu explicant illud Iai. 14. Similis ero Altifi~
e,

3. Relpondeo tres effe fententias . Prima.s
Scoti in 2. ditinét. 6. qua(t. 1. Gabriclis ea-
dem dilin@, quatt, 1. arric. 3. dub. 2. Maioris,
quzt. 1. Bafolis quait, 1. quas refernnt , &
fequuntur Suarius lib. 7. de Angelis, cap. 7.
num. 15 & fequen. & Vafquez 1. p.difp. 234.,
€ap. 2. docet Luciferum potaiffe primo pec-
€arc,appeteado ablolutam zqualitatem cuim.s,
Deo ; licétcognofceret illam effe impoflibi-
lem. Ex au@oribus tamen citatis nullus ef ,
excepto Maiere, qui dixeric Luciferum de
fadto peccallc , apperendo hanc abfolutam..
equalitatem : imo Suarins num. 21. dicir id
non videri verifimule , nec fatis credibiles Vaf-
quez dicit non dari firmum fundamentum ad
id afirmandom .

4. Sccunda fententia Maioris in 2, dift. 6,
quafl. 1. docer Luciferum de fadto peceafle ,
appetendo abiolutam xqualitatem cum Deo ,

s« Tertia {ententia communior docet ims-
poflibile fufle, vr Angelus peccaret , appeten-
doabfolutam zqualitatem cum Dco, quam
cuidenter coguofcebat effe impoffibilen. .
Doeucrunt hanc fententiam Sanétus Thomas
hocart. ;. quaft. 63. quem tequuntur Caie=
ranus, alijgue Thamiftz : Alexander 2. parts
quait. 98, memb- 3. Albertusin 3. diftinct. S%
artic. 3.Sandtus Bonanenturathidem quzft. 2.
Acgidius quedt. 1. artic. 2. Heruweus qualt. 1.
art.3.Durand.quaft.1.oum.13. Ferrarien(s 2i
contra G&tes,cap.109. Vuillelmus Parificns ,
I1-pit.2.caps 109.& alij ;

6. Dicendum cum hac tertia-fententias 3
impofiibile fuit , vt Angelus primo peccaret,
appetendo ablolutam  zqualitatem coms
Deco .

Probatur: nam impoflibile eft, vt angelus
primo peccatit yappeicndo id , quod cuiden=
ter cognofcebat effe impoflibile ; ac non effe
fibibonum, & conuenicns ;s fed Angelus cuis
dent¢r cognofcebat efle fibidmpofibilen abe
folutam ®qualitatem cum Deo, ac non efle ti-
bi bonam, & conuenientem ; erga . Probatur
minor : Angelus enim caidenter cognoefcebat
implicare coutradilionem , vt ipfe effet gquas
lis Deo @ rurfus coganofccbat cuidenter , quod
co iplo, qued efictzqualis Deo, non eilet
ipfe, fed eflet alind ens, imo effer chimara,
& quod nea erat {ibi bonum non effie id ,
quod et ; fed efic aliud , imo efle Chimzram 3
€IgO .

7. Confirmatur primo ; nam catenus ho-
mines aliquando poflunt appetere impoffibis
lia, puta effe angelum, velefle Deum , quates
nus vel ex errore putant hac effe poflibilia, ac
{ibi bona, & conuenicntia, vel ex fallaci ap-
prehenfione faltem apprehendunt cffe fibi bo-
na, & conucnientia; fed Angelus faltém ans
tequam per peccatum precedens obfcurarctug
ipfius inrelle@us, pon potuit ex ¢rrore putare;
vel ex fallaci apprehenfione apprehendere hae
efic poffibilia; bona ; & conucnicntia , fed pris
me




= =S R -

s28 DecLucifert apperitu effendi, vt Deus

o intuity naturaliter , & euidenter cogno-
feebat , & indicabat vt impoflibile, fibi incona
weniens > ac non bonum ; fed defru@ivum fui
effe, & omnis {ui boni,efie Deum , & effe 2-
gualem Deo; ergo non potuit hec appeteres.
Addo, quod ex didtis quaft. 162. num, 7.8 (e~
quent. Angeli faltem wveritates paturaliter
euidentes cognofcunt fimplici intuitu, nulla
preuia fimplici apprehenfione non iudicatia;
€rgo.
§. Confirmatur fecundo ex Anfelmo , qui
1ib. de cafu diaboli,cap. 4. dicit : 8§ Deus cogita=
54 non poteft, nifi ita folus, wr nibil illi fimile cogitari
goffic s qguomoda potuit diabolus welle,quod non potnit
iudicare } Nonenim ita obtufe mentis erat , vt nibil
alind fimile Do cogitari poffe nefciret ¢ Licet vera
ia co dialogo hoc argumentum proponatur
a difeipulo, tamen cx refponfione 5 quam af=
fert magifter , patet, quod approbatur : {iqui=
dem refpondet Angelum appetijffe quandam
cum Deo zqualitatem, neu in natura, fed
alio modo ; ergoconcedit Angeluns non po-
guiflc appetere zqualitatem illam impoffibi-
fem.

9. Dices:diabolusde fado polt lapfum..
jta Deum odit, vt appetat Deum non efic; &
vellet Deum deftruere, fi pofiet, licet cuiden-
ter cognefcat hze efle impoilibilia; ergo ctiam
POTULL Primmo peccare, ita immoderare diligen-
do fe ipfum , vt velleteffe Deuas, ac Deo -
qualis, Jicet cuidenter cognolceret hoc efler
impoffibile .

Refpondeo , tranfeat antecedens, & ncgo
confequentiam . Difparitas eft?; quia diabolus
cum de fafto fit mifer , & cruciatus patiaiur
intolerabiles, exiftimat, immmao cuidenter co-

nofcit,guod melius,vel faltem minus malum
{ibi effet non efle , quam fic effc miletum per
gotam eternitatem , inxtaillud Chrifli de luda
Matth. 26.24.Bonus erat 1, fi natus non fuiffet bo-
wio ille: crgo diabolus ficut iwdicat fibi bonum,
vel faltem minus malum non effe, quam mi-
ferum effe; fic potelt iudicare s vel faltem per-
rurbato intellectu apprehendere fibi bonums ,
Denmnon cflc, in quantum apprehendit il
lum ., vt caufam fuz miferiz. At antequam
peccaret, cum non eflet mifer, fed potius bea~
zus , ac non haberetintelle@um obfcuratum,
non poterat apprehendere , ac iudicare vt bo-
num {ibi non effe: ergo nec poterat apprehen-
dere, ac iudicare vt {ibi bonum eflfe Deum, vel
effc zqualem Deo, cum viderer cuidentiffimé
hoc cile impoffibile ; ac deftru@tinum fui .
Confequenter admitti potelt diabolum de fa-
@o, cum {it in ftatu miletiz, ac perturbatum
habeat intelledtum,polle peccare,defiderando,
vt Deus non fit Dcus, fed ipfe diabolus fit
Deus , appichendendo in hoc aliquam ratio-
nem boni, vel minus mali. At non potait
primo peccate, defiderando fe ¢fflc Denm , vel
zqualem Deo. Videtur Sanétus Thomas hoc
fotumadmittere, vel faltem non negare, dum
ho_c;art. 3. quaft. 63. ia corpore dicit .« Primo
gwidem meda , hoc et per zqualitatem ; yon po-

tait appetere effe vt Deus quia [cinit boc effe impof
fibile narwrali cognitione i nec primumy alfum pec-
candi in ipfo precelfit wel habitus 5 vel paffio ligans
cognofcitinami ipfins wivtutem s vt in particulayi defe=
ciens , eligevet impoffibile , ficut nobis aliqguando eon-
zingit : crgo tacité concedit , vel faltem nons
negat , guod de fadto, enm poft peccatum fit
in fatu damnationis , habeat perturbatum in-
telletum , ac defideret non efle , poflit appe=
tere hoc impoflibile , quod ¢ft Deum non effe
Decum, fed fe diabolum efie Deum , & cffes
zqualem Deo, ita vt eliciat atum odij pro:
portionaliter contrariam actui illi amaris, qui
tribui folet Auguftino : i exgo poffem effe Deus s
mallem te ; quam me ¢ffe Deurn

10. Ad 1. difinguo maiorem : eatenus
Lucifer non potuiffer per primum peccatum
appetere aquaiitatem cum Deo, quatenus
cuidenter cognofcebat hanc zqualitarem ve
impoflibilem , ita vt nec pertorbara mentes
apprehenderet illam, ve fibi bonam, & conues
nientem ; concedo ; ita ve fulten apprehende-
ret vt {ibi bonam , & couuecnientem’, neg
maiorem : concedo minorem : & nego cons
fequentiam . Nos catenus poliumus appetere
efle angelum, vel Deum, quatenus ex errore,
& fallaci apprehenfione poflumus iudicare,yel
apprehendere hec vt poflibilia, vel (altems ,
vt nobis bona , & conuenicatia; fed angelas
antequam peccaret , non potult ex errore iu=
dicare, vel ex fallaci apprehenfione apprehen-
dere zqualitatem cum Deo cife {ibi'bonam 4
& conucnichteln : CIgo .

11. Ad 2. Allara teftimonia Nazianzeni
poffunt itaintelligi, vt Lucifer voluerit effes . ¢
Deus per fimilitudinem, & cxiltimari ve Deti§ . -2
per fimilitudinem, noo perzqualitatem, ficuty,

verbailla , Eeero fimilis altiffimo , lignificant , 5= °

quod affectarit folam fimilitndinen: 5 nozns
autem zqualitatem cum Deo. In codemos
fenfu debent explicari teftimonia aliorum Pa-
triam .

QVAESTIO CLXXXIL

Virnm diabolus primo peccariz s inordinate ap-
petendo beatitudinesn unatdralem 5 vel
Jupernaturalem 5 vel Upionem
Hypoffasicam > & quemdans

prencipaing 2
S Th q. 63, art. 3+

1. Idetur primum peccatuimn diaboli non
fuifle inordinatus appetitus beatitudie
nis naruralis, vel fupernaturalis: primo quia
non potelt explicar:, qualis fierit hec inordis
nario s ergo . 2
2. Secunds primum peccatum diaboli fait
fuperbiz propuig diz: f(ed hic inordinatus
appetitus non fuiffer peccatuin fuperbiz pros
pri€ dickx v crgo.
3. Tet-




;ﬁ
!
|
|

f

Al

-

1,

Liber III. Quaftio CLXXXII.

2. Tertio videtur primum peccatum dia-
bali non fuiffe inordinatus appetitus vnionis
bypoftatice . Per vpionem enim hypoftati-
cam deftructa fuiffet perfonalitas, ac perfona
ipfius Luciferi, ac natura ipfius data fuiflet
alteri Perfone , nimicum Perfonz Verbi vel
perfona Patris , ant Spiritus San&i ; fed Luci-
fer non appetijt deftruGtionem fuz perfone ;
¢rgo.

4+ Quarto videtur primum peccatum Lu-
ciferi non fhiffe , quod appetierit ¢ffe primus.
& caput cxterartin creaturarum . Ve enim.
infradicetur, Lucifer de falo erat fupremus
angelus,ac proinde princeps, & caput cetera-
fum creaturarum;; fed non peccanir, appeten-
do id, quod habebat : ergo .

5+ Refpondco , quod vt docer Sasdus
Thomas hoc art. 3. queft. s3. Angelus abfgue
omni dubio peccasit, appetendo effe vt Dews 5 fed ex
didlis quzitione precedenti non potuit appe=
tereefle ve Deus per zqualitatem , & 2q uipas
rantiam, quam videbat effe impoffibilem., ;
crgo appetijt effe vt Deus per imilitudinem.,
aliquam , quam vidcbat effe poflibilem, ideo-
que la. 14. dixit ¢ Bre fimilis Altifimo; f{ed i
appetijflet effe fimilis Deo in aliquo, in quo
fecundum divinam difpofirionem poterat, &
debebat Deo aflimilari , non peceaffet , dum-
modo talem fimilitudinem voluiffet debito
modo confequi , & iuxta leges 4 Deo praferi-
pias: ergo peecanit,; vel quia appetjit Deo al-
fimilari o aliquo s in quo iuxta dininam dif=
pofitioncm non erat aptus aflimilari , vel quia
licee appetierit aflimilari inaliquo,in quoinx.
tadiuinam difpofitionem, aprus crat affimila-

s, voluit confequi talem (imilirudinem mo-

# <« doindebito, & non wixtaleges a Deo preefcri-

- ¥ pras. Queritur ergo, in quo angelus volueric

allimilari Deo, ita vt peccarit

6. Plures funt (ententiz . Prima docet an-
gelum peccaffe per hoc , quod ita inordina-
1¢c complacucrir de beatitudine naturali , ac de
perfectione, quam poterat confequi virtures
ite nature , vtin ea pofuerit foum vitimum
finem; ac fe auerterit d beatitudine fupernatu-
tali, quam debuiffer confequi per gratiam.,
Dei. Voluit ergo angelus affimilaci Deo ; ins
quantum ficut vltimus finis Dei eft bonum. ,
quod habetvirtute fu nature, fic angelus po-
fuit fuum finem in co, quod habere poterat
virtite fuz natur® , non curans beatitudinem
fupernaturalem, quam debuiffec habere per
gratiam . Proponit hanc fententiam Sanétus
‘Thomas art.3.huius quzftionis 63. dicens. /#
hac angelus appetife effe fimilis Deo, guia apperit vt
finem witimum beatitudinis id ; ad quod virtute {ue
natuya poterat peyuentres aucriens [uum appetitum d
beatitudine [upernatmralis qua eff ex gratia Dei
Sequuntur hanc opinioné Caictanysin com-
meatario huius are. 3. qu.63. Ferrarienfis lib.
3. contra gentes,cap. 109. Heruaus,, Baffolis,
Algidius, & Richardus, licer difconueniant
in modo illam jexplicandi, qui modi videri
pefluntapud Snarez lib.7. de angelis, cap. 10.

529
& Vafquez 1. par. difp, 275. cap..15.

7. Sccunda fententia docet angelam pri-
mo6 peccalle per inordinatum appetitum fuz
beatitudinis fupernataralis . Hane etiam fen-
tentiam proponit, & explicat Sanétus Tho-
mas citato art. 3. quelt. 61, dicens. Fel ffan-
gelus apperijt ot vitimum finem illam Dei firnili-
tudinem, que datur ex gratia, woluit hoc babere vir=
tute fitz nature, nop ex dinino anxilio fecundum Dei
difpofitionems « Ep hoe confonar diflis Anfeimi quié
libro de cafi diaboli; cap. 4. dicit 5 quod appetijt il=
lud, ad quod perveniffer, fi fleriffer « Addir San&us
Thomas de duabus propofitis opinionibas -
Et bacduo quodam medo in idem redeunt , quia fe-
cundum viramque appett finalem beatitudinem per
fuam wirturem habere , quod eff proprium’ Dei .
Hanc opinionem docuerunt plerique fchola=
ftici, licer differant in modo illamyexplicandi ,
qui modi videri poffunt apud Suarium lib. 7.
deangelis cap. 11. & Valquez 1. par. difputat.
235+ cap. 2. & 3. Seholafticiautem , qui illam
fententiam docuerunt, funt Antiodoren{is
lib. 2. fumma tra&. 2. cap. 2. Albertus 2. par.
fumme traft. 5. quatt. 21. membr. 1. Alexan.
der 2. par. queett, 08. membey, Caietaous, &
reeentiores Thomiltz in hune art. 3. queft.
6;. Bgidius in 2. dift. 5. Quat. 1. art. 2. &
cadew dift. Richardus acts 1. quas 3. Dugan,
quaft. 1. num. 14, Heroxzus guaft. 1. art. 3.
Argent. in 2.dift.6. quefti. & eadem ditin&.
Scotus quail. 2. Gabriel quafh 1. art. 2. Fers
varien{is 3. contra Gentes, cap. 109. & alij .

8. Tertia fententia docet Luciferum pec-
caffe falte m confequenteretiam per hoc,quad
inordinate appetierit aliquem principarom
fuper alia habere, ac alijs preterri « Hancetid
fententiam proponit San‘tus Thomas in hoe
art. 3. queeft, 62, vbi polt duas relans lenren-
tias fubdit, Duia verd quod efl per fe , eft princis
Piunny, & caifa eius, quod eft ver alind, & hac etiam
confecutum eft , quod apperijt aliquem principatym
Juper alta babere , in quo etiam peruersé woluit Deo
afimilari . Hanc fententiam docuerant plures
alij Scholaftici, licet non conueniant in modo
illam explicandi, nimiram Alexander 2, pat.
quzft.o8. memb. 3.5a0ctus Bonauentura in 2.
dift. 5. are. 1. quaefts 2. Lyranus in illud Ifa.
V4s In colum afcendans , & Burgenfis' in addi-
tione, Vuilllemus Parifien(is 1. pat. 2. de vni-
uerfo capite 109. & 110.,& alii; quos referunt,
Suarius lib. 7. de Angelis,cap. 14. & Valquez
I. par. difp. 235. cap. 6.

9. Quarta {enteatia docet Luciferum pri-
mo peccafle, inordinaté appetendo vnionem
hypoftaticam , eamque natarz humaunz Chri.
fli inuidendo. Hanc fententiam docyerunt
Catharinus, in opufculo de gloria bonorum
angelorum ; & de lapta malorum ; & in illud
Gen. 3.8erpens callidior evat s flacobus de Valen-
tiain Plalm. 8 2.in illa verba . Surge Deus, iu-
dica terram 5 Viguerius de lnit. Theologicis ,
cap. 3. Eamdem opinienem vt probabilie-
rem fequitur Suarius, ac plures pro ea authe-
res refert. libs 7. deangelis;cap. 15. num. 13.

Xxx 10. Quin-




530

10, Quinta demom fententia eft Vafguez,
gui 1. par. difpul. 223, 234. 235, dacer Lucife-
rum potuiffe precare omaibus di&is modis
(ed effe fatis ncertum , quo ex diétis modis
ii.‘(("di'i? . i i T ;

11,  Probabilius exiftimo Luciferum pri.
mo pcn‘.aﬁc:mmdm,u{: appetendo hec omnia
{imol, nithirum voioscm hypoftaticam , bea-
fitudimem fupernaturalem, principatum, guo
ceteris creaturis praeflet, ac nemini fobefict
{ubiettione obedientie , & ponendo funmyvl-
timum finem in quadam beatitudine naturas
Ii , guam fuis viribus potuifict aflequi .

12, Vtexplicem ; & probem hanc fenten:
tiamsfuppono primo ex diétis fupra queit.174
pums 16+ & dicendis i fra quall. 134, num.
13. Luciferna & angelos malosin prmo in-

flanti non pecvafle, fed Deum fiper om
dilexiffe » ac fe difpofuiffe a¢ graua fant
tem » ac per adti amoris Dei [upcr omnia per
aratiam fanctificantem digoificarum ngru]ﬂc
de condigno fupernaturalem beatitudinem ,
vt diximus qualt. 174. npm. 6. :

13. Suppono fecundo ex dicendis infra
anzft. 184. Luciferum & angelos malos pec=
cafle in fecundo inftanti , occatlione noui mo-
tiui ad peccandum , quod nou fuerar illis pro-
pofitum in primo inftanti . :

14, Suppono tertio ex dictis quaft. 157.
num. 8. cum Sandto Thoma, alijfque com-
muniter, omnibus angelis in via reuclatuts
aliguo pacto fuiffc myfterium Incarnationis,
vt in Chriffium , qui debebat efie caput nons
folum hominum , fed angeloram , crederent,
cunigie meritorié adorarent. :

r5. Suppono guarte cx dicendis infras
quz. 185. num 12, cum Sando Thoma art.
7. huins queltionis 63. alijigue fatis commu-
niter, Lucifernmy, qui primus angelorum pec-
cauit , aliofque ad peccandum induxit’, fuiffe
fopremum inter angelos.

16. s {uppotitis, Lucifer in primo in-
fant vidit fecreatum d Deos eleuatum ad fi-
nem fupernaturalem, & conftitutum fapre-
mnm inter angelos, & cereras creaturas, non
{olum i naturalibus, fcd etiam in fupernatu-
ralibus, gue vtcum Sando Thoma art. 6.
quzlt. 62. diximus qualt. 176, data funt ange-
lisiuxta proportionem nataralium , ideoque
habuit maximum motisum diligendi Deum
fuper ommia , & vix habuit motiuum peccan-

di, & rebellandi d Deo . Ideo dilexit Deum
fuperomnia , & meruitde condigno beatitu-
dinem . In fecundo infltanti Deus Lucifero, &
alijfangelis dedit cerramen forté, ytvincerent,
& fic cum maiori merito confequerentur bea-
titudinem .

17. Reuclauit nimirum illis naturam hu-
manam per vnionem hypoftaticam exaltan-
dam fuper omnes angelos ; ac Chriftum ho-
minem fimul, ac Deam fore principem om-
nium angelorum , ab ijifque adorandum ado-
vatione latrias, ac per Chriftum ceteros homi-
nes elenandos ad hoc, vt eflent 2quales, & ali-

De Luciferi appetitu effend:, vt Deus.

qui fuperiores-angelis in donis [LUpernarura-
libus gratiz ; & gloriz s ac ijidem angelis pra-
cepit, viin Chriflum venturum ct derent ,
enmque adorarent adoraticne Jatriz . Exhac
reuclatione propofituny fuit angelis, acp
fertim {upremo, nouam, & quidem ve
mens motivum peccandi, cum videret {ibi 3
qui ha@&enus natuna, & gratia fucrat fupremus
inter opines naturas crealas,; nawuram huma-
nam in Chriflo preponi, homines exaltari ad
angelori zqualitatem &c. Lucifer ergo inot=
dinate appetijt vnionem hypoftaticam f{u na=
tare dari propter cius dignitatem, qua pra(ta-
bat czteris naturis , & propter merita praces
dentia : indignatus cft, quod ipfe, & omnes
angeli deberent fubijci naturz inferiori in
Chrifto : noluit Chriftum aderare : appetijt
beatitudinem {upernaturalem confequi, non
fecundum ordinema Deo prafcriptum , ado-
rahdo nimirum Chriftum, eigue fe fubijcicu=
do, fed ita, vt daretur illi propter dignitarem
naturz, & propter merita pracedentia. Quia
verd vidit Denm polle illi dare fupernatura-
lem beatitudinem propter dignitatem natura,
noluit in illa conftituere fuum vitima finem ,
fed ilum conftituir in aliguo bono, quod pof-
fer fuis viribus confequi, & ad hunc finem.s
ommnes fuas operationes ordinauit : innidic na-
turz humaoe Chrifti vnionem hypeftaticam,
& alijs hominibus exalrationem jad 2qualita-
tem angelorum quoad dona gratie, & gloriz:
appetijt principatum fupra cateros angelos ,
illofque impulit ad rebeflandum & Deo, ac fe
rebellivm principem conftituit, nolens vili
fubefle per obedientiam , ne ipfi quidem.s
Deo. -
18.
primo : nam cum Lucifer in prime inftanti
Deum fummeé dilexerit, in fecundo aurems
peccanerit peccato fuperbie, & inuidia , in fe-
condo inftanti habuit aliqguod nouum , &
vehemens motivum fic peccandi; fed vix
potefl excogitari alind novum , & vehemens
motintm , quam iam explicatum , nimiram
quod reuclata illi fuerit exaltatio nature hu-
mao® per vnionem hypoltaticam fupra ip-
fum , & fupra omnes naturas angelicas ; crgo
peccauit ; appetendo (uz natire voionem , &
illam exaltarionem inuidendo Chrifto , & na-
ture humanz,nolens Chriftum adorare,& pet
hanc adorationem , & fubic&tionem confequi
{upernaturalem beatitudinem &c.
tg. Secundo probatur:nam cum hzc opi.
nio concilict quodammodo cateras fententias,
fuadetur rationibus,& fundamentis carerarum
fententiaram {imul acceprarum . Primo ergo
qued Lucifer peccarit, appetendo inordinaté
ynionem hypoftaticam , illamque inuidendo
naturx Clhriﬁi, probatur . Nam plures Patres
docent diabolum peccaffe ex inuidia; fed pra-
T}]pgi‘lﬂ‘é mouquummu:dendl tuit voio hypo-
nz]f;fi -ifra pature humanz , non autem ao-
gelica ;5 ergo pracipud inuidit nature huma.
nz Chrifti voionem hypoQaticam 5 fed inuj-
dia,

7
Hzc fententia fic explicata probatuti#.
.".{’ :

4
|
|




| —

i .

-
|
|

Liber Il Quaftio CLXXXIL

dia, qua quis inuidet fuperiori, oriri folet ex
fuperbia ; qua quis appetirexcellentiam {npe-
rioris: ergo peccaunit ex appetitu inordinate
ynionjs hypoftatice . Quod autem Lucifer
pecearit ex innidia, docent Cyprianus inopu.
fculode zelo, & linore, vbi loquens de linore,
feu inuidia dicit . © qaale malvm f fratves dile-
ifimi 5 ano diabolus cecidit ; quo civeymueniri , &
[ubperti altailla, & praclavafublimitas potuit , o
quodeceptus eflipfe s qui deciprt? Irenmus lib. 4.
aducrfus harefes, cap. 78. dicit . Ex tsnc Apo-
flata eft Angelus, & inimicus s ex quo Zelanit plafma
Dei , ¢ inimicum illum facere Deo cggieffus eft «
Tertullianus lib. de Patientia cap. s. dicit dia-
bolum impatienter tuliffe ;, cum vidit homi-
Nem 4 Deo conditum ad fui fimilitudinems »
& ex hac impatientia inuidiffe . Idem docent
Bafilius in concione deinuidia, & Nyfienus
in oratione Catechetica, cap, 6. Bernardus au-
tem Serm. 17. in cantica dicitloquensde Lu-
cifero . Potuit enim contingere ( f¢ tamen incredi
bile mon putetuy) plenum [apientia, & decore, bowmi=
wes prafeive futuros ; & profeduvos in pavemn glovi-
oy . Sed fi prafeiuit, in Dei Perbo abfque dubio vi=
dity & in lirore fuo inuidit, € moliius efil babere [4-
Giedlos s focios dedignatus . Infirmioves funts inquit »
anferiovefque naturas non decet effe comites, nec aquar
{es gloria . Si peccauit, inuidendo homini, cui

nagis inuidit, quam nature humana Chritti,
inmidia erta cx {uperbia,qua appetijt fibi vaio-
nem hypoftaticam ! Vt enim dicit Augufti-
nus lib. 2. de Gen. ad litteram » cap. 4. Porrd
bec inuidia fequitur fuperbiam y non pracedit . Non
eniim cqufa fuperbiendi eff innidia,fed caufa inuidends
Juperbia; & rationem reddir;dicens , Cum igitur
Juperbla fit amor excellentia propries innidia vero fit
disma felicitatis alieng , quid vnde nafcatsur , fatis in
prompru eff « Bernardus etiam (erm.17. in cant.
<docet inuidiam Luciferi ortam effe eft fuper=
Dbia,dicens z ergo in calo concepit dotorem, ¢ in pa-
redifo peperit tiniquitatem, prolem malitia s matrem
MOVLis ; & @rumnarum omuium prima parvens [uper-
bia .

20. - Secundo , gquod angclus peccarit, ap-
petendo inordinate {uam beatitudinem s pro-
batur ex Patribus.- Ambrofius enim Epift. 84.
dicit . Aliter inflantur 5 qui cupiditate excellentia
fingularis omnibus appetunt antéferris aliter vey d in=
tumefcunt y qui Dei auxilium vefutantes s qua fieri
fine ipfius opere non poffunt, ex fua perfici wirtute con-
tendunt, @, fpesn fwam d Deo auferunt . Hac [uper-
bia d diabolo {umpfit exordinm » qui quoniam [ua,
qran & ereatore acceperaty potentia, &r dignitate fibi
placuit , feque anéiori fue glovie comparauity cum s
Anglis, quos in confenfum impictatis {us traxeral, &
eelefli (ublimitate deieftus eft . Augufttinus lib. 22.
de Ciuit. cap. 1. Qai ; fcilicer Deus y cum pra=
feires dngelos quofdam pevelationem,qua fibr ad bea-
tam itam fufficere vellent 5 tawti boni defertores fu=
tuios  ney eis ademic poteflatem . Gregorius lib-
32. Moralium, cap. 7. alias 14, Relifo enim; cui
debuit - gdbarere 5 principie , funm [ibi appetije effe
principiunzs velicko co,qui weve illi [ufficeve poterat , fe
fibi fficere pffeindicaniv. Anfelmus domums

53T

libro de cafu diaboli dicit , qued disbolus appetije
illud, ad quod perueniffes 5 fi fletiffes . :

21. QObijcies: angelns cognofcebat emden-
ter impoflibile efie; ve confequeretur beatitu-
dinem fupernaturalem per proprias vires : cr-
go appetijffet fibi aliquid manifeft¢ impofii-
bile; quod eft abfurdum, vt cum Sanéto Tho-
maart.3. quafl 63. diximus quaftione prace-
denti,num, 6,

22. Refpondeo, quod angelus inordinaté
appetijt , vt {icut Deus cleuarat ipfum , & cz-
terosangelos inxta proportionem perfectionis
naturalis , fic dacet fibi, & caieris angelis bea-
titudinem iuxta propottionem  perfectionis
naruralis , & actuam naturalivm elicitorum.s
ex viribus nature;fed hoe fuir poflibile: ergo.
Hoc pado debet intelligi, ne fibi contradicar,
San&us Thomas dicens hoc ast. ;. quzft. 63.
quod angelus beatitudinem (upernaturalem..
voluit habere pér virtutem [k natuye, non ex dinine
anxilio fecundum Dei difpofitionen .

23. Tertio demum quod Lucifet peccaue-
rit, appetendo principatim , quo alijs przef-
fet, ac nemini, ne ipfi quidem Deo (ubeflet
{ubicctione obedientix, probatur ¢x Patribus.
Augultinus Iib. 14. de Ciuit. cap. t1. dicits
Pojleaquam [uperbusille angelus, ac per hoc muidus,
per eamdem [uperhiam 4 Deo ad femeriplem conuer=
Sus & quodam quafi tyratnico faflu gaudere fubdi-
tis,quam effe fubditys eligens,de [pivitnali paradifo cc-
cidit « Bafilius orat. 17. que cft de humilitate;
loquens de diabolo dicit. Cam [e fupra bomi.
nes extuliffes , infra bomines cecidit . Gregorius
lib. 34. Moralium, cap. 14. alias 17. Tus perier-
(& libertatis appetut ; ot praeffe carevis, nulli fubef-
fet » Bernardus ferm.17.in Cantic. digjt. Mo-
litns eft babere fubiedos , homines nimirum , fo-
cios dedignatas . Infismioves funt, inquit » infevioref-
que natura . Non decet effe comites , nec diﬂi-lm:‘:t.‘jl i

glovia . An forte prodit bane impiam eius maching=
tionem illa prafumpta afvenfio , feffiaque [ignificans
magifleviung i Afcendam, inquit, [npra montem ex -
celfum , ¢ fedebo in latevibus aquilonis , quo altiffi-
mi quamdam promde (imilitadinem obtineret , [i que-
madmodnm 1He fuper Cherubim fedens gubernat om-
nent Angelicam creaturamsy ita & ipfe alius federer,
regeretque genus bumanwm . Et ferm. 69.loquens
de Lucifero, & Adamo dicit. dmbo iniguitatens
meditati funt, abtitudimem affelfantes {He poteutia 5
ifte fcientie . Confirmatur ; nam affectationem
cuiifdam principatus,ac regni fignificant ver-
ba illa, quz Haiz 14. dicuntur in perfona Lu-
ciferi ; cuius figura quedam fuit Nabuchodos
nofor. Incelumconfiendams fuper aftra Dei, hoc
eft fuper Angelos, exaltabo folium mesm: [edebo
in monte teffamenti 5 in lateribus aquilonis: afcen-
daw fuper altindinens nubinns 5 fimilis evo Altiffi-
mo . Fevaniamen ad infernum detraberisy in profin=
dum laci dre.

2t.  Probatur tertio conclufio « Namos
juxta hanc fententiam omnia bené explican-
tur, conciliantur dicta Sanétorum Patrum. 5
affertur nouum motinum, & qpidem vches
mens Lucifero propofitii in fecundo inftans .
i Xxxa g




$3%

i, propter quod peccanit in fccgmdg}_z’nﬂami‘,
affertur ratio , propter quam abnitio fuerit
aduerfarius, & inimicus Chrifti » & primus
Antichriftus , qui {ubind¢ excitat alios Anti-
chriftos, hoc eft inimicos Chrifti , ideoques
loann, 15. Chriftus ipfc Iudais fuis inimicis ,
& qui eius mortcm molicbantur , dixit . Fos
ex patre diabolo effis , & defideria patris veftri vul-
tis peificere . Ille bomicida evat ab initio , & in ve-
vitate non fletit; ecgo figaificar diabolum abini-
tio fuifle inimicam Chrifh,& peccalfe ex odios
& inuidia Chrilti ; fed fignum veritatis cft
cum omuoia congruunt, juxta illud Ariftote-
lis lib, 1. Ethic, cap. 8. Cum veris confonant om=
pia , qua in ve funt 5 @ falfo autem citd diffonant , &
diferepant 5 ergo tradita fenrentia eft vera .
25.  Obijeit Valquez 1. p. difput 223. caps
2. num, 10. Si reuelatio future Incarnationis
fuiffet Lucifero occafio peccandisreuelatio il=
la fuiffer prior natura, quam peccatnm Luci-
feri 5 fed incarnatio fuifict natura prior reuclas
tione Incarnationis; ergo Incarngtio 4 fortios
ri fuiffet prior natura,quam peccatam Lucife-
1i ; fed peccatum Luciferi fuit prius naturas
peccato Adami , fignidem Lucifer ex innidia
tentanit Adamum  cumque ad peccatum in-
dixit: peccatumy Adami fuit occalio, & prior
patura ipfa Incarnatione, fiquidem vt docet
Sanctus Thomas 3- par. quett, 1. art. 3. quam
fententiam nos fequemur in Tradtaru de In-
cainationc, fj Adam aon peccafler , Verbum
non fuiffet incarnatum; ergo peccatum Lucis
feri fulfer' prius narura Incarnatione , ac pro=
jndé inter [ncarnationem , & peccatum Ada-
mi dara fuiflct mutua prioritas repugnans : et-
go fententiadocens reuclatiopem Incarnatio-
nis fuiffe Lucifero occafionem peccandi,licet
conciljari poflit cum fententia Scot) docentis
peccatum Luciferi, & Adami non faifle oc-
cafionem [ncarnationis, tamen congciliari non
potsht cum fententia Saacti Thome, & noftra,
guz docet peccatum Luciferi,& Adami fuifie
occafionem Incarnationis.
26. Refpondeo primo f{imile argumene
tum poffe ficri ad probandum , datam fuifles
mutuam prioritatem inter futurum principa-
tum lofephi in Bgipto, & peccatum, quo lo-
fephi fratees ¢x odio , & inuidia illum vendi-
derant. Nam reuelatio lofepho per fomnium
fatta de (uo faturo principatn in Agypto, &
ab ipfo fratribus narrara, fuit pccafio, & prior
natara peccato,; quo fratres ex odio , & inui-
dia illum vendiderunt; fed futurus principa-
tus lofephi fuit prior natuta , quam talis reuc-
latio, & tale fomninm ¢ ergo 4 fortiori prin-
cipatuslofephi fuir occafio , & prior natura_s
peccata illo fratrum ; fed peccatum , quo fra-
tres lofephum vendiderunt , foit occafio, ac
proinde priornatura principatu lofephi ins
AEYpto , vt patctex feric eornm , ‘quz nar-
rantur cap, 37. & 39. Gen, & fequent. ergo
nter principatum lofephi , & peccatum fras
trumidata fuic macua priovitas repugnans.
27, Vtdiredie refpondeam virique argus

D¢ Luciferi appeutu effendi, vt Deus.

mento, adnerto , quod licet Deus non pofliz
dicere , ac reuelare nifi verum, non tamen.s
requiritur , vt femper id, quod Deus dicir,
guerenelat, fit verum prius narura, quams
Deus illud dicat, atque renclcet, fed poreit con-
tingere, vt locutio, ac reuclatio dinina {it cay-
fa , vel occafio fn® veritatis obictinz > ac res
in priori figno naturz dicatur, in pofleriori
verificetur. Pater ; nam Chriftus dicens , Hoc
ef? corpus mewm fecit, vt panis conuerteretur in
carpus Chrifti, & caufauit veritatem fui dictis
ac projnde locutio illa Chrifti fuit caufa con-
uerfionis, & prior natura, quam fua veritas
obieftiua, & non é conuerfo, ac falfum eft,
quod prius natura hoc eflet corpus Chrifti,
deinde Chriftus id dixerit, fed prius natura_,
Chriftus dixit boc eft corpus menm,deinde verum
fuic illud efle corpus Chrifti.

28. Suppofita hac do@rina, Deus vidit,
quod f; reuelaret principatum lofephi, rene-
latioilla fntura erat pecafio » vt fratres peccas
rent peccato , quo ex odio , & inuidia illum.s
venderent , & quod hoc peccarum futuram
eratoccafio, vt Deo difpongnte, lofeph con-
fequerctur principatum Agypti, ac proindé
verificarctur reuelatio fadta lofepho . Decre-
uit rcuelare , permittere peccatum , ac ita cz-
tera difponece, vt reuclatio verificaretur.
Reuelano proindé fuitoccafio , & fic natura
prior veritate obiedtina reuclata , nimirum

»

principatu lofephi vt abfoluté futuro 3 pecea-

tum agtem lolephi vt abfoluté futurum nons
fuit prius reuclatione. Non crgo fequitar mu-
tua prioritas. Ad argumentum igitur in for<
ma refpondeo, concedo, quod feuelatio fadta

lofcpho de fuo principatu fueritprima occafiog:.
ac proinde narura prior ; quam peccarum frd=#s
trum, & principatus Iofephi vt abfoluté futd- ©%

ri, fed nego, quod principatus lofephive abfo-
lore futuras fuerit occafio; & natura prior;
guam ipfa reuelatio, & peccarum fratrinm, &
alia , quz confecuta funt ex peccato fratruim ,
acdico; quod ficut verba confecrationis funt
patura priora, quam conuerfio Euchariftica_s
per quam verificantur , non autem é conuer-
fo , fic renelatio principatus fuit natura prior
principatu , nomnautem ¢ conuerfo .

29.  Proportionaliter in cafu noftro Deus
vidit, quod fi reuclaret-angelis futuram In-
carnationem , talis reuelatio furura erat occa-
{io peccati Luciferi, peccati Adami, & ipfius
Incarnationis , pcr quam verificaretur reuela~
tio: decreuit renelare Incarnationem, permit-
tere peecatum Luciferi, & Adami, & fic di-
{ponere totam feriem , vt Incarnatio ponere-
tur occafione peceati. Reuelatio ergo Incar-
nationis fuit occafio , & natura prior peccaro
Angelorum, peccato Adami, tota ferie, ac ip-
fa Incaraationc. At Incarnatio vt abfoluté
p_OﬂCﬂd& non fuit mutuo natura prior reuela-
tione Incarnationis, quam verificanit, ac pro=
indé non fuit prior natura peccato angelo-
rum, & fic non data fuit mutua prioritas re-
Pugaaus, Ad argumentum igitr in forma.s

con-




Liber 1. Quaftio CLXXXIII,

eoncedo , quod reuclatio incamationis fucrit
occafio, & natira prior peccato Luciferi, pec-
cato Adamiy& ipfadnecarnatione, per quam
verificata fujtwenelatio; fed nego,quod Incar-
natio vt abfolute futura faerieharura prior re-
uclatione, ac peccatolugferijac proindé ne-
80 5 quod dataifuerit: miutua prioritas repu-
goans;& explicohocallato exemplo confecras
tionis Eachariftiz . :

30.  Ad 1. lam num. 16, explicatum eft,
qualis fuerit inordinatio in appetitu , quo Lu-
cifer ex motivo fuperbiz appetijt beatitudi-
nem fupernaturalem,& (tum vitimum finem
conflituit in quodam bono, quod poflet fuis
naturalibus vitibus confequi.

31. Ad2. Explicatum etiam ¢ft dito nu.
16. quo pa&o inordinarus appetitus beatitudie
nis naturalis , ac fupernaturalis orrus fuerir in
Lucifero ex motiuo fuperbiz proprié dift= .

22 Ad 2 difiinguo maiorem : per vhige
nem hypoftaricam deftru@a fuiffet perfonali-
1as, & perfona Luciferi fecundam id, qued in
qualibet perfonaeft pracipuum, nego ; fecun-
dum, id quad non et pracipuum , concedo :
diftinguo codem pa&to minorem:& nego con.
fequentiam., Perfona Petri e. g. eft compofi=
tum ex anima, corpore, Vnione, ac perfonali-
rate . Quia vero precipua pars eft anima ratio-
nhaliideo poteft Petras defiderare motrtem,per
quam amittat corpus , perfonalitarem &c. vt
anima rationalis obtineat beatitudinem, per
. Quam mulro melius fe habeat, quam fi habe-

feteorpus,vnionem, & hanc perfonalitatent .
Licet ergo perfona Luciferi effet com pofitum
.€x ipfins natura indiniduali, & perfonalitate,
-Xafiicn , quia pracipua pars erat natura capax
Beatitudinis, quam videbar per voionem hy-
3 Poftaticamy,per fubfiftentiam Verbi, & per bea-
- Htadinem fecuturam ex vnione hypoftatica ,
in¢omparabiliter melins , & beatius e habitu-
Iam, quam per propriam perfonalitatem , po-
Ut appetere vaionem hypoftaticam , etiamfi
peripfam amiffurus effer propriam perfonali~
tatem , & propriam perfonam fecundum pat-
tem minus principaleny perfane .

33.  Ad4. Luciferlicet de fa@to effet {upre-
mus, & quodammado princeps creaturarnm,
tamen quia cognouit {e debere fybijci natura

- huomanz Chrilti, eumque adorare adoratione
latriz, appetijt vonionem hypoftaticd,periquam
obrineset altiorem principatom , ac dedigna-
tuseft Chnlto fubefle, vt cxplicatum eft.

QVAESTIO CLXXXIII,

Viram aliqui demones , vel angeli fint naruras
raliter mali , vel babeant aliguam incli
wationem naturalem ad malum bo=

#0 boneflo contrarinm? :

8§ Th. q. 63, art. 2.

“Id&tar aliqui demones efle naturaliter
mali:prime quia catenus aon poflent

3, !
5

533

effe naturaliter mali, quatenus crearti funt §
Deco, quiclt fammé bonups, & non poteft fa-
cere creaturam malam ; fed etiam animalia ir-
rationalia creara funt 3 Deo, & ramen habent
aliquas naturales malitias ; e. g, vulpes naturas
litereft fubdola , lupus naturaliter eft rapax;
¢rgo. Poflunt etiam dari aliqui demones na-
turaliter mali, de quibus videtur intelligi il-
lud Ecclefialt. 39. Sume Spirikus,qui ad winditiam
ereart funt ;. & illud Pfalmi 103. , quod de Lu=
cifero dictum creditur ; Draco ific, quem forma-
fii ad illudendym ei , propter nainralem nimis
rum Luciferi malitid » Ideo Porphyrius apud
S. Augufl. lib. 1o0. de Ciuitate, cap. (1. dicit
Duoddam eft genuk demoniorum natura fallax, fimu-
lans Deos, & animas defuntlorum .

2. Secundo non foliim bruta poffunt ha-
bere naturaliter aliquam malitiam phyficam ,
fed etiam homincs pofinnt habere naturaliter
aliquam maliriam moralem, ideoque Sap.17.
de quibufdam hominibus dicitur ; Erat eorum
malitia natuvalis 1 erga etiam aliqui angeli, ac
dzmoncs poffunt efic mali malitia morali .

3. Tertio videtur in angelis pofie ; ac des
facto dari aliqua inclinatio naturalis ad bo=
num contrarium honefto, ac proindé ad ma=
lum peccati, ratione talis boni. Talis cnim in=
clinatio dari poteft, ac de fado datur in ho-=
minibus : ergo dari poteflt, & datur ctiam ina
angelis, i

4. Quarto poteftas cligendi aliquid liberg
fundaturin aliqua naturali inclinatione ad il=
lud 5 fed dzniones poflunt liberé eligere bo-
num oppofitum honefto,ac de fadto illud pec-
cando elegerunt , & eligunt ; ergo . ;

5. Quinto ideo in demonibus non debe-
ret admitti inclinatio naturalis ad bonum op-
pofitum honefto, quia fequeretur illos natu-
raliter efle malos ; {fed hoc non fequeretur, fi-
cut ex co, quod homines habeant nataralem
inclinationem ad bona fenfibilia oppofita ho-
neftati,non fequitur homines efle malosiergo.

6. Refpondeo, quod vt referunt Conci-
lium Bracharenfe 1. Can.6. & Sané&us Lco
cpift. o1. alias 93. ad Turibium, cap.6. Prifcil=
lianiftx iuxta principia Manichzorum docue=
runt diabolum natura fua malum effe, & au-
Gtorem omnis mali , nec vaquam fuiffe ben,
ncqucd Deo bono fa@lum , vel ab vlla alias
caufa efficiente, fed ex Chao,& tencbris emer=
fiffe ; atque hoc idem docuerat Manichgus, vt
teftatar S. Augufticus lib. de haref, cap. 46,
Addit Theodoretus lib. 5. quiinferibitur cpi-
tome dininorum decretorum , cap. de diabo=
lo, Marcionem, Cerdonem, & Manichcos
cenfuiffe non {olim diabolum principem daz-
moniorum, fed etiamalios demones ipfi fub-
ditos effe ingenitos,ac natura fuamalos. S. Au-

guftious lib. 12.de Gen. ad lirteram cap 20.
refert quofdam, quos non nominat, afferuifie
diabolum, fea principem dzmonum non lia
bero arbitrio, fed narura (ua malum efie, licee
a Deo creatum fuifle faterentur. La&antius
autem lib. 2. cap, 14. indicat dzmones fuifies
ab




s34 Dedemonuminclinationead malum.

mitlis genitos , atque ex vi fux
originis efle {piritus malos , & immundos.

-, ©@mnes itz opiniones funt heretica:,
ideoque de fide eft diabolum, ac demoncs na-
suratua efle bonos; ac liberé peccando ; faltos
efie malos malitia morali culpx,ac peccati: de
tali enim malo loguimur.

. Probatur ptimo hac veritas ex Scriptu-

ab angelis ex _1’_

2. Namconi diftin&a a Deo crea-
vacffe a Deoiuxtaillud loannis 1. Omnia per
e

Spfim faita) b fallum eft wibils led
Gen.ndicitar: 7 cunéla > qua fecerat, O
» & tunc iam fecerat Angelos;
in epiitola fudw dicitur : guge-
pancrnnt [unm principatum » fed veli-
g demicilium  in fgdicium magni Dei
winculis aternis (ub caligine refernanit 5 rgo da-
mones creati funt boni, ac peccando, non icr-
yarunt foum principatum, & facti funt malis
9. Probatur (ecundo ex Congilijs.In Con-
cilio Carthagin.4-cap. 1. pracipitur, vt Epifco-
puscreatus inteirogerus credat , quod diabo-
Ius non pev conditionce , fed per arbitrium fzzé_’im fis
malys® Eandem v item docet Concilinm
Bracharenfe , & Concilinm Laterancnfe fub
1nnocentio 1. vt refertur cap. firmiter des
fumma Trinitate in confeflione fidei dicit;
Diabolus, € aly damones & Deo quidem natura
greati [une boni, jed ipft pev fe falts funt mali .
10, Probatur tertio ex Parribus. Sanétus
1 eo epiftoz.ad Turibium,cap.6.dicit. Fides ve-
18 5 Uk eft Catbolica , cmnium creathrarim > ﬁfw
fpivitualium 5 ffue corporalium bonam confitetur effe
fubflanttam, & mali nullam effe aaturam , quic
Diens, qui vninerfiiatis ¢fl conditors nibil non bonum
fecit « Pnde , <0 diabolus bonus effer s fi in eo , quod
Fablus eff, permancret . Dionyfius lib. de divinis
nominibus, cap.4.dicit s Demones non funt natu-
raliter mali; Chryfeftomus homil:3. de patien-
tia Iob : Diabolus nion natuve nomen , fed prafum~
peionis eft . non enitm diakolus falfus ab initio, fed
Arngelus cveatns cfte Auguftinns Lib.1.de nuptys,
& concup: cap.23. digbolus [pivitns immundus cft;
@ wiique bonnm, qguod [pivitns, & malum, quod im-
wundus , quonian [pivitus <ff natura , immundss eft
witio,quornm duoisi illud eft a Deo, boc ab ipfo: ET
Jib. 1g.de Ciuit. cap.13. nec ipfius diaboli natura,
in qaantum vatuva eft . malum off ; fed peruerfitas
cum malum feeir . ldem docet alijsinnumeris
locis. Confonant alij Patres Graci, & Lati-
ni; quorum aliquos eitat Suarius lib.7.de An-
gelis, cap.2. num.4. & 5. Antiquos autem Pa-
ues fequati funt orones Doctores {chola-
flici.

11 Probatur quarto ratione . Nam ea-
tenus demoncs eflent naturaliter mall mora=
liter, quatenus effent naturaliter determinati
ad peceandum ; fed repugnat aliquid cile na-
turaliter determ inatum ad peccandum s ergo.
‘Probatur minor . Prumo cnim Deus cum
it optimus now potell efic anétor peceatis fed
{1 creaffer aliquid naturaliter determinatam-s
ad peccandum, eflct audtor peocatis crgo « Se-
cundequod operathic conucnienter{ti natux

syant walde bowa
ergo. i
dos, gui non [t
gueyunt [num

P gyt
Rourit

r& non peceat: fiquidem peccarum eft contra
naturam s fed fi aliquid aaturaliter effet deter-
minatum ad peccandum, peccando, operare-
tur conuenienter fz nature :ergo peccandos
non peccaret , quod eftablurdum. Tertio de
ratione peccati elt, vt fiat liberé, & non exnes
ceffitate , ac determinatione nature; fed tales
ens peccaret non liberé, fed ex neceffitate , ac
determinatione natura; ergo peccando, nons
peccarer » Rurfus cum: peccatum non pofiit
imputari. illi , qui operatur ex neceflirate , &
determinatione fug nature , & debeartalicui
imputars, imputatetur Deo; qui creafle nagu-
ram determinatam ad peccandum . Poflfent
afferri alia argumenta ad idem probandum .,
12. Suppofito contra Prifcillianiftas, &
alios hzreticos, nullos Angelos effe natura s
fua malos moraliter, ac detcrminatos ad pec-
candum , quaritar , virumfaltem aligoi de-
mones, vel Angeli int naturaliter inclinati-ad
peccandum , licet per liberum arbitrium pofs
fint refiitere tali inclinationi ,ac non peceare?
Quia verd certnm elt s quod nulla inclinatio
nataralis , vel libera potet efie ad malum ve
malum ; fiquidem nemo intendens ad malum
operatur , ac proindé dzmones.non poflune
raliter inclinari ad peccatum, in qudntum
elt peccatum & maluw , fenfns quaflionis
elt, verum faltem 2liqui demones poffint na-
turaliter inclinari ad-aliquabona coniunétas
cum malo peccati, propter quz najuraliter
inclinentur ad peccatum talibus bonis anne-
xum , proportionaliter , ac homines, quia na-
turaliter per apperitum f{enfiticum inclinan=
tur ad delectationes fenfibiles, qua {zpe funt

ropter feafibiles delettationes .

13. Refpondet Sanétus Thomas hoc artd

4

qu- 43, quem fequnntur Vafquez in notatio.:

nibus circa hunc articulum , & Suarez lib. 7.
de Angels, capsz.oum.I4. in Angelis, ac da-
monibus non darti.talem naturalem inclina=
tichem ad peccandum .

14 Probartur, explicando,ac promouendo
rationem Sanéti Theme . Nam.qued fecon-
dum fuam naturam ordinatur ad bonum vnis
uerfale fub ratione boni, propefitis duobus
bonis oppofitis,naturaliter inclinatur , & pro=
pendet ad illud, in quo apparet maior , & ex«
cellentior. ratio boni , licet - per libernm arbi-
trium poflit eligere etiam benum oppefitums
fed natura puré inrellectualis ; ac pradita {o-
lum voluntate, hoc eft appetitu rationali;non
autem apperitu fenfitivo , ordinatur ad bo-
nam vniuerfale fub ratione beni,quod clf
obiedtum voluntatis , feu appetitus rationis
1is, dc jnteldeCtualis : ergo natura intelleiua-
lis; ac przdita folum voluntate , fiuc appetitu
rationali, & intelle@tiuo, non autem fenfitis
u0; propofitis duwokus bonis oppofitis, naturas
liter inclinatur, & propender ad illud , in quo
apparet maiot, & excellentior ratio boni , li-
cet per Liberum avbitrium pofliteligere etiam
bonum oppofitum ; fed in bono honefto ap-

paret

-ccaminofe , inclinantur ad peccandufit




¥
]

Liber I Quaftio CLXXXIIL

paret maiot, & excellentior ratio boni, quam
in bono oppofito honeflati, ac coniundto
cum malo peccati sergo patura puré intelle-
&ualis, propofito bono honefto, & beno op-
pofiro, mclinator ad bonum honeltem, nons
aufem ad Oppcﬁ[um honeftati , ac proinde
non inelinatur , neque propendet ad pecca-
tum, & ad malum morale: led Angeli habent
naturam pure intelle@ualem; ac prediti font
fola voluntate , & appetita rationali, fiue in-
tellectuali , accarent appetitn fenfitivo : ergo
propofiro bono honelto ., & bono oppofito,
fimplictter inclinantur s & propendent ad bo-
nunt honeftum , & €onucniens rationi, Dot
autem ad bonum oppefitum , & rationidils
conucniens, licer poflint per liberum aibi-
trium eligere etiam bonum oppefirum ho-
ncito, & coniundtum cum malo peccati « Ex
oppolita ratione nos homines , quia habemus
naturam intelle@ualem fimul , & fenfitivam,
“ac praditi fumus pon folum volunrate, & ap-
pentu intelleGuali, fed etiam fenfitino, pefiu-
mus inclinari, & propendere ad bonum fenfi-
bile ; & conuenicns nature fenfitiva ctiam_s
cum eft oppofitum bone honeflo , & conue-
nieati natura rationali , ac proinde poflumus
naturaliter propendere, & inclinari ad pecca-
tom , & ad malum morale. Hazc autem in-
clinatio vocatur concupifcentia, quam Deus
in primis parentibus, antequam peccarent , li-
gauerat per donum iuflitiz originalis; vt ex-
plicabitur fuo loco, fi Deus dederit. Proba-
bile autem mihi ¢t , quod Angeliantequam
peccarent , propofitis morinis pro viraguss

»  paste,ad neurrum inclinarentur per attus vo=«

. Hintatis inefficacis, fed remanerent in perfe

“‘ho-Quodam ®quilibrio , ac proinde habereat

« hiberum arbittivm omnino indifierens ad eli-
‘webidum hoc ; velillud ; in quo perfecto qui-
fibrio per donum iuftitiz originalis conftituri
fuerunt eriamy primiparentes , vt dicendum
eft fuoloco . Tota ergoinclinario in Angells
crat ex parte intelle@us ad illud bonum, qucd
proponcbatur vt melius, & cxccllentius op-
pofito.

15 Inferturisclinationem , qua demones
de fafto inclinantur ad peecandum , non effc
naturalem, fed vitiofam, ac ortam ex peccata,
ac vitium in ipfis effe alteram quodammodo
patutam , vt magis cxplicabitur infra, cum
agemus de obftinatione demonum . ;

16 Addo cum Suario lib.7. de Angelis,
cap.2. num. 13. qued etiam( in dxmonibus
darerur aliqua inclimatio ad peccandum pro-
portionalis concupifcentiz , qua poflet cfle
naturalis homini, tamen demon per talem
inclinationem non conflitueretur formaliter
malus,, quia talis inclinatio per fe efiet ad bo-
num , ac folum per accidens effer ad malum,
quod effet coninndum tali bono, & Angelus

per rationem , & liberum arbitrinm pofier illi
refifiere, ac fe determinare ad ele&ionem ho-
neflli .« Confirmatur : nam hotno etiamfi na-
turaliter in {tatu nature pure haberet aliguam

-

3353
quam cencupifcentiam , & inclinationem ad
malum , & peccatum , non effet malus., vt di-
cetur {uo loco in tradatu de pura naturaiergo
& pari.

17. Ad1.difinguo minorem:animalja it
rationalia habent aliguas naturales malitias,
qua fint malitiz , & vitia refpedn ipfornm.,
nego : quz dicuntur malitiz , quia ia hominie
bus funt malitiz, & vitia, concedo minorems;
& nego: confequentiam . Animalia , & wvni-
uerfim omunia entia irrationalia ex (Ua natura
per fe ordinantur ad aliquod bonum parricus
lare , quod patelt coniungi cum aliqguo malo
particulari, ideoque per accidens poffunt noe
cere alters enti particulari ; & caufare aliquod
malum: neque ex hoe fequitur,quod fint ma-
la fimplicirer, ac relpe@u vniuerfi, fed folum,
quod poflinr per accidens effe mala alteri enti
particulari . Ex gr. iguis ordinatur ad benum
calefaciendi, & generandi alium ignem : &
quia calefactio non potell dari fine corruptio-
gotis, & generatio alterinsignis dari non
potclt fine corruptione illius , quod conuerti.
tr in ignem, ideo ignis porelt caufare mae
lum corcuptionis, & combuflionis , per quod
noceat alteri enti particulari, (r illi malus,aon
autem {it implicitér, & abloluté ,vel vniver-
fo malus. Proportionaliter animalia irrationa.
lia pataraliter ordinancur, & inclinantur ad
aliqua banas, quibus coniunéta funt quedam_s
mala, nec tamen fuat mala fimpliciter , & re-
fpedu vnineeli, fed fecundum quid , & refpe-
du aliquorum entium particularium . Ex. gr,
vulpes naturaliter ordinatur ad bonum quz-
rendi fagaciter cibum, quo fe nutriat , & con-
feracr. Ex hoc aurem fequitur, quod poffit
alizanimaha decipere, & videatur fubdola, :
canis nataralizer ordinarur ad cultodiendum
dominum, & res silius, & pro iplo pagnan-
dum, ex quo feguitur, vt quodam unpetu ; ac
zeloirruatin cos, quos imaginatur ve holtes
hemini , ac videatur furiofus : lupus otdina-
tur ad quarendum vidtum vadique, iillumque
parandum vi, idcoque videtar rapax : & quia
in homiinibus effe fubdelum , furiofum, rapa-
cem funt vitia in genere moris, figuidem de-
decent paturam- racionalem , & liberam , vi-
deatur etiam vitia, & malitic in brutis,licet in
ipfis non fint vitia , cum brutanon Gntlibera,
& pon dedeceant, fed potius deceant , & con-
neniant Ipforum natur® irrationally ve docet
Sandlus Dionyfius c2p. 4. de dininis nomini-
bas. At i Angeli pure intellectuales effent de-
terminati, vel naturaliter propenfi ad peccan-
dum , effenr mali , & talis inclinatio dedeceret
naturam pure iutelleGualem, & ordinatam ad
bonum yniucrfale fub ratione boaj ; ergo re-
pugnant Angzli naturaliter mali, dolofi, falla-
ces, ldeo S.Auguftinus loco citato reprehen-
dit Porphytium , quod dixerit aliguos damo-
nes efie naturglirer fallaces ; ac dicit illos effe
fallaces, non naturaliter , fed propria voluntas
te, cum hoc » & alia vitia contraxgrint , liberé
peceande . Addir Santus Thomas Porphys
riam




=

e e o

s36 Dedamonuminclinatione ad malum .

gium exiftimafle Angclosnon folum haberc
naturam intelle&tivam , fed etiam fenfitinam,
ac efle animalia ; ideoque per naruram fenfiti-
uam pofie naturaliter inclinari ad malum. Lo-
cus ille Ecclefiaft. 30. Sunt [piviens, qui ad vindia
&Fam creati funt 5 ad litteram poteft exponi,non
de fpiritibus angelicis, fed de fpiritibus vento-
rum , & tempeftatuim , quos Deusaliquando
excitat ad vinditam ; qua puaniat homines, de
quibus ventis etiam Pfal. 1o. dicitur : Spiritus

voccllarum pars tr_rf:'ffs €orum ; poena cnim in.s
Scripturis \'Au‘cai'i {olet calix amarus, ac proin-
de pars calicis eft pars peenaz . Secundo fi lo-
cus hic applicetur demonibus,fenfus eft,quod
creati funt 4 Deo vidente, ac permittente il-
Jos peccaturos » & (1? propter peccatum <):‘_d;-
natos ad poenam, & vindidtam . Loc‘ns ille
Plalmi 103. Drdco ife > quem formafti ad illuden~
dum ei »ad litteram intclligitur de Leuiathan,
hoc eft de Balgna,vel alia belina mat ina,quam
Deus creanit , VE a pifcatoribus dolo pofietil-
ludi, & capi . Si autem applicerur diabolo,
fenfus cit, quod Deus illum creauit, videns
peccaturum & propter peccatum e¥ponen-
dum illufni etiam hominum . ]

13, Ad 2. Homines . quia non folum funt
intelle&iui, fed etiam fenﬁ:iui pofiunt per ap-
petitum fenfitivum cfle inclinati ad quedam
wvitia, puta poflunt effe natnraliter iracundi, &
in hoe fenfu malitia corum potreit dici natura-
lis. At Angelicum fint puré incelle@ ini, ne.
que in hoc fenfu maliria ecrum potelt effe
natitalis « Addo:quod malitia hominum po-
teft dici naturalis , hoc eft ingenita natura vi-
tiat®, & corrupta per peccatum orjgin.‘slc;p&
tefl etiam dici naturalis propter habitus vitio-
{os, qui funt altera natora.

19. Ad 3. concedo antecedens, & nego
confequentiam « Difparitas eft , quia homi-
nes habent naturam non folum inrelleGinam,
& ordinatam ad bonum vnlueciaie, fed etiam
fenfitivam , & ordinatam ad boaum , & dele-
&atienem fenfibilein , qua potelt ¢fie contra-
f1a rationis crgo per appetitum {fenfiiuum
poffuat per accidens inclinariad aliquid con-
tratinm ratiopi, ac preinde ad peccandum.
Angeli ¢ conuerfo cum habeant folam nata-
ram intelle&ivam , & ordinatam ad bonum
vniuerfale ; non poflunt fimpliciter per fuam

nataram inclinari ad bonum contrarium ra-
tioni, vt explicatnm eft num.13.

20. Ad 3, diftinguo maiorem : omnis po.
teftas eligendi aliquid liberé fundarur in na-
turali inclinatione ad illud fub ratione com-
muni boni , & abftrahendo ab hoe, quod pro-
ponatur vt oppofitum rationi , concedo: fub
ratione boni particularis ; ac propofiti vt op-
pofiti rationi, nego maiorem: concedo mino-
rem :& nego confequentiam. Potentia cle-
£tiua libera fundatur in naturali inclinatione,
qua natura intelleGualis ordinatur ad bonum
vniuerfale {ub ratione boni. Exhac enim in-
clinatione fequitur , quod poflit cligere hoc,
vel illad bonum , & ex crcatura defeibilita-

te oritur , vt poflit moraliter deficere, eligen-
do bonum contrarium rationi, ve diGum cft
quall. 175. At non requiritar , vt inclinetur
naturaliter ad illud benum ; cum proponitur
vt contratiuny rationi: imo videturimpofli-
bile, vt natura puré rationahis inclinetur na-
turalitér ad deficicndum a ratione , licet pro-
pter fuam defeétibilitarem poflit deficere. An-
geli igitur, com fint pure nrelleGtuales, poi.
funt quidem eligere malum,& fic deficere;fed
non pofiunt naturaliter inclinari ad malum .,
guo deficiant 4 {ua natura, hoc eft 4 ratione.

21- Ad s.nego maiorem . Jam num, 16.d1-
dun eft cum Suario , quod ctiamfi Ang
haberent aliquam inclinationem ad malum .
cui poffent facilé per liberum arbitrium
refiftere, non effent mali, idecoque alia ratione
num. 13. probatam eft ex Sanéto Thoma non
pofle in Angelis dari naturalem inclinatic-
nem ad malum .

QVAESTIO CLXXXIV.

Virum Diabolus peccaneriz 5 vel peccare porne-
it in prime insianti fue creqtionis s vel
tntercefferit 5 ac neceflario debuerit
intercedere aligna mova inter creq-
jonems (& peccatum ipfius

8. Th. qu. 63, arts 5. 6.

1. 7 Idetur,quod diabolus in primo inftan:
t1 fuz creationis peccauerit: prigaQ-

quia Joann. 8. Chriftus de diabolo dicit:ifles =

homicida erat ab initio » & in veritate non gt 8
1.10:3. Ab initio diakolus feccatz exrgo. — F

2. SecundoS. Auguflinus lib. 11. de Cite
tate cap. 13-dicit : qued fi ab aliquo intelligarir ,
quod B.Ioannes Apoflolus ait, ab initio diabolus pec-
eat,-hoe efl ex quo crearns eff ; inflitiam recufanit,
quam wiff pia , Deoque [nbdita voluntas habere non
poffic , buic fententia quifyuis acquicfeit 5 non cusm il~
lis bareticis fapit ,idefl Manichass, & fi quaalic
pefles ita femiunt ; vt fuam tanqguam prepriam , ¢
tanguaim ex aduerfo guodam principio diabolus ha-
beat naturam mali; ergo S.Aunguftinus non reij.
cit opinionem , qua dicit diabolum in prime
inftanti peccaffe, imo videtur illam fequi,dom
lib.i1.de Gen.ad lirt. cap.23. de diabolo dicit:
Non ab co, quod acceperat , cecidit , [ed ab eo s quod
accepiffet , f; Deo fubditns effe voluiffes . Rurlus
ex Auguftino lux fimul, ac fada et , dinifa
eft 4 tencebris < fed ex codem Avgoitino lib.2.
de Gen.ad litt. cap.o. nomine lucis intelligun-
tur angeli boni, nomine tencbraram angeli
mali: ergo angeli boni fimnl, ac fadti funt, di-
uifi funt d malis , ac proindéin prime infinti
creationis aliqui- angeli fuerunt boni, aligui
peccarunt , & fuecrunt mali .

3. Tertioin Angelis ffatim poft meritvm
fequitur premium ; ergo fi diabelusin primoe
inftanti conuerlus fuiler ad Denm, fatim pot

™
5

4
AR

B

ettt

{s




Sl ekl

o o g

e

Liber11I. Quaftio CLXXXIV.

peimtum inftans obtinuiffet beatitudinem : fed
non chtiauit: crgo in primo inftanti non fc
conuertit ad Deum , fed ad feipfim, & pec-
cauit. : e

4. Quarto videtur, quod angelus in pri-
mo inftanti potuerit peccare . Creatura enim
corporca in primo inftapti potelt gxercere
fuam operationem , puta .?.ol in primo in(tan-
ti poreft illuminare ; ergo a fortiori natura an-
gelica in primo inftanti potelt ¢xercere {nam.
operationem liberam , & meritoriam , ac des
fa&o anima Chritti, & Angeli fancti in primo
inftantiillam exercucruat ; €rge ctiam in pri-
mo inftanti potueruntliberé peccare.

5. Quiato nullaex rationibus,quibus pro-
batur Angelos in primo inftanti noa potuiffes
peccare seft efficaxiergo. _

6. Sexto videtur mora aliqua temporis
intetceffifle inter inftans,quo; Angeli creati
funt , & inter inftans , quo peccarunt. Nan
aliud eft inftans » in quo Angeli peccarunt,ab
inftanti, in quo funt creati: fed inter .mfl:ms,
& inftans mediat tempus, vt docet Ariftotcles
pluribus in locis, ac prafertim lib. de lineis ln-
fecabilibus, cap.4. ergo intet inftans, quo dia-
bolus eft creatus, & inftans, queo peccauit,me-
diare debuit aliquod tempus . ;

7. Refpondco, quod vt patct ex titulo, &
cx obic@ionibus,ties queltiones siit examina-
de. Primaelt, vtrum diabolus de fadto pec-
canerit in primo inftanti fue creationis ! Se-
cunda eft,verum diabolus, vel alius gngejlls
potucrit peccarein primo fug creationis infta-
ti * Tertia, vtrum inter inftans creationis, &

i i~ ipfans peccati interceflerit aliqua mora tem-
i ._:E_O'i'iS 2

-%. In prima igitur qualtione duz funt fen-

sitentiz. Prima quorumdam, quos tacito nomi=

ape. refert San&us Thomas hoc arr.s.quaeﬂ_.ﬁs.
docet diabolum , aliolque demones in primo
inftanti {uz creationis peccafle , & fuifle ma-
los . Hanc fententiam fecutus cft deinde Au.
enltinus Eugubinus lib.8. de peremni Philefo-
};hia, camquc prius vt probabilem defenderat
Alexand. 2.par. quelt. 98-num. 11. 8. Thomas
10¢ act.4.quzt.63.hacopinioae rcl:.m,. [.ubd:r.
Cxi [ententiz, vt Auguftinus dicit 11.de Cl'u._u:. cap.
1 3.quifquis acquiefcit , non cuw illis bgrer:m fapiz,
ideft Manicheis 5 qui dicunt , quod dmém_ﬂm _habet
nairam mali . Sed quia bac opinio anétoritati Scri-
ptura contradicit ; dicitur enim [ub figura Principis
Babylonis de diabolo Ifa. 14. Quomodo cecidifli de
vezlo Lucifer 5 qui mane oriebaris ¢ £t Ezechiel 28.
In delicijs pavadifi fuifli dicitur ad diab?lal{m Jub
pexfona regis Tyri »ided d Magifivis bec opinio tane
quam ervosea veprobata eft .

6. Secunda ergo fententia docet Angelos
non peccafle in primo in primo inftanti . Do-
encrunt hanc f{ententiam cum San&o Tho-
ma hoc art.4. omnes fcholaftici in 2.dift. 4. li-
cer corum aliqui dicant angelos creatos effes
ia gratia fopernaturali, alij creatos in pura na-
tira » Auéores huius” opinionis retulimus
fupra quaftione 173, vbi‘oftendimus omnes

537

Angelos etiam qui deinde peccarunt creitos
fuifie in ftatu gratiz , & Deum fuper omnia_,
diligendo,meruiffe beatitudinem, Sanctus Ba-
hauentura exiftimat hanc opinionem effe itas
certam, veoppofita pertineat ad harefim , ac
refere illam damnatam fuifle ab Epifcopo Pa-
rilieni cum omnibus Theologis illius vnje
uerlitatis : idemque refert Thomas de Argen-
tina, ;

10. Probatur hzc fenrentia au@oritatibus
Scripture, & Patrum,ac rationibus, quibus cie
tata queft. 173. oftenfum eft omnes Angelos
ctiam qui deinde peccarunr creatos cfie 1ns
gratia; fed peccatum eft inconiungibile cum._s
gratia; ergo diabolus, ac demones non pecca=
runt in primo inftanti,fed poft. Au@oriratibus
ibi adduclis addi poffuntaliz duz. Primacft
Concilij Bracharen(is 1.Can.7.ybi habesur, 57
quis dictt dizbolum non fuiffe prins Angelum bonum
@ Deo fallumynec Dei opifscinm fuifle naturam eins,
fed dicit eum ¢ tenebris emerfiffe neque aliquem fui
babere anflorem , fed ipfum effe principium , atque
Subfantiam mali, fieut Manicheus, cr Prifcillianus
dixernut , ansthema fir .Secundg et Concilij La-
teranentis (b Innocentio I11. relati cap. Fir=
miter de fumma Trinicate, vbi haberar = Dia-
bolus enim , & aly demones & Deo quidem natura
creati funt boni s [ed ipfi per fe facki fant mals : ergo
diabolus , ac demoues , priusd Deo fadti fune
boni, deinde peccarunt .

ti.  Secunda quelio eft , verum diabolus,
vel alia cratura intelle@ualis potuerit pecaare
in primo inftanti fux creationis .

Prima (cotentia affi-mae, Sequuntur hane
fententiam Scotus in a.dift. 5. queaft. 5. & in 3.
dil18. queft, i.ad 4. Gregorius in 2. dift. 25
qualt. 1. are. 2. Mailor quattione 3. Gabricl in
2.dilt-4. qued. 1. art.;. dubio 1. Marlilius io 2.
quait.s.are. 2. Ex nofcis Suarez lib.7.de Ange-
lis, cap.20.00m 47. & fequentibas , poft reic-
¢tas rationes,quibus probatur impofibile efe,
vt Angeli peccent in primo inftanti, docet id
non ¢ffe impoflibile abfoluté, fed folum de
potentia ordinata Dei, ac iuxea leges , quas di-
uina prowidentia de fao prafcripfic. Vaf-
quez autem .pardifpuc. 236.cap.3. num. 10.
docetnoa efficaciter probari , quod fit,impo(=
fibile Angelos peccare in primo creationis
inftanti, ac ratioaes , quibus probatur, impu-
goat.P.Sparfa quelt. 26.de Angelis,art.2.docet
impoffibile moraliter, poffibile autem phytice
fuiffe ; vt Angeli in primo inftanti peccarine,
cum habuerint potentiam phyficam coniun.
&tam cum moralt impotentia peccandi , vt pa-
tet e€x €0, quod cum effeat innumerabiles, ne-
mo peccauit in primo ianitanti, quod argit il-
los habuiffe impotentiam moralem peccandi.

12, Sccunda fenrentia negat ablolaté effe
poflibile , vt Angeli peccarent in primo (uz
crcationis inftanti. Docucrunt hanc featen-
riam HugoVi&orinus in fumma fentétiarum,
tit. 2.cap.z. Aleyander 2.p.qualt.zo. num. r.ad
7.5anétus Thomas queft.16. de malo,art.4. &
hoc art.5.qua(t,63. ibigue Caictanus, alijque

Yyy Tho-




3538
T homiftz, sc Ferrarienfis lib.3.contra Gentes
cap.109. Alberrus in 2.dift.3. art.i 4, & cademos
duft. S.Bonaucmtura 2. par. diftinct.arr. 1.qu.3.
Ricchard. art. 2.qualt. 2. Durandus difts. qu.z.
Heruazus gi 3..‘!_1'!.7.(_,;1}1[‘(0':. qu;;(}_[_
arf.1.€0NCv4 i folur.a: gument. :\A!'gcmjna
in 2.dift.6, guaxl Henricus quod
auzlt.io- Helcothia 2. qu. 3. & alij,quibls ex
noftris accedunt Arrubal, & Granado.

14; Dicendum cum hac fecunda fenten-
tia: impoflibile abfolute fuit , vt Angeli pec-
carent in primo fua creationis inflanti.

Probatur ; explicando, & promouendo ra=
ticnem Sandti Thoma,que confeflione ctiam

aduerfarioram elt optima omnium , que affe:
puntar pro bac fenrentia, Nam licet res in pri-
mo inftanti fvi efe potlit operari, tamen ope-
ratio primi inftantis cft 4 generantes £x.gr.quia
ignis flatim , acgeneratus, incipit molci fur-
{un » motus furfum ineft igni @ generante,
ideoque fi res generetur ab agente deficiente,
potelt deficere in prima fui a@tione, pura fi ti-
bia generarctur i femine defeduofo, poflet
gencrari clauda, & ftatim clandicate, ac illa
ipfa claudicatio effet 4 generante defectuofo ;
fed Angeli non poflunt procedereab alio ge-
nerante, quam a Deo per creationcm : €rgo fi
in primo inflanti peccarest , peccatim eorum
efler a Deo, ac proinde Deus effet caufa pec-
cati :fed Dens non potelt effe caufa peccati 3
ergo impoflibilc eft,ve Angeli, peccent in pri-
Mo inftanti fux creationis . Quia vero impof-
Gbile eft non folum moraliter, fed ctiam phy-
fice, ac metaphylice,vt Dous fir caufa peccati,
impoflibile eft non folum moraliter , fed phy-
{i & ;ac metaphyfice, ve Angeli peccent in pri=
mo inftanti creationis,ac Sanétus Thomas ne-
gat ic effe poffibile non folum moraliter, fed
ctiam metaphyficé » figuidem ratio ab ipfo al-
Jata probat impofibilitatem metaphs ficam,

14,  Refponderi poteft , quod {1 res in pri-
mo inflanti fui effc operetur libere, fufficit, ve
prima eius operatio fic & generante , vel tan-
quam & canfa per fe, vel ranquam 4 caufa per
accidens ; & purﬁ; permittente , ac bon unpe-
diente: fed i Angeli peccallent 1n primo in«
ftanti, peccaflent liberé 3 crgo peccarum pos
tuiffetr effe a Deo stanquam a caufa per acci-
dens , & puré permittente : quoed Don repu=
gnar, fiquidem omnia peceata funt d Deo,
tanquam a caufa per accidens, & pure permit-
tente, non autem intendente peccata .

15, - Sed coutra;nam cum quis permittit
peccatnm , quando debetillud impedire., rale
peccatum illi impntatir; vl omnes fatentur;
fed Deus in primo inftanti debet impedire
peccatum Angeli ; ergo peccatum illud Deo
imputaretur , & Deus cffet caufa moralis pec-
cati, quod eft abfurdum. Probatur minor;
nam Deus debet creare res in {uo genere bo-
nas, vel faltem non fimpliciter malas, licet
poficpermittere, vt deindé fua culpa euadant

male ; fed precipua bonitas natur rationalis
eft , vt careat peccato , per quod conftituitur

i
tel« 2IT. 2.

De inftanti, in quo diabo

1
iUS

yeccauit.
fimpliciter mala : ergo Deus debuit Angelos
creare in (no genete bonos s & peceato carens
tes, a¢ proinde non potuit permitiere , vtina
primoinflanti peccarent. Maior vidernr ¢x fc
fufficientet nota. Nam fpeflar ad prouiden-.
tiam artificis oprimi , & ompnipolentis proui-
dere, pe opus cum primo abipfo fir, fic ma-
lum . Et confinmaryr ; pam plures €x aducrs
farijs itur Deum {altem debuifle connaru-
ralt ‘onidere , ne Angeli in primo inftanti
effent mali, ideogue de facto id prouidit : fed
indignum eft, vt Deus difpenfet in hoc debito
connaturali, {iquidem talis difpenfatio vide=
retur effc in favorem peccati : ergo Deus non
potuit difpenfare in hoc debito, ac proindé
fuit impoflibile metaphyf(icé, vt Angeli ins
primo inflanti fu creationis peccarcnt.

16. Potefll queri, guo padto Deus impe-
dierit, ac debucrit impedire yne Angeli ino
primo inftanti peccarent ?

Refpondeo Deum potuiffe impedire pluri-
bus modis; qui videnrur reduci ad duos. Pri-
mo potuit impedire,dando Angelis in illo pri-
mo inftanti libertatem proximan: ad hos , vel
Hlos a&tus honeflos, non autem ad peccan-
dum), qualem libertatem ad {olos adus hone-
{tos habuit Chriftus, & habent beati, & quz
fafficit ad meritum Angeli; ergo , qui hac li-
bertaté vientes , & auxilijs gratiz Cooperantes,
liberé fe determinarunt ad aéhys perfeétiores
fidei, fpei,& charitatis, fe difpofiicrunt ad ma-
jorem gratiam fan&ificantem:qui fe determis
narunt ad adns imperfeQiores ; (e difpofue-
rnntad minorem gratiam fan&ificantem . In
fecundo inftanti Deus dedic iliis libestaten

314

prosximam ctiam ad peccandum , & aliqui™
peccarunt , aliqui liberé perfeucrarunt in chas-.

fitate - Confirmatar hic modus . Namaliqul
ex aduerfarijs dicunt Deam in primeo inflangi
dedific Angelis libertatem folum phyficams, -
non autem moralem ad peccandum: in fecun-
do infanti dediffe illis potentiam etiam mo-
ralem peccandi i ergo pofflumus proportiona-
liter dicere ,quod in primio inftant dederit
Angclis libertatem folum ad hos, wel illos
aftus honellcs, non autem ad peccandum : in
fecundo dederit Libertatem eriamy ad peccan-
dum, vt poffent ctiam habere illam [2udem, &
itlud meritum quod confiftit in hoc: poruiz
tranfgredis & non eft wranfgreflus; vt dicitur Ec-
clefiaft. 31- Secundo potvitimpedire , ne pege
carent, dando folum aexilia , cum quibus per
{cicntiam mediam vidcbat illos non pecca-
turos . -

17. Tertiaqualio eft,vtrom inter inftans,
quo dzmones f{unt creati , & inflans ,quo
peccatunt, interceflerit aliqua mora .

Refpondeo, quod quia wuzta dicta qu. 175,
num.23,& fequen.Angeli, & eorum operatio-
nes propric non menfurantiir tempore extrin-
feco , cum loquimur de inftantibus Angelo-
rum; nomine inftantinm nog intelligimus in-
ﬁaml_a temporis ;ac motus continui, fed in-
ftantia operationum Angelicarum , quz cum

: : fint

o i A

T‘

R




Liber I1lI. Quaftio CLXXXIV.

fint difetere , conttituunt tempus quoddanm.s
difcretum .. Inflansigitur angelicum eft dura=
tio operationis angelice, ac proinde dum.s
queritar, vetum mtet inftans , quo demones
funt creati, & intans, quo peccarunt, intercef-
ferit aliqua mora , quaritur , vtrum intet pri=
mam operationem ; quam demones exercue-
runt, dum funt creati , cinfque durationcm.s s
& inter peccatum illorum interceflerit ali-
qua alia operatio , & duratio alterius operas
tionis. Refpondet Sanétus Thomas art.6. hu-
ius quxftionis 63.quod circa hoc duplex cft opi=
1io 5 fed probabilior s & SantForum ditkis magis con=
Jonans eft s quod fiatim poft primum inflans [us crea=
tionis diabolus peccanerity hoc cft, quod pott prie
mam eperationent, quadum creatus eff,con-
ucelus eft ad Deum, ciufque durationem;qua
fuit primum inftans angelicum, ffatim pecca-
werir , ac operatio peccandi fueric fecundumes
inftans angelicum . Probatur : nam poit pris
mum inftans. creationis (ucceflit fecundum.s
inftans tentationis ; ergo {i diabolus , & angeli
cius inillo fecundo intanti non peccaflent,&
tentationi reftitiffent, perfeneraflent in gra-
tia ; & per hanc perfeucrantiam cenfummaf-
feat meritum beatitudinis ; fed Angeli poft
peimum meritum confummatum perleucran-
tia, & vidtoria tentationis s ffatim cenfecuti
funt beatitudinem, vt cum S. Thoma art. 3.
huius guaeit. 63- dixunus quait. 175. num.27.
cigodemones fiin (ecundo inftanti non pec-
calleat, (ed in gratia perfeaeraflent confecuti
cffent beatitudinem'; ed non funt confecuti
beatitudinem; ergo poft inftans creationss {ta-
tim peccarunt; & peccandoe pofuerunt impe-

" “~ligientum beatitudini ; quam meruerant ins
w.primo inftanti .

.18, Ad 1. Chriftus Ioannis 8.de diabolo
“gticens § Tlle bomicida evat ab initio , & in vevitate
 won fletit , fignificat diabolum in veritate , &

iuftitia creatum fuifie ; fed in illa non Retiffe,

ac perfenerafie,fiquidem ftatimin fecundo in-
fanci peccavit. Dum ergo dicitur diabolus
ab initio peccafle ; initium illud non debet fu-~

mi metaphyfice , fed moraliter, ficur fumitur

moraliter , dum dicitur Adam peccaffe ab ini-

tio mundi , Caim ab initio mundi foiffe ho.

. micida. Audiatur S. Auguflinus lib.1 1. de Ci-

nir.cap. 15. Oporict illad , quod diffum eft, in veri-

2ate nou fletit , fic accipiamus , quod in veritate fue-
vit, fed non permanferit , & illud, quod ab initio dia-
bolus peccass non qued alsinitio , quo creatus eft , pec=
care putandus eft, fed ab initio peccati,quod ab ipftus
fuperbia caperit effe peccaturs . Additalia in ecam=

dem fententiam .

19, Ad 2.5, Augufhlib.1x.de Ciuit.cap.13,
vetbis allatis dicit quidem, quod fi quis affere-
ret demoncs in primo fu® creationis inftanti
tibere peccafle, ac fuific malos; non ex natura
fua, fod per iberum arbitrium , non incideret
in errorem Manichzorum dicentium Ange-
los ab initio fuiffe malos ex (ua natura : at jl-
lam fententiam non fequitnr , imo eodem [i-
bro paulo poit docet fententiam oppofitam,&

y39

cxplicat , quo padte fit intelligendum illud
1.1loaan.3.45 initio disbolns peccat, verbis relatis
in refp. ad 1. Dum lib, 1 . de Gen. ad litt.cap.
23.de diabola dicit: Now b ¢o, quod acceperat,ce.
cidit, fed ab eo , quod accepiffer , fi Deo fubditus effe
woluiffer, non loquitur de gratia , fed de perfe-
&ta beatitudine , ac docet diabolum non ceci-
diffe a perfecta beatitudine,quam acceperat, fis
quidem nunquam illam accepit, fed 4 perfe-
&a beatitudine, quam accepifiet,fi Deo {ubdi-
tus efle voluiffet. [dem S. Auguftinus dam di-
cit Deum, dum creauit lacem ; hoc eft Ange-
los bones, dinififfe illam 4 tenebris, hoc eft ab
Angglis malissvt explicat S. Thomas hoc art.s.
in refpoaf. ad 5. loquitur de dinifione fccun-
dam prefcientiam , ac fignificat , quod Deus
creans Angelos difcreuir lucem 4 tencbris,-
przuidensaliquos per(cueraturos in charitare,
& fic futuros in perpetuum lucem , alios pec=
caturas, & fic fururos in perpetunm tencbrass

20. Ad3.ditinguo antecedens: in Ange-
lis ftatim pol meritum confummatum , refi-
ftendo tentationi, & motiuo peccandi, fequis
tur premiom, concedo : ftatim poft meritum
non confummatum , nego antecedens; & ne-
go confequentiam . In Angelis ftatim poft
meritumconfummatum , refiftendo tentatio-
ni, fequitur premium s fed diabolus , ac da-
mones licer in inftanti creationis meruerint
bcau‘:udir_lcm > tamen in fecundo inftaati illud
non confummaruat, refiftendo tentationi, ac
motiuo peccandi'y fed peccando , abruperunt,
& mortificarunt ; ergo non eft mirum, quod
non fucrint confecuti beatitudinem .

21. Ad4.concedo; quod Angeli in primo
inftanti poruerunt cxctcere (uam operatio-
nem liberam , & meritoriam, fed nego, quod
potuerint peccare, fiquidem Deusnon pote-
rat permittere, vt peccarent, cum dcbuerit
condere illos in fuc genere bonos , ac proin-
de fine malitia peccati, qua cffent in fuo ge-
nere, ac fimpliciter mali. In primo ergo n-
ftanti, vel non habuerunt potentiam anteces
dentem peccandi; vel non habuerunt poten-
tiam confequentem peccandi, vt explicatum
cft num.16.

22.  Ad s.nego antecedens . lam enim di~
dum eft ratione San&i Thome (ufficicnrér
probari Angelos in primo inftanti non potuif=
{e peceare, ac Deum non potuiffe permittes
re, vVt peccarent , licet potuerit permitiere » vt
peccarent in alijs inftantibus .

23. Ad 6. diftinguo minorem : inter in-
ftans , & inftans temporis continui mediat
tempus, ¢oncedo: inter inftans , & inftans
tempotis difcreti mediat tempus, negos &
nego confequentiam . Inter inftantia tem-
poris continui mediat tempus, ac de ijs loe
quitur Ariltoteles. Atinter operationes ans
gelicas, earumque durationes ;, que confti-
taunt tempus difcretum ; non debet medige
re tempus, fed poft primam operationem.s ,
ciufque durationem poteft (uccedere immes
diaté feeunda operatio, ciulque duratio , ag

Yyy =z du-




40 Vium Lucifer fuerit fupremus Angelus

is conftituit primum
perationis conflis
temporis difcreti,

Tieati s DIME 0]
duratio prinie O}

jnftans , duratic. fecu

tuitfecandum inflagstalis

QVAESTIO CLXXXV,

Veram Angelusfupremus inter peccant s fues
pit fupremns inter omnes s ag fuerit
algs canfa peccandi,

8. Th. §.63- art. 7. & 8.

j Idetur Lucifer , qui fupremus fuit in-

ter Angelos, qui peccarunt, nofls
fuifle (upremus inter omines; primq quias
Ezech. 28.fub perfona principis Tyriorum.s
dicitur Luciferos T u Cherub extentus, & prote=
gens; fed Cherubim non conftituunt _pri.m 1,
& fupremum, fed fecundum' ordinem An-
gelornm, Seraphim autem conftituunt pri=
MU ; Crgo »

2. Secundo Damafcenus lib, 2. de fide cap.
4. loquens de diabolo dicit: Ex #s angelicis viy-
tutibus ea, quia precrat servefi 1 5 € cui-a Deo
jerie cnflodia commiffa crad cro.clenata eff aduerfus:
Deam ; qui llam fecit, vebellare illi volens , & pri=
wia prolapfa é bone 5 inmalo conflitutass fed Ange-
lus, qui praerat rerceftri ordini, non tuit fu-
premus inter Angelos; €rgo &e. Eamdem.s
jententiam ante Damafcennm docuerunt, vel
infinnaruat Epiphanius lib. 2. coatra hzrefes
hereli 64, ex Proclo, & Miethodio; Theodo-
retus libs 5. de dininis decretis , cap. de diabo-
Jo, Ruffinus in cxpolitionc fymboli, & qui-
dam alij , quos refert Suarez lib.7.de Angelis,
(‘GP.I:}.HHI’J-I-

3. Tettio Ifai. 14. Lucifer dicit ; Afcendam
in Celum ;ergo Lucifer non crat ex Angelis
fupremis, qui ¢rant in ceelo, fed ex inferio-
ribus , qui prafidebant terrx, & clementis .

4. Quarto Angeli acceperant gratiam,
& charitditem juxta proportionem natur®,
& naturalium; ergo angelus fupremus natu-
rahabebar criam maximam gratiam, & cha-
ritatem: fed quo quis habet maiorem gra.

jam , & charitatem, co minus eft difpofitas

dd peccandumiicrgo fupremus angelorums
minus, quam quiliberalins angelus , erat di-
{pofitus ad- peccandum , ac pioinde non cft
verifimile,, quod primus emmium peccarit,
ac cxteros ad peecandum induxerit . Rurfus
cunn cxteris angelis preefier; minorem oc-
cafionem habuit altiorem ftatum appetendi;&
fi¢ peccandi ex fuperbia «

5. Quinto Deus creauesat angelos,ve cons
fequerentur beatitndinem ; ergo’ fi (upremus
angelus peccafier, ac non fhifier confecurns
beatitndinem ; ordinatio dinina fuiffet fruftra-
tain nobiliffima creatura, g vod ¢ft inconue-
niens.

_6¢ Sexro videtur Lucifer

alios angelos ad peccandum . Sienim aljos
ad peccandum induxiffer , peccafict prios ,

¥,

noninduxiffes

quam ceteris fed omnes angeli fimul pecca-
runt, vt docet Damafcenus lib,2. de fideos ,
cap.4.crg8c .

7. Septimo fi Lucifer induxiffet alios an-
pelos ad peceandum , induxi ad boc;
ve vellent potius fubefle’, & obtemperare ipfi
Lucifero s quam Deo ;fed fuperbusvult pas
tius fube wperiori, quam inferiori; ergo
cum aogeli peccarint ex fuperbia , non eft
verifimile, quod a Lucifero indudti fuerinrad
peccanduii,

8. O&auo maius peccatum eft velle alte-
ri fubefl contra Deum , guam velle alteri
prefle contra Deum ; fed alij angeli peccalt
fent, quia voluiffent fubefle Lucifero contra
Deum, Lucifer peccafler,quia veluifiet preel-
fe alijs angelis contra Deum: ergo peccatum s
aliorum angelornm fuiffer maius peccato Lu-
ciferi , quod repugnat dodtrinz communiy
quam tradit etiam Glofain illud Pfal. 108.
Draco ifle s quem formafli 5 dicens ; qui esteris.in
effe erar excellentior , faffuseft in walitia maior -
Exiftimatur autem hzc gloffa defumpra ex
Augufiino.

9. Refpondeo duas examinandas efle que-
ftiones . Prima et , virum Lucifer , qui pec-
cauit , fuerit primus ; & fupremus omninms
angclorum in natara,ac proinde ctiam ins
gratia, fiquidem vt eum San&to Thoma art. 6.
qught.62.diximus quallir7e. Angeli in primo
inftanti acceperunt gratiam iuxta menfurams
naruralium . Secunda eft > virum Lucifer
cateros angelos ad peccandum , & ad qguod
peccatum induxerit }

ic. In prima queftionc prima fententia, . .

Damalceni, & aliorum relatorum num: 210"

{fecundo argumento docet Luciferum non.s
fuific fupremum omnium angelorum , féd-

{olum fuiffe fupremam , & principem ciug*

ordinis, qui prazerat rebus terreftribus. San-
&us Thomas hoc art. 7. qua(t. 6. dicit hanc
opinienem confonare principijs Platonico-
tum ,qui vtrefert S.Augnftious lib.8. de Ci-
uit.cap.s.& 7. & lib. 10. cap.g.10.& 11, diftin.
xerunt Deos i demonibus, ac Deos nomina-
runt fubftantias intelle@uales , qu= funt fupra
globum lunarem , ac dixerunt omncs Deos
effe bonos, demones autem vocarunt fub«
ftantias intellectuales , qua funt infra globum
lunarem; fed funt faperiores hominibus ordi~
ne natura , & afleruerunt cx demonibusali-
quos. effe bonos jaliquos malos. Idem feré
dicit Durandusin 2. dift.6. g.1-

11, Secunda fententia plurium Patrom. ,
quos infia referemus , docet Luciferum foific
omniunyangelorum primum, & fupremum.s
in natura ; & confequenter eriam 10 gratias o
Hanc epinionem vt probabiliorem fequun-
wer San¢tus Themas hocartt. 7. quaft. 63. &
piures alij fcholafticiin 2.difl. 6. nimirum Ri«
chard, art.1.quaift.. Agidius qu.r.art. 1. Du-
randus gu:l.ac penc-omnes recentiores,

1z;  Tertia fententia Suarijlib.7. de Ange-
lis; capa16. num.s. & fequentibus docet Luci-

ferum

-

!

-




Liber Iii.

fernmpfuifle fopremum angelorum negating,
rvtnullasfuerivillo fuperior » fed quia exis
flimat in omnibos {peciebusangelotim dari
plura: indiuidua: ciuidem: {pecici, ac proinde
aqualiain natura, docer; quod Lucifer nons
fueric fupremus pofitiuéiita vt effer perfedlior
omnibusalijs . ‘Addity quod fiin {upremals
fpecie a lorum. datar. vnicum tantiimes
indinidyom, Lucifer fuit ctiam pofitiué fue
premusiomnium Angeloram,

12, Dicendum cum fecunda , & commu-
ori opinione : probabilius eft Luciferum
fuifle fuprembpm _omnium angeloruny, nons
folum negatiue; fed p.')ﬁtiué -

Probatur primo ex Patribus. Tertullianus
lib.2. contra Marcionem; num.y. de Lucifcro
dicit: fapientiffimus omnium editur, antequam diabos
tusipaulod polt vocarilluim eminentiffieum An=
gelorum , Avchangelum , hoc eft principeny an-
gelerum;fapicntiflimum omuniam. Naz

ZianZce-
nus carm.6.vocat Luciferam primura,dicens:
Duocivea primus wmalé fana mente tamafcens
Lucifer, eximio nam quod fruevetur bonore
Sperabat vegale Dei folinmque, decufque
Corryit ¢re.
€ hryfoftomus rom.t.homil: de Adam, s Eua
dicit tonus angelus primus , qui Sathacldiftus efts
mialignam prafumptionem affumens: pono fedem meats
in aquilone ; & oo fimilis Altiffimo s & ita pro tali
prafumptione cecidit irvepavabiliter , vt angelus pris
mus pracipitatus de culmine angelico diabolus nos
giénaretur .« Bt homil. de lapfu primihominis
dicit < in angelis Sathael prancipatum tenwir . Hie=
rofiymus in Pfalm. 23. in finedicit: diabolus
_nonen ardines angelorum fub fua habui dominatione;

" fiue Lonos, fine malos. In 40. caput leb -explicans

de diabolo illa verba i bic eft principinm viaram
“Thomini , dicit s hoc in loce bie mibyvwidetny fenfus
* Yuod ad wias Dei ambulandas , & per obedientiam
‘pracepia Dominica obferuanda , bic inter cateras
creaturas primus 4 Deo [it conditus 5 @ inde didtum
fit bic eft privcipium viarum Domini. Nam in Eze-
chicle ‘propbeta.in capite lapidum ignitorum refevtur,
quod primus fuevit omnium angelorum , & corona in
manu Domini « Et lib.2.contra [eainianum Lu-
ciferum vocat altiffimam fublimitatem, que in ve-
vitate non fleut . Cyrillus Alexand. in cap.14.
Ifai.dicit de Lucifero: Evacemm, quod ad gloviam
attinet 5 infignis inter angelos , & [uperis poteflatibas
fpedtabilis , er fane welat inter affva Lucifer . Gre-
gorius Magnus homil.34. in Evangel. que et
de centum ouibus, dicits Primus angelus, qui pee=
cauit, dum cunétis angelovam agminibus prelatus,eos
yum clavitatem tranfcenderet , ex eovum comparatios
ne clavior fuit: lib.g.Moral. cap. 13, alias 1 2. Ille
enim dpofiata angelus, quiitd conditus fuevat, vt ce-
teris angelovum legionibus emincret : & lib. 9.
cap.2. dicit, Swmmus ille angelicus [pivitus, qui fu-
bieflus  Deo in enlmine flare potuiffet : & lib. 32.
cap. 18 exponens de- Lucitero-verba illa lob
4o.diffa de Bohemoth , ipfe efl principium via-
v eins , QiCiL: principinm wiarum cius Hobemoth
dicitur ; quiq uimirum cum cunéla creans agever,
o condidie 5 quens veliquis angelis emis

Quzltio CLXXXV.,

541

nientiovens. fucit . Bernardus ferm. 1 {uper miflus
eft, loquens de fuperbia dicit: zon modo augeluin,
Jed angelorum primum in diabolum commutanit +

13.  Probatnr fecundo conclufio ratione o
Probabilius enim cft;, quod ilic Angclus pri-
mo peccanerit peccato fuperbiz, gui mains
habuit motiuum peccandi tali peccatos fed
motinum peccandicft excellentia; guse ma-
xime innenta fuit in-angelorum fupremo;
ergo . Confirmatur: nam ex di&is angelus
peccauit occalione vaionis hypoftaticz,quam
inordinate appetiuic {ibi dari. propter -excel-
lentiam fuz nature, queeft multo excellens
tior patura humana, indignans , quod deberet
fubijci natura inferiori, & amitrere principa=
tum fupracxzteros angelos; fed hoc motinum
€rat aptum mouere precipné Angelum . fu-
premun: : ergo.

14. Secumda queflio eft, viram primus
angelusexteros ad peccandum mduxerie 2

Relpondeo duas cfle fententias » Prima Gu-
gliclmi Parifien(is 1.p.2. partis principalis des
voiuerfo, cap. 112.Alberti in 2.dift.6.art.3. Al-
phonfi de Caftro contra harefes verbo pecca-
tum, herefi 7.docet nullum Angelum inferio®
rem indudtum fuifle ad peccandum a fuprey
mo,fed vnumquemgue fine alterius fualios
ne, veloccafione peccafe - ;

15. Secunda fententia communis docet
angelosinferiores peccafle fuafione primi;hoe
elt Luciferi . Secuti ot hanc feprentiam San-
&us Thomas hoc art. 8. quatt, 63.& cum co
Caietanus,ac Thomifta, S.Bonauenein z.dift.
5. art. 2. quafl. 2. & eadenydift:Richard.art. 1.
quaft-2. A gidius in 2.dift.6-quaft.r. arr.3. Ga-
briel queft.1. art.3. dub. 3. Suar. lib.7. de An~
gelis, cap. 17. num.1s.Sanderus lib.4. de vifi-
bili Monachia , & alij . Durandusin 2. difl. 6.
quaft. 2. & Vaiquez 1. par. difp. 237. dicunt
rem effe dubiam, quia non cft tribuendum
angelis;; quod uulle fufficienti fundamento
poteft oftendi.

16. Dicendum ciim communi {ententia
Luciferum induoxiffe czteros angelos ad pecs
candum , non quidem illos cogendo, fed fna=
dendo .

Probatur primo ex Patribus Grecis,8¢ Lati-
nis,quor teltimonia affert Suar. lib.7.de An-
gelissco17.0.16.8 17. Ex Gracis Origen. lib. 1.
Periatch.in procemio dicit. Apud multos hac in-
naluit opinio  quod diabolus apoflata effefus quam-
plurinos angelos fecum declinare perf) unaferit,qui nunc
wfque angeli eius nuncupantuy . Eufeb. lib.7. de
Praparat, cap. 6. loquens de Lucifero dicit :
Duorym primum ; qui etiam alifs defeiionis caufa
fuit, draconem, ferpentemque Seviptuva folet appel-
lave . Nazianz.carm. é.logquens de Lucifero
dicit.

Haud [olus cecidit, werum agmine feptus
Ingenti, [eeleris cui dux fuit,atque magifier .
Nam welut auevtit commiffum proditor agmen,
Regis abimperio, multas fic ille cobortes
Regis ab abfequio magni, catuque piorum
Abduvens ad fe collegit .

Cafas




s42 VirumLucifer fueric fupremus Angelus :

Cafarius Nazianzeni frater dial. 1. dicit . 4d
swalum werfus autfor ille wali diabolus [ecum ad
defelFionem multos angelorum zr_akfns » N0V naturd,
fed woluntate mutalos pev ducis ‘fng.geﬁzor:sm €7 Cs
Chryfoftomus in Pfaf.n]. 14.in illa verba .
“Domine quis babitabis, dicit . Fuus illuc ciuis, tan=
guam inquilinus wmouit Jeditionem, &r cieétus eff tan-
quaTs EXTErNHS, ¢ a Deo alienus , € cums €0.qul enm
fecusi funt dansones . Damafcenus lib. 2. de fide
cap. 4 poift defcriptum peccatii Luciferi {ub-
dit . ¥nd porro cum eo anuifa ¢ft 5 eique comitem fe
adinnxits imulque corrui innumerabilis [ubicciorum
ipl angelovum multitudo . :

17. Ex Parribuslatinis Ambrofius Epift.
33.ad Demetriadem loquens de diabolo dicit.
cum iis Angelis ; quosin confenfum impictatis Juz
sraxerat , & celefti fublimitate deieftus eft . Hicro-
nymus in cap. 14+ Ifal, explicans de Lucifero
jlla verba : Tu tervam tuam difperdidifii, tu Popu-
lum tunm eceidifii » & Luciferum alloquens di-
cit. Fos 5 guos tibi Deus in corveélionem dedsrat ,
tu penitus perdidifti . ldem docent plurcs alij

Patres .

18. Probatur fecundo conclufio 4 San&to
Thoma ex figno deducto ex Scriptura. Nam
czpicri demones f{ubduntur Lucifero, hoc
elt diabolo,tanquam regi; fed vt dicitur 2. Pes
tri 2. & quo quis (upevatus eft . buic feruus addiffus
ef; ergo cateridzmones fuperati funt d dia-
bolo, & ad peccandum inducéti. Probatur
snaior. Nam Chriftus Matth. 25. dicit: f1¢
maledithi in ignem aiernum , qui paratus eff diabo=
fo, & Angelis eius: Apocalypfis etiam 12. di=
citur: Draco pugnabat, & Angeli eius ; ergo cate=
ri demones fequuntur Luciferum, tanguam
fuum regem , & ducem , & fune eius angeli,
proportionaliter, ac angeli fan&i dicuntur an-
geli domni : ergo fuperati funt d Lucifero, &
ab initio peccando , eum vt ducem funt fecu-
ti , ideoque de Lucifero figurato per Lenia-
than lob 40. diciter ; Jpfe eff Rex [uper omnes
filios fuperhia .

19. Confirmatur . Nam Apocal. 12 dici-
tur : FeGum cft prelium magnum in celo ; Michacl,
¢ angeli eius praliabantur cum Dracone , & drace
pugnabat , & angeli cius , & non praualuereant , ne-
gue locus innentus cft corum amplius in cezlos fed
licet hic locus intelligatur de pralio,quod pro
falute , vel perditione hominum fiet in Ec-
clefia militante , prefectim circa feculi con=
fummationem , vt explicat Gregorius Homil.
34.in Evang. & lib. 3 2. Moral. cap. 1 2. tamen
poteft; ac debet intelligi etiam de primo pr-
lio, quod ab initio faGum fuitin coclo inter

Luciferum , & demones ex vna parte ; & Mi.
chaelem , & angelos fandtes ex alia, & hanc
explicationem communiter approbant Scho-
laftici cum Magiftro in 2. dift. 6. ; ergo abini-
tio angeli peccarunt fecuti Luciferum dao-
<em , & impulferem. Confirmatur autem—s
hecexplicatio: nam primum tantum pralium
faétum eft in czlo ; in coque draco cum dze
monibus ex coslo expulfi funt , ac dedracene
dicitar s Cenda [ua trabebas teriiam pariem flellas

rum,hoc eft tertiam partem angelorum; fecuns
dumautem prelium hon fict in ceelo, fed ins
terris, & in mundo hoc elementari .

20. Ad 1. Refpondet San@us Thomas;
quod Cherab interpretatur plenitudo fcica-
tiz , Seraphim interpretatur ardens propter
charitatem ; & quia fcientia, non autem cha=
ritas poteft coniungi cum peccato , ideo dia-
bolus vocatut Cherub,non autem Seraphims
cx quo nonarguirar, quod non fuerit ex fu-
premo ordine;ac fupremus illins ordinis .

21. Ad 2. Refpondeo Damalceno, alijf-
que paucis Patribus squi iuxra principia Pla«
tonicorum dizerunt Luciferum fuifle {npre-
mum corum tantum angelorum, qui prafide-
bant terris, praferendos effe plures, & granio-
res Patres , qui conformius Scripturis afferue-
rupt Luciferum foiffe upremum omnium an-
gelorum .

2z.  Ad 2. Lucifer licét effet in coelo , po=
tuit velle afcendere ad fuperiorem coeli pars
tem , in qua de fa&o eft Chriftus , ibigue col«
locare fuum folivm, & exercerc principatum
in angelos , quos fecum traxifice ad rebellio-
nema Deo.

23. Ad 4. Vt bené aduertit San@us Thos
mas in corpore hnius art. 7. quzit. 63, diabo-
lus peccauit,non ex aliqua pronitate, & difpos
fitione ad peccandum, fiquidem nullam ha-
bebat ad peccandum difpofitionem, pronitas
tem,atque inclinationem, vt dictum eft quaft.
183.0uUm.I13.& 14.fed ex {olo libero arbitrios
ergo licet fupremus angelus, in quantiim ha=
bebat malorem grariam ; & charitatem; habe-

ret maiorem propenfionem ad diligendnmay
e
Deum , & ad non peccandum , quam angeli

inferiores , tamen cum  excellentia fit mo-
tinum {upetbiz, ipfe; qui crat excellentiot cas

teris , habuit maius motivum fuperbiz , ideos™*

que probabilius eft; quod zngelus, qui pre
cateris peccanit peccato fuperbiz, fuerit (u«
premus. Nec obftat, quod cum-haberer ma-
iorem gratiami , & charitatem , haberet maio-
rem inclinationemad diligendum Deum , 8
ad non peccandum , quam czteri. Nam vt
loquitur Sanctus Thomas in refp. ad 3. quanta-
cumaque inclinatio ad bonum fuerit in fupremo ange-
lo , tasmen ei neceffitatems nop inducebat. Fude po-
tuit per liberum arbitrium cam non fequi .

24, Ad 5. diftinguo antecedens ¢ Dens
creaucrat Angelos » vtconfequerentur beg-
titudinem , vel vt fi ex libero aibiirio po-
nerent impedimentum fug beatitudinis, habe.
ret occafionem compenfandi eorum perditio-
nem alijs bonis, concedo: fine hac difiundior
ne, nego antecedens:& gego confequentiam .
Deus creauerat angelos, vrgratie cooperans
do , confequerentur bearituding, vel fi per li-
berum acbitrium gratiz refiflendo, peccarent,
ac ponerent impedimentum fuz beatitudini
& lncurrerent ternam perditionem, haberet
occafionem malum peccati compenfandi alijs
bonis 5 ergo dinina intentjo non fuit fruftra-
13, nec inangelis, qui beatitudinem obtinuc,

unt,




Liber IIL Quaftio CLXXXV.

runt , nec in diabolo, & demonibus, qui pec-
carunt, prefertim cum perditionem angelo-
rum compenfauerit falut¢ homioum , & In-
carnatione , ac gloria, & beatitudine Chrifti,
qui eft incomparabiliter magis beatus , quam
fuiffer beatus Lucifer , {i non peccaflee.

25, Ad 6. Inargumento quéEritur, veirum
Lucifer , qui alios angelos ad pzccapdum in-
duxit, peccauerit non folum prius narura,
fed etiam prius tempore, quam alij angeli, qui
cius fuggefiione peccarunt. SanQdas Bonauen-
tura in 2. diftin. 5. art. 2. queedt, 2. exifimauit
prius non folum patura, fed tempore peccaf:
fe Luciferum , quam reliques angelos » A gi-
diusin 2. dift, 6. Durandus ibidem , It -2
& Argentina queft. 1. art. 2. cenfent fimul
tempore peccaffe Luciferum, & alios angeles,
canidemque fententiam videtor fuppoperes
Sanctus Thomas art. 8. huius quafl 63. ino
relp. ad 2. ;& hanc fecundam fententiam exi-
ftimo probabiliorem . Iuxta hanc opinionem,
ad argumentum, in quo in maiosi affumcba-
tor, quod fi Lucifer induxiffet alios angelos
ad peccandum,prins tempote peccalet, quam
czreri angeli, quod eft contra Damalcenumi
nego maiorem , Angelus enim , cum habeat
perfectam vim intelledtinam, ad intelligen-
dam, cligendum, loquendum intclligibiliter ,
exhortandum , percipicndam locutioncm in-
telligibilem , eique confentiendum, ;- non in-
diger mora tempotis, ficur homo; quiindi-
ot mora temporis ad perfe@e intelligendum,
deliborandum , eligendum, & logucndum.
yocaliter , exhortandum, percipiendam locu-

i #ionem , ac de re propofita deliberandum: er

go Lucifer in eadem inftanti, in quo pecea.
“qHt occafione propofit® incarnationis, potait
. Miotinum,propter quod peccapit, alijs angelis
htelligibili locutione exprimere, eofquc ad
peceandum cxcitare, illique potuctunt cius
fuggeftionj confentire , ac peccare .

27. Ad7.difingno malorem : {i Lucifer
induxiffer czteros angelos ad peccandum, in-
duxilct illos ad hoc, vt vellent potius lubcl-
f¢ , & abtemperare ipfi Lucifero, quam Deo

ipienti, vt {2 fubjjcerent nature humana
mque adorarent, & hac fubic-
¢ione {e difponcecnt ad fapernatnralem bea-
titudinem, conccdo: non hoc pracipienti, ne-
go maijorem ; & diltinguo minorem : {upers
bus valt porius fubeflc {uperiori ; quam infe-
riori pracipienti, vt {e {ubijciat nature infes
riori, nego : noh hoe precipicnti, tranfcar mi-
nor: & acgo confequentiam . Lucifer induxit
alios demones adhoc , vt ex motivo fuper-
biz nollent obedire Deo pracipienti , vt e
{ubijeerent nature humanz Chrifti inferioti
patuta angelorum , & nollent Chriftum ado-
rate, & hac {ubietione confequi beatitudinem
fupernarucalem , & vt appeterent volonem.s
hypoftaticam potins Lucifero , quam naturz
hamanz Chrifti , & vellent {ubefle, & obtem.
perare potius Lucifero (uadenti, vt ponerent
{fuum vhimum finem in aliquo bono,; quod

543

poflent confequi per fuas vires naturales vai-
tas cum viribus Luciferi, & aliorum angelo-
rum confpirantium centra Deum , quam in.s
beatitudine [upcrnaturali conlequenda per
adorationem Chriftis fed patet, quod angeli
Lucifero inferiores hoe pa@o ex motiuo fu-
fuperbiz potuerint velle potius fubefe Luci-
ferg, quam Deo; ergo.

28.  Ad 8. diftinguo maiorem: maius peg~
catum efl velle alijs fubeffe contra Denm.s »
quam velle alijs preefle contra Deum,fi cgte-
ra fint paria, tranfeat: fi ceteranon fint paria,
nego maiorem: ditinguo codem pado mino-
rem;& nego confequeatiam . Lucifer ex plu-
tibas capitibus grauius peccanit, quam czte-
ri demones. Primo graaius peccadir , quias
cxterts tuit caufa peccandi. Secundo grauvius
nit, quia peccatum voluit altu intenfio-

pece
rivotuntavs. Quod autem Lucifer aGu ins
tenfiori voluntatis voluctit peccare , probat
S. Thomas hoc art, 8. in refp. ad 2. di-
cens. Sicutfupra didum eff ; quet. 62. arr. 6.
Angelus non habet al:quid vetardans , fed fecundum
stam [uam vivtutem mouetur wmillnd , ad quod mo-
clir , ffue in bonum , fiue in malum . LBuia igitur
Jupremus Aagelys malovem babuit naturaless wirtu-
Lo, Guain infiriores , intenfiori melu in peccatum
prolaplis eft s & ideo falus eff in malitia ma=
07" -

e

QVESTIO CLXXXVIL

Viram J,’,'fr{!’t.'! s Vel pauciares Aﬂge[é peieane-
rints gram in charitate pmfcwnweriﬁt 2
CF Virnm pecianicrint ex pmnibus
rrdinibys ¢

8. Thos 4. 63.4art. 7.

1. { 7 Identur plares 2ageli peccafle, quam

in charutate perfeucrafie ; primo quia
vt dicit Ariftpteles lib. 2. Ethic. cap. 6. malun
eftin pluribus,boaum in paucioribus,cui cons
fonatScriptura Ecclel. 1. dicens »*Staltorum infi-
nitus ¢ff numerus s confonat etiam experientia,
qua videmus ex homibus plures efle malos,
quam boenos ; fed cadem ratio eft de angelis 3
ergo.

2. Sccundo videtur, quod non peccaue-
rint angeli ex fingulis nouem ordinibus . Scri~
pturaenim licet tribuat demonibus nomina »
Cherubim, Principatufi , & Poteftatum, nan-
quam illis tribuit nomina Seraphim,& Thro-
norum : crgo {ignumelt ,guod ex ordinibus
Seraphim,& Theonoramuullas angelas pec-
cauerit .

3. Terttio1co 8. vel 9. vt refertur capir.
Hi duo de Confecrat. dift.1.dicit . Dnod vouem
bebdomadibus alleluia ivterwmittimus , non incongraé
per nouem hebdeomadas nouein ordines angelovim ac-
cipims s quornm deciinus oydo per fupeibiam covnp=
ens, angelicum numeraw minuit, @ a felicitate per-
turbanit . 4. Re=




s44 Denumero Angelorum,qui peccarunt

4. Refpondeode fide eft ex clariflimis Scri-
prura tefiimonijs cum diabolo,fen fatana pec-
caffe plares alios angelos . M atth. cnim 2s.
Chriftus de igne inferni dicit . Zui paratus cff
diabola, & angelis eius : 2. Petri 2. dicitur . Denus
angelis peccantibus non pepercit & ¢ In Epit. luda
dicitur , Angelos zexd, ui non fevnancyunt fuum
principatum ; [ed veliquerunt [nim domicilinin , vin-
culis wternis [ub caligine veferuawit. Apocal. 12.
Draco pugnabat , & angeli eius . Plal. 77. Mfstin
cos irane indignationis fua,immiffiones per angelos ma-
los : Ecclehalt. 30. Sunt Spiritus,qui in vixdiclaw
eveati funt, & in furore fuo confirmaucrunt tormen-
1a [ua .

s. Hoc fuppofito, quod eft de fide, que-
ritar primo , virum plures, vel pauciores an-
geli peccauerint , quam in iuftitia, & charita-
te perfcucrauerint ?

6. Relponder Sanctus Thomas pauciores
peccafic , quam perfeuerale, idemque do-
cent Scholaftici communiter in 2. dift. 6.

Probatur primo ex Scriptuora . Nam 4.
Regum 6. Elifzus dixit: Noli timere: plures enim
nobifcum funt , quam cum illis , qued Hugo deos
San&to Viétote lib. 1. de Sacram, part. 5. cap.
31. explicat de bonis angelis , qui funt nobi-
fcumin auxilinm , & de malis , qui nobis ad-
verfantur . Apocal. 12. dicitur de Dracones.
Canda cius trabebat teytiam partesm flellarum s hoc
eft angelorum, vt plares Patres interpretan-
tur.

7. Probatur fecundo cx Patribus. S. Au.
guft. lib. 11. de Civitate, cap. 23. dicit, Er
quia peccatam ef? , non idco cunéta funt impleta pec-
catis , cums bonprum longe maior numerus in celefli-
bus [ne nature ordinem ferner » 5o Cyrillus Ale-
xand. lib. 1. in Gen. fub finem , loguens deo
angelis, qui peccarunt, dicit. Duid ef quafo,
quod te vebementer facit triflari ; quia forte aliqui ob
infolentiam felicitatem amifevnnt > At funt plaves,qui
weliorem apud Depm obtinent fiatum , cinfque man=
fuctudine vepleti , longis » affiduifque laudibus enwp
efferuit .

8. [Probatur tertio ratione , quam affert S.
Thomas hocart.g. qualt. 63. Vit enim ditum
clt quzft. 83. num. 14. cum Sancto Thoma
queft. 63. art. 4. Angeli non habent natara-
lem inclinationem ad peccandum , fed folum
ad operandum fecundum rationem , hoc eft
honelté , & rationabiliter , ac proinde pecca-
tum eft contra naturam ; & naturalem incli-
nationcm angelorum 3 fed qua {unt'contrao
naturam, & contra naturalem inclinatjionem,
non finnt plerumque, fed raro , fiquidem na-
tura confequitur fuum effedtum , vel femper ,
vel plerumgque : e, g. homo femper, vel plee

rumque generat hominem,targ genérat mon-
flrum :ergo .

9. Quaritur fecundo , vtrum jex omni-
bus nouem ordinibus aliqui angeli peccane-
rne?

Refpondet Santus Thomas hoc att. o.
queft. 63, in refp. ad 3. quod fi Lucifer ; feu
diabolus fuit exinfimo ordine angelomm. ,

qui prefunt terreftribus, vt docuit Damafce-
nus relatus quzftione fuperiori 8 5. nuM. 2« &
10. peccarunt foli angeli {pectantes ad infirn{
ordinem, cui Lucifer prafidebat. Sivero, vt
nos cum Sandto Thoma cenfuimus , Lucifcr
fuit fopremus omnium angelorum , probabi-
le ¢ft, guod ex omuibus nouem ordinibus ali-
qui peccarunt . Hanc fententiam fecutus cft
etiam Magifter cum Scholafticis in 2. difl. 6.
& o. lndicarunt antém illam Cyrillus Ale=
xandrinus Lib. 1. in ' Gen. circa medium . Cum
enim ordines fan@orum angelorum in prin=
cipio mundi crearos cnumeraflet, fubdit . Erat
ctiam inter illos dracv ille prenaricator , & qua cans
€o erant pmu:;ﬁmd‘ pa!c{}.-rrc'r 3 CF COMIRHNES CUIN Ed=
teris [anélis [edes obtincbant: & hib. 4. contra lu-
lianhum verf. 6. dicit. Fterim plavimi olim evant
inter Santfos angelos 5 & [upericiun [piritaum cho-
vos numerati , qui beatam , @ [aniiam winchant vi-
tam, fed vt facra Scripruva dicit, non [eruabant fium
principatum, <> waledicebant diuino confortio, ad de=
teviora prolapli . Confonar Theodoretus, qui in
cap. 6. Epiit. ad Ephef. foper illaverba aduer.
fus principes , & poteflates, dicit i evant ex bonis or=
dimbns mali damones , [fed propter improbitatem ab
illo ordine ceciderunt . Habent antem nunc guoque
appellationem .

9. ~Suaderi potelt hzc [eatentia primo
ex Scriptura . Nam agendo de malis angelis
tribuitor illis nomen Cherubim Ezechielis 28.
Vocantur Principes, & Poteftates, ad Eph. 6.
dum dicitur : non ¢ff nobiscolleflatio aduerfus car=
newm , € [anguinem , [ed aduerfus principes, & po-
teflates,aducy fus mundi recfores tenchrarum barim =

ergo aliqui funt demoncs ex his ordinibus , &gt~

4 fortiori ex ordinibus inferjoribus ; fed Lu.

cifer fuit ex fupremo; ergo verifimile cff»-
quod ex omnibus noug ordinibus aliqui pets

carint.

10. Swnadetur fecundo coniedtura , quUanis
affert Sandus Thomas hoc art. 9. in refp.ad 3.
Nam homines afflumuntur ad quemlibet or-
dincm angelorum ad (pplendas ruinas ange-
licas ; eigo ¢x amnibns ordinibus aligm pec-
carunt .

11, Suadetul tertio : nam cum omnes an-
geli praditi clleat libero arbitrio ; & in fingu-
Dis otdinibus efieat angeli innumerabiles, veri-
fimile eft , gquod ex fingulis ordinibus aliqui
per liberum arbitrinm peeearint .

12, Queritur tertio,verum angeli, qui pec-
carunt , fint in maximo numero, licet paucio-
res ijs » quinon peccarunt H

Refpondceo affirmariug, licet definiri non
poflit,quot fint. Probatur: nam Patres com~
muniter dicuntingentem daemonum turbam
inter nos verfari, & per aerem difcurrere, id-
que fzpe aflercbat Sanctus Antonius, vt in
cius vita refert Athanafins. Nazianzenus ao-
tem Carm.6. loquens de Lucifero dicit, Hand
ff;!!-:s cecidit , wernm agmine [eptus ingenti , @on=
fiematur: nam Marci. 1. & Luce 3, legitur in-
tegram legionem demonum viicum thomi.
nem occupafie: ergo fignum et demones effe
in Maximo numero .; 13. Ad

i




Y

Liber Il Quaftio CLXXXVIL s45

,

13. Ae 1, Atiftoteles dicens malum effe in
pluribus , bonum in paucioribus, loquitur de
hominibus prefertim in Ratu natur laple, ac
de iifdem Scriprura dicit ; Stulrorum infinitus eft
numerys s Ve etiam oftendit cxperientia 5 fed ex
hominibus non valet argumentum ad ange-
los: ergo. Probarur minor : nam ided pleri-
que homines funt mali, quia per concupi-
fcentiam inclindtur vehementér ad bona fenfi-
bilia, quz funt illis magis nota, quam bonum
rationis , idcoque] bonum fenfibile 'magis no-
tum preponunt bono honefto minus noto ;
fed angeli erant puré intelle@tuales , & antes
peccatuna non habebant naturam corruptam ,
acj nullam habebant inclingtionem ad bonas
fenfibilia : ergo .

14. Ad 2.Ideo Scriptura nunquam demo-:
nibus tribuit nomina Seraphim,& Thronorit ,
quia Seraphim dicuntur ex ardore charitatis 5
Troni dicunwr exeo, quod in illis habitat,
ac ledet Deus ; fed in demonibus poft pec-
eatum non datur charitas , neque in ijs
Deus habitat per gratiam; crgo ‘demonibus
poft peccarum non debent tribui hzc nomina.
lllis tamé tribufitur nomina Cherubim, Prin-
cipatuil, & Poteftatum,quia fignificant fcien-
tiam, & potentiam, qua bonis , malifque an-
gelis poflunt effc communia. Ex hoc, quod
demones poft peccatum non amplius vocen-
tur feraphim, ac troni, non fequitar, quodex
illis ordinibus nullus peccarit, Leo g.vel 8,
dum dicit decimum ordinem angelorum per
fuperbiam corruiffe , vt explicat Magifter ins
2. dift 9. cap. 7. ex coque Glofla, non fignifi-

< gwear, quod effent decem ordines, ex quibus de-

cimus ceciderit, fed quod ex nouem ordini-

-bps tot ceciderunt,vt {ufficiant ad conflituca-

dim decimum ordinem angelorum malorum
giftinétum 4 nouem ordinibus angelorum bo-
noram. In eodem fenfu poteft explicari Sa=
lonius Viennenfis in Dial. de Fcclefia dicens:
decem [unt ordiges angelorum, fed vnus cocidit per fu-
perbiam, <& ideivco bont Angeli feraper ad hoc labo-
rvant,vt de bominibus numerns impleatuyr, o pernenis
at ad perfeitum numevum , ideft denavinn .

QVASTIO CLXXXVIL

Viram intelledius demonam fit obtenebratys
per privationem cognitionis omnis Ueyi-
varis 5 tum painralis 5 tum fiper-
#watwralis s thm [peculatine s
tum praclica?

8. Th. qit. 64. ar. 3.

12 Identur demoncs proprer peccatium s

priuati fuiffe cognitione omnis veri-
tatis etiam naturaliter cognofcibilis ab ipfis :
primo quia fi aliquam veritatem cognofce-
rent , maxime cognofcerent fe ipfos, aliofque
angelos ;s fed non cognofcunt fe ipfos ; aliof-
que angelos : ergo, . Probatur minor: nam.,

cognofcere angelos , hoc eft fubftantias fepas
ratas fpectat ad quamdam beatitudinem, ideo-
que aliqui vitimam hominis beatitudinem.»
conftituerunt in cognitione fubfantiarum fe-
paratarum ; fed hec qualifeumque beatitudo
non conucnit demonibus , qui damnati funt
ad fummam miferiam: ergo -

2, Secundo Deus eft naruraliter cognofci-
bilis ab angelis cognitione cuidenti: fed de-
mgones non cognolfcunt Deum cognitionws
cnidentl , cum non habeant mundum cor :
Deus autem euidenter ab ijs folam cognolca-
tur,qui habent mundum cor, iuxtaillud Chri-
fi Matth.s. Beati mundo corde, quoniam ipft Deum
videbunt : ergo .

3. Tertioex S, Auguftino lib. 4. de Gen.
ad lit. cap. 22. angeli de rebus habere poffunt
duplicem cognitionem , matutinam , & vef-
pertinam; (ed demones non habent cognitie-
nDem matutinam , qua res videntur in Ver-
bo, quia non vident  Verbum: nec habeat
velpertinam , per quam res in fe ipfis cogaitas
referant ad landem creatoris » quia creatorem
non laudant, fed blafphemant; €rgo .

4. Quarto demones videntur multo ma-
gis fuifle privati omni cognitione veritatum
fopernaturalium, etiam earum , que in ftarn
viz fuerunt ipfis revelatz . Ex di@is enim
qualt. 157. 0 9. demonibus antequam pecca-
rent reuelarum fuerat myflerium incarnatio-
nis, feu Regni Dei 5 fed demones cum incita=
runt ludzos ad Chritum crucifigendum,hoc
myfterinm non cognouerunt : ve enim dicit
Apoftolus 1. ad Corinthios 2. $i cognouiffent 5
nunguam Dominum g!ari«z cmaﬁmﬂ?ur + CIgo pri-
uati fuerant cognitione incarnationis, ac pro-
indealiornm myfteriorum fupernaturalium «

5. Quinto fi d®mones cognofcerent ali«
quas veritates paturales , vel fupernaturales s
vel cognofcerent illas naturalitér, Geut nos cos
ganofcimaus prima principia , vel experientias
longi temporis , vel addifcendo ab alijs 5 fed
non cegnofcunt naturaliter , quia vt dicitar
ad Ephes . §.Omanis manifeflatio fit per lumen, da-
mones autem diaifi funt a beatis angelis, ficut
lux 4 tencbris, vt dicit Auguflinus lib. 1. de
Ciuit. cap. 19. & 33. non cognofcunt percx-
perientiam lengi temporis,quia vt docet Ari-
ftoteleslib.r.Metaph. in procemio expericntia
oritar  fenfu ; neque cognofcunt per reucla-
tionem, qua illas addifcant ab angelis Sanétis ,
quig non efl conuentio lucis ad tenchras,vt dicitur 2.
ad Corinthios 6. ergo .

6. Sexto ex alia parte videntur demones
habere cognitionem ctiam fupernaturalem fi-
dei. Ve enim dicitur Iacobi 2. demones eredunt,
& contremifcunt , & vt docet San&us Thomas
hoc art. 1. quaft. 64. Cognitio , que eft per grati-
am in [peculatione confiflens, non eft eistotaliter abla=
ta, fed diminuta .

7. Septimo vt arguit Durandus in 3. di-
ftinct.} 23. quaft. ¢. habitus fidei non amit
ticur , nifi peccando contra fidem ; fed demo-
fies in yia non peccarunt contra fidem: crgo

Zrz non




13, “g‘ O .g -’ UL
non amiferunt habitum fidei fupernaturalis ,
qui habitus remanct in jjs ad corum malum ,
jdcoque cruciantur de carentia beatitudinis
fupernaturalis, de qua Leatitudine nihil noue-
puntnifi per fidem .

3, Refpondeo quod Sanéus Thomas poft-
quam quaft. 63 egit de peccato demonuin ,
quzfl. 64. agit de corum pena:& quia demo-

1

pes aliquas poenas patiuntur in intellectu ali-
quas inveoluntate, aliquas videotur paflin.s
ipfa fubftantia , ideo hoc art. 1. agit de pocnis,
quas patiuntur in mtelle@u; illalque omnes
comprchendit nomine obtenebrationis , fcu
exczcatienis ; qua privantur cognitione veti-
tatis + art. 2.& 3. agit de pznis; quas patiuntur
in voluntate: cap.g-agit de pzna,quain patiun-
tur per alligationem ad locum , & ignem in=
ferni » qua fortale puniuntur inipfa fua fub-
ftantia .

o. Supponit Sanctus Thomas cum omii-
pus Theologis demones in intellectu punirl
pzua obtencbrationis confiflente in privarione
fapicnri® , fcu cognitionis veritatis: fiquidem
Ezech. 28+ Lucifero fub perfona Principis Ty-
viorum dicitar : Perdidifli fapicntiam txam in doa
core tun » & Damafc.Jib. 2. de fide cap. 4. dicit:
damon Inx & Creatore conditus, bonnfque ereatus,pro™
pria voluntate caligo fatfus eff « Hoc {uppolito»
quarit,virum demones priuati fint cognitione
emnium , vel aliquarum veritatum . Etquia
alique veritates cognafcuntur per naturamn s
aliqua per gratiam, & reuclationem diginamni,
ex quibus aliqua {unt {peculatin alie pra-
&ice, idéd de his omnibus guzltionem infti-
1uit , ac refpondet tribns conclufionibus .

10. Prima conclufio eft : cognitio, quas
angeli cognofcunt veritates naturales pet na-
toram ,in dzmonibus , nec eft ablata , nec di-
minuta Probat : nam demonibus natura non
eft ablata; fed natura, & fubftantia angelorum
¢ft implex, adeoque non poreft minui fub-
tradione alicuius partis , o pa&to, quo fub-
fantia hominis vt poté conftans ex partibus
poteft minui fubtractione , & ampugationes
partis , pura manus, aut pedis ; €rgo natura, &
fubftantia angelorum nan ¢ft diminuta,acpro=
inde non eft diminuta corum vis coguofciti-
ua, neque funt ijs ablate fpecies ipfis conna-
qurales , nee eft diminuta naturalis cognitio
confequens ex his.

t1. Confirmatur ‘ex Patribus, ex quibus
Sandus Thomas defompfit hanc dodtrinam .
Dionyf.cap.4.de diuinis pominibus dicit,quod
paturalia dona non {unt in demonibus pro-
pter peccarum diminuta , quia qua per natiram
Junt incovvuptibilia, pev pECCATHIN OB COTVUTAPHNLUY;
{ed naturalis vis cognofciting, ag {pecies natu-
rales innate (unt paturalia dona, ac per {foam
naturam incorrupiibilia s ergo inangelis non
funt diminuta . Ex oppofita ratione quia in
hotinibus naturalia {unt fubiccta corruptio-
ni, & imminutionil poflunt ctiam pet peccas
tum immingi « Auguftinus toto libro de diui-
nat. demonum, & lib. 2. de Gen. ad littgram

- ohtenchratione intelletus demonum.

gap. 17. docet, vel {upponit demongs nons
fuide privatos vlla naturali cogaitiene {pecus
latiua, & inxta principia Augult. Ifid. lib. 1.
fentent. cap.io. & Beda tom. 8.1ib. variarum
qualtionna, quaft. 9. dicunt. Preparicatores
angeli,fan/E! (fa, non amiferunt vinacem creds
e angelice [eufnm .

12. Dices: demonesdefado circa futura
contingentia , & circa fecteta cordium. des
quibus non habent euidentiani , lincidunt in s
varios crrores » ifi guos non inciderent, {i cf-
fent in pura natura: ergo. per peccatum imii-
nuta ell in ijs vis cognolcitina , quam habuil-
fent in pura natyra .

Refpondco,diftinguo antecedens : errant
ex defeétu intelletus, nego; ex {folo defedin
voluntatis, concedo:& ncgo confequentiam .
In pura natura angeli non proferrent abfolucd
ac determinatum indicium de ijs, de quibus
non haberent euidentiam , fed folum affirnia-
rent eorum prebabilitatem , ideogue non er-
tarent. Al peft peccarum , quia habeat vo-
luntatem deprauatant , de ijs fepe proferunt
iudicium determinatui, idcogque cirant, non
ex defectu luminis intelleétnalis » fed ex inor-
dinatione voluntatis .

13. . Queritur, verum {icut in demonibus
non eft ablata, nec diminuta cognitlo jnaturas
lis fpeculatiua , fic non fit ablata, nec diminu-
ta cognitio practica naturalis?

Refpondeo cum Suagio 1ib.8. de Ange-
lis, cap. 6. numer, 11. dezmoncs priuatos
eflc omni reto indicio pradtico in ordice ad
omnes adus moralitér bonos, iraut nunguam

H

faciant vllum adum moralitér bonum, ¥

dicetur inferins quaft. 189 Ratio cft, quii»_;'@

&itudo indicij pradici depender 4 rechitudioe. ©

voluntatis, prefertim circa finem s fed dEmiat
nes habent voluntatem pranam , prafertifs
circa vitimum finem , cum illum con (i;_;\r‘
rint in fe ipfis, & non in Deo: ergo omne co-
rum iudicium practicum circa moraha cft
nonredtum . Ex oppofita ratione iudicium.
practicum demonum circa artificialia poteft
effe redtum: figuidem re@itudo iudicij praciis
ci circa artificialia non pendet, 4 reciitading
yoluntatis .

14. Secunda conclufio, quam ponit San-
&us Thomas, eft: cognitio, gua clt per gra-
tiam in f{peculatione confiftcns , non cft die~
monibus totalitér ablara , fed diminut

ta, Pro-
batur : nam vediétnm cft qua(t. 156. demo-
nes s & damnati per figna cuidentia conuin-
cuntur de pluribus myfterijs fidei , & gratia,
uta de hae ,quod Deus fir trinus , & vous,
quod Chriftus fir Deus , & homo, quod
ti videant Deum : ideoque Tacobi 2. dicit
Damenes credunt , o contremifeunt s & ad Phi=-
lipp. 2. de Chrifto dicitar: Propter qued &
Deus exaltanit illum , & donautt 1lli nomen , quod
eft fuper omne vamen , ot in nomine lefu omne genu=
fetlarur 5 caleflinm , tevvefirivm, & infernovun, &
omnis Lingua confiteatur , quia Dominus Lefus Chris
Jins in gloxia eff Dei Patris: ergo cognitio my-
te-

- e

. Wi

=




' Liber 1. Quzftio CLXXXVIL

fteriorum fupernaturalium non' eft dzmoni.
bus penitus ablata, fed diminuta, cam non
tot myfteria gratiz cognofcant, neque tagls
pectedte,quam Angelifanéti. Videri poffunt
qua diximus citata difpat.1 $6.nim. 17,
15. “Confirmatur ex  S. Auguftino , qui
libig. de Ciuit. cap.23. loquens de Chrifto di=
Cite 7pfi autem daeriones boc jta feiunt 5 vt eidem
Damino infirmitate carms indute, dixerint: quid
nobis , @ tibi Fefu Nagavene ? weniféi ante tempus
perdere nos &e. & paulo poft. Fantum werd eis
innoluit s auanium volwit, tantum aviem veluit
quantum oportnit ;5 fed fic innotuit, non ffcut Angelis
‘ fandtis s quicius, fecundum id, qued Dei Verbum
eft ; participata aternitate perfruuntar , fod ficur eis
terrendis innotefcendum fuik .

16, Queritur,vtrom cognitio,qua demo-
nes cognofcunt quedam myfteria gratiz, fic
fupernataralis .

Refpondco ex diétis citata queft. 156.
| num.17. quod eft fupernaturalis metaphyfice,
E & prefuppofitiué , non theologicé , cum per

illam non ordinentur ad finem (upernatura-

L lem beatitudinis , vt ibi ¢ explicatum . San-

' ¢tus Thomas dum dixit : Cognitio , que eft per
gratiam in [peculatione cenfificns non eff eis toralitéy
ablata, fed diminnta, non fignificar cognitio=
nem illam demonum effe donum fupernatu-
raic gratiz theolegice , fed folim fignificae
| SR illam cognitionem effe naturz indebitam , a¢
folum debitam ordini fupernaturali gratige

vt ibidem explicatum eft. Ex proportionali
rationc dzmones, dum hzc myfteria fuperna-

‘s turalia credunt, & contremifcunt, non cre-
= dunt illa per fidem piam , & theologicam, &

o~ - dllisveilem ad confequendam fupernaturalem
9

atitudinem , fed vt loquitur SanGus Tho-
S fads 2, 2. quatl 5. art. 2. ad 5. Demonnm fides
WY quodammodo coaffa ex [ignorum enidentia.C on-
fitmatur ¢x S.Auguftino , qui lib.g.de Ciuit.
cap. 21. loquens de notitia, quam demones
| habucrunt de Chrifto; ac de myfterio lngar-
| mationis, dicit. Inunotuit ergo damonibus , non
per id, quod wita aterna 5 & lumen incommutabile ,
quod illuminat pios, cui widendo per fidem 5 que in
b illo eft ; corda mundantuy , fed per quadam tempora-
fo: lia fue virtntis effeita , o occultiffima figna prafen-
ties que A fenfibus etiam malignoram fpi-
rituu potivs , quans infirmitati bominum poffent effe
confpicua .

17. Tertiaconclofio ¢fi: demones prina-
ti {unt omnium m§heriorum fupesaatura-
Iinm cognitione pradtica, hoc eft effeGinas
amoris Det, & a&uum theologicé fupernata-
ralitni, & conducentium ad vitam zternams
& {upernaruralem beatitndinem . Probarur :
e mnam demones , & damnati priuati funt penis

) tus potentia excrcendiadtus fupernaturales fi-
f dei , {pei, charitatis , aliarumgue virtotom,
fupernaturalium , vt dicetur quzft 189. erge
etiam prinati funt qualibet cognitione practi-
ca effe@inatalivm aduum.
Ad 1. concedo maiorem, & nego mi-
probationem diftinguo maie-

e

.0
10.

ey A d
HQICHI « 430

547
rem : cognofcere Angelos,hoc eft fubftantiaé
fepararas (pedkat ad quamdam beatitudinem_
hominum , tranfeat; ad quamdam beatitudi-
nem Angelorum , neégo maiorem ; concedo
minoren; & nego confequentiam. Quadam
felicitas imperfetta narira inferioris confiftit
inhoe'; quod vhiatur naturz fuperiori; fed
homines in natura funt inferiores Angelis s
ergo quazdam febicitas hominis confittic ity
kioc, ‘quod intelligibiliter vhiatur Angelis,
illos cognofcendoin fe ipfis, licet perfecta fes
licitas cjufdem hominis confiftatin hoc, vt
vaiatur intelligibiliter fuprema fubtantie fee
paratz ; hoc eft Dea. Ex oppofitarationes ,
neque aliqualis felicitas Angelorum confiftit
in hoc, quod cognofcaut fe ipfos, & alios
Angelos , cum quibus conueniunt in ratio-
ne fubftantiz feparate ; fed in hoc , quod co-
gnofcant Deum , ac proindé demones ex o,
quod retineant naturalem cognitionem fui
Ipfius, & aliorum Angelorum, non habene
vllam felicitatem, ne quidem imperfeam..
Addo cognitionem fubftantiarum {eparata-
rum catenus efie quamdam beatitudinem na-
turalem , quatenus conducit ad obtinendara_,
illam cognitionem Dei, in qua confi(tit natu-
ralisbearitudo ; fed cognitio, qua dzmones
cognofcunt fe iplos 5 & alios Angelos; non.s
conducitad obtinendam illam contemplatio-
nem Dei, in'qua inpura natura confifterce
nataralis beatitudo, qua contemplatione dz-
mones (unt omniné privati,' ve ditum eft
quzfl.iyr. num. 14. ergo-

I9. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
niinorem : Deus non cognofcitar euidenter
ab Angelis cognitionc illa altffima , in quas
in pura natura confifterct eorum felicitas,
concedo: cognitione aliqua cuidenti , qua in’
iJs, qui non habent mundum cot, potius {pe-
&at ad miferiam , ‘quam ad felicitatem , ne-
go minerem; & nego confequentiam, Ve di-
ftum elt qual. 174, num: 14. in pura natura
feliciras naturalis hominis, & Angeli daretar
illisd Deo in premium bonorum operum, &
confifteret precipué in contemplatione quas
dam abftra@tiva quidem , fed altiiflima Dej
fupponcnre rectitudinem voluntatis , & cay=
fante gaudium quoeddam fariatiunm volunta~
tis . Hec contemplatio {upponit mundum_,
cor, ideoque illam de2mones non habent , fi-
cut non habent mundam cor . Solum igitur
habent cognitionem Deieuidentem ; qua co-
gnofcunt Bdeum vt ipfis inimicum , ideoque
talis cognitio non caufat in 1pfis gaudium.,,
fed rriftitiam ; & nen (pe@atad corum felici-
tatem , fed ad miferiam : fiquidem miferri-
mum cft cognolcere Denm optimum , & po-
tentifiimum ve fibi inimicum .- Addoex San-
¢to Thoma, quod ad talem euidentem cogni=
tioncm de Deo non requiritur puritas mora-
lis gratie , fed {aflicit puritas phyfica natars
Angelicae .
20, Ad 2. Sicut praeter mane, & vefperam
dagur nox, fic preter cogniticnem matati-

L5223 nam,




548 Decobtene

nam, & vefpertinam datur nodl
bonis igirur' Angelis datur co atudl
qua cognofcuat res in Ve d cft
Ama lux @ datir cognitio , qua cognalcunt
aturas in fe ipfis,referendo ilias ad gloram
eatoris, qua cognitio dicitur velperting ,
quia ficutvelper ita eft tenebrofus, vt aliquid
participet de luce Solis,. fic cognitio illa 1n
quantum cognofciz ereaturas, quu relpedta
Dei funt tenebre , ¢l tencbrofa, in quantum
autem illasrefert ad Deum, qui et (Ummas
lux intelligibilis, participat lucem diuinam,
At in demonibus datur folim cognitio no
&uina, quia cognirio, qua cognofcunt crea-
tucas in fe ipfis,ira elt tenebrofs, vt quia crea-
turas non referunt ad gloriam ceeatoris, non
patticipet lucem dininan.

21, Ad4. Argumentum non probat dia-
bolum nullo pa&to cognouiffc my ferinny n-
carnationis , ac dininitatem Churiftis fed folum
probat; quod ante Chrifti mortem ita cogno-
perit Chritum efle Deum , vt de hoc dubita=
netit, & aliquando inclinarit ad diniaitatem
Chuifti affirmandam , aliquando ad illam ne-
gandam » Ideo S. Auguflinus lib. 9. de Ciuit,
cap. 21. dicit . Denigue_quando ea paulnlum [up-
primenda indicanst , & aliquanto altins latuit , dubi,
tanit de illo démonum princeps , enmmque tentanit 5 an
Chyiftns effes explovans, quantyin tentari permifit o
Proportionalitcr quia diabelus ante paflio-
nem non cognofcebat cuidenter Chriftum
cffc Deum, procuravit illum crucifigi 4 Iu-
dais , & verificatur, quod fi demoneseniden~
ter illum cognonifient , nunquam Dominum
glotia per manas homunum cracifixiffent .

22. Ad s5.in que quaritur, virii demones
vetitates cognelcant naturaliter,vel per expe-
rientiam longi temperis, vel illas addifcant
abalijs Angelis per reuclationem: refpon-
deo, quod demones veritates naturales co-
gnofcunt per lumen naturale iatelleétus ,
quod lumen iplis non eft ablatum , ideogue
verificatur fufhicicater diGum: Apoftolis qued
omfiis wmanifeflatio fit per lumen ; furura contin-
scntia , & fecreta cordinm cognolcunt conie-
ctugaliter etiam per experientiam longi tem-
poris. Licer autem jn nobis experientia oria
tur d fenfibus , tamen in angelis acquiritur fi-
ne vllo fenfusem minifterio, dum per {pecies
intelligibiles aliquacognofeunt vt preeientia,
vel przterita ; qua non cognouerunt ye futu-

1, vt diGumeft g.194. nvi1. Demum aon cft
inconuenicns,quod aliqua addifcant per reve-
lanﬁ_fji‘r}l 4 fandtis angelis, cam guibuscea-
UCHIttia patura intelle@nali, licet nd conuc-
1iat per rectirudinem voluntatis, ideoque ve-
rificatur , quod non eff connentio Incis ad tenchras.
23» . Ad 6.in quo quaritur, virum in de-
maonibus detur fides , ciulque adtus. Refpon-
deo Darandum in 3. diftiné. 23. qualt. 0. do.
cere, guod fi demones in via habucrunt ha-
bitim, & adtum fidei , etiam in {tatu damna-
11ONIs retinent habitum fidei informis , ciul
quec adtus exercent, cique copfentit Salmeron

hratione intelle&us demonum.

in Comm, Epift. Jacobi,cap. 2. ad illa verbas;
Damones creduant , €| contremifcyny . Afferunt
autem pro fe S. Augpfiinum, Sanum Tho-
mam , Alexandrum, & alies , vt videri poteft
apud Suarez lib. 8. de Angelis , cap.6. num.7.
Dicendum, quod demenecs, & damnati,cum
non poflint amplivs exercere a&tus theolo-
gicos fupernatnrales fidei , {pei, & charitatis
&ce non retinent vllos habitus fupcrnatura-
les Theologicé, ac proindé nec habitum fidei
theologice , fiquidemi-tales habitus effent in
ijs emnino inutiles : ergo ficut habitus fidei s
& f(pei non remanent in beatis, quia non de=
bentamplins exercere illord aclus, fic neque
remanent in damnpatis . Dum [acobus dicit:
Damones credunt 5 €7 contremifcnnt , lc-q uitur de
fide quadam coadta , qua non eft theologica »
In codem fenfu intelligendi funt auétores,
quos aduerfarij afferunt pro fua fententias .
24. - Ad 7.diftingno maiorem : in viatori-
bus habitus fidei non amittitur , nili peccan»
do contra fidem , concedo : in damnatis ne-
go. lIn viatoribus habitus fidei remaner ,
quandia non peccant contra fidem, veillo
poflint vti ad exercendos atus fidei veiles , ac
neceflarios ad obtinendam inflificationemn .
At damnati, quibus aufertus poteflas exercen~
di vllos a&us fidci theologicos, & ad iufltifi-
cationem vtiles, aufertur etiam habitus fidei .

QVAESTIO CLXXXVIIL

Viervim voluntas demonum fit ohstinata in ma-

loy & canfa buins obiZinationis (it phy=t:*

Jeas wel moralis Angelorum im
mutabilivas in prepofito femel
concepto , Vel fubtrallio
gratig ?

1. X 7 ldetur voluntas demonum non ita effe

V obftinata in malo , vt non poflint re-
tradtare fugm peccatum: primo quia libernm
arbitrium ira eft ad bonpm, & malum , vt
principalius it ad borm , quam ad malum;
fed demones, qui praditicrant libero arbis
trio ; licet in primo ipftanti elegerint bonum,
& dilexerint Denm fuper omnia , deinde reli-
£to bono, elegerunt malum » & peccatumes
» potuerunt etiam , relito peccato , illud-
gue rerradtando per pgnitentiam, redire ad
benum.

2. Secundo ideo homines non funt im-
mutabiles in malo femel eleéto , quia, praditi
funt libero arbitrio 5 fed etiam angeli pradijti
funt hibero arbitrio,& quide perfectioti,quam
homines i ergo.

3« Tertio Angeli faltem cccurrente no-
uo moriuo, paflunt retradtare propofitum fe-
me] conceptum , acde fallo dzmones , quia
illis in fecundo inftanti propofitum fuit nos
uum metiuum;reiradtarunt propofitum, quo
in primo inftanti decreucrant obfcruare omr-

nia




Liber I, Quaftio CLXXXVIIL

niadiuina pracepta; fed motinum pececandi
peccato {uperbiz Lucifero fuit ipfius excel-
lentia,& poft peccatumilla excelltia amiffa,
habuiz nouum motiutim retzaandic pecca-
tum fuperbia, ac fc humiliandi Deo: ergo.

4. Quarto demonesde fadto fzpé mutant
propofitum: . g. vt dicitur:lo: 13. diabolus
mifit in cor lud®, vttraderet Chriftum, ac
procurauit Chrifio martem inferri; deinde vt
itur cx Matth. 27, mutato propofito,
ut per vxorem Pilati impedire mortem
Chrifti , ideoque per fomninm Pilati vyorem
mouit, vt Pilato fedenti pro Tribunali {cri-
beret : wibil tibi, & inflo illi ; in tentandis etiam
hominibus fepé demones propofitum mu-
tant , & nunc voo modo,nunc alio tentant
crgo demones poflunr etiam mutare, ac re=
tractare propofitum peccandi, ac faltem cau-
fa, propter quam demoncs funt obftinati in
Propofito peccandi, npn eft,'quia non poffunt
mutatc propofitum femel conceptum . Con-
firmatur; nam Damafcenus, Fulgentius, &
quidam aljj Patres tribuunt demonibus mu-
tabilitatem propofiti femel concepti +

5. Quinto videtur demonibus non ffatim
polt peccatum debuific {ubtrahi gratia ad il-
lud retratandum per falutarem penitentiam,
qua cius remiflionem , obtinerent. Vt enim
dicit Gregorius, ideo homo per alium repa-
rari potuit, hoc cft per Chriftum , quia per
alium cecidit; fed etiam demonecs inferiores
ceciderunt per Luciferum, 4 quo ad peccan=
dum ficrunt indu@is ergo ctiam ldemones
deburerunt per alium reparari, illifque dari

Tempus pacnitentiz , ac proindé non ftatim.

polt peccatum fubtrahi debnit gratia ad retras

",Ci'nhc{ﬁ peccatum per falutarem pognitentian.

»"" Refpondeo , quod vt referr Sanétus

‘?fﬁ_bmas hoc art.4. gquztt.64. Origenes docuit

onines voluntares creatas propter libertatem
arbitrij ira pofle flecti de bonoad malum, ac
de malo ad bonum , vt fint de fado infinitis
vicibus fletende , ac proindé beati fint pecca-
turi, & propter peccatum amiffuri beatitudi-
nem ; & ruituriin miferiam,'& demones, ac
damnati acturi fint penitentiam, & adepturi
beatitudinem, & fic infinitis vicibus per toram
gternitatem « Excipit Origenes ab hac vicif-
fitudine peccati, ac poenitentiz , beatitudinis,
ac miferi@, folam animam Chrifti, propter
voionem cum Verbo - Reijcit hunc errorem
San&ns Thomas, dicens. Sed bac pofitio tollic
weritatem beatirudinis d fanflis Angelis , & bomini-
bus , quia flabilitas fempiterna, eft de ratione verg
beatitudinis : wude, & vita gterna wominatur . Res
pugnat etiam auniforitati facve Scriptura , que demo-
aes, & bomines malos in fupplicium aternum mitten-
dos 5 bonos anters in witam aternam transferendos
pronunciat. Pude bac pofisio tanguam erronea repu-
tanda y & tenendum eff firmiter [ecundiim fidens ca-
tholicam ; quod & woluntas SantFarum Angelorum
confirmata eft in bono 5 & woluntas dentonum obyli=
nata inmalo. Hunc errorem Origeanis retule-
rat, & reiecerat S, Auguflinus plucibus in lo-

49

cis, ac przfereim lib, 2. de Cigit, caps 17, di-
€ens. . Pua jn re mifevicordior profeclo fuir Orige.
Res, qur & ipfum diabolum , atque Angelos eins poft
graniara pro meyitis, & dintarna fupplicia ex dlis
cruciatibus evuendos, ac fociandos Sandiis Angelis
credidit. Sed illum praprer hoc 5 & alia nennylla, &
maxime propier alternantes fine ceffatione bearitnd;-
nes y & mifevias, & flatutis faculornng interyallis ab
iflis ad illas, atque ab illis ad ifias itus, ac veditns in-
terminabiles, non immeried veprobanit Ecilefia, quia
€& hoc, quod wifericors widebatur , amifit 5 facren.
do fanilis vevas #ifeyias o quibus penas luerent , &
falfas beatitudines , in quibus weram , ac Seenrum ,
hoc et fine timoie certum fempiterni boui gaydinm
nen haberent ,

7. Suppofito, quod tum angeli, tim ho-
mines beati (inr ita confirmati in bono, vt
non poffint amplius peccare; tunt demones ,
ac homines damoati fiat ita obfinati in malo,
vt non poflint amplius 4 peccato refurgere, &
ad Deum conaerti, ac per falutarem posais
tentiam remi(ilionem peccatorum obtincre s,
quezritur,vnde oriatur beatorum impeccabili
tas , & damnatorum obflinatio ?

8. Dicendum, quod impeccabilitas bez-
torum oritur ex vifione,qua vident fummuin
bonum, prout cft in (¢, 4 quo neceflitantur
ad illud fuper omnia amandum amore incon-
iungibili cum peccato, Qbftinatjionem de-
monum, ac damnatotum dixerunt aliqui ori-
ri ex grauitate peccati. Atillos reijcit SanGus
Thomas hoc art. 4. Nams omnia mortalia peccata
bominum , fiue (int magna , fiue parua » ante morteny
Junt vemiffibilia poft mortem verd irrem iffibiiia, ac
perpetnd manentia ; crgo canfa obininions , &.
irremiffibilitatis non oft grauitas peccati , fed
conditio {tatus damnationis, qui (tatus poftu~
lat, vt damnati princatur in perpetufi gratia
neceflaria ad poenitentiam fupernaturalé, fine
qua non poteft obtineri remiffio peccaui. Et
quia, vt dicit Damafcenus lib.z2. de fide cap.4.
Luod hominibus morsshoc Angelis eff lapfus:pof} lap-
s entim 10 eft illis penitétis locas, vt neque poft mor.
1& hominibusiideo ficut homines poft morté&,fic
angeli poft lapfum flaum prinantur gratia nce
ceffaria ad refurgendum per falutarem poeni.
tentiam, & fic remanent obftinati in peccato,
Eamdem do@rinam , quod Angeclis poft lap=
{fum non detur locus pacnitentiz {alutaris, tra-
diderunt etiam alij Patres,Chryflomus tom.r
Homil. de Adam , & Eua loguens de Lucife-
ro dicit : Et pro tali prefemptione cecidit trreparas
biliter s we Angelus primus precipitatus de culmine
angelico diabolus wominaretur. Gregotius' Ma-
gnous lib. 4. moralium , cap. 10. dicit . Apofta-
ta angelus ad veflaurationis locum nuila fpe venis ,
uulla conuerfienis emendatione rewocatur : & 2.ma-
ralium, cap. 3. dicit: Dews Apoftatam [piritum
ad penitentiom nequaquam reuecat . Id iplum col-
ligituy ex illo 2, Petri 2, Deus Angelis peccanti-
bus non pepercir,& ex illo lude 3 Angelos, qui non
Seruguerunt fuum principatum, fod veliquerunt (unm
dowmicilinm , in indicium magui Dei, vinculis alernis
Jub caligine refernauit o

Hinc




! &
AL1ONE,QL

poF‘ multa, & §
i"‘zJE'C'?,[:w, ne c
{fariam ad cr‘-:‘m(“f*mm, qua obtineant re-
] 5 {tatim pf)ﬂ

i fr“,gxq.

"~ Prima fent loc um negafle
is {patium pesnitentiz , qnia voluntas
reli ita ex fe eft libers ad ¢l ionem, vt ¢i,
uu(vu mnu ex ;\mu deliberatione clegerit,
immobilitér adharat . Licet ergo Deus dea
porenia abloluta poffet Angelos ad pcwﬂlu
iiam falutarem conuertere , tfamen quia dat
gratiam fecundim naturam {ubieéti, cum na-
tura Angelorum fit, vt per peenitentiam non
mutent piorrmu.u.: : Dcus &n gelis non dat
gratiam ad peenitentiam . E conuerfo quid
natura hominum cft , v facile per }‘n“ui‘cn-
tiam mutent propofitum , dat homiaibus (pa-
ginm paznitentie . Docucrunt hanc fentcn-
tiam Alexander 3.par. queeft. 1. miemb.1. ban-
&us Thomas hocart.2. quaft.é4. ac Thomir

ftz communitér, Caplcol in 2. dift.z.qualt.1.
arr.1. Ferrar.4. contea Genees, cap.gs. Ex no-
{tris Granados docet Angelos cfie folum mo-

raliter,nonautem pﬂ\{lC‘,hninL[sibuCu quoad
propofitum i ‘P. autem Efparza de fmvdh
quait, 28, arts. exiltimatillos ex natura fua
effe faltem moraliter inflexibiles quoad pro=
pofitum femel conceprum pc.mancmer ;dum
non apparet nounm motinum , & art.o. addir
probabilius fibi videri nequidem f inliurn_.
retractandi potentiam conuenire AHULUH fub
canditionibus prius obferuatis circa }'otcn‘
ilam moralem.

" 11. - Secunda fententia impugnat hanc ra-
tionem, ac decet Angelos cx viluge nature
non'eflt phyfice, neque moraliter immutabi=
lesin fuis ele@ionibus,fed ficut libere eligunt,
itapoffe ctiam liberé mutare ele@tiones. Hangd
opinionem fecuti funt Scotusin 2. dift,7.qugs
flione 1. & cadem dift. Agidius, quzm.l -ath 2y
Durandus quaf. 2. Gregorius jquail.i. art.2,
Ocham ;, & Gabriclin 2. qu:f[t 10. & Marfil,
in 2. quaft.s.art.5. & alij, quos cx noftris {c-
quuntur Suarez 1ib. 3. dn.. Angelis ; cap.10.nus
mer.s. & Valquez 1. par. dzipm. 23Gs-€aps 3
B 4.

12. - Dicendum: Angeli naturalitér funt
faltény moralitér immutabiles quead propor
fitumefemel , permanentér, & ex perfedta de<
liberationg conceptum, confideratis owmnibus
niotiuis, qua poflunt illis occurrere pro ftatn
Vi, ideoquenon debuit illis darilocus poce
Bitentie , cuius naturalitér funt ineapaces.

Probatns : ‘nam videmus, quod homi-
nesnaturalitér conflantes , ac non leues , cum
Jiwmid prafertim {ummi momenti, & fpe;

faxls adfummanmmum decreucrunt firmi-
1 6 % ex perfe@a deliberatione , confideratis

=1
nd

-

[
=
=

}: [ 2 b
cdazxmonu

immutabilit:

omnibus motivis, difficilime recedunt 4 uis
decretis ; & vix voquam ! iunt, nifs occur-
rat nounim motinum, vel motiua ante propo-
lius pencrrent , & cum quErirur abil-
lis , cur fuas cleGiones nmrauni femper ref.
pondent fibi occurrifie notum motivam ; vel
ie motina prius propofita melins coht fideraflc:
videmus etiam ta i:idm in l‘r)'ﬁ't‘m"“ conft
tibus, ac nonleuibus ef i
dendi 4 fuis decretis firmirér ,;» & HHCFTLQ“—"
deliberatione conceptis , vt cn am oceurrenti-
bus nouis moriuj ! edant , ac
lzpe dicar Sic ihi ocenr=
viffent 5 wel fic prop hoe decrenif=
fem , Ju[ quande la perma
nere in m;;m‘o decrete ; & hociplum, “ht‘f| elk
2, elt vehemens motiuum ad per-
um in decrefo: ergo hac difficultas
J'Lfrz:d\.mli a fuis decretis ficmitér . & cx perte
¢ta deliberatione conceptis , cum nNon occur=
runt noila motina, ;OLLEt cflctanta, vt tran-
feat in q.mmdmn mor"km imporentiam ; fed
Angeli paturalitdr, cum decernuntde fumma
rerum , hoc eftv rmm fit perfeu u.-ndtun ifis
iumrla,mqm fuerunt creati, vel fit peccan-
dum , decetnunt, premifia deliberatione in-
Lompamb:hlel perfetiore, quam fit quali-
betdeliberatio humana, & contideratis om-
nibus motiuis ita perfeie, vt non poilint in
ftatu vix perfectios confiderares d’ccrnunt
ctiam firmitate incomparabilitér nmot,,quam
homines , & naturalitér non func leues , fed
conftantiflimi ; ergo ita deccrnunt 5 Ve mora-
littrnon pofiint 4'ral: decreto recedere . Pro-

jt:ur i

batur minor, & explicatur argumentumss;

Angeli enim fua obie&a naturalia non cogno-

fcunt panlatim, & per difcurfum , fed \no\‘

fimplici intuitu illa perfeéte intelligunt’: ergo
pmponrol ocobic@o,s virum fit pc;.xhzn\u-
dum in inftitia, inqua funt conditi , voo in-
tuitu penetrant oninia morjua ita perfe@e, vt
in ftatu viz non poflint illa perfectius penetra-
te s cum autem procedunt ad eleCtionemo,
(lula nullum illis adeft impedimeptum ex pat-
(_Olpclls, & -appetitus fenfitiui , toto vo-
ium\ns impetu proccdum ad eleftionem.s ,
ac bono cle@o adhzrent figmitate lacompa-
rabilitér maiote, quam homincs, ac na-
turaliter funt umon"p:lmbmm cohi}.mrlm
res hominibis: etgo {i homines naturalitér
non lenes, {ed conftantes, non occutrentes
nouo motino , tantam habent dificultatems
recedendi A fuis eleétionibus, firmitér, & ex
perfeda .deliberatione conceptis , vt oUk-
quam , ¥el vix wquamucndanr » angeli habe-
punt maiorem difficuleatens , adeoque impo-
tentiam moralem, Per quam nunguam rece-
dent,
~ 13. Hinc fequitur primé , quod fi angeli
in pura naturg peccarent ; per peccattny Con=
traherent mordlem impotentiam retrafandi
per peenitentiam peccatum commiflam. Pro-
batur : nam peccarent ex petfedta delibera-
tigne » confideratis perfediffime omnibus
mo-

-3 -
e R A—

e,
oy,




. . Liber Il Quaflio CLXXXVIIL

motinis,& bono electo adhzrerent frmiflimeé:

crgo cum non poflet illis naturalitér occur=

x¢re houum motsum , nec melior confidera-

tio motinorum , non poflent mutarecledtio-

nem s & retradtare peccatum . Ex proportio-

nali ratione angeli, qui vt dictam eft qu.124.
3 in primo inftauti peccare non poflent, fi in
fecundo inftanti, in'quo poficat peccare, non
pecearent, fed perfeucrarent in inflitia, acquis
rerent moralem imporentiam peccandi,ac re-
tradtandi propofitum liberé conceptum nun-
quam peccandi.

14. Oppones: quicumaque peccat, peccat
ex aligua ignorantia, vel inconfiderationes
motinorum propofitarum ad nos peccandi;
crgo angelus poftquam peccauit, poflet au-
ferre talem inconfiderationem,& melius con-
fiderate motiua , ac melius illa penetrando,
¥ retractare per poenitentiam peccatum com-
miffam.

15, Refpondeo, guod primum peccatum
angeli non poteft precedere ignoraatia, vel
inconfideratio culpabilis , alioquin primum.s
peccatum non effet primum , cum illud pre-
cederet alind peccatum . Ignorantia igitur

: l; precedens primum peccatum angeli eft pure

negatiua,ac confittit innegatione viionis bea-

' t tifice , qua videat primam regulam prott cft

1 mfe. Nam ideo Angelus peccat, fanertendo
; fe d prima regula , quia non viderillam , ejuf-
que infinitam bonitatem proat et ia fe,ve di-
xi quaeft.178.0um.15.
16. Inferear fecundo , quod fi Angeli]in
pura natora peccarent,{tatim punirentis ercre
| Ba priuatione beatitudinis naturalis. Ratio
ek, quia cum effent naturalitér incapaces poe-
»Jijtentiz, non efics,cur differretur p2na . Pro-
i Rottionalitcr {i liberé non peccarent, & in iu-
1 dlitids in qua faiffea conditi , perfeaerarent ,
g {fatim reciperent premium nataralis felicita-
: tis, que confifteret in abfratiua, fed altiffima
guadam , ac deledtabilifima contemplatione

i {fummi boni .

r: 17. Infercur tertio, guod etiam in ftata
eleuationis, & gratiz Angeli ftatim poft pec-
e catum debuerunt puniri poena damnationis ,
non dando illis locum poenitentiz . Ratiocft,
% .. quia cum Angeli naturalitér fint incapaces
i peenitentiz, Deus, qui dat gratiam fecundiim
naturam fubied@i, non debet dare illis gratiam
ad peepitentiam .
18.  Infertur quarto, quod homines ex op-
pofitis rationibus, pollquam peccarunt, natue
litcr poflunt rerrallave peccatum commil-
fum,licet retradatio puré naruralis ex (e fitine
fufficiens ad obtinendam remiflionem pecca-
. Ratioefl, quiaideo Angeli moralitér non
pofitmt retradare peccatum commiflim,quia
peccans ex perfecta deliberatione , & penetra-
tionc motiuorum , itaut non poflit illis oc-
: iouum motiuum , nec poffint eadem
13 inelius penetrare ; fed homines; quia
latim , & per difcurfum, nons
am perfodta deliberatione, & gons

551

fideratione omnium motiuorum, ac proinda
poflunt illisoccurrere noua motiua, & pof-
funt ctiam eadem motiua melius penetrare :
crgo naturaliter poffunt retra@are peccatum s
commiffum,licét retraatio puré naturalis fit
cx fe inutilis ad obtinendam remiflionem pec-
cati ; eigocongruum fuit, vt Deus poft pece
€atum darer hominibus locum poenitentie ,
& tribucret iliisauxilia fupernaturalia ad pae-
nitentiam lutarem, per quam poffint obti-
nere remiflionem peccati commiffi

19, Addo preter hanc przcipuam ratio-
nem paofle ex Patribus afferri alias ctiam ratio=
nes, prepter quas Angeli poft peccatum non
obtinuerunt gratiam, qua poflent refipifcere ,
& veniam obrinere,ficut homines . Prima eft,
quia Angeluseft purns fpiritus, ac proindes
peccauit cum perfectiori cognitione  quam s
homo, qui indutus eft carne, & eft minus per-
fpicax ad penctrandam malitiam peccati. Hae
ratio defampta'elt ex pluribus Patribus. Caf-
fianas Collat.4, cap. (4. dicit. Spirigualis nam-
que [ubflantia , nec vl carnis foliditate deninéta ,
vt excufationem ex fe prane non recepit vuluntatis
ita veniam malignitatis cxcludit,quia nalla,ficut nos,
ad peccandum impugnatione carnis extrinfecus lacef=
fita eft , [ed witio [olins mala woluntatis accenfa s &
b boc fine wenia peecatum ¢ Languoy fine vemedio
eft . S.Gregorius lib.4. moralinm , cap.o. dicit
Mifereusergo creator, vt vedimeret 5 illam ad [e de-
buit veduceresquam in perpetratione culpe cx infirmia
tate aliquid conftat habuiffe, & eo amplius debuip
apoflatam Angelum repellere s quo cum a peififiendi
Sfortitudine copruit , nibil infirmumex carne geftanit .
Damafc.lib.2.de fide, cap.3.dicit . Inadeptinus
penitentigeft Angelus , quia incorporalis eft . Nang
homo propter [ubflantie infirmitatem penitentiam
confecutusefl . Idem docet Nyflenus,vel potius
Nemefius lib.1- Philofophiz, cap.3. & Ifido-
rus de fummo bono, cap.12. fentent.1 1. quos
refert Valquez difput.239.cap.7. num.zo.

20. Secundam rationem affert Gregorius
lib.4. moralium, cap.1e.dicens. Ef} & adbuc
alind , quod perditus homo repayari debuit , ¢ [u=
perbus [pivitus veparars non poffit, quia nimirim An-
gelus fna malitia cecidit, bominem vero aliena pro=
flrauit . Contra hanc rationem eft difficultas in
fententia,quam quaft. 185. fecuti fumus,quod
ceteri demones 4 Lucifero indudi fuennt ad
peccandum . Ideco Sanétus Thomas qua(t. 64
art. 2. ad 4.dicit , quod hac ratio non affertur
vt adequata.

21. Tertiaratioeft, quiain Angelis non
eft lapfa tora narura. Hanmc rationem affert
S.Auguftinus in Enchir.cap.29.initio, dicens .
Placuit igitur Deo, vt quonian non tote multitudo
Anzelorum, Denm defevendo,pericrat,ea,que perierat,
in perpetua perditione remaneret &rc. alia verd crea-
tura vationalis 5 que in hominibus evat, quoniam pec-
catis , atque fupplics , & originalibus , & proprijs
tota pevierat, € eius payie reparata , qrod Angelice
focietatis ruina illa diabelica minycrat , [uppleret o
Hang rationem ex Auguftino afferunt etiam
Magifter in 2. dift.21. cap.vltimo , & A(Iiexan-

L




s 5 2 De obftinatione,& immutabilitate demonum.

der 2.par. qualtionc 0o, membro 7.

22, Quartam rationem affere Caffianus
collat.4. cap.t3. exco, quod Angeli peccarint
toto voluntatis conatn , dicens de illis . Duia
ficat eft animus eorum velox ad excogitandam, fic ad

serficiendum peyuix s & abfoluta fubflantia , & dume
fuppediiat eis proxa facilitas ea, que voluerint, per=
agendi , conceptum malum nnlla intercedens delibe-
vario [alutaris cmendat . Hanc rationem ¢li:am s
nos infinuauimus num.10. explicantes ratio-
anem S;Thome .

23 Ad 1.concedo maiorem, & diftinguo
minorem : demones licét in primo inftanti
elegerint bonum , & dilexerine Deum fuper
omnia;deindé in fecidoinftanti, relicto bono,
elegerunt malum, & peccatum,propofito no:
uo niotito , concedo ; non propofito nouo
motino, Nego minorem; & ncgo confequen-
tiam . Dzmones in primo inftanti elegerunt
bonum , & dilexerunt Deum , & in {ecundo
inftanti peccarunt, propofito nouo, & qui-
dem vehementi motiuo Incarnationis, vt ¢x=
plicatum eft queet. 182, num.16. & 17. Tunc
verd confiderarunt omnia motina, & perfecte
deliberarnnt, ita vt non poflet illis in ftatn vie
nouum moetiunm occurrere, ac decreuerunt
peceare , atque obiccto eledo firmiter, & per-
fecté adhaferunt , 'vt explicatum cft num.10.
ergo remanferunt faltém moralitér immuta-
biles in hoc decreto peccandi . Quia vero li-
berum arbitrivm Angelorum non minus eft
ad bonum, quam ad malum, ideo Angeli,iqui
in fecundo inftanri ex perfedta deliberatione s
& propofitis omnibus motiuis , decreuerunt
perfeverare in iuftitia , obedientia, ac diletio-
ne Dei, remanferunt {aleém motalitéc im-
mutabiles in decrcto perfeuerandi . Addoas
quod ex diétis queft, 184. num.16. probabile
eft Angelos in primo inftanti non habuiffes
potentiam proxim¢ liberamad bonum, &
malum ; fed folua ad hoc, velillud bonum
honeftum ; ergo noneft mitum, quod demo-
nes in fecundo inftanti; 'in quo acceperunt de
nouo potentiam proximé liberam ad bonum,
& malum, fe determinarint ad malum.& pec-
catum,determinatione,quam non pofiint am-
plius moralitér retraltare, quia non proponis
fur nonum motivum .

24. Sed dices = quare Angelis in fecundo
inftanti poteft occurrere nouum motivum,
cx quo poflint moralitcr rerradtare decretum
obediendi Dco conceptum in primo inftanti,
in tertio autem inftanti non potelt occurrere
nouum motiuum, e€x qua poflint moralitér
retratare decretiim -peceandi conceptum in
fecundo inftanti?

Relpondeo rationem effe , gnia Deusin
primo inftantidebet creare Angelos bonos,ac
nondebet relinquere in corum libertate , vt
ﬁné boni, vel mali, ac de hoc deliberent, vt
ditum et quaft.184. num.16. in fecundo au~
tem inftanti debet 1llis dare libertatem, qua
pofiint vel perfenerare in bono, in quo fuc-
Tunt creati vel peccare), & [ conftitucre ma=

los : fed cum Angeli fint perfede intelle@iui,
debent hoc,quod eft fammi momenti, (tatue-
re ex perfedta deliberatione , & confideratiolie
omnium motinorum , & propter perfectio=
nem {ui intelleGus pofiunt ftatim perfecte con,
{iderare omnia motina : ergo Auvgelis in fe-
cundo inftanti debent proponi omnia motiua
vt perfecte illa confiderantes , perfeéic delibe-
rent » & {e perfe@é determinent ad benum ,
vel ad malum ; fed eo ipfo , quod fe determi-
narint ad bonum, vel malom ex perfeéta de-
liberatione , & confideratione omnium moti
vorums, fcquitar, quod non poflit occurrere
nouum motiuum, nec pofiint eadem motiua
meclius confiderare : ex hoc autem fequitug
moralis immutabilitas in eo , quad decreue-
rint: ergo -

25. Ad 2, diftinguo maiorem: ideo homi-
nes non funtimmutabiles in malo (emel cle=
&o, quia praditi funt libero arbitrio , quod
fecundum conditionem naturz humana de-
bet effe flexibile , & mutabile etiam poft eles
tionem , concedo ¢ guja praditi funt libero
arbitrio vtcumaque, nego: diftinguo mino=
rem : & nego confequentiam « Homings, &
Angeli ficut conueniunt in hoc, quod figt
creatura intelle@iua , fic conueniunt in hac -
quod fint praditi libero arbitrio flexibili ad’
bonum ; & malum : ficot autem differunt in
hoc ; quod dinerfo modo intelligant , fic dif=
ferunt in hoc, quod diverfo modo fint fexis
biles ad bonum, & malum. Angeli habent
perfetam vim intclligendi , ideoque natura-
litér intelligunt fine difcur(n , & vao inflanti

I

pofiunt fua obicéta perfedte confiderare,& ins 5 ¢

telligere fimplici quodam intuitu ; ideoque™!
vno inftanti poffunt , ac debent perfe@é copng
fiderare, & intelligere omnia motiua ag pecs
candum, vel ad perfenerandumin juftitia; 8
obedientia, & perfedté deliberare de fuo®ifi-
mo fine cenflituendo in Deo, velin (e ipfisy
ac perfedte fe detcrminare ad alteram paitem s
{cd ex tali mode fe determinandi naturalitér
fequiitur moralis immutabilitas in determinas
tione fermel concepra , vt probasum eft nu.io.
crgo. Homines !¢ connerfo habent imperfe-
&am vim intelligendi, idecque intelligunt
paulatim , & per difcurfum :non poflunt vno
inftanti (na obie&a perfeéié confiderare, & in-
telligere: non poflunt quidquam decernere ¢x
deliberatione omnium motitorum ita perfe-
&a, vinon poflint poft eleGionem occurrere
noua motina, & melior confideratio, & co=
gnitio eorumdem motincrum;led ex tali mo-
do eligendi fequitur naturalitér moralis mu-
tabilitas in elcctione femel fufcepra; ergo .
Quia vero Deus naturam angelicam, & hu-
manam clevanit ad deliberandum , & derer-
minanduide fine fupernaturali fecundum.s
modum fuz naturg , clenani Angelos ad de-
Liberandum , & determinandum in inftanti ex
perfedta gonﬁdcmrimw omnium motinorum,
ac preinde deterininatione fzltém moralitér
immutabili: homines autem elenanit ad delis
be-




T s

%

Liber IIL. Quaftio CLXXXVHL 553

berdndum ex confideratione motiuorum non
ita perfeéta, ideoque eletione moraliter mu-
tabili. Explicat hoc difcrimen inter liberum
arbitrium Rumanum , & Angelicum S. Tho-
mas hoc art.2. quaft.64. dicens. Vnde e
voluntas beminis adbaret alicui mobilitér , quafi
potens etiam ab eo recedeve, & consyario adbarere :
voluntas avtem Angeli adbayer fxé, & immobilia
ter« Epideofi confideretur ante adbsfionem potefs li-
beré adberere buse 3 & oppofite , in his feilicet , que
naturaliter non vult : fed poftquam iam adbafit, im-
wmobiliter adbaret . Er ideo confuenit dici , quod li-
verums arbitrium bominis flexibile eff ad oppofitum,
¢ ante elettionem, ¢ poft; liberum anrem arbitvinm
ngeli eft flexibile ad TEruwsque oppofitum ante ele-
itionem, fed non poft .

26. Ad 3. Motinum peccandi Iucifero

fuir ipfius excellentia Proprer dona nature ,
- & gratiz, & propter merita primi inftantis,
proprer guam cxcellentiam appetijt inordina-
ie vnionem hypoftaticam , vt fibi magiscon=
ucnicotem, quam naturz humanz Chrifti.
Hoc autem motivum remanet etia m, ablata_
cxcellentia fupernaturali, fiquidem propter
illam excellentiam , quam habuit , adhuc ap=-
petit ynionem hypolkqticam . ldem dic pro-
portionaliter de otiuo, ex quo inferiores
, angeli peccarunt.

27.  Ad 4. Dxmones immutabiliter per-
manent in propofito epponendi fc Deo, &
impediendi {alutem hominum, fiquidem hoc
ab 1amtio decreuerunt ex perfeéta deliberatio-
1¢ omiilm mouorum , nec occurrunt illis
floud motina hoc propofitam recractandi .

% At quia circa media, que cligunt in ordines

Ty

4

yad impediendam falatem hominum, identi«
dém occurruat Noua motiuz, idec modo eli-
‘gt hoc medium, modoillud, & ex notio
" iotito retractant priorem cledtionem . Rae
tio:¥erd , cur occurrant nowta motiua Lefty
quia de ijs, qua fpeGtanc ad furura contingen-
t1a, ad fecreia cordiam , ad myf{leria gratie,
& ad ea ; qu® Deus difponit ad falutem ho-
minum, demones habent cognitionem im-
perfedtam , & coniedturalem , adeoque acce-
dentibus nouls indicijs, & conieturis , modo
‘hoc, modo illud iudicant opportinnm ad
funm finem obtinenduin , ideoque modo
cligunt voum medium ; modo aliud , & dum
vaum medium eligant, non clisunt firmiter,
fed cum propofito mutandi electionem,guan-
do aliud motiuum occuorreric, Ideo cligunt
imperfecte . & ex imperfecta deliberatione, &
cx cognitione coniecturali. Diabolus igitur
ab inito decrenit procurare mortem Chrift,
ideogue mifit in cor ludz , vt eum traderet,
putans mortem Chriti foré vtilem ad impee
diendam falatem hominum. Deindé habuit
noua mativa,ex quibus fufpicatuseft mortem
Chrilti profuturam 1d_ hominum falurem »
ideoque mutato propofito , voluit illam im-=
pedire. [n tentandis etiam hominibus da=maon
<X nouis maotiais mutar Propofitum, & mo-
dum tentandi,

23. Ad confirmationem, in qua afferun-
tur quidam Parres , refpondeo cxplicando te-
ftimona corum Pacrum . Primo affercur Hie-
xonymus, qui cpift. 146. ad Damafom , que
clt de filio prodigo, dicit. Deus folus e, in
guc peccatim non cadit . Catera cum fint liberi ar-
bitri &re. in veramaque partem [uam poffunt fleclere
woluntatems. Refpondeo Hicronymum hjs ver-
bis nihil aliud afferere s Nifi quod folus Deus
eft impeccabilis, & non poteft fledtere volun-
tarem ad malum , omais antem crea toralibe-
Yo arbitrio pradita off peccabilis, ac poscli
fledere voluntatem ad bonum , & malum.s,
quod vitro fatemur, & probanimus quaft.y-s,

29. Secundo affertur Da malcenus , quj
1ib. 2. de fide, cap. 3. dicit . Efl ergo racuva Ay.
geli rationalis, & mtetle@nalis , o libera potcfiare,
arbitrioque fulta , wertibilis Jecundunm propofitum |
[fine voluntate mutabilis, Nan OmiC credtum e
tibile, & omne vationale poteflate liberum . Iutelle-
&ualis igitur watura e rationalis, poteftate libers cfp*
i creata vers , wvertibilis, poteftazem habens wa
mendi » & proficiends in bono , & in detersys prola”
bendi . Inadeptinas penitentie eff dngelns, quia in>
corporaliseft .

Refpondeo , quod Damafeenus manifc=
fi¢ in verbis relatis folum tribuit Angelis po-
teftatem manendi, & proficiendi in bono, ac
indeterius prolabendi, ac peccandi, & neoae
poteftatem agendi peenitentiam de peccato
commifio, quia carne carent - CEgo manifeie
docet noftram fententiam . Hane ipfam pote-
ftatem negar Aagelis cap. 4. in fine , dicens :
L2uod hominibus mors, hoc Angelis eff lapfiss . pofp
Lapfum enim non eft illis panitentia locus , v neque
poft mortem hominibus .

39. Diees:Damafcenus codemlib.z.cap.3.
de Angelisdicit + Agre, difficulterque in malum
mobiles , fed non immobiles, Nune antens immebiles,
non natura , fed gratia .

Refpondeo, guod his verbis folam -
gnifitat Angelos per fuam naturam efie pro=
penfos ad bonum honeftum, non autem ad
peccandum, ve nos etiam diximus qua. 83,
num. 14. ideoque difficuitér moueri ad pec-
candum, moueri tameén ad peceandum pofie,
ve patet: nam de fato demoncs peccarune :
Angelos autem fanctos cffc omning impec-
cabiles;non per naturam , fed per gratiam , &
vifionem beatificam. At non negat, fed po-
tius (upponit Damafcenus, quod (icut Ange-
li,pofiquam peccarunt,non funt moralitér ca-
paces poenitentixz, fic poftquam fe perfeita,
deliberatione determinarunt ad perpetuo per.
feuerandum in inftitia, non funt moralitér ca-
paces peccandi. - vs

31, Tertio affertur Fulgentius, qui lib. de
fide ad Petsun,cap. 3. dicite De dngelis guidem
boc difpofuit , vt (i quis eorum bonitatens oluntatis
amiztit ; nunquam eam dining munere repararet 5
ergo Fulgentius rationem, cur nul_lus Ange-
lorum poit peccatum per paenitentiam recu=
peranit bonam voluntatem , aon affert ex €0,
quod {iat naturalitér incapaces pocnitentiz,.

Aaaa fed




uberaxerit illis gratiam
tiam falatarem .
‘algentivs'co loco do-
ad falutarem pee-
snem, neque in homi-
Augelis fufficinnt vires nata-
iria cft gratia . Secundum cft,
ratiam,quam Deus concedit ho-
ntibus, fhegauit omnibus
. Superelt quaftio, quare Deus hanc
m, quam cencedit h
lis ; Adhapc ¢
0 le

Y p-

A
Anegch

commiflum vt explicatum eft.

Ads. Refpondeo cum Sandto Thoma
artic. 4. guxi, 64. ad 4, adzquatam caufam,
- Deus pectatum hominim voluerit repa-
per alinm ; hoccft per Chriftum,ion ¢ :
quia homo ce 1 pcrqii_:;m , hoe ctt impul-

liaboli, {i cecidit per alinm , & na-
rucaliter eft ca xhitentiz; fed licet cate-
ti-Angeli ceciderint impulfu Luciferi, nata-
raticer habent impotentiam moralem ad poc-
pitentiams crgo.

QV-ESTIO CLXXXIX.

: , ; !
Vobom wolnpias atmopum, ¢ bomintim dai-
Hatermm it ita depranata s vt now
vafline exercere Vilnm actum
moraliter boniem?

3

8. Them. quafi. 64. arts 2,

T Identur demones, & damnati poffes
exercere aliquos a@tus moraliter bo-
nos, & Lonsfios honeftate , non quidem fua
pernaturali » fed imcre natorali : primo quiss
tales adtus poflunt ab Angelis exerceri vitibus
paturz; fed dzmonibus naturalia non fuat
ablata, vt docet Dionyfius cap. 4. dedivins
poininibus: €rgo ., - S
2. Secundod Luc, 16, Anima diuitis epu-
Joniss cum elict ih tormeiitls inferni, roga-
vit Abrahamuam , vt mitterer Lazaram ad
fratres itos adhiis viugnies, qlii cos Moneret,
vt abfiinerent  pecedtis , he damnarcntursfed
hic adtus fuit moraliter bonus , & honeftus ,
vt indicar Chivltomus tom. 2. Homil. 4. des
Lazaro dice jde,quam bumanum, quamman-
fuetnts pena iliaw veddiderit, Dui Lagarum pra-
Sentem defpicichat 5 afforu’rz_abfmnfxcm BHBE CHTAM
babet ¢re. & alia addit » quibiis viderur Jlaudare
attum illumyt vadique hoancltum .

3.. Tertio Sap. s. tribuuntur damnatis
adus, quibus {uum errorem agnolcunt, ag
de eo dolent ; fed illi adtus videntur vadiques
honefti,nec Scriptura refert vllam circunftan-
tiam, ex qua vitientur: erzo .

4. Quartd damones, & damnati libere

- impotentia damnatorum ad bonum:

peccant : crgo poffunt libere abftinercab om-
nibus peccatis faltem per puram omiffionent;
qua (ufpendant omacs fuos actus liberos.

5. . Quinto nulla afferrur caufa fufficiens s
ex qua in dxmanibus otiatur impotentia phy-
{ica , vel moralis exercendi aliguos actus mo-
raliter bones , & abftinendi 4 pecgatis : crgo «

6. Refpondco dnas efle fententias . Prima
Scoti in 2.dift. 7. quaft 1. Durandi cadem»
diff. queilt.z. num.12. Baffolis ibidem qugit.1.
att. 3. & quorumdam aliorum , docet dezmo
nes, & damnatos non ita effe obftinatosin
malo , & dererminates ad peccandum, venon
poflint cxercere aliquos actus moralirér bo-
nos,; & honetios ex obiecto, & ¢x omnibus
circunftantijs . Scotus, & Baflolis addunt dx=
moncm de facto] proprer eius ingenrem1 ma-
littam nunquam bené operari. Durandus de
hac quaftione fa@i nihil dicit,

7. . Secunda fententia. communis docet
dezmones, & damnatos non pofie cxerceres
vilum adtum vndigie, & c¢x omni circun-
flantua bonum , & honeftum. Sequuntur hanc
feptentiam Antifiodorenfis lib. 2. Summz,
tracte 2. cap.7. quelt.a. San&tus Thomas in 2.
dift. 7. quait. 1. art. 2. & cadem diftinét. San-
&us Benaucnrutad prima parte,art, 1. quaft.z.
Kgidius quaft. 1. arr. 2. Richardus quaft. 2«
att. 2. Gregorias quaft. 1. arrie. 2. Capreplus
quaft. 1. are. 1. concl. 2. Eandem fententiam
Sanétus Thomas docuit etiam in Summa hac
qualt. 64, att, 2. ad 5. cumque lequuntor Ca.
ietanus, & Thamifta, ac Ferrarienfis. lib, 4.
contra gentes, €ap.o5. Nec non ex noftris Sua-

rius lib. 8. de Angelis', cap. 8. & V.lfqucz’,*“'

1. par. difput. 241 cap. 1. num. 2, & alij - Ed
citatis authoribus San¢tus Thomas hoc art, 25
ad 5. Sanctus Bonauentira, & Marfilins di-
cunt folim demones nunguam bené-epera-
ti, qQuod Scotts non negat. Ceteri, &idem
S.Thomas in 2. dicunt detnotics nec polies
bene aperari.

8. Dicendum: demones, & damnati ha.
bent neceflitatcm moralem peccandi in ome
nibus fuls actibus liberis, & impotcatiam mo=
ralem faciendr vllom a&um moraliter bo-
num, ac proindé in omnibus {uis attibus libe-
Iis peccant .

9. Probatur primé exSeriprura, Ad Gals6.
dicitur : Dum temptis babemus 5 operemur banunn
Toan. 9. Fenit nox, e gua nemo potef} operaris
lo. 11. Ambulares dume lucers babetis, vt non vos
tenebre comprehendany « Ecclefiaft, o0 Negue opus,
eque ratio y neque [apientia , neque [tientia erunt
dpud inferes. Plalm. 6. Non eff in morte , qui
memor (it tai & in ivferno antem quis confivebitur in
bi: Preucth. 18. Impiuscum in profundum ve-
nerit , contemnet. lob. 10. Frbi nullus ordo, [ed
[emapiternis horvor inbabitat. A&tus autem ho-
nefti funt ordinati. Iob. 41, de didbolo fub
figura Bohemoth diciturs Cor cins indurabitnr,
guafi lapis . :

- 10. Probatur fecundd ex Patribus.Fulgen-
tivs Lib,, de fide ad Petrum,cap.3. dicit ; In quo,
ni-

B

L}

=

%

———

ity

;

-




7

Liber HI. Quaftioc CLXXXIX.

i um in igne inferni, emues ifli prauavicato-
ves dngeli, ‘nec mala poffunt wnquam woluntate ca-
vere , nec penas & inferius ; ex quo ruina ilifus
weritd in banc infeviovews funt desvufi caliginens, bo-
nam nen porerunt vefumere voluntdatem s ac Nnon.s
multo poft loquens de bona vetuntate dicit :
quam fic amifernnt Angeli s cum baberent , v amif-
Jam deinceps babere non poffint: ac demum con-
cludir de omnibus damnatis : et ibi erit flimu-
lus penitudinis, nulla tamén ibi erit cotre@io wolun-
» A talibus entm iniquitas fua ita culpabitur | vt
atenies poffit ab iis diligi., vel defidevari iuflitia .
Feoluntas enim eornm femper talis evit, ve babeant in
Je femper malignitatis fue fupplicium , nunquam ta-
wen percipere pofint bonitatis affi : quia ficut
qui cam Chriflo regnabunt,nullas in [e male wolgntas
zis veliguias babibune, ita itl, qui evunt in [upplicio
§gnis aterni cum Diabolo, & eins Angelis deputati 5
ficut nullam viterins habebunt requiem s fit nullates
7us bonam habere poteruns woluntarem . Profper
lib. 3. de Vira Contemplat. cap. 12. dicit s
Luid eft obmetufeentes manibus , & pedibus ligari,
#ife ininferno , wbi Deo nemo confitetur, attione pri-
sari? Sicut in exserioves tenehras mitti nibil aliyd
erit, uifi & Domins, qui eft mentium lumen 5 expelli,
Ignatias Mastyr Epift. 8. ad Philipp. de Dia-
bolo dicit. Sapiens eft ad malé facicndnm : bonym
Zigrd quid fity ignorat . Innocentius 3. lib. 3. des
contemptu mundi, cap. 1o. dicit. Poluntas
damuati licét amiferit poteflatis effeGium, femper ha-
bebit malignitatis affe@um: & cap.7. Tanta evit in
veprobis mentis oblinio 5 tanta cecitas animi s tanta
confifio rationis, wt rard ; el nunquam ad cogitan-
~ @ quicquam de Deo poffint affurgere, nedum ad
?;ﬁanﬁ:ﬂ:d'« m valeant afpivave .,

11 Quaritur, ex qua caufa oriatur in de-

¢ Exiionibus, & damnatis hac neceflitas in om-

nibus fuis actibus liberis peccandi, ac nuns
gugm cxercendi aliguem a&uwm moralitér
bonum ex omnibus circunfantijs .

12. Refpondeo plures effe fententias. Pris
ma docet caufam huius neceffitatis effe habi.
tum quemdam 4 Deo demonibus, & damna-
tis infulum tam vehementér inclinantem ad
peceandum , ve tali inelinationi refiftere non
poflint. Hanc opinionem defendit Aureolus
in 2. dift. 7. art. 1. quafh 1. quem fecutus ¢fe

Holcot in 2. quell. 4. camque probabilem,
ceafuit Maior 1n 2. diftin@.6.que e

13. Secunda fenrentia Ochami in 2. q.19,
& quodlib, 1. quaft. 14, 3¢ Gabriclis in 2,
dift. 7. quat. 1. art. 1. docet Deum neceflita-
1e demones, & damnatos ad odium Dei.pro-
ducendo illud'in eorum voluntate pafiug
tantum fe habente.

I4. Viraque fententia eft abfurdiffima.s .
Primo enim fequitur Deum phyficé neceffi-
tarc demones, & damnatos ad peccandum.s ,
& ad Deum odio habendum .. Sccundo fequi-
tur damnatos, odio habendo Defi,non peccas
I£: hemo enim peccat in co, quod vitares
nequit ; ergo fi-demones, & damnati neque
phyfice poffunt abflinere ab odio Dei , aliif-
que peceans, edio habendo Deam,non pecs

W
3353
cdnt. Confirmatur; nam nemo peccatattom
aliqguem puré recipiendo, & adlluin nons
concurrendo aftiug ; fed ixta Ochamum , &
Gabrielem dzmones , & damunati odium Dei
puré recipiunt 4 Deo,nec ad illad a@&ivé con=
carcunt ; ergo . Tertio fequitur Deam cffes
caufam, & audorem peccati,ad iliud diredté
neceflitando damnatos.

15, Tertia {fententia docet primum peccas
tum ab Angelis in via commiffam effe {uffe
cienrem gaufam tante obtinationis , vt nune
quam amplius poflint bonum opus motales
efficere . Com enim immobifiter inkereant
prime illi intentioni peccaminofz, qua cons
ftituernnt fuum vitimum fiaew in (¢ ipfis,
ac virrute eius intentionis (emper operentar,
& cunéta, qua agunt, ad illum fuum frem
referant , femper peccant , ac nullum i@um
moraliter bonum exercent, cum omnes infi-
ciantur ex circunftantia finis p.aui, Hanc fen~
tentiam infinuat Sanétus Thomas hoc art. 2.
quelt.64. in refponfione ad 5. & clirus vide=
tur illam docuiffe in2. dift. 7. & in hoc fen{u
San&tum Thomam explicant , & fequuntue
Capreolns in 2. dift. 7. quaft. 1. art. 1. Caie=
tanus in comment. huius loci, Ferracien(s in
lib. 4. contra Gentes, cap. 95».ac Thomiftz
communiicr. Sed potelt opponi. Nam com
homines fint murabiles 1 propofite femel
concepto, non afferrur {uficiens ratio, cur
ctiam homines damnat: habeant quamdam,
sicceflitatem f{emper peccandi, ac nunquam
honefté operandi . Deberer ergo afferrt alis
qua ratic communis dezmonibus ; aliifgues
damnatis »

16:  Quarta fententia £gidij, ac Valquez
1. pat. difput. 24+ cap. 4. docet caulam, cur
dxmiones, & damnati noa poflint exerceres
vilum acdtum moralitér bonum, effe , quias
Deus iufto {uo iudicio pegat ithis gratiam ne-
ceflariam ad exerceados actus mioralitér boe
nos, & honeftos .. Alitér hanc opinionem ex-
plicar Bgidius; alitér Vifquez, Agidius enim
docet pdadam moralitér bonuwm requiri, v
quisnon operctur purc propter (¢ ipfum, fod
propter finem altiorem (e; ad operandum aus
tem propter finem altiorem, requiri gratiana,
quam Deus iufto iudicio negar demonibus,&
damnatis. Valquez autem docet ad opus mos
raliter bonum neceflariam effe necciliiaies
confequenti gratiam eficacem confilfentem
in cognitione congrua, guam Deus iufte ne-
zat demonibus , & damnatis

17. Quinta {ententia Suarij lib. 8. de An-
gelis , cap. 11. num. 2. docetcaufam talis im-
potentiz in demonibus » & damnatis effe fta-
tum miferun damnaiionis coniunétum fra-
ati vol@tatis creata {uis viribus reliGa (i
lo gratuito,vel morali, vt fic loquamur,
ipaming , cum fola generali influentia,
quafi phyfiea Dei ad operandum.

18. Dicendum primo: Dzmones,& dam-
nati carent omni graria fupernaturali , &
quid ad cxcrcendos actus {upernaturalesnes
; Aiaa 2 cefs




556

ipeinaturalis , carcat po-=
tentia phyfica exercendi actus {upernaturales:
quia rurfus foli actus fupernaturales funt falu-
tares , & vtilcs ad obtinendam remiflionem
peccatoruim i:’!co carcnt p.o.w Nitl hvii
actus peenitentiz falutaris &
fa, cur non poffint cxercere atus vilos faju-
taritér honeflos, cft, quia in poenam peccato-
rum priuati fant omni tia, & omnibus au-
xilijs fopernaturalibus . Hwec conclufio coms
mun admittitur, ac videtar certa, cums
procedat ex principijs pené certis, & com-
muniter admiflis, Sed afferenda etiam eft
caufa impotentiz mor dzmonum, &
damnatorum ad exercendos actus _pure] natu-
rales moralitér honeftos , licernon falutares,
ad gquos iuxta communem featentiam non.s
requiritur gratia fupernaturalis,nec funtnecel-
faria auxilia fupernaturalia .

19, Dicendum fecundo cum tertia fenten.

tia, que vtdixi bum.s. videturefle Sancti
Thome : primum peccatum dz monum,quod
cx diftis guelt.188. proptér fuam nataralem.
inflexibilitatem retradare non poffluntelt fuf-
ficiens raufa , propter guam non poflunt mo-
ralitér exercere vilum a&tum moraliter bo-
nunt, fed in omaibus fuis adibus deliberatis
peccant, Probatur, & explicatur. Damoncs
enim per primum peccatum commiffum in
via cum plena deliberatione auerterune fed
Deo vitimo fine , & prima regula, conuerze~
ront fe ad feipfos , & in feipfis , & in propria
voluntate conftituerunt vitimun finem,ideo-
que diabolo , ac demonibus applicari potelt
illad Hieremi® 2. 20, A faculo confrezifti iugum
seum > vupifls vincnla mea, & dixifti, non feruiam
fed in hac voluntate , qua fe auerterantd Dceo
vitimo fine, & primaregula, ac conftitucrunt
yitimum finem in (e ipfis, immutabilitér per-
feuerant , & femper operantur propter finem
przconceptum,& omnia ordinant ad fe ipfos:
ergo nunquam deliberaté operantur vt fes
conforment prima regule , & Deo vitimo fi
ni;fed ompia ordinant ad fe ipfos vt vitimum
finem s fed ad hoc, vt.a&tus fit moralitérhos
neftus , cequiritur , ve quis amet honeftum. ;
quia honeftum eft 5 & conforme prime regli=
iz ; ergo nunguam operantur honefte , fed
femper peccant , cun&a ordinandoad fe ipfos
viyltimum finem ; & ficut habent neceflita=
tem motalemiad perleuerandum in primailla
intentione; qua conflitnerunt vitimum finem
in feipfis, iic habent neceflitatem moralem
nunquatexercendi actus deliberatos morali=
terbonos, ed peccandi per omnes fuos actus
deliberaros. Vet igitur foguitur Sandus Tho-
mas hoc art. 2, quaft. 64. agens de adta deli-
berato demonis : Talis affus femper eft malus ,
guia etfi alignando aliquod bonum faciat , won tas
men bend facit , ficut dum vevitatem dicit s vt decin
piat , & dum now woluntarié credit , @& confiteiny ,
fed tevuinenidentia coalius « Alins autdm abius da-
mmonis eft-naturalis; qui bonus effe porefi, & ateefiatur
bougtati nature,, & tamen tali bono adln abutuntur
74 malan o

caffaria cff gratia fi

De impotentia damnatorum ad bonum.

20. Dices : fequeretuy; quod etiam homo
viator , qui peccanit mortalitér, ac ndé {e
auertitd Deo vitimo fine , & prima regula_s ,
ac conftitnit fuum vitimum finem in fe ipfo,
& peccatum adhuc nd retradauit, in omnibus
{uis actibusdeliberatis peccaret:iquidé m ope-
raretur propter praunm finem prazintentum.

21. Refpondeo,negando fequelam.Primo
homo viator dum peccat, non (e auertit to-
talitér A prima regula , & vitimo fine , neque
totalitér ponit in fe ipfo viiimum finem om-
nium fuarum a&ionum , fed folim huius
actionis; ergo poteft aliam ationem ordinare
ad vitimum finem ; & primam regulam, il
lamque facere, quia eff honefta, & confor-
mis prituz regulz , & vltimo fini , ac proindée
operati honeflé . At diabolus; & dxzmones
per primum peccatum totalitér {e auerterunt
a Deo vitimo fine ; & prima regula , & con-
ftituerunt fuum vitimum finem in fe ipfis,
ordinando omnes firas adtiones ad falem fi-
nem : ergo flanre tali alu , quem retradtares
motalitér non pofluat,nullam fuam attionem
poflunt ordinare ad primam regulam, & vlti-
mum finem , prour requiritur ad eperandum
honefté . Secunde homines viatores funt mo-
ralitér mutabiles ; ergo licet fe toraliter
auertiffent ab vitinio fine, & talem aGums
perfeéte’ non  retradtarint , tamen illum.s
aGum identidem retractamt partialitér, ‘& im=
perfe@é, facientes aliqua opera , quia honefta
funt , & conformia prima regule , quod ins
Angelis moralitér cuenire nequit,proptér na-
turalem eorum immueabilitatem .

22. Supereft, vtaflignemus caufam vni;&f—f ‘

uerfalemy, proptér quam non folum dema=
mones, fed etiam homines damnati carent
potentia morali exercendiadus meralitér bos
nos , & nonpeccaminefos, :

23. Dicendum igitur tertio : ftatus dam-
nationis , ac fomma eius miferia cff fufficicns
caufa, vt omnes damnati cargant potentiaw
morali exercendi adkus honeftos, & habeant
neccflitatem moralem ad femper, & inow-
nibus {uis actibus delibevatis peccandum «

Probatur, & explicatur . Nam qui priva-
+ur o vitimo fine , & patitur maxima mala,
& fhmmos dolores fine (pe euadendi , didicil-
limum eft; vt folis viribus natur® paticnrer
terar,& non prorumpat in edivm illius, quem
apptehendit effe {ibi canfam tanti mali, illum=-
que blafphemet ;s ¥ed demones, & damnati
privantur fuo vitimo fine , & patiuntur mala
maxima, & fammos dolores fine vla fpe cua-
dendi per totam_xternitatem, & relingnun-
tur {olis viribus natuiz cum folo concurfu
generali Dei{ine vilo atixilio gratix: ergo dif-
ficillimum eft , v patientéricrant; accum
apprehendant Deum vt inimicuni; & caufam
tantimali, Deom nonederint, nec Hlafphe-
ment ; & i}mc fumma difficaltas caufat mota-
}_L’.£11J”ilt:ccﬂ:tat¢:113 Deum femper odio haben-
di, & blafphemandi; ergo cum feiant Deum
cffe primam regulam, moralitér neceffitantuz

. 1

‘2




[
i

ad odio habendam primam, regulams; fed qui
motaliter neceflitatur ad odio habendam pri-
mam regulam, habet moralem impotentiam
amandi honeflum, quia honeflum ;& con-
fotme prima regula : ergo demones, & dam-
nati habent moralem impotentiam amandi
honeltum , quia honeftum eft, & conforme
prima regule ; fed ad aGtum moralitér hone-
;ﬁ um requiritur, vt ametur honeftum , quia.
honeftum eit , & conforme primaregule ; er-
2o dzmones , ac damnati habenr moralem .
impotentiam faciendi adtus moralitér hone-
ftos, & habent moralem neceflitarem in om-
nibus fujs actibus peccandi, fiquidem ctiam
cum faciunt bona , non faciunt bene, & ex
finc tedlo, fed ex fine prauo,ac proinde pece
caat. Quod in damnatis ex famma miferia
fequatur ebltinatiffimum odium Dei, docuit
Sotus in 4. dift.s4. art.4.& 5. relatus d Suarez
lib.8.de Angelis, cap.11. num, 10, Sotus igityr
anter alia dicit.. Sicus ex wiffone Dei fequitur con-
fermmari{imaus in beatis infius amor , ita in dawmnatis
ex confideratione (ue miferie fequitur-obflinatiffieum
odium- Dei , guo velut bofleni . eum perpetua profe-
quuntuy s & rationem affert, quia damnatifem-
per cogitant Deum v inimicum,cruciantem,
acfommum .llis malum inferentem .
a4+ . Confirmatur : nam qui defperat des

fine,eft mocalicér impoffibile,vt posat media
ad talem finem i fed finis actus honefti eft , vt
reddat bonum & beatum eperantem : dam-
natiautem defperant de hoc,.ac vident fe non
paflc per viles agtus ficribonos; & beatos: er-
go eft moraliter umpeflibile , vtexerceant vls
los adus honeilos .

25 Queritne, visom demones, & dame-

Aati habeant neceffiratem phyficam, vel folum

motalem peccandi .

Refpondeo aliquos docuiflz , quod ficut
bidti non liberg, fed neceflario amant Deum,
& non funt liberi-ad-bonum , & malum . fed
{folum ad hae , vel illud bonum , ad hunc ; vel
illum actum honeftum, fic damnati non.libe-
xe, fed neceflario.odio habent Deum, ac non
funt phyfice liberi ad bonum , & malum , fed
folim ad hunc, vel illumaGummalom, &
pPeccaminofum. Videryr vero hanc fenten-
tiam docuifle pra(ertim Ochamus.qui cefuit
actum adij Deiimmitei damnatis 2 Deo 5 vos
luntate eorum puré recipicnte » & actiué non
concurrente, v dictum eft nume. 1 3.Dicendum
contrg hanc fententiam, dzmones, & damna-
tos, non phyfice, fed foliim moralitér necefli-
tari ad odio habendum Deum, ac proindé
phyfice poffe Deum non odiffe s nec peccare «
Ratio eft, quia deratione peccati eft, vt pof-
fit faleém phyfice vitari: ergo i phyfice vitari
non pofict , peccatum non effer, ac nontam
tobueretur peccanti, quam necellitanti ad
peccandum . Rurfus fi Deus damnatas phy-
licé neceflirarer ad peccandum,Deus effer au-
tor peccati. Sed hec fuo loco funt magis
explicanda ,

26, Eaiftimoigitar dxmones » ac dampas

2fhio CLXXXIX. 557

tos. maralitér folum neceffitariad peccandum,

ad Denm odio habendum ; blafphema
- peccata commifia in via merui
1igno pocnam, exqua fequatar tali
crunt cnim fumbiam

filic=
! querentur folis wicibus natu-
&, fine vlla gratia, ac cum (olo concurfu ge-
nerali Dei; fed ex his fequitur moralis impo-
tentiafaciendi adus honeftos , & moralis te-

V.8
ViCT
Iiams,in quarc

cefliras femper peccandi ;'ergo. Deus antem
dum hanc peenam infert, ex qua fequitur
nioralis neceflitas peceandi, indire@e tantum,
& peraccidens caufat talem motalem neceili-
tatem , quam damones, & damnati, peccando
Invia, fibi canfarunt, & meruerunt. Addo
dzmones, & damnaros habere neceffitatem
metaphyficam confequentem ad femper pec-

candum ; fiquidem Deus vider illos clifis

morali neceflitate antecedenti ad peccandum
pofe quidem phyficé non peccare,(ed femper
de facto peccaturos . Neceflitas antem conles
quens non opponitur libertari , vt omnes do=

cent. Potentiam phyficam ‘faciendialiquid,

quod nunquam fiet , adniittic Auguoftinus
lib.2. de peccatorum meritis , & remiflione),
€ap.6.& 7.in quibus ex profe(lo probat homi-
nem poffc. quidem perrotam vitam nunquam
peccare , fed de fadto omaes aliquanda pecca-
re . Rationem yerd, cur nemo fit, qui nug-
quam peccet, cap. 3. defumit ex fumma diffi<
cultare coniun@a cum phyfica potentia non
peccandi.quam fummamn difficulratem Theo-
logi vocantimpotentiam moralem . Verbas
Aunguftini loquentis’ contra Pelagianos {uat.,
Acuté antém fibi videntur diceve , quafi noftrdm vi.
tus ignoret 5 quod [i wolumus, non. peccamnus , nec
praciperet Dens quod effet humang impoffibile vp«
Luntats « Sed hoc non vident ,. quod ad nonnulla defi=
deranda , wel que malé cupiuntur , vel que malé me-
punntity magnis aliquando, & totis wivibus epuseft
wolantatis » quas nos non perfedte in omnibas adbibr,
turos effe prauidit, qui per Propbetawm Pfaim. 14«
wevidice dici volyits non inflificabituy in confpedu ruo
0MMNIS.CAT0 .

27. . Ad 1. difinguo maiorem : actus mo=
ralitér honefti poflunt potentia puré phyfica
ab Angelis conftitutisin fatu lummea milerig
exerceri:viribus natura; cum folo concur(u
generali Del, concedo ; potentia morali, nes
g0 : concedo minorem 5 & diftinguo eodem
pacto confequens. Angeli,& qualibet crearu-
ra conftitatain ffarn (ummaz ouferie per vi-
res naturz cum {olo concurfu generali Dei
habent potentiam puré phyficim, non aurem
motalemad nob peccandum, & honefté opes
randam , vt explicatum eft num. 19.& 23.

28, ~Adz Diucs epnlo damnatus, dum
volebat fratres non damnari , volcbat bonum,
{ed non ben¢ , aeque ex amore honeltatis, {ed
exawmore (uiipfius, ne ipfi ex damnatione
fratrom augeretur poena, confufio,& infamia,
vt communiter docent interpreres . Chryfo-
ftomus, dum videtur commendare illum ada
vt bonum,dicendum , quod commendat vt

bonum




R e e S

mor
if:ﬂb'mh Adid, quod a
n‘if"’.m,

Secundo d
et poffent pl
non ta moralitér abftinere
omnibus peccatis ctiam per puram omiflio-
nem . Exfummacnim éorum miferia oritur
moralis imporentia abftinendi “ab omnibus
peccatis eriam per pi,._qm omifiionem.. Ea-
dem enim eft ratio .

Ad 5. lam allata eft {ufficens ratio,ex qua
in demonibus, & damnatis oritur moralis ne-
ceffitas peccandi , & moralis impotentia exer-
céndi attus vadique honeflos. Addo , quod
quia vt cum communi fententia dixi quzftio=
ne 45. de gratia, ad mmcndum, vel démercn-
diim requiritur itatus vie, dzmones , & dam-
nati per’ peccata; qua commirtnt in ‘ftaty
termini, & zterix damlmtlc)Im, nen merens
tur nouam peenam: .

demone

QVAESTIO CXC.

A . 7 &
Virem in demonibas detnr dolor 5 & triffitia 3
s fpectans ad paenam fenfiss s tim foe‘
clans :;mez 1 darnt quigue gb

ipfis excludar .a?mm o deleclg-

tionews 5 ¢ zandiam ?
s ga

5. Tho. qu64r ari. 3

1 7 Idetur in demonibus non dari L;UiCl
& mriflitia, primo, quia qui dolet
malo vt prefenti, timet malum ve fururum ;
fedin demonibus non eft timor maki futeri ;
nam-lob.16. de diabolo dicitur, faiusef, ut
wullum timeret s crgo .
2. Sccundo dolere de malo bonum eft:
fed demoncs carent omnibono: ¢rgo non
dolentde malo f2lrdm culpz, 2 proinde noxn
habent vermem confcicntiz , qui clt dolor de
malo culpz .
3.= Tertio videntur demones non necella
sio dolere;ac triftari . Nam poffunt ceflaccab

i poenam

intelle-
1 pendens
cum im* =

rum non UR tanta, vt abeis omnind exclu~
dat deledatione m,\\ "Wd.u:n . Vtenim di-

¢it Augultinus lib, de
ch®os,; cap.17. H'-e’of
(_HII Dej Ph’tl(’b. a contemnunt
poteflate letatur

7. L\c*.‘pt ndeo ; quod dolor , timor, gau-
dium &¢. in quantum funt pafliones appeti-
Tus f(.n[hﬂ]l, non jl!"'" 11 (;'1 moni { s, cumca-
reantappetita (enfitivo , qui opcratur per or-
ganum corporeuin ; ar in quantum funt adus
voluntatis, quetrittatur de malo, & de pri-
uatione boni , dantur in da:mombua . Proba-
tiir primo ex Scriptura. Nam AFOCC!I 18.di=
citar : quantum fe glovifieanit ; ac in delicy is fuit s
rantum date illi tormentum , & lulium < fed vt at=

fiatem habet in €os >
» & de hactam infelici

guit San&usThomas hoc 'ut 2. in ﬂlgumenm.-'_;
ontra, demones, ac prefertim Lucifer, {elr”

n{.("
diabolas magis fe g[ouhcamm quam homie
ergo d fortiori d debent pati tormentyim s

: dolorem . Apocal. zo. dicitar : Diabolus
q;,. i fedacebat eos s miflus eft in fagnum ignis , & ful-
pluriss vbi & beﬂw » & pfeudopropheta eruciabun-
tar die, acnotfe v 2.Petri 2. dicitur ; Dews Angelis
f;:e:mm:bm non pepercie,fed vadentibus inferni detra-
Clos ntartaram ¢ lit cruciandos 3 {ed cruciarus
iaclud: rdo"or- msergo,

g.  Probatar m'mdo : nam ficut in appe-
titu u)-m_xu ¢X cognitione de Pl’lﬂ.l“J\JLL DOs=
& inflitione  mali fcqmm'. dolor, ficin

t &ino, fed voluntate ex cogni-
1atipne boni, & infiitione mali
r dolors fed demones cognofcunt fes
tivari fummobono, hoc eft Deo, & beati-
iudine fucvirimo fine ; & {ibi infigi maxima
maias ergoin voluntate demonum fequitur
dolor, & ttiftitia . g

9. Hoclup ppofito, quaritur primo, virim
dolor, & triftitia’ demenum {it ita ;],[5 nes
CLB»{.!A-H\:‘L 100 poflint nondolere, & triflaci »

R "f"O[]Lif © scotum in 2.ditin@.~ .queft.
vhica, ¥ in 4. diff. 49. guxlt.7. Lm,_mﬂ[_- }Z‘l’“
bat

e

eflc dzinonem ex propria libertat
Ouul"b actus voluntats { ujr»ui“;c vel

altem diuif ..l.,,; {-lqlll\j’ m- vt
L'!n,n.

S




1 e T o ‘
| Liber ITI. Quaftio CXC, 559

dicit Auguftinus lib.r. B ctrallatizbim, €a- .mones, & damnati motalitet {oltim » ac non
Pit. 22, mibil tam eff in potefiace voluntatis » quan phyficé neceflitantur ad peccandum:ergo mo-
ipfum welle . Ex hac opimione Scortfeguinur ;  ralirer folim, & non phyficé neceffitancur ad
demones pofle fuf ore triftitiam , & dolorem pececaminefum . Ad-
tiam, cum fint a8 usvoluntatis; fed peenas  do,quod ficut ex didis eods fe26.dzmones; ac
fenfus confiftit prafertim in dofore , & trifli- damnati habent neceffitatem confcquentem
tia ergo demanes poflunt fe iberare preci- ad femper odio habenduny Deum , & peccan-
Pua peena fenfus : imo eum dolor de privatio-  duma , fic habent neceffitarem confequentem
fie fummi boni fpe@et ad peenam damni > ¥t -ad femperdolendum de dining beatitudine, ac
dicetur num. 13, poflunt etiam fe Liberare par- de falute hominum.
ter 4 peena damini: quz funt abfurdiffi- 2. Queritur fecundd
> & contra rationem peenz, que debet  lor, & aliqua triftitia dzmonum, & damna-
¢incuitabilis ab co, qui punitur. Scotus torum {pedet ad pocnam damni, vel o mnis
oc concedat hanc tam abfurdam confequen-  eorum dolor, & triftitia fpecter ad pocnam
tiam ,in 4.diftiné.40.quaft. 7. docet dolorem,  fenfus? :
& triftitiam non effe a&us elicitos 4 voluntate, Ref;

g |
o
2
=
v
4

4
=
)

a
g
g
&
]
=

s

-

» virtim aliquis do-

. -0 &X communi doftrina Theolo-
fed puras paffiones canfaras abobic@o. Ve- gorum poenam damn

f e : : 1 damni confiffere in 2terna,
*‘ ram cum ibidem doceat priorem efle hac paf- prinatione vinimi fini

us , hoc et Dei fummi

fione atum quemdam voluntatis, fine quo  boni, ac 2ternz.be ititudinis 5 peenam auteo
paflio doloris, ac criffitie a‘*l":l-.r.-cquir: fcqmrm‘ fenfus confiflere in ELCCNO Cruciatu per creas
d&monem, fulpendendo talem adtu m,pofles  ‘turasillato ,ac prefertim per ignem, ac dame
non dolere, ac nen triftari . Ideo Scotus ali- natos propter peccata perfonalia pati virame

bi docet atum , Guodemonces triftantur, & que penam . Viamque poenam cxprimet
dolent , 4 folo Deo produei , ac proindes Chriftusin {intentia damnationis, qua Matth.
demonem abillo ceflare non pofle. Atcum 25.dicet: Jze malediiti in 1Enens aternum » qui pa=
actus doloris , & triftitiz fint vitales »0on pol-  vatus eff disbolo ; ¢ angelis eins, Verbailla ize
iunt produci 4 folo' Deo finc concurfu vitali — maledic?i fignificant wrers pritationem Deij,
¥oluatatis, ve docet communis featentia. & beatitudinis. Verba fequentia i jguein gepa

10. Dicendum igitur primé dolotem , & mwm, fignificant cruciarum zternum inferen-
triftitiam de privatione perpetna Dei, & #zter~  dum pet cicatuiam , ac prafectim per ignem .

e beatitudinis ; de {ua ®terna miferia, acde  Rationem afterunt Theologis nam peccans
cruciatibus, quos patiuntur abigue , &e. li- PeL peecatuns auernit (o ¢ Deo , & feconucr-
cetfint actus vitales, ac proindé cliciti d vo.  tit ad creaturam s ergo propter auetfionem 4
luntate demionum, tamen ita ratione ftatusne-  Deo debet puniti paena damni , hoe et wrerna

. ceffario, & immurabiliter effe in demonibus, privations Dei fummi boni, ac vitimi finis 3
. rabillis ceflare non poffint . Ratio eft, quia  propter conuerfionens ad creaturam puniri de-
~sdemones non poffunt ceflare, ac feliberares  bet cruciatu per creaturam illate. Et quia non
‘@badibus , gui habeat rationem purz pecnx,  folum homings , fed etiami demones, peccan-
fibn autem culpz , ac peceati ;fed rales actus,  do, feanettunt 3 Deo »& conuertunt ad crea-
quibusdolent, & triftantur de fua aterna mi- ‘turasy ided non folum homines » fedetiam

feria Scci habent rationem purz Penz, non  demones pumiuntur pecna damni, ac fenfus,
attem culpz : ergo non potfunt ceflare, ac e & Cheiftus in toa fcntentia exprimet etiam
liberare 4 talibus a@ibus , ac proindé non pol- demones dicens i gui pavatus eff diabolo , ar

funt vaquam ccffare 4 cognitione necefaria, Angeliseius . Addo demones, & damnaros dg-
przcedente tales adtus,qua cognofcunt fe pro-  lere, ac triftari tum de privatione beatitudinis,

pter fua peccata priuatos effe in &terhtin fam. acf{ummiboni, tum demalis, quz patiuntur

. mo bono, & cffc, ac fore in @ternum miferos.  ab igne , & ab alijs creaturis : & quia malum
- Erquia memoria commifforum peccatorum.,  coelt maius, quo priuat maiotibono , ac per
Crucians vocatur vermis confcientiz , ideo vt priuationiem beatitndinis privantur Deo, qui
dicitur 1fa. 66. Fermis corum non movieturs de  eoft infinitum bonum , per mala, qua patiun-

quo verme Bernardus lib. 5. de Confiderat.ca-  tur ab igne, vel ab alijscreaturis, privantur
pit-to. dicit s Hic efl wermis , qui non movituvme-  folum bonis creatis » & finitis 5 ideo’ priuatio

moviz prasevitorums. Semel inicélws, vel potius inna-  beatitudinis eft malum incomparabilitermaius

tus per peccatdm, bafit firmiter, nequagaam deinceps  malis , quz patiuntur ab igne, & abalijs crea-
ancllendus . turis , ac proindé incomparabiliter magis tri-

11. Dicendum fecundo: dolor, & trifti-  flaneur, ac dolent de priuatione beatitudinis ,

tia includenscalpam , & peceatum cfi demo- guam dec malis, quz pativaturab igne, & ab

nibus , & damnatis neceflaria;non phyfice,fed  alijs creaturis , iuxta illud Chryfofiomi ho-
moraliter, ita vt poflint phyficé ceflare ddo- mil. 13. in Epiftolam ad Philippenfes+ T an-

9

‘ lore, & trifiitia peccaminofa . Prebatur: nam  pum mibi malun: videewr de tanta gloria decidiffe , vt
dolor, quo ¢x odio erga Deum, & inuidjas geheanam pro nibilo habeant pro hoc damne , or
| €rga homines dolent de beatitudine Dei, ac  7uina. = 3
de falute hominum, eft graniffimé peccami- 13.  Hoe fuppofito, queritur,virum dolor,
pofus & fed ex didtis quaft-189, num, 26s dzs quo dzmioncs, & damnati doleat de Zlerngw
! priua=




s60 Dedzmonum paena damni& fenfus.

privatione fammi boni, & wtetn® beatitudi-
nis, fpeciet ad pacnam damni , velad peenam
fenfus? Vaiquez r.par. difput.242. eap.2. do=
cet omaem dolorem , & triftitiam etiam deos
priuatione gterne beatitudinis {pectare ad pos-
nam fenfus,; peenam antem damni confiftcres
jn pura prisatione xzterna beatitudinis. Pro
hac fententia citat Sotum in 4diftinét. 5. art. 4.
pro cadem opinione Suarias lib.8. de Ange
lis, cap.6. nUIM. I. citat etiam Molinam, & ad-
dit ,quod cidem videntur faucre Sanétus Bo-
paunentura, Durandus , Paludanus, Capreo-
Gabriel , & alij in 4.ditin@.22. dum affe-
gnt in poena damni non dari magis, & minus,
cum confiftat in pura prinatione. At iple Sua-
rius citato cap.s. lib.8.num.4. cum alijs Theo-
lozis cenfet dolorem de priuatione beatitudi-
nis comprehendi fub peena damni, fed fatctur
quaftonem cffc de noning » ;

14. Dicendum: dolor de perpctua amifl-

fone eternz beatitudinis fpedat ad poenam
damuii . Ratio eit , quia pacna damoi efl,que
correfpondet peccato , in quantim eft libera,
& voluntariaavetfiod Deo 5 fed peccatum in
quantum cft libera, & voluntaria aunerfio i
Deo, punitur non folam xterna privationes
Dei , fed etiam zterno dolore de hae priuatio=
ne :ergo . Proportionaliter quia peena fens
{us cft , qua correfpondet peccato , i quan-
sum clt conuetfio ad ereatnram , confiftit in
malis damnato illatis per creaturas, ac prafers
2im per ignem , & in delore, ac triftitia de tali-
bus malis .

15. Hinc poteft refponderi ad dubium.s

confequens ;in quo QUELILUL , VIILM PN
damni in omnibus damoatis fit zqualis. Di-
cendum , quod cft maiorinvno, quam ins
alio. Ratio eft , quia qui peccat peccato gra=
uiosi, puta peccato odij Dei, magis {c aucr-
tit 2 Deo , quam qui peccat peccato minoti :
crgo puniri debet privatione » qua magis pri-
wetnt Deo, in quantum talis privatio funda-
1ur in maiori peccato , & qua magis doleat,
ac proindé poena damni eft maior in vno,
quam in alio ; non folum ex parte doloris, fed
etiam ex paitc mali, dequo dolet: fiquidem
Deo priuari propter plura, & grauviora pecca-
ta efl maius malum,ac magis dolendum,quam
privari Deo ob peceata pauciora, a¢ minus
gragia .

16. Quaritur tertio, verum dolor, & trifti-
tia dzmonum fint tanta s vt ab ipfis excludant
quamlibetdelcdationem , & quodlibet licet
minimum gaudinm ?

.Refpondeo duas effe fententias . Primado-
cet tantum effe dolorem demonvm , & dam-
natorum , a¢ rantam triftitiam , veab illis ex-
cludatquamlibet ctiawa minimam delectatio-
nem, & gaudinm pro tempote ctiam minimo.
Dacuerunt hanc fententiam Ochamus in 2.di-
findz. quad.1. artic.3. dub.1. Gabrielin 2.di-
flin&.7.quzf. 1. ad 7. quos fecuti funt hoc at-
tic.3.quail.64.aliqui Thomiltz,nimirtam Ban-
nes , Ripa & Cumel , ac ex noftris Vafquez

lus

1.par. difput.243. €ap.2. Sh
17 Secunda fententia Suarij lib.8. de An-
gelis, cap.1s.docet in dzmonibus dari aliquod
genus letitiz, feu deleftationis minime , ac
quafi accidentalis. Conatur autem probares
hanc opinionem traditam fuiffc ab Auguf(tino
lib.3. de Gen. contra Manich®=os ,cap.17- & &
San&o Thomastum hoc artic.3.quelt.64.ad 1.
tum in 4.diftin@.4s. quaft.2. queftivncula 1.
ad g.quorum teftimonia paulo poft afteremus s
& explicabimus .
18. Dicendum cum prima fententia:dolor,
& triftitia demonum ; *ac damnatorpm tanta
funt , vt ab illis excludant etiam pro minimo
tempore quamlibet delectationem formalens,
& quedlibet gaudium formale, licétderur in
ipis aliquod gaudinm radicale, & aliqua radi=
calis deleé&tatio
Probatur : nam vt conftat experientia, & do-
cet Ariftoreles f7. Ethic. cap. vltimo , #olu-
pras @ contraria , ¢ quauis, modo [it vebemens 5
expellitdolorem . Rationem affert Sanétus Tho-
mas in commentario , dicens . Deleiiatio enivs
expellic non folim triftitiam contrariam , puta dele-
&atio cibi trifiitiam famis , fed fi deledatio fit fortis,
expellic quandoque: omnens triftitiam » quia omnibus
triflitijs contraviatur fecundum genus, licet non feciin=
dum (peciem ; crgo €x proportionali ratione do-=
lor, & triftitia {i fit vehemens , ¢xpellit ome
nem dele@ationem , quia omnibus dele@atios
nibus contrariatur fecundum genus , licét non
fecundum fpeciem : fed demones , & damna-
ti habent dolorem , & triftitiam vehementiffi-
mam : crgo cxpellunt, & impediunt in ipfis
omnem delctationem »

19. Confirmatur primd : nam experis
mur,quod quando quis haber maximum gau= -

dium , non poteft dolere de malo incompara-
biliter minore , puta cum quis gauder de¢ hoc,
quod fit cle@tusrex, non poteft dolere des
amiffione paruz pecuniz; & proportionali-
ter qui dolet de maximo malo , puta de hoc ,
quod fit damoatus ad fulpendium , non poteft
gaudere de minimo bono, puta de paruo lu=
cro; fed demones, & damnati dolent vehe=
mentiffime de (ummis malis , quorum com-
parationebona, que poflunt confequi, funt
minima: ergo .

20. Confirmatur fecundo: nam beati quia
fumme gaudent de Deo vilo; non pofliunt do-
lere de vilo mialo amicorim : ergo €X Propor-
tionali ratione demoncs ; & damnati, quia
fummé doleant de {ua maxima miferia, nons
pofiunt formaliter dele@ari de malis inimico-
rum puta de peccatis , & damnatione homi-
num.,quos maximo odio profequuntur.

21. Addoin beatis pofle dari triftitiam., ,
non formalem , {ed radicalem, in dzmones ,
& damnatis pofie dari dele@tationem, non for-
malem , fed radicalem . Explicatur . Duplex
eftauerfatio mali prefentis vt przfentis, Pri-

ma eft auerfatio fimplex mali prefentis coghi-
ti vt prefentis, non affligens. nec conin-
€ta cum dolore, qualiselt, qua Deasauerfas
tur

.




Liber I Quaftioc CXC.

tur peccata pizfentia hominum fine vllo do-
lote, ‘& qua beati ‘aueriantur peccata , & mi-
ferias amicornm , quos diligunt, fine vilo do-
lorc ; & auerfantur fua peccara preterita, quia
malam eft illa commifific, tine vilo dolore
Hanc auerfationem , qua ex ¢ eft apra affliges
re, & caufare dolorem formalem mn fubic@o
nothabente impedimentum , vocamus dolo«
rem radicalem , & afferimusin beatis daricel-
ftitiam & dolorem radicalem , dum anerfancur
peccata hominum , & deteftantar faa prateris
ta peecata, auerfione , qua caufaret dolorem,
nif1 talis dolor in ipfis impediretr 4 fummo
gaudio bearifico. Secunda eft anerfatio mali
prefentis vt prefentis affligens averfantem ,
& coniunéta com dolore , qualis ¢lt y qua nos
regulariter averfamur mala noftra , & amicos
Tum , auerfatione coniunda ¢cum dulore’; ac
nos afflicente, & hanc vocamus dolorem for-
malem : & cum per contritionem anerfamur
peccata commiffa , de ijs etiam dolemus, & tri-
ftamur . Proportionaliter duplex eft amples
xafio boni ver , vel apparentis cogaiti vt pra-
fentis . Primaelt fimplex amplexatio boni vt
przlentis apra dele@are fubiedtum non impe-
ditum ; fed non canfans deledtationem; pro-
pter impedimentum s & hanc vocamus dele-
Ztationem pure radicalem , ac folam admittis
mus in dzmonibus, & damnatis . Nam am-
plexantur peccata hominua,corumgue dame
naticnem vt bonum proprium amplexatios

" ne, qua caufaret inillis delectationem , nifi

impediretur 4 fumna triftitia . Seconda el
amplexatio boni prafentis coniunca cum.s
aftualideletatione , [quam vocamus delecta-

. fionem formalem ,acdicimus & demonibus,

& damnatis excludi per fummam triftitiam,
ex proportionali ratione , ex qua 4 beatis ex-
cluditur omnis dolor formalis , iuxta illud
Apecal. 21. Abflerger Deus omnen lachrymam ab
ooulis eorum ; € mors wiira now erit ;. neque lutlus,
peque clamor , veque doloy evit vlira. Sicntergo
Deus per gaudium beatificuty impediet in

catis omnem dolorem , fic per triftitiam , &
dolorem de carentia fummi boni' auferet &
demonibus , & damnatis omnem deleétatio-
nem . Vide infia queftionem 208. in qua

" examinabimus , virum angeli cutodes pof-

fint dolere de malis corum ; quos cufto-
dinnt . :

22, Ex hac dodtrina facilé refpondetur ad
authoritates San&i Thoma, Sancti Augufti-
o & Scriptura , {que pro contraria fententia
afferuntur. Dicimusenim, quod admittunt
in demonibus , & damnatis delorem folum.
radicalem , non autem formalem in fealn ex-
plicato , Sanétusigitur Thomas hoc artic. 3.
qult.64. ad 1. dicens ; Dicendum,guod gaudinsn,
& dolon de eodem funt oppofita , nom autem de diner-
fis . Fnde nibil probibet vnum fimul dolere de vno,
€ gandere de altero, ne contradicat fibi ipfi,
dum in commen. 7. Ethic. cap. vitimo verbis
relatis num.17. dicit: Si delcélatio fit fortis 5 ex-
peliic quandoque omnem wiflitiam 5 quia omujbus

561

griftitis contrariatur fecundutn gemus : ita et intel-
ligendys , vratlerar poffe aliquem vehementer
gaudere de vino, & dolere de altero radicali~
ter ; non formalitcr. Confirmatur explicatio
ifta primd’ ex verbis fequentibus , quibus di-
cit: & maximé fecundum quod dolor , & gaudinm
important fimplices volunvatis aflus, quianon [olim
in dinerfis, fed invna, o eadem ve poief effe ali-
qguid , quod volamus, & aliquid, quod nolumus : (im-
plices autem adtus fuat , quibus amplexamur
bonum vt prefens, & auerfamur malom vt
prafens ; quos actus vocamus gaudium radica-
le ; & radicalem’ dolorem , cum propter im-
pedimentum non coniunguntur cum forma-
Ii s viexplicatum ¢ft . Confirmatur fecundo.
Nam idem Sandtus-Thomas in 4. diltin&. 45.
qualt.2 Quattiunc.1,ad 4.dicit: Hoc gandium (lo-
quitur autem de gaudio demonum)non verums,
fed phawiafticom ef} , dum impletur , quod defiderant -
Gaudium non verum,fed phantafticum vocat,
quod nos appellamus pure radicale . Addit de
hoc gaudio phantalico demonum : Luam-
uis per boc corum pana nullatenus minuatuy , ficut
nec minuitur gandium Angelovum pey bov y-quod ma-
lis noftris compati dicawtur: fcd Angeli compa.
tinntar noltris malis fine formali dolore: ergo
dezmones, & damnati folam phantafticé gau-
dent de peccatis, & damnarione hominum. ,
cum impleturid, quod defiderant, fine for-
mali deledtatione. . In codena fenfu intelligen-
dus et Augulinus loco: cirato in 6. argu-
mento .

23. - Suarius lib.8.dc Angelis,cap.1 5.num.7.
ad probandum i1n demonibus dariverum, &
formale gaudium 5 affert aliqualoca Scriptu-
rz . Pfalmo enim 12. dicitar:  Quitribulant
me inimici mei exultabunt , fi motus fuero , acno-
mine inimicorum Auguftinus, & Hugo Car-
dinalis intelligunt diabelum , & dzmones.
Pihlmo enim 29! dicitur : Ne quando gaudeant
inimici mei . Pfalmo qo. ' Non gandebir inimicus
meus fuper me . Ecclefialt. 18. Si prafies anima
tus oncupifcentias eins, faciet te ingaudinm inimis
¢is tuis . Dicendum, quod 1n Scripruris in eo=
dem (enfu demenibus tribuirur gaudiom , &
exulratio de neltris lapfibus, in quo Angelis
fané&tis , & beats tribuitur dolor , & fletus,
vt cum Ifaie 33. dicitur : Angeli pacis amare flc-
bune 3 fed Angelis beatis tribuitur dolor folum:
radicalis, non formalis : ergo demonibus rri=
buitur gaudiom radicale, non autem formale,
Proporiionalitcr, vt refert Bedalib.s. Hiftor.
Anpgelic. cap. 13« dum' per quafdam vifiones
oftenf funt demonesanimasin infernum du-
centes , flentibus animabus, exultantes , & ca-
chinnis crepitantes, figois illis exprimebant
fuuim gaudium radicale propter impletum
fuum defiderium , licét fumma triftitia im-
pediretin illis omnem formalem delectatio~
nem .

24, Addo ex Alenfi z.par. quaf. 100,
memb.4. arricar . & ex Suario ib.8. de Ange-
lis, cap.15. nam.16. hec qualecumque gau-
dinm- indemonibus ceffaturum polt diems
: ; Bbbb Ludi.




$62 Dedamonum peena damni,& fenfus.

fudicii . Ratjo elt; quia ante diem ludicij per=
mittitur illis extra infernum vagari, & quafi
bellum gerere cum Deo cirea falutem homis=
pum ;in guo bello, dum homines ad peccata
inducunt; corumgue damnationem obtinenty
{ua praua defideria complent, ac de hoc lz-
1aptur radicaliter « At poft diem Iudicij cefla-
bit hac pugna, & ininfernum detrufi mane-
bunt in perpetua defperatione obtinendi ali-
quid , quod defiderant . ac proindé de nulle
gmp!ius gaudebunt. Tunc igitur de demo-
nibus, & ceteris dampatis verificabitur illud
Bernardi lib«s« de confiderat, cap.1o. Damna-
w8 i gtexunws won obtinebit quod wult, <& quod
son wult in aternum wihilominus fubflinehit » ideo=
que in zternus delebit fine vllo gaudio ne»
quideny radicali » '

25. Ad 1. Concedo maiorem,& npego mi-
norem . Dzmones enim,& damnati ficutdo-
lent de malis prafentibus , ita timent mala fu=
turd, iuxra illud Tacobi 2. Daemones credunt , &
contremifcunt . Credunt igjtur dzmanes infta-
re diem Iudicij , polt Quam derrudentur in ins
fernum , atque bac mala timent ita vehemen-
ter, vtcontremifcant, Dum lob.16, dz dia.
bolo dicitur : Faltus efty vt nullum timeret 5 {i-
goificatur,quod nullum timet timore falutari,
& cohibente 4 peccato.

26, Adz. diftinguo maiorem : "dolerc des
malo culpe dolore honefto , & viili, eft bo.
num ipfi dolenti , & eft fignum voluntatis bo-
nx ; concedo : dolere de malo poena , ac des
malo calpa proprer pcenam dolore paré poc-
pali , ac non honefto , neque vtili , elt bonum
delentis , nego : ditinguo eadem padto mino-
rem;& nego confequentiam » Dolere de ma-
lo culpz propter e dolore honefto, & vtili,
¢t bopum dolentis, & vt loquitur Sanctus
Thomas artie.3.que .64, in refpanf. ad 2. ¢-
teflatur voluntatis bonitati s cui malum culpe oppo-
aitar » At demon cum perueriz fit volunta-
tis , & obftinatz, de malo culpa propter fes
non dolet, Dolere de malo paenz,vel de ma-
la culpz propter pocnam , dolore non hone-
flo, neque viili, fed neceffario , & quodam-
modo ¢oa@to non et bonum , fed malum do-
lentis; at bonum ¢ft vniuerfo, cui bonum.»
¢lt , ve.mali puniantur, fint miferi , & patian-
tur perpetunm dolorem, Adde ex Sancto Tho-
ma inrefp.ad 3.qued licét dolor de poenaxter-
na non fit bonus dolenti,tamen eft (ignum bo-
nitatis nature 5 cui malum peenz opponitur o
Ideo enimi natura dolet de malo,quia bona cft.
Idcirco Auguftinus lib.1g. de Cinit.cap.12. di-
cit . Dolor amiffi boni in [wpplicie tefiis eft naturg
bone .

27.  Ad 3, Nego demones pofle coffare ab
omni aétu voluntatis . Aliqui enim adtus vo-
luntatis funt neceflarij , 4 quibus voluntas cef-
fate nequit , co padto , quo beati non pofiunt
ceffare ab amore beatifico. Damonesigitur
ceflare non poflunt ab aétibus doloris, ac trie
flitiz puse poeoalibns, vt diGum eft num. o,
Avguft b 1. retradts cap.22. dicens: Nibil

tam eft in petefiate voluntatis s quam ipfum welle:
intelligendus eft de volitione eledtina, qu®
caipfo, quod eft ele@tiva vnius pre alio , el
libera, & eft in potcliate voluatatis,, cum.
actus voluntatis non cleétiui pofline effe ne
ceflarij ,

28, Adg. Licét demonres careant fenfu
corporis , tamen non carent {fenfu mentis, cui
etiam tribuitur nomen fenfus latius fumpri,
jdedque capaces funt pegna fenfus » non qui-
dem corporis , fed mentis .

29. Adjs. Non ompe malum dependens
¢x cognitione dicitur peena fenfus, fed illud
folam , quod correfpondet peccato » in quan-
tam ¢lt conuerfio ad creaturam, feu pendeat
4 cogoitione , feu non: & quia peccato, ino
quantum eft conuerfio adcreaturam , corre-
{pondent omnia mala, qu¢ demones , & dam-
nati patiuntur abigne, & ab alis creaturis ,
feu pendeant 4 cognitiane, feu non, ideo om-
nia, & fola mala, qua demoncs, & damna-
ti patiunrur abigne, & ab alijs creaturis , fpe-
¢tant ad pocnam fenfus , feu pendeant 4 co-
gaitione,feu non. E conucrfo non ogine ma-
lum independens, & antecedens cognitionem
{pectat ad peenam damni, fed omnia, & fo-
la mala, qua correfpondent peccato, in guan=
tum eft auerfia a4 Deo:fed peccato in quantum
eft auerfio a Deo,cortefpondet non folun: pri-

uatio Dei , & beatitudinis ; fed ctiam dolor de *

tali priuationc; ergo »

30. Ad 6. Jam num, 21. & 21. explicate
funtauthoritates Sanéti Auguftini,Sanéti Tho-
me , &c. qua tribuuntdamonibus , & dam-
natis gandium , ac ditum cft , quod tribiunt
gaudium pur¢ radicale » non autem formale

OVASTIO Bache |

Virum aer ifte caligivofus 5 ac infernus' fint
loca panalia demonum R

S. Tho. quafl, 64. artic. 4.

1. T) Rimo videtur nullus dari locus peena-

lisdemonum . Nam natura pure {piri-
tualis non patitar i loco corporeo;fed dzmo-
nes habent naturam puré f{piritualems ergo
non patiuatur i Joco corporeo,ac proindé nul-
lus eft locus poenalisdemonum .

2. Secundo videtur locus peenalis demo=
num cffe infernus tantum , non autem aer ifte
caliginofus . Namlocus pacnalis hominums
eft infernas tantum ; {ed demones non mi-
nus pecgarunt, quam homines;ergo locus poe-
nalis dzmonum debet effe infernus tantam .

3. Tertio demones femper pationtur ab
igne : ergo femper {unt in loco peenali,in quoa
fit ignis; fed in hoc aere von eft ignis; ergo lo-
cus penalis demonum cftinfernus tantGm »
inquoelt ignis .«

4 Refpondeo circa Jocum peenalem dz-

imonum,

t




LiberlIl. €
num, & damnsisrum plura dubia effe exa-
. nda, que breuitaiis ,' & claritatis gratia_,

libet per aliqua quefita proponerc.

5o Querityr ergo prima, virum detur alis
quis locus certus , & determinatus , qui fic ve.
luti locus exilij , & carceris ad punitionem.s
malorum Angelorum s & hominum deputa-
tus ¥

¢ Refpondeco negaffe quofdam cx antj-
quis philofophis. Negarunt ¢tiam Philo lib.
de congrefiu quzrendz cruditionis gratia; ac
Origines libi2. Periarchon , cui hunc errorem
tribuit Hicronymus epift. ad Auvitum’. Inco-
dem errore dicuntur fuiffe Marcionitz , Albi-
genfes, & Almaricus, quive refert Cafiro,
verbo Infernys, herefi 1. dixerunt infernum ni-
hil efle,prater conlcientiam peccati,cofque fe-
cuti forit Caluinus , Bucerus ; & Beza, quos
refert,& impugnat Bellarminus lib.4.de Chri-
fto, cap.s. & fequenti, & lib.2. de Purgatorio
cap.6. ;

7. Contra hos crrores de fide eft dari vaum
locum corporeum ; qui eft velut locus exilij,
& carcerisad peenam Angelorum, & homi-
num peccantium deputatus,qui locus in Scri-
pturis yocatur infernus , gehenna, & tarta-

Ius. ' :

8. Probatur primé ex Scriptura . Sapien.s.
T alia dixerans in inferno bi , qui peccaneruns .
JIob 10. Antequam vadam ad terram tenebrofam ,
& opertam mortis caligine , terram miferie , & te-
siebravum,vbi nullys ordo , fed fempiteruus borvor in-
babitar . Bcclefiatt. 21. Via peccantium compla-
nata lapidibus 5 & in fine illoram inferi , ¢ tenes
bra ;o peng . Luce 16. Mortuus of dines, & fe-
pultus eff in inferna, qui paulo poft vocatar , o~

“eus tormentoram, 2. Petrd 2. Angelis  peccantibus
“;on pepercit Deus , fed inferni vudentibus detvufos in
2artarum tvadidit cruciandos. Marci 9+ Bonumeft
tibi debilem, & claudum intrare in vitam, quam duas
manus habentem ive in gebennam , in ignewm inextin-
guibilem . Luc. 12. Eum timete, qui babet porefta-
tem ritteve in gehennam .

9. Probartur (ecundo ex fymbeolo , Conci-
lijs, & Patribus . In fymbolo Apoftolotum
credimus de Chrifto , quod poft mortem de-
feendit ad inferos . Concilinm Florentinnm i,
titterisvnionis definit: Zilornm animas , qui in
aikyali mortali peccato, wel i folo originali dece-
dunt , ininfernum defoendere , panis ramen difpayia
brs puniendas. Idem docent Patres, ac prafers
tim Gregorius lib.g. Moral. cap.33. 1ib.1 2. ca-
pit: 6. libs 13. cap.16. & 17. & 1ib.4. Dial. ca=
pit.36. & fequentibus , vhi plures refert vifig-
nes de inferno s Chryloft. Cyrillus Alexand.
luftinus Martyr, Auguftinus, & alij, quos
citat Suarius lib. 8. de Angelis ; cap. 16. nu-
mier. g,

10. - Tertio probaripoteft, afferendo ratics
nemcongrucntiz . Nam ficut in faprema par-
te mundideber dari locus aliquis communis
deputatus Angelis , & hominibus beatis., {ic
in infima maundi parte debuit dari locus alj-

nis communis.cxibij, & carceriss deputatus

duzftio CXCL
A

563
ngelis,& hominibus damnatis ad fapplicium
Lternum . -1

1T Queriter fecunds , in qua muadi parde
fic infernus , fen Joeys poenalis deputatus
fupplicic malorum Angelorum,& hominum?
_Refpondeo, quod A uguftinus hib.2a.de Ci-
Uit cap, 1o. loguens de igne inferni, dicit:
Cuiufingdis & in qua mundi parte fuznrus fit, bo-
winem [cive arbitror neminem » nifi farte cui diginug
[piritus oflendit ; cui confonat Gregorius lib.4,
Dial. cap.4s. dicens: Hac deve temeré defintye
non audeo . Quidam dixerunr infernum cfe in
villa quadans prope Hierofolymam , qua voe
catur Gehennon, ey qua gehennaclt dicta
tefte Hieronymio lib, de Traditonibus He-
brzorum ad z.lib. Paralip. cap. 32. Alijdixe-
rant inféraum effe in valle lofaphat, quam
opinionem refert, & fabulgfam vocat Chive
foltomus homil.; . in Epift.ad R omanos), di
€ens. Nownublls fabuiantes dicunt » quod in walle
Fofaphat , quod de beilo quodam praterito ditum ef,
ad gehennam irabentes . Idem feré habet tom, 3.
Homil. de pramijs San@erum, Auctor operis
imperfediin Matth. homil. s3. pefert aliam
quorumdam opinionem , dicens: Luidam di-
CBNE poW tantum infernum effe deorfum , fed cxtra
mundum ifinm effe aligua tenchrofifima loca , or
ignea , in quibus Patiuntar 5 quidigni fung « Alij di=
xerunt infernum efie in fphara ignis. Nyfica
nus in difput.de anima, & refurec. cenfuir in-
fernum eficin hoc acre cal ginofo. Has duas
vitimas opinienes confutat Abulenflib.dc fa-
tuanimarum, concl.s. 6, & 7. & Paradox.s.
cap.o.& fequentibus .

12. Contra has opiniones dicendum cum
communi leatentia Parrum, & Theologorum,
quam late prabat Abulent.locis citatis , infér.
num effe fubterra, ac in profundiffimis terre
partibus prapé centrum . £

Probatur primo ex Scriptura . Nam Matth,
12. Chriftus dixit . Sicar Juit Touas in ventre ce-
ti> [ic erit flins bominis in corde tevia 3 led ficue
cor ¢ft in medio circitér animalis 5 fic cor ter-
rz elt 1n medio ciccitér terra » & propé cen-
trum s ergo inferaus’, ad quem Chriftus des
fcendit, it circa centtum gerra s fed in-
ferans , ad quem Chriftus délcendit , fuit
finus Abrahz, fen limbus San&orum Pa-
trum ; crge finus Abrahe fuit circa centrum
terc®; ded infernus damnarorum eftin loco
profuadiori, vt colligitur ex Lucg 16. vbidi-
citur divitem’” fepultum in inferna ocnlos
cleuafle , vt viderer Abraham iergo etiam in-
ferous damnatorum eft cirea centrum terrae .
Confirmatur ; nam Paulu§ ad Ephefias 6. de
Chiifto dicit, Defrendit ad inferiores partes tep-
rei ergoinfernus ; ad quem Chriftus defcen-
dit, eft in inferioribais partibus feri®; vt ex-
plicavic Ireozus lib. 5. cap.z1, Rurfus vt do.
cet lfidorus lib. 14, Etymol. cap. vitimo, infer-
nus dicitur, quod infra fit , & in Scriptura,
volatar etiam locus profundus . Prouerh.
conm o, dicitur = In profundis infevni conntpe
einss Ua 7. Inprofmdum inferns , fine in excel-

Bbbb 2 fam




564

fui fupra: Tob. £1. Deus dicitur profundioy in-
feino : 1z 7. In profundum infernis la, 14. Pe-
runiamen in infernum detraberis 5 in profundum laci 5
vbi Hieronymus per laci profundiatem infer-
norum vitimum defignari dicit ¢ fed fcripta=
raloquens cum hominibus magentibusin fu-
petficie terre infernum dicit effe profundum
refpedu hominum mancntium in fuperficie
terra » refpectu quoram nihil eft profundum,
nifi quod eft in vilceribus terre , & propin-
quins centro: ergo Scriptura fignificat infer=
pum effe in vifceribus terr® , & circa cenirum
terre , ideogue Luc.18. & Apocal. 20.vocatur
abyflus .

12. Probatur fecundo ex Patribus. Augu-
finus, qui lib, 2. de Gen. ad litt. cap. 32. 33.
& 34. infinuauerat infernum non efie locumn
gorporenm,lib. 2.retradtat. cap.24. id recratans
dicit . De inferis magis raiby videor dicere debuiffe 5
quod fub tervis fint 5 quam rationets veddere , cur fub
terriseffe eredantur , fine dicantur » quafi non isa fit,
Cyrillus Alexandrinus orat. de esitu anima
dicit: animas , que in peccatis morinntuy , in tevid-
rum epaca deduci , in teyram tenebrafam, & fuligine-
[am, in infimasinfernoyum cavcerum paries . lfidor.
1ib.14, Etymol. cap.vltimo dicit & Sicus cor ani=
malis in medio cins 5 ita infernus in medio teyra effe
perbibetuy s wnde in Enangelio legimus in corde tevs
re. Tertullian. inapolog. cap. 11. infernume,
vocat imum tartarum ; & lib.de anima, €ap.s5.
jnfernum defcribit dicens: ER in foffa terve s &
in alto vaflitas » & in ipfis vifceribne eius abfitafa
profunditas ; idgue confirmat ex verbis Chriftiy
in corde terra@ .

14. Probatir tertio ; afferendo rationcm
congruentiz , . Nam ficut locus beatorum de-
ber cffe in altiffima mundi parte, fic locus,
& carcer danjnatornm debet effe in profundil-
{img pacte mundi;fed profundifiima pars mua-
di et circa centram terre: €180,

15. Addo squod in inferno folent affigna-
ri guatnor finus , ac veluti cargeres. Primus
eft y i quo detenti funt captiui iufi veteris te-
framenti, donee liberarentur d Chrifto , gui vt
dicitur ad Ephefios 4. Captinam duxit captinita-
sem 3 & hic Luc. 16, vocatur finus Abrabe s S¢-
cundus elt , in quo detinentur anima purgaas
d#,qui vocdtur purgatorium. Tertius eft, ino
quo detinentur qui mottui {unt cum folo
peccato otiginali , & non patiuntuf peenals
ignis » & vocatur limbus pucrorum. Quartus
e, qui eft carcer demooum, & aliorum dams
natorum « Dicendum igitar cum communife
{ima leatentia carcercm damnarorum efle om.
pium infisinm, & profundiflimum, ac circas
ipfam gentrum eree conftitutum , & a ceslo
cmpyreo diftantiflimum.

16.. Quzritar tertio,virun) omanes, vel alie
qui demones permittantuf manere in hoc

aere caliginofo ; 1amguam in carcere, & loco
exilij illis depuiato vique ad dicm iudicrj ¢
Relpondeo, quod Auguftinus lib. 3. dews
Genefi ad litt.cap. 10. dicit; Aer caliginofus eft
qusfi cavcer demonum vjque ad diets indiv) . Dicr-

De loco pocnali dzmonum

tur autem acr caliginofus , quiz fubieQus cft
nebulz; caligioi,’plunijs, procelis &c. Etqui-
dem quod multi demones in hoc aere verlens
tur, ad fidem Apoflolicam persinet 5 vt docer Au-
guftinus lib.11. de Gen. ad litt.cap. 2.

17. Probatur ex Scriptura . Ad Ephefios 6.
dicitur: Non eft nobis colluatio aduer(us carnem,
¢ fanguinem , fed aducrfus Principes , & Poteflares
gduerfus  mundi veiores tenchravum barum , conira
[pivitnalia nequitia in celefibns . Dicuntur asrem
dz mones mundi reifores; quia prauos homnines
regunt : dicuntur tenebravum Laram , ac [piritna-
les nequitie in caleflibus, quia in hoc acre ¢ali-
ginoflo, & tencbrofo verfantur, qui pomings
caeli fzpé in Scripturis vocatur » Sic hunc lo=
cum cxplicauit Auguft lib, de Agone Chri-
ftiano,caps3. 8 4. & alij Patres. Rurfusidem
Apoftolus ad Ephel.2. digbolum wocat principens
poteftatis aeris buins o« Idem dicit fub caligine, hoc
eft fub acre caliginofo refernari [pivitns, qui pecca-
nernnt « 1o Petri §. dicitur « Digbolbus circuit qua-
vens quem; denoret « Apocal. 12. de codem dia-
bolodicitur, quod defiendit ad nos babens ivamma.
gnam « Confirmatur ; nam in Evangelio legi.
tar demones inter nos verfari , tentafle Chri-
ftum ; vexafle homines, miffosin pereos, €x
corporibus hominum cieftos:ergo.

18+ - Probatut f¢cundo ¢x Patribusi Higro-
nymus in Epitad Ephefios, explicans illa ver=
ba: won eft nebis colin(tatio adnerfus carnem, & fans
guinem 5 [2d aduerfus principes, @ poteflates; dicit.
H ex omninm doerim opinio eft s guod acr ifle , qué
calum 5 € tervam wedins dinidens inane appellaturs
plenuseft contrarijs fortitudinibus « Chryfoftomus
how.4.in Epiltsad Ephefios, & Homil11.in'1-
ad Theflalonicen(es dicit = Nefvitis , guam vanlés
funt demones in bot [patio , quam multe fere , quar
multe [pirituales nequitia} ldem dogent pleriqug
ali) Patres,quos citat Suatiug lib.8, de Angelis,
€aPs16-011M:3 04 £

9. Quaritur quatrto,propter guem finem
tot demenes permitiantur mancse in hocaere
caliginalo?

Relpondeo cum Sanéte Thoma hoc art.
4. quell. 64. rationem effe , quia homines ad
ptobationem ; & augmentdm merit debues
runtexerceri per impugnationein coentrari ;
{ed ordo dinin prouidentiz poftulat, vi-bo-

num infériorum procurgtur per fuperiora ;s -

Angeli autem in natura funt {uperiores homia
nibus : ergo bonum hominis diredté¢ debuir
procurari per Angelos fanctos , qui homines
conducerent ad bonum , & retraherenta ma-
lo ; ingiredté per Angelos malos,permittendo,
vt homines tentando cxerceants & probent,ne
Angeli mali totaliter poft peccatum ab vrili-
rate natwralis ordinis exciderent ; ergo dema-
nibus debuit permitti, vt vique ad diem indi-
cij in hoc caliginofo acre manetent ad homi-
nes [uis impugnationibus exercendos .

20- VQuz;rjn:r quipto ; virum etiany ante
diem’ iudicij aliqui demones mancant in i~
fernoe 2

Refpondgo affirmatiué cum San&o The,

ma,

{




|
¥

:’ Liber Il Quaftio CXCI.

ma, qui hec codem are. 4. dicit : Zices eorum
aligni etiawa in inferno fint ad tevquendmm eos, quos
ad mralum induxerunt 5 [feut ¢r:alrgui boni Angeli
Sant cim animabus funtlisin celo

21« Queritur {fexto, an omances demones
aliquandoin inferno fint, aliquando in hoc
acre , an potius aliqui femper fint in vao loco,
alij femper in alio?

Relpondeo, quod Melchior Canus rela-
tus 2 Bannez in comi. haiusart. 4. queft. 64.
dub. 4. docuitaliquos demones femper mane-
re in inferno, alios fempecin hec aere « Dice-
bat enim aliquos, qui grauius peccarunt, iam
accepiffe confummatam peenam ignis , atque
ab iaitio detrufos effein inferno, aitos,qui mi-
nus grawitet peccacunt , relictosin aere caligi-
nofo vigue ad diem iudicij abfque peenas
ignis.

22. Reijcitur hzc fententjs, tum quia om-
nes damones etiam qui funt in hoc aere cali-
ginofo patiuntur pocnam igais; tum quiaLu-
citet 5 {eu Diabolus , & Saran grauniflimé ome
ninm Angelorum peccauit,vt didtum eft qua-
ftioae 18 ¢, fed Lucifer, feu Diabolus faltem.,
aliquando fuit in hoc aere extraiafernum ; er-
go. Probatur minor: nam Paulus ad Ephe=
1108 2. wocar Diabolum principem aevis buigs ; fed
Hieronymus ,; alijque interpretes communi-
Tér purant per diabolum principem aéris. hu-
ius inteiligi Luciferam, feu Satanam ; crgo.
Rurfus communiter creditur Enam , & Chti-
Ttum tentatos fuiflc ab iplo Lucifero. Apo-
cal..12. dum draco, & Aageli eius dicuntur
pugnare contra Ecclefiam , nomine Draconis
intelhigitur Lucifer, qui ibidem vocatur fers
pens artiquas , diabolus & Satanas , & cap, 20. di-
citur ad tempus miffas in abyfum, & ibi claus
fus, ac deinae foluendus ; & exiturus,vt fedu-
€atr gentes.

23 Dicendum igitur cum Magiftro in 2.
#lit.6. Sando Bonauentnraibi art, 2. quat. 1.
FZgidioart.2.& Alenfiin 2.ditiné. 2,quett. 20,
omncsdemoncs alternis vicibus nunc in in-
ferno, nunc in hoc acre morari. Proporriona-
liter multidocent omnes Angelos nunc ma-
nerein cgelo, nunc in munifiériom mirti; -
quidem vt Apoftolus dicit ad Hebrzos 14.

. Ommes funt adminiftratoryj [pivitus i miniflerium

-

miffi proptet eos » qui bareditatem caprunt falutis, ac
e facto ipfe Michael Angelorum princeps in
scripturis izpe legitur nuflus in terras, Sed de
Angelis beatis an omnes mittantur, com S.
Thoma quaft.y1.att.2. agemus infra quzttio.
ne 206.

24.  Quaritur feptimo, vtrum dzmones
tentantes iuftos, cum abillis vincuntur 4 pri-
ucatur in perpetuum poteftate hominces ten-
tandi,ac in infernum derrudantut ?

Relpondeo, quod Qrigencs videtur affir-
maffe. Nam Homilk 15, ad cap. 12. Tofue dicit.
Puto,quia fanéli quique vepugnantes adnerfus illos in-
centores peccatoynyn [pivitus imminuant exevcitim
daweonum 3 & rationem affert, dicens @ quia ne-
quais [piviids y qum vincaktur 4 fanitis, vel in abyf-

565
fuba 5 wel in tenebras exteriores &re. abdscuntur, Ve.
rum hzc dodtring parum confonat Scripturz ,
& Patribus . Nam vt habetar Maith. 4. dia«
bolus, qui cenferur fuiffe Lucifer., poftquim.
prime, & fccundo vidtuseft & Chrifto, adhuc
tertio teneanit , ac deindé vt dicicar 1p.13. mi=
fitin-cor lude , vt Chriftum proderet , ac vt
colligiturex Apocal.i2. temporibus Antichri,
fti grauiffime Ecclefiam vexabit. Damon, qui
tentaait Tob , fepius vidtus , adhuc non recel=
fit , & cumi demum receflit, nondegitar detru-
fus ininfernum. Gregorios lib, 3. Moral.cap.8.
dicit « Antiquus hoftis quo walentins vineituy , eo ab
boc al infidias qrdensius infligatur. Ambrofius
1ib.4. in Lucam loquens de diabola ; qui vi-
&us 4 Chrifto, vedicitar Luc. 4o Receffic ab eo
vfgue ad tempus dicit : Poflea non tentatnrus 5 fed
apevte pugnaturis aduenit =

25. Addoprimo probabileeffe, quod Dia.
bolus, fen Lucifer poft paffionem Chrifti de-
trufus {ir in infernum , ibique ligatus perma-
nebit vique ad rempus propinguum exrremo
1adicio , quo foluerut , % permitretur granif-
fimé impu gnare Ecclefiam, & Sanéos . Apa-
cal. enim 20, habeturs Angelus de celo miffus
apprebendiz dracowesn fevpentem antiquum 5 qui eff
Diabolus , & Satanas, & liganit illum per ankos
mille s & mific eum inabyffum 5 @ clawfit , vt nop
feducar amplins gentes, donec confummentur mille an-
ni s € poft bec oportebiz tlium folut modico tempore 3
& paulo poit » cum confummati fuerine mille ans
nl , foluetur Savanas de carcere fuo 5 & exibit , & fe-
dacet gentes . Notat autem Suarius lib.g.de An.
gelis , cap.16. num. 6. per mille annos non i+
gnificari tempus determinatum ; fod totumzs
tempus gratiz, vique ad tempora Antichrifti;
vt docent Patres contra millenarios .

26. Addo fecundo probabile effe demo=
nes, cuin primo peccarunt, & ciedti (unt de
ccelo, detrufos efle ininfernum uxea illud
lfaiz 14. vbi poftilla verba : quomodocecidifti de
calo Eucifer &re. fubditur . Detvatta eff ad infen
vos faperbia tua, vfque ad profundum laci ; & luxta
illud z.Petti 2. Rudeuntibus infern derratlos in zar-
tarym tradidit eruviandos . Sexto deind¢ die crea-
tis primis hominibus » Lucifer permifius eft
egredi ex infernos illofque tentare &c. De-
mum vt dicit San&us Thomas hoc art.4.quz-
ftione 64. poft diem iudicy omnes mali ,tum homi-
nes , tm Angeli ininferno evunt , boni verdin c@e
lo. Colligitur hoc primo ex fententia Chrifti
Matth. 25. Difvedite & me maledifli in ignem ater-
uui , qui paratas eft Diabolo , & Angelis eins .
ibunt hi in fnpplicinin Kiernum , infli autem in vitam
aiernam . Colligitur fecundo ex verbis illis
Apocal. 20. Diabolus , qui feducebat eos , miffus
eft in flagnum ignis, & fulpburis, vhi &, beflia,
o pfendopropbera exnciabuntar dics ac nole in fe-
cula feculorum : & panlo polt: indicatum efi de
fingulis fecundum vpera ipforam , & nfethus, o
wors mifli funt inflaZnom ignis . Hac efl mors fecun-
da. Ratio eit,quia lacus pocnalis conuenicns
dzmonibus ratione culpz efl iiternus ; {cu fa-
gnum ignis: derautem iite calizinofus et lo-
cus




£ £
gEDH0
30

s jplorug ad
fed pe

Bl lluJLQ

4:!!2\ ex 1\;!. mn
liginofo, patiantur poen :
efpondeo aflirmatiue .

duin eff ex profef

quaenti.
‘ 28, Ad 1. diffinguo maiorem : nattras
puré (piritualis non patitur a loco corpgreo,
ira vt alteretur fenfibiliter (ecundum fubfian-
tiam ; concedo : ita v contriltetur fecandiin
voluniatern ; nego maiprem ; concedo mmo-
rem : & pego confeguentiam - §
paturalirer fint prcipua, & o
mundi, debetnr fupremus, ac nobilifiimus
locus mundi , hoc ¢t cazlum empyreums de-
beturcriam poteftas fe pro libito transferendi
ad omnia loca 5 ergo detrufio, quaita alligen-
tur inferno; hoc Ll infinio mundi loco; tam=
fquam mr;:f’rz, vi fc mouere ncq aeant, eft ma-
gna peena ; & valde contriflans corim volun-
atem -

29.  Ad z. concedo majorem,& minorem,
ac diftingno confequens; ergo locus poenalis
demonum poft diem iudicjj -¢it infernus tan-
tum ; cohcedo ; ante diem iudicij, nego . Ha.
mines, goiafecundom paruram ﬂmcm.mo-
res Angelis ; debent minitterio benorum Aus
gelorum perficis min‘ﬁcno malorum exeice.
ri toto tempore vie vique ad diem iudicif -
go d¥monibus permitri debet, vt vique ad
diem iudicjj vagentur in hocaerc caliginoio s
& homines per varias renfationes exerceant ,
ac probcnr fed yna anima nop debet excreeni
peraliam , cum fint civfdem naturz 5 ergo lo-
<us animarum damnatatym it mﬁ.p.m. taa=
Tom.

30.  Ad 3. in guo proponitur gueftic,
yirum demonss » dum extra infernum va-
gantur in hoc aere ck_,:g.vo 0, patiantur pee-
pam ignis, refpondendum e,x ex-profeflo quz.
fiione fequenti,» :

QVAESTIO CXCIL

Crs

?!mm 5 (7 qHo paﬁ’a demones ob fzr e Corpy
reo 101 g'-mxwr ermm Cum [¢nt cxtrd
'Udﬂa‘ﬁmr
melac :;zrc’? =

8. Th. e G4 Gris e

1. { Fldentur da:mom s, & animz daninatg-
¥ rumn, duny corporibus carent; nons

torqueri ab igne corporeo: primo quia Scri-

pru h‘iioquens deligne, quo uL.g..mtv‘ deimo.

BES, ammg qtm__u_m'u;],:m, debet pofipsin-

Juam }.H'prlk... ergo .
loquens d"d"'m 13-
2 non morietir s &
mis fumitur meta.
y ﬂl-’ii”-" cicntiz : ergo etiam
’—"[‘N” RurfosJob.2 nimium cale
b ’lf: ﬂruu Fn:hm, r wfque ad infeves
] canima non
us propric, fed
r,a,tf:rea Lu- 6

s Jiais qcit
h; Mﬁ EXtinguetur:;

YeRT Eve

it j i in atqvam.
i Cricior m bag

orignem inferni ¢ffe incor-
porcum , ac diserfa rationis ab igae noftio;
€ig0 .

3. Tertjo impoflibile eft', quod ignis cor-
};owus cruciet fpirirus;, ac faltem fine p]uu-
bus, &ingentibus miraculis id fieri nequitsé
{ed im,r. miracula nen funt muliplicandas @
crgo .

& Quarm explicari non pot¢ oft , virnmes
ignis corporeus torguens dgmones fit cigfdem
rationis cum noftro , an dinerf® rationis:
verum illos cruciet per folam apprehenfio=
nens, an per adtionent intentionalem , vel rea-
lem 3 vtrum dzmones torquear per folam allis
gationem, an producendoin illis calorem ma-
terialem; vel goalitakem fpiritaalcm fzdantem
corum fubflantiam: vtium demoncs , dum
exera infernuim in hoe acte \’a"a’lf'l aciuaﬂt
fuum ignem ; 4 quo cruciantar; vel n:m defe-
rant , & carcant peenaignis, vel torqueantus
ab igne inferni per a@tionem in diftans : cz-
go &

5. Refpondeo plurcs antignos  philofo-
phos docuiflc igacm inferni pon efle: verum-s
jenem, fed meraphoyicum, ac non torquerg
deniones per realem adtionem , fed folum per
quuan:oncm Tribuitur hzc opisio Py-
‘tu."'n., apud: Quidium in Metaph. ['ph‘uro
Laflantigm lib.7.cap.7. Sengccx Epift.24.
Lucilium, & in (_onio atione ad Marciam
cap. 19, & 20..Ciceroniin Tufculanis, Plinia
J ib.2. Hift cap.6s. nuoskcuu.s cft Anicennas
lib. @ Mﬂmph capyylrimo, vt refert Sanfus
: . quafl, 4.art. 2, quigax-
ftioae 26. de Venir, art. 2, .r_rm‘..mm J\iQUZC
Jem . Philo in libro de congreflu erndiuoais
caufa exiflimaui tignem , qui damnatos cru-
ciat -, alinm non cffe; quam vermem , fen re-
morlum CUillLu.A}hq,, qm m errorem fecurg
funt aligui ex hcmt!nno'ls '1 ereticis: & ex
Catholicis Catharinas in lib nm;m;\-) bE:
norum , & {upplicio malomm > docuivignem
inferns non elie 'verum ignem (enfibilem , at-
Gue corperoum ; led ‘-R- {piriua alem peenam




Liber 111 Quaftio CXCIL.

quz metaphoricé, & per analogiam vocatur
ignis »ad (ignificandam eius acerbitatem, & ad
homines deterrendos -

6. Dicendum cum certa, & catholica fen-
tentia omnium pené Scholatticorum,& cum.s
communi fenfi fidelium, ignem 2ternum,qui
vt in {ua fententia damnaroria dicee Chriftus
MMatth.2s. paratus eft Diabolo, & Angelis cius
ad illos cruciandos, effe verum, proprium ,ac
corpofeumignem. -

7+ Probatur primo ex Scriptura, & preefer-
tim ex fententia, quam Chriftus Matth, 25«
proferet in damnatos, dicens: Difcedite 4 me
wmaleditli in ignem gternum , qui pavatyseft Digbo-
{0 s & Angelis eius 3 {ed in fententia indiciali non
debent adhiberi verba metipharica , fed pro-
pria , prefertim quibus exprimitar paena : ef-
go: Accedit, quod Scriptura s dum tam fre-
quenter loguitur de igne inferni , non eft veri,
fimile , qued loquatur metaphoricé, ac proin-
d¢ debet intelligt proprié; prafertim cum iux-
taregulamaallatam ab Auwguftino ; aliifques
Patribus verba Scripturs debeant intelligi pro-
pri¢ , cum fine abfurdo poflunt propric intcl=
ligi. Deuteroun, 32. dicitur ; Ignis fuccenfus cft
in furere meo , & ardebit wfque ad irferni nouiffima .
Tudith.16. Dominps omnipotens vindicabit in cis, in
die indicy vifitabit illos, Dabit enim ignem , & ver-
mes in carnes eorum . Pfalm. 10. Pluer fuper pec-
gatoves lagucas , igmis; fulphur o & [pivitus procella=
vum pars calicis eornm « Ecclefiaftz. Vindifa car.

- Misimpi ignis o ¢ vevmis . 1a.33. Quis poterit de
~ wobis habitare cum igne deworante t Quis habita~

it ex wobis cum ardovibus fempiternis} Matthe 3.
Omnisarbor , qua.non facit frutfum bonum , excide-
ur, & inignem mitietuy . Matci 9. Bonum eff ti-
&i debilem introive in vitavs , quams dwas manus ha-
bentem ire in gehennane , in ignem inextinguibilem .
Apocal: 14.18. 19. 20, Infernus vocater flagnum
ignis ardentis e,

8. DProbatur fecundo ex Patribus, Cyprias
nus in ferm. de A {cenfione Domini: Incorrus
pribiles flomme nudum corpus allambent ; ardebit
purpuratus dines ¢rce lib. de laudibus martyrij
cap.s. Sauiens locus s cui gebenna nomen eff , magne
plangentiug murmure 5 & gemitn , & eruitantibus
flammis per horrendam [piffie caliginis nofiem (zua
Jemper incendia camini fumantis expirat ére. Cy=
ritlus Alexandrinus orat. de exitn animea de-
feribit locum inferni corporeum , ' & tenebro-
fum,acdicit: Dualis eft gebenna ignis inextina
i, wrentis 5 meque lucentis . Gregorias lib. 4
Dialog. cap. 2s. interrogatus d Petro, qua re-
rrone credendum eff , guod Tem incorporeqm tenmere
iguis corporens poffie , refpondet cap. 20. id expli-
cando: & rurfus interrogatus ,. an ignis infer-
ni corporeus fit, refpondet : corporeum effe non
ambigs . Hietonymus Epiftes0.ad Auitum in=
tererrores caucndos Origenis hung recenfet,
guod igpis inferni non ponit in fupplicijs , fed in con-
feientia pecgatorum « Auguflious lib.a1.de Ciuit.
cap.ic. mouct quafhionem, quomado fi ignis
citcorporalis , cruciet {piritus, & refpondet.
Car non dicamus  quamuis mixis s tamen vetis mos

567

dis etiam [piritus incorporecs pofle pena corporalis
ignis affligi? Et paulo poft ; gz verd gebenna illa ,
guod etiam flagnum ignis , ¥r fulpharis difum cff,
corporens iguis eit , & cruciabit covpors damnato-
rum 5 aut hominum , ¢r demonum , folida homi-
nwm 5 aerea demonum ; ant tantum hominum corpora
cumt [pivitibus  demones autem fpiritas fine corpori-
bus barentes , fumendo penam, nonimpertiendo wi-
fem corporalibus jgnibus . Vuus quippe vtrifgue
igniserit, ficut vevitas dicit . Videri poflunt ali
Parres, quos afferc Suarius lib, 8. de Angelis ,
€ap. 12. quosdcindé fecuti funt Magilter , &
Scholattici in 2. dift.6, & 7. & in 4. diftinQgq.
Videri etiam pote(t San@us Thomas opufc.22.
quod cft compendinm Theologiz .

" 9. Probatur tertio , afferendo rationem
congrucntiz, propter quam Deus, cum poffee
vti alijs etiam corporibus ad puniendos dzmo.
nes, & damaoatos,voluerit vtj igne . Ratio eft,
quia fuit congraum , vt Deus ad homines pu.
nicndos veererut illa potiflimum poena, quz
eft aptior ad homines terrendos, vt faltem me.
tu penz 4 peccaris abflineant, & fic quodam-
modo compellantur ad falutem , & beatitudi-
nesm; fed pena ignis elt aptifima ad homines
terrendos : ergo homines debuerunt puniri
peena ignis 5 fed Angeli , & homines debue-
runt puniri peena communi , ficut obtinent
przmiumcommuag; fimirum vifionem bea-
tificam ; ergo tum homines , tum Angeli de=
bueruat puniri poena ignis .

10. Suppofito , quad in inferno i verus
ignis , quaritur, quo pacto demones,cum fint
puré fpitituales , torqueantur ab igne corpo-
reo. Plures funt featentic » Prima Auicenng
9. Metaphe cap. vitimo , ac videtur confentire
Albertus in 4. dift.44.art. 34. & quam proba-
bilem putat San&tus Bonauentura , docet
ignem inferni torquere , & affligere dxmones,
non per veram actionem realem, fed per fo-
lam apprehenfionem, qua apprehendunt illum
vt fibidifconucnicntem , licée nihil ab illo pa-
riantur .

11, Reijcitur communiter hzc opinio :
primd, quia demones quo ad naturalia non.s
poffuntdecipis ac proindé (i ignis non affert ,
necc potelt illis afferre vilum nocumentum,
non poffunt decipi , indicando , vel apprehen-
dendo ignem vt afferentem ipfis magnum no-
cumentum : ergo « Confirmatur: nam pocna
fenfus in demonibus orirerur fex quadam in.
fania . Sicat cnim infanirct homo apprehen-
dens fe comburi , cum non comburitur, ficin.
faniret dzmon apprehendens fe torqueri ab
igne, cum vere non torqueatur ,

12. Reijcitur fecundo: nam Scripture , &
Patres docent demones, & damnatos veré, &
non folum phaantafticé,& per quamdam falfam
apprehenfionem torqueri ab igne: ergo &e,
Audiatar Gregorius lib.g. moralium, cap. ;8.
vbidicit: Redleé infern: clanfira tenehrofa terra no-
minantut > quia quos puniendos aceipiunt , nequaquam
pena tranfitoria , el phantaftica imaginatione , fed
witione folida cruciant.

13+ Di-




568

13. Dices : idem Gregoriuslib, 4 Dialog.
cap. 29 loquensde {piritu , qui cruciatur in in-
ferno, dicit © Fgnem namque eo ipfo patitur 5 quod
widetur 3 € “quia cyemari fe afpigit 5 grematuri
€rse - . : T
Refpondeo; quod Gregorius eo .ipfo,
quod dicit fpiritum cremari » quiaafpicit (&
cremari , fupponit fpiritum pati ab igne ali-
guid, quod vogat cremationem : neque coim
g!}.‘i(".‘l’fi‘.’d » Guod non datur lbppponli rug-
{us in dzmoncex co, qued alpicit te cremari;
& patiabigne. {fequidolorem in \_:o}utlrag'f:_v .
que¢n YOCA CHIAMm NoMine cremationts . Sicut
ergo cum homo comburitar , paniiur ap igne
combuflionem , quam percipit fenfu, & e
quitur dolor fenfibilis, fic juxta verba Grego-
rii in demonibus przcedit paflio, qua fpiritus
patitur ab igoe, cx qua fequitur dutelligibilis
experientia talis paffionis, ex qua experientias
oritur dolor intelligibilis , quem vocat crema:
tionern propter eius acerbitarem . Confirmas
turs nam Gregorius fobdit fpiritum pon. {o-
lamvidere , fed etiam experiri paﬁm&actp il-
fam, quam vocat ¢ remationem,& ineendium,
dicens. Colligeve ex diftis Euangelicis poffumins
quia ingendinm anima von folum videndo , fed ctiam
experiendo patiatuy . : et

14. Secunda fententia, que tribui folet
Alrazelidib.s. phyfice, cap.s. docet demones;
& animas feparaias rarqueri cognitione atico-
jus mali s guod vere patiuntur, fed hoc mas
lum non effe aliud , quam privationem @rer:
ne beatitndinis , quam propter commifia pecs
caga amiferunt. Exitimant crgo in dzmoni;
bus, & animabus feparatis non dari aliam pac-
nam, quam damni , qua cenfiftitin privatio-
ne zterng beatitudinis , ac fenfus, que conlr
{tit in dolore debeatitudine amifla propter
peccata; gui dolor , 1n Quantum oritur ex pecs
petua memoria peccatorum, dicatur VeImis.,
qili noa moritur , in quantum OLtur ¢x €o-
gitatione beatitudinis amuflz, dicaturignis ,
qui non extinguitar . : -

rs. ‘Huius ep:nionis mentionem facit
Hicronymus in cap. vitimum aiz , vbiex.
plicans illa verba i Fermis eovam non morietyr,
dicit . ¥ermisantem , qui non morietur s o ignis ,
qui non extivguetur.s d plerifue confeientia dicitux
peceatornm , qua torqueat in (rpplicys conflitutos
guare vitio fuo ; atgue peccalo cartiering eledlorum
bono . Eamdem opinionem videtur infinuafle
Ambrefius lib.x. 10 Lucam, capite 14. vbi di=
cit: erge nec corporalinm Rridor aliquis dentium ,
ueque ignis aliquis perpetuus Rammarum corporalinm,

neque vermis eff corporalis &e. & paulo pGI}.:_
IguiscR ;. quem generat meftitia deliflornm : vermis
eft co, qued trrationabilia anime peccata mentem vei ,
fenfumane impugnant , & guadasa cxedunt vifcera
concapifcentie’s Innocentius ctiam 3.libide cons,
tempta mundi, cap. 2. & 6. duo tantiym ge-
nera pecnarum docet 'effe in inférno, voum
€Xmemeria peccatorum , alterum ex ighes,
qued pofiesins intinvar folam io corpora de-
Tiuari.

De dzmonum peenaabigne.

16. * Reijcitur: hzc opinio communiter 4
Scholafticis.Scripturz enim , & Patres, quos
citanimus num.7.8. 13- ficut docent verum,&
corporenm ignem paratum cflc Diabolo ; &
Angecliseius , ficdocenr demones 4 tali ighes
vere torqueri.

17. Tertia fententia Alberti in 4. dift. 44.
art. 30. San@i Bonauentore cadem dift. qua-
ftione 2. art.3. Acgidii quadlib.z. quzit.9. &
quodlib.4. qua.: 5. Scori in 4.dift.44.quzft. 2.
Richard. art.2. 3. fupplementi Gabrielis;qua-~
ftione 3. art.2, contreu. §, ‘Qchami guodlib.s.

«quefl. 19, docet demones cruciari ab igne per
ipeciem quaindam ,. vel cognitionem ab ipfe
ignein cos derinatam . Richardus cenfet {pe-
cicm illam eflfe aded vehementem ; vt perturs
ber intelleom demonum, & impediac ab
aliarum rerum cogitatione , ac determinet ad
femper cogitandum de igne, qua neceflitas
afferat demonibus fummanm triftitiam.Scotus,
Gabriel , & Ocham dicunt demones torgueri
abigne, non per impreflionem (peciei, fed per
impreflionem cogniutionis actualis,quam ignis
vt Dei inftrumentum in ijs producit, quade-
terminantur ad femper cogitandum de igac,
cum vellent nunc hoe, nunc illud cogitaic ,
idcoque triftantur, & doelent de hac neceffita,
te. luxtaigitur hanc opinionem ignis cruciat
demoncs, non actione reali, qua producat in
cis calorem, fed aétione intentienali, qua vt
inftrumentum 4 Deo cleuatum producicin ils
lis fpeciem, vel cognitionem vehementifliime
contriftantem .

18, Reijcitur hec opinio. Vr enimi arguit
San&us Thomaslib. 4. contra Gentes, cap. 9.
dzmoncs non cruciantur ab igne per hoc,
quod in eis producatur aliquid naturaliter per=
fectinum ipforum ;3 fed (pecies intelligibilis; &
cognitio eft naruraliter perfe@iua intelleéius
Angelici 5 ergo non torquentur abigne pex
hoc, quod igaois producat in demenibus {pe-=
ciem , & coguitionem, {ed per hoe, quod ins
jis producatur aliguid corum natura difcon-
ucniens .

19, Relpondent primd aliqui Themifta
dzmenecs triftari , quia fpeciem, & cognitio-
nem alioqui perfe@ivam recipiunt abinfima
natara , gualis eft natura ignis < Sed contra cft
primo: nam non videtur effe motinun ma-
goe triftitiz , quod quis aliguid  perfeinum
recipiat d natura inferiori . Sccundo pofito s
quoed Deus viatur natura infima. ignis ad -pu=
niendam paturam {upremam Angeli, debet
igne:vti ad preducendum in Angelo ahguid
non perfectivum ; fed deteriorativums; acnon
conueniens, fed difconucnicens naturz Angeli-
cx: fed fpecies , & cognitio et perfectiva ; &
conucniens natur® angelica; crgg &c.

20.  Refpondent fecundo alij dzmonem
per illam fpeciem, vel cogpitionem impediri
a cogitatione laliorum obietorum , ideogue
contriffati, & dolere. Sed conrra: pam vt do-
cent Dienyfius , alijque communiter , denio=
nesiniintelligendo funt velgciffimi, & ad des

CIpicr




(0 oy

iendim aeutiffiimi, & recordantur prate-
11a, conieétant furura, & retinent fuam fcien-
tiam naturalem, fiquidem vt docet Dionyfius
cap. 4. de ditinis nominibus, naturaliain eis
von' funt imminuta: ergo falfum eft, quod
{pecies, vel cognitio demonibus impreffas
per actionem ignis impediat illos 4 cognitio-
ne aliorum obie&orum, ac per hoc illos con-
trilter .

21 Quarta fententia docet demones tors
queri ab igne per folam alligationem.D2mo-
nes nimirum quibufdam catenis igneis itas
funt alligari ipf1 igni , tamguam carceri, vt
non poflint {e ab igne expedire, nce fuas ope-
sationes libere, vbi , & quando volucriat
cxercere : & quia hac aliigatio eft difconue-

. miens ipforum naturz, caufat in illis vehe=

mentem dolorem, & triftitiam , prefertim_s
cum fciant fe poft diem indicij ita fore alliga-
105 igni inferni, vt per totam zternitatem s
fiht futari penitus immobiles .

22. Hzcopinio in quantum dicit dzmo-
nes prefertim poflt diem iudicij. per totam..
zternitatem paffuros ab igne poenam zternz
alligationis , & immobilitatis , communis eft,
& a nobis tradetur, & explicabitur num. 9.
Atin quantum afferit illos ab igne pati folam
poenam aliigationis ; exiftimo illam effe fal-
fam, & cam vt falfam reijciunt Henricus,
quodlib- 8. quaft. 14. Sotus in 4. dift. so.
qua e 1. are. 2. Angles in 4. parte quat. viti-

2 ma Viguerius in inftitut. cap. z1. Titulo des

Judicio Gehennz , Malonijus in 2. dittin&. 6.
quzlt.2o, lanfenius in concord. cap.45. quas
refert 5 & fequitur Suarius lib. 8. de Angelis ,
Lap.14. num.a 1.

23. Dicendum igirar demonecs pati, & in
sternum pafluros ab igne aliam pognam di-
{tintam ab alligatione .

Probatur primo ex Scriptura. Luc. enim
16, dines fepultus in inferno dicebar . Cragior
i bac flsmma s ergo anima diuitis paticbatur
cruciatnm diftinctum d poena carcens , & al-
iigationis , ideogque defiderabat illum crucia-
mm minui: ergo idem dicendum de dzmo-
nibus - Matth. 8. dicitur : Mizite illum in tene-

“bras exterioves 5 thi evit flglus , & fividor. dentinm ;

.€rgo vlira poenam carceris, alligationis, &
~tencbrarum , damnati patinntur aliam pee-
nam, ex qua onatur fletus, & firidor den-
fin. 2. Petri 2 de dewmonibus dicitur : ruden-
tibus infevni detraflos in tartarum tradidit crucian=
dos : crgo figaificatur , quod vltra peenam al-
ligationis patientur in 2ternum alios crucia-
£us .

24.  Probatur fecundo ex Patribus.Grego-
tins lib. 4, Dialog- cap- 20. dicit. $i digholus,
einfaue angeli, com fint ingorporei , corporeo funt
r;gl'@ Crlciandi, quid mivum ﬁamm,».z,ameqwm re-
eiptant corpora , poffint fermtive tormenta ? ergo fup-
Ponit demones , & animas vitra poenam car-
€eris 5 & alligationis pati alia etiam tormenta.
Cyprianus lib. ad Demetriadem num.3. dicit.
Manet pofimodim carcer aternus » & ingis famma ,

Liber 111 Quaftio CXCIL.

569

&' pena perpetua s ergo vitra poeham carectis ;
& alligationis ponit aliam peenam. Denique
Patres ita cxagerant peenam ignis, vt incre-
dibile fit illos loqui de fola paena carceris, &
alligationis .,

25. Probatur tertié ratione, Nam homis
nesininferno vltra poenam carceris, & allis
gationis patientur ab igne pocnam multo gra-
uiorem : crgo demoncs, qui gravius pececa-
runt, vitra poenam carceris, & aliigationis
patientur ab igne pognam multd graniorem ..
Quarimus ergo qualis fit hee pacna?

26. Bextafententia docet ighem torquere
dzmoanes,producendo in ipfis calorem nare-
rialem, qui com maxinié cruciecanimas,dune
funt in corpore, vt experimur, maximeé criam
cruciabir animas feparatas, & demoncs, {i in
illis dininitus recipiatur. Hanc opinionem.s
indicauir Henricus quodlib, 8. quealh 34. So-
tus aurem 10 4. dilt. 50, queft, vaica docet
ignem cruciare demones, non quidém pro-
ducendo in illis caleremn, fed producendo do-
lorem, & crifiitzam imilem illi, que caufatur
in animabus corpori coniundtis , dum expe-
rinntur fua corpori comburi .

27. Reijcitur vtraque fententiz . Er primo
reijeitur opinio Henricy docentis ignem tor=
quere dzmones ; producendo in illis calorem,
qui eft aptidimus ad cruciandum . Vtenins
didtum cft quaft. 117. de potentiz obedicntia-
li; nuen. 14. non qualiber forma potelt recipi
in quolibet fubiedto, vel falrem non poteflt
cuilibet fubietto tribuere fuum effe@um for-
malem : ergo ficut intellectio nen poteit reci-
piinigne, vel (altém hon poteft igni dare ef-
fetum formalem intelligentis , fic calor non
potelt recipiin Angelo, nccilli dare effedtum
formalem calidi; fed calor vehemens cruciar
animal , inquantum reddic animal caliduin,
& tollir tempertem humorum &c¢; ergo cim
nihil hotum, pofiet praftarcin angelis, nec in
anima feparatanon poflet cruciare dzmones ,
vel animas {eparatas.

28. Secundo reijcitar opinio Soti dicentis
ignem cruciare demones, Non quidém pros
ducendo in i/lis calorem, fed producendo tri-
ftitiam , & dolorem fimilemilli, qui caufa-
tur in animabus corpori coniunéis, dum ex-
peruntuor (ua corpora comburi, Primo enim
iguis fi caufat trithriam , & dolorem, nonin-
ferendo antecedentéraliqguod nocumentum ,
de quo quisdolear, canfat rriftitiam , & do-
lorem quafi phantafticum , & ortum ex falfa
quadam apprchenfione: ergo fententia Soti
coincidit cuaim {ententia reie@ta num.12.& 13.
qu® docct ignem torquere demones per fal-
fam apprehenfionem s Secundo triftitia, &
dolor ortus ex experientia mali {enfibilis can-
fari ab igne in animali non poteft efle fimilis ,
& ciufldem rationis cum trifhitia, & dolores
non orto ex tali experientia; fed triftitia , &
dolor anime vnite cotpori, ac fenticntis cot-
pus comburi ortur ex experientia fenfibilis
combuftionis ; trittitia, & dolor ab igne cau-

Cccc fa-




570

fatus in angelo, vel in anima fcpal’dm noiLs
paﬂ'ct OLiri €x 14 ricntia ; ergo triftitiay
& dolor ab igr s in angelo, vel ani=
yma deparata & clic fimilissac cinfdem
rationis cum 2, & dolore’ caufato ab
ighe inanima corpoti + nita, dum experitur
fenfibilens ful corperis combuftionem .

29. Septimafenicntia Suarjjlib, 8. de Ans
gelis,cap; 15, num. 41 docerignent crugiares
demones, producendo ‘per potentiaty obes
dientialem in corum  {ubftantia gualitatcin.
aliguam fpiritualem Angelica pature difcops
penientem , qua fadangur ita ;. vecauletur in
ipfis vehementiflinius dolor , & rriftiias o
Hane featentiam exiftimo partim veram, p
tim falfamy,

30y - Dicendumiigitur primo cim Suario;
ignis cruciat dzimones,producendo in corum
fubitantia qoajiratem aliguam * {piritnalem..
difconuenieaten Baturg Angelice

Probatury, &iexplicatur, MNam ficut crea-
tura fenfiriua ¢ft capax doloris,acrriftitiz {cn-
f1bilis, fic naturaincelle@iua eft capax doloris,
& triftitiz intelligibilis; rurfus dicut creatura
fenfitinaeft capax gualitatum fenfibilium dif-
conuenientium pacurz fenfibili, ex quarum
{enfibili experientia ; ac perceptione dolet ,
{iccrearura intelligibilis eft falrem fupernatu-
raliter capax qualitatam iarelligibilinm difs
conuenientivny narurze intelligibili, ex qua-
ru intelligibili perceptione , & experientias
doleat s & trifterur:ergo Dens cum fit om-
nipotens , potelt in poznain peccatorum cri=
ciare dgmodes,producendo in ipfis qualitates
aliquas parure Angelice difconuenientes, €x
quaram iatelligibili experientia doleant, ac
produccndo tales qualitates intenfiores, &
intenfiores, ac magis, & magis difconuenien-
tes, magis, & magis cruciare ; fed vedicetur
cum Sancto Thoma 3. parte in rraétata de Sa-
cramientis, Decus poteft clenare,; ac de fadto
elenar aquam, & alias creaturas corporeas ad
pliyficé produccndam inltrumentalicer ins
anima gratiam {piritualem; ergo erizm poteft
divinitus eleuare, ac de fadte clenat ignem ad
phyficé inftrumentaliter producendam ins
dzmonibus qualitatem fpiritnalemn difconug-
nientem ; ex cuius intelligibili pereeptiones ,
& cxperientia vehementiflime doleant , &
witentur, ac prui::df; ad demones ¢rucian-
dOS .

31s  Dices primo hane fententiaim careres
fundamento . Refpondeo findamentum effe,
quia cum ex Scriptaris, & Patribus fatis con-
ftet ignem verg cruciare demones ; & animas
feparatas , debemus modun cruciand: nobis
jgaotum explicare per analogiam ad modam
notum, quo ignis cruciat hominem; fed ignis
cruciat hominem, & alia animalia, produ-
cendo in ipfis calorem vehementiflimum, ae
ita difconucnientem natura { i
cins fenfibili perceptione fumn
go debemus dicere,quod ignis ¢
nes, producendo io ipfis qualis

De daemonum peena ab igne.

ce

nenientem,cx cuius intelligibili- perceptionas
{umme doleant, & crucientur , quem crucia-
tum Gregorius lib. 4. Dialog. cap, 20, vocat
analogicé cremationem; dicens-de dzmone :
quia cremari [e afpicit ; cYeviatui'«
g Dices feciido ex Durando in 4.dift. 44
waliras materialis dolorifera non
] it animal ratione illius, quod in ipfis
ponit ; fiquidém receptio formz pon <ft dil-
fonuenicns , ac per confequens non eft aftli-
€liua ; fed quarenus ab animali; expellit difpo-
{itiones conuenientes , & f(ic animal difponit
ad corruptionem ; fed hac gualitas non difpo-
neret demones ad corruptionem , necabillis
cxpelleret difpofitiones conucnientes: erga
non effer afflictinag demonum .

73, Relpondeo, negando maiorem. Sicu-
ti enim affli¢tio , & dolor formalis ¢ft forma
quzdam pofitina, fic qualiras aliqua materias
lis poteft cfle fubjeéto difconueniens, & per
feipfam affliGiva, & delorifera; ac de facta
galot vehemens ;quia per (e ipfum eft animalj
difconuenicnus , per fe ipfum eft affliGiuus
aniwalis : ergo proportionalitér qualiras ali~
qua {piritualis poteft cfie difconuenicns ange=-
1o, & fic afffitiua angeli.

24, ‘Dicendum fecundo contra Suarium ;
ignis non puré extrinfece , led intrinfece ¢lea
natur pet qualiratem fuperaddiram ad cru=
ciandos demones, produccado in ipfisqualis
tatem inconuenientem , ¢x cujus intelligibili
perceptione, & experientia doleant , ac tri-
ftentur, Probator:nam vtdi@umeft q.117.
agendo de potentia obedieritiali;nulla res pos=
teft extrinfecé eleuari’ad producendum ali-
quid , quod non contingatur in ¢ius adzqua-
to fpecificatitios fed caufz cfficientes materias
les habent pro adequato fpecificativo fue virs
tutis adinz aliquid materiale; quod proinds
fion continct qualitatem fpiritualem cruciati=
pam demonum ; ergo aulla tes materialis po-
teft extrinfece elenari ad producendam quali=
tatem cruciatinam dzmonum , ac proindg
ignis, vt illam phyficé producat, debet elena-
riintrinfecé per aliquam qualitatem fuperad-
ditam,& in 1pfo receptain » Sicut igitur aqua,
que ex fe eft frigida ,"mon potett extrinfece ab
igne elevari ad calefaciendum ; potelt eleuari
intrinfece, & de faéto cum ab igne calefit,
eleaarur ad hoc, vt perealorem in fe rece-
ptum calefaciat ; fic ignis non poreft extrinfe-
cé elenari ad producendam Qualirarem cru.
ciatitam damonum , potelt elenari intrinfe-
cé;hog eft poreft 3 Deo recipere aliquam qua-
litatem 5 qua producat qualiratem cruciati-
uam dzmonum ; &de facto per talem quali-
ratem elewatur, proportionaliter!, ac facra-
menta materialia pet qualitatem eleuantur ad

* producendam gratiam fan&ificantem , vt djs

cetur in iract.de Sacramentis.

35, Sed vt magis explicetur hec dorina,
propancnda funtaliqua dubia, & aliquz dif-
ficulrates foluenda.

36,  Queritur ergo Primo,vtrum hec qua-
litas




=

rodudtinum alicuias fpiritua-

er
e + - 8 -
s cruciatina demonitm ¢ft (pi-

lis sy fed qualita
ritualis: ergo.
37. Sedoppones: nullum fpirituale poteft
recipi in fubicto materiali : ergo hxc quali-
as {1 effet fpiritualis , non pofifet recipi i
Cs
Refvondeo,diftinguo antecedensinullum
irituale poteft recipi in fubie&to mareriali ,
ita vt ab illo edacatur , & pendeat , concedo;
ita vi noneducatur, nec pendeat, negos &
nego confequentiam. Anima rationalis, Licet
fit fpiritualis s potelt etiam naturalitér recipi
in materia’, & in corpore, fed ita, vt non ¢
catur ex potentia materiz,nec pendeat €X cor-
pore; * ergo non eft mirum, quod aliqua qua-

s
1

Litas fpiritualis poffit fupernaturalitér recipi in

“COorporc, ita tamen, vtnon educatur, negu

pendeat ex corpote . Sicut vero anima ratio-
nalis vnitur corpori per vnionem matetia.
lem; & quaeducitur ¢x potcntia corporis ,
fic hec qualitas f{piritualis vnitor igai pet
vnionem materialem, que educitur ex po-
tentia ignis . Rurfus ficut anima rationalis co
ipfo, quod non'cducatur ex potentia fubiei,
pendct d folo Deo per ationem creatinam ,
fic haec qualitas,cum non educatur ex potens
tia [ubiect, pendet 4 folo Deo peradtionem
crearruam ; quod non eft ablurdum,cum plus
rimi authorgs dicant gratiam fan&ificantem
non educi ex fubiedto,led pcndere d folo Deo
per altionem creativam «

38. Dices primo : ex diis quaft 117
nullam fubicétum poteftdininitus elenatiad
recipicndas formas, que non contineanturin
cius adzquato fpecificatino ; {ed adequatum
fpecificatiutii fubic&i materialis, & corpo-
rei'ell forma materialis, & corporea s erge
nullum fobie@um materiale, & corporeum
poteli clevari ad recipiendam qualitatem {pi-
ritialem ;

n

ondea; diftingue minorem: adad-
fpecificatinum fubic&i marerialis vt
cum influxu edn@ivo eft forma ma-
terialis , concedo vt receptiui (ine infHuxy
edu@ino; nego: & ncgo confequentiam. ,
' lcatintiin ‘matcrie vt receptina cum in-
t-cdultimgo funcfole formz matcriales.,
ccificatiiunm materie vt'receptiue fines
influxu non'edt@iuo eft forma vt ffr compre-
hendens etiam animam rationalem fpiritua-
lem; ergo’non et miram, quod compeehen~
datetiam aliquas qualitates fpititnales .

39." Dicesfecundo: quefls 177. conclu=
fione 3. dictum ¢ft {ubie&a non pofle diuini-
tus clenari ad recipiendas guaslibet formas,
fed fohim certas, & determinatas ; & formas

non poffe dininitus elevari ad informandan
bicftum , fed folim cerea , & de-

i

CXCl
4:,;.) AN 14,

571
uiaitis elevari ad recipiendam qualitatem.s
produinam gualitatis - ‘cruciative dzmo-

_Belpoadeo illam conclufienem effc in-
ifi.‘eg-:r.dar-,_m squod fubic&a non poflunt reci-
pere cum influxa, atnon elt nx:g.m::’lurr;__,,
quod poflint recipere fine vllo influxi. Stmie
licer dum dixi, quod nulla potentia definitur;
& fpecificatur per rationem communem en-
tis, locutus fum de potentia atiua 5 vel pal
{1ua cum influxe. Euidens enim eft dari po-
tentias aliquas non influentes, que definiun-
tur per rationem communemy entis » Ex. gte
quodlibet ens poteft temporaliter, vel locali-
tet cocxiftere cuilibzet enti, nifi fit [pecialis
repugnantia: ergo quodlibet fubiedtum pote=
rit fine influxy vairi cuilibet forme , nifi fie
{pecialis repugnantia. Confirmatur prime:
nam Angelilicet fint forma (piritnales cona
pletz, poffunt vniri, & alligari corporibus,
& de fatto demones quadam voione poenali
alligantur corporibus, puta igniinferni, ve
docct communis fenrentia « Ruarfus corpus
Chrifti gloriofum in Euchariftia per quams
dam vnionem alligatur accidentibus Eocha,
rifticis ; Verbum dininum vnitam eft humas
nitati Chrifti loco propriz fubfiftentiz , cum
hocdifcriming, quod humanitas puri homis
Rnis propriam fubGftentiam recipit cum influs
xu eductiuo , humanitas Chrifti recipit fubfi-
fientiam Verbi fine vllo influxu: ergo fiins
rebus creatis , & corporeis datur porentia fing
influxu receptiua Verbi diuini infinité fpiri
tualis, quid mirum, quod inigne detur po-
tentia fine influxu recepriua qualitatis produ-
chiue gratiz? Ratio eft, quia cum ad puré res
cipiendum fine influxu res debeat folum pra-
ftare fe ipfam, non eft mirum, quod poflit
praftare {eipfam ad recipicndom quodlibete
Confirmatyr fccundo: nam licét quodlibet
non poffir cum influxa edudivo conuesti in
quodiibet;tamen fine influxu eduétivo potcft
conuerti in quodlibet . Defaéto in Euchari-
ftia panis fine influxu edudino conueriitus in
corpus Chrifti s ergo ex eadem ratione panis,
& quodliber gliud corpas poffer conucrti ins
quedlibet alitid corpus. Addo, quod panis
poflet etiatn conuerti 1n Angelum Michae-
lem, & in quemlibet Angelam, 0 nimitum
fub accidentibug panis loco pan:s ponetetur
Angelus per quamdam voionem alligativany
proportionalem vaioni, qua corpus Chrifti
positur {ub accidentibus Eucharifticis « Ex
proportionali ergo rationc licét fubiecta non
poflint recipere cum influxa quamlibet for-
mau , poflunt recipere fine influxu .

40, Quaritur fecundo, virum hzc quali=
tas (it totalis, vel partialis ratia agendi ?

Refpondeo, quod eft rotalis rario agen.
1i. Ratio eft, quia cum aliquid perfenullam
et virtutem , ne incompleram quidéms ,
choatam influchdi adtiaé inaliquem efa
eftum, debet ad illum effe&tum producen-
dom elenati per virtutem , que {it totalis fas

Cece 2 tio

by 3




572
tio agendi 5 fed ignis per fe ipfum pullam ha-
bet virtutem ne inchoatam quidem influen-~
di in gqualitatem fpiritnalem cruciatinam: da-
monum; ergoignis debet clemari per virtu=-
tem , quz fit:totalis ratio agendi, ac proda-
cendi hanc fpiritaalem qualitatem ., ita vt
ignis concurrat {{olum v .quod ., Hinc ha-
betur difparitas, gnaré lumen gloriz {it:pars
tialis ratio agendi refpectu vifionis , gualitas
ilta fit totalis ratio agendi refpedtu gualitatis
cruciative demontim.. Intelleftus enim cam
eleuatit ad vifionem., quz continetur ins
adzquato {pecificatino. iptius intelledus., eles
vatur ad effeGum; ad guem habetex fc po-
tentiam inchoatam , & incompletam:: igais
clenatur ad prodncendam qualitatem. crucia=
tivam , ad guam vrpote non contentam, ins
adzquato fpecificatiuo jznis, nullam ex fe
haber potentiam actigam, n¢ inchoatam qui-
dem.

41. Oppones ; quod non influit immedia«
1€, & weqno faltem pactialitér ad attionem.s
produdivan, fed foliim recipit ab extrinfeco
virtytem ; qua adequaté z2qyo inflait, verd
non producit effe@um : ergo ignis vere nons
produceret qualitatem cruciatinam.

Refpondco , negando antecedens , quod
etiam in philofophia eft falfum . Nam aqua
calida vere, & propri¢ calefacit »tguod, &
tamen calefacit per caloremrab extrinfeco re-
cepium, famquam per totalem virtutem , &
rationem agendi ; ergo ignis veré, & proprié
cruciat dzmanes, licet cruciet per qualitarem
{uperadditam ab extrinfeco receptam, tam-
guam per totalem yirtutem crucjandi . Rario
eft, quia. potentia actina alicuivs fubiecti co
ipfo,quod in tali fubie@o recipitur, confli-
tuit illud potens agere; fed hze qualitas cft
potentia, & virrus adtiva infirumentalis fub-
iecti, in quo penitur ; ergo eo ipfo, quod po-
nitir in igne,conflituit ignem potentem cri-
ciarc dzmones . Confirmatur ; nam Thomi-
ftz dicnnt intelle@um beati vitalit¢r produ-
cere vifionem beatam , licet illam producat
per lupien glorie ab extrinfeco reccprunm ,
tamquam per totalem virtutem agendi ; ergo
d fortiori potelt aliquid operari non vitalitée
per qualitatem ab exteinfeco receptam , tams
quam per totalem virtutem , & rationem
agendi,

. 4z Dices:fequeretur, guod grauia pro-
iefta furfum pet victutem impreflam moue-
rent fe ipfa furfum, quod et abfirdum , &
€ontra omnes ,

-~ . Relpondeo, neganda fequelans , Vi fub-
ie&um agat, noa (ufficit, vt recipiat qualita-
tem , que agit, fed requiritur, vi. talis quali-
tas fit virtus agtiva fubiedti » ac non fic virtus
actiua folius agentis, quod imprimit talem
vittutem . Vircus imprefla , & impul{us non
eft virtus fubiedi, guod pellitur, fed eft vit=
tus felius pellentis,, ideoque quod pellitur
non mouet feiplum , fed mouctur a pellente
per impulim, (o0 vicutem impreflam, At

De dzmonum peena ab ione.

O

calor, frigus &c. funt virtutes adine corpo-
rum , ing quibosrecipiuntur. Confirmatur;
nam quia virtutes motitxe corporum funt
grauitas, & leuitas, dum corpus mouctur
per leaitatem ab extrinfeco receptam ;, vere
dicitur moucre fe ipfuni: ergo &c. Probatur
antecedens: nam cum aqua i Sole calefadtas
rarefir,rarefadta lewifit, lewifacta fucfum afcen-
dit, veré dicitur aqua per lenitatem illam fur-
fum (e mouere , quia leuitas eft virtus moti-
ua corpotis, in quo elt; ergo ided proiectas
non dicuntur fe ipfa mouere, quia tmpulfus ,
fen virtus imprefla non eft virtus fubie@i, fed
foliuspellentiss

43. Queritar tertié, verum: hae qualitas
{it permanens, vel tranfiens ?

Refpondeo,; quod eft permanens , cum
ignis inferni habeat permanentemx virtutem
cruciandi demones

44; Ad 1. nego antecedens s Scriptura lo-
quens de igne , quo cruciantur dzmones 5 &
anima damngtorum;, debet intelligi proprié,
ac non foltum metaphoricé ; vt probatum eft
num. 7, & 8. prafertim ex co, quod in fens
tentia iudiciali Chrifhi’exprimitur pocna zter-
na ignis : fententia autem exprimens pegnam
noa debet vti metaphetis, fed verbis proprijs.
Raurfus Patres , cui confonat comimnunis fens
{us fidelium , intelligunt Scripturam de pro-
Erim‘gne : ex Tridentino autém Seriptura d e=

et intelligi juxta expofitionem Latrum.

45~ Dices;Scriprura dum loguitur de ver=
mibus, aquis, ac niuibusinferni, intelligi-
tur mctaphoricé: ergo etiam dum loquitur
deigne, :

Refpondeo , tranfmifio antecedenti, nes
gando confequentiam .. Difparitas elt ; quias
Scriptura nd tam frequentér loguitur de ver=
mibus, aquis , niuibus inferni, quam de igne,
ac Chriftus in fua indiciali fententia exprimit
posnamiZais, Don apten vermium, nininm,
& aquarum;ae confenfus communis Patram,
& fidelium ffar pro peena ignis » non autem
PIO POENa COrpOreorim vermium ; ergo -

46, Sed quares primo, vtrum Scripturas
loguens de vermibus intelligenda fic de ver-
mibus corporeis, vel de remorfu confcien-
tiz {

Relpondeo, quod Patres, & Scholaftici
communiter  Scripturam intelligunt meta-
phoricé de remorti confeientiz. Hicrony-
mus Matci o, dicit: Fermis eft confientia fera .
Eodem pacto explicar Ambrofius lib, 7. it
Lucam ad eap, 14. in principio . Auguftinus
libs 21, de Ciuit. cap, o, relatis tribas opiaio-
nibus, quaftionem non decidit ; fed videtur
fupponere ; quod licét vermis famatug meta-
phorice, ignis deber intelligi proprié’. Sua-
rius libs 8. de Angelis, cap. 12. num, 36, cxi-
flimat dzmones,& animas {eparatas non cru-
ciari 4 corporeis vermibus, at poft diem iu-
dicij homines in corpore, & anima damnatos
a proprijs, & corpotcis vermibus cruciandos.
Probat autem : nam Ecclefialt.7, diciturs Kin-

diila




1.Q

i1
\%-; &

difta carnis fmpy izniss & wermes s ludith. 16,
Dabit ignene € wermes in Carnes corum [{a, 6o
Videbunt cadanera eovum qui pragavicati [unt in
me 5 & fatim fubditur , Permis eavum non mori-
zur : ergo infinuatur paenam piopriorum ver-
mium fpectare ad homines praditos corpoti-
bus , & camibus , quibus carent demoncs, &
anime feparatz . Ided Maximus in qiadam
Epiftola dicit : Homines ad finiffram locati ignem
aternum fortientursor tenebras extevigres,&r vigilem
vermem, ¢ flridorem dewtinm .

47. Quzres fecundd , verum Scripturas
Iob. 24. dicens de damnatis; ad nimium calorem
tranfear ab agurs ninium, intelligenda fic proprié
de aquis, & ninibus corporeis, an potius g
taphoricé?

Refpondeo aliquos affirmare , quod fi-
cut in inferno eft corporeusignis, fic & aqua,
& nix damnaros alternatim cruciant. Hiero-
nymus enim Matth. (0. explicans nomen e-
benna:dicits Duplicem effe Gebennam,nimi ignis,
& frigovis in Tob pleniffimé legimus. ldem indi.
cat, fed dubitanter lob 24. explicans verbas
citata, & Matth, 22. explicansilla verba, ibi
erit fletus , or firidor dentium , dicit ; vt bie fividor
dentium de vigare frigoris oriatur . Petrus Damia=-
nus Serm. de Sanéto Nicolao, dicits Iile eff
ignis ; qui NOn eXTINGUILHYs VEYMIS 5 Ui 70N MOViturs
frigus horvendum « Innoceat. ctiam 3. libs3. des
contemptu mundi, cap. 4. calorem , & frigus
numerat inter peenas inferni « Confirmatur
hzc opinio quibufdam reuelationibus,& pra-
fertimex €a, que haberur apud Bedam lib.s,
Hift Anglic.cap.a3,

48. abulenfis Matth. 15. qua(t. §55. 50,
tus in 4. dills 50. art. 4. Ianfen. in Concord.
cap. 4, Maldonatus Matth. 8. negant in infer.
no dari veram aquam, & niuem . Probaat:
nam Chriftus pegnam ignis vt perpetuam , &
irremiflibilem.& omnibus damnatis commu-
nem comminatur ; fed ignis crucians nimio
calore excludit cruciatum frigoris ; ergo.Rur-
fus Luc. 16, diues defideranit guttam aque s

" ergominfernonon eft aquas ac Zacch.o. di-

citur ; Eduxiffi eos de lacu 5 in quo non evat aqua ,
adeoque fignificatur in carceribus infernj
aquam non cfle, Iob 24, dicens; Adnimium
calorem tranfeat ab aquis niuinm , & vfque ad infe~
vos peccatom illins, non videtur logui de dam-
natis manentibus in inferno , fed de peccato-
ribus obfiinatis adhuc in hoc fxculo morant;-
bus , quibus propheticé impreecatur , & pre-
dicit rranfitum ab vino peccato contrario ad
aliud contrarium, ab vna rribulatione ad alia,
donec moriantur, & ad infernum tranf{mit-
tantur . Stridorem dentinvm Patres diuerfo
modo explicant . Nam Profper lib. 1. de vita
Coutemplat. cap. 12. dicit: Fletus , ¢ fridor
dentifi acervimos dolores offendunt. Chrviott.epift. s,
ad Theodorum lapfum dicit: quod fignificat
cruciatus incredibiles « Concludit Suatius lib. 8.
cap. 12. Dum. 29. f{ententiam ; qua docet
damnatos non foltim cruciari ab igne per nis
mii calor€ ; fed etiam ab aquis, & ninibus nis

x(oCXCIl. 573

ihio frigore ;" elfe valdé incertam ,
49, Queres rertid, virim tenebre extes
iores s ad quas Mateh. 8. 22, & 25. dicuntur
mitti, & eijci damoati , inrelligendz fint pro-
priz; ac nﬁrcn’-llcs confiftentes in carengia lu-
CIs corpatte, an folam metaphorjcs ?
~Relpondeo ex Scriptura, & Patribus col-
ligi linferoum ¢fle carcerem’ propri¢ obfcu-
rum , ac tegebrofum per carentiam pené to=
talem corporei luminis . [udas cnim in f(ua_
Epiftolaloquens de demoniblis’ dicit, quad
eos Dreus winculis ateenis fub ‘calizine referuanit ;
Iob., 7.iaferaus dicitur terra tenehrofd’, o oper-
ta movtis caligive . Ideo plures Patres, ac 'pre-
fertim Bafiliug in Pfalm, 28,do¢ent, quod igais
inferni non illuminar, fed tanrum torquet
damnates; & Pamalc. lib. 2, Parallelornm.,
cap. sa.dicit. Infernus terra renebrofa, ¢ salisi-
nofa, terra tenebrarnm aternarnm,obinon eff lumen
Gregor. lib. 0, Moral. cap. 38. & 9. digit. §3
ignis ille, qui reprobat, pruciat.lumen habere potuif=
Jet; is; qui vepellitur, nequaquam i tenebras mirei di,
cerernr > ac deinde fubiangics quammis igais ille
ad confolationem non lacepstamen vt magis torqueat ;
od aliquid lucet, Vocantur autem tenebrz exs
teriores,quiafunt extra patriam bearornais «
Addo verbis illis fignificarinon folam tenes
bras materiales, fed criam fpirizuales means
quas tenebras damnati paticatur .

50. Ad 2.ex Patribus cefpondeo , afferens
do, & examinando teltimonia Pacrum. Pris
ma affertar Tertullianus, qui in Apolog, caps
45. quod eft vitimum , loquens de tefurcétios
ne corporum in die mdicii dicit. Ideogue repre=
[entabuntur & corpora , quia neque pati quicquam
poteft anima folg fine mareria fabili , idef carne .

Refpondco; quod vt notauit Scholiaftes
Tertulliani ; Tertullianus eo laco, & lib. des
teftimonio anime 5 cap, 4, docet animam fine
corpore pati non poffe , ac proindé mhil paf-
furam vique ad diem iudicij, cam rucfus cors
pori vaictur , qui eftmanifeftus error contra
fidem , ideoque quoad hoc punétum reijecn=
duseft. Ceeterum Tertullianuseo libro ads
mittit vt dogma jnter Cathelicos commune ,
fed 4 Gentilibus derifum , qued detur ignis
inferni deftinatus ad peccatorcs puniendos .
Paulo enim ante dicit.$i gebenna cominamur,qua:
eft ignis avcani [ubterrancus ad pana thefanrus, pro=
indé decachinnamur . Addir Suariuslib.8, de ans

¢lis, cap. 1z. num. 79, Tertulliunum lib, de
Anjma, cap.vlr. & lib. de Refurredd, cap. 17.
illum errorem retraGafle , ac ex profelio pros
bafle animas feparatas de fadto torqueri in
jinferno ante diem iudicij . At non dicit anis
mam feparatam pati abigne , & fortaffe iid
admittit, infinuat alinm fogm crrorem , quO

enfuit animam effe corpoream , ac projndé
ab igne corpoteo pati poffe.

51+ Secunde affertur Origenes, qui lib. 22
Periarchon, capite 20, & honun g.in diucclos
Matuth. locos dicit. Quidifiedunta Iefu, mit-
tuntay in igRem arernum 5 qui alterius gencvis ef ab
hoc sgie 5 quemn habemus in ufn .+ delndé refert,

ac




citiam,; -'s;'-- nu-

Du.cmum quod
parte dixcrit, noa eft r_m H‘H’L, cur
tem etiam perarum negancri it
2, Tertio affertur A ‘.wuflml-.a,:;ni libro20.
de Cinitate,cap. 16.dicit . Cuinfmod: itle ;_gmsﬁ'
feire arbitror neminem, uifi cui Dens venelaneric » &
1ib.22. cap. 10. adducens pro veritate ignis ver
b’i ll[-l ﬁ”-.“n 2 GHIa CI‘"E!O: m b’n‘.ﬂﬁ?"ﬁﬂ”u«i 1\ "}Llll o
dicerrm otique famam illam elfe corporeatis, piff cona
wenienter 'fffpm;duz puj}' ‘tatalem effe m am ai.zmumm ?
Juales oculr, qualis i"n"’ 4 md;r d , Tbi erant
ﬁ':ctffyl b:af anime s & addit; Sic erg 1C0TPOYALls
illa flama,er illa guttnla, q:mmt [unt fomnia dormicn-
tium ; €130 Al.:;nﬂln‘m dubitavit,virum ignis
infecni fic corporeus,& infinvauit cffc phanta~
fticum . Eadem fere habet lib.12. de Gen. ad
literam,cap,3 2. vbi ctiam locum gehenn® vo.
cat ap: ritaalem »

Lefpondeo ; qued Auguftinys licct nzc
dixerit ; difputando in' veramque pactem , ta-
nmien 1ib. a1. de Cinit. cap. 10. verbis citatis
aum. 8. concludit : Gebenna illa, quod ctiam fia-
Cnuw ignis , & fuphuvis dicicnr, corporens ignis eft 2
addit, quod cruciabit homines , a¢ demones,
ctiam{i corporibus careant, ac caputillad ab-
{oluit, dzccm wnus quipp? wtrifgue, hominibus
nimirtm , & dzmonibus agr s erit, flcur veritas
diciz. Addo verifime diGum ab Auguftino,
sninfmodi ille ignis fi ('L,ﬁ’:c neminein , nifi cui Deus
yveuclayerit, quia licet fatis conftet illuny effes
verum , & corporeunljgnem , tdmca nemo
{cit , quas habear qualitates; vtrum auqua_»
materia nutriatur : quo padto fitinextinguibis
bilis , & agat criam 1a fpiritus,

53. Quarto cpponitur Hieronyrmus , qui
in cap.66. lfai.cxplicans illa verba : Fermis
EOVHIR NOR mﬁﬂf!ﬂ', dlClt Vﬁ'"ﬂ-s, (gm won movitur 3
©F ignis, qui now extinguitur s d plevifque confzicntia
GCCipituy PCCCAtoTutE , GHA torqueat in [upplicis con=
flizuros, & poltca verba quadam Qrigenis fran~

cribit, & videtur afferre tanquam {ua, veilli
cbiccic Raffinus ,

Relpondeo, quod Hicronymus licst ibi
hanc {ententiam pon reijciat, tamen Epift. $9,
ad Auirum inter alios errores cauendes Ori~
genis recenfet hunc, quod ignis inferni non pue
it in [upplicys » fed in confeientia peccatarnmi ; Vi
dixietizm num. 8.

s4.  Quintoafertur Damafcenus lib. 4. de
fide, cap vltimo,ci}cens o Ettradeniur diabo-
lus, &r demones cifls, & bomo eius , ideff Antichri-
flus, & impif , € peceatores in ignens alernutm > N05

sarterialens » rf-m!zs eft apud nos 5 fed a;:'fic." nonit
Dens . Gregorius etiam libs15. ioral. cap.
7. circa 1*1& verba ; deporabit’ eum wn;s, dicit ;
Iqnis wamaque enrporeis , vt ignis effe Galeat , corpo-
eis mrz’;_ge;fomeﬂru qei cum neeeffe eft , vt fernetar,
fier congefia ligna p»cw! dubio nutritnr , vec vales,
wf[ur..cnjm d’l > & nifi veforus [ubfifierc . At con-
tra fgfib G:i;(rw“ c:f‘n fit incorporens, & in [z miffos
#eprobos corporaliter r'f“"!, m‘ _,ftrﬂ"ro humano fuc-
ditnr 5 mec lignis untvicn j

T =1
?‘ genadpl

e non indiget, & ardove
#0n €AVEE

Refpondeo ex 8: Thoma in 4.
44. quelt:3 1. quod Damafcerus non negat ab-
folute ignem 1nferni Uk ma cl.u‘cu » led efle
materiatem ; qualis eft apud nos vt nimi-
rum debeat qdh.‘.ur; alicui o 1
triatur , puta lignis; oleo, cera , vel .
}.OII (omuuﬁlbul 0 u’ codem 1 néill Gres g0r1
ignem inferni vocar incerporeum , quii no
dLbct adharele corporis quo AULriatur - H_',(~
tus fenenfislib. 5. Biblioth. Annotat. 141, di-
cit textiim Gregorij effe corruptum y
incoyporens legi debere corporens 5 atg
legere ; ac hune locum citare ‘mi.u'-'
mam Lild. dift. 44. muh 3. (]Hi F
mas acdit cx “\)(. loco non !nt.,.r.] J“T‘t m elie
alterius natura , ac fpeciel ; quam nofier, fod
folum', guod accidentaliter differt; cumicoa-
neniat io (ubftantia,co pafto;quo nix, & gran=
do licét fint tubfantialiter aqua, tamen’acci-
dentaliter differuntrab aqua . Caterum "Gre-
gorius lib.4. Dialog, cap. z0. vetbis citatis fu-
pranum. 8. cxprcls; docet igaem- inferni cor-
porcam cffe «

55. Sextoaffertur Ambrofius s quilib. 7.
in Lucam ad cap. 14. dicit . Neque corporalium
firidor a!:quzs dentinia m‘que ignis a[ufms perpetuns
flammarnm: corporalinm , neque -vermis eft corpe-
ralis .

Refpondeo Ambrofium eo loco locutum
iuxta fententiam, quam Hicronymus in eaps
66. 1fa. verbisrelatis num. s3:'dicic co teni-
pore fuiffe 4 plerifque receptam’. Potcft etiam
pié exponl; dm’nuo, quod non negat ignem
cfle corporcui , fed foltim afferit ignem non
torquere demenes,& animas,corporeis flam-
mis ampledendo; ficut torquet coipora ; fed
guodam alip mirabiliort mosdo

56, Ad 3, ditingpo minorem : impoflibi-
lecft, vt ignis corportusnaturaliter  cruciet
fpiritus, concedo s fupernaturalités, & inftru-
mentalitér veinftromentum i Deo eleuatum
cruciet {piritus , aego . Sicut factamenta na=
turalitér non pollunt animam fan&ificares ,
poflunt fupcmamn.atu , fic ignis non potelt
r.atmaiz[(.r cruciare fp.mu.:, porelt fupcrna-
turalitér, & miracula ad vtrumqgue neceffaria
ron admittyatur abfque fundamento .

$7. Ad 4. [0 argumento proponuntur
alique quathuscul®; quibus partim jam eft

refpenfum, partim eft rcipoildcndum . Prima
quaritur, vicum ignis inferni #ic cinfdems
rationis , & fpeciei cum noftro? f&cfpondco
ex Sando Thoma in 4. diff. 44. q_la.[} 3.quod
{ubftantialiter et ciuldem rationis , fed differe
accidentaliter. Sicutergo corpota beatorum
immortalia fuar fubftantialiter eiufdem ratio-
1‘1.: cunl anll‘ (_Q'I_,Dl ]h!]«, moria lTjns ;}‘d
differunt accidentaliter pet qu:
im tHoJJInaE;q, lubtilitatis ,
tis Lu- -JL l"ms in L:m mm“

”Il\. ; X dotes

B
e o]




Liber TH: Quaftio CXCIL

§8, »Secundo queritur,quo padto ignis in-
ferni torqueat demoncs. DiGam eft, quod
non tarquet per folam apprehenfionem , fed
per actionem realem 3 non per folam alliga=
tionem ; neque producendo inillis calcrcm.::
matcrialem, fed producendo qualiratem {pic
ritualem difconuenientem nature angelice »
ac proindé demonuim cruciatinam ; ad quam
qualitatem producendam elenatur , non pure
extrinfece , fed intrinfoce, vtexplicatum eff
nume. 33., & fequentibus.,

50 Tertio quaritur, vtrim Dazmones,
qui cxtrainfernumvagantar in hoc aere , des
ferant fecum (uume ignem, & fuum crucia-
wm?

Reipondea, quod. vt loguitur SanQus
Thomas hoc art- 4. quett, j64. aligui dixerunt
vfgue ad diews iudicy differri panam fenfibilem tam
demonum , quam animarym , & fimilitér beatitud;-
#em fanilorum differri vfque ad diem iudicy, quod eft
erroneum, <& vepugnans Apoftels fententie, qui 2. ad
Corinth, 5. dicit . i terreflyis domus nofira buius
babitationis diffoluatny , domum babemus in celo ,
Adde poft SanGum Thomam hocnon fo-
lum efie erroneum , fed hereticum » Nam in
Concilio Florentino in litteris vnionis definj-
tam cft. Zllorum animas, qui poft baptifima fufcep-
tum y aullam omnind peccati maculam incurverunt
illas etiam , qua poff contracFam peceatt maculam i
Suis corporibus, veliifdem exnrs corporibus,funt purs
Eata; in colum mox recipi, & intueri clavé ipfumi Deii

Cwrinun, & vnumsficut eff &re. illovam autem animas,

gt in-ailuali mortali peccard, vel folo ariginalr dece-
dunts mox in infernum defeendere 5 penis tamen dif-
paribus puniendes . Addit Sanctus Thomas idem
dicendum de dzmonibus, & quod ficut cum
angeli beati veniunt ad nos, non minuitur ip-
forum gloria , fic cum demones vagantur in
hoc aere,non minuitur ¢orum pxna. Fnde dis
citur in quadam gloffa lacobi 3. quod portant fecum
ignem gebenne, quocnmque vadant .

60. Sed quari poteft, veciim dum dzmos
nics verfancur in hocaere portent ign & Gehens
ha quoad (ubftantiam, vel folum quoad cffe-
dum? Aliguidicunt demones femper fertes
fecim portionem ignis quoad fubBantian .
Suarius lib, 8. de angelis cap. 16, num. 35. cx
Zgidio in 2. dift. 6. quat. 2. art. 2. & Argene
tina in 4. dift. 44. quefl. vnica art, 4. contra_,
hanc fententiam opponit, quod fequerentur
plura miracnla . Primo fequitur, quod nos
miraculose impediremur abillo igne videndo,
Secundo , quod ignis miraculosé impedirctuy
ab exercenda {ua adionc in corpora propin=
qua. Tertio, quod guandoquidem ignisil-
le penctratur cum demonibus , penctraretur
etiam cum corporibus, cum quibus demoncs
penetrantar , & ctiam cum corporibus Ener-
gumentorum , Suarius ergo exittimat dzmo-
nes deferre fuum ignem, non quoad fubftan-
tiam, fed quead; cffe@um, hoc cftquoad cru-
ciatum , ac ignem infernidininicus elegari ad
agendum in diftans, & ad cruciandos demo-
ncs in hoc aere vagantes codem Cruciatu,que

375

cruciaret, i manerent ininferno, Addit Glof-
fam relazam hoc folum fignificarc . Verba,
€aim cius funt ;3 Diabolys vbicumque [t s femper
fere tormenta fuarum fiammarum . -Exiftinio non
cflc admittendam talemy aGionem ignisia dt
ftans, Veenim demon deferat fecum fuum
cruciatum, fufficit , ve deferar qualitatem
cruciatiiam. ili impreflam ab-igne, dum,

erat in inferno, 4 qua non poielt fe libes
Larc . i

TRACTATVS XIIL

De Hinnminatione s Locatione , Hie-
rarchys; Ordinsbus., Operarion:-
bus Angelorum in corpora, mif-

Sftonibus , ctuflodia hominum , a¢
de impugmzrzamém, AC tentatto-
Hibns devaonums . '

§ ANCTVS Thomas d quzfio.
B¢ 50, vique ad 64, inclufing
quindecimqueftionibus egit
de angelorum  exiftentias 5,
eflentia, loco,motu locali,in=
% telle@u, voluntate, creatione
in {tatu naturz, ¢leuatione ad
tatum gratie, & gloriz, peccato, & prnadz-
monum,quaram quzltionum do@ricam iam
examinaaimus. Defcedit deindé ad agendum
de opere fex dierum , quibus Deus mundam
creadir, &ordinauit; ac de ijs agit 4 quzftione
65: vique ad 74. inclufiug: & quia Deus fexta
die fecit hominem, 4 quaftione 75, vfque ad
102 agit de homine fecundum animam , &
corpus, ac.de ducbus primis lhomm:bus i
ftatu innocentiz . Expeditisijs; quz {pedant
ad creationem rerum , agitde earum guber-
natione 3 & quia gubernatio verfatur criam
circd angelos , ac Deus \-'r_itur angelis ad. alias
res gubernandas 4 qualtione 106. vique ad
114, inclufing nouem queftionibus difputat
de g{lbcrnarionc,quq Dcus gubernat angelos,
iifque vt miniftris vtitur ad cztera gubernan-
da, Do&rinam harumneuem quzftionfi cum
S. Thoma difcuticmus hoc tractat s atques
agenius de illuminatione , locutione, hierar-
chifs, ordinibus , & opcrationibus angelorum
incorpora , de mifiionibus, & cuftodia ange-
lorum,; acdemum de impugnationibus, &
tentationibus demonum , & fic abloluemus
traCtatum de angelis . Titali quaftionum fe-
quentium vider] pofluntin indice initio pro-
pofito ?

QVE-




	Seite 494
	Q. 170. Vtrum Angeli habeant causam sui esse, & creati fuerint ab  æterno, vel ante mundum corporeum in cælo empyreo.
	Seite 494
	Seite 495
	Seite 496
	Seite 497
	Seite 498

	Q. 171. Vtrum Angeli ab initio suæ creationis fuerint beati beatitudine supernaturali, & perfecta, vel saltem beatitudine naturali, & imperfecta.
	Seite 498
	Seite 499
	Seite 500
	Seite 501

	Q. 172. Vtrum Angeli indiguerint gratia ad hoc, vt conuerterentur in Deum.
	Seite 501
	Seite 502
	Seite 503

	Q. 173. Vtrum Angeli fuerint creati in gratia, an in pura natura.
	Seite 503
	Seite 504
	Seite 505
	Seite 506

	Q. 174. Vtrum Angeli in primo instanti creationis liberè se disposuerint ad gratiam sanctificantem.
	Seite 506
	Seite 507

	Q. 175. Vtrum Angeli meruerint suam beatitudinem, & post vnum, vel plures actus meriti sint illiam consequuti.
	Seite 507
	Seite 508
	Seite 509
	Seite 510
	Seite 511
	Seite 512

	Q. 176. Vtrum Angeli consecuti sint gratiam, & gloriam secundum quantitatem suorum naturalium.
	Seite 512
	Seite 513

	Q. 177. Vtrum in Angelis beatis remaneat cognitio ac dilectio naturalis? & vtrum peccare possint saltem venialiter, & in beatitudine essentiali , vel saltem accidentali proficere.
	Seite 513
	Seite 514
	Seite 515
	Seite 516

	Q. 178. Vtrum Angelos & quælibet creatura rationalis sit naturaliter peccabilis, vel sit possibilis creatura rationalis impeccabilis naturaliter.
	Seite 517
	Seite 518
	Seite 519
	Seite 520

	Q. 179. Vtrum & in quo sensu in Angelis possit esse tantum peccatum superbiæ & inuidiæ.
	Seite 520
	Seite 521
	Seite 522
	Seite 523

	Q. 180. Vtrum primum peccatum Luciferi fuerit superbiæ propriæ, vel potius nimiæ complacentiæ de se ipso, seu luxuriæ spiritualis.
	Seite 523
	Seite 524
	Seite 525
	Seite 526
	Seite 527

	Q. 181. Vtrum Lucifer peccauerit, vel peccare potuerit, appetendo esse, vt Deus per æqualitatem, vel per similitudinem.
	Seite 527
	Seite 528

	Q. 182. Vtrum Diabolus primò peccarit inordinatè appetendo  beatitudinem naturalem, vel supernaturalem, vel vnionem hypostaticam, & quemdam principatum.
	Seite 528
	Seite 529
	Seite 530
	Seite 531
	Seite 532
	Seite 533

	Q. 183. Vtrum aliqui dæmones, vel Angeli sint naturaliter mali, vel habeant aliquam inclinationem naturale ad malum bono honesto contrarium.
	Seite 533
	Seite 534
	Seite 535
	Seite 536

	Q. 184. Vtrum Diabolus peccauerit, vel peccare poterit in primo instanti suæ creationis, vel intercesserit, ac necessariò debuerit intercedere aliqua mora inter creationem, & peccatum ipsius.
	Seite 536
	Seite 537
	Seite 538
	Seite 539
	Seite 540

	Q. 185. Vtrum Angelus supremus inter peccantes fuerit supremus inter omnes , ac fuerit alijs causa peccandi.
	Seite 540
	Seite 541
	Seite 542
	Seite 543

	Q. 186. Vtrum plures vel pauciores Angeli peccauerint, quàm in charitate perseuerauerint & vtrum peccauerint ex omnibus ordinibus.
	Seite 543
	Seite 544
	Seite 545

	Q. 187. Vtrum intellectus dæmonum sit obtenebratus per priuationem cognitionis omnis veritatis, tum naturalis, tum supernaturalis, tum speculatiuæ, tum practicæ.
	Seite 545
	Seite 546
	Seite 547
	Seite 548

	Q. 188. Vtrum voluntas dæmonum sit obstinata in malo, & causa huius obstinationis sit physica, vel moralis Angelorum immutabilitas in proposito semel concepto,vel substractio gratiæ.
	Seite 548
	Seite 549
	Seite 550
	Seite 551
	Seite 552
	Seite 553
	Seite 554

	Q. 189. Vtrum voluntas dæmonum, & hominum damnatorum sit ita deprauata, vt non possint exercere vllum actum moraliter bonum.
	Seite 554
	Seite 555
	Seite 556
	Seite 557
	Seite 558

	Q. 190. Vtrum in dæmonibus detur dolor, & tristitia, tum spectans ad pœnam sensus, tum spectans ad pœnam damni, quique ab ipsis excludat omninò delectationem, & gaudium.
	Seite 558
	Seite 559
	Seite 560
	Seite 561
	Seite 562

	Q. 191. Vtrum aer iste caliginosus, ac infernus sint loca pœnalia dæmonum.
	Seite 562
	Seite 563
	Seite 564
	Seite 565
	Seite 566

	Q. 192. Vtrum, & quo pacto dæmones abigne corporeo torqueantur etiam cum sunt extra infernum, & vagantur in hoc aere.
	Seite 566
	Seite 567
	Seite 568
	Seite 569
	Seite 570
	Seite 571
	Seite 572
	Seite 573
	Seite 574
	Seite 575


