UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

Sect. 1. An demonstretur esse Deum quodda[m] ens eximie perfectu[m].

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

XXXV.

XXXVL

4L
Polsitab aliquoignorari. Vnde Auguftinus traétas,
106.in loantractans verba illa: Manifeflaui nomen taum
bonsinibus, inquic: Nopllud momen tuuim quo vocaris De-
w5 fud illud quo vocaris Pater meus. Nant quo Dens dicitur,
Vaitierfe creatitra s & ompibusgentibus 5 antequam in Chri-
fhuin crederent 5 non omni modoeffe potwithoc nomen igno-
vatum. Hxcauté notitia Dei dupliciter poteft intel-
ligi vne modofub aliquaratione confufa s & com-
muni, vt {ub ratione einfdem fuperioris numinis,
quod pofsit nos adinuare aut beatos efficere;vel ali-
quid fimile,qui conceptus licerin verum Deum con-
ueniat, poteft tamé eciam falfis diis applicari, & hoe
fortalle mododixit Cicerolib.i.de Nar. Deorum:
Nullam efegentem , quenon habeat aliquam pranotioncin,
quod Detis fit, Aliomodoid poteft intelligi de cogni-
tione veriDei per conceptum fupremi entis,quo ma-
ius eflenon poteft, quodquefitprincipium cztero-
rum, & hocmode videtur loqui Auguflinuscitato
loco. Vndefubiungic : Hecoft enimvisvere diginitariss
Pt creature vatignali iant vatione VIRt now oninino ant pe-
wigus poflic abfConds = exceptis enim paucisinguibus naivira
nuntm deprawata eft s vaerfum gengs husmamtin , L
anuads huins fatetur - authorem. Et eoder 1
runt Terrullian.in Apolog. cap. 17. & Cyprianusde
idolor.vanic. Sugninadelictieft nolls oum cogioficre quem
ars non poffit:& in eodem cixerunt alit quos fupra
itani, heminibus efle nacurglicer infitam cognitio-
nem yeri Dei.

Hezc autem cognitio neque inomnibus prouenit
exdemonitratione; quianonomnes funtcapaces e~
jus, neque ex fola terminorum euidentia ; nam licet
demus nomine Dei fignificari ens per fe neceffarium,
quo maius cogitarinon pafit, vevulr Anfelm. fum-
plirquecx Augultino Iib.1. dedo&rinaChriftianae.
7.tamen non ftatim eft enidens an fignificarum illi-
us vocis fit vera aliquares, vel folum fic aliquid con-
fictum,vel excogitatum d nobis. Dupliciergoexca-
pite oriri potuithzc notitia: primo exmaxima pro-
portionequamhzc veritashabet cum natura homi-
nis: propofitaenim hae veritate & explicatis termi-
nis,quanquamnon ftatim apparcat omnino cuides,
ftacim tamen apparet per fe conlentaneararioni, &
facillime perfuadetur homini non omnino praueaf-
feéto. Quianihil apparetin ea veritatequod repu-
gnetaut dificilem creditu eamreddac: & € contra-
rio multa funt qua ftarim inclinant ad affentiendn
illl veritati: multa(inquam) non folum Metaphyfica
vel Phyfica, fed etiam moralia , neclolumexterna;
fed ctiam interna. Nam fi homo in (eipfum refleéta-
zur; cognefcit {8 non effed fe, neque fibi{ufficere ad
fuam perfe&ionem, neccreaturas omnes quas expe-
ritur fibi fatis facerc: imo agnofcitinfe natoram ex-
cellentiorem illis, quanquamin fuo gradu imperfe-

¢tam,quia tamin cognofcendo verum , quam ina-
mando bonum,felecognofcit imbecillem & infirma.
Vnde facillimo negotio homefibi perfuadet indi-
gerefe fuperiorinaturaaquaducat origisen, & &
quaregatur& gubernetur.

Secundo fundaraclt hzcgeneralis notitiain ma-
jorum traditione & infticutionetam filiorum 2 pa-
rentibus,quamimperitorum d doftioribus. Ex quo
etiageneralis fenfus apud omnes gentes percrebuit,
& recepta cft, quod Deusfit: vadehac notitiama-
iori ex parte videtur fuiffe per humanam fidem prx-
fertim apud vulgus, potius quam pereuidétiam rei;
videtur tamen fuiffe cum quadam euidentia practi-
sa & morali, qua fufficere poterarabobligandum
tum ad aflentiendum huic veritati, quod Deus fit,

tum etiam ad colendum ipfum. Etiuxta hze

facile intelliguntur omnia, quz de cogni-
tione Dei, naturaliter infinita;a Do~
€toribus dicuntur.

)

11IRE=

& ; 1 1, J. £ '(!
Dg@,;h XXX, Quid Dews it

DISPVTATIO XXxx,

De prima enle , Quiiinus ratione naturaly ¢

pwgk quid & quale it gt

Q :ﬂ{:il;:us pr;ﬁ@:puex ul‘tc_ndimps Deum
bl © ex partedeclarare ceepim? quid
fic: nam, vediximug;haee duoin cogni.
{ g tioneDeing poﬂhpr omnino feiung;
: ¢ nue fuperelt vt reliqua tradamog qua
dirette ipecrantad cogrioflcendum quid fit Deuy, f.
mulque declaremus qualisac quantusfic | namiy
Deo non clt aliud qualiras vel 11lﬂghitlldn,t’ll!am¢£
fentia Supponimus autem non poflenos naturalily.
mine hzcde Deo cogneftere prout in fefunt, q.uj;
id fieri non potelt , nifi pervifionem claramiphus
quz non eft homini naturalis, vt infraetiam oﬂm:
demus. Neque etiam poflunt hec oninia fimipliciter
anobisdemonitrari i priori de Deo, quia folum per
effectus deuenire poflumus in cognitionem eius: co.
gnitetamen vnoatrributo Deiex effe@ibuseiusin.
terdum poflumusexillo colligere aliuda prioti, e
xta modum noftrum corcipiendidiuina, divifim,g
ex vno conceptu alium elicienda,vefuperior: difpu.
tatione tetigimus,& hi duo modidemonftrandioh-
feruandi funt, & ad fingula divinaateribura: quoad
fieri pofsit; applicandi. Primum igitar quafi finda-
mentum & principium omnium, quz actribuuntur
Deoseft; efle ens per fe neceMarium, & funmelleper
effentiam, quod demonftratum eft difputatione pre
cedenti:ipfum ergo effe Deieft quiddicas eius:quid
vero in hocefieincludatur,quidue ex ipfo effe perel
fentiam inferatur, videndumnune eft,

SECITILO E

Piramadeeffentia Dei (it effeens omnind
perfectum.,

¥ Efpondeo; de quidditate Dei et vl
5/ ens yndequaq perfectum. Potelique
=2 hocnaturali lumine enidérerdemon-
ftrari. Vehae probemus , fupponendi
B eft ; perfectumid dicioui mbil deeh
ex 5. Metaph. Quod poteft vel priatiue, velnegati
ueintelligi. Priori modo dicitur perfefum, cuinihi
deeft quod ei debitum fit narurafuaad fuam integri«
tatem feu compiementum, & hoe modo multafunt
entia perfetain fuis fpeciebus vel gencribusnonta:
menfunt perfeéta fimpliciterin tota latitudine et
tis. Pofteriori ergo modo digitur perfefum il
lute nihil perfe&tionis deeft: atque hoc moda illvd
ens dicitur abfolure perfetum cui omnis perfediio
itadebita cft, ac necefarioineft, vt nullaei onnie
deefle pofsit, nec privatine nes negatiue, &virog
fenfus dicitur ele de effengia Deijefle fimplicicer =
feftum, L I
Et inprimis quod non pofsit Deus privatiie cl-“J
rere aliqua perfeétione , eft per fe smdcmafﬂml-‘lf!l';
quiaficut Deusexfeeft; iraexfehaber tatamper "Jw
&ionem fibi debitam. A quo enim fuperior! illam’
haberet, cumipfefic fupremum ens? Haber ergoll
lam independenter abomnialio 5 ergoinlf"vdh“
priuari potefttota perfeltione fibidebita: 1\5:!"2:
ipfe poteft feipfum illa privare, tum quia °I“‘b,‘g=_
naturaliter apperit & retinet perfeétionem fy 'm
bitam,nifi ab alio potentioriilla priuetur, "ém 46
xime quia Deus non habet huiwdmodiperfe f!?liiﬂl
fe effetine, fcd formaliterfeu negatiug, 4 5
non habet abalio, fed ex formali emmemlal'uz;l‘
turz. Arque hing maxime cofirmatur thPaj‘:n i
&ualitate ac fimplicicate diuini elfe, names HEEG
cifsima nonpoteft aliqua perfeftione Pt
deftruaturtota : cfic aurem Dei defirui BORFL:

fith
el
121
1t
gt
L 01
i it
qu
i
O
Bt
254
Iog
1ig
i
ik




T By

| agmomnisp

Sedt, L

mﬁ:ﬁmplidf“ neneﬁ'nrium:fzrgo ne¢minui, eum
?-fm Jiciimum ; & actualifsimum: ergo non po-
t41p fimalhaberetotam perfeftionem fuz naru-
“MEF lm Etinhocfalcem fenfuattigit hanc veri-
iy .[iunem ciusArift.lib.12 Met.ca: 7. Quod
i L E fedtio huic diino eflc debica fityat-

5 quced:n » quqdn-on pc;fsit Duusoanlz)lnto‘carini-ﬁ::-
y stine aliqua perfectione 5 probatur p o,
o148 l?c‘iﬂdicat dinina feriptura,cum dicit: Quefa-
ﬁ'f;mmopmuuj}'ﬂ, loann. 1.& cum ipfum appellat,
G”:wh]m{iﬁ , Exod.33.fic etiamde Deo docent fan&i
puresDio.cap.5.de Diui nunomin. & Iren. libr.4.ca.
3;.cum=ium, Desm continercomiidy vel effeomnia, vt
qus:ixurCIcmcnsAlexan d.lib.1.Pedag.cap. s,;.S_lc de-
m‘qu,(qugdad nosnunc l'p;&g:)_f'enfemn: Philofo-
vt de Herm.feu Mereurio Trifmegift. refere Cy-
tlibs.Contra Tul fub.fin.& S mdgs‘m Mercurio, &
fEﬁlllJP ad Amnionemregem,quilic ait. : Deym o=
i Domtinurt, factorem Patrein ac ﬁ’p;um imiploro , a
gy exiftentis 5 GrviMm oinnia exiftentent, a1 0
suim plesitsiclo prsiiin eft; & invne. Mu!taque' ] n_nh_a
|ag|zntu:cx‘l‘rifmegi&.in Pimaundr. prefentim in fi-
necepit.s & 16. vbi llahcnrurf.erg omuia verba, que
CynUusr:fcru.Vhicx Platone eriam & Porphyriad-
dudenon difsimilia. i 7
I Seundo probatur & pofteriori ex di&is fupra de
ghtibus Dei feu primientis: ©mnisenim perfectio
pofibilisaut eltinereata,aut creata.Siincreata fin,in
foloprimoente effeporelt, quia nihil eft increatum
eataipfm. Siveroeftereata, ergoneceflario effe
debetabhocprimaenteve aprima &p:mc:pa_ll cau-
fiquizoftenfumeft , nihileffe pofle prztcnpfum,
niigbiplo : ergonecefle eft ve omnistalisperfeétio
fitinipfo.nobiliori 5 & excetlentiorimodo. Quia
pufeftio effectus neceRario fupponiturin caufa; queg
uifadepropria 5 & fufficiente virtute poteft talem
ptfefionem communieare effetui. Quomodoe-~
nndarepofiet canfa, quod nullo modo in fe habe-
tti Arquehzc ratio cadem proportione concludit
diqucunque perfedtione pofsibili verasac realisfiue
ilidureperiaturin aliqua creatura iuenon ; nam
fipofsibilis eft;nonnifi 3 Deo effe poteft:ergo necefle
dyriamnicfitaliquo modoin Deo, quia nihil po-
thefleab ipfo,nifi quod aliquo modoeftinipfo, eft
tpodeelfentiaDei ; vrinfeincludat aliqguo modo
. nem perfectionem entis.
fecundo poteft hoc 2 priorioftendi, quia Deus cft
frmumens , veoftenfumelt ; ergo eft etiam fum-

I

| § mm&perfedtifimum effentialiter: ergo de effen-

fiaciuselt, veincludar aliquo modo omnem perfe-
fionem pofsibilem in rora latirudineentis. Prima
Wnfequentia ex terminis fere perfencrach: camf
Detselt primii ens caufalitate & necefsitate elicndi

- Weelleeltyve fic ctiam perfedtione primum.  Quo
Hiamprobatumex fuperioribuseftexeo ; quod o-
Miainferiora entia eofuntmagis velminus perfe-
%) Qromagis vel minus accedunt ad hoc primum
“incquepotelt in hacrerdi inzqualizate ita proce-
dlmlrf nitum, quindetur aliquod fupremum ens,
oditeaterarum capur & menfura, quod non po-
teﬂeffealiud,niﬁipﬁ:m ensprimum. Eftergoillud
Jmme pecfedtum, Secunda vero confequentia in
Pincipiofacta,videri poceft minus enidens,quia re-
epotelincelligi, quod fit perfeé&ifsimi omnium,
m“‘:“;‘-‘ﬁti[ma: perfe&icnes omnism, ficut homo
nm}:;)t&lfﬂmus omnium animalium , & tamen
i .lnnriﬂne:ummumamrpalmm perfe&iou_es. Sed
Pmed;nusmp&gumna illa pr_oba:pr. Primoex
mmﬁ:&c ;;:Etc]nanong_ 5 quia primumensnon
Pfincipiumpmm n;u'-‘ir?e: :, fed :am}lluamrpru}w.um
Bamaltering , non fag: at i rfis‘a lqu? B illa,
VtPer['econft;t fed m?il' o o 1ll_a,
i“‘inf=cuntin:a:a|r“ece eeft, vtpcrfeﬂ"mnem il-
& perfefifime lquomodol:ﬁgrgopnmurpens
! mtanquam Prioeipinm omnium,

De perfeitione Dei. 4

3

non folum eft perfeQiug ¢xteris, fed etiant o mhivm
perfeftiones in fe przhabet.

Deinde probat &4 D. Thom,1.pact.q. 4 articulo 2.e2
principio fupra probato,quod primum eft ensipfum
effe fubfiftens per effentia ; ergo claudit per e omné
perfeétionem effendi, Quam rationem eiufque pro-
priam vim commodius declarabimus affertione fe-
quemm unc aliter probacur illa c:mi’cquentia,quiz
primum ensnon folum eft perfe&ius omnibus, qua
funt, fed etiam omnibus, quz efle poflunt : ergo ne-
cefleelt,quod tit perfectins omnibus hon vecungues
fed vt continens in fe perfectionts omninm. Antece-
dens probatum ¢ft 5 quia primum ens non folum eft
primuinter ea,qua funt,fed etiam inter omnia pof=
tibilia. Item, guia, i effet pofsibilealiud ens perfe-
€tius 5 velillud effet ens neceflarium ; & ficiam a&u
effer,vel poffer effici ab alio, & hocnon 5 quianoni
primoente ; cum non pofsit efficere aliquod perfe-
tiusfe; ergo noneft vilo modo pofsibile ens perfe-
ctins,ergo primum eft ens perfe&tisimum omnium
po&ibil:um.Confequentra vero probatur, quia da-
to quochnqe ente,quod excedat cxterainimperfe«
¢tione, non tamen contineat perfectiones omnium,
illud non poteft effe perfefiius omni ente pofsibilis
quia poteft efle alind, quod non folum fit peifectius,
fed eriam contineat reliqua.Neque enim dici potelt,
hanccontinentiam inueoluere continentiam, aut efle
impofsibilem,tum quiainrebus fenfibilibusexperi-
murgualitatem vel formam fuperiorem continere
petfectiones plurium inferiorum; cum etiam » quia
nulla ratio repugnantiz;autimpofsibilitatisafsigna
ri poteft, vt magis conftabit inferins deelarido mo-
dum huius perfectionis. Vtergo primum ensfit per-
fetiusomni pofsibili, neceffeelt ; ve omnem perfe-
Gtionem palfsibilem infeincludat:vam 6 aliqua per-
feGtioeller pofsibilis; & ilh deefler, perfedtius effet il-
lud ens, quodillam perfeétionem fimul cum omni-
bus aliis haberer.Et propterhanc caufamreéte dixe-
runt Auguftin. & Anfelmus, Deum-cfle taleens, quo
maius excogitari non potefl. Et Greg. Nif. lib.de O-
pific.homin. c.i. Deum effetale bommm 5 quod omme bonsan,
quod intelligendo cogitandoue coprehenditur, exuperat. Cogi-
tandofciiicet rali cogiratione;qua in re cogitata non
inucluat repugnantiam , fed it dere vere pofsibili.
Etenim , {i cogitatio nonfichainfmodi, res cogita-
tanomn eritmaior , imo nécerit, fedensrationis &
prorfisnibil:[i autem aliquid maius vere cogitetur,
&illudericens pofsibile: ergo écneceffarium , quia
haceft prima & fumma perfe&tio entis perfe&ifsimic
ergolludenserit Deus,& non aliud quod cogitaba-
tur minus perfeGum : eftergoderatione Dei, vtiit
ens tam perfettum,quo maius excogitari non pofsit.
E: confequenter,vtinfeincludat omnem petfectio-
nem pofsibilem, tora¢nim perfectiovere agrationa-
liter cogitatur in aliquo vero ente.
Tertio poteft eadem confequentia in hunc mo-

:larari, & confirmati : nam primym ensnon

cliqua omnia figillarim, fed etiam fi=
ieque vecundy illa excedit, fed optimo

foperandireliqua omnia Gmul fumpta, eft conting=
do eminentiorimodo quidquid eftin omnibus illis.
Quodaliter declaratur:nam quando vna res eft per-
fectior aliis;non tamen continet totam perfe@tioné
illorum,quamnuis abfolute fit perfe@ior : tamen fe-
cundumaliquam rationem contingit effe minus per
fectam, vt fol eft impliciter nobilior luna, & nihilo-
minuslunain aliqua dignirare , vel virtute excedit
folem.At vero primii ensitaexcedere debet, & fima
pliciter,& in omninobilitate,& perfectione reliqua
omnia,vt neq ablolote, neq fecundum aliquam ra-
tionem ab aliquo feparari pofsit,quem modum per-
fetionis & exceflus habere nonpofler , nifiomnem
perfeftionemin fe contineret. Nifi autem ita exce-
deret omnia; non effec primumensfub omniratio-

D 4 ng&

iliingenereentis : fed optimusmodus

VI

VIL.




R ——

44 XXX
ne & perfefiione entis, & confequenter negabipfo
poflet omnisratio, & perfedtio entis manare.

Dices » hacratione prebareturillud primumens
ium entium perfe&ionesica
fisfunt, quia wota hze pec-
feétio cogitaripo quoente,schicmodus ex-
cedendi reliquaelt perfettior. Refpondernrnegan-
dofequelam }.qL‘.m non omnes illz perfectiones for-

naliter [umptre; [peétant ad colfummatan entis per-
fe&rionem, neque omnesinter fe compofiibiles funt,
net cum exaftaac fumma rei perfectione. Vnde ad
hos declarandum reée diftinguunt Theologi du-
plices entis pesfedtiones,qualdam vocant impliciter
fimplices : alias vero perfeétiones fecundum quids
fep non [impliciter. Prioris generis funt, quz neque
inuolufit imperfectionem vliam, necrepugnantiam
vel oppofitionem cum aliamaiori;vel xzquali perfe-
&ione. Vnde de rationeperfestionisfimpliciterin-
primis eft, ve ficabloluta, & nonrelatina:nan perfe-
Gio relatinaexcludical:am fibioppofitam,qua qua-
tum eitexfe, poteft efle zque perfefta. Deinde effe
debet talis perfetio abfoluta, quanullamincludat
impecfeltionem;, neqg alteri meliori opponatar.Vn-
deex Anfelmoin Monolog. c. 1.4. definiri foler perfe-
&io fimpliciter,quod fivilla, queinvioquoque eft melior
wfie,quans nonipfisid eft; que inindiuidue entis, feuin
latitudine entis,vefic melior eft ipfa;quamquzlibet
illi repugnans,ve bene expofuitScorus in.diftinct.8.
quattio.s.ad 1. & Caietan.deente & eflentia capite 2.
Omnis autemalia perfeétio, qua: non eft huiufmodi,
dici poteft fecundum qaid, feunon impliciter, feu
1 certogencre.

De perfedtionibus ergo fimpliciterdicendumeft,

D f;jb‘:lt.

debereelletale; vooms

IX.
Cmmes per omnes €l in Deo formaliter, quia infuoformali

feftiones conceprunullamimperfeitionem, fed puram perfe-
fimpliciter Gioneminuoluuntneque intet fe repugnantiam in-
{‘"1‘_1)‘”:"’ cludunt. Vnde ficillashabere, id eft; formalitersme-
}:m:q;ifﬂ: lius eft,quam aliqua earum carere; &ideoderatione
* entis fumme perfectiin tota latitudine entis eft 5 vt
hasomnes perfedtiones formaliter includae. Adde,
in his perfectionibus non pofle cogitari altiorem
modum continendi illasquam formaliter, quia in-
trafuam formalemrationem,neclimitarionem;nec
impetfe@ionem includunt, nei; alriorgradus entis
exgogitari potelt, quamille, adquem hiz formales
Pcrfcét ones pertinent, qimles‘ﬁm: viuere; fapere, &
alia hujufimodi. At vero de perfeftionibusfecidum
quidfecuincerto genere, dicendumeft, non pertine-
read confummaram perfe@tionem primi entigsvtil-
las formaliterinciudat, veredieprobat obiedtio fa-
€raquiaaliasrepugnantia & oppelitainciuderet: [té
fzpe buiulimedi perfectio infiio coeeptu formaliin-
cludit limitatienem; e itionem;autaliam fi-
milem impegfedtionem e i¢nonpoteft perti-
nere ad coxflu : ionem fipremi entis.
Pereine iusentis ve hasom-
nesperfectio ‘ter contirreat:efiq hicmodus
cofentaneusexcellentiz illius entis; quod habet gra-
dum & mellendieminentiorem, quam omne
ens, inquohe perfedtiones formaliter reperiuntur,
& ideo eminentiorimodo contitiere debet has per-
fe&tiones,quam fincia encibus fadtis,

X. Quid aurem fitcontinercvnamrem cminenter a-
Quix fis v liam feu perfectionem eius,difputant Theologi cum
mamrem  D.Thom.s. part.quaft.4. Breuiter tamendicendum
inslinemi- gt continere eminenter,elfe habere talem perfectio-
nenier Gon pem fuperioris rationis,qua vittute contineat quid-
tmer.  anid eft ininferiori perfectione, quodnd porelt me-

liusexplicarid nobis, quam in ordinead caufalitaté,
vel effetum, Vade perfectiones omnes creaturarii,
quatenus funteminenterinDeo,nihil aliud funt,qua
ipfamer creatrixeffentia Dei,ve dixir Auguftin. libro
4. Gen.adliter.c 2.4. &fequcntibus,&l.br.4.dcTri-
nitat. d priacipio & traét.r.inloan.Arfelm.in Mono-
log.cap-34. & 35.& in Profolog.cap.i7. diciturantem

O)ziid Deus it

ereatrix effentia effeeminenter omnia, quateny
fola & fuaeminenti virtute rebus Oml’!l'bl:s p‘m.;*'lts.irl
las perfeftiones communicare. Non quud‘:‘hm; ;
terloquendo, & fecundum pracifioné rationis :;‘!’:
resefficere ﬁt c;ls_eminen:er continere: nosmii:‘r?L\;;
ratione diftinguimus, & caufalem h“ndﬂﬂ:tionf:l
veramefle credimus. Quia continet cminen:er.id;g
poteft illas efficere, fed explicamus illam conginen.
tiam perordinemad effeftum , quia non poffumys
commodius & clariusid przftare.

‘(lL.‘.Od enim quid.‘.m alunt continere eminenter
perfectiones creaturarum, elle, 50“"“€l‘ﬁqllidquid
eft perfetionisinillis, feclufisimperfe@tionibug,gh.
feurius efty nam cumdiciturDeus cotinere quidquid
elt perfectionis creatura feclufis imperfedtionibys.
aut fubincelligicur eminenter, &iicnil1ilexplicm',
aut fubintelligicur formaliter.& ficinuoluiturrepy.
gnantiainam feclufa omniimperfeGione nonrems.
net formalis perfetio creatura vt fic:quiainintrin.
feca formaliratione;&conceptu creatnr includirye
imperfedtio.

Dices hine fequi , nullam perfe&tionem creatam

efie formaliterin Deo,quianulla perfedtio creatach, yaf
qua-formalirer fumpta includat imperfectionem, iy
Refpondeo, verum efley nullam perfeSionemeresam:

tam, fecundumadequatrdrationé § haberincreatu-
ra.elle in Deo formaliter.fed eminentertantomion
eft enim in Deo fapientia creata, nam vt ficeltac
dens & finita perfe&io , & idemelt deczterisfimilis
bus. Dicitur ergo Deus qualdam ex his perfeftion.
buscontinere formaliter, quiafecundum eashabe
aliguam formalemn conuenpientiam cum cieatira;n
tionecuins illa perfectio fecundum idem momen, &
eandem rationem feu conceptum formalematti-
buitur Deo é& creaturg’; faluaAnalogia, quzing
Deum & creaturam femper intercedit. Quandove:
ro non eft talis conuenientia y nec formalis dence
minatio, fed folacfficacitas diuinz virtutistungde
cimus intercedere continentia enynentialem, At
queita in Deonullaperfectio clt formaliter, nifive
fecundum proprium conceptum Deiy vel faltemfe:
cundum conceptum abftrahentem a Deo, dartdils
ris. Reftabachic alia difficulras, quiafequitureltis
Deo infinitas petfectiones:fed hac facillimeexpedic:
tur ex dicendisin ducbus puuéhsfequcnnhus.

SECTIO IL
Vsesm demonflraripoffit, Dessneffe infrmihm

Initum, &infinicum, tefle Ariftozlt
proprie dicuntur.in quanriraremghs&
cum ergo hxcin Deonon fit; ¥tilg:
ponimus, non poteft eiTe hic fermadt
0 infinite fecundum hancproprieslt
fed fecundem eam translationem, qua dixi Auge
finus 6. de Trinitate,capit.8. In bis quanayml g
Jiant,iden eft maius efve; quod melius effé. Rurfus nonit
telligitur quaftio defola infinicate durationis; nam
enidentifsimum eft Deum effe @ternum, &e0° i
quenter durationeinfinitum. Quod tam exenet
bus; quam ex diétis de effe Dei Facileonuindpe”
teft. Nam vel munduseft z:ernus,ve!ccpmnlem'
pore, fieftzternus, multo ergo nMagis Dtl:li;qu‘;.
primus auétor, & motar eius :fivero ci“epﬂl“ Lc—uir
pore:ergo ab aliguo initium {umphz,quined P;:e:-
incipere; alias fump{iﬂb:principmm_abailﬂ_-‘“ e
gononprocedatarin infinitum,fed nﬂmunn?’mm
ente,ve oftenfumeft; necefle eft illlud e{?cfcmptﬁén‘
fuiffe. Irem quia oftenfum eft priment e'n“fc s
fimpliciter neceffarium, quianon eftab alm'xiﬂen-
fe: non ergo potelt habereinitium velfineme o
dieft ergoinfinitzduratioms: Ig}l‘tur_qu?:ihofp;&ia’
pue intelligicur deinfinitate in elientid d:{ngmhﬂ
ne; &confequenter etiam in virtueagenatitt, o

du
fl
rnl
or
it

2
=
-

Jnu

Tl ilil

kury

!
tm

[
lp
o
i
itz




	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44

