UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

11 An Deus sit indiuisibilis, quidg[ue] possit ratione ratione naturali circa
hoc inuestigari.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Seil, X 1. «oAnDeum effe inuifibilem demonflraripofsis. $

: £« Jueriami cum reduplicarione fumatur. Lati-  Nazianzen.orat. 34.queeft 2.de Theolog.non longe
% Jolidlt-£A-C

o

iy ysautem loquendo deratioie fmmgh quafi (peci= &bAln‘t‘-D, fiic:t; Ego veroita potius dicendum cenfeo , Dei
i ;'l_.hdicipuffﬂ"nl!’?f'csl-‘e“ronﬁ' vtlic, fen t_ll'r.s re~  natttam n‘m:’as quider verbisexplicaripoffe animo auten
e Jalonesformaliter diverfz l‘ecunm‘nn proprias ra- - atque intelleéin consprebendi mulzo mititts pofft. Hincer-
1o conesin eistamen ve ficnon proceditargumentum  go faftpm ci} 3Vt ad exphcan.c_iam ahquormodo ex-
te };&umdedi::crﬁsdns : quiain ‘hxs effet al:lu}ucc & (,CUCIltiﬂrm‘ullznh:t:nal:!lr.t variis negationibus , feu
i ﬁmpﬁciterdmaﬁms_e[fel_ﬂ;ml‘s,x?_ tota veriufgueen  aceriburisa negationibas fumptis vtamur, eo quod

Jrai¢, quia matura in cis effecdinerfa : atveroin neeproprie, veldirette feu pofitive dicere pofsimus
i ;1.1 «lniselufdem naturz folu_?x eft diftin&tio inra-  quid antqualefie, nequectiamvna velaltera nega-
i :;w rionibus perfonalibus 5 in quibustora pc:‘_fc?}':g na- tiome id fatis exprimamus. Haétenus ergo expli-
'mi: azintmeincluditur & abillahabentinfinitam  cuimus attributa,qua exnegationibus imperfeétio-
'ﬁum? fgionem fimpliciter. Sic igitur proqualitate  num creaturarum fumuntur, quibusindicatur, na-
dcm; hujusloci fatis declaratum eft,rationes fattas & de-  turam divinam omnem ereatamnaturam fuperare.
oD ponftrareoptime nonpoflecllediftinétos Deos, &  Prazterhzcveroaddunturalia attributa, quibus di-

diin&ioni perfonarum in eadem deitate nihilob-  uina cxccllcn_t;a per comparationem ad intelle@Gum
fate. : : creatum, & eius capacitacem explicetur. Videtur e~
i, Sedqueretaliquis , ﬁenﬁ_na‘turalalter cuidensv- nim prius eflfe quod in intelleétum cadere poteft,
pipmtancum Denm effe,qui fieri potuit 5 vifere o-  quamquod ipfeintellectus eft: &ideomagis enam

ne i pneshominesineo fuerint errore vcrfa_t':, vt plures  explicarividerur excellentia dining naturz per com-
g« B itimarint effe Deos : imo (quod mirabiliuseft) parationem & exceffum fupra capacitatem intelle-
o P qnodbrata animalia,volucres & ferpentes , imo & &us,quam per quemcungue politinum conceptum,
S Japides ve Deos adorarint. Refpondetur in primis, quem de Deo formare poffumus. Hac ergo ratio-
m freomnes virosin Philofophia eruditos vnil tan-  nedisicur Deusinuifibilis , incomprehenfibilis, in-
e imagnoniffe Deum, vt de Socrate , Platone, Ari-  effabilis:de quibusattributis videndum eft quid per
i florsle, Cicerene, & aliis conftat : &dePythagora;  illaimportetur:&quo modo naturali ratione often-
- Sophocle; Euripide, & de Orpheo, & antiquis Poe-  dipofiint.
fis ssrefert late Iuftinus libro de Monarch. & inora-
i tione Parcenetica , & Ladtant. libro primo divinar, Luot modis dicatuy innifibilss.
- infirut. 2 capite quinto, & Arnob.libro tertio, con- farri : :
2 taGent.Eufeb libr. 11, de preparat. Euangel. capite Vod ergo Deus inuifibilisdicitur , PLMUM L. o
it gTertuliin Apologet. capit. 10. 11, & 12. & Auguftin, ferri poteft ad corporalem vifum: & fic difficul- 2
i litelib.4.de Cinit. Deid principios vbicap.1r. dicit, tatemnonhabet: & facile demontirari potelt ex fu-
- Philofophios fere omnes de vnitate Dei redte fenfif-  perius d‘&lﬂiﬂﬂm oftenfum eft, Deum efle incorpo-
- foguantuis plures Deos vt virtutes, vel partes vniug  Feum, exquocuidenter fequitur , non poffevideri
le- Deicolerent.Quod fignificanit Paul® ad Romanoss. “'-'“51_5 CD’P““‘JJE‘“W} naturaliters quo modo nune
Tt diensdegencibus , Cum eognoisiffent Deum 5 non fieyr  loquimurinam cum vifusficaétuscorporss, non po-
] Damglorificauerunt, quiawvelillum colebant vt ani-  telt vitracorpora extendi. Imo peritiores Theologi
) mimmundi habentem in diuerfis partibus eius di-  ¢enfent etiam de potentiaabfolutanon poffe vifum
m wafzsvirtures, quas figillatim eodem gradu hono-  corporalem adlm;ur_poralm videndaeleuari , quia
i tivenerabantur:vel, quia licet vaumDeum cogno- 10D potefi extra obiectum fuum ferri @ quod indi-
e figrent, prefertim Philofophi ( de quibus maxime  calfe videtur Ambrofius fermon.S.in Pllm.ng. Ef-
ia: tiderarloqui Paulus ) & exiftimationem plurium ~ queprobabilius , quamuis interdum dubirare vi-
7 Deorum,vulgierrorem effe nonignorarent , quod  deatur Auguftin.2z.de Ciuitate capit. z9. Vnde cum
2 populariaut veteri cofietudine,vel mortuos quof- 1in Scripturadicitur Dens vifus oculis COTrporeis; in=
3 damhortiines;vel demones Deos appellabat , &vt telligendumeftnoninfe , fed in aliqua fenfibili re=
4 telesvenciabatur: non audebant autem veritatem - prefentatione, vt Epiphan. hzrefl 70. & Gregor. 18
e pofiterl;ve deVarrone indicat Auguft. di. libro 4. Imor.capite36. & Auguftepift.in.& n12. Hocautem
1 @eCiuit capicg1. Quocirea ex errore Gentiliumin ateributum in hoc fenfu declaratum , non admeo-
1 plutitate Deorum nullum poteft fumi argumenta, dumexplicatperfeétionem Dei:nam hoccommune
- Vieonsraria veritas cenfeatur demonfirabilis natu-  clomuibusrebus fpiritualibus , veexratione fadta
- Hlifumine : tum quigilleeracerrorvulgiignoran~  confiat.
i tquodhumana opinione , &confuetudine duce- Alioergo fenfupoteftilla negatioadintelle@um  IIT.
et dirtim etiam quia n6 fatis conftat quid nomine  referri:nam pertranilationem eriam illa videri di- Dews <z
0 Daintelligeret , necan cognofceretaliquem Deun  cuntunquz perintelletum proprie , & prout infe peref 4
U Ttéatorem ac principium reram , fed quamliber  funtconfpiciuntur. Vnde per hanc negationem na créateris;
2 fiperioremcantam ant virtutem aut homineminfi-  Megetur , aut impofsibilis dicitur omnis cognitie 147 ¢
s g1em Deum appellaret: quoautem fenfuidola cole- Deisalioguifalfo Deo attribueretur , cum oftenfum ““**"
iz tthadhtinelocum non fpectat:Ditum eftdnobisde  fuperius fit, poffe Deum naturali lumine cognofci,
& Car;-::a&andodeimaginum adoratione, in1. to,3. imo & demonfirari. Vnds neque omnis cognitio
ut Pifps4.fect.s, eunidens excluditur per hoc attributum : non énim
f- omnis cognitioetiam euidens , vifio proprieappel-
0- SECTEO:- Xk laripotelt: namvifio intuitiuam cognitionem pro~
i pricfignificat.poreft autem effe cognitio enidensab-
i;: UAn Desm effe imsifibilen demonfiraripofiis, firaliua. Irem vifio dicit claram rei cognitionem
i - % ; infeipfa,&proutinfecht : cognitio autem euidens
!? l ") Vid (it Deus, nunquam fatis explica-  poteft effe confufa, & perconceptusimproprios feu

repotelt humana mens , quodacute connotatiuos,& negatiuos.  Iraqueé per hoc attri-
fignificanit Simoniades apud Cicer.s.  butum non dicitur Deus incogno?clbllis (vt fic di-
i ) _‘j_f Ifatura Dledor[l}.{luiinrcrreg;:us‘i cam ) antdemonfirabilis ; fed tantum inuifibilis,
i om Prﬁmai:.);fn"oigm cliet Deus,dedicindi-  Non poteft autem hoe attributum in hog fenfucx-
b6 Bondendum x fltu.]’ emper nouum diem ad re-  plicatum intelligiaut vere dicirefpeéty omnium in-
M Rorvidererur 11:3 1“ ﬂhrs 3 f_if{Odfe{llper res O_hf'cg- !:eilf:&qum,nam cenun_ieft, Qeumﬁhnpﬁ non elle
"’*O:Deulnir;;eugé:‘am en‘te:lalrald_rx):PJato mTz-. munf:lb:lem : quod ratloneetlamnat_urall;demon-

r emimgofsit) upercipere dlfhcl]e_elTe, eloqui  firari po‘te_&‘,‘ nam Deus eft ﬁl‘?&_anua intelligens
g @ Quod dictum corrigens Greg. & intelligibilis , eum immaterialis Gt : ergo ;ﬂﬁ—
iiphi




94

bi ipﬁm,z,\ nie proportionatus, vt (¢ perfedte Gm;-l._

lipat ac videat: nonergo dicitur Deus inuifibilis fibi

V. i‘-h,di.itu:‘crgoinulﬁh‘i!i's%‘cfpef;'r_u.151(\rum.
Densabbe  Poteft autem Deusdicl \_mtminlslsprm:n
rein boointelle@us humani, proutinhac vitaexilhie
ia & phantafinatibus : & hoc

eftu
0-

flats exifle gnofcit cum depende 1 1
12 intweri modo eft non folum certum fecundum fdem no-
#6 porefl. ftram, fed eriam evidens; Deumeffeinuilibilem ab
homine mortali nacurali vircute (biingenijinquiré-
te Deum, etiamfiillum inuenire & inteljgere con=
tingat eum {umma perfeétione quam humanum
genium difcerfi,; inuentione,doctrina, & quac

naturaliinteiligentia acquirere poteflt. Patetprimo
ipfoexperimento:nullus enim morralivm haétenus
Deum vidit hoc modo, nefy vilus Philofophorum
infidelium defe, velde alio fapientiori teltatu
quod ad huinfinodi C villonem Ferue‘ncri: :
etiam fideliz aliquis Philofophus 1d zeftificari pocuir,
cumid fidei repugnet. Fuerunt quidem nonnulli
haretici; difti Begardi, & Beguinz, quazafferuerunt

neg

u
G - Beum poffe naturaliter ab hominevideri. Sedillile-
£ ¢fine fundamento locuti funt: & nullum pof-
4 funt foi mendacii teftem afferre,fed potinsapertifsi-
Ex0 33 misSeripturz teltimoniis conuincuntur, &ideoab
Toas I poclefiadamuatifunt: fed non et noftrum hecnune

Clemens 3 = . %
s profequi. Rationeidem demonft

ratur, guaomnis
Vism Con A . - i B
S ognitio noftrain hac vita,incipit & fenfu

Clemen ad Phantafmatibus: Deusautem eft fupra omnia fer
nofirnm de biliay & f'upra omnia phantalmata:quaergo Via
ratione afcendere poterichomo ad videndumDen
infe » Item obhancrationem non poteft homoin-
tniciue videre animam fuam, qua fibi videturma-
xime coniunéta & proportionata, quianimirumip-
fa,6 virtos eius intelligendi, in € immaterialis eft:
tamen vt eft coniuncta corpori.periliud recip:r prin.
cipia proxima cognoftendi, qua funt fpecies, &ita
pendet inmodo cognoftendid corpore, yenihilnift
ad moadum corporum & plantafmatum conci
ergo multo minus poterithomoin hacviradife
naturaliperuenire ad cognitionem Dei. Atque hze
vericasexdicendis euidensius conftabit : namhee
folo modo: feurefpeétu, n6 declarart opriainut-
fibilitasDei , cumhocmodo elfe inuifibilem com-
mune fitomnibus fubftantiisfeparatis.

V. Dubitant autem Theologi, an ﬁ:} ernaturaliter
Anima ra-Pol5it anima coniunéta huic corpori elenari ad vi-
zéionalizcoy lonem Deiy vel de potentia abfoluta, velordinaria,
poriconign & etiam an alicui hocconce fit: fed ha quaitio-
daan fupornes ad Metaphylicam non fpectant : nihil enim exi-
zatyraliterfimo per folam rationem naturalem poffeinillis fa-
elearipaf- sig definiri, vt farim in fimili dicam. Secundum do-
E’TQTD““&rinam antem fidei dubitari non poteftde abfolu-
wignens ta poteftate, nec dealiquo aétu eius, nimirumina-

nima Chrifti quamdiu vixit etiamin ¢orpore mor-
tali:aliis vero hominibus certumeft fecundum lege
ordinariam non concedi hocdonum : anveroal-
quibus velad breue tempus ex prinilegio datum fit,
incertareseft. Illud vero adnotaverim, cum digicor
fieri poffe vehomoin mortali corpore videar Deum,
nion efle intelligendum feruato modo cognitionss,
connaturali a¢ proportionato ftatui anim= huma
manax in tali corpore autquud medio¢orpore, feu
cognitionc & principiisabillo acceptis Deus videa-
tur : hocenim inuoluit repugnantiam ; eoguod im-
pofsibilefit veres marerialis reprafenter Deti prout
infeeft,igiturintantumideft pofsibile, in quantum
Deus poteft ad aliun cognitionis modum intele-
&um elevare, cui modo onmiiing extranenm efl &
peraccidens, quod anima fit coniunétacorpori: de
quomodo nihif; vedixi, naturalirationeex
caripoteft. Aliaqua circa hocdeliderari
poflunt; pauloinferius atin-
gemus.

Feresicis,

Difpus, XXX Duid Dewsfit,

Proprius [Cnfus queflionis,

Q cundo poteflt hoc attributn:
Urellectushumani acorpore leparati, vel latiugy
fpe&tu cuiufcunqueintelleétus Llr.in,w,rlr[mcpr;:,j.
& naturali operantis, aut lmclllg;eflriaita\'tdirfzulnl-
1“—\.zus‘mm[.:luhs,'c_;maﬁ n ul_lrulimetle&u creato mapy.
ralivirtureineelligente videri pofsir. Etinhoc fnfy
tribuitur Deoj; el enimid cepum
idem, veex fupra addu&a def ioneconflay
Etrob hancea lsl'.z_rn dicicur Densin SLI‘[PHJN]]JIJ\::;
reluceminaccelsibilem. imo & effeinuifibifis, [ilri.
mezad Tim.g. vt notarunt Epiph, heerefl§o, Amb;
Luc. 1. Anverohoe ateributum in hot feafupofcs
ratione naturali inveniri aut demonftrari, difseils
eft. Er, quoniam difticulras eadem eft deaninaf.
parata, & dequalibetaliaindulgentia creata, finyg|
yverumgque tradtabitur, /

Seline

Lueflionis diffcnlias,

Viti ergo cenfent hoc non poffe ratione natug.
li demonftrari, quia -neque ex aliquo effedy
Deiid colligipoteft, nequeetiam ex perfeftionsdi.
uinicfle. Quidenim adillam perfeftionem ey
quod abalio pofsit videri, velnon videri? Quodes
himres aliquaab alia imperfecta videatur, nullim
argumentameit, ipfam,qua videtur, efleimpeik.
ftam : poteltenimresinferior fuperiorem clareyi:
dere,ve Angelus ml'k:tlﬁrﬂ-[‘criorcln,&ammafc‘:w
rataomues Angelos; ergolicet Deus fitfummepe
fectus, indeinferri non poteft cife inuifibilem omic
bus intelleckibus, qui creati funt, vel creari poflun |
ido declaratur difficultas in hune modim
nam dupliciter intelligi poteft intelleéum creaum
peruenire naturali vircure ad vilioné Dei: ynomoio
x folis effedtibus Dei , & eorum cognitione,ind
c¢iendo aliquam fpeciem, qua tandem diretenis
deatnr Deusinfeclare & diftincte. Altermodusele
poffetfi Angelus, verbi gratia, haberet innatan&
connaturalem fpecié iplins Dei, ficut habetalisim
rerunn,qua viderct Denm naturali:er,ﬁcuwiduﬁl;
periorem Angelum. Priorem modum demoniini
pofle impofsibilé,facile (vt opinor)fuadebieurgut
nulluseffeftus Dei quantumuis perfectus, praieia
naturaliter cognofGibilis,continetin (¢, auraneq
te participat perfeftionem Dei.Ttem innullacteats
ra el ipfum effe co modos quoeltin Deo, felicerpet
modum purifsimi afus fine admiftione potenti
ergo ex nullo effe creato vt cognito poteft perueil
ad cognitionem Dei in fe,aut elici fpecics querepi
fentet Deum proutin feeft. Q{OIHD&DEH”"‘.'“&!"
veftigiorei,aut eximagine impcrfeﬁa;a“f“f"?d"
quato effedtu eliciecur fpecies, qua :a:gmrﬂl\"ﬂ”‘
tem ac perfeétionem , proutin Fe'eﬁ, directe repre
fenter? Eft fancid planeimpofsibile. e
Dixi,prafertim naturaliter cognofcibilisy "F“;I
te refponderem aliquorum Theologorum °P“’:a‘
ni,qui exiftimant, vifienem 'hsanhcanulcatﬂ};‘[lum
lem effe effe@um, vt, eo perfectecognitd; pert "
pofsit videri Deus prour in feelt : quamquam eﬂﬁ;-
hoc totum admitteremns;nihilominusindenot 5
ret pofle per effetus naturaliter Cﬂgn!mmﬂ:'w.
fionenideneniri, quiaillavifio na:llf?'““‘“gpﬂ_
nonpoteft; ficut neque effe, veinfra d;;cm;l:l- fjsetse
terquam quod opinio illayera nonc ’n‘tmediﬂm
¢tus ille [ir proximaratio V1d:ndchum.’vctianl il
f quod voeat ] incognitun : & ‘I‘”‘“““s]_l ndi 18
vifio fortaffe exafie videri aut mm_pll’_l’nr‘me:m
pofsit, nifi vifo Deo 5 & per vifionen . itum not
nihilendinys tamen ipfi ve Juedmmlcofir:miucf:
porch eflc ratio videndi Deuis ql‘“af:ria:israﬁv'
effectus inadzquarus Dei, & lenge il il

M accip refpeftyjpe

pl
I
¥t

B




i

187
Dria
atur
3t
enfy
i
hat,

mhy,

{HFB
efly
edie
edtit
odg:
llim
eif

et
i
it

iy

i
g

ot
me
rum
tfie
rar
it
tin
}Ui‘
e
i
tie:

TLe

=7

=

.

=

) exercec vt cognita elt ,

Sect. X1 AnDewm ¢[Jeinuifibilem demonflrari poffiz.

nd‘ﬁm&raturﬂd Deum vt adcaufam , néex-

fentarillum, {i suremreferaturad Deum
u&ﬂi‘fﬁ: &um , ficnonrefertillud vt medium co-
viado ;redu f’ malis ratio cognofcendi; qui non
nicum,fed yETOTMANS 77 ’ A
fed vt formaliter conftituit
cogrofcétem, Ve alibi atti%i.;tgitur quzﬂtﬂ:{i 'uith
modum cognitionis per effedtum , reflco bc”]c'“u'd
yon pofle Deum per cffectus fitos videri ab aliguo
iptelletucreato Virtute naturali. : : ;
Hincvero infcrr:qon poteft a!nlu.r'n modum vi-
[onisdiecte &imme(_hate_;endsnns in Deum ex vi
aliguius Fpecici_propnx efle v]t_ra natvralem virtu-
mm&gradummtclle&us creati. J\ amynus Ange-
wsaon poreft per effeétus deuenire in vifionem cla-
rumalserius Angeli proutin feeft; imonecin vifie-
pemelaram animg rationahs,qm? nullus eft effectus
inadzquatus illi; qui eam prout in feelt, reprafen-
et &ramen per inditas fpeciesnaturaleelt Angelo
viderealinm quantumuis fuperiorem: cur ergo non
idemdici poteft refpectu Dei ¢ aut quz ratio afferri
poreftycurhoc it viera naturale debicum intelle&tus
aeati ¢ Quodenim Deus fit perfectiusens, noneft
{ifficiens ratio imonec quod {it infinite perfectum,
guianon obftanteillainhnitate ¢lauditur fub _obie—
foadequatointellectus creari : ergo naturalis ca-
pacitas intelle&us in hoc habet quandam infinita-
:emEcproportioncm,vra.zringatnh:e&um » etlam
infinitum; ergo eadem ratione poterit effe naturali-
tereapax proprig fpeciei & vifionis eius. Etconfir-
matur,nam aliqui Theologi docent, Angelis & ho-
minibug videntibus Deum dari nunc defaéto hu-
itfnodifpeciem Dei 5 & prater illam nonindigere
aliolumine,vel alia virtute intrinfeca,vtconnatura
ltervideantDeum ¢ eft ergo in ipfis ineelleétibus
ereatisfacultas, & virtusincrinfecaexparteeorum
neeellaria ad videndum Deum:é& rotailla virtus eft
connaturalisillis : ergotali virtutieft connaturalis
fesiesquaintellectus creatus coniungiturcum ob-
istoproportionato & connaturali fiig virtuti : er-
po&adtus dicendus eft connaturalis &connaturali-
1tz pofsibilis.

Tertionon folum videtur id non pofie demon-
furiratione naturali;verum etiam oppofitum efle
probabilius, fi rationem prazcisé fpeétemus. Primo
qidem,qnia, tefteetiam Ariftot.1o. Ethicor. capi-
tefeptimo , naturalis beatitudo noftra confiftit in
tntemplationeDei : non confiftit autem in ¢on-
!!mplatinneimpcrfe&a , éconfufy : illaenim non
implet contemplantis appetitom @ tum quia vouf-
quisty vifo effeétn naturalicer defiderat videre cau-
lm ; & quamuis per effeCtum cognofcatillam effe,
nontamen quiefcit;donec diftinéte videat quid ; &
quﬂisi!faﬁLTum etiam,quia fiad cGremplationem
:d‘uuﬁ'mr amot , proutad veram feelicitatem ne-
uliztiomelt , ipfemet amot excitat defiderium vi-
dendicigitur nacuralis feelicitasin vifione Dei con-
ﬁﬂlt.'crg_oviﬁuiila naturaliterhaberi poteft ; quia
naiuralis feelicitas haberi naturaliter poteft: natura
tmm maxime inclivar ad naturalem felicitarem :
;'““' inclinat qurem ad rem naturaliter inapofsibi-
i, i oo o e

intelligétias inferiores poffe videre pri-
:mm’ﬁf_“"se_“?m poft hanc vitam huinfmadi con-
tmplatione illius primz intelligentiz futuros efle
t:‘i‘lﬂ‘r- Quod fignificanit Auerroes duodecimo Me-
Pylice comment, j-.& alii 5 quosinfra comme-
Marabimus,
m:ﬁar:gargumenmri poflumus, quia , fi effet de-
fabile,Deum effe inuifibilem in pradiéto fen-
uit‘:;ﬁ:;ﬁm demonftrabile non folum efleita in-
fibilen Creaturisiam faéh_s » fed etiam non effe
icreaturam,que virtute {ibi connaturali

Al

tumyideat:at h0§: demo {trabilenoneft, quin po-
Henlogipuram,au: verum 4 aut faltem
€ quod it pofsibilis creatura,qux con-

tugmuly; T
probabilee

9§
naturale habeatlumé,quo vtens clare videat Deum:
nou efler autem probabile , fioppofitum deman-
ftraretur, Imo Durandus in quartum diftinétio-
ne 43, qugltione fecunda arbitratur, feclulis impe-
dimentis quemlibet intelleGtum creatum efle na-
turaluaaptum , vt ci facprafens Deus per claram
vii‘mnem ablgue infufione alterius doni fupernatu=
ralis,

Buaflionisrefolutio.,

'l\qlhiimuinus dicendumeft, veritatem hane pol-

4N fufficientiratione fuaderi , quz licet non fit

ita euidensdemonftratio , vtintelleGtum relu&an-

tem omnino cogat , fatistamen fir ad perfuadédum
intelle&tum bene difpofitum. Et in primis Diuus
Thomasprima parte,quaitione iz, arriculo 4. exco
quod Deus eft fuum effe,& purifsimus a&us, co lligic
efleinnifibilem omniintelleétui creato per natura-
Ies vires eius, Quamillationem probat eleganti dif>-
curfu,quem late declarant , &ab impugnationibng
aliorum defendunt Caietanusibi , Capreolusin 4.
dift. 49.quzft. 4.ad argumentacontra 1. coelufion. é
ibi Soto quaft.z.artic.2.&Ferrar.5.contra Gent.c.§52»
Breuiter tamen exiftimo,efficaciam ¢iusinhoc con-
fiftere 5 quod modus intelligendi & congipiendi fe-
quitur modum effendi, eftip ita proportionatusilli,
vt vaufgquifque intelligens,alia concipiat iuxta mo-
dumfuum. Exquo principio itaconcluditurratio,
Modus eflendi Dei elt fuperioris ordinis refpectu o-
mnisintelledtualis naturz crearz : ergonullaintel-
lectualis natura creata poteft fuis viribus connatuizz

libus formare propriumconceptum Dei , proutin

feeft: ergonec videreillum clare & in fe.Hac pofte-

rior conlequentia eft enidens ex priori , quiavifio

‘reiclaranonfit , nifi per proprium conceptumrei:

prior vero confequentia eft euidens ex principio po-
fito,& propofitione fubfumpta. Qua facile etiam
declaratur in hunc modum. Nam Densexeo, quod
eft fuum effe; per effentiam habet , quod fiadtus pu-
rifsimus, & fimplicifsimus fine vlla admiftione po-
tentiz: omnis autem natura creata habet fuum effe
cum aliqua compofitione & potentialitate : habet
ergo Deus fuperiorem quendam effendi modum
incommunicabilem creaturz, proutinipfo Deo efty
Si ergo creatura naturaliter intelligens omnia con-
cipit ; &infeformat ad modum (i ; omniactiam
concipiet,vel vealiquo modo compofita, vel pera-
nalogiam & proportionem ad fuum effe , fuamque
compofitionem: nunquam ergo poterit formare na-
turalem comceptum reprafentantem purifsimam
Deiactualitatem, & fimplicifsimamentitatem, pro-
ucinfeeft.

Ecfane qui attente ponderauerit, hinc purifsi-
mam aétualitatem diuinz naturz cum eiusinfinita-
te,& immenfitate coniunétam, indeverolimitatas
viresnaturales euiufcunque intelieétus creati, & im-
perfedtum modumillius , ftatim (eredo) intelligets
effe per fefevalde verifimile , non pofle tam imper=
fe@tam facultatem fuis viribus formare proprium
conceptum tam excellentis obie@ti. Quod etiam a-
peifsime declarat fenfibile exemplum , quo viuseft
Ariftoteles cum dixit , ficut{ehabet oculus no&uz
ad lumen Solis: ita comparari intelleum noftrum
ad manifefifsima natorz, Addereque nos poflumus
infinita inxqualitatefeudifproportione diftare ma-,
gis quemlibet intelle@um creatum ab increato hi-
mine diuino ; quim oculum noéuza lumine Solis:
{i ergo non folum oculus noétuz,verum ctiam mul-
ti alii perfectiores non poflunt Solem in fe dirette
intueri,quid mirumeft, quod fit Deusinuifibilis o-
mniintellectuicreato,propria & naturali virtute o=
reranti ¢

Supereft, vtdeclaremus & probemus principium
illud:guod bafis eft & fundamentum torivs difcur-
fus,

XL

XIV.

XV.
Modwmicon-
eipiemdr, vt
mode effen-
direfpon-
diat.




96 Difp. XXX,

fus -, videlicer modum concipiendieffe proportio-

natum modo effeadi. Declarari autem poteft pri-

moex his queinnobis experimur : nam fenfus no-

ftri eo quod maceriales funt, folum materialia indt-

unidua percipiunt : & (quod ad tem magis fpectar)

anima noftralicet in feimmarerialis {it, quia tamen

Rarionati dumeftincorpore , vere excroet ofﬁcimp form=

animus cor COTporis;& habet modum effendiin materia , inde

pori immer fir venihil proprio concepru pofsit concipere , nifi

Jfwsguare remmaterialem ; & vt czrera omnia per aliquam

monpaffit analogiam,& proportionem ad illa coneipiat. Hu-

niff materi jus aucem euidentifsimi experimenti non pofflumus

alia,velper glinnderationem reddere , nifi quia modus con-

oramem 3k giniendi eonnaturalis rei fequitur modum effen-

amacegni- gy Imo fihoc experimur in aétuali modo effendi
feere. i 2 P . 3 :

animzx ; quinon fpedtar ad effentiam & fubftantiam

eius,fed ad ftatum connaturalem & conformem ef-

fentiz,;multo magis habebit verum in modo effendi,

omnino eflentiali, qualiseft pntcntinlitas illa, & ef=

fentialiscompofitio, quz inomnicreata fubftantia

VI reperitur. : : 5 i :

s Quod fi fortedicatur id accidere in anima no-
ftra coniunéa corpori ; quia perillud fumi: fpecies
mediis phantalmatibus :Refpondebimusimprimis,
hocpracile & folitariefumptumnon fatiseffe, mam
experimuar.preterea, etia poteftacceptashuufmo-
difpecies non pofleintellectum libere eis vti , fine
aliqua dependentia & confortio phantalimatum ,
cum tamen anima feparata & corporelibere pofsit
veiillis fpeciebus,quas per corpus aceepit : ergo fi-
gnum eft modum intelligendi aceomodari mo-
doeflendi , nonfolum quoad receptionem fpecie-
rum;fedetiam quoad vium earum , & modum for-
mandi conceptus. Imo preterea anim coniuntte
non debérur naturaliteralig fpecies.quianon potelt
naturalitereis vti propter modume(lendi ; que ha-
bet. Siclgiturexhoc experimento fumitur indiciii,
quod in omni re intellettuali , modus intelligen-
dielt accomodatus modo effendi. Quod etiam
prapriaratione, & 4 priori confirmari poteft ; quia
facultas intelligendi eft proprietas confequensi-
plum effe fubftantiz immateria ergo confen-
tanenm racionieflt , vemodas huiusfaculeatis : &
viuseiuslit proportionatus modoipfiusefle. Item
fpecies , qua(unt principia proxima intelligendi,
qu:u:rin connaturales funt , recipientur iuxra mo-
dumintelligentis , inquorecipiunturiux:a viilga-
reaxionia ; ergo ex hoc etiam capite modus intel-
ligendi erit accomodatus modo efliendi intelli-
gentis.

XVIL. Tandem excadem experientia intelligi potelt,
Guiliberin OMDEM intelleStum habere aliquod obieftnm ma-
selledton ali Xime proporcionatum [uis viribus, fuoque intelli-
qued for. - gendimodo 5 &idcirco perillud , vel ad propor-
rur obiedtit tionem eius reliqua omnia percipere.  Vndefifint
maexsmepreinferioris ordinis 5 non folum perfedteca percipit,
pereionsté feod eriam aliquo modo ad altiorem ordinemeae-

leuat,vtillaperfeéie cognofcat: fi vero fint {uperio-
ris ordinis , ea fibi accommodat, & imperfettiori
modo congipit, & fi nimium improportionata fint;,
folum peranalogiam & proportionem ad propria
& proportionata obieéta,capotelt concipere, fi na-
turalimodointelligat. Hocautem poftremo mo-
do comparatur quilibet intelle&us créatns ad di-
uinum effe: & ideo non poteft naturaliter illud pro-
utinfeeltvidere. Aflumptum declaraturin fupre-
mo, & infipitointelle@ta ;, exqubusfumipoceftar-
gumentumidemelle , & proportionate modo in
intermediis. Intellettus ergo divinus fuam fub-
frtantiam & naturamhabet vt obie@um maxime
proportionatum: imovtinfra dicemus adzquatum
aliquo moda;quatenusinillo & perilludrehiqua o-
mniaintelligitivnde quia reliqua cmniasttinilloin
feriora, aliquo modoeleuantur ad effe diuinum , ve
illud perfecte coguofcant : refpettu autem intel-

Quid Deys fit.

letus dinini, nullum eft intelligibile obiegyp il
firordinis fuperioris, &ideoin eonop habu]? .0
imperfeétus cognofcendi modus. Imeueﬂl\sau‘:lm
human_us co}'pnrrcuni_uné}m » adeoeftinfinys c:
porentionalis, vt nec feiplum, nec fubflangizn >
mz {uz habeatpro obieéto proportionag I'e;?.
Ium materialeens ; quod Ferkipﬁ]m a"fil:om ;.
percipi pofsic,quod eft infinitum obieéun ime?hr!
bile,& in potentiarantum, & ideo nullumfy i fl
teft obie&tum minus perfeftum , quod ahhocimpﬂ.
lectu inferlm_'. aliquo modo percipi pofsis » ﬁbieq‘
autem fuperiora non poflunt ab hocintellegy ,:a
turaliter cognefti prout infe funt,fed tattum Er:.
nalegiam & proporcionern ad funm obiefym P"':
PDI'['IOTI&TI.I'ITL

Hine ergo colligimus intelligentias feparatas 4
corporibus , fub quibusanima rationalis feparas
comprehenditur ; habere aliquod obieftum P":
portionatum,quod effe non porelt;nif propria il
ftantia 1'efpeé’cme, feu comparatione Prﬁrtﬂlllr:i
lé&us) 'Nam cumralis fubftantia ficady intelligh
bilis, & intellectiua racione fua perfeétionis , vide.
turinratione obiedti intelligibilis maxime praser.
tionata & commenfurata fuz rﬂm]mtiintcllig:n.
dizeftergo umr.i;fuhftau:iafegarataubieﬂumqg;.
{iproprium & maxime proportionatum i ingl.
lectus : ergoomnia fuperiora intelligitad modum
huius obieéti proportionati , & fuz capacitariill
accommodando:ergofi obieftum fir ita excellens
vtlitomnino fuperioris ordinis,ficut eft Deus, & hi.
bens modum effendiomnine diverfum , nonpos
ritillud proutin fe eft, naturaliter cognoftere, &
confirmatur hoc:nam multo magis excedit Devsip
ratione obieéti intelligibilis omnem intelledum
creatum, quam excedane fubftantie immatenals
creac intelle@tum corpori coniun&um: & fimilivr
maiot eft improportio interaétualitatem divinieliy
& potentialicatem fpiri catiyguam it huius ad
res materiales:(ed proprer has improportionts non
poteftintcliedtus corpori caniunétus videre aut -
cipere naruraliter fubfRiatias (pirituales creatas pro-
utinfefunt ; ergomulto minus poterit intellofis
creatus fua natnrali vi cognofcere;aut videre Deim
proutinfeeft.

Hicergodifcurfus cum omnibus,quzinilliusdc-
claratione diximus » fatis videtue efficaxadpredi-
&am veritatem confirmandam.Quz vero contrai
lum obiicit Scotusinfecundum diltinétione terti
quzftione nona,& inquartum diftiné&ionequadrz:
gefimagona,quaftione vndecima 5 quudltb;tﬂ £
articulo fecundo,omnia reducunturad duoingon-
moda;fulicet, quodeodemdifcurfi probaretur &
inferiorem Angelum non poffe naturalitervidets
fuperiorem proutinfeeft , & intelleftum creatun
ctiam perfufum lumine gloriz ; non poffe vidert
Deum. Hzcautem incommoda non fequuntisy &
conftabit facile ex folutionibas aliarum diffculi-
tum,qua propofitzfint. Etintereafdem folnenda
atringimusaliasrationes, quzaddiftam yericaid
confirmandam ab aliis adduci folent : nobistamé
minus efficaces efle videntur.

Refponfioad priman difficultatin.

erar itk

A D primam ergo diffieultatem relpond o s

tum fpeétare ad excellentiam Qc:, qu o
modo inuifibilis a ereatura qumlmcdemclﬁn'
mentum ipfum habere nobiliorem quencé

i i imo
dimodum, quem nulla creatura el gqualitates !

1 ! i uogired

mee eum vniuogatione imirart P"'eﬁ'gugﬁi el
= g ircutena Aoy

quamuis poffe videre alcerum v rfedtios

2 ; il i
inferat zqualitatem perfection!s s Whmin 7
nisinter videntem & vifum A m_Ferr rﬂﬂ; 2 o
zqualitatem vel conuenientian 1o gra o angem
effendi. Etideonon feqlmur,mfertare 1

b
In
g
b
Fan
e
il

=

L=




18
fo.
Idn

Sect, XI, An Denm effeiniifibilem demonflrarivo/Tie.
: | gy
it vi&ereﬁ’}‘f‘-'imcm:fi”i“ contenititin mo- pertalemfpeciem reprzfentari efler
fdnpo Cogigiouis aut potentialitatisquam habent,  diftinéte, przfcindendo ab a&uali
?E;CU;':;Ec differunt fecundum maiorem, velmino- potifsimum pra
blum

67

fe atu

fmo,-anselt1sconcipiaril;pcriorcm ai_mmiun_‘a' {fuz ergonifi hu:uﬁnpdl
ropriz DAt : nibilominus tamen formatillum  tetur,non reprafent

dammodoidem, feu eiufdem rationisin v-  €tualiexiftentia: ob hancergo caufaim licet in crea-
- compofitiomateriz & forma: eiufdem  turis diftinéta reprefentatio effentiz pofiic effcab-
:mgllﬁ‘-"?; rebss materialibus, quamuis formz  fira&tina, quiapotell prafeindi ab a&uali exifien-
el Feciemﬁnrdiuerfz. Exillaveroinzqua- ria; & confequenteriloco & tempore: in Deo ta-
rf””dm?gionis prouenit, quod licetinferioran-  meneft fingularis ratio), quam non facis perpendit
||:a:ep_6‘; P fuperiorem,non tamen comprehendar,  Seotus,ndm cum fitipfum effe pereflentiam, népo-
g ?a:‘ E;od com.:jpir illimodo fibi propor-  teft diftinrareprafencatio eflentiz dininz ab actua-~
[lumm 4 ugcxa&eillum intelligic, quam fecun-  liexiftentia prafeindi, & confequenter nequea pra-
tmm[t-ui',ﬂéﬂ?gibilis fic, & ideo non comprehendic  fentia durationis,& loci per zternitatem & imimcn=
5?;13:{1“}.0; totum applicaripoteft ad animam  fitatem fuam.

(sparatam refpeétu intelligentiarum, quamuis deil- _Scriunda l"lti_ﬂ contra bar_:q fententiam Scoti efty
opar reum fit;anpofsicdiftinéte videre ange-  quiafitalisfpecies eft pofsibilis, qua reprefentet di-
Iamr"::!::?nammli'.mu!:ienim, interquosviderur  ftinéte dininam effentiam abfiradtive, vt ipfe dicit;
I,T]s;,‘S,Thom.id negantsex quafen tentia,fi vera effer, curnen etiftn"_!il‘ltllitiuﬂfuﬁ."l quiarepugnatintuitina
aptimcmnﬁ,mﬂgmr squod nuncxra&.mms, nam vilionem hcrl_per {peciem ¢ ;‘.t_Imc 5 ﬁgcncr;mn di-
0t mukomaior eft improportio cuiushibet intellectus catur, nec veril cﬂ_, x!ccp:'o‘!lv:tbx!e.: nam & xu"us cor-
ol weatiad Denm , quam fit anin_m rep.'ll'.’lt.‘e:‘ld quams  poreusintnitiue vndet;meum l"g-_cau: imprefla, & vnug
g liberineeltigentiam ¢reatam; fed de hoc alias. :mgelusmruc:u_rnhuu_-n pet fpeciem {:u_rls,rquc!if‘.‘.!i.‘o-'
ot tusnon negat. Sivero intelligatur fpeciacim deineui
o Infeownda diffionlrate ivguiritur, anpropria }wf{ﬂ Dei Opor}tct_? pecialem Fg;;(iz_m cedderl;,c}‘ uz re-
|”2 e » 5 t“?ﬂ([f!ﬂzflﬁf‘ €rrinon PD[AES 5L 3 lﬂ‘ln.!PO Sibllitacem talis P.BCICI,
o, D‘”’.{”‘mﬁ“a?}m qua effec petitio principii: namhoc et quod agimus,
ha. Ctuicreato, icilicet, fi Scotus admittit fpeciem reprefentantem
i i CIr:afe-:u!ld:im difficultatem (omiffo priori mo- diﬁin&c:!iuimf.m cllentiam , immerito negare,poffe
ip doibiexplicato cognofcédi Deum , quia clarum ~ etiam darifpeciem , quz inruiciueillam reprafencer.
i tﬂ,m:umii‘;emf{eimpol"sib(icm,vt fatisibiproba- Et far:aﬂt_: ‘.d non ucgalreF_Scotus.:nam ;n4.&1ft..49.q.
i tur) defecundo Scotus in fecundum, diftinétione  i1.probabiliuscredit,dariin hea.ml"pccxcm Dei,qua
i wraquefionenona admittit,non folumpoffe, fed  Iumen glotiz.Cogerur tamendicere , talem fpeciem
i etismde facto efle in intellecu creato angelico fpe- noneflenaturalem, fedgratuitam: etiam refpeétii
Iy demconaturalem, quanauralitercognoftic Deum  intelle&tusangelici, A
d dilliattacognitione diuinz effentiz. Quianecrepu- Hocautem dup!mtcr intelligi poteft : primo, ii
o gritdari fpeciem , quz ita diftinété reprafentetel-  €o l'?:n-u,qu'u1demacgwt;|sm p:mnloco_voca: {uper-
e fentiam divinam , neqetiam eft inconueniens affir- naturalemillam fgecwm,‘quz ﬂb&l:a.&illf reprafen-
0 mirehanc fpeciem effe connaturalem angelo: quia  ratdiftinéte cﬂ‘cnna_m Dei; quamdicitelled Deo, ve
s piekeiclle naturalier debita, & in ordine ad a&i  caufa {upernaturali fupern;:urahter agente folum
il uituralem,quamuis non pofsicabaliacaufafieri,nii  exeo,quod i folo Deo per liberam voluntarem in-
aDeo. Addit vero { ne contrafidemloquatur yillam  fundi poteft.Et h_ocnun faris eft: primo quia ille mo-
i | friiemnon reprefentareintuirie, fed abfira@tive  dusloquendiin rigore, & confequenter eft impro-
i ttum effentiam dininam , quia non reprafentar  prius & fallus, quiaipfc concedit vium talis {peciei
i+ Deumyveprafentem, fed veablentem: & itanonad-  effe naturalem,&viribus naturz fieri s &altlipfim
L miitcognitionem pertalemfpeciemelicitam,effe  elfemere naturalem,vnde etiamt_leccﬂ'e elt fatearnr,
& viionem, Vndeiuxca hanedeclarationem;hzcfen-  illam fpeciem infundi angelo fecidum capacitatem
4 tentiznon eft contraria iis, quz diximus:namadhue naturalem, atqiadeo efle naturaliter debitam : alio-
% Empliciter fatetur Scotus, Deum effe inuifibileman- qui, quofundamento afferere poffet, talem fpeciem
& geloper naturalia principia. effe concreatamangelo ? cum fimulibidem affirmet
it m  Sednihilominusilla fententia mihi femper vehe-  talemfpeciemadaéum éius,non pertinere ad dona
o méter dilplicuit,propter duo precipue. Primo,quia  gratiz,velgloriz,fed ad inferiorem ording, ad quem
W impofsibile videtur diftinguere in Deo cognitioné pertinentaliz perfeftiones naturales concreatz an-
U fareprefentationem diftinétam dininze effentizab  gelo. Quod vero folus Deas infundat talem {peciem
g inwitiva vifione, Cum enimdicitur per illam fpe-  nonfatiseft,veilla dicatur {upernaturalis,aut Deum
i dem, autadum non reprzlentariDeum, vt przfen-  illamefficere vt caufam {upernaturalem: nam etiam
i tem ledveabfentem, aut eft fermo de ablentia fecii- animarationalis 4 folo Deo creari poteft, & tiic Dens
1 dimlogum >autfecundum durationem feu exiften- non operatur,vt{upernaturale agens: & aliarum et~
m, neutrum horum dici poteft, &aliud membrii  jamrérum {pecies habetangelus aprincipio inditas
Ignon poteft , vinde neque hatenus excogitatum i folo Deo, ion vt ab agente fupernaturali, fed ve 2
fhergonon poteft effe ralis cognitio abllraétina,fed  propria caufa perficiente fuum effefum inxra natu-
Ll ;‘:fultilzn>Maior:onﬁatAﬁ.ﬁicicmi enumeratione, rallem‘ca;?acitatem,ac debi:qm. Rcfponde_c Sc?:us,
‘ . Fprabatur quoad fingulas partes : nam filla  alias {pecies effe naturales,quia poffent fieri imiles &
: ufﬂfiregr:s['enta: effentiam Deidiftinéte: crgo re-  propriisobigétis. Sed hocin ::l.xuli:s cft incertum, ve
i Prefentarillam veimmen(am, ergofierinon poteft, in rebusfpiricualibus,&in lens clarefalfom,vein ma
) T::’FPrgfeme: 11ian-_1,\'r prazfentem pcre_ffenriam t‘eris!libus:&prsegeream_hdddremfpec'tat:nam po-
1 Pi.ﬂ[;:“!f““ﬂ"ﬁcmz&mnmecxil.lenrcm ctizm ini-  tiusindefierer, alias fpeciesefle aliquo nmdof‘upcr...
: lirDc: igente, Rurfus neceffario etiam reprafen- naturales : ['al:en3 quoad modur,quia cum hab?ant
¥ m]mm.f"z"mum’qu'.a etiam xternitas eﬂqc el- proprias caufas,ﬁqu}buspol’hn: caufaf'l, Dc_usﬂlas
1 L,u‘mn;l-“sorﬂec poteft illum reprafentare, nifive przuenit:ficut {cientia humana peraccidens infufa,
) ey °P'§_Cm€mr.‘qym zternitas tota eft fimul  fupernaturalis dicicur quoad modum. Acvero {pe-
1 limS;[.;:'Pm GHS-Arq;hm:taudcm(_quod admen- giesilla repr_zfen:an_s_D?uﬂs cum rmrfhabe?: aliam
: 1 maxime fpectar ) concluditur, non poffe  caufam magis propria , 2 qua fieri pofiit, qui Deum,
10m.il.Mct.1phyE ! cum

e diftin@te reprefen-
atur diftinéte effentia De: fi aii-
riﬂwn(epm,&prourinfuefl:mm illemodus  tem hocelle reprafentatur, non prafcinditur ab 3=
rop

m diuinani
xiftentia, quid
) catum effentiale divine narure
- netfedionem eflentialem ; & ideo quamuis in-  eftipfumattualirer exiltere abintrinfeco necefatis:
fen i

XXIiL

XXIV




o8 Difpus.

cum ab ipfo infunditur, fir modo ibi connaturali:
wnde i alids eft inxta capacitatem paturalem fubie-
&i,& naturale debitnm, fimpliciter erit naturalis, &
A Deo veoperanteintra ordinem natura.
Deinde,quidquid fit deillomodo loquendi;tamé@
cum Scotus fateatun,illam [peciem reprefentantem
abftraltive;nonpertinére ad ordinem gratix & glo-
riz, & aGum eiusex viribus nature ,fuppofita cali
fpecie,non poteftidem dic de fpecie reprafen-
tanteintuiriue: nonergo fariseft, in pradifto fenfia
vocare hancfupernaturalem vel gratditam. Opor-
tet ergo fateri,illd effe donum pertinens ad ordinem
gratiz, & {upernaturalis gloriz, & non cflenaturz
debitam & a&tum eiuselle impliciter fupernatura-
Jem,etiamangelo. Et tuncreditargumentum fupe-
riusfaGum. Quam enim rationem redders poteft
Scotus,curvnafpecies, potius quam alia, firangelo
cénaturalis dicto modo, fen naturalicér debicafFor-
taffe dicet,illam quz intuitiue reprafentat s effe per-
fe@iorem, Sedid non fatis eft, vt firetiam fuperioris
ordinis & fupernaturalis ; prefertim, quia ipfe Sco-
usin fecunda,vbifupra,vt coneludarinan gelisefle
fpeciemillam diftintte & abfiradtiue reprafentanté
effentiam Dei, alfumit hoc principium: Rationabile
effe tribuere angelts olnien: perfectionciin , que conuenit in-
fellectuicreato, Sed hze etiam perfetio conuenit in-
telle@iii creato : cur crgo non etiam tribuiturillive
connaturalis?Vnde cum Scotusibidem {fubdic: Nul-
Larepugnantia acourrit s quiod intellectus creatys habeat talen
copnitioner per [peciem diftinéle reprafentanen dminam ef-
[entians s dummzodo Bon intuitine :non apparct, quo fun-
damentoab eo addita fit illa vitimalimitatio, quia
nulla fpecialisrepugnantia apparet, aut ab ipfo de-
clarata et in repra(entatione intuitivamag's, quam
inabftra&iua. Accedit, quod coniefturz, quas ibi
adducit, vt prober dari priorem fpeciem angelis, i
quid valent, zque ac melius procedunt deintuitiva
{pecie prafertimilla de cognirione marutina, quam
probabilius eft fieri per intnitiuam viltonem diui-
he effentiz. Fateor tamen coniefturas illas effe
valde debiles ad verumque probandum : &ideo illas
omitta.

Denique addorationés, quibusidem Scotusin 4.
probare conatur , intelleétum humanum, etiam fe-
paratum né6 poffefuis con naturalibus videre Deum,
debilifsimas efle , prafertim; fiad intelletum erca-
eum in cotnmuni applicéntur. Prior €l quia nullus
intelleGtus poteft efficere vifionem, nifi velin feha-

beat abieftum, vel aliquid, inquo obicfum_emi-
nentius contineatur : fed nullus intellectus habetin
fe Deum przfentem inratione obieéti, neg aliquid
quod tale obiectum eminentiuscontineat,quiaDeus
non poteftinaliguoalio eminéntitls contingri:ergo
nullus intellectus poteft videre Deum ex fuis viri-
bus. Pofterior ratio eft, quia vifio eft cognitio intui-
tina reiin fe: fed natura humana fenintelleftus crea-
tus non poteft ex fe habere Deum przfentem in ra-
tioneobiedti; licec ibi prafens fit perillaplum: ergo
non poteft ex fehabere vilionem dininz naturz. Sed
in priori ratiobemaior propu!‘uiu iarigore eft falfa,
namad eliciendam vifionem alicuins obieéti, non
eft necelle habereinfe obieétum per ipfummniet, vel
peraliquid , in quo eminenter contineatur,fed fatis
eft haberein fpecie intentionali,inqua ﬁtrepi‘zﬁ:n-
ratiue,vel virtualiter tanquamin femine ,fen virtu-
e nftrumentali : hocautem modo non repugnat
Deum in ratione obieétiellein intelle&u creato,me-
diante aliquafpecie. Pofterior autem ratio aflumit
quandam minorem propofitionem, que inre eft i-
pfaconclulio probanda: cum enim dicit;intelleétum
ereatum non polle exehabere Deum prafentemin
tarinneobiedt, vel loguitur de przfentiain actu fe-
cundo, & fichabere prefentem, idem eft quod vi-
dere: vel loquitar de prafentia in adtuprimo, & fic
habere prafentem Deum nihil alind eft;quam ha-

re

- g

X A

Quid Deus fit.

bereipfum , vel perfe, & pet fpeciem, fuffes

Al e : t :

coniunétum,vel voitum ad eliciendam yifion 1Ehk
M

hoceft eriam quod inquiritur, curfeificeen :
jranaturaliter haberi, prafectim {ifpecies ?{?L‘{m
reprzfentans Deum,elt pofsibilis, & COuna:ur‘a;‘uﬁt
reiledtui creato,vtipfe admiceit de fpecie e
fira&iuam vogcat. kbl

An [pecies intcllrgibiff; Deiffy 4:’/ﬁfu-
teimpoffibils.

OM:EA ergo hac opinione Scoti, aliirelhondent, I
~illum recl:lndl:lll1 _modun'_x videdi Deum per Fpej
ciem n._umrallgcr inditam, et impofsibilem, quiata.
lis fpecies diftinéte reprz{entans Deum, fineabir
&ine, (iucintuitive ( hienim duo modiinDeg n:,.
diftinguuntur, vt diximus) impafsibilis eft Hango-
pinionem ;ex profeffo docet Henricus quodlib, ter
quazftiones. & quodlibero quart.qugﬂiungw,&ﬁ:
mitur ex communi fentencia Thomiftarum ;’qui;-u.
taut_nmp!icare cc_nml_'adm_&ionen_']‘quorlcietur ereaty
fpecies,qua pafsit videri Deus ficutieft,quam cuiam
\rld}'turdocere D. Thom. prima parte,quattione s,
articulo ['ccnndc.: s & quzitione 56.art.3, Fundamen-
tahuius fententie latius ponunturabHenrico qum
ab all:;,& ea rf:fcrrs Scotusé foluit. Summaomoium
eft,quia infinitum non poteft reprafentari & fnity,
%({L‘: fihzelcientia vera fit ; optina ratioex il
conficitur, ob quam Deus fic nacuraliter inuifbis
omniintelleétui ¢reato:quia nimirum noneltr-
prfentabilis per [peciem creatam. Quod enimigh-
metDeus per feiplum , & perfuam effentiam vui
turintelle®ui creato, in ratione fpecici; nonpotth
effe intelleftui creato naruraliter debitum, tumguit
forma omnino fuperioris ordinis;nd poreftelede
bita porentix ordinis inferioris ; tUm maxinie; gk
cum Deus lit aftus purifsimus, & proprer feiplum
tantii, nulli rei creata deberi poreft fub ratione for
mz etiamintelligibilis. Et adhoe confirmendit
tenduntquatuor prima rationes, quibusD. Thom
rertio, contra Gentes s capite quinguagefimolecut
do probar, Deum effe naturaliter inujfibilem ot
intelletui eredto. :
Veruntamen hac refponfio prout ab hit au&n-f"f
ribus afferitur,mihi nd fatisfacit.Duobusenim b
disintelligi poteft huinfinodi fpeciem effe irapofik
bilem. Primo fimpliciter tanquam insplicans et
sradiftionem. Secundo exnatnra rel, feuiuxtact
citatem naturalem creaturz. Priori modo loguik
tur dicti auétores,quorum opinio probari mibj_nu-
quam potuir,quia nullam afferunt facis probabik
rationem,quatalisimplicatio coneradictionss pie
betur:non eft autem diving pmen:ixncganﬂ“ﬂ““
impofsibile non pmhcmr.Amerxdens facile offt-
di poffer difcurrendo per rationes fingulas, &bt
fatisfaciendo,fed hochita Theologisfnﬁus,%ma‘
teriahzc quoad hunc punétum, ad eos magi
Gat: & ideo breuirer ficdeclaro fundamentum; 4
pofito facillimum vnicuique erit ; omnes 0
diffoluere. Nam vbiin aliquo ordine po_f‘lb']‘“ﬂ
aétus creatus reprafentans aliquod gb;elaur_n?{i
pofsibiliseria eft virtas ereatd intelledualis el
ua talis ausin fuo ordine, pofsibilis elt ¢t P:.
sies intelligibilis creata cinfdem ordinis -mrﬂnméu
furata tali actui,& tali virtuti: fed P°r"b’h“ :
e S ideatur, &1eprEl
creatus diuini ordinis, quo VIGEATELE oF o
tecur DE V'S, prout eftinfe: pofibilis & o
virtus intelleftualis eiufdem ordinis ellﬂtm: o
aftus, quam Theologi limen 8]"“2."?‘;3; i
go pofsibilis eft etiam fpecies creara eiuioe
nis. Confequentia et
doétrina vel fidei , vel receptad 2%
fana,magifque confentaned hd?‘:
cety &DEVM videri & beatis, &2

i
fundiguoddam lumen glori®, Item 5

dofird




tee
&
fsit
e
in-

ab-

ent, Al
e
12
rae

hen
ills

e

1et

e

q_ucd funtinnobis quidam aétus fu-
quos eliciendos fupernaturales vir -
Jinis nobisinfunduntur: hav enim
- “trmapgtifSlma racione loqumha‘necm vifione
;:: Majorautem ; in qua eft visargumenci, primo
+rinotell indutione, quia exera cxcnj_plum , de
F‘Mdm-P usin omnibus aliis vera inuenitur : ergo
que islm-ndf {umitur argumentumad rem prefen-
‘ﬁwc?g;,mil’cﬂa ratiodifferentiz alsignetur. Se-
wm‘.lmi ianullaratie impofsibilitatisfingi potelt
He .O-E ! nzinactu, autvircutenon procedat, &
{nr??T]C:iiuenlarur.Si enim AarvisininfinitateDel,
Im{?{j::u poteft Deus,qui infinituseft, perfinitam
?"t.:mm reprafentari: interrogabimus quomodore-
wzfentetur per finitum aftum 5 & infeipl .{?ttm_gat
furpet finircumlumen 2 Relponiic autem ?“‘ml fieri
Dﬁn,quia talis Virrl_lsé‘u a&tusfuntdin ini & [u]wf;n[a_.
risordinis. & non infinite ncl{,onipu_hlcni;uc , fed A=
siereprafentantDeum : & :Ide»ad Jl.u_d munus po-
teftefle fufficiens proportia inter rem hmmm & in-
fnitamin ratione obiedti, & actus, feu vireutis. Ap-
plicerur €rgo eadem refponfioadfpecicm Ilmejlrgf—
blem;namloquendo in gcneredcmhf}auue 5 €ui-
denseltiuxta principia Theologiz;daripolfe,; fpe-
cesineelligibiles illius ordinis [upernaturalis, & di-
uini, tum a paritate rmiqms,_& quia ille ordodebet
tlicinteger & completusin fuisprincipiis : tumet-
iaminductione, nam gratia,vel charitas, &c. viderl
poffunc per proprias fpecies fupcrn.&ttar&fes, &eiuflt
demordinis : & de fadto ira videntura Chrifto per
fientiam infufam, vt alibi latius d'ixi : ergoex hoe
apitcnon repugnatdari eciam fpcc1§n:1 eiu fdefn_ or-
dinis, & eiufdem obiediluminis; & vilionis, [cilicer,
dininz eflentiz in feipfa.

Jorinafideis
‘crmcuralcs,ad
Jgeseiufdem or

Il Dicent forrafle exalio capite repugnare, quia non

potelifpecies finite reprefentare ficut adtus & lume:
namfi fpecies reprgentat,necellario deberadaequa-
ttatque adeo comprehenfiue |-gp1-.rfc11tare, quod
pugnacinre finita refpectuinfinitz. Sed curhae
neselsitas fpecialiterateribuicur fpeciei! nenenim
dhpratisallerédum;alids qua facillicate dicitur, co-
wmnetur. Relpondebunt (peciem naturaliter ma-
nrtabobiecto vt obicftum eft : quod proinde vel
nillam, veladzquaram (i fpeciem communicat.
Athzcratio multipliciter, & facillime refelli poreft,
Primo, quianon eft necelle omnem [peciem inten-
tionalem canfariab obiefto vt obieftum,fed poteft
dliciabalia caufa, ve manifefte conftat innoftroin-
telletnagente s & in [pecicbusinditis angelisin eo-
nmereatione, lnquibus etiam cerniturnon effe ne-
welarium,ve fpecies fem perfitadgquata obiecto,fen
wmprehenfiua eius: angelus eniminferior ficut non
omprehendit fuperiorem, ita nec haber fpeciem illi
idzquatam, feucomprehenfiuam eins. Quod enim
giidamajunt ; fpeciem illam de fe etiam effeadz-
fuatam, & comprehenfiuam : defeftutamen po-
lcmlzinqua elt ; non ;\oﬁ'e habere adtum aquua-—
wn:hac (inquam) voluntarié diGtumeft , namo-
nequod recipicr , eft ad modum recipientis, &
infirumentumeft accommodatum & commenfi-
i virtuti principali : ad quid enim auétorna-
lirzdaret angelof; ecies improportionatas , & cx-
‘ﬁicyreivn'm:em eius, qu;busnunquanmdxqua-
V4 poffet fecundum totam earum perfetionems
Nequeenim Densagic mere naturaliter; vetempe-
:;:“:1 Pﬂfs;ll attionem fu-..un_ iuxta capacitatem re-
gnat‘f"& Neque etiam l"pgcnc; fecundumfe repu-
& teleminus perfetam, feu inadzquatam obie-
m'i!r‘lnam etiam in fpgciebys l"e_nﬁ‘_bi_libus.cxp_crimqr
Usperfettas , efficacclque fieri inlocisdiftanti-
P::;E:;f?é“ Propinquis, & in medio , vel organo
fl:qu‘.anull?ﬁqu?m inbene dnf‘pqﬁm : & prater-
e tecu'l‘.mur, cqr_hazc -.,-:memsvclmmlua-
i Si:gi ; pugnet fpeciei fu.cundum fe, quam a-
gltur; quamuis gratis concedamus Deum
'inm.il.Me:aphyfl

8ect. X1, \An Denmffe im.’.jff)‘é:’;’n’ :ffmw%’??:z"'i _pﬁ_,f/';i‘.

9y
am fpeciem fut;
a effeétrix a-
ficere com=
menfuratam [umini,vel aétui, & non adzquatam G- |
bi vt obiedto. |

Deinde, quamuis Deus vtobieftum effic
fpeciem, non effer neceflariumillam effeétionem
efle mere naturalem, quia Deus quacunque ratione i
aliquid exrra fe producat , rota effectio femipereft
pendens ex libera voluntate e us. Quodetiam dé
angelismulti probabiliter opinatur, videlicer,cum

{int obiefta adtuintelligibilia, poffe ex fe fui fpeciem
emittere, & nihilominus eamefficaciam habere fuz
voluntatifubiectam, iuxtaquam do&rinam proba- '
biliter declarant angelicam locutionem. Multoer-
gomagisDeus, etiamfi vt fummuom obie@tum aétu }
intelligibile pofict feipfum manifeltare emittendo
fpeciem (i, nihilominus talis a&tio effet illitibera,
&ideo non oporteret ralem fpeciem effe adzquas
tamipli Deo,quia nonellecnecellarium Deum,, v
obicétum agere quantum pofletin talem fpeciem.
Eo vel maxime, quod licet obie&um naturaliter ef-
ficiat fpeciem fui,non efle necefle, vt femper efficiat
adxquatam , fediuxta capacitatem talem fubieéti,
nam generale hoceft, vraétioagentis naturalis ex
capacitate , feudifpofitione pafs: limitetur , acde-
terminetur;nec enim Sol femperilluminat , aura-
git quantum potelt abfolute , {ed quantum poreft
circatalepaflum. Et in obiectis fenfibilibus quan-
tum experientia conftatefficerehasfpecies, tantum
certe conftat non efficere femper adzquatas , fen
quaé perfeétas poffunt,fed iuxta recipientium difpoli
tionem Nullaergoprobabili ratione dici poteft, fo=
reneceflarium, ve,ii fiac {pecies Dei, illa firadaqua=
ta, &infinitereprafentans. Eft ergo eriamin hocea-
demratiode fpccic‘.qu:{: deaftu & luming; vtin vni-
uerfum vernm fir eius obieétiintelligibilis, cuinseft
pofsibilis vifio & virtusvifiua creata, effe etiam pof=
fibilem (peciem commen(uratam vifioni,& facultas
tividendi,

Sedfortafle vis fiet inratione reprzfentationis, & Xy,
imaginis: vifio enim & lumen non funcimaginesre- Ewafio prd
prafentantes Deum,fed vilio eft quzdam aétio, qua cludirnr.
verfatur circa Deum, cuius principiumeft lumien, §i-
cutdile@io & charitas:at vero fpecies, eftimago, &
propria fimilitudo obie&i : exhoc capite peculia-
riter repugnat dari {peciem Dei,quianon poteft cre-
atura propriam imaginem , & fimilitudinen Dei,
proutin feeft, gerere. Hxc tamen refponfiomulea
ex Philofophiapeteret , fi exalke examinanda effet.
Videtur enim fupponere fpeciem efleimaginem, &
formalem {imilicudinem; quod falfumeeft : quodfi
hocnonfupponatynullius momentieftratio,& vim
facitin verbis metaphoricis male interpretatis, De
formali ergo imagine & fimilitudine concedimuis,
non poffe creatam entitatem gerere propriam & na-
turalen fimilitudinem Dei, proutin {ceft,quia talis
fimilitudo intelligi non potelt, nifi per vniuoci con-
uenientiam in ea forma, inqua ratio fimilitudinis;
velimaginis confticuitur, Loquimurautem deima-~
gine propria non dere, quz propter conuénientiam
analogam poteft dicifaétaadimaginem, vteftho-
mo refpeétn Dei. Hzcenim imago neque eft mediuni
incognitum (vt vocant ) cognofcendi , fed ad fum-
mum potelt efle medium cognitum, & noninducet
cognitionem Dei, prouteftinfe , fedimperfedtam
pereffe&tum. Logquendo igitur depropria imagine
negamus effe de ratione fpecici , quod {ittalisfimi-
litudo, autformalisimage. Primo obeandem ra-
tionem, quia noneft derarione fpeciei, vt habeatrv=
muocam conuenientiam cum obietto,in aliqua for-
ma,velfigura, vt patetinfpeciereprxfentante fub-
ftanciam angeli.

Secundo,quianolla eft neceflitas, obquaminfpe- XxxT.
cie reguiratur talis fimilitudo formalis: Aut enimid

. 2 cft ng=
N

veobieftun non commu




XXXII.

100 Difp.
eft neceffariuni , quia (peciesfupplet vicem obieéti,
& ad hocnoneft necefariatalis imilitudo, nafup-
plet per modum inftrumenti, aut tanquain femen
iplius obiedi : noneftautem neceffe, vt inflrumen-
tum, aut femen fit formalisimago primarii ageatis.
Welilla necelsitas oritur exeo, quodfpecies ad co-
gnitionem ordinatur, &cognitio fit per afsimilatio-
nem: & hocetiam non reére dicitur ; quiafl cogni-
tio ipfa non eft formalis fimilitudo, cum totum effe
fpecici quodam modo fir proptercognitionem , cur
neceffe eric (peciem ipfam effe formalem {imilitudi-
niem? Itemhinc conficitur dilemma; quo apertius
oftenditur yerum effe principium i nobis politum,
eandem [cilicet efle proportionem (pecieiactus, &
fuminis, Nam vel a&tusipfe cognofcendi, & multo
magis videndi eft imago actualis obiei vifi per ve-
ram & formalem (imilitudinem, veél non. Si affic-
merureffe(licetid it falfum ) negari non porerit i-
plumaftum videndi Deum, effe veram imaginem,
& formalem fimilitudinem Dei: vnde vzl negan-
dum eftele pofsibilem talem fimilitudiném inaéu,
veladmitiendum eft infpecie.  Frinolum enim eft
quod quidam dicunt magishoc repugnarein {pecie,
quamin adta aut verbo,quia verbum , vel aftus fit
abintelle@tu elenaro per lumen, & habente effén-
tiam vnitam per modum obiéfifpecies autem non
ita fieret , fed 4 folo Deo. Hoc enini nullius momen-
tieft,tum quia, fiquzeft repugnantia in hac,quod
rés creata (it formalis imilitudo Dei, noneft ex cau-
fa, vel modo producenditalé entitatem:fed exhoc,
quod repugnat finitz entitati habere cum Deo eami
conucnientiam formalem ; quz ad imaginem, &fi-
militudinem formalem neceffaria eft , vel , fi forma-
lis fimilitudo & imagoin hoc rigore non fumitur,
fed aliqua alia ratione ; qua creaturz veereaturaclt
nonrepugnet,neq etiam (pecicirepugnabic. Tum
etiar , quiaob eam caufam facilius ratio imaginis
gommunicari poterit {peciéi, quam’ verbo, fena-
&ui, quia fpecies fiat 2 folo Deoadtus vero medio
intelleftu:facilius autem videtur pofle fieri, ve Deus
inprimat fimilicudinem fui,quam vtincelleGusillam
efiiciat , vel faltem eft zque facile, quod nobis perin-
deeft.
$i autem negetur , aGtumefle fimilitudinem for-
malem , maiori rationeid negandumeft defpecie!
quia tota ratio concipiendi {peciem per modum i-
faginis , vel fimilizudinis ¢ft ; quia cognitio fic per
afsimilationem, qu# af8isilatio per ipfum attum
coguofcendi maxime perficitur: fiergo ipfa actua-
Iis cognitio non eft formalis fimilitudo in pradicto
fenfu, noneft cur fpecies talis effe fingatur. Quod fi
talienoneft,ruitrefponfio, velratioin contrarium
adduéta ymanetque firmum fundamentum pofi-
tum,feruandanieffe in hoc proportionem inter fpe-
¢iem,adtum, & lomen. Erteveraitaelt, nam vera
reprzfentatio,qua per cognitionem fieridicicur, fo-
Ium eft intentionalis, & in hoe folum confiftic; quod
resitaapprehenditur, vel concipicur, ficureft. Era
nobisita explicari potelt: quia percognitionem ita
inter nos ipfos res conceptas formamus ; veex vita-
lis conceptus pofsimus res ipfasquafi depingere vel
declarare quales fint. Hzc autem reprzfentatio for-
inaliter dicitur fieri peripfum aétum intelligendi,
feu verbum,nonquia in¢o fit formalis conuenien-
tia,vebenerefutarumeft , fed quia ipfe actuseft for-
ma,quz isformando intelle¢tum, intentionaliter
feuintelligibiliter illirefert obieétum: & hoc eft for-
maliter reprzfentare illud : fpeciesautem intelligi-
bilisin hoc génere, potinseffectiue quam formaliter
reprafentaredicetur; quiaeft proprium principium
efficiens alturn,& determinans illum ad didtam for-
malem reprafentationem. Acqueita coneluditur,
intelligibilem reprafentationem, qualifcunque illa
fit; vel magis, vel ve minimum xqualitér in aétu ac
in fpecie reperiri, ideogue ex hacparte repugnare

XXX, Buid Dewsfir,

non poffe ve obiediillius intelligibilis détue fosu
creata, CUils Proprius conceptusper viﬁo,,éml’in!l
tam & créatum lumen illi vifioni proportion o
dari poteft. i
. Denique hinc facile excludirur, quod quidamy,
iunt, ob fummam Deiimmaterialitatemnon pofy
darifpeciem creatam eius : quia fi qualitas Aok
Iis non potelt effe fpecies in:cl[igib‘di; ad
tandum :‘lngi‘,hlln] »mulro minus qualiras creat po.
teritclle fpecies intelligibilis ad rcprx-&nundgﬂ
Deum, quia magis diftaca purifsima in‘tmnterkaIT
tate Deiquilibee {piritus CrEatus, quam corpusy
creato {piritu. Sed hzc ratio, i efﬁcacmmhabﬁre:
idem probarer deactu, & lumine: namperlumﬂ:
nm;crw!c & vifionem corpoream, non potet vie
deri [}Jn‘]FuS creatus: ergo petfumen, & yifionen
creatam immaterialem , non poterit videri fii-
tusincreatus. Quod fi hicargumentum ef ineff.
€8x, quianon ﬁ:ruatu_r proportio in ratione abie.
&, & attus fen potentia, nam obiedtum pirirygl,
fiue creatum, fiue increatum eft omnino extrals.
titudinem obicttiadtus, aut facultatis corporea:fji.
ritus autem increacus, non clt omnino extra latiy.
dinemobiedti potentiz [piritualis, etiamli cresty
fic:hzc cadem refponfio applicanda eftad fpecen
lrl!r_CI#xglbélclrnr, quz accommoodata femper cft pris-
cipio de aétui intelligendi.  SicutergoDens, extn,
quod eft adtus purilsimus ,habet quidem, vt il
attingi non pofsit per naturalem facultatem creaty.
r&, non vero excludit , quin perlumen & adumfi-
periotis ordinis in feiplo actingi pofsit, itg etiam
non excludit fpeciem eiufdem ordinis. Neque enm
necelle eft ; vt fpecies emper fit omnino 2qualisob-
jecto in immaterialicate, & puritate,fed fatiselty
fitaliguo modo eiufdem ordinis. Sicut inter ane
gelosinferior habet{peciem propriam fuperions
quamuis non cum zquali immaterialitate, guiai
eo accommodatnr fubietto, in quo eft:fuffcicn-
men ,quod ad eundem ordinem pertineat, &quod
proportionem feruet cum intelledtu, quem conna
turaliter informat, & afu quem elicit: idem ergo
ad(peciem Dei fufficiet. Atque it2 femper relingi
tur firmum fundamentum policum, filicet, fere
rifemper praportiunemimerlumcn, adtum, &l
ciem : ideoque non pofle cenferi fimpliciter in-
pofsibilem fpeciem , vbi aétus, é& lnmen pafibild
funt.

In alio igitur fenfi vere dicitur hae fpeciesinpohy
fibilis , (cilicet ; iuxta ordinem connaturalem, &%,
naturare] debitum intelle&ui creato ;& hic fenlli g
fatiselt ad expediendam fecundam difficulraten; ity
qua verfamur. Rarloaurem(quzincap#ﬂuhwﬂfﬂf
curhzcfpecies non pofsit efle connaturaliter debi-4
ta intelleftui creato fumenda eft ex fundamento d!""
monftrato ; quod fcilicerfpecieszﬂﬂ“&l“’m?m""
ter proportionem feruanc, & ad eundem ordineat
rertm pertinent: quiaergo vilio & Lamen, fuperio
ris ordinis funt, & vicra natuc2 debitufils ideo fjee
cies non poreft effe connaturalis intelledul ereato
Ne autem videamur circulum camm!ttcre,rad“l
qua proucnit,quodilla tria in przfcnﬂf{lf’"”g"r;
liafint, pofitaeftinratione, qua probauimusDet
effe naturaliterinuifibilem, fcilicer, quia modusét
fendi Dei it omnino alcerius ordinis & modo &
fendi connaturali naturz. Nec refert EI“"'! Dﬂr
contineaturfub obic&ointellectus ‘r‘_“n:w"n?‘j,
tur enim,quatcnuspcreﬁ:r&usnarnra[uercﬂﬂjf i
biles manifeftari pateft ; vel quatenus 0 ::ion‘;!ﬂ
imperfefto, & naturz intelligentus % s pee
concipi poteft : inde tramen non fit, vmm:tuu'mxﬂ
&ione;, aut perfpeciempropriam spofih ;J:'
cognofci. s i dif

Alia veroopiniosquein conﬁrmaru:inet::i*g’ici 5:;
ficultatis tangebatur, quod de facto dl ntentit

creata ad videndum Deum, falfaefh V1&¥ ;hculu;

Mate iy iy,
reprafen. by

vl
ik
o

ior
oo
ter
i
fa
Tids
ale
dia
T

il
i:i:i
Jer
g
g
eft,
i




R 8

1
e

Sect. Xt An Devieffeinuifibilem denion rarpofitts

heologorum iam fere communi nunc fupporio.
e veromagis fallum eft dicere, quod m‘tell?étus
MR formatus tali [peciefola abfquealia virtu-
‘ﬁ.ms,ln]: :{:ah , pofsit Eommturali modo elicereil-
telupet nem.Nam hin¢ plane {fequitur, intelle&um
Immﬁercmmcs vires,feu adtinitatem ex partein-
ger& speceffariam ad videndum Deum, folumé
:cﬂeﬂ: l;”i]‘pcdem & concurfum proportionatii:hoe
& :1 falfum & abfurdum eft.Cur enim talis (pecies
w-[;::c.urmnnaruralis, imo iuxta ordinem natur2
i:;,jlm;g;iaﬁ ifolo Deo ﬁerignl"si: £ vtin ﬁfni!:@ice-
pamus fuperius cunt SForo d;rrP_Htalltc.S. Nam :ntc_l-
{eéui creato ex {e folailla a!{hmra‘s abincrinfeco €o-
yenit, QU ex parte potentie a_dhlbend_a eft:namil-
iy quz prouenire dc_bet ab obietto, ab 1_!10 commu-
nandaelt, vel per feipfim, vel per [peciem. Vnde
elpeltu potenciz non potefl actus videndi vel co-
smﬂ:endi magis connn:urai_:s efle > quam fi potentia
paturaliter habeat totam vim aéinam m:ceﬂ"m_m’n
e parce facultatis inrclfe&;ua; ad. talgm aftum.N et
aismpoteftexalio principio iudicari, quod fpecies
fronnaturaliterdebita, quam exeo, quod poren-
tiaex fe habet connaturalem totam aétivitatem ex
Partcipﬁusneceﬂhriam, .Nulfn ergomoadohocaf-

fmari potelt de aliquo intelleétu creato :'efpcétq

vitonisDei. Etideo D. Thom. plurelque Theologi

prater concurlum dininz cifcmi::;in ratione fpeciei,

rquiruntlumen, quod it virtusincelleftualis, fup-

plendefeftum virium naturalium m:ellcé_hzs crea-

th&ideoin fuperioribus non diximus (peciem pro-

prtionariintelleétai, fed lumini. Eteademra rit_me‘

inelledui fecondum {& non eft debita hzc fpecies:

ielieftut autem 1am elevato perlumen effet qui-

dem debita; nifi obie@um ipfum per fe adefet, &

nsehiitatem {peciei excluderee. Exideo talis fpecies

aeatdy quamuis pofsibilis itlogice , id eft, nonim-

plicztcontradiGionem , nunquam tameneft pofsi-

bilisphylice (eu connaruralicer , quia intellectuife-

wndum f¢ eft impropartionara : intellectui aurem

deiato perlumen non eft neceﬂ'aria,quia obieftum,
toquod fitactwalifsimum, & fummeintelligibile, &
innenfum, per feipfam intime adeft potentiz. Plu-

ldehacre dixiin tomo s, tertiz parcisdifputatione
1,

Exeditur sertia difficultas, o aliguid denatnrali

Jelicitate Langitnr.

: m*m Tﬁttia difficultas amplifiimam poftulabat qua-

thonem, ad felicitasilla, quzinvifione D¢icon-
ikhaturalis dici pofsit, & confequenter , anfitin
esatia intelle¢tuali nacuralis appetitus-ad illam,
wliibinoneft nacuralis feelicizas, vbifit; velin quo
iztnaturalis apperitus feelicicatis, quemin nobis
elecerto certiuseft, cum nihilmagis naturalicer ap-
reamus,quam effebeari. Sed ha quaftiones & ma-
‘exparte Theologice funt , & non poffenthoclo-
Wit magno incommodo trackari > &ideobreui-
terdicendum ¢t naturalem fazlicicaté creaturz non
tnhﬁcn}in claraDeivifione , tum propterrationem
atam intert Ea illa difficulate,tum maxime,quiaa-
:;F:::F:q effee in:e[leé‘:ulali creaturz ?rfiina}tﬁn in
dhw::{?ﬂ: per Proportionata ac f'uf'r:crc_nna me-
s B tercumilla agi poffec, nifi prouidentiam
12 illins debia ef denegando : hogautem cen-
;‘;r'u;}?;%num abfardumin Theologia, & perni-
o :unintum ad materiam deg_ra tia expli-
l%iipeni;m afl‘;w:lve_;ocﬁl mam:’;ﬁa_, quia nihilma-
itam, S Pd*?lu entiam vaiguique naturz de-
Pmoﬂﬂenient:ir ;na‘;;o ciusin conn_agum]_cm fnem
a “Mlurali::&len 1, Quod fi ﬁ:r:h_cms illa nulio
il oo rtccna_turahn‘k inpatusappeti-
o intiriy d'fﬂ &its quia, v:r:é_tc etiam taftum
ifhzultate, hic appetitus folum eft ad

% ‘
U naturalia fung, Item; quiaille appetitus fem-
Tom, ILMetaphyf,

Iag
perfundatur, feupotius eft idé cum natural; potehs
tia, vel aftiua; velfaltem pafsiva, cui femperaliqua
aftiva naturaliscorrelpendet s iuxra dofrinar Ari
ftoteliso.Metaphyfic.1.& tertiode Animasca, 5.Cun
ergoingreatura nulla naturalis porentia it ad illum
actum, hee aturalisappetitus effe poteft.
Loquimuriutem deappetituinnato, quempons #E

dusnaturzappellant: namille appétirns propriedi. * =X V1L
citurnaturalis : appetitus autem clicitus, magiselt
voluntarius. Quomodoautem circa hoe obieGum
exerceri pofsit ftatim attingemus. Intelligendum
eft etiam de appetitu illius viko nis,feu feelicitatis,ve
talis eft, feu fecundum fpecificam rationem finam:
ham quatenusilla vifio et quzdam magnaperfeétio
intellectus, & fcientia quzdam & feelicita perfeéif=
fima, homo naturaliter appetens {cientia, potef di-
einaturaliter appetereillam vifionem , nonvi vifio
taliseft, fed fub communi ratione feientiz, quednd
eft re vera appetere illam vifionem, fed [cientiam ve
fic. Imo fi propria ratioillius appetitus fpedtetnr; in
fcientia connaruraliclauditur.Exiflo antem natura-
liapperitu nafcirur, vt quacunque ratione homo ap-
prehendat ; vel fibi perfuadeat illam vifionem elle
perfe@ionem {ibi pofsibilem,, illam pofsit aliquoa-
ttu cligito defiderare, quod deliderinm fiimperfe-
&tum fit, &improportienatum, porcritetiam viribus
natura elici; & ea ratione dici poreit appetitus natu-
ralis,& quia eft etiam conformisilii inclinationi na-
turali; quahomo generatim appetit firam perfeétio-

nem.Sed hicmodus apperitus ehicitr, né(olum éirca

naturaliabona.fed etiam circa preternaturalia ver-

fatur.Imo,fi fic omninoinefficax, fen conditionatus;
vel per implicem complacentiam poteftinterdum

circa impofsibilia verfari.

Dicendum ergo eft contemplationem Dei, nqua

phed > v 2 : XXx1

conlifticnaturalis fxlicitas vniufeuiufque creaturz -, fx.

intellectvalis;clfe adtum cognitionisDei fumme pep- £ 2414
A G : gnitianis pet Yaticnaiis

fetum, quem vnaquaque fuo naturali lumine, & nabtiralic
per media (uz nature proportionata confequi PO- falivitas,
teft.  Namefle deberadtus nacuralis, ve argumenty in guo a-
faétaprobant: & aliunde debet effe perfectifsimus, 8ucififat,
veratio foelicitaris poftulac : nullus ergo aliusactus
cxcogitari poteft. Vndeininzelligentiis {eparatis fos-
licitashzcerie cagnitio illd Dei,quam voaquadq; per
fuam propriam fibfantiam habere potelt, vt figni-
ficanit D. Thom. prima part. quaft. 56, art, 3. & idem
¢lt proportionaliter deanima feparata. Hominisve~
roinhacvita talis feelicitas erit optima contempla-~
tio, qua Deum ex creaturis cognoftere poteit, vrdi~
xit D. Thom.prima part. quafl.62. arcic.1. & eft mens
Ariftor. quem ibiexponit. An vero cum hac cogni-
tioneoporteatamorem coniungi, venomen foelici-
tatisobtinere pofsit,aleerius eft confideratioms.Hee
autem contemplatio, quamuis in fe imperfeda fir,
comparata tamen ad talemnacuram, eit perfectifsi-
Ina, quantum iuxta naturalem eins capacitatem cffe
potelt: & hocfatiseft, ve fitbeaticudo naturalis cius:
fatisenim eft homiini, vt Ariftot. dixit, libro 10.Ethi-
eorum, quod fit beatus vt homo: & idem de Ange-
lisdicipotelt. Quaproptertali contemplatione & fa-
tiaretur naturalis capacitas & appetitus & quiefge-
xet prudensanimidefiderium feuapperituselicitus,
coquod non cenferetur pofsibilis, & fibi debita per-
fettior cognitio: loquimur enim intranature limi-
tes; & nullareuelatione fadta de fupericrifelicicace:
tun¢enim licet homo, vel angelusnaturaliter con-
templansDenm exeffe&tibus,fiam cognitionemim..
perfectamefle cognofceret: & ideoexcitari poflerad
velleitatem aliquam , feu defiderium conditiona-
tum videndi Deum , fiferi poliet: nonideg tamen
effer inquietus; & quah folicitus, fed fua forte effer
contentus : & hocfatisefler adbeatitudinem imper-
feftam, vedixi: proportionatam tamen naturz i111=
perfedte.

De Philofophorum autem fententia circa vifio-

1

3 nem

XXXIX,




nerh claramprime cauflz, nihil certurn inueniosnely
Ariftor.quidquamin hocafferuit; nec infinuauicvo-
quam, prafertim agens de humanabeatitudine. A-
nerroes autem ciiato loco, nontam dehominibus
Joquitur, quam deillointelleftuagente;quem finxit
elfe fubfantiam (eparatam nobis vaitam,de quoin-
telleftu ait, vicimam Profpersrarem efle intelligere
perhunciatelleftum, denudatum dpotentia, & per
intelle®iotiem, que fir(ubftaniaeius:nonverode~
glarar,quod talis intelledtio fitvifio primz cauf,fed

oriusfentit efe intelleftionem propriz fubftantiz
talisineelligentie feuforma.Denique, fi qui Philofo
phi,przfertim Arabes, quosinfra gomemorabimus,
fenferunt inferiores intelligentias pertingere ad vi-
fionem primz;ideoelt, quia de omnibuslocuti funt,
vtderebus einfdem ordinis ; & tanquam de purisa-
&ibus: nectamen, veiam dixi, atis declarant;qualis
ficilla vifio autcontemplatio.

Sitne Dests nasnraliter vifibilis abaliguacrea-

arirapofibilts

XL. 1 N quarta difficultate omittamus inprimis opinio-
An Deicla = nEM Dt:randi,qusei11 eatangitur, quia in Theolo-
yam wifis- 814 eft abfirda:&in Metaphyfica tam perplexa,vtni-
mem a'squ: hilquod ad rem pertineat, dicere videatur. Quide-
P ofopbi mimeft, Deum fieri prafentem alicuipervifionem
pfFnlem  grearame Aur enimeft, quod Densfuafula efficaci-
sferudica- yove incelleftu creato eficiat vifianent fui: & ita con-
merint. oo duos erroressy vhum in Philofophia, falicet,
quod videar aliguisnihilagens, fed tantumrecipiés.
Alternmin Theologia , feilicet, quodintelieduscre-
atus ex fola fua natura fic fufficienteraptus & difpo-
fitus ad illam vifionem, max: e cum ple aperte lo-
quatur deaptitudine feu capacitatenaturali. Autfie
ri Deum przfeatem eft per feipfum concurrere cum
intelle@n creatoad vifionéfni, & hoc modoomni-
no failfum eft dicere, nullam aliam virtutem,nifi na-
turalem requiri ex parteintelleétus, vt Deus natilli
prafens. Ecquidem Durandus per hane prafenta-
tionem obieétiné vifionem, fed aliquid priusvifio-
ne intelligit:ait enim, ftance virtute potentiz,&prz-
fentaro obieéto perfe & immediate, & feclufo impe-
dimento , fequi vilionem, &ira fieri dicitvifionem
Dei. Quid auté firilla praefentacio obicfti, qu ante-
cedit vifionem, neque explicat , nequeexplicare po-
teft (maximeinDeo, quide fefemper ot intimein
potentia) nifi per hoefolvm, quod Dens quafiappli-
caturinratione obiectiad influendam vilionem, &
ita fupponit totam virtutem neceffariam per fe ex
parteintellettus effc innatam , & connaturalgmilli,
quod eft falflifsimum.

%L1, Igiturhac opinioneomifla, ad quartam difficul-
tatem concedo rationem,quz probat Deum effe na-
turaliterinuifibilem,velhominibus, vel angelis iam
creatis zque procedere de quacunque fubftantia in-
telle@tuali, quaa Deocreari pofsic. Quod fariscon-
ftac ex difeurfu A nobis fadto , nefp egp rationem ali-
quam eXgogitare,aut inuenire potul,quae magis pro-
cedat de intelligentiisiam creatis, quam de creabili-
bus. Vnde confequenter concedo, eodem difcurfia
fufficienter oftend; non poffe lumen gloriz effe con-
nacurale alicui fubftantiz creacz. Imo obeademra-
tionem exiftimo, idem fatis probari ex co ; quod fe-
cundum fidem credimus, defaéto nullam effe fub-
ftantiam creatam,quz talis fit. Quam illationem de-
clarabimus plenius infra traétando deintelligentiis
creatis. Et quidem, quod illudmetlumengloriz fe-

nicazur hominibus & angelis, nonfir connaruralea-
licuifubftantiz crearx, difficile creditu non eft. Pri-
mo, quia intelligi vix poteft, quod intellectus fecun-
dum fpeciem,qui ¢ft connacuralis homini, & intrin-
fecus manat ab eflentia eius; alterifubfiantiz com-

o Difput. XXX Quid Dews fs.

cundum fpeciem, quod nune extrinfecus commu-_

mun:lcetmjtanquam acciﬂensextrinféenm Ak b
lum incelligat: ergo & contrario, cum ]un:E tp‘!r!!.
c_ommuniccru_r _lmminibus aut angelis tan : loriz
c{fens aduentitivm, figniief, ho:i_;‘ﬁnquL::m
eife propriezaté conuaturalem alius fubfty o
b !hs, & quamuis daremus ho¢ non implic
diftionem; efle tame valde monftrofum,
omninoa perfetione operti Dei, qitodil
tasfemper effecinrertim natura inextra
fito, & nunquamin proprio.

Dtz ey,
are chtrgs
Sealignum
la Proprie.
neo {uppo-

Secundo,quia hoc lumen non eft,veia dicum gl
ol g

napotentia 1_ntcl[e€.hua, ideft, perfe (ufficiensingg
tione potentiz ad intelligendum : alim;uinﬂm[&:
ponenduntin intelettu, fed immediatein fubi t
tia, netp exiam eft purus habitus, qua nmﬂ.ujmu,"'
facilirarem, fed etiam facultatem videndj; o
: : tenai nullaau.
rem qualiras huiufmodieft connaturalis alicuifdh
ftantre intelligenti, fed fi qualitas irael’tnamrahw“
fluensabeflentia, eft plena potentia:fiverdefeon.
naturahs(olum vt confona & congruensnat
quificatamen, feu fuperaddita,eft pur )
: : aelt puros habitugae.
que in quahmtlbus connaturalibus inuenituriligd
medinm. Quoditain prafenti declaro fingaturees
nim fubftantia cui connacurale it hoclumengloriz
autinillafubftantia hocinmen eft verusinteledu,
& integra facultas proxima intelligendi,é hocregus
gnat huic lumini, vt ef‘tcnfum elt, alidsnonmeg
pql’Fe: nofter intelledtns informari cali lumine,quan
aliquo intellectu angelico. Vel illud lomen inui
fubitantia nonefler intelleGuseius, & ficneclirn
fupponerer aliumintelleftum in rali fubftada:cm.
quealias fupponaturhoc lumen effe connaturalil
L fubRantiz, necefarium efler, talem intelleGume:
feillius fuperioris ordinis , cuiug nunc cenfetret
fe hoc lumen: nam propterea nuncnon eft conniti-
rale intelle&ibus de fafto creatis, quiaillipestine
ad inferiorem ordinem : ergo, vteflet proportiok
connaturalitas, oporteret intelle&um illuth effein
ordine fuperiori. Athoc pofito, non indigerettaliit
reliectus fuperaddito lnmine Afe diftinéto, quoddt
pleat poteftatemeius : omnis enim ingelledusinfio
ordine & gradu, eft fofficiens principium instos
facultatis intelleétinz omnium agtunm{ibicontit
ralium, necindiger lumine fuperaddito,niliguatid
cleuacur ad actus (upernaturales. His ergorationt’
[vtopinor] fufficienter probatur; hoelumen glore,
quod hominibus vel Angelis infunditur; fecundin
hanc eandem rationem & {peciem, non eflegualie
tem naturaliterinditam aut Auentemabaligui
ftantiacreata.

Quod vero nec pofsic efle fubﬂamiatria_h‘h‘f i
bensintelleum firperioris ordinis & razicm?;_qﬁnq
haberet fuffcientes vires connaturales ad;l:ﬂtﬁ-
dam vifionem Dei, quia eminenti raciong dieerst
lumen glorie copnaturale tali creatutz, o [1*
quam] eft, quoddirecte & 4 priori Prob_at di_f‘}“f:
D.Thome fuperius fule declaratus. Quiaalisiti
Jeftus eflet connaturalis fubftantizs dquamaetry
& potétialis ficutilla, quam refpiceres, "IP"’F""?l
& proportionatum obietum,ad cuits nsrmyﬂ :
jta dicam ] conciperet quidquid oongipere::
autem ordine funt omnes intelledts dcfalﬁﬂ‘{'i‘
tis & indehabent , vtnon pofsint na'mﬁmmki-
reDeum. Repugnantiaergoingoluitiny®he,
tur calis intelleétus effe fuperiorisordinis -"F;: :
riori autem 5 & abincommodis dcrzlaranpfﬂf‘e F“_
mo,quia talisfubfidtia eflct natnrallt_er%‘:r:l e
ta.Secundo, gnia® ccefsitatenaturalivh e
ficur nuncintelleétus infarmatuslumlm_sln e
curali neceftitate videt. Tertio , mauralite i

e R : reddit impe
mnino impeceabilis: quia \_:ﬁo Dei b
bilem. Quartolumengloriz, den:.n:e pontédl
minibus vel angelis;proxime S imme % ;
effet participatio incread luminis De!

> ‘i'ﬂmi‘m
; ; ifioi g%
ti luminis talisintellcdius, Quinsey VITEO,

il

bl

1Y

1y,

Ty
it iy,
e
i filgmy

Pl
Him gy,
g,




et
lorig
Hag.
hog
CrEda
Dtrg
num
prig.
ppo-

e g
i,
effer
tane
1dat
140
[isb-
|]|Sﬂc
g0
s
Bynts
illed
Léthe
oriz!
Augy
G
nidgit
}LJ?:!
n'to
fario
cus
i
mef
ek
atte
ment
ik
fein
in

a0
joné
it
nio
b
ity
dum
fitze

wlisincellectus eliceret, ;ﬁ'c‘c alterius , & nobilioris
i :—ic:,quam nuncfit vitio beatifica, quod repugnar,
ffl;mn:viﬁo hca:iﬁ'm__ intota fualaticudine c_uc_; £X~
,;:unnatura!el’ub:}‘-:‘(um, cum tamen pv.ﬁc:lxh_:d
habere,qua ctiam eflec magnaimperfeitio. lg_lt.l.:lr ll_
joram Theologorum opinio ({i qui funt ) qui credi-
deruntiumengloriz efle poﬂg cennacurale creatu-
rz, non folum nenencruat vim orationis fﬂ&’r, v c-.
pmporius efficaciaillius rationisin co confpicitur,
quod talis opinioa prioripercam 1:_11[.)‘ro_bargr, cu r:n
ramen  pofteriori & ab incommodis [atis etiam ¢o=
ferillamefle falam,

Diferimen inser lumengloria, & lumen cors
waturalecreatura,

il Tque hine etiam faci[e rerpnnderipotel‘c_adin-
Aﬂantias,vclobie&xones » quzexhocluming fie-
rifolent conera difcurfum f(uperiug faétum , quc_d
pimirum; fiille eficax fir, 2que prohet efle impofsi-
bile,videre Deum perhoclumen creacum, quatnm-
uisdivinitusinfufum. Primo,quia intelléétus affe-
&us hoc lumine dicitur connacuraliter videre De-
um ;& tameniplunilumen , &intelleGus veaf-
feftus illo , ens eft potentiale , habetque modum
efiendi muleo inferiorem , quam fitmodus effen-
didiuinitatis : ergo vel ex hoc modo effendinihil
concludi poteft deceteris intelledtibus , & lumini-
huscrearis, velzque probat de Jumine gloriz crea-
to,nam quod illud fupernaturale dicatur , & alia
nataralia , nil refert , fiquatenuscreatumeft, ean-
dem improporrionem , idemque impedimentum
habet.
Dicendumeft antem , rationemeffelonge diner-
fim, guialumennaturale cuiufcunqueintelledtus
creati .%cu:imrini’cccmena:ab effentiacreara, ita
commenfuratur illi in virture & modo agendi , e-
amque relpicit vt primum & accomodatum ob-
itdum: eltque quafi coniunétum infirumentum e-
itsad omnes intelletiones eliciendas , quarumi-
plamet effentia,qua eft radix illinsluminis, eft pro-
Piack principalis caufa per fuum proprium influ-
xum. Lumen autem gloriz , quod Theologi dicunt
iofundi beauss, ficut nullz crearurz effe poteft son-
naturale, ita peculiari quodam modo & ratione ab
ellentia dinina fuit tanquam (ingularis partigipa-
Hoincreati luminis eius : ideoque &iplfam prima-
Tio refpicit vt proprinm & accommodatum obié-
fumfuum, & modum operandi eins participat; &
thtproprium infirumentumeinsad vifionem eiuf.
dem efficiendam 5 cuins propterea vifionis nulla
creataellentiaelt principalis, & quafi radicalis cau-
fufedipfamet effentia diuina Quia fieutintellefus
elinftrumentum anime, italomen eftinftramen-
tum Dei. Hocautem modo digitur inftrumentum,
Honquiaco modoquo agit , non agat virtute pro-
Pa & proportionara, namre veraita agit, & fubea
Titione dici poreft caufa proxima, principalisin (uo
Bncteifed quia eft vircus fabordinata aleeri, cui fub
alia fatione principalius tribuitur operatio : ficuc
&llor dicitur inftrumentum ighis etiam ad calefa-
dendum, & intelle@tus infirumentum animz adin-
telligendum ; ad hungergo modum Jumen gloriz
null:us_creaturzinﬁrumcnrum elt,fed Dei: hae igi-
s ]{::mtlon:dici:ur eileiliius vifionis caufa pringipa-
i
mﬁ: uaﬁﬁiﬁt&‘ quia illnd fumen non efttota virtusadti-
etk 1onisin ratione facul:a:-ap;_‘onm:: > fed
il sVtintelleGusetiam creatus, in quoeftra-
;2 lelumen , fuam proximam aiuitatem adhib
O g . eat,
. i}‘li;lcia}em (vtaiunt) partialirate caufic, non effeftus:
g, Eﬂml:::: ‘3?;11?10 neceflaria c{_l: > Vtaétus fitvitalis.
i ﬂﬂtu(;;i' luitatem non adhthctm:elle&_usv: vir-
: 5 eamllper enticatem fugmillam ad-

A

-

Sect. X1. Ap Dewm effe inuifibilems demonfirari poffis.

[05
hibeat,fed vt eft vireus obedientialis,quia tota attio
totusque effectus {upernaruralis ; agit ergo vt vircus
fubordinata Deo,atqueadeo vt inftrumenrum eius:
vide hocetia titulo dicitur Deus caufa principalis.
Tandem, quiainaétioneintelligend: (Geur in vimni
actioneanimali )prater aGiuitarem facultatis proxi
meintercedit aétualis fluxus ipiufmer animz,vel el
fentizin qua radicatur talis faculeas,& ideo illa cen-
fetur pringipale principinm talis a&ionis, non deno-
minartione tantum,fed caunfalitate,ve fupra difpura-
tione decimaottaua, traftatum eft. Ad hunc ergo
concurfum przftandum circa vifionem beatamin-
fufficiens eft omnis creataeffentia ;: & ideo in hocet-
iam.operatur veinftrumentum Dei, qui propterea
cumhis principiislonge altiori auxilio concurric,
quantfiin omnibusiplis principiis eMfet connatura-
lis;& proportionata virtusad talé a&tionem: & ideo
hancetiam ob caufam eft Deus principalis caufa if-
dius operis.

Nee veroinde fequitur(vt quida obiiciunt)Deum XLVIL
denominari videnrem illa vifione . eo guod aétio Inreletins
prxcipue denominare folear caufam princivalem: erearws w5
hoc(inquam)non fequitvr, nam videre non eft deng Dess beard
minatio przcisé agentis vt fic,fed ralisagentis quiin /2 vifione
ferecipiat,& informetur vifione : propret quod Ari- 24e7s des
focelesdixitintelligere eflc quoddi pa, ficut fen- :1""“"
tice.Deus antem ica efficic illam vifioné vteam non
recipiat,neque llaioformetur: homoaucem ve! an-
gelusrecte dicitur videreilla vifione, quiainforma-
turilla:& quantum ad a@tiurratem fufficit quod vira
limodoad illam concurrat, etiam vt infirumenci,
vt latiusdeclaratumeft Tom. 1.3. parte difputat. ;1.
fedt.6.ad 4.

Eftigiturlonge diuerfa ratio de lushine fuperad.
dito rebusfupra naturas,ecarum, & demodo quopér
illud operantur;quam delumine & a&tionibus con-
naturalibus. Exquadifferentia nalcitur, ve modus
connaturalis aétionis {eu vifionis regulandus fir &
tomménfurandus inxta connaturalem modum ef-
fendi, velluminis naturalis, vel principalius efentiz
creatx, quz eft quali primum fundamentum & prin
cipale principium illius ationis & ordinis : modug
autem fupernaturalis actionis feuvifionis non fit re-
gulandus quoad omnia ex modo effend; creati Iii-
ininis, aut rei intelligétis per illam vifong, fed pra-
cipue ex dinina effentia, cui vt principali radiciin ta-
liactione hzc omniafubordinantur.

Vndein formaconcedo affumprum, feilicet, in-
tellectum etiam informatum lumine glorizhabere
modum elfendi inferiorem illi quem Deus in fe ha-
ber;nego tamien fimpliciter cenfequentiam »quiato-
tum illud coniunétum non concurrieve organum
alicniusellentiz creatz cui commenfuretur, Et hog
ipfumeft, lumen illudeffe coiufdam fuperioris or-
dinis,in quo talem dicit habitudinem ad Deum, vt
nullam fubftantiam creatd pofiit refpicere tiquath
radicale principium, & fundamenrum fui efle, & id-
eonon pofsitel eflfe conraturale. Addo Vero, ctiam
vifionem illam, quz huic lumini eft proportionata,
habereinfe inferiorem modum effendi , quamha-
beat vifio increataipfiufinet Dei. Eft tamen fingula-
risparticipatioillius vifionis, & fuperat omnem vi-
fionem connaturalem creaturz eo quod immedia-
terelpicitipfam Deieffentiam proutinfe eft,tiquam
Pproprius conceptus eius.In quo habet etiam propot-
tionem cum lumine (upernaturali, quia illud; ficut
immediatam originem fuam habet 2 folo increaro
lumine,cuius eft pacticipatio, itaipfam dinin effen-
tiamin fe ipfa refpicit vt proprium objettum, prout
explicatumeeft. :

Ex his incelligitur , alio modo poffe Denm dici e
inuifibilem ab intelle@tu creato, quod nulla via aut 3:‘;0&:“
ratione fine naturali , fioe lpernaturali confpiei g poffie
pofsit.Quofenfu interpretati funt ateriburum illud innifibilic
quidam haretich, quinegarunc, nos aut angelos vis Lege Borry

I 4 furos

XLVIE

XLIX.




104 Difp. XXX,

fﬁ::, ';;;' firos efle Denm infe ipfo , fedin aliquo fplendore

iizor. . CE€ATO. Quorem fententia mclri';uhr‘rens damnata

niomsCap, € VT aFerterepugnans Ioannidicenti. {'r.f:-bm:z;sera;_d

Damna- -« ficatigfk:& aliis locis, quz recenlere & interpretariy

mmsesde - addutis fan@&is Patribus, Theologornm eft. Quan-

rel. guare- quUAm Vero illafententiatam falfa 1it;non_mm_en cen

nus dam- (o efic exiis quz fola nacurali ratione fallicacs con-

’J’:!’ errores i poffunt. Nam; fiquzin fuperiori punéto dixi-

V'::“l’):r_’ mus,vera & efficacia f}i :;i'r;,cx e:sprobahlh:ﬁr]..z}%!:}g;—
e Inqui- tur;folaratione naturali fpeétata, potins exil

fiep 2.9.7, Q0T efle Deum hmph‘utcr, éxqmmmodmnu. ibi

Tusvacrs, leminfeipfo,quam aliqguomedio antratione vilibi-

in Sum ds Jem.Primo quidem; quia naturalisratio perfefum-

Eclef' 1, 4. pranbfacile ibiperfuaderetcile pofsibile effectum,

o5 quia iuxta naturalem curfum & virtutem feri non

poteft. Sccundo & maxime videri pt_..ﬁ"c: hocrepu-

gnare inaétu vitali, quem neceffeeltfierid potentia

quam informat: & verlari circa obiectu eius: exquo

viderurfequi aut naturalem effe debere , aut nulle

modo ¢l poffe. Cum crgo naturali ratione fufnci-

enter probetur; illum aétumnon poffe effe natura-

lem, fiftendo intralimitesciufdé rationis naturalis,

exiftimaretur porius talis actus fimpliciterim pofii-

bilis,quam aliqua ratione pofsibilis. Vel ad fummi,

qui magno iudicio & moderatione agerets udicaret

Peum quidem naturaliterefle inuifibilem: an vero

iple poflet fuperiori aliqua ratione fe manifeftare,

cognofcinon poffe, Eft ergo hzc veriras quoad hanc

partem,qua Deus dicitur fupernaturaliter vifib ilis,

exhis qua fola fide renentur, Ratio vero deferuit

ad foluenda atgumenta coeraria, vel ex generalibus

principiis perfe credibilibus, quod multa fieri pof-

fintvirtute dinina , que natur® creat viribusnon

poffunt : velin parciculari oftendendo hicnon effe

repugnancianiaut contradiétionem, euquod Deus

aliquo ‘modoad obieftum intellettus pertineat,

quod fatiseft , vtidemintelleftus eleuari pofsit ad

perfedtius operandum circa tale obiectum, quamna

turaliter poféit.

in

SECTIO XIL

An demonfirarivaleat, Denm nec comprehendi, niec
quidditatine cogmoft pofie,

Liud Dei attributum eft , effeincom-

0, & g e
\“.i‘i {g‘?’ prehenfibilem; quod partimin prace-
ﬁ(y ¢l dente continetur, & neceflario exillo
2l 2\ \

fequitur, partimaliquidaddic , quod
i e % oliindicabimus,quiamagisad Theo-
loges » quamad Metaphyficosf{peétac. Conftacigi-
turin primis hocateributum incelligendum effe co-
paratione intelle€tus creati y namafeipfocompre-
henfibilisef Deus: {i tamenMetaphora comprehen-
fionis refte eidem rei refpedtufui ipling commo-
datur. Nam comprehenfionis nomen fecundum
proprietatem firama corporibus quantis fumprum
elt;inquibug nd dicitnr voum corpus feipfum com-
prehendere, fed alind; quodita circumdatfeu com-
ple&iturincrafe,ve nihilextra maneat:&inde trani-
latum e nomen ad comprehéhionemvel vifionem,
vtilla vocetur comprehenfio, qua obieétum videtur
quantum vifibileelt, ita vtnihileius lateat viden-
tem 5 ve Augnltinug dixit. - Siergo proportio Me-
raphorz in omnibus (eruandaeflet,noneffectribu-
endaeidem rei refpeétu fui ipfius: quia tamenintel-
le&tio refledtitur infe ipfam, feuiniplumintelligen-
temyideo ficut dicicur Deus viderefeipfum , itaet-
iam propriifsime dicitur adequate videre (e ipfum
quantum vifibilis ¢ft:quianon minus intelleétinus
eft; quamintelligibilis : hoc ergo fenfu vere dicitur
comprehenibiis  feipfo: cum ergoincomprehen-
fibilisnominatur, comparatione intelleGtuscreati
intelligendum eft.

Quid Dews fis.

Quomods fit Deusincomprebenfibili,

Oteft autem hocintelligi refpeétu intelleGuscre. i

ati,vel vt operantis per vires fuz naturz,velabfo-
lute & fimpliciter, & omni ratione. Priorimododi.
cimushocattributum contineriin ﬁz}:c[m;,,c[&que
euidentinsillo :'nam comprehenfio includitquid-
quid eft de perfectione vilionis, & viteriusaddiad-
xquationem ad obieftum: na dicit exaétam dom.
nino perfeftam obiecti cogmrionem : fietgo vifio
non elt pofsibilis naturalirer;multo minus erit come
prehentfio. Iremeft hoc enidentius, quiacd Deus fie
infinjtus;intelligi non poreft quod finita potéaa, &
maxime naturalivirtute comprehendatur,

De pofteriori autem {enfunon eft tantaenidéia,
fuppofita prefertim veritate fidei,quod Deusyideri
fupernaturaliter potelt; €efi fit naturaliter inuifibi-
lis:dubirari n.poteft,nec immerito,an fupernatvrali
virture comprehendi pofsicab intellefu creatoy et
iamf naturaliter fit incomprehenfibilis. Prafertim
quiande ile imci}c&uqnomudo videaturDens
clare prout infe ; &non videatur quantumyvifbi-
liselt, cum fir resfimplicifsima. Imo non defuerunt
Theologi > qui exiftimauerint hoc effe vnum exmi:
xime reconditis myfteriis fidei: & propteteadisidi
putationem de hoc attributo fub hacratione noy
pertinere ad metaphylicum. Exiftimo nihilomins
certa fide tenendum effe fmpliciter &omninotfe
Deum incomprehenfibilem ab intellectu creaw,
quantumeungue ad intellipendum elenetur ; yiek
Scriptura,Cociliis, & Patribus aliter probauilatisi,
Atque incomprehenfibilitashoc fenfit declara, -
quitur ad infinitat€ Dei:namquia infinituseft,idé
finita virtute comprehendi non poreft:& quiainies
le€tus creatus,quantumuis eleuatus fempereliinite
virtutis,ideo refped nillius fimpliciter & emninoek
Deusincomprehibilis : & quamuis videaturtouh
quia limplicifsunus eft, non tamen viderur adeqii-
te feu totaliter propter eminentiam (uamVideantt
quz {eriplimus 1. Tomo 3. part. difputarab.fercpa
totam.

Poffitne Dens naturaliter quidditative
cognofit.
SEd queret aliquis  efto non pofiit Deus fomye

hédi, an pofsit (alté quiddiratiuuognofcl.' Po
autem id quari in duplici illo fenfa f=pe diftinétoy
feilicer vel naturali, vel lupernaturali virtute: Erde
hoc poteriori modonulla cft quaftio, namquice:
gnitione viderur Deus clare; & prontcftin [ gadert
cognoftiturquidditatie : namyidestr fecun zf_"
totam eflentiamfuam; quodifcrtionexd:c:nlgs
conltabit. Vode intelligitur, comgrehenﬁonem alie
quidadderevltra cognirionem quiddit
cetadequarionemficutde vilione d:xrrrnus.l";fh it
ri autem fenfu elt quaftio propter quo.dam‘dd;u-
fophos;quidixerunt polie nos cogt ofcerequt 5
tiue fubfantias feparatas,in illis Deumenam “ma
prehendendo. Ita :enuitCum{nentamrg-ﬂ?3“{_“_'
cap. 7. &refertin eamfcmcn:n;m_Ausm?ﬂ~fl;cedc_
miftium ; & Alexandr. quinia1or|.ra[:§niffsnaru_
rent, pofleDeum abinferioribus m:clhﬂf“"'i s
ralicer coguofciquiddic&:iu&Et_ScotlI_i.'Vl i
fupra, affirmatangelos naturali <§t::gnu1ﬂﬂr‘mm.i ¥
fcere guidditative Denm per {peciem natt o
lisinditam.Imo in 1.diftinétienes. quzﬁloli:e'amrig
mats poffe nosinhac via paturaliters &;xkum i
peruenire ad formandum talem cm‘lf3 P'Ratiﬂl’“
quinobisillum quiddita:ﬁmcregrzkm E'vixinﬂi#‘
fiunt plures,fed parum efficaces » & ﬂ.”‘sinm o
ant refponiione: quas melius a::m;‘gcmu"nammh
&ando de intelligentiis creatis: Nupe i

prio-

i i+
jratinamil

e

1,




	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

