UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Liber quartus continens tractatus de opere sex dierum, de Anima, ac de
formatione primorum hominum, eorumque statu innocentiae.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

617

QV ASTIONVM
THEOLOGICARVM

In primam partem S. ‘Téarrgae .
1l R ovAR TS

Continens Tra&atus de Opere fex dierum, de Anima,
ac de formatione primorum hominum, €o-
rumque ftatu innocentiz.

VIA creaturz diniduntur
in fpirituales , & corpo-
reas , Sanctus Thomas
poftquam 4 quaft. 44.
vique ad 64. inclufiué
egit de creatione in ge-
nere, ac de creacuris 1pi-
ritualibus,hoc eft de An-
gelis, 4 queftione 65. vi-
uc ad 119, que cft vitima prime partis, di-
putat de creaturis corporeis , ac prafertim
de homine. Et quia creaturz corporez funt
4 Deo creatz , formatz, & ordinate per ope=
ra fex dierum, ided i quzftionc 65. viques
ad 74. decem queftionibus difputat de ope-
re (ex diertm. Defcendit deindé ad agen-
dum de homine : & quia homo conftat ex
anima rationali , & corpore, idco d quzltio-
ne 75. vique ad po. quzltionibus fexdecim
difputat de anima prafertim rationali . A
quzftione 91. vique ad 102, agit de formatio-
ne primorum hominum: fecundum corpus,
ac de ftatu innocentiz . Abfoluto tradtatu de
ereatione  ac ditinctione rerum, defcendit S.
Thomas ad agendum de gubernatione, &
cius effectibus, qui funtrerum conferuatio,
earumdem mutatio 4 Deo , ac muotatio vnius
creaturzab alia, ac de gubernationc,ac de his
tribiis effectibus gubernationis difputat i qug-
ftione to3. vique ad 319, & vitimam. Nos
igitur doctrinam de operé fex dicrum  trade=
mus hoc tractatu 14. tradtato 1 5. agemus dea
Anima, tradatu 16. difputabimus de forma-
tione primorum hominum, corumque fatu
innocentiz,ac demum traétatu 17. agemus de
gubernatione, ag tribus cius effe@ibus. Titu-
los quzftionum oftendet index initio pofitus,

TRACTATVS XIV.
De opere fex dierum

QVAESTIO CcCXL

Virum creatura corporalis fit & Deo 5 ab
eoque per (¢ facta fuerit propier

feam bonitaiews .

S.Thott. quafl.6 5. art-1.2. 3.8 4.

=== IDETVR creatura corpo=
; ? ralis, ac vifibilis non fuifle
3

1 @“ % : n fuif
AN 4 produta 4 Deo fummée
AN S bono , fed 4 principio ma-

p lo , vt docuerunt Mani-
chei:primo quia Ecclefia-
ftis 3. dicieur : Didici , quod
omnia opera, qua fecit Deus s perfenerent in perpie-
tuurs 3 & Genel. dicitus : Zidic Deus cuncta, que
fecerat , & erant valdé baug ; fed creatura corpo-
rea, & vifibilis non perfcucrat in perpetuum,

fiquidem vt dicitur 2.ad Corinth, 4. . 2ue vi-
denturstemporalia funt.qua anten non widentur, ater-
na ; rurfus creatura corporca non eft valde
bona, imo multa corpora, puta ferpentes,
venena & c. funt mala, & nociua; crgo crea-
tura corpotea , & vifibilis non eft @ Dco fum-
mé bono , fed 4 principio malo, hoc et a
Diabolo s qui idcirco 2.ad Corinth. 4. voca-
tur Deus buins [genlie

2. Secundo que funt 4 Deo, tanquam

4 primo principio conducunt hominem ad
Deum vitimum finem , & non retrahuntd
Deo : fed creatura corporea, & vifibilis retras
hi¢ hominem 3 Deco, idcoque Apoft. 2. ad
Tiii Co-




== S S S

i

618 De creatione,

7

Corinth. 3. dicit , won comemplantibys nobis que
widentnr:ne ab earum contem platione tetrahe-
retar 4 Deo s ergo.

2. Tertiovidetor faltem creatura corpo=
rea, & vifibilis non fuille producta a Deo per
fe, & ex primaintentione, fcd ad peenam.,
creature (pirjtaalis peccantis, vt docuit Oris
ocenes . Ioflitia enimrdining nen dat inzqua=
]ha , nifi inequalibus : fed crearure COrporce
funt in perfe@ione inzquales , & inferiores

.: Rl oY o e . 3
creatus 1?![1{{]3})0[:5",:;(,I g2 11§ h initio
creaunit {olas creaturas (e 85 zquales ino

perfe@ione ; & quia plures ex illis per hibe=
yum arbitrium inxquglitér peccarunt , creas
uit inzqualia corpora, quibus creaguras (pi
tuales velurti dinerfis carceribus alligaretinxta
praportionem peccati ; quod commilerant.

¢ 4. Quartovidetur creatura corporea pro-
doda fuiffea Deo,mediantibus Angelis. Vit
cnim dicit Ariftoteles 1. Metaphyl. cap. 2. Sa-
pieniis (ff ordingre § fed diuina iapimna s__.r,lubcr-
nat inferiora per fuperiora guodam ordines
vt dicit Auguilinus lib.3. de Trinit. cap.4. ct=
go proportionaliter naturam corporeat,quE
cit infenios; produxit per Angelos, qui funt
{uperiores in hatura, -

5. Quinto idem femper facit idem : ergo
fi Deus corpara produxiffer per fe, & non
per Angelos, corpora non diffcrrent inter
fe. o

6. +Sexto videntur faltém forma corpora-
cedere ab Angelis, qui funt forma fpi-
ies enim fubftantie {unt per=
fectiores,& hat jorem yirtutem caufan-
di, quamcorpord ceeleltia; fed corpora cos-
Ieftia caufant formas corporim inferiorum s
ideoque dicuntur caufare generationcs » &
COrrupliones ; ¢rgo An '@11 > qui funt iuo{u_m-
tiz [pirituales , caufant formas corporuni in=

=F B0 .
fu;.)r Refpandeo » quod San@us Thomas

uzft. 65. delcenditad agendum decreatione
creatgrarum corporalinm ; ac de ipfis corpo-
yibus creatis, & ordinatis 2 Deo peropera fex
dierum, vt refertur initio Genefeos. Quax-
ftiopc ergo 65« Icijeit quatnor pracipuos cr-
rorcs hereticorum cirea creationem, & for-
marionem corporum : Quaflione 66. ¢ amis
nat opiniones Patrum , & Philofophori circa
creationem materi® informis , ceeli cmpy=
1ei, & temporis ; Qii:tﬁ:()ﬂﬁ’ 67. & fequeati-
bus vique ad 74. agit de fingulis fex diebus,ac
de operibus 1 1js .‘_aﬁls .'ncc non de feptiman
die » qua Deus quicuit ab omni opere, quod

Jtrarat. : v

8. Girca creationem igitur carporum.s
quatbor funt precipui errotes. Primus eff
Manichzorum, qui vtdiGumeft quel 111,
nun.15. docuerunt dari duo prima principia
improdudta, alterum flummeé bonum, hoceft
Deum; alterum mialum , ac non Deaum bo-
num,fed principium malum creaflfe mundum
hunc corporeum,ac vifibilé.idcoque ab Apa-
olo 2.ad Corint.4. vocari Deusm buiss [ucnli o

4

1pe BF
1es Dl

& fine corporum.

9. Secundes error eft Origenis qui vt di.
aum eft qualt.it1. pum. 9. lib.1. Periarchon
cap. 7. & 8. docuit creaturam corporalem_s
creatam quidém fuifle & Deo fummé bono ,
{ed non ex prima intentione, fed in pocnam.s
creature fpiritualis,, quae peccauerar. Exifti-
mauitigitur Deum ab initio creafle folas crea.
turas {pirituales, quarum aliqua per liberum
arbitrium fe conucrterunt ad Deum , & in
fua fimplicitate remanentes , pro diverfitates
mcritorum promote funt ad diuerfos ordines
Angelorum : aliz averf® funt 4 Deo » & pee-
carunt , quzdam magis , quadam minus , &
in pocnam alligat® func varijs corporibus ;
tanquam carcertbus pro diuerfitate peccati,
& hanc fuiffe caufam, propter quam Deus
€reauit varia genera Corporom , vt qualibet
creatura haberet carcerem fuo peccato pro=
portionatum

1to. Tertius error eft Platonis in Timeo ,
Auvicenne, & plurium veterum hazretico=
rum, quivtdictum eft quaftione 111. num.7.
docucrunt 4 Deo produdtam effe folim pri-
mam creaturam {piritualem , hoc eft primam
Intelligentiam 5 & qua produda fit fecundas
Intelligentia, & fic gradatim vique ad viti-
maiu creaturam {piritualem , fine vitimam. s
Iatclligeatiam, que produxerit creafuras cot.
poreas, ac proinde mundum corporetim.s
produftum fuiffc immediaté ab Intelligentijs,
finc Angelis .

11, Quartus ertoreft corum,qui dixerunt
omnes formas , quzdunt in materia, derinari
a formis (eparatis 4 matcria. Et quidem Pla-
to docuit praeter fingularia in mareria exiften-
tia dari vaiuerfalia, hoc eft fpecics , & gcnera
cxrra materiam exiftentia, qua vocabat ideas,
4 quibus deriventur forma in materia exi-
ftentes per modum coiufdam participationis.
Exiftimauit igitar prater homines fingulares,
& materiales in materia exiftentes dari per e
hominem feparatum 4 materia, per cuius pars
ticipationem,& impreflionem formentur ho=
munes in materia, co pato, quo perimpref=
fionem figilli formatur cins imago', ac relin-
quitut in cera. Proportionaliter cenfuit pras
ter equos fingulares in materia exiftentes dari
per fecquum feparatum 4 materia, periciius
mmpreflionem formentur equi finguiares ;
prater animalia finguolaria dari per fe ani-
mal , per cuius impreflionem formentur om-
niaanimalia ; prater viuentia ingularia darj
pet {e viuens , & per fe vitam, per cuius im-
preflionem formentur omnia viucntias prercr
entia fingularia dari per fc ens, fen ipfum efle,
per cuius impreflionem cxiftant , & formen-
tur omnia entia. .

12. Auicennasautem cxiltimauit formas
Icrumi corporalinm feparatas 2 materia non
per fc fubfiftere, fed folam cxiftere jntentig-
nalittr in intelle@u Intelligentiarum fepara-
tirim, quasnos vocamus Angelos, ac pro-
indé ab Angelis, finé Intelligentijs habenti-
bus ia {uo intelletu ideas corporum proces

dere,

4




o 0

LiberIV. Quaftio CCXIL

deres & formari corpora naturalia, non ali-
ter, ac attificialia formantur ab artifice fes
cundam ideam, quam habet in intellectu .
fuxta principia Auicennz quidam moderni
haretici, quos tacito nomine Sanétus Thos
mas refert art.4. quaft.65. docucrunt Deumo
effe creatorem omnium rerum, ctiam mate-
riz, {ed materiam 4 Deo creatam, 4 Diabolo
fuiffe formatam , & per varias {pecies diftin-
£tam iuxta ideam , quam habuit in mente.

13. Conrra hos quatuor errores Sanctus
Thomas quatuor articulis queltionis 65. po-
nff quatuor conclufiones. Prima conclufio
eft : non folim omnes creature (pirituales s
& inuifibiles , fed etiam omnes corporez , &
vifibiles fatx funt d Deo . Conclufio ¢ft des
fide. Nam in fymbolo Conftantinopolitano
eredimus in Deum fallorem celi, & tevid s vifi-
bilium omninm , & inuifibilium : ac verba illas
wifibilium omninm , & innifibilium , quz Don ha-
bentur in {ymbolo Apoftolorum , addita
funt contra Manichzos. In Concilio Lateras
nenfi etiam fub Innocentio III. & refertur
cap. Firmitér de fumma Trinitate in confef-
{ione fidei de Deo diciturs guod wiramgue de ni=
bilo condidit creaturam, [piritualem, & corporalens,
Angelicam widelicet » & mundanam ,

14. Probatur primo ex manifeltis tefti-
monijs Scripture. Nam Gea.1. habetur s In
principio creanit Deus celum , & terram s aC re-
cenfentur multa aliacorpora 4 Deo fadtas,
ideogue Hieronymus epift.1;9.quz clt ad Cy.
prianum , cenfet rerum folum corporalium,
& vifibilium produ&ionem co loco comme-
moraram 4 Moyfe. Plalino tol. Initio t# Do-
mine terram fundaftii, & opera manunm tuarsm
fhnt celi o 2. Machab. 7. Mater Machabgorum
filios alloquens dicit. Peronate , vt afpicias ad
ealum , Or teyram , & omnia , que in cis [unt 5 &
intelligas s quia ex nibifo fecit ille Deus , & bormi-
snum genus . Quia vero Manichei afferebant
auftorem veteris Teftamenti fuiffc Deum ma-
lum, ac proindé folim de Deo malo intelli-
genda loca vereris Teftamenti, quibus Deus
dicitur creaffe coclum , & terram , & alia vifi-
bilia , hoc idem probari poteft clariffimis tes
ftimonijs Teftamenti noui. Nam loan.t, des
Verbo Dei dicitur : Omnza per ipfum faéta funt,
& fine ipfo faffum eft nibil. Paulus ad Heb. 1.
affert illud Plalmi 101, Twitio tn Domine teirram
fundafti , ¢ opera manuum narwm [unt celi.
Apoeal, 0. Angelus invat per yvinentem in fecula
feoulovrum , qui cveauit celum , & omnia, que in
0 [unt , ¢r teyram, & €a 5 que in ca funt , & mares
& ea, gueinco funt,

14- AdditSuarins lib. 1. 'de opere fex die-
tum, cap.1. ¢x his locis probari etiam Denms
creaffe mundum hunc vifibileny per veram,
& propriam creationem , hoc eft effeétionem
ex nihilo. Confirmat ex Patribus; qui verba
illas T principio creanit Deus celum 5 & terram
intellexeruntde véra, & propriacreariones .
Cyrillus lib. s Thefauri,cap. 4. dicit: _Quando
nondum produiia creari dicustuy , neceffarie de ni

619

hilo ad effe procedeve intelliguntur . Idem docét
lib. 1, in Genefim initio , cum Chrylotomo
ibidem Homil. 2. Athanafius etiam de Incar-
nat. Verbi initio dicit : Ex nibilo, ac provfus
nunquaws extantibus Deym Patrem per Ferbum
Junm vevum vniuerfitatem feciffe agnofeit, cum ad
ifturm modum loquitur pey Verbum fuuwm & in princi=
pro creanit Deus &c. Et Epift quod Nicenas
Synodus &c. dicit . Itane Deus condit vt homo?
Abfit . Dens enim creat, cum vocat ea, qua son [unt
[fine vllins wei , aut ope , ant opera .

16. Probatur fecundo ratione. Nam ex
diftis quaftione 118, crearcclt ita propriam
Dei, {jucentisd fe, vt nulla creatura poflit
cleuari ad creandum 3 fed ex dictis g-17.voum
tantum dacur ens 3 fe, & vous tantim Deus;
ergo vnus tantiim Deus poteft creare;fed cor-
pora produdtione prima , qua producatur
etiam materia, nen pofiunt prodaci, nifi per
creationem , qua fiant ex nihilo , & non edu-
cantur ex fubic&to praexiftente : nam materia
cum non fitin {ubieGto , non poteflt educi ex
potentia {ubieéti; ergo corpora in prima
productione fuerunt creata 4 Deo,nicc potues=
runt produci ab vlla creatura, nec a principio
malo improduéto, cum vnicum tantum it
ens improdudum ; Deus nimiram fumme
bonus.

17. Probatur tertio ratione, quam affere
San&ns Thomas hoc arr..quell.65. quam fic
explico. Omnia, que conueniunt in aliquo,
in eoque {funt vaum, illud, in quo vniuntur
debent tandém accipere ab vna caufa, vnoque
principio: nam diuerfa non faciunt voums »
fed diucrfa; fed omnia entia fpiritualia, &
corporea, vifibilia, & inuiibilia, quantum-
libet diuerfa, conueniuntin effe, & in hoc,
quod fant: ergo debent accipere efle ab voo
principio efflendi. Maior & videtur cx fe fa-
tis conftare, & probatur ad hominem ex prin-
cipijs Manichzorum . Nan ided per iplos
omuia mala procedunt ab vno primo princi-
cipio mila, quia conuenivnt, & funtvoum
in ratione mali; fed omnia entia bona, & ma-
la, corporea, & fpirirualia , vifibilia , & inui-
fibilia conueniunt in ratione entis , & in hoc ,
quod habent effe: ergo debent produci, &
habere effe ab vno primo principio, quod eft
Deus fummé bonus. Videri poffunt que
didta funt quft.111. & 116. vbi oftenfum et
non dari vaum primum principium malum ,
quod fit caufa omnis mali.

18. Sccunda conclufio, guam contra Ori-
genem,eiulque fe@atores ponit Sanctus Tho=
mas art. 2. quzft.65.ct: Deus non ex fola oc-
cafione peccati, & in pocnam creaturarims
fpiritualium, que peccarunt, fed per fe ex
primaria {ua intentione hunc mundam vifi=
bilem creauit propter fuam bonitatem , vt il=
lam per varios gradus creaturarum diffunde-
tet.

19. Probatur primo: nam illa opinio Ori.
genis {upponit animas hominum peccaffe,an-
tequam corporibus voirentnr s fed hoe repu-

liii 3 ; gnat




620

gnat Scripture : crgo. P!':-batllr minor _af-
terendo aliqua loca Scripture. Ioann.o.in-
terrogantibus s Rabbi quis peccanit ; bic , aut pa-
ventes eius, wi bic cecus nafeevetiur? Refpondit Tefus,
steque hic peccanit , neque parenies eius, fed vt ma-
nifeflentur opera Dei in illo; ergo anima coeci
nati npon detrufa fuerat in corpus €gecum in
pocnam peccati, quod conimififiet; antequam
corpori vniretur. Ad Roman. 9. Apoitoius
de Efan , & lacob dicit i Cam nondum nati ef-
Jent , aut aliquid boni egiffent , ant malii €rgo ani-
mz illorum ,antequam corpori vnirentur,
pihil boniegerant , aut mali. 2 ad Corinth-s.
Omues nos manifeflari opovser ante tribunal Ckn,f‘z 5
it 1eferat vuugquifque propria corporis 5 f,roél'_gc‘{,‘r: ;
fine bonuw, fixe malum ; crgo animae hominum,
antequam corpori vaiantur s nihil geflerunt
boni , vel mali, de quo debeant rationen.
reddere . 1deod opinioifta cum alijs erroribus
Origenis damnata eft in gninta Synodo gene-
tali , & in 6. Synodo aét.11. dum approbata.s
cft cpiltola Sophronij , ac recenfetur inter hz-
reles ab Epiphan. Beref 64. initio, & ab An-
guftino lib.de hzrefibus , hareli 43, _I:_x pro-
teffo autemillam impugnant Apguﬂmus libs
11.de Civit. cap-23. Nyfienus lib. . de Opifi-
cio hominis, cap. 28. & 29. Cyr;_l_lus Alexan-
drinuslib.1.1n loann. cap.o. & alij . :

0. Secundo illa opinioQrigenis fuppa-
nitanimas hominum creatas fuifle eiufdem
fpeciei cum Angelis, ac illis xquales, qulo_d
repugnat non folum fidei, fed etiam recte phi=
lotophiz . ; il 57

21, Tertio Scriptura fatis expre(se dacet
creaturas corporeas creatascfle ; pon vtcrea-
tura (piritualis puniatur, fed quia erant bong,
& viilesad aliosfings. (Jc_n.umm I.narratas
creatione cuiuslibet generis creaturarum cor=
porcarum , fubiungicur : & widit Deus, guod el-
Jet bonsens : quafi dicerct, \"L‘l'i.'.m funtSandti Thoe
m 5 quod -mmmquodquf:dmﬁté_furj‘uﬂ, quia be-
wum eff illudeffe; & concludit Scriptura: Ef
qidit Deus cunfidyqra freevat,&r evant walde bona o
Ibidem dicitur: Fiam: luminariain ﬁrman;cmo ce@e
li, & dinidast diem , ac noflem , & [int fflﬁgﬂd §
@ tempara , & dies s & annos , vt luceant in fivma.
guento cali » € illwminent tervam , cuteron. s
de cazlo, Sale, & aftris dicicur i Pue creaiit
Dominus Deus tuus in m!n."ﬁcr:m; cunéis gentibius 5
qua fub celo funt . 1{a.a5. Ipfe Deus formans icr=
yam , O fatienseam , non in vanum creawit eanns fed
ol ;’uimbi:arc:ur,f&rmar;i{ean: « Conftat etiam cx
Scriptura Deum creafle omnia propret fnam
bonitatem manifeftandam . Nam Prouetb.6.
dicitur 3 #niverfa proprer femetipfum operatus eff
Dominus s &ad Colofs.1. Inipfo, & per ipfum
condsta funt wainer(a in celis ; & in terva, vifibilia,
& inwifibilias exgo corpora non funt creata fo-
lam occafionalitér ad puniendos fpiritus,
qui peccarant, antequam corporibus voirens
tuc . : =

22, Quarto reijcit Sandtus Thomas illa
opinionem Origenis ‘ab abfurdo. Vt enim.
arguit Auguftinus lib. 11, de Ciuitar, €ap.23s

De creatione, & fine corporum.

Quid Bultins dici potef , quam iflum Solem 5 Dt in
vuo wiundo vnus effet , won decori pulchritadins
vel [faluti vernm corporalium confuluiffe avtificem
Deun , fed boc potins eneniffé ; quia wna anima fic
peccanerat » ot tali corpore meverctur includi? Ac
per hoe fi contigiffet 5 wi now wna, fed dus 5 fed de=
cem , vel centum fimilitcr , aqualiterque peceafent ,
centum Soles babeve: bic mundus, quod we won fieret,
non opificis proutfione mirabili ad verum corporalinm
falutem ; decoremque confultum eft, fed contizit po-
tills tante vnius anime progreffione peccantis, vt fola
tale corpus mererecur . Ex proportionali ratione
fi plures anima fic peccaflent, effent in mundo
plures Luna &c.

23. Concludit Sandus Thomas s qued 10+
tum vaiuerfum cum fingulis fuis partibus etiam
fpiritnalibus ordinatur ad Dewm ficut in finem . in
quantum in ¢is per quarkdam imitationem dinina bo-
nitas veprafentatur ad gloriam Dei . Probar, ex-
plicando, quo pafto aflignetur finis totius
beminis, & partium eius , qui homo dicitur
microcofmus, hoc eft mundus paruus , &
inferendo, quod proportionaliter. deber affi-
gnatl finis totius vaiuerfi, & partium eius,
quod vijuerium dicitur macrocolmus, hoe
elt mundus magnus. Primo igitir voagues
que pars hominis habet pro fine fuum actum,
puta finis oculi et adus videndi, finis auris
clt aCtus audiendi. Secundo pars ignobilior
elt propter nobiliorem , puta fenfus ¢ft prop-
ter intelleGum , pulmones funt propter cor ,
palpebra propter oculum . Tertio omnes par=
tes (unt propter perfe@ionem totius, putas
omnes partes hominis funt propter perfectios
nem totius hominis. Quario totus homo eft
propter finem extrinfecun, nimirum vi frua-
tur Deo fummo bono. Proportionalitérin
viinerfo primo qualibet pats etiam corporea
habet pro fine proprium actum , & perfe@io-
mem. Sccundo creaturz ignebiliores funt
propter nobiliores » puta creatur® inferiores
homine funt proptér hominem ., Tertio fia-
gulx ereatur® , ac {ingule partes vniuer(i funt
proprer perfe@ionem vniuerfi. Quarto 10-
tum vhiverfum cum fuis partibus ordinatug
ad Deam , tanquam ad finem' extrinfecum ,
io quantum in voiuerfo , & fingulis eius par-
tibus per quamdam imitationem divina bo-
nitas reprzfentatur . Addit, quod ereaturze
rationales aliquo fpeciali modo habeat pro
fine Deum vt cognofcendum , & amandusm

24.  Opponi poteft pro errorc Origenis .«
Ecclehaftici 390 dicitur ;s Ignis, grando, fames,
€r wmors omnia hac ad vindillam creata funt : beflias
ram dentes , [corpij, & [expentes, ¢ vomphaa in ex-
terminium impiorum . lgnisinferni dicitut para-
tus Diabolo,cr Angelis eius: ergo poflumas dice-
I¢ omnia corpora creata efic adfupplicium

fpiritnum .

25+ Refpondeo, negando confequentiam.
Primo licét tranfmittamus hzc condita effes
ad impios puniendos, non fequitur omnias
corporacreata effe ad puniendos {piritus,cuni
manifeté conftet coclum , terram , malrc s S08

CItl »

A
¥

g —
¥




Liber IV, Quaftio CCXL 621

tem 5 ftellas &ec. ex primaria intentione con-
‘ i e ] . -
duafuiflead perfedtinem vniuerfi . Sccundo
illaipfa carpora , que in au&teritatibus allatis
recenfentur, ex primaria intentione condita
funt ad perfedtionem vniverfi, & in bonum—
eleftorum , quibus omnia cooperantur ins
bonum. Sed quid Deuvs vidit multos peccae
toros , ex fecundaria intentione creata fone
etiam , vt Deus pofletillis vti ad puniendos
impios , & reprobos; quibus ex ipforum cul-
pa ipfa bona cooperantur in malum . Ided in
Ecclefiaftico cap.39. poft verbain obieétione
rclata, fubditur s Bona bonis cveata funt ab initios
ficncquiffimis bona , & mala . Initium neceffarvia rei
vite bominum , aqua , ignisy o fervum , fal , lac,
panis fimiligineus, & mel, & botyus wue, & oleuns,
@ veflimentum . Hec omuia fantfis in bona , fic or
impijsin mala conuertentyr , Addo, quod iples
inferpus , einlque ighis creatus eff propter
perfedtionem voiuerli, ad quam fpeftat, vt
detnr etiam carcer deflinatus poena corumo ,
qui peccarint, co patto, quo ad perfe@ionem
ciuitatum {pectat etiam carcer. Sicur autem
€x eo, quod in civitate detur carcer , inepté
argueretur, quod omnia zdificia fint carce-
res , ficex eo, quod infernus (it carcer para-
tus impijs, inepte arguitur omnia corpora
mundi, etiami Solem , Lunam &c. effe carce-
res paratos fpiritibus, qui peccarant . Prate-
rea infernus primo , & per fe conditus eft
propter bonum ele@orum, ve videliceretiam
metu poene abltineant d peccatis, & beatita-
dinem confequantur.

26, Tertia conclufio, quam contra Plato-

-nem , Auicennam-, ac plures vereres hzreti-
cos relatos nu.7. ponit Saisétus Thomas art.3.
cft:Omnia entia,& omnia corpora,prima pro=
ductione , qua produdta elt etiam prima mates
ria, produ&ta funt immediaré 4 folo Deo, ac
proindé falfum eft, quod Deus immediatd
produxerit folam primam Intelligentiams ,
quz produxcrit fecundam vique ad virimam
Inrelligentiam,qua produxerit mundum cor-
porcum ,

Probatur primo ex Seriptura,& Patribus
allatis num.11. quibus addi poteft locus ifai.
4+ vbi Deus de fc ipfo dicit: Ego fum Do-
mivus faciens omnia , extendens calum folus , flabi-
liens terrams » € nullus mecum

27.. Probatur fecundo ratione . Nama cor-
pora predudiione prima non tran{mutatiua
producuntur fimul eum materia prima, ac
proindé ex pilulo; & nulle fubicéto prafup-
pofitos & fic proprié creantur : {ed crearcex
nihilo,nuilo fubic&o prafuppofito,cft ita pro-
prium Dci, vt non pefli¢ conucnire vilicrea-
wure s vt ditum eft qualt.: 18.€180 .

28. - Quarta conclufio,quam San&us Tho-
mas art- 4. ponit contra eos, qui dixerant
omnes formas , qua funt in materia, derina-
rid formis feparatis 4 materia, nimiram ab
ideis , vel Intelligentijs ; fine Angelis, vtex-
plicatum eft num.8. & o.eft : forme rerum.
corporcarum non procedunt ab ideis , nec ab

Intelligenrijs , fed educuntut ex potentia ma-
teriz ab agentibus naturalibus producentbus
compofita, ex quibusconftant.

Probatur ; nam geacrantur res fingula-
res , puta generatur equus fdngularis, 1gnis
fingularis: fed fimile generatura fuo fmuli;
ergo equus fingularis noa generatur ab equo
vniuerfali , & feparato 4 materia, qui valde
cft diffimilis equo genito, fed ab alio equo
fingulari, qui eft imillimus genito, ac per
generationem forma cqui educitur ex poten=
tia materi®, ac (ola anima rationalis creatur 4
Deco, vt didtumeft quaft.;:. deanima. Ea-
dem ratione probatur cateras formas mate-
riales non procedere ab Intelligentijs.fiuve An-
gelis, fed ab agentibus naturalibus , & corpo-
reis, a quibus producuntur corpora, formas
cduci ex potentia mareriz. Videri poflunt,
qua dixi in Philofophia in lib.de generat.qug=~
{tion.18. in refp.ad 2. .

39. Addit SanQus Thomas primo , quod
quia corpora msouentur a fubftantia fpirituali
creata, nimiram ab Angelis, vt Auguftinus
dicit lib.3. de Trinit. cap. 4. Angeliin quan-
tum per motum localem prazlertim corpos
rum cocleftium applicant corpora, concur-
runt ad generationes cotporum inferiorum ,
& ad formas cx materia educendas, non per
immediatum influxum, fed per motum lqca-
lem applicativum corporum immediaté in-
fluentinm .

30. Addit fecundo, quod ctiam fpecies
intentionales intelle@us Angelici, que funt
quadam feminales rationes formarum corpo-
recarum, reducuntur ad Deam, tanguam ad
primam caufam, fiquidém vt cum codem
San&o Thoma quzii.5s. art.2. diximus que-
ftion. 150. Angeli (pecics intentionales acci-
piuntimmediaréd Deo.,

31.  Addittertio,quod quia in prima pro-
du&ione corporum materia non fuit tranf-
mutataex potenriain adtum, forme fuerunt
immediaté produ&a d Deo,cui foliad nutum
obedit mareria corporalis, tanquam proprie
caulz . ¥ndead boc fignificanduns Moyfes fingulis
operibus pramittit, fiat boc , vel tllud i in quo fignifi-
catur formatio rerum per Verbum Dei fafla, a quo
fecundum Auguflinum tralf. 1. in Toannem pofi me-
dium , eft omnis forma s & compago, & concordia
partium.

32. Ad 1. Ecclefialt. 3.dum dicitur: Didics,
quod omnia , que Deus fecit , permanent in aternuim ,
fignificatur , quod permanent in ®ternum
faltém fecundum materiam, quia ercature
etiam corruptibiles nunquam redigentar ins
nihilum, fed faltém remanebunt fecundum
materiam . Addo creaturas tanto magis efle
immobiles , & perpetuas, quanto magis pro-
pinqua funt Deos qui eft omning immobilis s
& perpetuus. Creatura igitur corrupribiles
funt perpetu fecundiim materiam, fed ma-
tantur fecundim formas (ubftantiales . Crea-
turz incorruptibiles funt immobiles fecun-
dum locum , vtcorpora ceeleftia, vel fecun<

dum




dum affectiones,vt Angeli . Apoftolus dicens:
Due videntity temporalia funt , qu& autem Won vi-
dentur, eterna, loguitor de pramijs , ac fignifi=
car premia vifibilia effe temporalia, innifibi-
liz autem fore xterna, ideoque loquens des
premio inuifibili dixcrat; aternum glovia pondiis
eperatur s mobis . Verificatur tamen, quod
omnia vifibilia funt temporalia , quia ombis
creatura vifibilis fabiacer tempori , vel fecun-
dum efie; vel fecundum motum . Idem Apo-
ftol -4.Diabolum vocans Deum
baius fcali ;loquitr in eo fenfu , in quo'ad
Philipp.i.dicit s Duorum Deus wentey eff. Sicut
ergo hoc dicens,non fignificanit ventrem cile
creatorem illorum , fed foltm fignificanit il-
los feruire ventri, fic diabolum vocans Dewm
brius feculi , {ignificanit folam feculariter vi-
uentes feruire diabalo, non aatém fignifica-
uit diabolum creafle hoc fzculum, ac corpora
vifibilia. Demlm creatura corporea eft bo-
na, fed quia non eft bonum vaiterfale conti-
nens omaia bona,fed cft bonum particulare,&
contractum,vna crearura bona potefl effe con-
traria alteri creatura bonw, illique nocere;fed
oninia bona ctiam particularia,& cbtradta dee
bent eficd fummo bono: ergo omnis creatura
debet elic & Deo , ac non a Diabolo «

33. Ad 2. diffinguo maiorem , que funt
4 Dea, ducunt per fcad Deum, ac per {e non
scrrahunt & Deo » concedo: que funt 4 Deo
pet fe conducuntad Deum ; ac per accidens
tx abufu peccantium non poflunt & Deo re-
trahere , nego : diftinguo eodem pacto mino-
rem : & nego confequentiam . Creaturz €or-
porc® inuifibiles per fe conducuntad Deum

juxtaillud ad Rom. 1. Inuifibilia mundi per ea 5
qua faila funt,intelleBa confpiciuntyr. At cx culpa
corum, qui infipientér ¢is veantar, poffuat
per accidens retrahere 4 Deot ideogue Sap.i4s
dicituk: Creatura falla funt in mufcipulam pedibus
infipientinm . Quia vero per accidens infipien-
tes & Deo abducunt per aliquod bonum i
ipfis exiftens, quod bonum debent habered
jummo bono , hoc iplum oftendit crearuras ,
qu per accidens abducunt infipientes 4 Deo,
gfle a Dco.

34. Ad 3. exco,quod ingqualitas reram
non peflit efic 4 Deo, refponfum cft que-
ftione {21.0um-21.1n refponi. ad 4. ac nik 16.
oftenfum cft diftindtionem, & inzqualitatem
rerim, cum fpeéter ad perfedtionem , & pul=
chritndinem vaiuerfi,procedere per fed Deo,
tanquam  prima caufa. Nihil igitar et hoe
loco addendum .

35. Ad 4.concedo maiorem,& minorem,
ac nego confeqnentiam . Licét dinina fapien-
tia creaturas inferiores gubernet per fuperios
res, tamen illas non creat per fuperiotes, quia
creare eft proprium Dei, ac, non poteift con-
uenire vili creaturz , ve dicdtum eft num.26. &
magis ex profefio queft. 118, . Quia vero fa-
pientis eft ordinate , Deus, quiett fapientif-

fimus, ereaturas ordinauit, inftituendo di-
werfos gradus creatyrarum «

De creatione, & finc corporum.

26.  Ad s.difftinguo antecedens:idem fem.
per facit idem , dum operatur per modum na-
turz dererminate ad vaum , concedo : dum.s
operatur per modum artis ex idea plurium,
nego antecedens,& confequentiam . Deus li-
cet fitvous, nihileminus operatur ex perfe-
&iffima idea omnium creabilium , ideogaues
poteft producere plura, & imfinita, prout vo-
luerit . :

37. Ad 6. concedo maiorem,& minarem;
ac negoe confequentiam . Quia Angeli ifunt
perfe@iores corpotibus ceeleftibus, ided cau-
fant formas corpotum inferiorum moso pet-
fectiori » mouendo nimirum , & applicando
corpora ceeleftia , & inferiora, vr eriam expli-
catum eft quaft.203 .num.12.

QVASTIO CCXIL

Virien informitas materia sempore precelléris
formationem ipfius s & vtrim vna fit
materia informis omninm cor=
porsm

8. The qus66. art, 1o 2»

1. TYRimo videtur informitas materiz tem-

pore precefliffe for mationenmitait ma.
teria in primo inftanti creatienis carucrit om-
ni forma fubftantiali , deindé formata fuerie
varijs formis fubftantialibus . Gen.enim 1.di-
Citur : terra evat inanis, € vacua, fiuc inuifibilis,
& incompofita ; fed illainanitas, & vacnitas
fiznificat carentiam omnis forma fubftantia-
lis,vt docet Auguftinuslib.r2. confefs. cap.rz.
& lib. 2, de Genel.ad litt. cap.11.€rg2o »

2. Secundo natura imitatur Deum; fed
cum natura format materiam , forinationem
precedit informitas , feu priuatio forma ino
materia : €rgo,

3. Refpondeo, quod quia Genel.1. natras
tur Deus in priacipio creaffe coelum , & ter-
1am , deinde fex dicbus diftinxifle , & ornafic,
ideo Sandtus Thomas poftquam qualt.65.cgit
de rerum creatione ; & reiecit errores Philo-
fophorum , *queft.66. defcendit ad agendum
de creatarum rerum diftinétione , & ornatu
& examinat opiniones Patrum . Et quia ma-
teria corporalis diftinguitur,& ornatur pet for-
mam, articulo ptimo querit , veram , & in.s
quo fenfn materia prima prius tempore fucrit
informis , deindeé fuerit formara , ac fic diftin-
éta , & ornara per formam.

4, Docet ergo primo,quod circa hoe pun-
&um dinerfe videntur fuifle opinioncs Pa+
trum . Avguftinusenim lib. 1. de Genef. ad
litt. cap.1 5. docuit informiratem materi® prgs
ceffiffe formationem eiufdem origine folum s
& natura, von autem tempore. At Bafilius
Homil.2.in Hexameron, Chry foflt. Homil.2-
in Genef. & Ambrofius lib.1.in Hexam.cap.$.
docent informitatem materiz non folims

Oll=

A




e

Liber IV. Quzftio CCXIL

origine, ac natura, {cd eriam tempote pracel-
fille formationem ciufdcm , ita vt miaterias
creata fuetit informis, ac poft inftans crea-
tiofiis fuerir formata.

5. Docet fecundo informitatem materiz
pofle dupliciter fumi. Primo informitas ma-
teriz potelt fumi pro carentia omnis forma ,
& (i fic fumatar,vt eam fumpfit Auguttipus,
informitas matcriz non praceflit, nec potuit
tempore pracedere gius formationem, ac pro-
indé vera eft Auguflini fententia. Probat au-
tem S. Thomas, ex co,quod materia {it puras
potentia , & firactu per formam , vt nos cum
codem Sando Dodore diximus qualt. 7.
phyfice : fed creationis terminus eft adtus, &
exiltentia rei , ac proindé res per creationem
accipit cffe actu : ergo fi materia creata fuiffet
fpoliata omni forma, fuiffet aén fine a&u,
quod implicat. Siverd dicatur , quod creata
fuerit cum forma communi corporeitatis ; ac
deinde acceperit alias formas corporeitati fu=

- peradditas , fequeretur, quod aliz formz vt
Pot¢ [upponentes primam formawm , eflent acs
cidentales , ac proindé non daretur alig gene-
ratie , quam accidentalis , vt docuerunt qui-
dam antiqui Philofophi. Addo,quod fi com
{ententia Scoti,& aliorum afferattr mareriamy
habere propriam exiftentiam, ac faltém {uper-
naturaliter potaille creari {poliatam omui tor-
ma fubfiantiali» nihilominus cym non pof-
{it nattralirer exiftere fpoliata omni forma.
{ubftantiali, dicendum , quod Deus creando
fnaturam s non operatus cft contra naturam ,
ac proindé non creauit matetiam fpoliatam
omni forma fubftantiali .

6. Sccundoinformitas materiz poteft (u=
mi, nonin quantom excludic omoem fot-
rian, fed in quantum excludit illam formofi-
tatem, & decorein, qui nunc apparet in crea-
tura fenfibili. In hoc fenfu informitatg fum-
plerunt Bafilius, Chryloftomus,& Ambrofius
locis citatis num. 4. ac dixerunt talem infor-
mitatem materi® tempore precefiifie eius for-
mationem, formofitatem, & decorem. Et
guidém cx litera'Genefis videtur materiz cors
porali in prima creatione defuiffe triplex fot-
mofitas, ex cuius defeftu erat informis. Pri-
mo corpori diaphano , quod dicitur ceelum,
includens etiam acrem , qui vocatur coclum
aerenm , deerat formofitas lucis , ideoque di-
citur, quod tenebra evant fuper faciem abyfi + Se-
cundo terre deerat formofitas, quam habet
nunc iti quantum non et te(ta aquis, & hac
fignificatur, dum dicitur : tewva antem evat inas
nis, & vacday vel vralij leguat inaifibilis . Tet-
tio decrat formofitas , quam habet, in quan-
tum eft veftita herbis,& plantis: & hac fignifi-
catur per eadem verba : terra erat inants & va~
¢ua; vel vt alij legunt incompofica. Cum ergo
in diverfo- fenfu informitarem materiz funie
plerit Apguftinus , in diverfo alij Patres, vie
dentur difcrepaffe folum in quazfione de no-
mine. Atf{upereft quaftiode re, quam cum
Sanéto Thoma qualt. 74+ art. 2. czaminabis

623

mus quel. 122. in qua quaritur, vteum fex
di¢s creationis mundi realiter diffinguantur ,
vidocucrunt Bafilivs , Chryfoftomus, Am-
brofius , alijque communiter, an {int vous
dies » imo vouminftans, quo Deus mundunt
fimul creauit, & ornauit, quod in(taos diftin-
guarur in fex dies , iuxta diuerfas cognitiones
angelorum, vt docuit Auguttinus. Nam iux=
ta hanc opinionem Auguftini informiras ma-
teriz nequéin fecundo lenfu tempore precefs
fit eius formofitatem;at inxta opinionem alio-
rum Patcum, tempore praceflit,

7. Poteft gquari primo, vttimdum Gens
T. dicitur 3 7 principio creauit Deus calum , €
terram, nomine terre intelligatur materia pri-
ma ,an elementum terrz?

Refpondeo, quod Auguftinus lib. 1. de
Gen. ad litter. cap. 8. & lib. de Genefi contras
Manichzos, cap. 5. & 7. exitimauit {ignificas
ri materiam primam , quam Moyles, quias
rudi populo Ifrachtico loquebatur , vocauit
nomine rerum notarim, terre nimiruim, &
aqua, quia habet (imilitudinem cum terras ,
inquantum (ubfidet formis, & cum aqua, in
quantum elt apta ad hoc, vt diverfimodeé for=
metur, & figurerur . Infinuauit ergo Moyfes
materiam primam efle quodammodo mediam
inter terram,; & aquanin quantum eft poten-
tia tm terra , tuun aqua: & quia et pura po-
rentia, dicicar inanis, & vacua, ac dicitur in=
uifibilis , & incompofita, quia cognofcitur,
& perficitur ; accompletur per formam. At
Bafilius , Chryfoftomus, & Ambrofins cens
fuerunt verbis illis, terra erat inanis , & wacna (ie
gnificarielementum terrz : & hac explicatio
communiter prafertur.

8. Queri potelt fecundd , veriim mundus
conditus ; antequam per fex dies diftinguere-
tur, coincidar cum illo chaos, quod pofuc-
runt aliqui ex antiquis naturalibus.

Refpondet Sanctus Thomas hoc artic. 14
inrelpon. ad vitimum argumentum, quod
differt prafertionin hoe, quod illi antigui po-
fuerunt in mundo chaos , & confufionem
excludentem omnem diftin&ionem , ideoque
Anaxagoras docuit folum intelle@um effe di-
fiinftum , & immixtum , ac cxteradiltingue-
re.. AtScriptura facra in mundo primo con=-
dito ponit multiplicem diftin¢tionem . Primo
ponit diftin@ionem ccelid terra, dicens: In
principia creauit Deus celum, & terram - Secundd
ponit difrinétion€ clementorum. Et’quidem
terram , &caquam exprefsé nominauir, quia
hzcduo elementa nota funt omnibus: acrem,
& lgnem non nominauit expre(sé , quid hae
duo elementa non funt fatis nota rudibus, qui
imaginantur acrem nibil effe,ideoque fpatinm
plenum aere dicunt effc vacuum . Plato in.s
Timzo , & plures alij exiftimarunt Moyfem,
dum dixit , Spiritns Domini ferebatar fuper aquas,
nomine fpiritns Demini fignificaffc acrem .
Sed guid in Scriptura nomine {piritus Domi-
ni folet fignificari , non aer, fed Spicitus San-
&us,Diugs Thomas cxiftimat ctiam hfm loco

1501




624

fignificari Spititum Sanélum , qui ferebatur
fuper aquas ,; non corporaliter, fed ficut vo-
luntas artificis fuperfertur materie , quam
vult formare. Melius ergo dicitur acrem ,
qui cft fubiedtum tenebrarum , & erat fuper
aquas, infinvari per illa verba, tem:bm erant fu-
per faciems abyffi-hoc cft fuper fuperficiem aqua-
rum, qué vocatur abyflus propter profundita-
tem . Plato exiftimauit ignem infinuari pee
ceelum , quod cenfuitefle naturz igne®, vt
refert San&vns Anguftinus lib. 8. de Ciuit. ca-
pit. 15. ) :

9. Art. 2. San&us Thomas querit, vtrum
yna {it materia informis emnium corporalium,
ac relatis pluribus opinionibus philofopho-
sum , concludit materiam corporum coele-
{tium , qua cenfet efle incorruptibilia, effes
diuerfz rationis 3 materia corporum Inferio-
rum corruptibilium . Sed quia hac quaftio
cft'philofophica,& fuit 4 nobis examinata in
libris de caelo, & mundo, quaft. 6. vbi fecu-
ti (umns {ententiam , quam Sandtus Thomas
tradit hoc artic. nihil hic eft addendum .

10 Ad 1. Sijnomine informitatis mate-
riz intelligatur privatiojomnis forma fubftan-
tialis,vt intellexit Avguitinas, informitas non
potuit tempore, fed folum natura prazcederes
formationem .« At fi nomine informitatis 1=
telligatur fola privatio formofitatis, & deco=
ris, quinunc apparctin materia corporeas ,
informitas potuit tempore pracedere forma-
tionem materie , vt ditum eft numer. s.
& 6.

11. Ad z. Natura imitatur Deum quaan-
qum poteft , fed non potelt aflequi pesfectam
Dei imitationem » Quia ergo natura non po-
telt quidquam producere , nifi ex fubiccto
przfuppofito , & carente forma, guam debet
introducere , ideo in operatione naturz in-
formitas , feu carentia forma introducendz
pracedit tempore formationemn , & formam
introducendam . At quia Deus potelt pro.
ducere rem ex nihilo{, poteft produceres
fimul materiam , & formam, ablque €0,
quod informitas materiz preceflerit formas

tionem ?
QV ASTIO CCXIIL

Virim calum empyresm s & templs concrea=
: ia ﬁ;erim materig informi?

S. Tho. .66, art. 3. &' 4.

Ie Rimo viderur coelum ‘emipyreum non
fuiffe concreatum, hoc eft fimual ab ini-
tio creatum cum materia informi. Ceelum
enim empyreum non:cft mobile; fed omnes
corpus {enfibile eft mobile 3 ergo non datur
coclum empyreum , quod fit corpus fenfibile
ab initio fimil creatum cum materia in-
formi .
2. Secundo coelum empyreum , fi darctux

De creationeczli empyret.

effet lucidiffimum, ac proindefemper illunii-
naret omnes ceelos inferiores diaphanos, &
totum acrem vique ad |nos ; ¢rgo fnunquam
effet nox , quod repugnat cxperientiz .

3. Tertio videtur tempus noa fuiffe ab ini-
tio fimul creatum cum matetia informi. Nam
tempuseft numerus motus firmamenti, ac
dinidit diem , & noétem ; fed frmamentum.
non eft creatum ab inirio fimul cum materia
informi, fed eft creatum fecunda die, vt nar-
ratur Gen. 2. crgo tempus non fuit creatimes
ab initio, fed fecunda die -

4. Relpondeo circa ceclum empyrenm ,
eiufque exiftentiam, naturam, & creationem,
plures occurrere quzftiones . Primo crgo
quaritur, virum {upra omnes ccelos mobiles
detur aliquod ccelum immobile ; quod fit pa-
tria, & domus beatorum . Caieranus in cap.
12,cpift. 2. ad Corinthios docet,primum mo-
bile, quod exiftimat efle immedijaté fupras
coclum flellatum , effe fopremom ceelum , &
patriam beatorum , ac fupraillud non .dari
alind ceelum immobile, & addit . Empyresm
fiquidess calum 4 poflerioribus traditum » nullibi in-
uenituy in Scriptura . Pro hac opinione aliqui
citant Damalcenum lib. 2. de fide,cap. 6. vbi
fupta firmamentam , feu coelum ftellatum po-
nit voum ‘rantum coslum coeli, & primumes
coelum , idque dicit fuiffe cognitum a Philo-
fophis; fed Philofophi non cegnouerunt vi-
lum ceelum immobile fupra primutm mobiles
ergo Damafcenus videtur negare ccclum em-
pyreum immobile . Citarur ctiam Batilius
Homil,3.in Hexamer.wbi vitra coelum acreums
duos tantam coelas ponere videtur , & Theo-
doretus queft. 11. in Genefim .

. Sanétus Thomas art. 3. quzft. 66. dicit,
quod celum empyreum non inuenitwr pofitum 5 nifs
per anfforitates Strabi; & Bede, ¢ iteriim per au:
Gontatems Bafily . Et quidem Strabus, quicfk
auétor glofix ordinariz,in cap, 1. Gen, in illa
verba : In principio fcreaust Deus celum , & ter=
ram , dicCit  calum , non vifibile firmamentum , [ed
empyrents s ideft igneum, vel intelleéiuale , quod nom
ab ardore ; fed d fplendore dicitur, quod fatim replest
tum eff Angelis. Pnde Iob. 38, vbieras, cam mie
landarent aftva matutina , € inbilarent omnes filg
Deit Beda to. 4.lib. in Hexameron, explicans
illa verba: In principio creauit Dens celum , &
terram, dicit . I'pfim enim eft celum [uperinss quod
ab omni bujus mundi volubili flatu [ecretum dining
prefiientia manet femper quictam ; 8 paulo poft
addit : [uis incolis mox creatus , boc eft beatif-
fimis Angelovum agminibus impletum eft . San-
&us Bafilius hom. 2. in Hexam . Dicit:
Sicut damnati in teviebras wltimas alligantur ; fic ve-
muncratio pro dignis operibus veflauratus in ea luce ,
que extramundum eft 5 & iki quictis domicilinms for-
tientur . Videtar ctiam ccelum ¢mpyreum po-
fniffe Theodoretus, qui quaft- 11. in Genef.
dicit. Fuemadmodum celnm ifind nobiscft pro tegs
mine,ita celum,quod videmus,pro tegmine fupra pofi-
tum celum haber » Hanc (ententiam vnanimitér
fecuri {unt Scholaftici cum Magiftro in 2. dilts

2




¥
|
|

o

Liber IV. Quaftio CCXIIL

*2, & 8. Thoma 1. par. queft. 66. artic. 3. nee

non Interpretes facrx Scripture in Gen. cap. 1,
nimiram Alcuibus , Rabanus, Lyranns , &
alij,Hugo enamViQorinusin fumma fentent.
fract. 2. cap. 1. Videri poteft Suarius lib. 1. de
opete lex dierim, cap. 4.

6, Suadeiur haec fententia primo ex Scrip-
thra , quz fepé infiuvat fupra omnes ccelos
nobis vifibiles dari coslum , quod cft domus
Dei; & domicilivm beatorum , jlludque vo-
cat coclum cxli. Plalm. 102, Dominng in cela pa-
vauit fedems fuam , Plalm. 112. celum celi Do=
mino : vbi Theodoretus: wan hoc s quod videtnr »
Jed illnd , quod fuperius eft , quod buinfie velnti tes
Gurs cfts quemadmodum boc, grod videmus ; noflrum
geffum eft . Deuter. 10. Domini Dei tui calum
¢ft, & calumceli Plhalm. c7. Plallie Deo , qui
afeendit fuper celum celi. . ad Corinth. 5. Sci-
ausquonia fi tevrena domus nofiva buins babitationis
diffoluatur quod zdificationem ex Deo babemus,domié
son manufaliam.aternam in celis . Rurlus coelum
empyreuin videtur effe, quod Apoftotas 2. ad
Corinth. 12. vocat tertiim ceelun, narrans
fe fuifle raptum vique ad tertiam ccelun .
Primum enim coelum eft acreum , fecundum
fydercum; tertium Empyrcum.

' 7. Suadetur {ecundo rationibus congruen-
tiz. Nam ficut rerra, quez eft domicilinm.,
hominum viatorum, debet effe immobilis ,
acdeea dicitur Ecclel, 1. terra antem in ster-
zum fiat, fic ccelum, quod et domicilium_
angelorum , & hominum beatornm , debet
elic immobile: ergo fupra omnia corpora coz-
leftia mobilia debet dari caclum empyreum.,
immobile, & quod in 2ternum ftet, nec per-
fcma vertigine circumuoluatur . Rurfus ficut

nfernus damnatorum eft in loco infimo , fic
domicilium beatorom deber effein loco fus
Premo ; ac proindé fuper alios ceelos .

8. Queritur fecundo, quale fit coclum.,
cmpyrenm ? :

Relpondeo, quod debet effe proportio-
naliter tale, qualia eiunt corpora beatorum :
ed corpora beatorum habebunt quatuor pr¢-
cipuas dotes ; nimittim glaritatem, incorrupti-
bilftatem , leuitatem , & fubtilitatem : ergo
coelum empyreum eft clariffimum , ac lucidi-
fimum ,'incorruptibile, ac inalterabile , lenifs
fimum, itavtdebeat effe naturaliter’ fupras
cEiera corpora yvoiuerfi, & fubtilifimum
fubtilitate proportionali fubtilitati corporum
beatorum « Rurfus ficut corpora beatorum
crunt pulcherrima, fic coelum empyreum eft
pulchcr;imu‘m in tatione habitationis beato-
rum . Sivero quaratur, vtrum coelum empy-
reum fit incorruptibile naturaliter, vel (1l-
tém fupernaturalitér , refpondeo , quodiuxra
fententiam Ariftotelis, & aliorum diceatium
alios ceclos effe incotruptibiles naturalitér, 4
fortiori caelum empyreum eft naruraliter ine
corruptibile . Si veré procedamus juxta fens
tentiam- plurium recentiorum docentinm.
caclos inferiores empyreo effe naturalitét cor-
ruptibiles ; dicendum cglum cmpyreum effe

615

incorruptibile falt& fupernaturaliter per quali:
tatem fuperadditam , praportionalitér; ac cot-
pora beatorum, licét naruralitér fint corrapti-
bilia,erunt fupernaruralitér incorruptibilia, &
immortalia per qualitatem fupernaturalem.

9. Queritur tertid , virtim coclum empy-
reum fit totum (olidum , vel totam fluidum_»
ad modum acris, vel pactim folidum , partim
flaidum ? >

Relpondeo probabile effe , quod fit par=
tim folidam , partim fluidum , vt viderar d o
cuifle Danicl Maloniusin 2. dift. 7. fe&. . li-
cet Suarius lib. 1. deopere fex dicrum , cap. 5.
nam. 6. poft relatam featentiam Maloiij,
apinctur effc totum folidium .

Probatur: nam coelum empyrenm debet
efle accommodatum, & proportionatum cor-
poribus beatorum , & corum viibus; fed coi-
pora beatorum erunt partim folida, partin
fluida: nam prater offa, aliafque partes {oli~
dass habebunt fanguinem, & humores fluidos,
& cauitates pe@oris , ventris &c. plenas aura
ceelefti fluida, vel vtloquitur S.Thomas in 4.
Dift.44+ qui. 1.art.2.quaft. 1. ad 2. plenas nop tur-
pibus bumoribus , fed nobilibus bamidicatibus 5 e1g0
ctiam ceelum empyreum debebit effe partim
folidum , partim fluidum ; alioquin corpora
beatorum deberent perpetuo penetrari cum
corpore ccelelti folido, ac refpirando , & ex-
pirando, non poffent retrahere , & emitteres
auram ceeleftem fluidam. Confirmatur primos
nam angeli beati debebunt pofle logui, & lau=
des divinas canere etiam vocibus fenfibilibus ¢
fed voces fenfibiles exigunt medium fluidum,
per quod propagentur: ergo. Confirmatar fe-
cundo ad hominé contra Suarium, Nam num.
7. dicit : ©t ex materia beatitudinis (uppoxo , corpas
gloviofum non ewit in partibus internis vacuum » fed
omnia illa inteviora loca COTporis,qua nunc alimentis,
excrementis [upeyfluis,bumoyibus,ant aeve veplentur ,
tunc puriffimo, & lucidiffimo acre calefli veplebuntur o
1llo ergo vientur ad formandam woeem €rc. led aer
ille erit fluidus, & calelis : ergo ctiam extra,
corpora beator( potelt in coelo emipyreo ad-
mitti aer caleftis. Videturigitur cceli cmpy-
reum conftare ex partibus folidis, quibus con=
ftitearur velati tectum fuperius concauum, &
pauimentii inferius conuexum, cuius quafi pa-
aimeati pars cxterior concaua fit veluti tecti
ceelorum inferiornm . Debet praterca confla-
re ex partibus internis fluidis ad modum aeris
lucidiffimi , quod corpus fluidum vocamus
auram empyream , quactiam plena fint con-
cauitates corporum beatorum . Sed hac fufh-
citindicaflé . Hinc fequitar , quod ficut cor-
pora beatorum {unt mobilia , fic coeium em-
pyteum quoad partes fluidas eft mobile, li=
cet quoad partes folidas fit immobile,nec per-
petua vertigine circutnuoluatur .

‘10, Queritur quinto, vttum coclum em-
pyreum influat in inferjiora® :
Refpondco duasefle fententias. Prima ne-
gat. Docuit hanc fententiam Alenfis 2. pat.
qult:47. Memb, 1. & San@us Thomasin 2
3 Kkkk dift.




626

dift. 2 quxft. 2. art. 3. Secunda eft affirmati-
ua, quam retactans prior€ fecutus et SauQus
Thomas 1. pat. quail.66, art. 3. ad 2. & quod.
lib. 6, quatt. 11. arr. 19, quem prater Caicta-
num , & Thomiftas fecuti funt Agydius in 2.
ditt. 2. quz(h.2,arr, 4. Argenting ibidem qualt.
2, art, 1. Durandus quaft. 2. Ricch. art. 3.
quzft. 3. & ex noftris Suariys lib. 1.de operes
fex dierum, cap. 5. num. 9. & hanc opinio-
riem exiltimo probabiliorem .
1i. Probatur; nam entia debent ita ordi-
pari ; vt fuperiora influant in inferioras ergo
ctiam coclum empyrenm , quod eft [npre-
mum, debet influerein caelos inferiores. Con-
firmatur : nam angeli prima hicrarchiz , qui
affiftunt, ac (altém regulariter Don mittuntur,
influunt in Angelos inferiores; qui mittantur,
vt docet Dionyfius cap. 8. de coelelti hierar-
chia; ergo ceelum empyreums hoc eft corpus
ceelelte, quod nen mouetur , influitin cor-
poia inferiora, quz mouentur- Rurfus An-
gcli beati agunt in hec inferiora ; ergo etiam
coclum empyrenm, licée fitlocus beatorum ,
debet agere 1n hac inferiora, Addit Sanctus
Thomas, quod ceclum empyreum, quod non
mouetnr , influit in primum coclum, quod
mouetur , non aliquid tranfens, & adueni=
ens per motum , fed aliguid fixum , & ftabile ,
puta virtutem continerdi, & caufandi, vel
aliquid huiufmodi ad dignitatem pertinens .
12. Queritur fexto, virnm-coelum empy-
renm creatum fuerit ab initio, & ip primo in=
tanti fimul cum matcria informi?
Refpendeo s quod Auguftinus Eugubi-
mus in cap. 1. Gen. videtar docuiffe cozlum
empyreum cffe gterpum, & increatum ,ac a
Deo diftindum , ac eins opinjonem fic intel-
Jjectam Pererius in Genefim vocatabfurdam,
exccrandam, & & Chrifti difciplina abhorren-
tem ; Catherinuis in Gen. Moelina in 1. par.
tractatn deopere fex dierum, difput.3, & alij
vocant crrorem in fide. SanQus Bafilius hoe-
mil. 1. in Hexam, dicit credibile efle antes
huius vifibilis mundi creationem fuifle alinm
intelligentijs (operioribus accominodatum
tempore anteriorem , @iernym nimiram, &
perpetaum , & [ubftanijs fpiritualibus orna-
rum » Hazc verba Bafilij ; ne contineant crro-
rem In fide , debent ita intelligi, vecum dicit
coclum empyreum , quod vocat alinm mun-
dum; effe 2rernum, fignificet effe eternum §
parte poft, co padto, quo Apollolus 2.ad Co-
rinthios 2. dum empyteum vocdt Domium von
wanufattam srernam in calis, loquitur {olum.s
de mrerpitate 4 parte pofi. Alia fententia el
pluriom Parrum Grecorum , qui vedictum,
cft fupra quaft, 170. num.1o.ficut docucrunt
Angelos creatos fuifle ; non quidem ab eter-
no, fed ante hune mundum nobis vifibilem,
ita videntur exiftimafie coelum empyreumos
domicilium Angelorum creatum fuiffe ins
tempote , fed ante mundum nobis vifibilem .
At ficut nos quaflioneilla 170, num. 13, di-
ximus Angelos conditos fuilfe fimul cum

Decreatione cocli em p yrel.

mundo corpotco, non poft, neque anté, ﬁf
confequentér exiftimamus coelum cmpyich
creatum fuiffe fimul cum mundo hoc vifibi-
li , ac cum materia informi, non poft, nequc
ante, vi etiam docet Sanctus Thomas hac
quaft 66.art. 3. Probarur rationibus eo loco
ailaris » Nam ficut Angeli creati {uatab ini,
tio mundi,fic locns Angelotum, _hog eft coz.
lum empyreum creari debuitab initio mub,
di. Affertaliam rationem congruenti® San,
Gus Thomas hoc artic. 3. quail 66. dicens ;
Poteft conumncentior vatio fursi cx ipfa conditioneglo-
viee Expedatur enimin fulura vemuneratione du-
plex gloria , feilicet [pivatualis , ¢ corporalisy non
[olsm in corporibus busmanis glorificandis , fed etiarn
in toto munde innonando . Inchoata et autem [piri-
tualis glovia ab 1pfo mundi principio in beatitadine
Aungelorum , quorum aqualitas Sanitis promittitur o
Fndé conweniens fuit, vt etiam & principio corpords
lis gloria inchearetur in aliquo corpore , quod etiam
4 principio fuerit abfque feruitute corvuptionis ; &
snntabilitatis , & toralitéy Lucidum , “ficat tota greas
tura corporalis expeétatuy poft vefureltionenm futaia.
Et ide llud celum dicitur eompyreum, idef iguenmms
non ab ardere , fed 4 (plendore .

13, Quaztitur feptimo, vtrium dum dici-
tur s In principio ereaunit Deas calam o & ierram,
nomine ceeli fignificetur empyreum «

Refponded, queod non fignificatur ex-

prefsé , {fed comprehenditur, & infinuatur.

Sicut igitur nomine terrz intelligitur globus
terrelteis, qui crat coopergus aquis , fic nomi-
ne ceeli intelligitur totum fpatium, . terras
cooperia aguis vique'ad finem mundis quod
continebat coelum aereum , zthereum, &
gmpyieum .

14, Quezritur oftang, viram tempus con-
creatum fuerit, hac cit ab initio ercatum fi-
mul cum coelo empyreo, & cum mareria ia-
toroun ? :

Refpondet San&us Thomas att. 4. huius
quz(tionis 66. quod cominuniter dicitur qua-
taor effe primo creara, {cilicér naturam An=
gelicam, coslum empyreum , materiaim €or=
poralem informem , & tempus. Ratio ¢ft,
quia in creatione Angeli , Ceelum empy-
reum, & materia informis acceperunt 1ni-
tium, ac pnmum ioftans fuz durationis fuc-
cefline,qued fuit ctiam initium torins motus,
ac temporis 3 ergo fimul cum alijs tribus fa-
du fuit initum temporis « Sicut agtem ,-ve

didum el queitione fuperiori 212. iuxta fens 5

tentiamy. Auguftini marerja informis , 0ons
tempore » {ed natura preceflit cius formarios
nem, fic vt docet San&us Thomas aliguo
modo proportionali . preceffit ctiam  tems

pus .

15, Ad 1. ditinguo maiorem ; omne cor-

pus fenfibile inferius empyreo eft mobile iux-
ta przfentem flarum mundi, concedo: eft
mobile ia perpetuum , nego maiorem: con-
¢edo minorem; & nego confequentiam. Cors
pora fenfibilia inferiota empyreo funt mobilia
xfentem ffarum mundi, 10 quo de-
bent

iuxa p




Liber IV. Quaftio CCXIV.

bent dari generationes, & corruptiones infe-
riorum : at poft diem judicij, ficut ceffabunt
generationes , & corruptiones , fic corporas
ctiam inferiora alitér difponentur, & acqui-
refit immobilitatem , & corpora beatorume
acquircnt dotem incorruptibilitatis, & alias
dotes. Quia vero coglom empyreum eft lo-
€us beatorum , ab initio debuit habere doteny
incorruptibilitatis, & localis immobilitatis 5
qua circa mundum inferiorem non circum-
soluatur, vt ditum €ft num.7. Vide Sanctum
Thomam art.3. quart.66. in refp. ad 1.

16. Ad 2. Argumentum querit, quo pa.
&to caclum empyreum,cum fic lucidiflimum,
nen femper illuminet omnia inferiora, & fic
caufer perpetuam diem . Refpondet primo
Bafilius Homil. 2 in Hexameron ; conflat fa-
Etwm effc celum rotunditate conclufum , babens cor-
pus [piffam, & ades validum , vt poffit ea, que
extrinfecus babentwr , ab intevioribus feparare. 0b
boc neceffavio poft [ regionem reliam carentem lu-
ce eonflinit , vrporé fplendore , qui fupervadiabat,
exciufo. Iuxta hanc doétrinam Bafilij caelum_s
cmpyreum fecundum partem, qua refpicit in-
feriores celos, & mundum neftrum elemen-
tarem, eft denfifimum, & opaciflimum , ac
proinde impedit, ne lox interior propagetur
ad caslos inferiores, & ad mundum clemen-
tarem « Addit San@tus Thomas, quod quias

" firmamentum, licét fic (olidum, el diapha-

num, vtpatcr, quia lumen fRellarum vide-
maus , nen obitantibus ceelis medijs , videtar,
‘quod etiam pars illa ceeli empyrei, que refpi=
cit caelos inferiores s ac mundum' elementa-
rem , licet fit folidiflima, debet effe diaphana,
ac proinde non aptaad impedicndum , ne lux
empyrei propagetur ad inferiora . Ided potefl
alitér dici, quod babet lucem calum empyream non
condenfatam , ne radios emistat , ficut corpus Solis ,
[ed magis [ubtilem, vel babet claritatem glovia, que
tion eff conformis cam clavitate natyrali ?

17. Ad 3. difinguo maiorem ; tempus de
fato eft morus firmamenti, in quantum mo-
tus firmamenti de fatto eft primus motus fen.
fibilis , concedo: tempus eflentialiter et mo=
tudfirmamenti, nego maiorem : concedo mi-
norem: & nego confequentiam . Tempus cft
pumerus primi motus : & quia de fato mo-
tus firmamenti cft primus motus fenfibilis,

~ided ‘de facto tempus fenfibile eft numerus
motuSfirmamenti . Si autem daretur motus
fenfibilis priot motu firmamenti,-ille motus
effet tempus , & menfura), quia omaia men=
furantur primo fui generis * 5i ergo motus
firmamenti non cepitab initio , tempus,quod
precciiic motum fAirmanmienti , fuit numerus
non motus firmamenti » fed alterius mo-
tus, faltem quo mens Angelica numerat
fucceflionem {uarum cogitationum, vel du-
rationum &cs =

627

QVZESTIO CCXIV.

Vierim lux proprié in [pivitnalibus dicatur d
& virkm lux corporea (it corpas ,
vel qualitas 2

8 Tho. ¢, 67.avt. La 2s 3o

1, PPRimaé videtur lux proprié dici de fpiri=

tualibus . Auguftinus enim lib. 4. des
Gen. ad literam , cap. 28. dicit, quod iy fpiri=
tualibus melior , &r certior lux eff , & quod Chriflus
non fic dicitwr Iux , quomodo lapis , fed illud pro-
prie, boc figuratiné. Dionyfius cap.4. de diuinis
nominibus ponit lumen inter jnomina intel=
ligibilia Dei; & Apoft. ad Ephef.s. dicit : om-
ne ; quod manifefbatur , Iumen ¢ft , ac proindé do-
cet etlam manifeflationem fpirityalem efles
lumen.

2. ‘Secundo videtur lux materialis cffes
corpus. Nam Auguflinus lib, 3. de lib. arbi~
trio cap.s.dicit , quod lux in corporibus primuwm
locum tenee « Ariftoreles anrem dicit lucem effe
{peciem iguis .

3. Tertio ferri, interfecari, ac refletti,con=
iungietiam, acf{eparar: funt propria corpo-
rum ; fed radij luminis feruntur , interfecan=
tur , ac refle@untur, coniunguntur ctiam, ac
feparantur; vt docet Dionyfius cap.2. de diui=
mis nominibus sergo.

4, Quarto videtur lux non efie qualitas
fenfibilis . Nam qualitates fen(ibiles rema-
nent , & confcruantur in fubiefto, ctiam ab-
lato agente,, vi patet in calere, & frigore » &
prazterca habent contrarium , co pacto » quo
calor cft conrrarius frigor ; fed lux non habet
contrarinm ; & non rcmanct, ablato agente ,
ideoque cum lucerna extinguitur,cubiculum
remanet tenebrofums; ergo .

5. Quinto caufa eft perfedtior effetu; fed
lux corporum ceeleftium caufar formas fub-
franriales in inferioribus, ac dum reddit cola-
res adtu vifibiles , dat illis quoddam efle (piri-
tuale; ergo lux non eft qualitas materialis, fed
veleft corpus, vel qualitas {piritualis «

6. Refpondeo, quod San@us Thomas
poltquam qualt.ss. & 66. cgit dc creatione,ac
diftinétione rerum in genere, deicendit magis
in particulariad agendum de opere diftin@io=
nis facto fingulis fex diebus ; & quia primas
die falta eft lux ; ac diwfa 4 tenebtis,quelt. 66,
agitdeluce, cinfque produdtione, ac diltin-
&ionea tenebris .

7. Articulo igitur primo querit, vtrom.
lux propri¢ dicatar de fpiritualibus , fiug
vtrum aliqua fpiritualia poflint proprié dici
lux?

Refpondet nomen lucis primo impofi-
tum efie ad fignificandam lucem corporcam,
hoc eft id , quod facit manifeftationem in fen-
fu vifus, deind¢ ex viu extenfum ¢ffc ad fi-

KKKk 2 gui-




628

gnificandum omneid , quod facit quamcums-
que mapifeftavonem , gua res manifeltatur
quacumque cpghitione etiam intelle@iuas .
Hine fequitar bomen lucis fecundum pri-
mam impofitionem proprié dicide fola luce
corporea, de fpiritualibus autem dici meta-
photicé . At ex viu nominis dicitur etiam.s
propri¢ de fpiritualibus., Explicatur exem-
plo. Nomen vilio primo impefitum eft ad
fignificandum actum fenfuos vifus, Quia verg
fenfus videndi cff pobiliffimus, & certifli-
mus, ideo nomen vifipnis, ac verbum. vi-
dendl extenfum cff ad fignificandam coghi=
tionem , prafertim certam aliorum etiam.s
fentuam , & iphus latclledtus, ac licet ¢x pri-
ma impefitione dicatur proprié de folo adtu
fenfus videndi, de actibus autem aliorum fen-
fuum, & inteliectus dicatar folim metapho-
ricé, tamenex vio loquentium dicitur pro-
prie de actibus ctiam aliorum fenfaum, & ip-
tius intelle@us . Propri¢ enim loquimur,dum
dicimus ; vide guomodo fapit } quomodn tedolct?
guumedo ¢l calidum ? quam fuapiter canit? licét
fapor peraipiatur fenfu gultus, odor fenfu
oaoratus ; calidum fenfa ta@tus, cantus fenfu
audums. Propri¢ eniam beati dicuntur Deum
videre > iuxta illed Chrifti Macth. 5. Beasi
wundo corde , quoniam ipfi Desm videbung, licet
Deum videant vilione pure intelle@tina, &
fpirstuali » ac cognitio intuitiua Dej proprié
vocatur vifio beatifica. Idem dic proportio-
naliter de nomine lucis.

8. Hincconciliantur di@ta Patrum , qua
videntur contraria. Ambrofius enim, dum
lib. 2. de fide ad Gratianum, initio Prologi,
pouit lplL‘ilercm el ea, que de Deo me-
taphorice dicuntur , loquitur de pomines
{plendoris lecundum primam impofitionem;
at non ncgat ex viu loguentium proprié
{plendotem pofic dici etiam de fpiritnalibus ,
co pado , quo Yerbum Dei ab Apoftolo ad
Hebei. dicitur Splendor glorie . Auguoftinas,
Dionylius, & alij relati num. 1. in primo ar-
gumento, dumdicunt nomen lucis dici pro-
pric cuam de {piritpalibus, cx viu videlicet lo-
quentium » NOR Aegant primo impofitum
tuifle ad figoificandam lucem corporcam .

9. articulo fecundo quarit, verum lox
matctialis {it corpus?

Refpondet impoflibile effic; vt lux mate-
rialis (it corpus « Prabat pluribus rationibus .
Prima ratio defumpta ex parte loci eft . Cor-

ora non poflunt {imul penatrari; fed lux pe-
netratur cum toto aere, vt conflat expericn=
tia ; ergo quandojuidem acr et corpus, lug
non eft corpus : alioquin corpus lucis. & cor-
pus acris pencrrarentar .

10. Secunda ratio defumpta ex parte mo=
tus localis et . Motus corporis fir fuccefliug,
& corpus, quod mouetur, prius peruenit ad
medium , quam ad extremum : fed illnmina-
tio fit mnioftagtl » accum Sol ortur , radius
pratenditut per immenfam lincam re@am,
nec prius peruenit ad pattem propinguam g

De luce iﬂpirituafi , & corporea.

quam ad diftantiflimam eius lineg : ¢rgo illus
minatie non fit per motum localem corpu-
fculorym emifforum a Sele, aclumen emif-
fum a Sele, & ab alijs corporibus luminofis
non confiftit in corpufculis « Nec po
lumen propagari per metum velocifiimum ,
ideoque imperceptibilem a nobis . Nawy mo-
tus ille, eiufque fucceflio in paruo (patio pof-
fet quidem latere; atin maximo fpatio, hoc
cftab oriente in occidentem latgre Rop poﬂ'ct‘.
Virague ratuo delumpra cx (occeflione maos
tus, & ex impenetrabilitate corporum , de=
fumptactt ex Anftotele 2. de Anima. Nam
textn 69, agens ex profeflo de lumine , dicit «
Neque eff ignis , neque omnino corpus , veque defiu-
yus vilius corpovis &re. Neque enim poffibile efi duo
corpora in eodem fimul effe. Et paulo polt tex-
tu 70. Etnonrvecle Empedocles , ant fi quis ali
fic dixit, quod feratur lumen, @ extendatur inter
zerram , € continens , nos autem lareat . Hocenim
& eft pratey cam, qua eff in ratione 5 vevitatews 5 ¢
prater ¢a, que videntur . Iu payuo enim [patio la-
teret nos @ ab avieate autem in occidens latere, magna
quidem multnm petitio ¢t . Hoc eft, petitur d
nobis, vt concedaruy aliquid prorfus incredi-
bile . :

11, Tertia ratio defumpta etiam £x parte
motus localis et. Omunia corpora mouentu!
determinaté ad vpam partem , puta furfum ,
aut decorfum per lineam rectam, vt g iR 5
& leuia, vel circulariter , vt corpora cogle=
ftia: fed lux propagatur vndique ad omunes
partes, & per omnes lineas , ac implet totam
fphoeram : ergo lux non eft corpus , Bec pro-
pagatur per motum localem .

12 Quarta rafio defumpta ex corruptione
luciseft . Si lux eflet corpus, fegueretur,quod
cum ex abfentia luminaris aer obtenebratug,
rotum illud corpus lucidum corrumpercgurs
fed vonm corpus non cerrampitur, quin
aliud generctur ;ergo cum aer obrencbratur,
generaretur aliud corpus , & materia Iucis
acciperet aliam formam fubftantialem ; fed
cum act obtenebratur, nullum corpus gene=
ratur, nifi forte dicatur , quod etiam tencbige
funt corpus, quod generatur , cum lux cé-
rumpitur, quaod eft abfurdum s ergo. Con-
firmatur ; kam nullog corpus ita pendet d
fua canfa produ&iuva, vteafubtradta, flatim
corrumpatut ; ergo ridiculum eft dicere,quod
ad abfentiam luminaris tantum corpus , quod
implet rotum {patitm ab oriente in occiden=
tem , ftatim corrumpatur .

13. Quinta ratio defumpta ex generation
ne lucis oft : filux eflct corpus, deberet genea
rari ex aliqua materia; fed non apparet, cx
qua materia gencretur corpus tam magaum ,
vt repleatintegrum hemifpharium : ergo.

14, Pofler aliquis r¢fpondere corpus hoe
lucidum non corrumpi , fed fimul cum So-
le circumferri, veluti corona quadam radio-
rumaffixa Soli, vel alteti corpori luminofo .

Impugnat Sanétus Thomas hanc refponiio-
nem,. Nam gum aliquod corpus gircumpos
nitug

A




5

LiberIV. Quaftio CCXIV.

nitur candclz , ve] alteri corpori luminofo,to-
tum maximum f{parium, quod ante illuming-
batur, oblcuratar : ergo lnmen illud cor-
rumpitur, Neque enim dici poteft ; quod
corpus illud radipfum rerrahatur ad cande.
lam : hoc enim e(t contra experientiam. Rur-
fus cum eandela extinguitur , acr obfcuratur ;
€rgo lumen illud corrampitur . jConcladit
Sanctus Thomas s quod guia omwia bac , non fo-
lim  vationi, fed [enfui etiam vepugnant , di-
cendum eff 5 quod imspeffibile eft lumen effe core
}7}}5 .

15. Articulotertio quarit, viram luxfit
qualitas ?

Relpondet aliquos docuiffe, quod ficut
color in paricte ex.gr. habet effc reale , in aere
non habet e reale , fed intentionale , fiqui-
den aer non aceipitin fe colorem , fed fimili-
tudinem , & fpeciem intentionalem coloris,
fic I_ux » quz in corpore lucido , purain Sole,
veligne, habet cffc reale, inacre non habet
ciic reale, fed intentionale , ac proinde lu-
men a corpore luminofo propagatum per mc-
dium , eft fpecies intentionalis lucis , quz cft
i corpore luminofp .

16, Rcijcit hanc opinionem Sanétus Tho.
mas duabus rationibus « Prima ratio cft .
Aet; quia recipit colorem s non {ecundutos
cilc reale, fed folim fecundum intentionale,
noa conflituitur, neque denominarur ¢olo-
ratus : ergo f aer reciperet lumen folum fee
cundum ¢ffe intentionale,, non can@itucretus,
neque denominaretur illununacus; fed aer
t3 recipit lumen, vt conftituatar, ac denpo-
minetut illuminatus ; ergo recipit lamea fer
cundum efle reale,, ac non folim fecunduma
intentionale » Secunda ratio eft. Specics in-
tentionales non canfant in fubie@o naturales
tranfmutationes , puta non caletaciunt,neque
frigefacinnt 5 fed lumen calefacit acrem 5 inw
quo.recipitar ; ergo ,

17. Alij docucrunt luccm eflc formamo
fubftantialem Solis . ;

~ Reijcit Sanétus Thomas hanc etiam opi-
nionem duabus rationibus. Primaratioclt.
Kulla forma fubflantialis cft per fe fenfibilis,
figuidem vt docet Ariftoteles lib. 3, de Ani-
ma,text.26, quod quid eft , hoc eft fubftantia»
efl obictum intelledtus, non autem fenfus:
fed luxett per fe vifibilis, ac proindé fenfibi
lis; ergo lux non cft forma fubftantialis, fed
accidentalis . Secunda cft . Repugnat, vtid,
guod cft forma fubflantialis in vno, fit fors
ma accidentalisin alio, fiquidem forma fub-
ftantialis conftitnitrem in fua (pecies ac non
aduenit rei conftisntz in fua fpecie s fed lux
non cft forma fubflantialis acris, alioquin.s
aer , cum amittit lucem , amitteret fuam for-
mam fubftantialem , ac proindé cogrumpere-
turiergo.

13. Cencludit Sancus Thomas, quod {i.
cut calor eft qualitas a@ina confeéquens for-
mam fubftantialem ignis, ficlux el qualitas
aGiua corlequens formam (ubfantizlem So-

629

lis , vel ciiuslibet alterius corporisd fc fa-
centis,

19. Addo primoexdidis in Philofophia
quzftionc 23. de Anima, lumen aducntitnum
cfle qualitatem diuerfx rationis 4 luce inge-
nira; ex.gr. lumen propagatum per acrem et
diueriz rationjs , & aliqualiter degencrans a
luce ingenita Soli, vel ignis Probatur. Nam
lux ingenita Soli, vel igni agit fphogricz , &

_in omnem partem ; lumen veré receprum in

acre non agit fphosricé , fed folum in ynam-s
partem ; €rgo degeacrat ab adtiuitate , ac pro.
ind¢ 4 perfeétione lucis ingenite .

20. Addo fecundo ex dictis ibidem, quod
licét lnmen aduentitinm {it qualitas realis , ta-
mén pagticipat aliguid de intentionali. Pro-
batur; nam in quantum non propagat {es
{pheerice » fed per vinicam diteiooem , par-
ticipat nataram fpecierum intentionalims ;
in quantum eft qualitas actiua, alferatina , &
calefallina, participat de qualitate reali. Ra-
tio 4 priori poteft cflc, quiain vnoguoque
genere {upremum infimi attingit infimums
fupremi , co pato, quo homa , qui eft (upre-
mus inter fub®antias corporeas , participat
aliquid de fubftantijs incorporeis, cum fit {pi-
ritualis fecundum animam 5 crgo non clt ni-
rum , {i inter qualitates reales , & intentiona-
lesdetur lumen pargicipans aliquid de vierif-
que , veexplicatum eft.

21.  Ad 1. [am num.3. explicatam eft,quo
paco concilienturdidta Patrumy, quorum ali-
qui affirmant lucens dici de fpiritualibus pro-
pri¢, aliqui neganr dici propri¢, & afferunt
dici folim meraphoricé.

22. Ad 2. Augultinus dicens ; quod lux in
corporibus primum locum tenct; lucem fu-
mit pracorpore lucido , ideft igane, qui tenet
primum locum inter quasuor clementa. Ari-
floteles etiam dicens lumen cffe {peciem
ignis , lumen fumit pro carpore luminofg, ac
{pecics -ignis diftinguit per materiam , ac do-
cet ignem in miateria acrea dicl flammam , in
materia terrea dici carbonem « Addit San-
Gus Thomas parum effe curandum de ijs,
quz Ariftoteles in libris logicis dicit per ma-
dum exempli. Multa enim dicit non ex pro-
pria fenrentia .

23. Ad 3. diftingue maiorem s ferri , in-
terfecari , refledi, coniungi, ac feparari pro-
pri¢; & per motum localem , funt proprias
corporum ; concedo : ferri, interfecan &e.
analogicé, & non per motum localem , fed
per productionem fimilis, eft proprium cor-
porum , ncgo s diftinguo eodem pacto mino-
rem; & uego confequentiam . Dupliciter
poffumus apprehendere radios lucidos ¢gre-
dia Sole, ferri , interfecari, refieti, coniungi 5
feparari &¢. primo propri¢ , & per motum
localem 5 ita vt radij lucidi iidem numero,
qui funt inSole, fed inuoluti ad modum fi-
lorum, & ficut fila quazdam lucida, cgre-
diantur i Sole, ac per motum localein difs
fundaatur ab oricnte in occidentem, & cum

nuce




630

inueniunt impedimentum , refleGantur: ij-
dem numero ad modum filornm interfecen-
tur, coniungantur , {eparentur &c. Ferriyin~
terfecari , reflecti hoc pacto eft proprium cor-
porum , & firadij lucidi hoe pado ferrentur
per morum localem , teffent corpora, ac ve-
Iuti fila lucida . Verum radios lucidos non.s
hoe padto ferri , interfecari, refleiti &c. per
motum localem, probatum ¢t num. 10, pre-
fertim ex co, quod prius radij ifti perucni=
rent ad partem propinquiorem luminofo »
quam ad diftantiorem , quod eft contras
cxpericntiam . Secundo pofflumus apprehen-
dere radies lucidos ferri , interfecari , res
fletti &c. analogice , & per produ@ionem fie
milis, fine motu locali, ita vt lux exiftens in
Sole , remanens in Sole producat in loco
immediato lucem fimilem, 4 qua produca-
tur in loco fequenti lux fimilis, & fic ab
oriente in occidentem , & quando Iux inue-
nit impedimentum , loco producendi lucem
in fubiedo incapaci, ac proindé impedientes ,
produtat lucem per aliam lineam, & fic refle-
ctatur, vel refrangatur « Radij lucidi feruntur,
interfecantur, refle@untur hoc (ecundo mo-
do, quinon elt proprius corporum , fed po-
teft conuenire qualitaribus , fiquidem calor
poteft hoe pacto diffundi per toram fphoe-
ram fine motu locali per produionem fimi-
lis caloris.

24. Ad4. diftinguo maiorem : qualitas
corruptina , & alterarina , & quz non partici=
pat efle intentionale,haber contrarinm , & re-
manctin fubiefto, ablato agente, concedo :
qualitas pure perfe@ina, & participans effes
intentionale ; habet contrarium , & remanet
in fubiccto, ablato agente; nego maiorem s
concedo minorem : & nego confequentiam .
Duplex eft qualitas. Prima cft corruptius. ,
vel alteratiua : & quia produétio , '& alteratio
procedunt d contrarijs , ideo qualitates cot-
ruptiune , & alterating , ex. gr. calor, frigus
&cc, habent contrarium . Secundaeft qualitas
pure perfectiua : & hzc potelt non habere
contrarium, ac lux cum fit qualitas puré per-
fectiua, non haber contrarium . Rurfus {pe.
cics intentionales fenfibiles non remaneat,
ablatoagente : fed lnmen aducotitinm ita eft
qualitas realis , vt participet efie intentionale
vedi¢tum et pum. 20. ergo non eff mirum ,
quod lomen aduentitium aflimiletur fpecies
bus fenfibilibus intentionalibus ctiam in hoc ,
quod non remanct, ablato agente, hoc eft
corpore luminofo «

25. Ad 5. diffinguo maiorem : €anfa prin-
cipalis eft petfectior effe@n, concedo: caula
inftrumentalis eft perfedtior effedtu, nego ma-
iorem : (diftinguo eodem padto minorem : &
ncgo confequentiam. Caufa infirumentalis

oteft effe imperfedtior effe@u, ideoque acci-
entia, licet {int imperfectiora {ubftantia,pofe
funt inftrumentalicér producere (ubftanriam,
vtdittum eft in lib. de Generat.queftione 21.
fed lumen agit ve infirumentum corporum

De luce fpirituali , & corporea.

ceeleftium : ergo licét non fit forma fubftan=
tialis , poteft caufare formas fabitantiales in~
feriores . Rurfus lumen ex di@is num. 20.
patticipat effic intentionale , ‘quod aliquo pa-
&to dicitur {piritualcl: ergo poreft coloribus
dare quoddam effe intentionale , quod aliguo
pa&todicitur ipirituale, ac reddere illos actu
vifibiles .

QVAESTIO CCXV.

Quanam fueriz lux primo die producta, &
gualss fueris ?

8. The q. 67, arte 4.

s PRimo videtur luxilla , quz cap.1. Gen.

dicitur produ@a primo dic, fuiffe lux
fpiritualis gratiz ; qua natura Angelica fuerit
formata , & illuminata, Vit enim argnit San-
¢tus Auguitinus lib.11. de Ciuitate, cap.9.in=
conucnicns ¢ft , vt Moyfes omiferit creatio-
nem, & formationein nature Angelicz & er-
8o cum dixit , Inprincipio creauiv Deus celum 5
€ tervam, ficut per terram fignificauit mate=
riam corporalem informem’, fic per coslum

intellexit naturam fpiricualem , hoc eft An- -

gelicam informem , & nondum formatam
lumine gratiz , & gloriz : ergo cum dixit,
quod dicente Deo; fiat luy » fatla eff lux, nos
mine lucis intellexit lucem fpiritualem gra=
tiz, vel glorie ; qua formara eft natura fpi=
ritualis , & Angelica, prefertim com lux
fpiritualis propri¢ dicatur lux , vt explicatuns
cliquaftione precedenti 214. num.7.

2. Secundo videtur lux materialis , quez
diuifa eft a tenebris, & fecit diem, ac noctem,
non fuiffe produta prima die. Lux enim
materialis fuo moty facicns diem, ac nodem,
cft lux Solis; fed Sol non eft produdus prima
die, fed quarta: ergo lux materialis fio motu
faciens diem,& nodtem,non eft produdta pri=
ma die, fed quaira. et

3. Tertio dies, & nox fiunt per motum :
firmamentizfed firmamentum fadum fait fest
cunda die; ergoe lux faciens diem , ac nofeny
facta fuit non prima, fed fecunda die .

4. Refpondeo plures quaftiones cfie cxa
minandas. Primo ergo quaritur , virim no-
mine lucis , que dicitur produ@a primo die,
intelligatur fola lux fpiritnalis, vel fola mae
terialis , vel ytrague. Auguftinus lib. 11.de
Ciuit. cap.7. & 9. lib. 1., operis imperfecti in.
Gen. ad litt. cap. 5. lib. 23. contra Fauftum ,
cap- ro. & lib. 1. contra Aduerfarium Legis,
& Prophetarum, cap- 10.11. & 12. docet ex
fundamento allato num. 1. in primo argu-
mento , nomine lucis produdz prima die fi=
gnificari folaum lucem fpiritualem gratiz , &
gloriz,qua illuminata,& formara fuerit naty-
ra Angelica > QU prius natura erat informis <
Hanc Auguftini fententiam fecuti funt Eu-
cherius lib. 1. in Genef, ¢ap. 1. & Rupertus

lib: 1,

:
i

e, ALY



1
{
i

o, "SI

Liber IV, Quaftio CCXYV.

lib.r.in Gen. cap. 10, Confirmari potelt hzc
opinio ex rationibus dubitandi aliatis num. 2.
& 3+ quibus fuadetur lucem corpoream non.»
fuifle produ&am prima die.

$s . Scrunda fententia communis Patrum,
& Scholafticorum docet ; nemine lucis pro-
dudta prima die, fignificari lucem materia-
lem > & fenfibilem. Au&ores huius fenten-
tiz, quos referemus infia num. 11. & feqq.
craminando, guxnam fuerit lux corporea..
primo die produla, peflunt dinidi 1n duas
claffes . 1n princa funt, qui ita docent nomi-
ne lucis produdte prima die fignificari lu-
cem corpaream  VE nen relclant oplanionem
S.Auguflini, qui afferit fignificari lucem fpi.
ritualem « In hacclafie autem funt Ifidoros
de fummo bono, cap.10. Beda in Hexamer. &
faper Genefim , Glofla ibidem, Magifter , &
Sanéus Thomas hoc art. 4. quaft. 67. In (e-
cunda funt, qui reijciunt fententiam Augufii=
ni » ac negant nomine lucis produéta prima.
die propric fignificari lucem fpiritualem ,

6. Dicendum primo: nomine lucis pri-
mo die produ@®x non fignificarur fola lux
fpiritualis 5 fed vel fola materialis, vel vtra-
que. Probatur primo ex anftoritate com-
muni Patrum , & Scholafticorum , quos af-
fert Suarez lib.2. de opere {cx dierum;, cap. 1.
nbm.4. qui addit , quod hanc fententiam am-
pledtitnr Ecclefia in Hymno Dominice ad
Velperas, in quo dicitar: Zucis creator optimé,
lumen dievum proferens, primordijs lucis nenss mun-
di parans originem .

7= Probatur fecundo . Nam Moy{cs lo-
quebatur rudi populo Hebrzorum : ergo no-
mina lucis , tenebrarum , diei , notis, mane,
& velperz adhibuit primo , iuxta intelligen-
tiam tudis populi; fed rudis populus hzcin-
telligebat de luce, ac tencbris materialibus ,
de dic, & nocte materiali: erge. Rurfys fi-
cut dum dixit, quod tenebre erant fuper fa-
cicm abyfli, locutus eft de materialibus te-
hebris , fic damdeindé dicit ; quod fadaeft
lux:, locutus eft de materialiluce .
i>:8.~ Santus Thomas hoc art. 4. quaft. 67,
&ffcrt quatuor rationes, propter quas Deus 4
productione Iucis ornatum mundi vifibilis in.
choanit. Prima ratio eft, quia lux efr quali-
tas , & ornamentum primi corporis, haoccft
ccelefiis » & etiam ignis , qui cft primum ele-
suentumn; fed ornatus mundidebuit inchoari,
producende qualitatem & ornamentum pri-
mi corpokis : ergo . Seeunda ratio eft : ficut
in ‘coguitione proceditur 4 communioribus
ad minus communia, vt docet Arifioreles
lib.1. phyficorum initio, fic in operatione de=
bet procedi 4 communioribus aa minus com.
munia, ideoque idem Ariftoteles libe 2. de
hift. Animal. cap.2. dicit, quod prius gene-
ratur vipens, quam animal , & animal :
quam homo; fed lux eft qualitas communi(-
fima , fiquidem eft communis corparibus
caeleftibus, & inferioribus : ergo ornatus.

e _ 5 > 5 o
mundi debuit "incipere a produ@ione lucis.,

631

Tertia ratio Bafilij Hom. 2. in Hexamerons
eft, quig lux eflt quafi ornamentum rerum
ceeleftinm , & inferiorum , & omnium fenfi.
bilium, fiquidem decor,& pulchritudo rerum
{enfibilivm viderinon pofiunr, nifi manife-
ftenturd luce. Hang rationem afferunt etiam
Dsmatc. lib. 2. de fide cap. 7. & Hugo Vidto-
ripus lib.1. de Sacramentis cap. 1. & lequent.
lib, etiam 4. Efdra, cap. 6. habetur. E:erat
tune fpivitus s 7 tenchre circumfercbantur , @ fi-
lentiuve , fonus wocis bumane nonduwe erat abs ie.
T unc diviftt dg thefauris tuis proferri lumen lumi-
nofums, quo apparerer opus tuwm . Quarta ra-
tio elt, qniadics non poteft effe fine luce:
ergo quandoguidem Deus voluit mundum
ordinare , & ornare [ex dicbus, initio debuit
creare Jucem .

9. Dicendum fecundd : nomine lucis pri-
mo die produ&te poteft intelligi etiam lux
{piricualis, Probatur. Vtenim cum S. Au-
guftino lib.12, confefl. cap. 18. & {equenribus
diximus quaft.13. num, 12. non eft inconue-
niens , vtidem locus Scripture habeat plures
{enfus literales , ita vt illos auctor Scripture
prima per verba fignificare intenderit : ergo
guandoquidem Moyfes loquebatur non f{o=
lum rudi populo, fed etiam fapientibus He-
breorum, verifimile eft, quod nomine lucis
primo die produéta, fignificarit etiam lucem
{piritnalem gratiz ; qua natura [piritualis, fi-
ue Angelica, que in priori natura crat infor.
mis, in pofteriori natura fuit formatainchoa-
tiug per gratiam , ac non multo poft fuit for~
mata perfectiue per gloriam,& beatitudinem,
ac lux, hoc ¢t Angeli, qui perfeaerarunt in
charitate , diuifi fuerunta tencbris, hoc eit ab
Angelis, qui peccando, facti funt tenebra, vt
explicar Auguftinus .

10. Queritur fecundo,quenam fueric lux
{enfibilis prime die producta ?

Refpondeo, guod omnes, qui dicunt
primo die fuiffe produ@am lucem fenfibilem,
affirmant ctiam lucem illam fuifle formam.s
ciufdem rationis cim hac luce, quam jvide-
mus , faltem gquoad hoc, quad erat cflentias
quazdam tencbras depellens, & corporum co-
lores, ac pulchuituding manifeftans . Queritur
ergo lolum , verum fuerir lux alicuius corpo-
ris, vel ab omnicorpore (eparata s & fiqui-
dé¢m fuir lux alicuius corporis, cuits corpo-
08 lux foerit? Ratio autem dubitandi cit,
quiacum Sol , & aftra narrentur produdte s
fuiffe quarta dic, lux primo die productanon
potuit recipr in Sole , nec in vilo aftro,& non
cft facile aitignare, in qua alio corpore reci-
peretur- Hinc orte fung vatiz [enténti® .

11. Primacrgo fententia docet lucem il-
lam prima die factam fuiffe extra omne fybic-
dum,ac per {e exiftentem, ac quatia deinde
dic pofitam in corpare (olari , cutinh®ret . Ira
fentit Bafilius » qui Homil. 2. in Hexamcron
circa finem , & latins homil. 6. circa initinm
docet, prima di¢ productam fuife ipfam na-
turam, ac formam lucis , & die quarta produ-

dum




632 De luce produfla primo die,

e corpus Solis, vt primogenite luci
colum effer, idcoque primam illam lu-
m synceram, & immaterialem vocat; quia
" pimirnm, licet effer apta inharere corpori , ac
matetiz, tamen nondum corpori, 4€ materiz
inhztebat , & crat immer{a. Verba Bafiljj
$lom.6. unt . Tunceaims prima videlicet die,
ipfa lucis natnra produtla eff . Nanc autens, quar-
ta nimirum die , folare hoc corpus , vt primogenila
duci webiculum fit, prepavatum eft « Ee panlo poft:
fic pwriffimea illi, ac syncere, ¢ invarpoven fuci wehis
culum nune luminaria praparata funt o Addir.quugﬂ
icet lnx fit qualitas corporis, nihilominus di-
nina virtpte potuit exiftere feparata 4 corpo-
ve. Bapdem fentenriam docuit Nagianzenus
in npuam Dominicam , vbiloguens
¢ in = produdlo. dicit. Nec me-
void organicum & principio, wecmca quidem [enton-
tii , folave protulit, Verim incoypoream,er Solis exs
pers s fed pofiea ad orbem terrarum illafiraundum Soli
sraditum €} . Nam cum in alijs vebus hanc vatienem
tenui[fet » 'wt mateviam prins condevet , ac deinde cam
forma conneflivet, ordime videlicet, ac figura , magnie
tudineque vnicuique vei impofitis , bic wr maioris
cuinfdam mivaculy fpecimen edevets formam matetia
priovems protulic ( forwa enim Solis lumen eft) a€
poflea materiam induxiz, Saletn bunc nimszim dt_el
venlum fabricatus . Idem Bafilius Homil. 2. in
hexam. explicans s quo paclo lux illa prin
genira faceret diem, & nodtem, dicit. Nane
quidews deinceps poft Solis genbratiovem dics eft acr
apfe 4 Sele in banifpherio fapra terram Incente illus
minatns, & vox terr@umbra, ocenltate Sole , fucce.
dens . Tunc aitem non [ecundum motum [olarem ,
fed diffufa primegenita kuce illa, & vutfus contracia
inxta prefinitam & Deomenfurain dies frebat, ¢ nax.
Idem dicit Dam.lib. a.de fide, cap,7. Eamdem
{ententiam indicar A naftafius Synaita lib.4.in
Hexam. Athanafius queft. 83.ad Anpiocham,
ac Theodoretus in Plalm. 43. in illa verba
Laudaie cani Sob , & Luna &, Signidem dicunt
tncem fuifle fa&am prima die, ac dic quarta
fuifle pofitam in Sole , vel inter aftradiftriba-
tam . :

12. ©patra hanc fententiam et : nam mis
raculanon fpe¢tant ad ordinem naturalem ,
fed ad fupernaturalem , & fiunt 4 Deo in con-
firmationsm fidei : ergo noo ell dicendum ,
(jnod Deus in prima produdtione naturz , &
ordinis naturalis, 1n qua fides nop grat confirs
manda, feccritmagna, & inufitata miracola;
fed produdio illa lucis feparite 4 fubedo
fuifiet magoum miracalam; ergo . Confir-
mnatur ex Augultino,quilib.2.de Genelad litt.
dicit . Nune enim » quemadinodym Deys inflituerii
saturds veyum fecundnum Scriptaras eius nos conuenis
guarcre , non quid in eis , vel ex els gd miraculum
poieniia fus velit operari : .

13. Secunda fententia docet prima die lu=
cem creatam fuifle in corpore diftincto a Sole,
qued alij nubem lucidiflimam, alyj ignem ap-
pellant : alij dicant folum fuifle corpus {plen-
didiflimum , fed non explicant, quale fuerit,
ac Hugo Vicotings 1ib.1. de Sacram. parge 1,

€
1
i

cap. 0. folum dicit fuiffe lucidum corpus vis
cem Solis gerens : Petrus autem Comeflor,
Lyranus, & Abulenfis vocant nubem luci-
dam : Alenfi parte, quaft. 46.memb. s.art.
i. ¢irat Bedam dicentem corpus ilfud fujffes
nubem lucidam , guod etiam cum Magiftro
in z. dift. 1. dicit Sanctus Bonauentura,’ art.
1. queeft.r. Nyfenus lib. de Hift. fex dierum,
Hermes apud Cyrillum lib. z. contra lulia-
num, & Damaflc, lib, 2. de fide, cap. 7. vocant
lucem illam igneam , ficut ignem fplenden-
fem.

14. Tmpugnatur hec opinio ex principijs
San&i Thome hoc art. 4, qualt. 67. in refp.
ad 2.Nam vel corp
nubes lucida , five aliud corpus, remanfit,
poftquam dic quarto factus cft Sol, vel non.s
reman(it, fed eft corruptum ; aut in praiacen-
tem materiam refolutum ¢ neutrum dici po-
teft sergo . Probatur minor. Si enim dicatut,
quod defieriteffe , contra eft:nam vt arguit
Sanctus Thomas: Scriptrira principio Genefis coms
saemorat inflitutionem naturs; qus pofimodum perfe=
uerat . Pnde non deberdici , quod aliquid tunc fa-
&um fuerit, qued poftmodum effe defievit« Eodem
argumento vtitnr Rupertns lib. 1. i Genef.
cap. 10. dicens . ¥ide, veram condignum it tante
mateflati , wt caterorum dievum opera fatwevit in f@-
culum, & in feculum [eculi, preceprumque pofuerit
illis , quod non praceribit, opus'autem primée lucis ta=
le faceret, quod mutato confilio,poft exiguuns triduuv
funditus extingnevet . Sidicatur, quod ex cor-
pote illo lucido factus eft Sol ; arguit Sanétus
Thomas : nam hoc dici nen poteft; {i dicatur
corpus Solis noa efie de natura quataor cle=
mentornm , fed ioncorruptibile per natu-
ram ; quia fecundum hoc materia eius non
potcfteffe fub alia forma . Demuain G dicatur,
quod corpus illud locidum , puta nubes lucida
adhuc vemanet, < eft coniunéfa Soliyvt &b eo difcer:
ni non poffic : argnit Sanétus Thomas. Nam fe.
cundnm boc nubes illa fuperflua vemanerer . Nibil
auten ¢ff vanum tn operibus Dei, Auguflinus etia
lib. 1-dcGenef. ad litr. cap. 13. relata opinia=
ne, quod nubes illa lucida remanicrit vaitar
Soli,1ta vt difcerni non poffit; eam tacité reijs
cit, tanquam rem {uperfluam , ac finefunda=
mento dictam . Confonat Damafe. lib. z.des
fide cap. 7. dicens.Neque werd  primogenitam lus
ibus iftis fummus ille veram opifex ideirs
co impofuit, quod alterins lumiwis penuria laborarets
Sed nee lux illa iners, & fuperuacanca manevet .

5. . Tertia fententia docer lucem prima
die preductam non fuiffealiam , quam lugcem
Solis ; ag in iplo Solis corpore fuiffe produdd,
Exiftimant ergo Solem creatam fuiffe in pri-
mo creationis inftanti imul cum ccelo, ac
terta, (ed fine lace, poft aliquod vero tempuos,
Deo dicente, far lux, datam illi fuiffe lus
cem.

16. Conira hanc featentiam eft , quia Sol
paturaliter non potelt vilo inftanti, vel tem-
pore careie luce: exgonon potuit naturaliter s
{pd folum miracnlesé crean fine luce; fed non

debet

=

s illud lucidum, fine fuerit _




e,

oo

3 e
A

———

-__M—-;—_;;,,.._.—nhm

eIy o

Liber IV.Quaflio CCXV.

debet dicl; quod Deus in prima creatione na-
turx fecerit miracula , prefertiny non dando
rebus creatis fuas proprictates naturales, v di-
Qumeft num.i3. ergo.

17, Quarta fententia, cuins primus auétor
videtur Burgenfis in Gen. & quam deinde fe-
curus eit Molina tradt. de opere fex dierum ,
docet lucem prima diei produGtam fuifle im-
mediaté 4 Deo fine concurf caufle fecandz,
ac deinde quarto die, Sole produéto, confer-
uatam fuific 4 Sole ., Addunt Deum diuififie
diem,ac noftem,non per motum localem So-
lis, vel alterius corporis illuminantis , fed per
fuccefliuam produdtionem » & fulpenfionem
Inminis in variis partibus, o paéto, quo pro-
ductum fuiffet per motum localem Solis .

18. Hzc ctiam fententia laborat eadem
difficultate. Nam in prima conditione nature
recuirit ad miracula, & ad ¢a, qua foat prater
naturam. Modusenim ille produdtionis lu-
minis fuiffct miraculofus , ac preter natu-
ram.

19. Quinta fententia , quam ex Dionyfio
cap.4.deditinis nominibus fequitur Sanétus
Thomas hoc art. 4. quaft. 67. ad 4. docer,
qued illa lox produdta primo dic fait lux So-
lis, qui initio creatus fuerat com ccelo » & ter=
ra ;{ed informis informitate accidentali;dein-
defecundo die per lucem fuit formatus, fed
non vitima formatione,quam accepit quarto
die,cum pofitus et in’ firmamento. Hane
fententiam exiftimo veram, & vt melits intel-
ligatur,libet illam explicare, tum in fententia
plurinm recentiorum, qui contra Ariftotclem
docent ceelum nonefle quintam fubfantiam
incorruptibilem, fed effe fubftantiam elemen-
tarem , at corruptibilemy, tim in fententia
Ariltotelis , Sancti Thamaz , & Peripatetico-
rum, quam ego in philofophia fecutus fum,
queft. 16. de caclo,qui putant coelum,& core
pora ceeleflia effe quintam fubflantiam inge-
ncrabilem , & incorruptibilem , fed capacem
condcenfationis , ac rarefadionis accidentalis
& Ex hac autem explicationé Patebit primo,
quo pactoSol ab initio creatus fiierit informjs:
fvtunde quo pacto poft aliquod tempus, ni-
mitum poft fex horas, formatus fuerit per lu-
€em : tertio quo paéto quarta die, qua pofitus

- fuitin irmamento,a ceperit vhimam formae

tionem : quarto quo palo Deus dinilerit lu-
cein A tenebris, ac nodem 4 dic iquinto quo
padio fuetit fa@a prima dies, tim naturalis,
tum artificialis : fexto quo paQo fint intclli-
genda verba , quibus Moyfcs defcribit luces
prima dic pradu®am: feptimo) demum quz-
nam opera, & quo ordine faka fuerint prima
die. ; -' e '

20. - Primo igitur!iuxta opinionem docen-
tem caelum cfle fubflantiam “elementarem ’
corpora habentia lucem ingenitams funt cor.
pora igneaidéoque Sol et immenfa quxdam
moles ignea s ergo Deus faciendo primam la-
cem, accenditingentera molem igncam . In
prifmaigitur creations Deus creduerat in coe-

633

lo mayimam molem ignibilem , fed adhuc il-
lam non accenderar, ideoque talis moles non
crat lucida, necilluminabat, & erar Sol infor-
mis, ac proinde tenchra erant fuper faciem
celi, & abyffi. At cum dixie , fiat lux , accen-
dit illam immenfam molem , & fic fa@aeft
lux . In oppafita fententia dicentium celum
cflequintam fubflantiam ingenerabilem , &
incorruptibilem , adeoque corpora coeleftia,
lucida non efie ignea, dicendum ; quod Deus
ab initio creanit carpys ex fe potens produce-
re lucem, fed in rtali difpofitione raritatis , &
confufionis cum alijs corporibus opacis, vt
adhuc non haberet proximam , & expeditam
potentiam praducendi lucem, & illuminandi;
crgo ab initio non illuminabar , ac proindes
Sol erat infarmis, & carens formofitate lucis ,
& tenebrz crant faper faciem coeli, & abyi.
At cum dixit far lux, Deus corpusillud fepa-
rauit ab alijs corporibus,prefertim opacis »ac
perduxit ad denfitatem,& ad reliquas difpofis
tiones requifitas ad hac,vt haberet potentiam
pl‘QXill?aI}] producendi Incem,& illuminandi,
ac fecit, veilluminaret, & fic fa@aeft lux ; er-
go Sol eft formatus , licet non vltima forma-
tione . Ex hoc deinde corpore in varias pare
tes diuifo, quarea die vltimo formatus cft Sol,
& alia laminaria, vt explicabimus, cum age-
musde opere quarta diei, qu, 219.

21. Fadla luge, & corpore luminofo,vidit
Deus, quod lux eflet bona , & comprehendit,
ac cognouit cius bonitatem , & omncs vtili-
tates, quas afferre poteft vniuerfo . Quia verd
inter alias vtilitates, quas corpus luminpfum
poteft afferre, vna ex pracipuiscft, vt fi mo=
ueatur circulatiter , poffic caufare viciflitudi=
nesdierum , ac noftium , ided Deus fecit, vt
corpus luminofum moru primi mobilis mo-
uerctur circulariter , & fic dinifit lucem 2 te=
nebris , hoc eft tempus lucis , quo corpus lu-
minofum mouctus fupra horizontem, d tem-
pore tencbrarum , quo ‘mouetur infta horis
zontem, ac voluit, & fecit , v tempus lucis ,
quo nimirnm primum luminofum mouctur
{upra horizontem cuiufcumque regionis , ap-
peliaretur dies , tempus autem tenebrarum., ,
quo primum laminofum mouetur infra hori-
zontem , appellarctur nox ; fiquidem Deus
non folum eft caufa reram, fed'ctiam impo-
{itionis nominum ,

22, Conclgdit Moyfes opus primadiei ,
dicens : Bt fallum eff vefpere, & mane dics vnys,
hoceft primus. Iuxta enim phrafim hebrai-
cam ly wins fignificat idem , ac primius, ficut
Marci 16. dum dicitar wma fabbatorum , idem_s
fignificatur , ac prima die (abbatoram, feu
hebdomadz .

23, Vi oautem intelligatur melius fenfus
horum verborum , fipponcodum eft , quod
dies artificialis ¢ft tempus, quo primum lu-
minofum fertur fupra horizéntemn , ac ciys
principiom ¢ft, ‘cum primum lumipofim.,
apparctin oricnte , qued dicitur mang, finis
eft,cum peruenitad UCE.'(j(‘IIH‘cm, & vocatur

= LIl vels




634
velper : nox autes artificialis eft tempus,quo
pr;':'num luminofum fertur infra horizontem,
cinfque initium eftf velper ;" finis et mane. At
dies natoralis eft integra circulatio primi mo=-
bilis » qua fit fpatio 24. horarum , & comple-
Sirur diem arrificialem ; & nodtem artificia-
Iem.

24. Hoc pofito, fenfus propofitorum ver-
borum eft. Primum luminofum , quod rel-
peétu regionum, de quibus Moyfes loqueba-
1ur, & prope quas fexra dijc conditus® fuit
Adam, formatum fuerat fupra horizontem .
adeoque fecit diem artificialem , motu primi
n is proceflit ad occidentem, & fic fecit
velperam, que fuit finis prime diei icialis,
ac deinde per motum infra horizontem pro-
ceflit ad oricntem, & fecit mane , quod fuit
terminus nodis , & principium fequentisdici
artificialis. & fic velpere, & mane facta cft pri-
ma dies naturalis, hoc eft prima circulatio
primi mobilis,

25. Exiftimo tamen , gquod hac prima
dies naturalis non continuerit integram , fed
dimidiatam diem artificialem . Ratioefl,guia
vtdiximus , prtimum mobile cxpit per mo-
om facere fuam circolationem ftatim poft
inftans, en momentum creationis, antequam
fieret lux,& formarctur primim luminofum;
fed tunc adhuc non erat dies artificialis, quip=
pe qua fit per motum primi [uminofi fupra
horizontem : crgo prima dies paturalis, hog
eft prima circnlario primi mobilis incepit an-
te primam diem artificialem. Poft quartam
circitér pattem circulationis primi mabilis
hoc eft poft fex horas a creatione mundi, fecit
Deus primum luminofum in meridiano re-
gionis, in qua fexta die formandus crat Ada-
mus, ac primum luminofum per motuin pri-
mi mobilis proceflit ad occidentem , & fic per
vefperam terminata eft prima dies dimidiata
artificialis fex eirciter horarum, ac per ma-
tum infra horizontem primum luminofum
proceflit ad orientem ; & {ic per nodtem arti-
ficialem completaclt prima circulatio primi
wmobilis, factaque eft vefpere » & mane prima
diesaturalis. Probaturautem hxe fententia
i enim dicamus primam diem naturalemsco-
ins Moyfes mentionem facit, complediinte=
oram dicm artificialem , fequerctur, quod
Deus non complenifler cpus creationis fex
dicbus naturalibus, fed fex , & toto tempore,
quod interceflit inter creationem mundi, &
formarioneni lucis,, quod ¢ff inconuenicns:
éigo dicendum , quod prima dies naturalis
non compledtitur integram diem artificialem;
€rgo primum l_uminoftf m fuit formatum,non
in horizonte, fed fupra borizentem, figuidem
dies praceflit no@em ;. {ed hae debent intelli-
gide horizonte region!s, in qua conditus fiit

Adagy:ergo primumluminofum fuit condi-
tum > non inhorizonte, fed fupra horizon-
tem regionis , inqua fexfa dic condl uit
Adam . Sed Hog pofito,videtur con tiffl
quad fuesit formarum in meridiano il-

g

De luce produéta primodie

lius regionis : ergo primum [ominofum fuit
conditum in meridiano regionis , in qua fex=
1a die factus{fuit Adam 5 fed fi primum lumi-
nofum conditum fuit in meridiano illius re-
gionis,cum proceffit ad orientem , abfoluta
cit integra circulatio primi mobilis, adeoques
prima dies naturalis ; ergo primum [umi
fum formatum fuit pol quartam partem pri
mz diei naturalis, hoc eft fex horis poft cred-
tionem mundi . "

26. Infertur primé fenfus propofitoruim
verborumsyqui eft ; cre ! formi, &
tenebrofo , Dens vt per ctinfor
mitatem tencbrarum, non 3 forinfecus
fonante, {ed zterno impe ne veluntatis,
vel intelledlus practici, dixit fat fux , & ftatim
facta et lux « Diunina enim virture, vel accen-
fa cft ingens moles ad hunc finem abinitio
creata, & fic incepit illaminare, vel corpus ap-
tum ad illominandum, quod tamen non jllu-
minabat, quianon habebat debitam denfitas
tem, ac debitam feparationem ab alijs corpo-
ribus opacis, perdu@tum eft ad debitam deofi-
tatems & feparationem 4 corporibus opacis
ac fic incepit lucere, & illuminare . E¢ widiz
Deus lucem, quod effet bona , xterna ua (Cicntia ,
quacomprehendit omnes perfe@iones lucis,
& omnes vtilicates , quas allatura crat vaiuegs
fo. Etquia lux poteft ctiam efle vtilis ad can-
fandam viciflitudinem dicrum , ac nottium ,
ideo Deuys fecit ; vt corpus luminofum motiz
primi mobilis meueretur circa terram , & fic
diuifit tempus lucis,quo primum luminofum
mauetur {upra horizontem , 4 (eMpOIC tene-
brarum ,quo mouctur infra horizontem ,ac
tempus lucis vocauit diem artificialem , teme
pus autemn tencbrarum vocauic nedem artifi-
cialem . Primum lumioofum, guod forma-
tum fuerat in meridiano loci , in quo dic {¢x-
ta faciendus erat Adam , proceflit ad occiden-
tem, & fecit vefperam, qua cft terminus diei,
& principium nodis, ac deind¢ per motum
infta horizontem proceflit ad orientem, & fe-
cit manes quod clt terminus noétis , & princis
pium diei, & fic completa cft prima circula
tio primi mobilis, ac prima dics natuta-
lis. o

27. Secundo potelt infetri, quenam , &
quo otdine fucrint faaprimadic. ln primo
inftanti, feu momento , quod eftinitium to=
tius temporis » conditus fuit mundus corpos
reus, fed informis, & in fupremo coelo creati
fucrunt Angeliin flatu gratiz, & charitatis,
vt ditam clt quelt-17¢. In fecundoinftanti,
feu momento exangelis quidam per libertina
arbitrium facti funt immutabiliter mali; quie
dam firmati funt immutabiliter inbono .. 1,
tertio inftanti Angeli- mali- cum Lucifero ad-
dicti funt zterng damnationi, atquc ex ceelo
ciedli, detrufi funt in infernnm 1pfis paratum;
Angcli autcmiboni donati. funt vifione Dai,

‘tdictum cit quait. 134. Poft (ex circiter ho=
ras falum et primum luminofum, per cuius
morum ad occidentem,ac deipdé ad orientem

cQm-

pL -

f
1

-

5;
£§
é.




¥
'

Liber IV. Quaftio CCX

wmpleta eft prima diesnatu ralis , hocelt pri-
itculatio primi mobilis.

28« Ad 1.In quxftione, 10 qua quaritar,
vtrum Moyfes initio genelis narrauerit crea-
toncm naturz [piritualis 5 hoc eft Angelicz ,
Tna;'iung1cmcm::g. Primo Anguftinus cen-
{¢t inconueniens fuiffe , vt Moyfes omiferit
creationem , & formationem Angclortim,
adeogque docet corum creationem contineri
illis verbis s In privcipio creanit Deus celum ; &
zerram , formationem autem illis , fatluxs VE
explicatum eft num. 4. At Bafilins, & Chry-
foftomus putant creationcm angelorum omifs
z’;;m fuiffe 4 Moyle, fed non conueniunt in ra=
tione, propter quam omifit. Bafilius Homil.1.
in Hexam.dicit Moyfem omififle creationem
Angelorum, quia fuerant creati mulro antes
mundum, de cuins muadi creatione Moyfes
| tamen eft falfum vt diximus
X mus Homil. 2.in genel.
Moyl ifife creationem Aungelo-
,ue popules Hebrzorum rudis, & pro=
nfus ad idololatriam,fumerct occafionem
andi Angclos, tanguam Deos. Noftra
tia cuitar hoe incommodum, figuidem
) diximps Moylem narraffe creationcm,
: fr“l:marioucm‘ Augelorum ita obfcure, vt
inteiligeretur 4 {apicatibus , non autem ipo-
pulo rudi, ne fumeret occalioncm adorandi
los; tanguam Deos .

29. Ad 2, lam nu.18. diGum eft cum San-
é&is Dionyfio, & Thoma luccm prima diei
ncem Salis, ac Solem quarta die faifle
5 formatuni,ac pofitum in firmamenro,
il gazil. 219.cam agetur de ope-
Ic quatta digi.

30. Ad ;. Ditum ef} nu. 23. diem natura-
lew fieri per motum primi mobilis , gaod
flatim poft creationem cepit moueri, dum
aghuoc ellent tenebre fuper faciem abyfiadea~
que dicm naturalem incepiffe ante dicm artifi-
cialem, qua incepit, cuim fadta el lux .

. QVZESTIO CCXVL

L7

Pirum firmamentum [aGlum fuerit fecunda
dig, ¢ diuidar agaas ab aquis s & qua
fint aque 5 que [unt [#pra
Jirmamentum ?

84 Th, quaft. 68. art. 1.2.8 3.

S

1 ﬁj Idetur firmamentum non foiflc falum
- fecunda die +primo quia firmamca-
tum cli cglam, ideoque Gen. 1. dicrtac : vocd-
uit Dews Frmameninm celam 3 fed coslum crea-
1ol nitio, & ante omaem diem , fiqui-
L¢IN @R prineipjo creauit [3ews ‘caxldm 5 € sevvam i
ergo. Confirmatur ; namy ficht corpora ele-
1taria, hoc eft terpa, & aqua creata (unt ab
initio, ic cosli cieari debuerunt ab initio .
3 Sccundo omuja opera ek dicxum fory

Tr -
%Vf ® 6 3 -j'

mata fiint ex materia prigs creatas fed firma-
mentuin . cum fit ingenerabile; & incor
tibile, debuit ficri per creationem €L aih
& non cx matcria prigs creatad €rgo deb
fieri ab initio, non autem (ecunda die.

3. Tertio videntur aqua non effe fupras
firmamentum. Agua enim eft clemencnm.»
ordinaium ad millionem , per quam gcuc
rentur mifta, & eft corpus graue, & fuidum
fed elementa ordinata ad generations muto-
rum non debent [upra irmamentimos
vbinuila mifta debes neraris 8 corpords
grania non debent clic fapra Lunam, fed in=
fra Lunam: & demum corpora fiuida non
bent effe fupra firmamenttm , cuius (Bpc
faperficies eft rotunda, & conucxa: nagks
fluida non poffunt confiftere in rotundo, &
conuexo » vt conflat experientias €rgo .

4. Quarto viderur fi mentum non dini-
dere aquas ab aquis . Sicaim inideret aquas
ab aquis,deberet ek vtraque parie contingt ab
aquis; fed aqua inferiores non perungunt
vigque ad partem concauam firmamenti :
crgo.

5. Refpondeo,quod ficut prima imper
&io mundi erat imperfedtio tenebraru
fecunda imper io erat confufio, per
corpora ceeleftia, & clementaria erant confu-
{a in abyfo, que implebar totum {patium &
gerra vique ad primuam mobile. Deus igicar
poft quam prima dic abftulit imperfectioncm
tenebrarum per produdionem lucis, die fe.
cunda, vt auferretimperfedtionem confulio-
nis aby {li,dixit: Fiat firmamentue in medio aqua-
ity & dinidat aquas ab aquis ; ac emaipotentif-
fima virtate,qua omala,quacumiuc ab @ter-
no voluit,temporibus prafcriptis fecit, fecun-

adic, hoc et primo mobili facieate fecun-
dam fuam cirenlationem,zon hiniiterio Aa.

1

gelorum, vel terius creatury , fed peric1p-
{fum fecit Dens firmamentunz, dini ¢ 2quas, §ue

erant [ub frmamento, ab ifs 5 qua evant [uper rma-
TENLUN -

§. Vt hzcmelius ia:tciligx:z:u:-,qu_s;rimr
primo , quid intelligatne nomine firias
menti?

Refpondeo duas cfle precipuas fenten-
tias. Prima Caierani» & Pererijin Genelim »
Eugubiai in Colmopzii, Lorini in plalm:i8.
ad 1lla verba, Er opera manuum eius annunciat fir-
mamentum s Pinedez in illud lob 37. T forfan
cum co fabricatus es frmameutum Tornielll ins
‘A naalibus, Suarez lib.2.d¢ opere fex dicrum,
cap. 5. nunt. 7. qui dicit huic opinion fanere
Auguftinum lib. 2.de Gen.ad lit. cap. 4. Hie:
ronymum Epift 83.ad Qccanum, & cxpref-
fius Rupertum lib. 1o in Genef. cap. 22. docet
nomine firmamenti, guod aliqui ex hebrzo
vocant expanfuu  len extenfuii , inteiligt hunc
acrem lanflime expanfam,yel faltem aliguam
cius partem, puta illam, in qua condenfan-
tur nubes , quod feparat aquas fuperioresshoc
eft contentas in nubibus, & quz deinde ree
foluunrcur in pluuias,ab inferioribus,quz fkat
e ik 2 in




e e

636 Defirmamento, & diuifione aquarum.

In terra , & mari, lacubus , Auuijs &c. :

8. Secunda fententia fatis communis an-
tiguorum Patry -t nomine firmamentl
intelligi coglum, in quo funt felle, tum fixz,
M erranies, i anetz, & in quo quarta.
die dicitur Deus poluiffe luminatia, ac ftellas.
Docuerunt hance (ententiam luftinus Mareyr
quzlt. 03, Bafilius hom. ;. in Hexam. C
toft. Homil, 4. in Gen. k onymus Epift.g3.
ad Qceanum, Epiph. in Epift. ad loannem.s
Hicrofolym folymijta-

Y
ry-

aum, Cyrillus Hiero
nus Catech.o. Rupeystas lib. 1. in Gen.cap. 23.

& fequ. Hugo de 5. \-"i\:"‘f. htu_'{r_' Sacmm:'ﬂf‘r. la
cap.17. & adnotat. in Gen. R:c!j.ai‘dus de San-
do Vidare in tradatu except. lib. 2. cap.s. &
alij » Sandtus autem Thomas hoc articulo re~
fetr , & problematic¢ defendit yrramque fen-
tentlam. s ;

g, Exiltimocum communi fententia Pa-
trum, nomine firmamenti intelligi ceelum.,
in quo funt itellz;tam fixe , tim errantes; (-
ue planet . 2 :

Probarur : nam Gen. 1. dicitur ; Fecitque
Deus duo luminaria magna.lums inare maiuss ve pras
effer dief » €7 iuminare minus 5 vt praeffer nolti ,
feilas , & pofuit eas in frinamento calis ergo hoe
cit firmamentum , de quo paulo ante diGum
eft: Et fecit Deus firmamentum » dinifitque aguas,
aqug erant (wh frmamento 5 ab bis , qus erant [uper
frmamentum ; {ed coglum , in quo Deus quar-
ta die pofuit Solem, Lumam, ac ficllas, eft cop-
lum planetarium, & lydereum incipiens 4
ceelo Luna , & terminatum ad coelfi, in quo
funt ftelle fixx ; ergo nomine firmamenti in-
telligitar coelum fydereum , & planctariumo,
incipiens d caelo Lune, & terminatum coelo
fydereo, in quo funt fella fixz . _

10. Queritar fecundo, ex qua materia
fadtum fucrit firmamentum ?

Refpondeo;quod facdtum fuit vel ex ma-
teria clementari, ac prafertim ex aquis, iuxra
opinianem dicentinm coelum cfle clementi,
aut confiare ex noftsis clementis,vel cx quin-
to corpore ceelefli, iuxta opinionem dicen-
tium coclum efle quintam (ubfantiam Gm-
plicem . Porro fi totum ceelum fydeream. ,
& planctsrium eft folidum, ;)C'dj f"c‘if‘it hoc
firmamentum cx corpore clementari , vel
quintz fubftantiz per condenfationcn per-
dudto ad feliditatem ¢ i totum eft Suidus,
fecit ex codem corpore perducto ad debitamos
fluiditatem : fi vero partim eft folidum, par-
tim fluidom ; fecit ex corpore elementari, vel
ex cotpore quinte {ubftantiz , partim {olida-
to, pactiw attenuato . Coaformior tamens
Scriptura vidcrur opinio docens firmamen-
tum faltem fecundum extremitates, que (unt
ccelum Lunz , & ceelum fiellarum fixargm,
efle folidum , vt fic tanquam folidifimusg
mutus {eparaxctaquas, que funt fupra Grma-
mentum , ab aquis, quz remanferunt fub
fismamento , hoc ¢ft fubceela Lunz. Bt con-
firmatur hocipfum ex nomine Srmamenti,
quo viltar edtio valgaa, & cerrefpondet

greco nomini flereoms , quo vii funt fe-
ptuaginta interpreres . Hane vero opinionem
de foliditate ccelornm fupponit vt certam.s
Elin vaos ex amicis [ob, eap. 37. dicens. Ty
Sorfican cum co fabricatus es Ceelos » qui folidiffimi
quafi are fuft fime}  Aliqui ex hebrzo loco fir=
mamenti legunt excenfum, {eu expanfum , ideo.
que alludens ad hec nomen expanfom fiue
cxtenlum Danid pfal, 104. de Deo dixit ; Dui
extendiz cxlum , ficut pelicms fed etiam quod ex-
tenditur ad modum pellis eft folidum : crgo
ctiam nomen cxpanfi feparar aquas ab
aquis imsportar foliditatem, faltém fecundum
cxticmitates ,
11, Quaritur tertio, quid intelligatarnos
mine aquarum fapeciorum , & infenornm ?
Relpondea, quod nomine aquarum fua-
periorum , & inferiorum iuxta opinioncMm. s
dicentium ceelum effe corpus clementare, in-
telliguntur aque clemenrares, & einfdem ra-
tionis, qua per firmamentum fadtum in me-
dio aquarurm ita funt divle, vi pars aqua re-
manferit fub ccelo Lune, pars (upea coelum
ftellarum fixatum , atque occupaunerit totun
fpatium interceptum inter firmamentni , &
primum mobile, ac plerique putant aquas
conflitutas fiipra firmamentum foiffe denfa-
tas ad modum cryftalli , ex iifque fa@um coe-
lum cryftallinum . Iuxia opinionem , afferen-
tem coclum efle quintam fubftantiam, nomi-
ne aguatum fupcriorum intelligitar corpus
ceelette , quod propter maximam peripicui-
tatem , analogicé dicitur agua, licet fpecies
differat ab aqua clementari, ficut coelum bea-
torumi proprer maximam claritatem vocatue
cmpyreans , hoc eff igneum, licér fpecie dif-
ferarab igne clementari. Per firmamentom
igitur fcparatz funt aque ceeleftes ab cle-
mentaribos, & aquaz ciementares remanfe-
rusnt fubceelo Lunz ; agua ceeleltes occupa-
runt fpatium interceprum inter ceelum fel-
larum , & primum mobile, ac de aquis coele-
ftibus loquitur Danid, dum pfal. 148. dicit 3
aque omnes 5 que fuper ceelos funt, landent nomen

Domini. Aultores viriufque fentdtie,tum qua’ .

aflirmat aquas pofjras fupra firmamentum_»
efle elementares , um quz id negat, videri
polfuat apud Suar, lib, 2. de opere [ex dierum
cap. 4

12. Ex his poteft inferri fenfus pofitorum
verborum , qui eft. Ablata 4 mundo itnperfie-
&ione tenebrarum per formationem lucis, vt
auferret Deus imperfe@ionem confufionis
clementorum cum cotpore caelefti » fecunda
dicd Fiat firmamentum in medip aquarum, ¢r
dinidat aquas ab aquis: ac fua omniperenti vir-
tute Deus non per Angelos, fed per fc ex cor-
pore clementari, vel ex quinto corpore coc-
icfti condenfato, atque ad debitam folidita-
tem perdulto, fecit firmamentum, hoc oft
ceglum planetarium, ac fyderenm, quod ia-

cipit ab orbe lunari, jn qua quarto di¢ poluit

Lunam 5 & ferminatur arbe, in quo codem

Guarte die pofui ficllas fizas, & per hoc fir-
ma-




Liber IV. Quzftio GCXVI.

nentum divifit aquas inf
Ligmentares,qua remanferunt fub firmamen-
i<z ab aquis fuperioribus, vel elementaribus ,
viinon elementaribus, fed quintse fubftantiz,
ac folum analogicé conucnientibus cums
aguis clementaribus , quz remanferont ins
fpatio intercepto inter orbem ficllarum fixa-
ram, & primuny mobile . Et quia nihil eft,
quod dininz volunrati, & a&ioni poflit refi-
ftere, ita vt impediat, quo minus confequa-
tor effe@tum, faCtum cft ita , adeoque factum
cft firmamentum, ac dinifie aquarum iofe-
riorum A fuperioribus,ac Deus firmamentum
appellamit ceelum . Dum autém hac fierent,
primum luminefum ab oriente morum eft
ad occidentem , ac vefpere terminauit diem_s
artificialem , atque ab occidente redijt ad
oricnte , ac mang terminauit co&em artifi-
cialem , & f(ic poft fecundam circulaticnem
primi mobilis fada eft {ecunda dies naturalis
4 creatione mundi .

i3. Ad 1. diltinguno minoren ; coglum
creatum eft initio, & ante omnem diem, fed
inforuie , & non omnind formatum , conce-
do: creatum cit , & omnino formatum ; ne-
£o minorem ; & nego conflequentiam . Sicut

Jeus ab initio creauit mundwn inferiorem
informem , ac deinde fex diebus formauit, &
ornanits fic ceelum creanit guoad aliguas par-
ics informe , ac deinde formauit, & ornanit.
Ceelum igitar fydereum , 3c planerarium
creatum eft informe s ac deindé quarta dies
formatum eft, faciendo firmamentum,& po-
nendo in eq luminaria, ac ftellas, vt explica-
tuwn ¢l num. 10. Plures civea ho¢ pundtum
fententias vide apnd S. Thomam agt. 1. quz«
ftione 68. ad 1.

14, Ad 2. ex ea, guod firmamentum,
cum {it corpus ingenerabile, 8 incorruptibi=
le; nen potucrit fecunda die fieri ex materia
prins creata, refpondeo, quod iuxta fentens
riam aflerentean firmameorum ¢fle corpis
clementate s vel compaofitum cx clementis ,
potuit fecunda die fieri ex materia elementari
ctiam per tranfimutationem (ubfantialem. -
Iuxra opinionew aflerentem » quod eft quin-
ta fubftantia ingencrabiliss & incorruptibilis,
otait fecunda dic ex materia coglefti acciden-
taliter formari,mareriam illam condenfando,
& indurando abfque vila tranfmutatione fub.
ftantiali, vtditum cfi nunioc.

15. Ad 3, luxta fenteatiam dicenters
aqnas politas fupra firmamentum efic coeles
fi:s, & incorruptibiles dinerfx fpeciei ab cles
meniaribus, a¢ wocari aquas proprer maxis
mam perfpiceitatem, tales aqux non funt
graues , fed lcues, ac proinde funt fupra fite
m3mentum, tanguam in fuo loco naturali,
ac nop'ordinantuc ad generationé fubftatialg
miftert.Rurfus fi st duratz ad modi cryftal-
linG fune Auide. & etidfi clfent fluide,pofent
quiefcere in {uperficie conugxa firmamenti,
ficut aqua elementaris flnida ab initic creatio-
Rnis guicicebat in {uperficic conucxa terrzy

riores, atques

637

Tuxta featentiam autem, qua afferit aquas po-
fitas fupra firmamentum efle elementares ,
cumdicatur torum coglum effc corpus cle-
mentare, vel ex elementis compofitum, aqua
ille funt ira tenugs, vt fine leuiores, vel minus
granes firmamento conflante ex aquis con=
denfatis;ideoque poffunt cffe fupra firmamen-
tum , tanqudm ig loco narturali agquarnm {IC
artenyataran .

16. Ad 4. Vi firmamentum dinidat aquas
abaquis, non elt necefle, vt ficut ague fu-
periotes coatingunt eins {uperficiem conue=
Xam, fic infcriores attingant cinfdem fuper-
ficiem concauam, fed fufficit, vt firmamen-
tum impediat, ne aguez, inferiares poffine
afcendere (upra firmamentum, Addit Sandus
Thomas art. 3. quaft. 68, quod Moyles pro-
pter jnuifibilitatem acris , & fimilium carpo-
rom , omnia huinlmodi corpora {ub aqua
noming comprchendit , & aqua in hoc fenfu
attingit fuperficicm colicauam firmamenti.

QVAESTIO CCXVIL

Virum fit unam tantum celum ¢
$:Th. quafi.68 art:4.

i. Varicur primo , quid de hoc punéo
> docuerint Patres?

Refpondeo Chryfoftomum Homil. 4. in
Genefim exiftimafic dari voum tantom cee-
lum. Fundamentum fuit, quia Scriptura di-
ccns, Fn principio creauit Deus celym o & terrams
ficut vnius rantum terra,{ic vaius rantum celi
mentiopem Reit. Verba Chryfotomi funt.
Et quomodo dicunt aliqui effe multos celos? Non ey
dining Scriptura boc didicerunt, [ed ex fuis opinioni
bus, vt ita dicant, impelluntur . Beatys antem Mays
fes nibil bis amplins docet « Nam vt dixit s Ie prin=
cipio creqme Deus celum o & tevram ¢re. Quia vea
ro plalm.148. dum dicitur laudate eum ¢ali c-
lorum , videnrur poni plures ceeli , refpondet:
Dicunt , qui eius lingue guari funt, celi nomen plu-
vali nuinero ab Hebrais vocari, quod confitentur qui
& Syrorum lingiam [ciunt . Et nemo ea Lingua dicte
celum s fed celis & ideivco 4 B. Dawid dittum ce-
Ii calormm » non quod mulzi [ung celi : non enim boe
nos docuss B. Moyfes : fed quia mos eft lingug he-
braics vnam rem nomingre pluyali numere

2. Ar Bafilius Homil. 3. in Hexameron
dicit dari plurcs caclos. Relataenim, & reic-
&a opinione quorundam philolophorum ,
quidicebant impofiibile ¢ffe , ve detur fecun=
dum ceelum , fiquidem in primo confumpta
il tota matcria circulariter mobilis , guamo
putabant cffe increatam , & ingenitam , fib-
dit . Nos autem in tantim abfnmus abeo 5 vt de fe-
cundo dubitemus, VE etiam tertium inguiramus, cu=
ius afpelly B. Pauius dignss fallus eff « Plalmus
porrd 148. celos celornm nominans etiam  pluviur
notioness nobis induxic , Neqae verd bac mages o=
pinata [uny, quam [epiens cirewiis in quibns [eplem

r
ellas




fritentar er¢. Bafi-
de fide.cap.7.
r relatis his
i1t . Sed bac diuerfrtas
1ve . Nam Chryfoffomus

BHS t‘mﬁd‘ eft f‘m:m

fellas fervi pene owines
hit (U.il.;ud. ¥

quot ceeli aflignentur
fecundum fingulos

a c\i-lu 1!1181!] j L

mno f"f’

1ribus

Thomas hoc art. 4
icis dici tripliciter .
LIEr; 1mn (T!};lf’]‘ﬂl‘:\.)
do inferiori , & ele=
H 1(”31]&10 idih in q'!.‘ ntum t!ll_n!\]lt
ctiam corpola cicmcnmln, qn pa .IL.P 11E
alifuam proprietatem ceeli , pimiram iub 1«
mitaten, & lumen a&a,vel potentia,eo qued
fintcorpara diaphanas tertio meraphorice »
5. Nomine ceeli proprié, & naturaliter
fumpti, intelligimas corpus (ublime , luci-
dum adtu , vel potcnna > incipiens ab aftris,
& pmte'}!u\u vique ad finem mundi ,
quod ceelum iu xt2 1%11,Atr.twcm eftincorru-
Iu\

ment:

nnibile .

ueum, 'n:! cry-
i85 quc‘l nt

fupra u\m.u
ftione 216. num. 11, Tertinm incipiens 4 hr-
mamento, protenfum vique ad Lunam,quod
vocant fydereum . Hoe eft partim lucidum
adtu , ac tummana vifum, fiquidein Sel,Lu-
na, & fydera funtlucida a&u, ac terminant
vifums: pémm eft diap lunum,lcu tranfparens,
& wvitum non terpsinans. Celumfy derenm
communiter dividitur in m.}o {pheras, que
dicuntur etid ofto celi, o 'm.nfpl'rl'ln]
ftellarnm fizarnm ) & in u:“u m {phoeras fe-

ptem planctarum ; hoc eff fellatum erranti,
yod de numero ; motibus, finiditate, vei foli=
ate » & corraptibilitate, vel incorruptibili=
htc mh'“ atam, & corporaa {

ac de ca q uzd
& 7.de celo, & mundc
6. Nomine celilatins fumpti,in quantum
includit ctiam gorpora elementaria,
[I(l?ﬂl][ ali \I R .0‘7‘ ictatem Cor p\) AN t.f'
lefiium; nuni mm fublimitatem , & m-mn_,
aftu , vel potentia, hocelt perfpicuitatcm,
intelligimus to[mu fpatinmd globo, terra.
quco vique ad finem mnadi . luxia hanc ac-
ceprionem Damaft. ib 2. de fide, cap. 7. po=
nittreseglos : acrenm, qu pitd globo
terraqueo,& prorenditur v Jue ad celum Lue-
nz ; lydersum: , qued tacip! ta ,"fm-.r.'z Luna,

De coelovno, vel r:» uripus .

& p'.-.Jrc.--.f,‘wr v i
lus z,ad Corint!
os vocamu
ccmm cmpyrc

7 \\_\‘h cel
mcm- , nimir
la elementa cx

I Caps 1.
qnaum

(su}m.

¢thereum : infe
guam orbi terraqueo vocat celum aere!
%“-V bus 1dd ndo cglum fydercum » chry
num, & empyreum numerantur feptem c
corporei.Sed de loco ignis elementaris egi in
p hilofophia in tra &arn de elementis mh. 40s
de regionif ris quaft. 43.i0 refp.ad 4.

8. Nomine cgli meta pL arice fampti pri-
mo intelligitur ipfa Trinitas dininaram hr-
fonarum proprer eiug fpirittalema {ublin
tem , &IULuu, ideoque a.:qn. d
Ha.14. dicitur fub perfona Luciteri, arm‘a’--
in celiom , ac evo jimilis altiffimro ; explicant ita, vt
fenfus {it; efeendam ad qualitatem Dei . Secun-
do fpiritualia dona propter corum eminen-
tiam voc ideoque 8. Auguftinus
ini in Monte, cap. 9. ver-
merces vefira multa eff in celis, explicat
1, vt fenfus f1r, merces veflra multa elt jas
is fpiritealibus. Tertio tres cgli dicuntur
tria genera fpiritualium vifionom , nimiram
corporales;, imaginariz » & intelle@dnales,
idcoque Auguftinus libo12. de Gerefl ad litt.
cap.28. & 29. dicit Paulum raprum effe vique
ad tertium celum , in quantom rapeus el ad
vifionem quandam intclletualem .

9. Potell quari, quaré cum terra fit vna
tantium , dentur plures celi

R efpondet SanctusThomas in refp.ad 1.
rationem efle , quiaterra co ratur ad ¢g-
loni; ficut ce 1 ad circunferentiams fed
€irca yaum centrum poflunt dari plures cir-
cunferentiz, quarum voa {it intra aliamsergo
non eftinc :Jll\.x“(l}:,qlabd circa terram yna
dentur plares cglie

to. U potelt feciido,in quo fenfi
floteles lib. 1. de czlo text u;,.d'c..:f 1
tantom celum, quia conftat ex tota materia.

Refpopdet Sanctus Thomas Ariftores
fem coloco gomine cgli intelligere yniuerfi-
tatem creaturarmm material Ahul,& colpozcau
1 manifefic includit toram materiam,
1a rantun . Addo Bafilinm Homil. ;.
ameren referre, & irriderce aliquos
philofophos , qui dicebant materiani,
non crearl 4 Deo & inferebanrnon poffes
Diam facere,nifi vnum cglum, quia totas
matcria ablumpia eftin voocglo. Contras
hos dicit Bafilias . Fidentes bullas propter fimi=
Lein (n‘r’iﬁi?f' ey tums A 5 thi multas,dubitant

decelis pluribus , an fufficias opificialis posentia ip:
fos




Liber IV. Quaftio CCXVIIL

fos ad effe producere 5 quorum vobar, & magnitudi-
nem nibil differre putamus & cana bumiditate , qua
en falicutibus aquis fuper inflatur,fi ad excellentiam
porentie Dei vefpexerimus .

11.  Queri poteft tertio , in.qua tationes
communi conueniant cgli primo, & fecundo
modo diéti? ;

Relpondet SanftusThomas in refpiad ;3.
quod conueniunt in hoc, quod fint aliquid
fublime, & luminofum aétu , vel porentia,vt
diGumelt nuny.s.

QVAESTIO CCXVIIL

Virum cougregatio aguaram » ¢¢ produitie
plantarum conuenienter dicantur
fadta die reviiod

8. Thom. quafi.59.art.1.¢r 2.

1, T2 Rimo videntur aquz tertia die non.
&. potuiffe congregari invnum locum.

futs

2. Secundo (i aqua fuiffent congregaiz
ia vnum locum,omnes aguz effenit contiauz,
guod cft falfum , & contra expericntiam,qua
canftar dari lacus,& maria,prefertim Cafpia,
quorum aqua non continuatut cum alijs
aquis.

3o Tertio aque fluminum naturaliter
d mare: ergo non indiguernnt divino
PIO,VI cong ntur in voun locum,
tin mare.

4. Quarto produétio plantarnm videtnt
non fuific conucnienter faa rertio diz: ldeo
cnim animalia non funt fadta tertio die ; quia
non pertinent ad opus diftin@ionis , fed ad
cpus ornatus;fed etiam produdio plantarum
non pertinet ad opus diftintionis , fed ad
opus ofnarus ; ergo Men debuit fieri tertias
die, qua fadtum eft opus ditinétionis .

5. Refpondeo , quod “tertia imperfe-
Gio mundi erat confulio elemicntorum; per
guam torra erat vadique recta aquis , adeo-
que inhabitabilis , aquz verd crant itd.
confulz cum alijs duobus elementis acris ,
& 1gnis,vt conltituerent abyffum,qu® imple-
bat totivm {patinm interceptum inter tetrain,
& ceelum, in quo caglo quarta die pofita fuit
Luna. Deus igitar, pofiquam fecundadie per
produdlionem firmamenti diuifit aquas fu-
periores abinferioribus, vt tertia die auferret
coniuyoncm clementorum, dixic zterno (o
j scongregentyvague.que [ub celo funt, in lo=

Jmpet
CamTRum 5 O apparear arida . Bt fafiumefl ita .
Deus nimirtun omnipotenti {ua virtute ret-
tia dicexequens ids quod ab, @rerno decreue-
rat aperuit in globo ierie ingentes concae
uitates. occani , & lacuum ﬁq_uc. ex tet-
13 ox ijs' concauitatibus egelta , conflitit
aggeres montinm, & collium, atgue aguam

639

ad debitam denficatem perduda in apertis 8-
cauim}ihus congregauit, ac proinde ex aquis
emceriit arida, partim ereéta in moates, & col-
les, partim deprefla in valles prout requireba-
torad habitationem hominum,& animalium.
Totum verd fpatium interceptum inter glo-
bum terragucum, & coelum lunare eccupa-
tunt duo elementa,aeris , & ignis in debitam
raritatem diffafa . Duobus deindé clementis
nomen Deus impofuit, atque aridam vecauit
tcrram, congregationes autém aquarum vo-
€auit maria. Aliorum duornm elementorum,
aeris nimirum; & ignis, non facit Moylesex-
preflam mentionem , quia vt diximus fupra,
rudi populo loquebatue, cui duo hec elemens
ta proprer paruam ipfarum fenfibilitatem pa-
rum funt notaideogue vulgas fpatium inter-
Ceptum inter terram, & coelum exiftimat va-
cuum . Ablataconfufione eorporum, ac tum
elementis, tum aquis ceeleftibus difpofitis ,
prout requitcbatur ad produftionem, vitam,
& confervationem animaliumsac plantarum,
Deus zterna fua fejentia vidit , quod bona ef-
fet talis divifio, ae comprehenf{iué cognouit
omneseius vtilitates. Quia veré Deus lecun-
dadic gpus dittin@ienis inchoauit, tertia verd
die perfeeit, ideo Deus dicitur hec opusap-
probaffe;non fecunda die,cum adhuc erat im-
petfelum , fed tertia die, poltquam illud per-
fecit.

6. Infertur, quid dicendom fit de alijs
fententijs. Prima fententia eft Auguftini, qui
lib. 1. de Genef contra Manichzos, cap. 5. &
12.& in opere imperfecto de Genef. ad lirr.
cap. 15.8& lib. 4. cap. 22. & 34. fuppofits (uis
principijs ; quod nimirim fex dies creationis
mundi non fuerint materiales, fed iatelle-
Ctuales, defamptiex cognitionibus Angelos
rum, & quod omnia fuerint in codem in-
ftanti produdta , & formata , ita vt informi-
tas folam narura preceflecic formationem ,
docuit, illis verbis , congregentir aque in viym
locum , &r apparcar avida , fignificari formatio-
nem {ubftantialem terrz,& aque.Hanc fents-
tiam Auguflini explicat San&tus Thomas hoc
are. 1.queft. 36. Ex au&oribus etiam , qui do=
cuerunt hos fex dies effc naturales , & opera,
corum fadta fuiffe cum f{ucceffione temporis,
aliqui cenfucrunt hac terria die terram , &
aquam fuiffe (ubflantialicer produ@asin fuis
fitibus,in quibus ita effent difpolitz, vt aquz
cffent congregare in vnum locum , & terras
vifibilisappareret . Ita fenfit Philo lib. de opi-
ficio mundi, Nyflenus in hiftoria fex dierum,
& Abulenfis in Geoef qui etiam aerem , &
ignem putant hoc rertio die faiffe producta.
Confentit San‘tus Bonauentura in 2. dift. 14.
par.i. dub. 3. Magifteeibidem; & Hugo Vi&lo:
rinus lib.de Satr.p.r.cap.ar.

7. Nos huic opinioni non pofsumus ac-
quicfcere, quia ex voa parte fupponimus cum
communi fearentia Patruny,opera fex dierum
fadta fuifse { fliug, fex diebus naturalibus:
ex alia parte Scriptura dicens ,/n principio cvea~
utt




i teyram , & addens fpivitus Dao=
fatis expriit teriam,
u am , & tormas fub-
s produdlas fuifse ab initio , tertia au=
aquasiam initio produ&as congrega-
fein ynuom locum, terram autem , que
tegebatur aquis , crat inuifibjlis , amotis

aguis, apparuilse .
8. Pofito, quod aguz tertia die hon fuc-
rint (ubftantialitér produdta , fed illa cadem,

s operichant totam | ‘lein connexd
t fuerint copgregatx in voum locum ,
q uf, quo pacto firt congregate in vanm

ocum . Secunda

cauitates, & al
farentur,vna

qQux Op< !
partem {uperficiei ferrz, eleuata fuerit, & -
perpofita alteri pacti, que operiebat alteram
partem {uperficici rerre, & fic vona pars fus
perficiei terra remanferit difcaoperta , & ap-
paruerit. Hane fententiam {equuniur Bui-
genfis, Carthufianus, & Catharinus in Gene-
fim , & infinvant Bafilius Hom.4. io Hexam.
& Amb.lib. 3. Hexamer, ac Sané&as Thomas
hac quett. 69, art.1. ad 2. dicit efic propabilio-
rem cxteris opinionibns, & addit mare cfse
altius terra, vt experimento compertim eft
in mari rubro , vt Bafilius dicit Hom. 4. ins
Hexameron.

9. Nos neque
acquiefcere. Cum enim aqua an
tionem operitet {upetficiemn ters
d¢ cfict altior , & 4 centro remotior, gham
fupetficies terrz, illa pars aguz.quaz adhuc eft
altius elenata, & fuperpofita alteri parti, fua,
nativa gragitate defluetet , & fic operiret -
petficiem terra : fiquidem aqua nawaralitcs
defluit jo declive . Rurfus mare efser altins
tetra , quod et falfum;alioquin flumina dum
ex terra flountad mare, non deicenderent ,
{ed afcenderent . Videri pofsunt que de hoe
pundc cum communi fententia philofopho-
1um, & mathematicornm diximus quzf, 3.
de ceelo , & mnndo, & in mereqrologis qua-
ftion. 5.

10, Propter hac, & ali

fatentur aguas maris prop
maturaliter debere defluere
ficic totius terrg , fed miiraculose deu
dinino impetio. Hocautem miraculum die
cuntinfipuari 4 Scriptura. MNam [ob.38.dicitur
de mari : Circumdedi illyd terminis meis, & pofng
veBlem, & oftia, & dixi; vfgae bug veies 5 € non
procedes amplins , & bic confringes tumenges fluttus
tnos . Prouerb.8. ¢ legem ponchat aquis, ne trags
Jircut fines fuos. P(al. (03¢ Terminum pofusfls, quem
WO LranfUredicntuy Keque connertent iy operire terram.
Plal 3 2. Congregans in wive aquas maris . Ierem,
5. LPofui ayenam terminum mayi , preceprum fempi-
piternum quod non prateribic. Ecclealt.3 0.0 vei-
;’Ja eins fletse .h:,'!ja,ﬁ(!if congeries > €7 in feymune oris
illius, ficut exceptoria aquaram .

11.  Contrahane do@rinam opponi potelt

ic fententixz pofsumus
 congrega-
a5 pil’..‘i;]-

De mari, acde ;&roétfﬁa'i NE ]

id ; guod San&us 125 q
ad 1. eobijcit contra cos , quidicebant, qued
aqua , quamuis (int nataraliter graues, virtu-
te tamen dinina fuper ceelos continentur .
Verba Sandti Thome hanc dodtrinam impu.
ntis funt « Haue folutionem Augufiings exely-
dit hib. 2. de’ Geneli ad literam, cap. 1. dicens , quad
sunc gremadmodum Dens inflituiy natuvas retum
conuenit quavere s non quid in eis ai miraculnm fue
petentia welit operavi. Addoloca Scripturz addu-
¢ta non probarc, quod Deus miraculosé deti-
necat aguas , nedefluant f rerra {uperfi-

cicm , eamgue cpcrignt

quafi mxnibus , vt natoralirer non
ijs egredi, & operire terram . Qu aliud
fignificant verba ilia Iob.18.vbi Deus loquens
de mari dicit s Conelafi illyd tevminis weis , & po-
Jui uellem, & oftia 5 & divi: wfgue buc venies, &
non procedes ampliss, ¢ hic confringes tumentes fu-
{fus tuos ; quam conclofi mare torminis litto-
um, quafi muris, & muros iflos claofi ve-
e, & oftijs, ita vt non poffint & mari aperiri,
vel perrumpi, & dixi, vigue huc, hoc eft yi=
que ad littora venies, & non procedes ame
plins,& hic, nimiram in litotribus confringes
taumentes fluGus tuos . Haee eft lex naturalis,
quam vt dicitur Pronerb. §. Deus pofut aguis,
ne tranfirent fines fiios , hoc eit littora altioras,
quibus clanduntur . Hec littora {unt termini,
quos aque maris non tranfgredientur , neque
conucrtentutr ppecire terram , vt dicitur Pial.
103. Intra maris littora,quafiintra quemdam
virem, congreganit Deus aquas maris, yrdi-
citur Pfal.3 2. Pofuit arcnam altiorum littorum
terminim mari cum precepto [empiterno
non pereranfenndi rales arenas » ve dicicur Tes
rem. 5.Demom , vt dicitur Ecclefiaft, 39. 7n
werbo Dei flesit aqua, quafi congeries , € in feramone
oris illiys, quafi exceptorie aquarum, matia nimi-
riim s & |acus,& fluminaclaufa fuis litroribas
{unt exeeproria aquarum, & veluti quadam
vala ad aquas cicipicndas , & intra {¢ conti-
ngndas.

12, Tertia featentia , quam ctiam vt pros
babilem propoait Sanétus Thomas hocart. 1.,
queft.ég, ad 2, docet aquam, qua erat rarior
& ficne pebula tegebar terrass condenfatam
effe, & fic condenfatam texiffe illam taniim
partem terra, qua de fadto tegitur mari .

Conira hanc fententiam eft.quia fiilla ma.
iQr raritas, qua aqua erat rara ad modum ne-
bul, non crat aque nataralis, incidimus. ins
abfurdum;, quod Deps creans naturam confh-
tgerit aguam in fatu non nacarali: i erat na-
turalis ; ¢r30 dumaquan) condenfauit, ope-
ratus €t contrapataram agua , ac proinde
recidimus in idem inconueniens. B urfus ficat
aguarotam terram opericns crac altior terra,
fi¢ pars illa agnz , qua ctam nonc terram
opprir, elset ‘-ﬂfi“)r terra,; ac proinde natura-

d ¢

liter deberet deftende . operiei-
L& requisitu lum,ys non operats

1z, Su-




Liber IV. Quaftio CCXVIIL

12, Supereft igitur quarta fententia,quam
codem art. 1. quaft, 69. vt probabilem refert
Sanctus Thomas, ac nos num. $.fecuti (amus,
& explicanimus, docens , quod Deus aperuit
In terta aliquas concauirates, quibus confiné-
tes aque reciperentut » Hanc opiniong fequi-
tur Suarius lib.2. de opere (ex dierum, cap. .
num,15. ac pro ca citar Auguftinum lib. 1. de

Genefi ad litt.cap-12.& Damafe. lib.1. de fide
cap.o.& 10. & Bedam in Hexam. Verba Da-
ma clariffimé noftram fententiam do-

centis {unt . Dunino igitay iuffu concauitates in tex=
va falle [unt , & fic in corgregationes [yas conue-
miunt aqua - Hinc etiam ¢r montes fulti funt |

4. Quarta imperfe&io mundi fira erat in
€0, quod terraerat inanis, & acua,itd vt nule
hs mineralibus,vel metallis ditata efsetin pro-
funditate, nullis herbis , aut plantis tecta, &
veftita in fuperficie. Peus igitur hanc etiam
imperfe&ionem ablarurus, dixit:Germiner terra
berbam wirentem, & facicntem femen, & ligni pomi-
ferum faciens frullum inxta geius f;m_m,'lr.u:'as‘,"- wien
in femctipfo fit fuper terram , VI pimirum vna-
quaque herba, & voumquodque ligpum po-
miferum, & vnaqueque arbor , & planta per
proprivm femen pofiit gencerare fibi fimilein
ipecic , prout requiritur ad confcruationem ,
& propagationem fpeciei . Ez fallum efl ita , &
grotulit terra bevbam wirentem €rc. & widit Deus ,
quod effer bonum , & primo mobili complente
fuam circulationem, faifus eff vefpere , & manc
giés tertins «

15. Pro explicatione , quarityr primo ,
virom plant2 tertio die produte filerint fes
condom efle formale , an folim fecundums
effe virtuale ; quod habent in {uis feminibus,
& virtutibus feminalibus .

Refpondet San&tus Thomas hocattic. 2.
guzll.69. duasecllc fententias . Prima Augu-
ttini lib.s. de Gen. ad litt. cap. 4. & $. & lib.8.
<ap. 3. docet plantas tertia die produdtas efie
folum fecundum jeffe virtnale , ac proindes
tetram dici produxiffe herbas, & plantas,quia
accepit virtutem illas producendi..

16. Secunda fententia eommunis Paui,
& Mterpretum,nimirim Bafilij Homil. 5. in
Hgxam. Ambrofij lib-3. Hexam.cap. 8. 11. &

i 16. Chryfoftomi Homil. s. in Gen, Damafc.
lib. 2. de fide , cap. 10. Theodoreti, Cyrilli,
Bedz, & Gloflz ordinariz in Gen.& aliorum,
quam zrefert, & fequitur Suatr. lib. 2. de opere
{ex dicrum,cap.7.num. 2. docet herbas, plan-
tas , arbores; & alia vegetabilia produéta fuif
fe fecundum effe formale , quod habent in
propria {pecie » ac non folum fecundum efle
virtnale , quod habentin feminibus. Hanc
ctiam fententiam videtur fequi 8. Thomas
hoc art. 2.queft.se.licet propter reucrentiam
Augufliniin hac , & fimilibus queftionibus
procedar problematice .

17, Exiftimo veram fecundam fenten-
tiam . Probatur primo ex illis verbis Seriptu-
Iz .Ez prctz?!i: terra berbam virentem , ¢ facien-
gems femen iuikta genss funm , Lignumque Facrens

641
frutum , & habens wnumquodque [ementens [ecun-
dum (peciem fuam : fzd femen herba vircntis
non eft herba virens , femen ligninon eft li-
goum faciens frucdtum : ergo . Confirmatur ;
nam quinta dic Dens produxit pilces , & vo-
latilia , & fexta dic animalia terecfivia , & ho-
minem,non folim in feminibus , fed in pro-
pria fpecic: ergo tertia die produxit herbas, &
plantas, non {felum in feminibus , f{ed in pro-
pria fpecie . lded dicirar: Creauit Dens ce-
te grandia, ¢r Gmuem animan Dikentem , & omne
wolatile, & addirer © Benedixitque cis Dens dicens:
crefeite, oo multiplicamini €c. Qua non conue-
niunt feminibus, fed animalibusin proprias
fpecie. :

18. Probatur fecundo ratione, quam af-
fert S.Thomas. Nam ad opus creationis mun-
di perfe@ti fpeétat , vt producantur {pecic
plantarum , & animalium: quod verod [pecies
ptopagentur , & conferuentur , producendo
fibi fimile per femina , fpedtat potius ad opus
gubernationis , & confernationis rerumsiergao
Deus {ex dicbus creationis debuit produccre
res in proprijs {pecicbns , ac non folam in fc-
minibns .

19. Opponit Auguftinus: Gen.z. habetur:
In die, guo ficit Dominws celum, & tervam , & om=
ne virgultum agri 5 antequam oriretar in ferra  om-
nemque berbam vegionis,prinfquam germinavet 3 fed
virgulta non potueruat fieri, antequam ori-
genturin terra, & herbz, antequain germina-
rent; nifi fierent folum virtualiter in feming :
ergo.

Refpondet Sanétus Thomas artic. 2.5qu. 69.
Deum fecifle virgultum agri , antequam ori-
retur in terra, & herbam, antequam germinas
ret; quia produxit illa per modum creationis,
priufquam ordinario modo poflent oriri ¢x
terra ,

20. Non tamen negamus Deum, dum.
dixit , germinet terva,dediflfe terre virgntem fe-
minalem producendicontinua {uecefliones
herbas, & plantas, fed afferimus non folim.,
dediffe hanc viriuiem, fed etiam produxifies
herbas, ac plantas, vt explicatum eft , Proba-
bile autem mihief aliquas (altém arbores, &
herbas produdas fuilic tertia diein {atu per-
fefto, & cum frudibus), alias cam floribus s
prout poftulabat perfedtio mundi, & varietas
regionum . Ideo San&us Thomas quatt. 70,
art. 2. ad 5. dicit . Herba fatfe funt in fua perfe-
ttione facientes (emen: fimiliter animalia ; & bomo .
Eicet enim natuvali proceffic ab imperfeifo ad perfe-
Glum deneniatuy , [impliciter tamen perfeéiius prius
eft imperfecto. Auguftinus tamen lib.2. de Genef. ad
bitk.cap 154 hoc non affevit s quia dicit non effe incon=
wueniens, quod Deus imperfea fecerit , que poftios
dum ipfe pevfecorit . Videri petefl Suar. lib.2.de
opere (e dictum,eap. 7- num. 15.& feq.

z1. Quzritur fecundo; virum omnes, vel
aliqua tantum {pecies plantarum » & herba-
rum faerint producte tertia die ?

Relpondeo, quod auctores communitér
docent produdlas fuifle omnes fpecies arbo-

Mmmm um,




642 De mari, ac de produtione plantarum.

sam, plantarum , & fegetum, & olerum per-
fedtoram , quz {pedantad perlettionem vni-
uerli, & propagari debent per femina ab ipfis
decifa . Probabile ver6 ¢ft non omnes produ-
&as vbique fed in regioaibus vajcuiquefpro-
?urriomr:s.f’robab;icmtfus elt herbas, & pla-
ras,qua oriuntuc ex putri,vel ex commiftione
feminui, non fuiflc produdtas fecundum effe
formale , fed fecundut effe virtuale , quod
habuerunt in fufs caufis zquinocis, & quibus
ronnaturaliter nalgunrar,vel per putrefactio-
gem, vel per feminum commiltionem.

22 Dubitatur , an quedam herbz , &
plitz yenenofc.ac hominibus noxig produdte
fucrint hac tertia die, Prima fcatenia negat.
Eecutus eft hane opinioneniAuguflinus lib, 2.
de Gen. eontra Manichzos, cap, 13, Allata.
enim obicdjone Manicheorum ; §7 Deys
inffit nafci de terra bevbam pabuls, & lignam fruthi -
ferums quis inffic nafei tantas herbas, wel fpinofas ,
wel venenofas ¢ Relpondet s Dicendum eft > quod
ver peccatum bominis terra maledicia fie, i [pinas
pareret &rc. Herbe auzem penenofs ad panai  vel
exercitationem mortalium create funt , & heg totum
propter peccatnm e, Concludit.Ante peccatim
crge bominum won cft [criptam, quod terra alind pro-
tulerit, quam bevbam pabuli . Foft peccatum autem
widemus multa borvida < infruiunfa de terea nafcis
credo propier eam caufam, quam diximus. Sic enim
dicitur ad primuym hominum poft peccatum Gen. 3.
Malediia tevra in opere tuo & ¢« [pinas, & tribulos
germingbit-1ibi . Eandem fententiam faltem.
quoad fpinas , & tribulos docuerunt Bafilius
Homil. 5. in Hexam. Ambrofius libs 3. in_.
Hexam. cap. 9. & 11, Beda , & Rabanus in.
Gen, Damalc.lib, 2,de fide,eap.10,& Alcuinug
quelt.78.n Genef. Addunt ante peccatum
¢tinim rofas fuifle fine [pinis.

23. Secunda fententia communis Theo-
logorum , & Interpretum Scripturez decer
tertia hac die productas 4 Deo fuifle etiam
{pinas » tribulos, aliafque herbas, ac plan-
tas npoxias 3 & veoenofas « Hanc fenten-
riam, priori retra@ara , fecutus eft S, Augu-
flinus 1ib. 3. de Genef, ad literam , cap. 18,
Addit , quod ideod Deus Ade dixit, Spinas, &
gribulos germinabit tibi, vou quod alifs locis hac ante
wafcerentiy, ¢ poff in agris, ques homo ad capiendas
fruges coleret, fed prius , € pofl in iifdem locis;prius
awtem nop bowmint, poft autem beminz 5 vt boc fig
cetur , qued additum eft titi, quia non eft diflvms
[pinas;, @ tribulos pavict, fed pavict 1ibi, id efl vt ti
pi ifta iam nafii incipiant ad Laborem, qre ad paflum
tantummode ali s animeltbus vafeebantur . Idem.s
quoad (pinas, & tribulos docer Sandus Tha-
mas hac quafh.Go.art. 2,ad 2.4 2.2.quzkt. 164,
artic. 2. ad 1. Quoad alteram vero pactem de
herbis, & plantis noxijs, confentiunt ctiam.s
Bafilius, & Ambrofius lociscitatis 0,19,

24. Dicendum cum hag fecunda fenten-
tia 3 Probabilius et Deum tertiadie produs

ziffe, vel fermalirer in (uis fpecicbus, vel vi
toaliter in virtute aliarum caufarum fpinas
gtiam , & tribules, & herbas; ac plant |

i
i

uas , & venenatas- Ratio eft,quia hec amnii
licer poflint homipam corporibus nocera,ta-
men pofiunt criam cfit vtilia ad pabulum ani-
maljum ; ad medicinam , & ad multa alias .
Homincs autem in @atg innocentiz ex ipfis
percepiffent multa comimoda , nullum in-
commodum.Ex cadem rauone Deus quinta,
& fextadie ptoduxir etiam animalia vencaos
fa. Ideo S. Auguftinus lib. 3..de Gen. ad ket
cap. 13. inter alia dicit. Quante autem [tut vii-
lizgtes, ffue manififle fine occnlte omniym, qUR 1Ei7a
gignens vadicitys alit, & infi quadam intueantiirs O
ab expernis cptera ingusrant . Lib.ctiam 1. de Ges=
nefi contra Manich®es, cap. 16. dicit« Selent
etiam Manichei moverg gueflionens , vt dicant :
Suid opus erat , vt tam mulia azimalia De face-
ret 5 fiuc in aquis; fiuc in terra , que bominibus non
Junt neceffavia } multa eriam perniciofa funt , & ti-
senda. Sed cuwm ifla dicunt s non ineelligune ,
guernadmodum omuia pulehra  [unt conditori , &
ariifici -fuo « Si liguis  opificis . offici=

enim  al
nam. imperitas intraucrit 5 widet ibi multa ju=
frumenta 5 quoram caufas ignorat.s ¢ fi multum
eft infipiens, [rperflua putat. fam verd [ in fornacem
incautus cecidit , aut fervamento aliquo acuto ; cum
id malétratlat , fe iplum wulnerauerit , etiam pernin
ciofa, ac noxia exiflimat ibieffe mulra . Luorum ta-
men winn, quia noutt Artifex 5 infipientiams elus iv=
videt, & verbg eius now curans , officiam (unm con=
[ftanter exevcet « Et tamen tam finlti funt hominessue
apud artificem bominem non audeant vityperare.qne
ignorant, (ed cum ea vident, credunt effe neceffavia ,
& propter wfus aliques inflituta , in boc autem min-
do, cuins conditor ¢ft Deus,andent mwulta reprehende-
re, quorum canfas non vident, & in operibus , ¢ in=
Rrumentis arvificis volunt. fe wideri [vive quod nes
feiunt o

© 25.  Queritur tertio, verum Deus tectias
die per fe ipfum (olam, vel mediante,& con-
currente acting aligua caula fecunda,; produ-
xcrit herbas, ac plantas ?

Relpondep ; quod omnes conucniunt ing
afferendo hzc produdta fuifle ex terra,ac pros
indé terra praftante (uum concurfum pafli=
unm; & materialem , & hocad minimum..
probant verba illa Gen. 1. Protalit terva berbam
wirentems ¢2 ¢, Dubitatur ergo foltim, virnm.
terra, vel aliqua alia caufa concurrerit actin ¢}

26, Prima fentenpa Hugubini docer Dei
primis duobus diebus ita terram, aliafque
caufas pizparafle , & difpofuific, vt tertiadie
naruraliter fecura fuerit herbarum, & planta-
rum prodadio virrure rerr® , primilumings
ris ; & aliarum caufarum voiuerfalinm,

Hzc opinio elt contra omnes Patres , &
Theologos, & reijeitur. Nam produdtio illa,
qua momento , vel breviflimo tempore pro-
ducte fuerunt innumerabiles herbe,plantz, &
arbores in flatu etiam perfeQo,non potuit ¢l
{e naturalis caufis {ecyndis,

27. Secunda fententia Burgenfis, & Cd-
ietani in Gen, docer terram non folum paffi-
ué, fed etiam a@iue tertia die concurriffe ad

predutionea herbarsm, & plantarum. Fun-
da- =i




<
14N

e g

«

Liber IV. Quaftio CCXVIIL

damentum fumunt ex illis verbis Gen.2, Pro-
tulit terra berbam wirentem,(iquidem wverbum pro-
tulie videtur fignificare concurfum actinum
proprium caufe cfficientis .

28, Tertia fententia communior docet
Deum folum produxific plantas fine concur-
{u actiuo caufz fecunda,terra preftante folum
concur(um paffinum proprium caufz mate=
rialis . Sequitur hane fenteatiam Suar. lib. 2.
de opere (ex diernm , cap. 7. camque tribuit
Balilio, & Ambrofio in Hexameron, Chry-
{oftomo in Gen. Lyrano, Abulenfi, Pererio,
& alijs.

29, Dicendum cum hac tertia fententia
Heus folus tertia die produxit a&tiue herbas,
& plantas, terra foltiim pafliné concutrente.

Probatur : nam neque terra, neque vila
catifa fecunda poruit naturalitér , momento ,
vel breuiffimo tempore a&ing producere her-
bas, & plantas in ftatu perfeéto 5 fed non cft
credibile Deum,producendo naturam,elenaf-
{e canfas fecundas ad operandum miraculosé,
& (upra naturam : nam vecum $ané&to Tho-
maex S. Auguftino lib.2. de Gen.ad literam
diximus num. 9. Nune quemadmsodum Dens infti=
1500 naturas verum conuenit quarere , non quid in
eisad miraculum [ua potentia velir epevari . Deus
srgo dicens s Germinet terra berbam virestem ,
voluit, vt terra germinaret paffiue , & in ge-
nere caufz materialis , idcoque dum additur,
promulit terra berbam wiventem , fignificatur con-
curfus folum palliuus, ac matcrialis . Coafir-
matur: nam matres in featentia Ariftorelis ,
& fatis communi, concurrunt folum pafli-
ué, & materialiter ad generationem filiorum,
& tamen propri¢ dicuatur generare filios; er-
go licet terra ad modum matris concurrerit
{olum pafliné , & materialiter ad preduétio-
siem herbara m, & plantarum, tamen proprié
germinauit , & protolit herbam virentem .
Produdtio porrd a&tiua horum tribuitur Deo
C3en. 2. dum dicitur: Fecit Deus cglum , ¢ ter-
yari,or omue virgultum agri:& paulo poft: Produ-
xitque Dominus Dens de bumo omne Lignum .

30. Ad 1. Ex €0 quod cum tota terra ef-
fet aquis cooperta, non pofiit affignari locus,

“in quo aqua congregarentur, rclponfum eft

num. 5. aquas congregatas efle in ingentes
caoncauitates , quas Deus aperuit in terra .

31. Adz Exeo, quod {iaque congre-
gate fuiffentin voum locum, omnes aquz ef-
fent continuz, quod cft falfum, refpondeg
Damafcenus lib.2. de fide , cap.9. quod locus
aquarum dicitar vnus, in quantum quehbet
agquarum congregatio habet funm locum fe-
paratum 4 tcrra difcooperta, nen autem ins
quantum omncs agez cosftitunnt voams
congregationem continuam aquarum , fiqui
dem eadem Scriptura infinuat factas effe plu-
res congregationes aquarum, dicens : Congre-
gationefque aquarum appellauit maria , Verba Da-
mafecni (unt . Deinde pracepic Deas, vt congre=
garentur aqua in wnam congregationem 5 € dicens in
wnaws congregationem, non fignificat in vno loco illas

643

cougregafle ( nam wide, vt poftea dicat , & congres
Zationes aguarum appellanit mavia ) fed fecundim fe
ipfas & terva feparatas fimanl faé¥as effe aquas offendit
hic fermo. Congregata funt igitur aque in congrega-
ziones fuds , & apparnit avida . Sanétus Thomas
arric. 1. quzft. 69. ad 3. addit aliam refpon=
fionem, dicens : Quod omnes aqug ternrirum ha-
bent , fcilicce mare 5 in que confluunt manifeflis  vel
occultis meatibus , & propeer hoc dicuntur aqus con=
Eregari in vanm locum .

32. Ad 3. Apertis in terra concanitatibus,
aque omnes naturalitér per fuam grauitatem
defcenderunt in illas concauitates , & confti-
tuerunt matre,fed indigucrunt praecepto diuis
no, ac eperatione dininz omnipotentie ape-
rientis illas concauitates, vt poffent ad eas de-
fcendere, & vedeinde flumina natarali gravi-
tate fluerent ad mare. Addit S20&tus Thomas
quek. 69.arr. 1.ad 4, quod iuflic Dei natura-
lem granitarem, & motum corporibus pre-
bet. Addit rurfus, quod poteft dict , quod naiuvale
effet, quod agua effec vndique civca tervam , ftout aer
wndique effet citca aquam , fed propter neceffitatem
finis, vt [cilicet animalia, & plante effent fuper tev=
yam, eportuit, quod aliqua pavs terre effer difcosper-
taab aquis: quod quidem aliqui philofophi ateribunng
adlioni Solis per elenationem vaporwm dificcantis ter-
yam.fed facva Scriptura atevibuit porefiari dining,non
folivm in Genefi , fed etiam Iob. 38. cap. vbi ex per.
fona Dowmini dicitur :circundedi mave terwinis meiss
¢r Lerem.S.MMe ergo non timebitis, ait Deminus , qui
pofui arenam terminum mayi ?

33. Ad4.refpondet SantusThomasart. 2.
quaft. 69. ad 1. quod quia plante immobili-
ter terrz inhzrent , earum produdtio eft gua-
fi quadam terre formatio , idcoque ponttur
tertia die,qua formatra eft terra. Ex oppofitas
ratione animalia non funt produdta tertia die .
Videntur autem eadem tertia die producta
metalla in vifceribus terrg,quia videntur queg-
dam fpecies terre : fed quialatentintra ter-
ram , ideo Moyles, quirecen{uit folum eas ,
guz manifefté appareng,non fecit mentionem
productionis metallorum .

QVAESTIO CCXIX.

Virum conucnignter productio luminarium 3
Solis nimirsm, Lana, ¢ Sellavam
dicatwr falta quarta die?

8. The qu. 7O. arts 1.2-3+

X Veritur primo ,vtrum conucnienter

Q opus fex dieram diuidatur in triplex
opus, nimirim in opus creationis, in opus di-
{tinctionis, feu formationis,&X perfetionis, &
in opus ornatus ?

Refpandet afirmatine Sanctus Thomas
artic. 1. quzft. 7o.Probatur primo ex Scriptu-
ra. Nam Moyfes initio ‘€ap. 2. recapitulans
opera fexdierum, quze deferipfit cap.1. dicits

Mmmm 2 Jgi-




644

Tgitur perfei funt cali , & ierea, ¢ omnis ornaths
€orum ; €rgo operi Cieations, de quO dIxeral,
Ia primcipio rrequit Dens s O terram v addit
opus diftindionis , per ghod ea , que crealas
éfant imperfc &a , informia 5 & confufa , fue-
runt perfeéta , diftin@a ; & formata, vel fub-
flantialiter,vt opinatus eft Avguftinuss vel per
conuenientem decor¢m, & ordinem, vi cen-
fuerunt communiter alij Patres,& addit ctiam
Qpus ornatus .

4. Quarittr fecundo,an, & quo pacto opus
ornatus differat ab opere diftinétionis, formas=
tioniss dc petfedtionis ! ‘ A

Refpordeo , quod perfedlio cceli , ac
tertz confifiit in iis, qua funt ipfis intrnleca,
torumque difpofitione , & ordine : ornarus
autem in ijs, qux funtab ipfis dittio&ta, &
quodammodo extrinfcce adiacent, €O pﬁc"go >
quo homo perficitur per fuas partes, & fora
fias , puta per membra,eorumque formas,or-
natur autem per veftimenta quodimmiodo
extrinfece adiacentia s fed diftindtio maxime
manifeftatur per motum localem, quo vaum
ab alio feparatur; ergo Moyles, qui € accom-
riodabat rudi captun populi Hebrai, noming
ornatas ceeli, terre, & aque intellexit ca, que
fenfibiliter mouentur in ceelo, terra, & aqua,
qua attem funt fenfibiliter affixa,fignificanit
nomine perfectionis, Sicut igitur Moy({es nar-
rans creationcm ym ab 1aitio , fecit wen-
tioiead cceli, terre, & aqua,dicens s In princi=
pio creanit Dens celum, crterrant 5 oF [pivitus Do
wint ferebatin fuper aguas , {ic azens de torina-
tionc,diltiactions, & orpatu 5 ndarrat s quo pa-
¢to coslum , aqua, & terra primiis teibus dig-
bus fuerint formata, & diflinéta, & poftretis
tribus dicbus fuerint ornata . Prima igitur die
ceelum fuit formatum, petfedtum , & diftin-
dum per produ@ionem lucis, ciufque dini-
fionem a tenchbris « Secunda die aqua fuerunt
diftin@t® per firmamentum dinidens aquas
faperiores ab inferioribus . Tettia dic terras
foir diftinéta , & formata per divifionem arj-
dz 4 mari, & per produdlionem plantarum.,,
quz quia radicibus mh;urtn_r terre , confide-
rantur {icuc pdrtes tert , ideoque videntur
pertincre ad pe fedtionem » en autem ad ot-
natum terre . Proportionaliter tribus confe-
quenubus diebus narratar otnaras cozli,agug,
& terry, per produdiofiem carpotum » que
in iplis mou¢ntur . Nam quarta die narratur
pradudtio luminarium ; que fenfibilirer mo-
uentur in coele ad ornatum ipfius . Quinta
die narratur produdtio pifcium , & atinm. ,
qua fenfibiliter mouentur inagua , & acres
quz duo elementa proptct paruam acris {en-
fibilitatem fumuntur pro codem . Scxta die
narratur productio animalivm , qua feafibi-

Litér mouentur in terra . Hine affertur ratio ;
quare luminaria produéla fuerint paft plans
tas » Nam luminaria {pectant ad opus orpa-
tus; planta ad opus diflindtionis: {ed opus
diftinctionis debuit precedere , opus orna-
tus debuit fubfigui 3 c¢rgo ., Sandus Bafis

De produttioneluminarium.

lius Homil. 5. in Hexam. relatus 4 §: Thioma
hac quelt. 70.arr.r.ad 4.affert aliam
fiem moralem , ad exddndendam simitum Tdas
lolatriam. Fui evim dicunt lunnaria effe Deos | di-
: P lante & lu-
minavibus,dnamuis vidicit Chryfoff Homil.o6.
in Gens fient egricola coopevatnr ad produlfion
plantarsm s ita ¢r luminaria per fuos morns .

3. Dices: ex Anftotele 2, decaelo,tek 4;.
& fequ. felie funt affixz fuis fpliceris, ficat
nodiin tabula, ac non contr, nifi mom
orbinm ; ¢rge produétio fellatum nen pertis
net ad opus ornatus, led ad opus dithndic

Refpondet Sandtus Thomas hic glzit.
7o.artic.1.ad 3. quod fecundum ProlomeEum
ficile non fonraffixe fphoeris , ac Mmoueltur
motu proprio, ficut pifces in agna, & ancs in
aere. Iuxta hanc opinionem Chryfeflomus
Hemil, 6. in Ged. & Homil, 12.ad Populan
dicit, quod nod ideo dicitur , quod Déus po-
fuitlominatia 1l firmamento , quod ibi ot
fixa,fed quia ivflerit,vt ibi effenr. Abftrahendo
ab vtraque fententia,quia motus luminarivm
fenfu percipitur, non aut® motus {photrarum,
ideoque fealtbilicer lamindria mouenrur 1ns
coelo, ficut pilces in aqua , & aues in acres s
Moyfes captui rudis populi fe accommodans
luminaria recenfuit inter €2, que fpectant ad
orndtum coelorum .

4. Queritur rertio 5 quo pafto Moyfes
delctipterit produdtionem, & vtilitates lumi=
narium ? !

Refpondeo,quod Moyfes deferiptoope.
re diflinéionis facto tribus primis diebus, re
fert opus ornatus fatum tribus pofterioribus
dicbus , & incipiensab ornatu ceeli dicit: Dis
xit autem Depsi Fiant laminatia in frmamento co-
/i . Et quia quinque funt prazeipuz vtilirares
lusbinarivm; prima ve ditinguant diein 4 no=
&exlecunda,vefiot 17gna plutiarum,ventoraii
&c. tertia vt ditinguant quatuor pracipoa
annl tempora , qua fantver, zffas; auruni-
nts, & hieais : quaira, vr fuis motibis, accira
culationibus efficiant di & annos ; quinta
dentum, v loceant in ceelo,& illumithent ter=
ram: ideo Deus has quinque pracipuas vii
hirates Inminatium explicans, addidic ; & dinia
dant diem, ac nofem, ¢r fint in figha , & tempoia 5
@ dies, ¢ annos; vt luceant in firmawiento ¢gli; &
illuminent tervam + £t fallymefl tas  Dens nimi-
rum omnipotenti {Ba virture cxequens in t1&-
pore , quod ab ®terno decrencerat fecit duo
[uuiinaria magna, luminare maius, hoc eft ,
Sclem; vt praeflet dici, & luminare minas ;
hoc elt Lunam, vtpreeflct nodti, ac flellas
tamerranees, tam fixas; atque omnia hee lu-
niinaria pofuit infirmamento ceeli; quod vt
dictam eft quall. 216. num. 0. mcipit ab orbe
Lunz, & terminatur orbe fellarum fixarum,
ac vaumquedque luminarein {uo orbe, ac fi-
tu collocameprout requiritur ad bonum vni-
ucrfi s vtluceant, ac illuminent terram s &
przeflent dici, a¢ poti, fiquidem Sol pracd
dici; cztera luminaria prafunt no@i, cumfo-

loum

i

i
!




L
-

"

Liber IV. Quaftio CCXIX.

1 temipore nollis peffint perfe@té videri .
L o¢ verd , quod Sol prafit diei, cateras
uminaria pezfint nodi, tempus diei, quod
¢t tempus lucis, dividitur 4 tempore nodlis,
quod eft tempus tenchrarum . Et vidit Dens,
quod lumiinatia effent bona , & dum fierent lomij=
natia , primo mobili faciente fuam quartam
circulationem, fatiur ¢ff vefpere , & miane dies
Guart us «

5. - Pro maioti explicatione qugritur_quar-
o , cx qua materia facta (int luminariz ?

Refpondeo , quod luminaria funt in daplis
¢igenere. Aliqua enim habent lucem inge-
nitam ; aliqua habentlticem aduenritiam. Lu-
minaria habentialucem ingenitam, cuiuftho-
di funtSel, & formfie flelle fixk , fada funt
ex primo luminofe fccunda die produélo , vt
dictum eft queft.216. num. 1o. dinidendo il-
ludin globos Selis,& ftellatum fixatum . Lu-
minaria, qua non habent lucem ingenitam ,
fed folum habent lucem.a Sole; qualis e/ Lux
ua, & alij quinque planeta, fada fuerunt ex
materia ccelelti, vel eclementari, illam debité
cofidenfand6, ita vtredderctor apta ad refle-
¢lendum lumen Soljs. Inxta feotentiam dis
centium luminaria fadta effe ex materia eles
mentati, facta funt per tran(mutationem fub-
flantialem . [uxta alteram fententiany faftas
funt per tran{mutationem accidentalem; puta
tondenfando materiam. Jo hoc fenfu Dionyf.
tap.¢. de dininis nominibus dicit,guod lumen
Solis;quod primo erat informe, tertio die for-
marum eft -

6, Queriturquinto,in quo {igno Zodiaci
Sol fuerit prinyo conftitutus?

Refpondeo inecrtumefle, fed duas efle pra-
cipnds opinioncs. Prima ‘plurium Hebrzo-
ram , quos fequitur Caictanus, docet mun.
dum fuiflc creatum in mquinodio verno,
adeaquic Solem primo fuiffe coaftitutum ins
ligno Arictis, Secunda, quam vt commu-
niorem Hebrzorum, & vt rationabiliorem
refgee Lyranus , decer mundum fuiffe produs
ttum s equino@io autumnali, adeoque So-
lem fuiffe primo6 conflitotunt in igno Libra:.
Probabilius videtur,quod mundus fuéric crecs
tus in xquinodio verno , adeoque quod Sol
Frimo Licrit confitutas in figno Arictis. Ra-
tio eft primo , quia mundus debuit creari ini-
tio anai; fed initium acai eftver, quod cor-
relpondet jnnente , autumaus autem fpe-
ctat potius ad finem anoni {encfcentis , ideos
queinautunind decidunt folia, & fraftus ;
cigo, &e. Confirmator primo , quid ctiam
Atifteteles, & 1j , quicealent tempus, & mo-
tum nonincepifie , fed ab @terno fuide, nihis
lominus dicooty quod fecundam nataram
principivm anni eftin figne Asietis, quia fi
moths cccli debuiffet lacipere , debuiffet inci-
pere, Soleexifiente in figno arietis; ergo;,
cum nobis ex Scriptora innotuerit tempus ,
& motum ineepific, debemusdiecre, quod
in¢epic in gno arietis . Coufirmatur fecun-
do:npam Exodi tz, primus menfs vocatur,

645

inguo eft zquine@ium vernum : ergo; &c.
Necobitat, quod arbores produé fucrint
cum feminbus , & frudtibus; fed arbores fo-
lm in autumno habent femina, & fru&tus:
€rgo ,&c. Dicendum enim cft, quod ficut
terrd Iecbam vitentem profest folim tempos
Teverls s & tamen licét per adueriarios mun-
dus produdus fueritin autumno, nihilomi-
nus terra protulit herbam virentem , ac fiefs
fer teimpus veris, fic licet mundus proda@us
fuerit tempore veris, tamen arbores dininas
virtute proda@a funt cum fructibus, ac fief~
fet tempus autumni.Deus nimirium,cuius per-
fedta funt opera , vt dicitur Deuteron. 3 2«

‘quarto die terram ornauit floribus, & hLerba

virente,ac fi eflet ver , & fimul arbores ditanit
fruétibus; ac fi effet antumnus . Pofito), quod
Deus ereanerit mundum initio anni, verifi-
mile eft; guod pritaum luminofum prita
dic conftituerit in primo gradu asfietis 5 8
quod quacta die conflitucrit Solem in quarto
grade arietis, in guo debet effe quarta die an-
i, Lungm auted conlituerit in figho of po-
fito, hotelt in guarco gradu libra; jta ve flas
tith Luna pléno orbe inceperit preeffe o8
Vit enim dicit Sanctus Thomas quaft.ze. ap<
tic. 2.°ad 5. Luna gaando efl pevfeiia , ovitar vefpe-
¥e , & dscidit maie , & latis probabile eft, quod
faflafuéric plena, ficur, & hecbz foéte funt
in fua perfe@ione faciéntes femen . Probabi=
le ctiain eft , quod’ Seol fuerit primo conttitns
tus in meridiane paradifi, ideogue quod fuc-
rit produllus feéxta hora gquarie diéi drtificia-
lis. Quod auteus Sol inceperit fivm biotum
4 meridiano, indicat Dauid Pfal, 18. canens
Exultamt vt Gigas ad currendam wiam: & [uwnimd
izlo cgrfﬁ{o eins & ocouvfus éins vfgne ad fumninm
eius 2 crgo Sol vt Gigas incepit lutin Moty
d fumino calo; hoc eft a2 métidiano: fed Hoc
debet inteliigl de mietidiano paradifiy & regios
nis propinqua ! ergo &e.

- Jumritar leatosin quo fenfu Sol, &1 u-
na dicantuf duo liminaria magna, cum Luna
fit minor omnibus fellrs fixis , & pené omini-
bus planedis

Refpondeo Solem, & Lunam éffelumina-
ria magna reipectu terre ; quid valde tefram
illuminant , & malto magis, quam reliquas
fyaera. Hanc rationém cx Chiyloftomo Ho-
mil6.in Gen.aflert Sanétus Thomas quaft.7o.
artic. 1. ad 5. dicens: Sica Chryfoflomus dicit
dicuntut duo luminatia wiagna , non tam quantita
i 5 quam efficacia , & virtute s quaetfi alie ficlle
ﬁﬁ!mdn‘ﬂl’(‘i l{ﬂ."dﬁt."fﬂ!ﬂ, q!rl?ﬂ Lfﬂ?d. tamen Cﬁ‘.(—fn’if
Lunz magis [enticur in iftis mfevioribus , & etram fe=
candum fenfum maior appares .

8. Queritur feplimo,quo padto liminaria
fint {igna , fiquidem Deas de illis dixit Gen.1
[int in figna , & tempord ? s

Relpondeo, quod funt figna, & caulz mul-
tarafi corporalivm tranf@mutationum , nens
autetn eorum , que dependent e€x libero arbi-
trio s fiquidem cum fint marerialia, non poi-
funt diret¢ agere in libernm arbatriugg,iliag-

que




646

que neccfiitare; licée poffint inditeété incli-
nare , alterando corpus humanum . Quia lu-
minaria non {unt {igna infallibilia eorum,qu
depcndeat 4 libero arbittio , vt putabant plu-
res gentiles, ideo] Dens lerem. 1o. dicit: A4
fignis nolite timeve , qua gentes timent « Licct an-
tem Juminaria fint non folum fignz,fed etiam
canfe plurinm effeGtuum , Moyfes tamen po-
tius dixit illa efle figna , quam caufas, nc da-
ret Hebrzis occafionem idololatriz, vt docet
S.Thomas quaft.7o.artic.z.ad 2.

9. Quzritur octano, quo pacte Deus des
luminaribus quarta die factis dixerit 2 dinfdant
diem s ae noflem , cum per lucem prima dies
produdtam iam fada effet divifio dicid no-
et .

Refpondeo, qued licét per eorpus lumino-
fum prima die productum faéta (it diuifio diei
i noéte;tamen pofiquam ex illo corpore quar-
ta die facta funt luminaria, dinifio dieroma
nodibus fada eft,fit, & vique ad finem fzcu-
li fiet per luminaria .

10. Quaritar nono ,-quandoquidem cor-
potanobiliora non habent pro fine corpora
minusnobilia, quo pa&o Scriptura dicat lu~
minariacffe faa, ot illuminent terram ?

Refpondet Sanétus Thomas' gueft. 70. at=
tic.2. in terra effe hominem , qui propter ani-
mam rationalem eft nobilior ceeio , & lumi-
naribus: ergo lyminaria, dum facta funt, vt
illaminent terram , in qua funt homines , fa-
&ta {unt propteraliquid nobilius luminaribus,
Additcreaturam nobiliorem pofie ordinari ad
minus nobilem , non fecundum fe confidera-
tam , fed in quantum reguiritur ad perfecdtion
nem vniuerfi.

11. Quaritur vadecimo , virim lumina-
ria fint animata !

Refpondeo, quod vt refert San&tus Tho-
mas artic.3. queft,7o. in hac qnaftione diner-
{z fucrunt opiniones ; non folum philofopho-
rum , fed etiam San&torum Parrum . Anaxa-
goras enim tefte , Auguftino lib.18.de Ciuit,
cap.41.apud Athenienfes fatus eft reus, quia
negauerat Solemefie Deum, vel aliquid ani-
matum , & afferuerat efle lapidem ardentem ,
& carentem anima. Platonicidocuerunt cor-
pora ceeleftia effe animara , idemqne ex Patri-
busdocuit Origenes lib.1. Periarch. cap.7. ac
infinuauit Hieronymus explicans illud Eccle-
fiaft. 1. Lufivans Tuinerfa per circuitvm pergit [pi-
yitus « At Bafilius Homil, 3. in Hexam,& Da-
malc. lib.2. de fide ; cap.6. exiftimarunt cor-
pora ceeleftia non effe animata. Auguftinus
lib.z.de Gen.ad lit.cap.15.8 in Enchir.cap.58.
quaftionem hanc reliquit fob dubio, ac ins
neutram partem declinanit , & addidit,, quod
fi funt animata ceeleftia corpera, corumani-
ma pertinent ad focicratem Angelorum. .
Oftendit deinde Sanétus Thomas corpora
ceeleftia non effe propri¢ animara, anima ni-
mirum informante , fed zguivoce , fiquidem

mouentur ab Intclligentia affiftente, & quaz
ipfis voitur vr motor mobili , & concludit.

De prod u&ione Animalium.

¥ nde inter ponentes ea effe animiata ; & |
inanimata , pavua , vel nulla differentia iy
ve s fed inwoce tantim . Sed quia de ho:
egimus ex profello queft.7. decglo, &
do, ibique cum Sandto Thoma docu
corpora celeftia , & prafertim luminari
efle animata , fed moueri ab Intell '
ftente, nihil hoc loco eft addcadum.

QVAESTIO CCXX

Virem conuenienter defiribatny produdiio pim
[inm s anivm 5 & animalinm irrationa-
liwm tervefirivm 5 quinto , &
fexto die faila,

8. Thomas quaff.71. & 72

1. ) Oftquam Dens ornanit terram hetbis

& arboribus , ac cglum luminaribus ,
quinta, & fexta dic ornat terram , aquam &
acrem animalibus . Dixit igitur Deus xters
no fuo imperio : producart aqua reprile anime
winentis s & volatile fuper tervam [ud firmamenio
¢eli . Nomiine reprilivm intelliguontur anima-
lia; qua vel pedibus carent, vel habent pedes
valdé breues , qualia funt qua vinuat ins
aquis, ac non gradiuntur, fedreptant. LYy
repiile amme vinentis idem fignificat, ac s¢pti=
le habens animam viuentem , & fenfitiuam «
Nomine volatilium (uper terram  {ub firmas
mento cgli, intelliguntur auves, quz volant
in aere, qui intercipitur inter terram , & fir-
mameniuo cgli, quod vt disimus [upra, in-
cipit abotbe Lunz . Deus igitur quinta dic,
primo mobili faciente quinram fuam circu-
lationem , exequens zternum fuum impe-
riuin , creauit cete gramdia, {iue ingentes ba-
lenas , & emnem animam vikentem , ac motabi-
lem » hoc eft omnia animalia aguatibia vi-
uentia vitam feafitinam , ac {e moucntia Mo-
tu progreflino . quam produxcrant aque in [pes
cies fuas , hoc elt iuxra {pecies fuas, & omne
welatile fecundum genus (unum . Et vidit Oeus ,
quod effer bonum , benedixitgue eis. Et quid Deus

dum benedicit s benefacit , fiquidem quod dis; ™~

citfacit; ideoque feriptum eft ipfe dixiz , & fae
&a funt , idco Deus fua benedictione pifcibus,
& auibus dedit mazimam fecindiratem , &
virtutem , atque.appetitum fe muluplicandi
pet cemmiftionem maris, ac fgminz, 1deo-
que explicans s quod benedictio orainabatut
ad multiplicationem , addidit ; - Crefeize non
rantum mole corporis , fed numere., & mal-
tiplicamini, gencranda fimilia in fpecic, & re-
plote aguas maris » & anes multiplicensur fuper tev-
#m, in qua habent nidas,ac cibum quarunt.
Et faltum efl vefpere, @& mane dies quintus . Pri=
mo fiquidem mobili facicnte quintam {nani
circulationem, Seol ab oriente proceflitad gce
cidentem ; ac fecit velperam, ac deindé no-
&u ab occidente redijt ad orientem ; & fecit
Inanc,




y
!

<«

e e e R o Mo Y T

IR e T L AR

]

Liber IV. Quaflio CCXX.

mane ; & fiefacta eft quinta dics natugahs .
1. - Pro maiotri explicatione queritur pri-
mo; verum Deusquinta die pifces, & aues
produxerit fecundum effe fom_m{c 3 quod ha-
bent in proprijs {peciebus , vel folim fecun-
dum effe virtuale, quoed habent in femini-
bus? : e
Refpondeo, quod Auguflinus libe.de Ge-
nefl. ad litteram , ficut dixerat plantas tertia
die predudtas fniffe folum fecundum cfle vir-
tuale , quod habent in fc;:}i(l:ibus TR TS a‘l_Tu;:l‘E
pifces , & aues hac guinta dic produdtas fuiffe
foliim fecundum effe virtuale, dando aquis
virtutes feminales hxc producendi. Arnos
ficut quaelt.218. num.14. & 15. cum commu-
ni fententia Patrom , & Theologorum cen-
fujmus herbas , & plantastertja die produétas
tuille fecundun effe formale , quod ha{;em in
proprijs fpeciebus , fic exittimamus pifces, &
aucs prodadtas fuiffe fecundum efle formale ,
quod habent in proprijs {pecicbus. Probatur.
Nam Scripturadicit : Creauit Deys cete granaiay
& omnem aniviam vinentem, arque motabilem.quam
produxerant aqus in [pecies fuas & omme wolatile
Secundum genus fuum 3 fed hec i propri¢ intel-
ligantur, ficut debent intelligi > fignificant
produdtionem fecundum effe aGuale: ergo «
Rurfus , benedixvit eis dicens , crefeite , & muleipli-
samini, & replete aquas mazis , auefque multipli=
centur fupey tervam: benedi&tio autem hzc con-
uenir pifcibus ; & auibus a@u - exifentibus in
propria fpecie » Praterea prius animalia de-
buerunt produci in proprijs {peciebus,ac deins
¢ multiplicari,producendo fibi fimile per fe-
men,, &c,
3+ Queritur fecundo , verum Deus pi-
fees, & aues quinta die creauerit ex nihilo,
vel ex materia przexiltente, ac initio creatas,
cum creauit Deus czlum , & terram ?
Refpondeo ; quod non ¢reanit ex nihila,
{ed ex materia przexiftente , & ante creata .
Hoc enim ad minimum fignificant verba il-
la : producant aque reptile anime vinentis , &rc-
Rurfus polt primam creationem opera fex
dicrum fa&a funt, non ¢x nihilo,fed ex mate-
ria.przcxiftente . Dum ergodicitur: Creauit
Deus ceze grandia, creatio non fumitur amni.

(Ho (irict¢ pro produlione ex nihilo , fed ali-

quantolatins, vr in pluribus alijs locis Scri-
Pil{!'EE .

4= Quarirr tertio,cx qua materia produ-
&a fucring aguatilia , & volatilia ?

- Refpondre, quod produ@a funt ex om-
nibus quatuor elementis {debite permiftis ,
Perro. licet -animalia conftent ex omnibus
quatuorciementis debité permiftis 5 tamen.s
precipue conflant ex tegra , & aqua. Et quia
aquatilia, & volatilia habent temperameniam
Mmagis aquenm., quam terreum , animalia_,
terrefizia habeat tem peramentum magis tere
reum , guam aqueum, ided aguatilia,, & vo-
latilia gixcunrurproafuda fuifle ex agua, reli-
quaanimalia terrefleia dicuntur (exta die pro-
auda fuille cx rerra., :

647

$.  Quaritur quarto,vtrum in aliquo fenfi
volatilia fuerint produ@a ex terra,fiue humo,
& exaere, & qua circa hoc punétum fuerinte
autorum opiniones ?

., Reipondeo rtres fuiffe pracipuas fenten-
tias, gua tamen videntur pofle conciljari. Pri=
ma Caictani , & Catherini ia Genefi 1. quos
fequitur Pererius de opere fex dierumn , docet
illa producta eflc ex humo, fey terra - Funda-
mentum eft , quia Genef, 2. dicitur 1 Formatis
igitur Dominus Deus de hioma cunflis animant
terrg s & wpinerfis wolatilibus cali 5 adduvit
Adam ,

6. Secunda fententia docet volatilia pro-
duita effe exaqua, ficur pifces. Sequuntur
hane fententiam Bafilins, & Ambrofius in
Hexam, Chryloftomus in Geaef. Hicrooy-
mus cpiﬁ,s 3. ad Oceanum , dicens : Primum
de aquis , quod vinit cgreditur 5 o pennatos fideles
deterra ad celym lewar . Fauet etiam Augufti-
nus lib. 3. de Gen. ad litt. cap.7.8& 3. & Ecdl
fia in hymno Ambrofjj fer,s. ad velperas ca=
nit, Magne Deus potentia qui fertili natos agua,
partim velinquis gurgiti, partim leuas in aera. Fun-
damentum cft, quia Genef.1. Deus dixit. Pro.
ducant aque veptile anime winentis, &r volatile Juper
terram [ub firmamento celi .

7+ Terria feutentia docet volatilia faGa,
efic ex acre . Hanc magis probat Auguftinus
lib:3. de Genelad litt.capez . & lib.imperfeéto
in Genel, Eandem fequuntur Rupereus lib.1.
in Genef.cap.s.& alij .

8. Dicendum has duas fententias poffies
conciliari. Explicatur. Aqua in vapores cle-
uata multum continet aeris,& vocatur ctiam
acr ; fed aues produétz funt ex aqua in vapo.
res elenata, pifces autem ex aqua manente in
mari, & fuminibus: erge aucs ita produdtz
funt ex aqua, vt etiam inaliquo fenfu produdta
fint ctid ex aere. Animalia igitur producta funt
inloco, in quo mouentur ; & ex elemento
in quo mouentur ; & quia animalia terreltria
moucnrur in rerea , pifces moueatur in aqua,
aucsinacre, ideo animalia terrefiria produda
funtinterra, & ex elemento terrz s pifces in
aqua, & ex aqua non eleuata in vapores , fed
manente in mari, luminibus,& lacubussaues
inacre vaporofo, & cx aqua in vapores cles
uatd, ac multum acris continente , qua pro-
inde dicitur aer. Hanc feateatiam hoc padto
explicatam docet Sanctues Thomas quait.71.
artic. vnico ad 3. Dicendum , quod aer quia ine
fenfibilis cf , won per fo ipfuma connumeratur , fed
ewm alifs , partim quidem cum aqua , quantum ad
inferiorem partems , qug exhalationibus agus ingrof-
Jatur 5 partin etiam cum celo quoad [uperiovem payr-
tem . Aues autewe motums babent in inferiori parte
acris s & tded fub firmamento celi volare dicuntny ,
etiarafi fivmamentum pro nebulofo acye accipiatur ,
O ided produitio aninm aque aferibitar . Suarius
lib.2. de opere fex dierum , cap.10. hanc opi-
nionem fequitur , & pro ea aftert ctiam Eu-
chertum , cuivs verba funt. Folatilia ab aquis
produdla [cibuntur . quia aer , in quio wolitant y d

fapien-

hus

aad




um AQHLS

¢ pingueje 1y v

’ ¢ wolatus animalium fn=

fineve ;‘-‘*ﬂr" S
g. Ad tundai

aues pmduf}' {

iis verbis 2. 'U-

[ antivus ke

m fententiz dicentis
ex terra defumptuom ex
matis igitny Deus de Pumo
vrd s & vninerfis volatilibus

ecli: Refpondet 5. Avguftinus lib.o. de Ge-
ad - 1. lyex buw

animal > qQue cxprimunt
parte periodi,non at
ponanturin fecunda parte pe
: e rerram aqua miftam
ore duo clementa s
1

rto, virum Deus quite
(ces, & aucsin ltatu per-

cuftinys hamom

inodum lati, ac

irum , &

o com Suzrio lib.2. de operes
fex diersm,cap.ic. pam.s. produca fuide ia
ftatu perfe@o cum fuis indiniduis, & fpecicbus,
sc proinde producta fuifie plura individuas ,
prout requircbatur ad perfectionem,& varie-
tatemn muadi. Vide quz de plantis dicta fung
qu:cd.;;ﬁ.m:_m.:;. : = ‘
it.  Quaritur quinto, vitQimn moniiia,vei
animalia,que generantur ex putrh,& ex com-
milticne feminum , produda fint hac quinta
die?
Refpondev,quod fieut quzft.218.01.18.
dixi berbas , & plantas , gqua oriuntus £x pu-
tri» vel, ex commiftione {eminum non fuifle
produdtas fecundum effe formale, fed fecun-
dum efle radicale , quod habebant in fuis cau-
{is, fic probabilc eft monftra, & animalia,que
generantut cx putri, vel ex comaiftione
minum,quinta, & fexta die produdta fuiffe
iccundum cfie formale,fed fecundum efle ra-
dicale, quod habebant in fuis caufis . Confirs
matur; namex putrefadtione, commiftione
feminum , & combinationc accidentali aliae
rum canfarum, velcafu,vel artc humana quo-
tidi¢ producuntur in mundo nouz {pecies re-
rum, qua antenon crancadtu: ergo verilimis
leeft , quod Dens illa initio produxerit
foltm fecundum cffe virtuale , quod habae-
yunt inarte humana, vel Angelica . Sequi-
it hanc fenrentiam Sparins 1jb.2. de operes
fex dierunncap.10. bum.12. & 13, & pro caw
¢itat Pererium, & Toricllnm in fcxte di
Poreft criam afferri 5. Thomas , qu ;
artic. 1. ad 3. diCits Species etiam noug, fi qua

Refponde

- 7 "
law allinis vivta-

apparent , pracxviverun it qui
tibus & [iewt ¢ antinalia ; ¢x purrefalfione ges
nerata, proaucuntuy ex wintntibys flellarum 5 e
elementorum , qiam 4 principio accepevunt ; ctiamfi
noue [pecies taliwmn animalinm producauvtse , duni-
malia ctiam quadam [ecundum nouam [peciem ali=
quando orsgriur ex commnixijone animalium diverfo-
vugs fecuidum [pecicn , fecut cum cx afino , & cqua
generatur weulus : @ bac etiam pracefserunt canfati-
fer in gperibns fex dicviam

12. Qugritur {fexro,v tram aues {int produdte
fimul tempore cum piftibus, vel pol} pilces.

negnimalinm.

Refpondee probabile cffe,quod aues pro-
dude {int imol cumi pifcibus . Gen. cnim I.
dicitur ; Dixit etiam Deus: producant aque vepti=
le anima vinentis walatile s crgo cum pifces,
& aues fignificencur vt produta quafi codem
impetio, infinuantur, vt fimul tempore pro«
ducta, vi docet Suarius lib.2.de opere fex die-
£1171 3 €2P.10.HU NS,

13. ‘Queritur feptimo , vtrum aues, & pi-
{tes fuerint quinto die produéta a fole Deo,
non concurrente aftiué caufa fecundas vel
concuer iia fecunda , ac prefertima

agiua .

g

Refpondes produdta fuifle 4 folo Deo
fine concurfa adtiao canfz fecundz . Proba=
tur ex rationibus ; quibus gazft.2 (2. num. 26,
probatum eft herbas, & plantas, productas
tuifle atiued fole Deo, fine concur{u caufs
fecunde « Deus crgodicens, Producant aque »
fignificauit concurfum folum pafinum, vt co
loco eftexplicatum exemplo gencrationis,qua
mattcs generant filios , licet wxta opinionem
Ariftotelis,& aliorum , pafline folum concur-
raat ad generationem filiorum .

14. Supereflt, vt cum Sandto Thomao
quzft.72, artic: vaico agamus de opere (ext®
dici, hoc eft de produ&ione animalium ter-
refirium. Deusigitur, poftquam quinta die
ornauit elementum agu animalibus aquatis
libus , & clementum aeris volatilibus , fexta
die ornat elementum terr® animalibus terre-
itribus , ac demum producit hominem , hoe¢
eft Principem , ac Regem terrz . Dixit igitur
Deus : producat terva animam vincntem in genere
fuo , iwvsenta  reptilia , & befbias terya fecundum
[vecies fuas . Et fallum eft ita s hoc elt dixit Deus
zrerno (00 imperio: terra producat emnija
generaterreftrium animaliom viventium vi-
tam fedfitiiam, qug genera {unt jumenta ;
puta cqui, afini, & alia huiufmaodi, quz vo-
cantur hoc nomine; quia faéta {uat, vtfinuent
hominem in ferendis aneribus,reptilia,hoc eft
animalia, qua quia vel carent pedibus , vel
habent pedes breues ; per hamum repunt, ac
vix ¢levantur a térra , cuiufmodi {unt ferpen=
tes; lacertz , &c. & beftias terr ; hoc eft fe-
ras Iylueltres, veleones, lupos, &c. fecuns
durmn ip
fexta die cxequens quod ab ®terno decrctie-
rat, fecit beflias terva inxta fpecits [uas , & inmen=
ta, O owmne veptile tervain geriere fuo. Animas
lia porro terreftria facka funt i Deo ita, vt ters
ra etiam virtutibus feminalibus foecundata
concuirerit folum pafiiué ad corum produ-
¢tionem > eo paQo,] quo vt diximus agentes
de opetibus tertie , & quintz dici , aqua con-

1
2

w

carrit fpltvm pafling ad produdionem aqua- -

tilinm , & volatilivm . Rurfus ficar aguati-
lia, & volatilia facta funtex quatuer clemen-
tis invicen: permiftis , ita tamen, vtinipfis
prazualuerit elementum ague , ira animalia
terrefiria facta fune ex quatuor elementis in-
uicem pernuflis, ita tamen , vt in ipfis pre-
palucrit clementum. terrz . Praterea ficut
Deus

¢s (uas. Fadfumque oft ita . Deus ening?

:

e gy




R —

e

o 3

al
— SEAIRY

e, ity SR

Liber IV: Quaftio CCXXI:

Deus tertia; & gquintadic produxit plantas,

ifces ; & aues in ftatu perfedto, fic fexta dies
produxit animalia terreftria in ftatu perfedto .
Demum fcut plantz , pifces. & ;:ch_s s quz
generantur ex putri , & c¢x commixtione fe-
minum,produxit foltiim fecundum efle, quod
habent in fuis caufis, fic idem proportiona-
liter eft dicendum d¢ animalibus teerefiri-
bus .

15. Agit deinde Moyfesde formationes
hominis. Sedde homine quoad animam, &
corpus , ciufque produ@ione , ac de ffatn in-
nocentiz Sanétus Thomas fusé agit qua-
ftion.go. & pluribus queftionibus fequenti=
bus, ac nos cani ipfo difputabimus fequen-
tibus tractatibus ; poltquam cum eodem San-
o Thoma quafl, 73. egerimus deijs, que
fpe@ant ad diem feptimam , & quzfl.74. de
ijs ; quz [pectant ad omacs feptem dies Ino
communi .

QVAESTIO CCXXL

Virine counuenienter dicarnr Deus [eptima
die compleffe opus [anm qn?em}ﬁ,
¢ bemedixiffe s ac fandlifi-
caffe diem [epsi-

#2100 2
8.Tho. quaR.73. artic.1.2.33

1. D Rimo videtur inconuenienter Gen. 3,

dici s complenit Deus die [eptimoapaus [unm,
guod fecerat . Qui enim opus complet, aliguid
facit; fed Deus die feptimo nihil fecit, imo
vt dicitur Gen.2. verbis immediaté fequenti-
bus , vequicnit die feptimo ab omni opere , quod pa-
irarat 5 €rgo.

2,  Secundo tempus Incarnationis ad
Gal.4. dicitur tempas plenitudinis, ac Deus
per Incarnatioiem ; & mortem complenit,&
perfecit opus funm,idedoque Chriftus moriens
loan.19. ixit confummatumeff : in fine ctiam_s
mundi Deus complcebit opus fuumsergo non
apparet ;in quo fenfu Deus die leptima com-
pleucrit opos (uum , quod patrarac,

2« Tertio opus, cui multa funt adden-
da; hondum cft completum ; fed operi fex
dierum multa erant addenda , nimirdm 'mul-
ta indinidua , plures nouz fpecies, quz qua-
tidi¢ oriuntur ex putrefadtionc, vel commix-
tione feminum, innumerz anime rarionales,
quaz quotidie creantur , Incarnatio Verbi, de
qua Hierem:s. dicitur , nousm faciet Dominns
Juper terram ; noua apera miracnlofa, de qui-
bus Ecclefialts 36. dicitur, Inpgua or immuta
mirabilias circa diem iudicij innouabunror
omaia in glorificatione San&oromiuxtaillud
Apocal. 12. Er dixit qui fedebarinibrono: ecce
toua facio omnia ergo. :

4. Quarrd viderur inconuenienter dici

649

Gen. 2. requienit Deus die feptimo ab omni opere >
quod patravat. Nam quics oppenitur motui,&
labori , qui oritur ex motu: fed Deus creauir,
perfecit, & ornauit mundum abfque motu,&
labotc:ergo poft creationem,& opera fex dic-
rnm non qli!Cl]l[ -

5. Quinto (i dicatur Deum quicuifie; in
quantum ccilauit operari , contra cft, guia
Ioan.s. Chriltus dicitt Pater vfque modo opera-
tur 5 € egooperor 5 ergo Deus cuam fepuma die
non ceflauerit operari , on quicmr Y

6. Sexto videtur Deus non debuiffe bene-
dicere potius dici feptima, qua quieuit ab
opere , quam alijs fex diebus, quibus opeia-
tuscft . Deus enimm benedicendo benefacit ,
quid facit quod dicit, ideoque Plal.148, dici-
tar tipfe dixit, € faita funt; fed Deus benefa-
cit , operando , & facicodo bona, non antemn
guiclcendo, & ceffando ab opere: ergo debuit
potius benedicere fex dicbus,quibus operatas
eft, quam dici feptimz , qua quicuit ab omnl
opere,quod patrarat .

7. Refpondeo, quod explicato opere fex
dicrum , defcribit Moyfes quictem, & fan~
&tificationem diei feptima . Quia vero artifex
non quiefcit ab opere, nifi illud prius perfece-
rit, & ornauerit, ita vt iuxra finem intentum
nihil operi fit addendum , ided prazmittit
Moyles, quod per opus fex dierum 5 perfeidi
funt ceeli  ac terr@, & omnis ornatus eorum ; ita vt
inxra finem a4 Deointentum nihil mundo fue-
rit addendum. In Hebrzo vbi nos legimus »
omais oxnatus eorsm , legitur , omnes exercitus eo-
r4m ; quia nimirim que {pedtant ad ornatum
caeli; & elementorum , ad modum quorum=
dam exercituum ordinatfiimé funt difpofita.
Stelle fiquidem f{unt veluti exercitus ccelo=
rum: Aucs funt veluti exercitys aeris ; Pi-
fces funt veluti exercitus aguarum ; Anima-
lia terrefiria funt veluti exercitas terre » qui-
bus praelt homo , tamgquam Imperator.Quia
rurfas artifex dicitur complere opus funm,
non foliim cum vitimam manum imponit,
fed ctiam cum manunm fubtrzhit ab operes ,
ideo Moyfes addit , complenitque Dens die fepti=
o opss fuum, quod fecerat . Cum enim die (ex-
to vitimam manum impofuiffet operi , & fic
compleffet illud pofiting , diefeptima videns
opus cfle perfedtum , fubrraxic minbm ab
opere, & ficillud compleait negatiug , ¢ re-
quienit ab ovsni opeve 5 quod parrarat . Porro non
ita Deus feptima die quicuit, vt ceffauerit 4
faciendisijs,quex (peftant ad confernationem,
& gubernationem vniverfi: (3b hoc cnim.s
opere nunquam ceffauit , neque ceffabit:
ideoque Chrittus dixit [oan.15. Pater meus v/~
que modo operatuy. , & ego operor) , fed foliam cefs
{auit ab apere creationis, ideaque ad hoc ex-
primcadum Moyfes dicit : requicuit ab omii
opere , guod pairarat. Abfoluto enim operexs
creationis , ab ipfo requienit. Dicitur antem
Deus requieuifie ab opere, non aurem in ope
re , quia Deus licet ceflaucrit ab opere (uo,1a-
men beatificé quienit per modum pertedif-

: Naan (imz




650 Dequicte.&fanflificationedici feptime

{fima (atictatis, non in opere {uo , fed in {eip-
o . qui eft ompe bonum..

g, -Addir Moyfes, quod Deus benedixit
diei feptimo , & fandificavit illum = & quia
res dicuntur benedici, & fapndificari, com
{pecialiter dinino cultui dedicantur , ¢o pa-
&o,quotempla,vefles & vafa facra per qua-
dam benedidtiones , & {andtificationes dinino
culeui dedicantur , ideo Deus dicitur benedi-
xiffe, & fanétificaffe diem feptimums,in quan-
tum illum fpecialirer divino caltui dedicauit.
Rationem, propter guam Dens diuino cul-
tui dedicanit dicm {eptimum pre alijs lex dic-
bus hebdomade , affert Moyles ex co, quod
in ipfo ceffaverat ab omni opere (0 ; quod
fecerar . Quia igitur Deus die feptimo cefia-
uit ab operc creationis , & requienit jo fe 1p-
{0, diuino cultui dedicaunit diem feptimum »
vt homines ceffarent aboperibus exteriori-
bus , ac Dep vacarent, & requiefcerent inos
Deco, Licet vero Deus diem (eptimumg dini-
no cultui {pecialit¢r dedicauerit , non tamen
ab initio homines obligauit ad fpeciatiter-illa
die colendum Decum, (figuidem hane legem
obligatoriam tulit deinde per Moyfem) ;- fed
folum per modum confilii mamfeftauit fibi
fpecialiter placere, vt primi homines die fe-
ptima pr alijs hebdomadg dicbus dinino cul-
tul vacatent »

0. CnncluditMoyles per quemdam epi-
logum ; Ifte funt genergtiones celi, & teire,
quande creata funtin die s quo fecit Dominus e~
Insi, & tevram, o owmne virgultum agric V.bi
nos legimus Dominus Deus in hebrao poni
tur nomen Tetragrammaton Irosab; acdici-
tur feonab clobim, <re. Eft autemn leouah no-
men proprijflimum Dei , ac fignificat cum.s,
gui itz eft , ve per fo fit, & fit primum peinci-
pium ¢flendi « Senfusigimur et . Modo expli-
cato fada funt generanones coii, & terrz:in
die;hoceft in dicbus (Hebrzi figuidem vten-
tut fingulari, loco pluralis)in dicbus,inquam,
in quibus Ieouah clohim ; hoc eff qui itaclt,
vi per fedic, & fit primum principivm effcn-
dis & eltiudex habens prouidentiam reram.s
humanarum , creauitcoelum , & terram ; &
omne virgoltum agei, & herbas terrz in flatu
perfecto, ablque co quod paulatim orireatuy,
& germinarent ex terra . Ideo Moyies ad ex-
plicandum hunc modum productionis, addic
Dewn creafle omne virguitum agri, antequam oyi-
returex terra s paulatim pimirum, & modo
naturali, ¢ emnem berbam regionis ; [)r:"r.fﬁl‘m.:wz
germinarer ; paulaum pimitdm , & modo na-
turati« Quia rurfusad hoe, vt herba , & vit-
oulta praefertim perfectioras modo naturali
acquirant debitam perfedtionem , requiritpr,
vt terrairrigeturd Deo pluuis 3 & colatur ab
hominibus s Moylfes ad expiicandum, quod
virguira y & herbe tertia diefune produciz a
Deoin flatu perfeo, modo non naturali,
addit, guod cum tertia die producta {ust vir-
gulta, & herbe, nounduin Dominas Deus plucrat
fupey terpame s @ bome nom erat , qui operavciuy ter.

ram ; fiquidem homo produdtus clt ferta di
Demum quia poflet aliquis putare , qt
tertia die  cum adhuc non pluiffet, terra efict
arida , ideo ad hocexcludendum Moylesad-
dit, quod licet terra non irrigatetus ple
tamen aqua diuina virtute fe infinnans per vi
fcera terre, alcendebat ex terra, ¢o pac

eretur mareria apta, vt ex eatertia di
cnt virgulea, & herbaz, ac quinta, & [exi:
fierent animalia terceftria, & ipfe homo fecun-
dum corpus .

10.  Ad 1, Refpondet primo Catharinus
explicans hunc jocum Gencfls,Denm aliquid
creafle die leptimo,ratione cuius dicatur opus
fuom complefe. Hanc featentiam videtur
infinvare Hicronymus in quaft, Habraicis
dicens 1 AriFabimus igitur Tudgos .qul de otio Sab-
bati glorfantur 5 guod tam tune in principio Sabbas
tum diffolutum fity dum Deus operatur in Sabbato ,
complens opera (ua, @ benedicens ipfi diei ; quia in
illo wninerfa complenerie « Vernin hzc.opipio re-
pugnat {enfui communi Patrum, qui dicunt
Deum fex diebus feciffe omnia, & feptima
dic ab operibus vacaffe , quod eriaminfinuag
Apoftolus ad Hebr. 4. dicens: Relinguitur fab.
lm‘;{:fmuf pnpu{u Dei . Lui erimbngreflus ef in re-
quiem eius, ctiam ipfe requieuit ab opcribus fuis , fi-
¢ut 4 [uis Deus. Refpondent alij fecundo le-
gendum cum feptuaginta,quorum le&ionem
videtur approbare Hicronymus lib. de qua(t.
Hebraicis ; complenitque Dens die fexto, nonss
autemdie feptimo, vt légitur in vaigata, Sed
preferenda et leCtio yulgata, quam ipfe Hie-
ronymus loco citato fatetur elle conformem
antographo hebrao. Refpondendum crgo
cum San&o Thoma quzk. 73. ad z. Suarie
lib.zede opete fex dierum, cap.i1.pum.i. &
alijs commuaniter , diftinguendo maiorem.. ;
qui-opus complet intrinfecé , & pofitiué , ali-
quid facit pertinens ad vltimam operis perfe-
&ionem , concedo = qui complerexcrinfecd
& negatiue , ncgo maiorem; concedo mino-
rem & & dillinguo eodem pacto confequens .
QOpus potelt compleri dupliciter, primo in=
trinfece , & pofitiué , vitimo circa tllod ope-
rando ; fecundo extrinfecé , & negariug, pri-
mo ccflando ab operatione » Deus (exta dies
compleuit opus [Gom intrinfecé , & pofitiug,
vitimo cirea llud operando;die feptima com-
pleait extrinfeceé,& aegatiug,;primo cellande,
& quiefcendo ab-operatione,& declarandoils
ludiam effe perfe@um ,

11« Ad 2.ditinguo maiorem:Deus come
plenic opus funm tempore Incarnationis, &
complebit in fine-feculi in diverfo genere,
conc_cdc; 11 codem genere , in quo comples
uitdicfeprima, nego. Opus aliquod pluris
bus modis dicitur compleri ; primo per hoc,
quod-aceipiat fuam intcgricatem fubtantia-
lem , & naruralem . Hoc padto opus Deihoc
clt mundys complerus eft politiug , & intrin-
fece

E




AT~y

e R

s St S

Liber IV. Quizftio CCXXIT.

(ecédie (exta, negatiué, & extrinfece die fep-
, vt didtum eit num. 1o. Secundo pateft
s compleri pet hoc , qiiod obtineat lunm
vitimus finem ; & quia vidarus finis mun-
di cft perfe@a beatimdo Sanctorum , quam.s
obtinebunt in die judicii , ideo Deusin hoc
{enfu complebie opus fuum in die iudicij,
Tertio mundus poft peccatum primotnm.s
mominim iadiguit opere redemptionis , &
hoc opus Deus compleuit per Incarnatio-
nem Verbi, & mortem Chrifti, ideogues
Chriltus moriens 1o, 19, dixit : confummatunn
fﬁ X :

1z. Ad 3. difinguo maiorem : Opus ; cui
multa funt addenda, non eft completum (ub-
ftantialiter » & integralitcr in ratione primz
inQtitutionis , nege : in alijs rationibus, con-~
cedo maictem : concedo minorem ; & nego
confequentiam . Mundus die feptimo fuit
{ubftantialiter , & integraliter campletas inws
ratione prime inthtutionis, at potuit, acde-=
buit completi in alijs rationibus . Mundus
fubftanualitér completus per hoc, quod
abeat fuas partes , & omnes {pecies ; quas
it, vt poflit conferuari, ptoducendo piu-
taindividua, in quibus conlernentur [pecics
corruptibiles ; fed hoe totum obtinuit priosis
fuprem dicbus: ergo, Licet crgo mundo ad-
dantur quotidic neua indiuidua,noux anima
rationales , nouz fpecies” ex commixione fe-
minum, tamén cum hacomnia mundus vir-
tualitér habucrit abinitio, ira vt deberent na-
turaliter oriri, non fequitur , quod mundus
ab initio non Faerit {ubftantialiter comple-

us, & perfedins. Incarnatio Verbi, & alias
opera fupernaturalia non pertinent ad perfe-
¢tionem naturalem,fed fupernaturalem mun-
di, & ad opus redemprionis , ideoque etiam
aote [ncarnationem mundus erat (ubftantiali-
tee s & paturalitér peite@us. In fine mundi
Deus mundum renouabit , & perficiee in ra-
ione vigimi finis,noc eft glorificationis « Ad-
Yus Thowmas inrelp- ad 3. quod nihil
modum 4 Deo fadli elt totaliter nouum ,
nod non aligualitér in fex primis dicbus
przcefierit , & in hoc fenfu explicat illud Ec-
alt. 1. nibil fub fole nounm . Tans enim precef-
fiv in [eeulissqus fuevunt ante nos «

13. Ad 4. refpondet Sanétus Thomasqu.
73.art, 2.ad 2. non omnem quictem oppent
motui & labori fed ad aliquod genus quic-
tis fufficere , vt glis cefferab aliquo operes
fed Deus die feptimareeffauir ab opete produ-
cendiip mundo houas créaruras (pedtantes ad
cius {fubflantialem ; & naturalém integrita-

“tem, &'que hon contihcrentur Virture ifs

jam produdkis: ergo quiouit .

14, Ad’s. Chriftusdixics Paser vfque modo
oberatur , @ ergo operor s NON qUIA NOUAS Cred-
turas condat, gua non contincantur virtuali
ter i conditis fex primisdicbus, fed quias
operatur, conlernando, & gubemando mun-
dum conditam .

15+ Ad 6. Dcus benedicens dici feptim »

631

dedit rebus iam produdis bonum conferuas
tionis, & propagationis. Rurfus benedixit
potius diei, inqua qucuit ; quam dicbus fex ,
guibus fuerar operatus, ad fignificandam
quietem , quam daturus cit iuflis poft ope=
rationes huius fzculi,fururam bonuni incoms-
parabiliter maius bonts huus fxculi.

QVAESTIO CCX XIL

Vierim Deus creanerit » ¢ ovvanerit manduns
[ex diekns naturalibuss hoc es? fex circue
lationibus primi wobilis , vel Vo
2antim momentos ant die nd-
turali , ac fex diebns fo=
lum [piritnalibas s
ac ﬁ;jﬁiri.r 2

8. Tho. .74, arte 1, 24 34

I, Idetur Deus mundom creafle , & ot-
nafle vano tantum di¢ , iMo vno mo-
mento , & iaftanti , ac fex dies defcriptos 4
Moyfe non efle {cx dics naturales, hoc eft fex
circulationes primi mobilis , (ed (¢ dies {piri~
tuales , hoc eft fex cognitiones Angelornm ,
uibus fex opera funt intelle@ul Angelorum
ordinatim propofita: primo quia Ecclel. 18,
de Deo dicitur: ,Qui vinit in gtgranm s creagit
omnia fimul; crgo non produxit fueccfling vaii
poft aliud , ita vt prima die naterali, hoe eft
prima circulatione primi mobilis, fecerit lu-
cem ; fecunda firm amentum, tertia congrega-
werit aquas in vaum locum , hoe clt i mare,
jta vt appaructit terra, in eaque produxerit
herbas, & plantas : quarta fecetit luminaria,
hoc eft Solem, Lunam, & flellas, caque pofue-
ririn firmamento coeli s guinra fecerit pifees s
& aues; fextaanimalia, terrefiria , & homie
nem; feptimademim guicuerit: crgo {eptem
diesdefciipti 4 Moyfe debent folum intelligi
{piritueliter, ac myfhce .

2. Sccundo,In prneipio’s hoc eft in prima
inftanti, & momenta,creaett Deps calum, & tey-
yam, vt dicitorinitio Genel fed;Exodi 3 1. dici=
tur: fex dichus creanit Deus caelum , & tervam :
ergo primuin illud inflags & momentum,
diniditur ctiam in fex dics; fed non poteft vai-
cum inftans ; & monjentum diuidi in fex dies
natarales, fiue in fex circulationes primi mo=
bilis : ergo fex illi dies fucrunt dies fpirituales,
ac myftici .

;. Tertio Moyfes poftquam cap. 1. de-
fcripfic opera fadta fex diebus , cap. 2. fignifi-
cat jlla fuiffe fadta vnadie, dicens; Ifie funt
generationes celi , & ¥erve in die , quo feeit Domi=
wus celum, @ tervam, & omne visgultum agre v €10
dies naturalis vna dinidirur 3 Moyle in fcx
dies {pirituales ; ac myfticas . TR

4. Quatto Deus, cum in principio, hoc
eft primo inflanti , vel momento creauit coe-
lum , cxeauit illnd in fuo ftare naturali cums
; Nnnn 2 o~




7 e TS | | ¥
652 Defex dicbus naturalibus, vel my

omnibus {uis partibus, quas naturaliter exi-
git , non auigm in i raculofo, & pra-
terpaturali s ve £ 1es cum Augufti-
nos fed fitma 1 uminaribus, Sole
nimitum , Luna, ac fellis , eft pars naturalis,
& pracipua ceeli: ergo Deus creauit coclom
cum firmamento , & luminaribus , ac proin-
de cum firmatregtum , & luminaria dicune-
tur produdta foiffc die guarta , quarta illa dies
noneflt quarra circulatio primii mobilis , fed
ell quartain aliquo fcofu (piritaali , ac myfi
co . Idem dic de alijs diel

5. Quinto Dei perfedia f

mnt opera, vidi-
citur Deuteron. 4. ergo Deus ab initio creauit
mundum perfedtuim ; ac nulla affertur conve-
nicns ratio, propter quam creaucrit impetfes
¢tum; ac{ex dicbus paulatio perfecerits
6. Sexto {1 Deusdiftinétis fcx diebus fecif-
fet opera, qux narrantuy, vel illis faciendis in-
jumpliffer totam diem , vel vnam folam par-
tem diei, alia autem parte ceffaffet ab opeic;
fed vtrumquevidetur inconiueniens : €rgo
Deus omnia fimil fecit, ac fex dies {umendi
funt in fenfu {pirituali , ac myftico.
7+ Refpondeo, quod propter allata argu-
menta quidam Patres, & Scholaftici opinatd
funt Deum ab initio fimil cuncta voo inftanti
creaffe , & ornaffe mundum, ac feciffe omnia,
que Moyles accommodans ¢ captui rodjs po-
puli deferibit vt falta fex d . qui proindg
non fuerint fex dies naturale cx fex git=
culationibus primi mabilis; (ed fex dies {piri-
tuales, ac myftici . Hanc opinionem claré do-
cuit Philo lib. 1. Allegoriaruym dicens . Euflis
cang f[implicreatés cfl putave fex diebus, aut vtigue
cerio tempore mundary effe conditum: & infra i exgo
cum andis ; complewit fexto die apera 5 sutell
debes de diebus alignot, fed de fenavio perfi
mero. Vt autem docer Sandus Thomas hac
quelt. 74, art, 1. fcnarius nomerus eft perfe-
&tus , quia confurgit ex fuis partibus aliquotis
coniundlis , qua quidem partes funt voum.,
duo, & tria, acfimul fumpta faciontfex. Par-
tes anrem aliquotz funt, quz finities fumpea
counfliteunt rotnm, co padio,quo voum fexies
fumptum conflitair fex, duo rer fumpta colls
flituuar fex, ma bis fumpra confinone fex .
Eandem opinionem fecutns ¢ff Clemens Ale-
xandrinus lib. 8. Stromatem cap. vitimo,
& Auguflinus ibus inlocis infra referen-
dis, ac proprer Augufting reuerentiam Schola-
flici antiqui noll omuino illam reijciunt , fed
veluti problematice defendunt, licet contra-
riam vt communiorem Patrum prxferie vie
deantur . Sunt anrem tales Schoiaftici San-
&us Thomas 1. par. quait. 66. & lequen. &
prafertim hac quattione 74. & de Potentiaw
quaft 4. arr. 1. & 2. Alenfis 2. par. quatt 44,
Memb. 3. & quz er toram . Alberins
autem in 2.dift. 12.4 pinioncm Au-
guftini magis inclinar, camque larius defendit
in fumma de quarvor cozuis. Coulentiunt
Eugnbinus, & Caietanus in Genefim, & Mcl-
chior Canus relatus d Molina

8. Duo funt modi expenéndi, quo padto
opera , quz fatta funt vaico die ; imo vni
momento, &iaftanti, dicantur effe fz
diebus . Primus et Auguftini,; ve explic
mns quasit.164. luxta hunc modom quia crea-
tio mundi innotuit Angelis, cognitio autem..»
Angelica propter fuam clarifatem et quzda
lux fpiicualis , & quadam dics, dicitir mnn:
dus fadtus in die {pirituali, & Angelica: Quia
rurfus Angelis innotucrunt fex genera rerum
prodularam, potlunt incogoirione Angclica
diftingni fex dics {piritnales. Prima dies eft
coguitio, qha Angelis iInnotuit Deum dizife,
Siar luy, & facham cffe lucem ; camque dinifam
d tenebris. Secunda dics clt cognitio,qpa An-
gelis innotwit Deumdikille ; fiar frmamentum
8 medio aquarem, O dinidat aquas ab aqguis, & fag-
tum cffe jta, & firmameotum vocatum coe
luns. Tertia dicseft cognitio,qua Angelis in-
notuit Deum dixifle : Congsegentur aque , que
fub calo funt,y in winm locum, ¢ appareas avida , &
fadtum effe-ita, acandam vocatam finfle teta
ram, congregationcm autem aquarnm appel-
latam mana. Ad caodem tertiamy diém [pes
étar cog snotuit Dennm dis
xiffe, germinet serva bevbaw viventem,er facientien
Semen ; & lignun frulliferuns faciens fruGum e,
& faGom ctlc g, Cuaria dies eft COgnINIo ,
qua AuZelo inaotuit Deam dixifle: fiant lumi
navia infirmancnto ceeli & o & faGuniele ja.
Quuata dies eft, qua angelis innotuit Dean
dixifie; prodacant aque veptile anina vinestis , ¢
welatile fuper tervam fub firmamento cali , & fa-
dum efle ifa. Sexta demum dies eft coguitio ,
qua Angehs innotuit Deum dixifle : producas
terva annmam viucniens in geneve [uo, iuthenta , &r
reptilia , & beftias terva fecundum genus fuwm , &
factum efle itd . Ad eandeny fexram diem,
fpcdtat cognitio,qua Angelis jnnetuit Deum
dixille factamus beminem &c. & homine
creafle . Vlifra hes fex dies creationis-m
poteli confiderari feptima dics, hoc el co
tio » qua Angelisinnotuit Deum complc
fc opus, quod fecerat, & requicuifle, ac cefe
fafle ab omini opere, quod pacrarat . :
o. Tertio in finguolis his {ex dicbus confi-
derat Augufrinus mane, & velperam, feu co.
guitionem marutinam , & velpertinam . Er
quia mane ¢ft principium diet, veipér auten
elt diel termiaug, idéo mané, feu €ogniiio
matutina cft , qua Angelus cognoleit res vp
cxiftentes in Verbo, & ineffentia divina, tay.
quam 1n principio creationis , velper antem =
feu cognitio vefpertina et cognitio, quia A;

fex

s GUR angelis i

£hile
5 cognofeit res vt exillentes in fepfis,
w1 Eermino Creationis i & qua co-
guitio s g ua angeli cognofcunt res crestgs in
fuls propuils naturis, eft minus clara ; quam
coghitie, quaires cogriofeunrin Verbo , & in
efientia divina per viljonem beatificam | ideg
ilta-comparator ad illamy, ficut made claL
fimumad velperam habeatem tminorem g1~
nitatem > & aliqiud obfcuaritaris . Proptereas
iplemet Auguiiaus bib. 4. de Geneli ad livte.

tam

HCo




Liber IV.QueflioCCXXIL. 653

ram cap. 23.dicit & Maultusz interefd inter cognizios
nem vei cainfcumaue in Fevbo Dei ; & cognitionem
gius innatura eins , vt itlud merito pertineat ad ma-
ué s hoc ad vefpevam .

10,  Tradit hanc explication€ (ex dierum
Angaftinus lib. 4. de Gen. ad litt. cap. 22. &
fequentibus, lib. 5+ & 1 1. de Cinit. cap, 7- &
290. & pluribus alijs locis - Licér tamen videa-
tur inciinare iv hanc opinionem; que dicit
mundum creatum fex d:cbus, nona naturali-
busy fed fpiritnalibus, tamén illi non emning
adheret. Lib, enim 1 1. de Ginit.cap.6. dicit .
Lwi dips.cuinfiodi fint , ant perdifficile wobis ; aut
impoffibile e/t sogitare, quanto magis diceve .- Et lib,
unperfedo de !Genef. ad litt- caps 1, initio,
premittit (e de hisagere, non athrmando, fed
quetendo, dicens . De ebferris naturslium re-
vutg , qud emnipotenti Deo artifice fadla funt , non
afirmande; fed gugreado traffandum eft , ac mox
confeflionem fdei promiteit , ne alicuios er-
rauis contra idem argui poffet, ac poft pro-
feflionem fidel initio cap. 2. dicit. Secundum
Fane fidem, qua poffuntin bac libro quers, o difpa-
£y hae funt o & cap. 20, einfdem libri dicit.
Librum genefeos mulizpliciter quantum potui 5 entgs
efeaul, protulique [ententins de werbis ad exercitatio-
aem aofivam obfcuré pofitis , non aliguid wnum te-
meré affivmans ; cum praiudicio altcvius expofitionts
foviaffe melioris, we pro modulo fuo cligat quifque
giod capere poffic s whi aurem quid intelligeve non
poreft s Sevapeare det honorem 5 fibi timorent «

11s -Sccundas modus explicandi cit Caie-
taniim cap. 1. Gen. inexplicatione prim diei
1 fine, X initio c.2.quilicét fateator Moyfem
locatum fuifle de die naracali, oibilomious
docet opera defcriptainitio gencfeos fadta ef
fe, men {ex dicbus nararalibus, ficut verba fo-
nage videntur , fed vaica die; imo vio mo-
mento, & inltanti, dici autem fada fex die-
bus, quia i fex dicbus fiereat, ita elent difiti-
buenda. Melchior Canus,vt refert Molinas
apud Suat. lib. 1. de epcee fex dictua, cap.

1:.num2, in alijs conuenit cum Cidietano ,
ac d:ffcr_t in hoc, queod Caictanus illa vnica
die cenfet omaia fuille f22a Gmul: Canus au-
tem cxiliimat milta non fuiffe fadtas Gmul
cum cicmentis, fed poit , cum manifefté nar-
Tentur ¢t ex materia preexiftente . Dam
autem quaritur, o que vero fenfu Movles
potucrit dicere , faa effe fex diebus , qua fa-
ctafunt viica die, refpoader aliquando Scrip-
turam vtk verbis abfolutis pro cenditianatis
ad fignificandam propofirionem conditiona-
tam . Probatexemplis. Nam pfatin. 1o de
cceiisdicitnr: ipf pevibunt,in ariem pargranebis ,
ac fenfnseft puré conditionarus: ensamft ipfi
pereant, tu permamebis « ‘Matth. 24. dunr Chris
flus dicit : Calum v terra tranfthunt , verba au-
iem taanon prateribunt, (entus eltetiam i celum,
& lf?i‘dl Leanfirent verba med non prateviouns .
In fimili fenfu Ariffoteles, qui egiftimagit
motumrceeli fuiffe ab zterno , ac non ince-
pifie du‘_m‘ libs 1. de ceclo, cap. 2. dixit s mo-
Wim ceeil inciperere ab oriente ; fignificauit;

quod {i incepifict,ab oricnte deb
fe fergo noacft mitam, qizod !
rit mundum conditam fuille fex dieb
{enfu conditionato, ad figuificandun ¢
fi {ex dicbus conditus fuiffer, icapera debuif
fentordinari . :

13. Secunda f{ententia communis- Theas
logorum, & Patrum , excepto Auguitino ,
docet ‘opéra narrata 3 Moyfe fafta failfes
non fimul , (ed fuccefliué, ac fox diebns; non
puré fpicitaalibus, fed materialibus, ac natus
ralibus ; ac confiflentibus in fex circulationi=
bus primi mobilis. Tradunt hanc fearentiam
Bafilius,& Ambrofias in Hexameron, Chey-
foftomus, Beda, Strabus , & Rupertus in Ges
nefim ; ac recenriores Seriptur® interpreies
pene omues . Scholaftici ctiam cum Magi:
ftre ba 2. difts 12, & com Sanéto Thomas
quait. 74. art. 2. hanc opinionem magis pro=
bant .

14, Probatur ; nam cum narratio Moyfis
fithiftorica , debetintelligi vt verba fonants
ergocum dicit ablolate , FaZumgue off vefpee
ve; & wmane dics fecandusy dies teitins , debent in-
telligi fex dies narurales, cam vefpere , & mas
ne naturalibus . Confismatur : vam G Gmnl
©mnia in principio eodem moOMEnta , ac ine
ftanti fuiflent creata , etiam primi hominesin
principio fuiffent creati; fed hoc videtur Seris
ptura tepugnare : ¢rgo . Probatur miner s
nam cap. 2. Genef. poffquam Movyfes digit,
quod Deus fecerar omne virgultum agri , fubdrr.
Non enive pluerat Doviinus Deus fuper téivan, ¢
home now evat qui Bperaretni tervar i €CEC erat
virgultum age, & tamen homo nondum.s
fuerat produdtus. Eodem cap. dicitur ; For-
mauit igisur Deys bominen de limo terva, & paulo
POIk s Fovwatis igitnr de bumo cunflis dnimanti-
bys tevva: fed hzc fignific:nr heminem , &
animalia fuiffc formata ¢x materia siften-
tc: ergo homines ; & animalia non funt pro-
ducta il in codem momento, & inftanti
cum ¢gelo, ac terra. A fortiori mulier eft for-
mata poft virum . Dicitarénim codem cap.
2. Adg anten non inuenichatuy adimtor frmilis eins .
Tmmifit ev¢o Baminus Deus [oporen in Adawm cu-
qne obdoviniffet s talic vnam de coftis eins re. qua
manifefi¢ fignificant {ucceilionem temporis »:
ac ‘Euam formaram fuiflc poft Adamum. .
Videri poteft Suarias lib. 1. de opere fex die=
rudm, €ap. ro. 11. & 12, vbi fuse difputat des:
hoc punéto .

15. Adi. ExEecleiaft. 8. vhide Dco
dicitur: creauit omria fimsl , relpondet Sanélus
Thomas’hac quaft. 74. ad 20 Dued Deus crea-
uit emnia fimilquantum ad repum febflantians ques
damineda informem s fed quantum ad formationem ;
que falla eff per diffinionem , & ornatum ; non fi-
miid . Vade fignantér veitar verbo creationis . Deus
igitilr omma, qua proprié creauit ex nihilo,
nimirim Angetos ;caelom , elementa , crea-
uit fimil; alia,qua fecit, & formauit, non ex
nihilo, fed ex precedenti materia; vel faltém
iirmatcria prefuppofita, vt animany mltiona-

cm




654 De{exdicbusnaturalibus, vel myflicis.

lem ; non fecit fimnl, fed fuccefling fex dies
bus. Suarius lib. 1. de opere fex dierum, caps
10. num. 22. additdicictiam pofle , qudad ly
fimil non fignificat imultatem temporis »
fed communitatem f{ine exceptione, ita vt
fenfus fit: Deus creaunit omnia finé exce-
ptione.

16, Ad 2. Chryloftomuns Homil. 3. inb

Genef. dicit Moyfem per illa yerba , in princi-
pio creanit Dens celum , ¢ tervam, (Dmmanm.s
-ngrrare ominia opeta, qua deinde particula-
tim defcribir fafla efie fex dicbns . Juxta hanc
explicationem dum dicitur , In principio crea-
wit Denm calum 5 o terram, per coelum, & rer-
ram intelligitur t@ta rerum vniverfitas faca,
& ordinata fex diebus : per ly in principio non
fignificatur folum inftans indiuifibile , fed to-
tum tempus, quo mundus eft conditus, &
ordinatus per partes fex dicbus,vt Moyfes ver-
bis fequentibus exponit . Hoc autem princi-
pium diuifipile Deuteron. f21, vocatur fex
dies per illa verba i fex diebus creanic Deus ce-
dum, ¢ tevrem . luxta communiorem; & no=
firam fententiam, qua docet per ly in princi-
pio fignificari primum inftans indiuifibiles
temporis , dicendum, quod verbum creandi
in Scriptura fumitur multipliciter, aliguando
ad fignificandam propriam creationem co-
rum, que fiunt omnino ex nihilo, aliquan-
do ad fignificandam preduéionem etiam co-
rum,quz fiunt ex materia preexiftente . Dum
igitur Gen. 1.dicitut, creanit Dens celum 5 &
2ervam 5 ly ereanit fumitur firidté, ad fignifican-
dam propriam creationem , ac nomine cosli ,
ac terrzintelligitur voiverfitas rerum proprié
creatarim ex nihilo.Dum auté mBeuteron. 31
dicitur : fex dichus creanit Deus colum,@ teyram,
1y creanit,iumitur latius, in quantum fignifi-
cat produdtionem rerum, fea fint fadte ex
nihilo, {eu fint faétz ex materia przluppofita,
ac per ly celum, & terram intelligitur vninerfi-
tas rerum , qua fex primis diebus fuit produ-
&a, ordinata ; & perfeéta .

17. Ad 3. Relpondet San&us Thomas
hac quaftione 74. art.2, ad 1. Prodin die , quo
cveanit Deuscalum , & tevvam , creanit etiane omne
wirgnltum, non in alls, fed antequam orivetur fuper
terram; id eff potentialitey, in quantum contiaes
batur in {uis cavfis prima die productis: ter-
tia deinde die produxit fecundum fuum efle
formale, & actuale. Secundo refponderi po-
teft, quod in fecunda parte periodi intelligis
tur repeti ly in die, ac fenfus eft 5 e funt gene-
yationes celi , & terva s quands creata funt in die ,
quo fecit Deus celum, & teyram , ¢ indie, quo fe-
cit omne wirgullum agri @c. In prima ergo par-
te periodily in dieiuxta ca, qua Moyles ante
narraucrat,fumitur pro die prima, in fccunda
parte periodi (Umitur prodie tertia,

18. Ad 4. Sicut non eft miraculum , ne-
que contra naturam hominis, qui vocatur
mxtecolmus,hoc eft partus mundus, vt pro.
ducatur in fratu_imperfecto , ac deinde perfie
ciatur, fic non fuit miraculofum, ncque cone

tra naturam mundi magni', qui vocatur ma?
crocofmus,vt pritis produceretur in ftatu im-
perfedto, deindé perficeretur . Firmamentian
igitur, & luminaria primo die fuerunt pro-
dudta fecundum {ubftantiam , fed accidenta-
liter informia : fequentibus diebus fucrunt
formata, & ordinata, vt explicatum eft ; ne=
que hic modus operandi fuit miraculofis,vel
contra naturam mundi.

_I9.  Ads. Deiperfedta funt opera, vt di
citur Deuteronom. 4. ideoque Deus fecit
mundum perfedtum . Fuit tamén conue-
Biens, vt Déus in primo inflanti non pera
ficeret mundum , non ex defedtu’ potentiz,
fiquidem in inftanti potnifict mundum perfis
cere ; fed v in co perficiendo leruarct quem=
dam ordinem . Hzc ratio defumpta et ex
Ambrofio, qui lib.2. de Cain, & Abel, cap. 6.
dicit. Ptigue fmitl omnia fleri inkeve potuit Devis «
Sed difiinffionem [erpave maluiz 5 anam nos in
omnibus negotys imitaremur . Similcm ratio-
nem afferclib. 1. Hexameron,cap. 8. ac plures
alias ratienes afferr Chryfoftorcus Homil 3.
Gen. Nazianzenus orat. 43.in nonam Domi-
nicam , & Nicetas ibi .

20. Ad 6. Probabile eft;quod Dens ope-
ribus fingulorum dierum non infdpferit toe
tam dien,fed illa perfecerit ia infranti,vel que
fecit cum aliquo motu locali , fecerit brevif~
fimo tempore. Pleraque porro opera viden-
tur fadta non fige motu locali : . g congre-
gatio aqua in voum locum fafa clt non fing
motn locali aguarum : planiz , animalia &e,
fadia funt non fine motu iocali materiz 3
fitmamentom , & luminaria, & corum col-
locatio in firmamento cecli videntor fadtass ,
mouendo localiter materiam, illam condea-
fando &c. Perfedto autém quolibetopere, res
liqua parte dici Deus ceffamit, acaliud opus
diftulit in alivm di&, non quia indigeret tem-
pore ad operandum,fed vt ordo feruaretur in pris
ma rerum inflitntione , vt loquitur Sanétus Tho-
Inas itac quat. 74. art. 2. ad 4.

TRACTATVS XV.

De Anirna hominis > sinfgues
creatione .

I RACIPVVM opus fex dicrum
i fuit homo , ad quem tanquams
ad fincm ordinata (unt czteras
opera fex dicttm . 1deo §: Tho-
mas pofiguam decem quaftionis
ctegitde ali)s operibus fex dierum,
fufius viginti, & oflo quaftionibus fequen-
tibus difputat de homine . Er quia homo
confiat ex anima rationali , & corpore, 4
guzfl. 75.vique ad go. qualtionibus fexde-
cun agit de anima prefertim rationali, cinf=
que creatione ; 4 qualtionc g1, vique ad 1oz
difpu,

f!

-




LiberIV. QuaftioCCXXIL 655

difputatde formatione prinsorum hominum
fecundum corpus , ac de corum ffatu inno-
centizin paradifo . Nos hoc tradtatu decimo
quinto cum S. Thoma agemus de anima, pra-
f{ertim rationali, einfque creatienc . Sed quia
tradtatus.de anima fpectar etiam ad philofo-
phiam., ac nos ibi de plerifgue qu:eﬁioaibus
€x profeflo- difputauimus tom in tractata de
anima, tam alijs logis, ideo hic breuirer fo-
lum propenemus doiinam §. Thome, ac
indicabimus loca,in quibus in Philofophia,&
criam in tradtas de adtibus humanis exami-
nauimus plerafque quaftiones . Titulos no=-
flrarum quzflionum oftendet index initio
propofitus. . Tradtatn deindé {equenti,
Deus voluerir,fufiuscxaminabimus quz {pe-
¢ant ad formationem hominis (ecundum.,
colpus, & ad conditionem primorum homi-
num in paradifo in (tatu innocentlz «

QV ESTIO CCXXIIL

Viram anima fit corpnsy & Utrum anima tim
Fominum y tam bratornm animalinm
St aliquid incorporenns

& fubfifiens }
S Thot, g, 75.art1s 3. 3

Ya Rt 1. quarit SanGus Thomas wteim
anima fit corpus?

Reflpondct;, quod aliqui antiqui Philofo-
phi; quia non potucrunt fe {upra imaginatio-
nem elesare ad cogitandum aliud, quam.s
corpora , dixerunt fola corpora efle res
& entia, & id, quod non eft corpus, nihil ef=
{e, & confequenter docucrunt animam cffes
COrpus .

2. Vi reijciat hunc errorem San@us Tho-
nas, fUupponit primo ex communi hominum
fenfu , guod aliqua corpora funt viuentias,
& hxc dicimus animata, aliqua funt non vi-
ucntia, que vocantur inanimata .

3. Supponit fecande , queod vita praci-
puc manifeftatur per cognitionem , & mo
LU, ac proind¢ res dicuntur viuere ex ¢o,

quod cognofcant, vel moueant fe ipfaaliquo -

fpeciali modo . Hanc do&rinam Sanéi Tho-
miz explicans in philofophia, quef. 3. des
anima-dixi vinens definiri, quod fecandum fugm
naturav miouet {¢ ipfum , determinans warios motus
Jecundum opportunitasens . Vita igitur in adu le-
eundo, fiye operatio vitalis, eft cognitio , vel
motus, quores mouet {eipfam , determi-
nano varios motus fecundum opporranira-
teme. .

4« Supponir rertio , qued non quodlibet
principinm vialiter operandi et anima. Sea
queretr enim, quod oculus effet gnima, cum
fit principium videndi, auris efer anima ,
cum {ir priacipinm audiendi, idemque dicde
alijs infrrumentis anime ; fed eft falfom , &

contra communem fenfum , quodoculus fit
anima, auris {fit anima: ergo .

$. Supponit guarto animam efic ; quz in
corpore vinente, & aniigato eft primum prin-
cipium vigendi, & exercendi operationes :
& quijacor licet {it quoddam principium vi-
tz, non ¢t primum principinm vite , ideo
cornoncit anima,

6, His {uppaiitis,probat animam non efle
corpus . Nam corpus viuens non viuit fe ip~
fo, fed elt in porentia, & indifferens ad hoc,
vt fit viuens, vel non (it viuens, poffic, vel
non poflit exercere aperationes virales, &
cum moritur animal, corpus non remanet via
ucas; ergo corpus conftituitur vinens per ali-
quem actum, perquém conttiruityr in {pe-
cic corporis viuentisifed hic adus elt primum
principium viuendi, & exercendi operatianes
vitales, & hunc aftum vocamus animam.s ;
crgo anima non eft corpus, fed actus corpo-
tis organici ; e. 8. anima hominis non ¢ cor-
pus homianis , elufque partes organicz , puta
oculys, auris , cor, fed et altus, quo corpus
conflituitur viuens, & non mortuum, ocu-
lus conflituitur vinens, & potens videre, non
autem mortuus , & incapax videndi .. Videri
poflunt qua in Phyfica quaft, 4. & quaf- 5.
de anima diximus contra {ententiam recen-
tiorum Atomiftarum, qui dixerunt animas
plantarum , & brutorum animalium confifte-
re in combinatione corpufculorum;, vel ins
corpore quodam tenuiffimo , quod vocatur
fpiritus, vbictiam foluimus argumenta con-
traria . :

7. Art. 2. quzrit, verum anima humana
fitaliquid fubfiftens ; hoc elt potens exiftere
pet fe, & feparatum 3 {ubie@o .

Refpondet affitmatiue , Probatur: nam
omnis forma, qua habet potentiam , & ope.
rationem non receptam in matetia, & ins
oigano marcrjali, habet eriam effe indepen=
dens @ materia, ac proinde per fe fubfitens ;
fed anima humana , & vainerfim omais for-
ma intelledtina habet potentiam, & operatio-
nem intelligendi non teceptam in materia,
necinorgano materiali s ergo . Probaturma-
ior : nam operario propria rel propoftionatus
nature einfdem rei: e. g, quod habet opera-
tionem rationalem , habet etiam naturam ra-
tionalem : ergo quod habet operationem .im-
materialem ; & independentem ab organo
corporeo ; habet naturam immaterialem , &
independentem ab organo corporeo, Proba=
tur iam miner, quod nimirum anima huma-
na, & vniverfimy omais forma intelledinas
habeat potentiam,& operationem intellizen-
di non receptam in materia, Nequein organo
€Orporco; ac proindeé incorparcam , & inor»
ganicam ., Ingelledtus enim eft potentia in-
corporea ; & inorganica ; {ed anima hu-
mana , & omais forma incellectiua habet ia-
tellectum : ergo. Praobatur maier; nam vir-
tus difereriug aliquarum fenfibilium non eft
yilum ex-talibus fenfibilibus , (ed et quid fu-

perius




656 Deincorj
perius , & altins ijs, que per talem virturem
difcernuntur , a¢ diiudicantur ; ¢ &, vIiTus

imal difcernit qualitates ran-
Ja qualitas tangibilis, & ne-
gue frigus , neque humidi-
fas, neque ficc d elt quid alrius, & per-
fedtius calote , & frigore’, humiditate, ac fic-
citate ¢ fimiliter virius vifiva, qua animal di-
{cerpit vifibilia , mon eft vilum vifibile, & ne-
que cit lux , neque color, neque albedo , ne-
que nigredo 3 ideingue valct de teliguis vir-
tutibus fenfitiais exterioribus, imo & deinte-
rioribus ¢ fenfus ening internus , & commi-
nis, quo anima difcernit fenfationes {enfuum
exteriornm, non eft vilos fenfus externds {fed
eft aliquid fuperius fenfibus cxrernis: fed in-
telle@ius eft virtus, quaamma difcernit, ac
dijudicat omnia corpora, peRctrans ctiatis
corum effentiam, ac quidditatem; crgo intel-
e@us non eft vircus corporea’, ied cft virtus
fuperior , & altior gqnacmque cOrporea vits
tute s fed omais virtus , que ad (uum actum
indiget organo corporco, per quod Gperetur,
& inquo recipiatur talis actus, eft virtus cor-
porea: e g. potcntia vifiua cft virtus corpo-
tea, quiaad videndum indiget cculo; erga
intellectus ad excrcendum (aum adlum non
indiget organo corporeo , per quod ope-
retir » & inquo recipiatur talis actus & ergo
oft potentia, & virtus incorporea, & inorgani-
ca. Confirmatur primé: nam virtus perces
ptina feafibilium non ‘folnm debet efle ali-
quid fuperius talibus fenfibilibus , fed ctiam
vtilla poffit perfeité difcernere , recipi debet
in organo carente talibus lenfibilibus : e g.
{enfus tadtus non folim eft virtus fuperior
qualitaubus tangibilibus , fed etiam debet re-
cipi in organo carente illo fenfibili , quod di-
fcernit, ideoque manus calida tangens aquam
gepidam , quia haber in organo calorem, non
{entit aquam vt calidam, fed vt frigidam_ ,
manus frigida, quia habet in organo frigus
non fentit aquam vt frigidam , fed ve cali-
dam; fimiliter, vt vifus difcernat petfedte co-
leres , oculus debet cffe denudatus omni co-
lore,prafertim connaturali , idemque dic des
cateris fen{ibus; fed intelleGus eft virtus per-
feqié difcretiua omnpium corporeorum 5 &
materialium ; ergo non folim nen cft vilom
corporeum , & materiale, fed necc recipiture
in organo corporeo > & matetiali. Ab ipla
enim organi materialitate impediretur , neo
poflet difcernere ominia corporca , & mates
yialia .

3. Confirmatur fecundo: nam fenfibiles,
qued incft fenfui fécundum ¢fie materiaic ,
impedits ne perciplatut fenfu , non aurem
impedit, {i fenfujinfic fecandum effe imina-
teriale: €. g. color fi oculo ineflet fecunduin
efe’materiale, impediret oculum 4 vifiones
fni, non autem impedit, fiinfir fccundum
cffe aliqualiter fpirituale fpecici vifibilis: &
guia potentiz materiales habent in fe iplisef-
{e-materiale , ided nulla poteatia natcialis

tactiva, gua ani
gibiles, non eft
que cft calor, o

sreitate & {ubfiftentia anime.,

potelt ptecipere vel (s ivtam,vel fuem adum;
vel fuani fubfaariam, & organum; fed intels
leGus refiexé percipit fe ipfum, & fuos adtus,
& ctiam (ubltani m , In qua iscit, Aimirum
iplam animam;ergo intelledtus non habet in fe
ipto effe corporeum , & inareriale: €rgo nofl
¢ft potentia corporea , & organica . Sed hzc
fufius explicans quadt. 21, & 32. deanlMia,
vbi etiam folui argumenta contraria .

9. Articule rertio querit, vtrum etiam
anim# bratorum animalinm Gnt {ubfiften-
tes , hoc eft porentes exiftere per {6, & (€pa=
rate a matéria.

Refpondet, guod quidam antiqui Phie
lofophi non difftinguebant fenfum ab intelles
&u, ideoque ficut cenfebant principiuin {ene
tiendi efic corpoream , dependens 4 materia
& ab organo corporeo , ac non per fe fubfi-
ftens, fic exiftimabant principium intelligen=
di , hoe eft formam intellectinam effe cor-
porcam , dependentem d materia, & non
pet fe fubfitentem . E conuerfo Plato docuit
intelle@um differre 4 fenfu, & exiftimauit,
quod ficut poteft intelligere independentér d
corpprey & ab organo caorporeo, fi¢ poteft
{entire independentér 4 corpore , & ab orga=
no corporco. Hinc fequirar, quod ctiam ani.
mz brutornm , cam poffint fentire indepen-
tér & corpore, poffunt exiftere independenter
3 corpore, ac proindé {unt per fe {nbfiftentes,
fictit anima hominis .

10. ‘Contra hanc opinionem dicendd cum
Avriftotele 1. deanima tex. 12, I3. 14. & 15.»
& tex. 64. & 66. & 3. de anima tex.6. quod fo-
la operatio intelligendi poteft exerceri inde-
pendenter 4 materia, & ab organo corporeo,
operatio antem fentiendi non poteft exerceri
independentér 4 materia, & organo corpo=
reo » ac proinde fola anima humana , cum fit
intelle&ina, eft per fc fubfiftens, ac poteft exie
{tere per fc extra corpus, animge vero brutos
rum cum finr pure (enfitiue , non font per fe
fubliftentes , neque poflunt exillere extra
£Orpus .

11. Probatur: nam manifeté non pofs
famus videre fine oculis, audire fine auris
bus, vel exercere vllam operationem feafitie
uam , quin recipiatur in Organo <Orporeo ,
& quin organum immutetur , recipiendo ta-
lem opecationem ; ergoanima puré fenfitiua
pendet & materia , & ab organo corporco in
omai fua operationc  fed quod pender 4 ma-
teria in operando, “pendet etiam in.cflendo,
ac proindé non poteft per fe fubfiftere extra
materiam; crgo animz brutorum ; cum fint
puré fenfitiuz, nan pofiunt per (e exiftere ex-
ita materiam > ac proindé non funt fubfiftens
tes, fed inharentes materie .

QVA-




LiberIV. Quaftio CCXXI1V.

QV ASTIO CCXXIV.

Virim anima fie homo s wel fit compofita ex
maserias & forma?

8. Tho. o7 §s arte 4. & S,

1 Rticulo quarto quarit, vtriim anima

A fit homo?

Refponder duplicitér intelligi poffe.quod
anima fit homo. Primoita, vt homo fpcci-
fice fumptus fitanima tantum ,seo quod fola
formafit rota quidditas fpeciei hmnanz, at
hic homo in indiuiduo non fit anima tantim,
fed {it compolitus ex anima ; & corpote , €0
quod non fola forme fit tota quidditas in di-
uidui, fed forma (imul cum materia, vt aliqui
dixerunt .

2. Reijcitur hee opinio fic explicata. Si
enim rora quidditas huins 'homunis fingularis
non folum eft forma, hoc et anima,fed etiam
materia (ignate, & in fingulati accepta, tora
quidditas hominis vt fic non f(olum eft for-
ma, hoceft anima rationalis , fed etiam ma-
teria vaiuer(aliter fumpta . Quod cnim eft de
cflentia omnium indigiduorum aljcusus (pe<
cici,eft etiam de effentia fpecici:fed juxta hanc
opinionem de effentia omninm fingularium
hominum non folum eft anima , fcd etiam.s
materia, & corpus: ergo etiam de efientia ho-
minis vt fic non folum cft anima humana,
fed etiam corpus humanum (pecificé fum-
ptum, ideoque definitio rerum naturalium.,
cxplicans carum effentiam non (olum explicat
formam, fed etiam materiam, co pacto, quo
definitio, gna homo definitur gnmal rationale,
hoc cft winens potens fentive , ac difturrere s nons
folum explicat animam, fed etiam corpus,
fiquidem anima rationalis fine corpore poteft
quidem difcurrere , fed nequit fentire : fed
quod debet explicari in definitione , {pedtar
ad cflentiam rei: ergo non folam forma, fed
ctiam materia fpectat ad eflentiam rerum na.
turaliom .

3. Secundus fenfus et , quod ficut folas
anima eft homo fecundum fpeciem, fic fola
hac anima {it hic (ingularis homo, purta So-
crates . Quia vero Plaro cenfuit 2nimam per
{e poffe exercere omnes operationes humanag
non folam intelligendi, fed etiam fentiendi,
confequentér cenfuit folam animam efle how
minem, cum illi conueniat tota definitio ho-
minis 5. hoe eft effe animal rationale potens
fentire, ac difcurrere, ac proindé hominem
efle folam animam vtentem <orpore , co pa-
&o, quo ecqueselt folus homo vtens equo,
Homo enim ¢t , quod poteft exercere omnes
operationes humanas. At nos euin dixeritas
animam fine corpore non pofie excrcete ope-
rationes fentiendi, affcrimus has operationes
non effe proprias anima,fed communes com-
polito ex anima; & corpore , ac proiande ho-
minem , hoc cftanimal rationale, potens fen~

6517

tirc, & difcurrete , non effe folam animam. ,
fed compofitum ¢x anima, & corpore. Con-
firmatur ex Auguftino, qui lib. 19. de Ciuit,
laudat Varronems, quod hominem , nec ani-
mam folum , nec folum corpuss fed animam
fimil, & corpus effe arbitrabatur. Quiata-
men aliquando, loquendo minus proprié,
quod cft principale in re, dicitur res, o pa&o,
quo cinitas dicitur facere , quod ficit redor
ciuitatis,ideo aliquando pars-iatelligiua, quia
vere eft principalior pars hominis,dicitur ho-
mo , & vocatur homo interior 5 aliguando &
conuerfo pars {enfitiva, & corporea s quias
fecundum quaorundam  exiftimationem eft
principalior, dicitur homo, & vecatur homo
exteriof . In hoc fenfu lequitur Apoftolus 2.
ad Corinth.4.dicens : Licet is, gui foris el homo
nofler 5 corrumpatuys tamen is 5 qui intus eff,renona-
tur de diein diem . Videri poffunt ' que de hoc
puncéto dixiqueft.s.phyficg examinans,veriim
formalfit tora quidditas compofiti .

4. ALt quinto quarit, vtram anima fit
compofita ex materia’, & forma?

Refpondet negatiué . Probatur: nam.,
vel anima conftaret ex materia , & forma , in
quantum formaelt , vel in quantum talis for-
maelt, putainquantum eft forma intelle@i.
ua: neutram dici poteft; ergo. Probatur pri-
ma pars ; nam f{i conftarer ex materia, & for-
ma, inquantum forma eft , qualibet forma
conflaret ex materia, & forma, ac proindé
ipfaforma, ex qua fimul cum materia confti-
tuitur anima , conftaret ex materia, & forma,
& de hac forma redit atgumentum , ac proce-
ditur in infinitum : ergo. Probatur fecunda
pars : nam forma in quantum eft intelleina,
eft immaterialis: fed repugnat, vecum de ra-
tione forma materialis non fit ; vtconftet ex
materia, & forma, de ratione formz imma-
terialis fir, vt conftet ex materia, & formas
crgo. Videri poflunt rationes, quibus fupra
queft.130. probauimus Angelos non conffare
€x materia, & forma. Probantenim propots
tionalitér nec animam intelleétiuam conftare
ex materia , & forma.

QVAEST 10O CCXXV

Viram anima bumana fit immortalis 5 o ine
corruptibilis 5 ac etufem [peciei cum
Angelis?

§.Thom.queft.7 5.art.6. & 7.

I. ARt. 6. querit, vtram anima rationa-
Lis fit incorruptibilis , atque immior+
talis .

Relpondet affirmatiné inxra illud Dig
nyfij cap.4. de dinin. nomin, quod anime huy.
manz habent ex bonitate divina, quod fint
intclleGtuales,eo quod habeant fubfantialem
vitam inconfumpiibilem . Probatur ratione

Qooo de-




658

defumpta’ex Ariftotele 3.de anima tr.& feq.
Nam omnis forma per fe (obfiftens , hoc¢it
habens effe independens i materia , & fubig-
&o . eft incorruptibilis , & fi fit forma yiuens,
e immortalis; fed anima ratignalis, & omne
intelle@ivum cft per fe fubfiffiens , vedictum
eft queft.z23. num.8. ergo. Probatur maior:
nam omnis forma eatenus corrumpitur , qua-
tenus expellitur a fubiedto y-4 quo pendet in
efle ; ex.gr. rotunditas cerz catenus corrums
pitur, quatenus expellitur d cera, illa vero ro-
runditas, quianon eft forma per fe fubfiftcns,
fed dependet in cflc 4 cera, non poreft rema-
nere extraceram: idemaque dic de alijs formis.
Et ratio eft 5, quia talis forma non potelt cor-
sumpiper-cxphlionem a fubiedo , cum - ha-
beat effc independens a fubicitosneque poteft
corrumpi alio modo, alioguin anuihilareturs
¢t aurem impoflibilis annihilatio, Vtomuoes
docent ; ergo nullo padtopetelt coyrumpi .
Ex oppofira ratione anime brurorum, guia_
per, {¢ non . fubfiftunt., funt corruptibiles ,
& de fatto, cum espelluntur 4 corpore, d
quo pendenty pereunt. Videri poflunt quz
de animz ratipnalis immortalitate , & im-=
materialjtate » dixi gnzft.3os & 31. de ani-
ma , vbi attuli plutes alias rationes phyfi-
cas , & motalgs; & folui argumenta gontras
rias .
2. Art,7- querit, viramanima ; & Anges
lus fint einfdem fpeciei
Refponder Origeneim 1ib.1. Deriar.cap.s.
& 8. docuiffe Angelos, & animas bumanas
cflc einfdem fpeciei , ac omnino gquales in
natua sac Angelgs inter fe, & abanimabus
hominum differre folum accidentaliter diffe-
yentia oria ex libero arbittio proprer diverfas
suerita. Hunc errorem cum Sandto Thoma
queft.47. art. 2. reiccimus fupra quaf.121. ac
jterum teijcimus, Primo enim ex dictis que-
{tione 21, fubftantiz immatetiales non pof.
{unt differee folo numero ; nec poflunt cffes
_mquales .in natura, fed neceffario diffcrunt
fpecie, ac funt naturalitér inzquales; fed An-
ecli fune fubftantiz immateriales , vi proba-
tum ¢ft guaft.aiy. ergo Angeli nop poflunt
effe eiufdem fpecici cum animabus homi-
nui , fed abijs differunt{pecie, & funtinz-
quales in perfedione narur
3. Secundo ex ditis quaft.117. num.s, &
fequentibus ad perfectionem mundi requ §
ritur , vt dentut tum intelledtus imperf &
qui naturaliter debeant vniri corpori, thot in-
relle@us perfedti, qui naturalitérdebeant effe
feparati 4 corpore , quiintelledus procul du-
bio differunt fpecie ; fed Angeli fuat intelle-
Gtus petfedli , anime autem humane funtin-
rellectus imperfegti, v ibidem eft didtam, &
vt de animabus humanis dicetur cam Sandto
Thoma quz(tione fequenti ergo Angeli, &
anima humanz differunt fpecic .
4. Tertic intclle@us, quibus natura i
dinerfus modus intelligendi , differunt

fed Apgelis, &anima human® natugalis clt

De inimortalitate anima .

dinerfiis-modus intelligendi : nanyanim hu-
manz intelligunt dependenter i {enfibus, &
phantafmatibus, Angeliintelligunt fine vlia
dependentia 4 fenfibus s & phantafmatibus ;
ergo . Ideo Dionylius cap.7.de dininis nomi-
nibus dicit . Zngeli fimplices , ¢ bonos intellectus
habent , non dewifibilibus congregantes diuinam co-
gnitionem . Deinde autem loguens de anima
dicit., guod de vifibilibus congregatdininam
cognitionem .Sed hac magis patebuntiafia,
vbi agendo prafertim de cognirione animae
humanz, patebit, quam fit diuecrf{a i cognitio-
ne angclica, de qua aGumelt fupraguad.i38.
& fequentibus .

QVAESTIO CCXXVL

Virsm principinm intell:Elinum anime huma-
ne Vajamr gorpori Ut formas ¢
multiplicetur fecundum multi=
plicationem corporum 4

S.T hom. quefi.76.art.1.20 2

1, Vzltione 75+ Sanftus Thomas egit de

\ ijs » que fpectantad eflentiam,incor-
roptibilitatem , & differentiam animz huma-
nz ab Angelis; quzflioue 76. difputat deijs,
quz fpe@ant ad vinioncm animz humanz
cum corpore. Articulo igitur primo quatit,
ytrym principium intcllectiuum yniatur cor-
pori vt forma }

Refpondet affirmatiug contra errorem.
Platonis , Anerrois , & aliorum , qui docuee
runt ; quod anima jutelle@iua vnitur corpori
humano , pon vi forma materiz, fed vi mo-
tor mobili, vt auriga currui , & veintelligen-
tia orbibus ceeleftibus, quem errorem dame-
nauit Leo Decimus in Concilio Lateranen(i
fefs.8. dicens. Sacro apprebante Concilio, damna-
mus omnes afferentes animam intcllefinam morta-
lem effe, cum illa non folim veve , per fec, & effen-
tialiter corporis forma exiflat, verum immortalis «

2. Probatur breuiter,explicando rationem
defumptam ex Ariftotele, quam fufins affere
San@us Thomas hoc art.1. quzft76. Euidens
eft; quod homo cft animal rationale; fentiens
nimirum , & intelligens. Vou{quilgoe enim
experitur {e featire, videre,audire, intclligere,
velle &c. Hoc pofito, vel homo ¢ft {olus in-
telle@tus affiftens , & mouens, vel folum cor=
pus fentiens , & motum , vel compofitum ex
viroque . Sicft folusintellectus afliftens;ergo
non fentit per corpus, ac per Corpm‘cabrga..
nasintelledtus enim pure affitens corpoti;non
potclt per corpus {entire,, videre per oculos,
audite per aures. Actus fiquidem vitales fung
adusimmancentgs,adeoque debent efle intrins
fccl videnri, andienti &, Si homo eft folim
corpus morum sergo non intelligit per intel=
ledum aflifientem . Impoflibile enim eft,
gucd cgo intelligam per aliquem intelledi,

qui

S e pStec— -

oy

P




R PSS D CTe= N PR S ——

S

i

LiberIV. Quzftio CCXXVL

qiri non fit aliquid mei; fed puré afliftat mihi,
e¢x eadem ratione, quia intcileétio cft operatie
immanens. Si eft complexum ex intelleGn
afliftente, & corpore moto , cft aggregatum
duorum fuppofitorum , & velut equus, cul
infideat homo : {ed vnicuique cft manifeftum
fe,in quantum eft animal intelleGivum , effes
ens per fe vaum , & non folum (e habere vt
equum, cui infideat homo : ergo &c. Confit-
matur : nam cquus, cul infideat homo, non.s
eft vium animal porens cxcrecte operationes
equinas, & humanas ; crgo neque corpus, cul
affittat intelle@us, eft vnum animal rationale,
potens fentire, & intelligere.

3 Hacratio defumpra cft cx Ariftotele 2,
deanima. Cumenim definjuiffet animames
a¢um, fcu formam corporis organici probat
text. 24, quod anima fit forma, fen actus cots
poris, quia eft id, quo vinimus, featimus, mo=
ucmur, & intelligimus primo : (cd non pofle:
anus per animam [lentire , intelligere &c. nifi
eflct actus, & forma corpotis noltri; crgo &c.
Hinc conftat Ariftotelem ftate pro noftra fea-
tentia. Confirmatur:nam ipfamet anima in-
telleina ira triftatur , & dolet de paffionibus
corporis’, ac (i iplamet per corpus patiatur:fed
hoc eflet impofiibile, nifi eflet vnita carpori
vt forma: ergo &c. Sed hane quzftionem fu-
fius tractani in philofophia qu. 32. deanima.

4. Aduecrtit Sanétus Thomas  gwod quanto
Jorma eft nobilior , tento magis dominatur materie
corporali y & minns ei immergitur , & magis fua
operatione , wel wirtute eam excedit. Probar, &
explicat indu®ione. Nam forma mifti , quia
et nabilior formis elementaribus, dominatur
formis elementaribus,vel corum qualitatibus,
calori nimirum , frigori, hunuditati, ac ficcie
tati, calque refrangir, ac reducit ad debitum s
temperamentum , & prarered pradita et alis
quaalia vircure,% excrcet aliquam aliam ope-
tationem nobiliorem operationibus elemen-
taribos . Anima vegetabilis magis adhuc
domiinatur elementis’s & cxercct morus, &
operationes nobiliores fe nutriendi, augendi
&cc. Anima fenfirina magisadhuc dominatur,
ac mouet fe motu progreffine; qui noncon-
uenit elementis, & excrcet operationcs fen-
tiendis fed anima humana, ac ratonalis cft
nobiliflima formarum informantium mate-
riam corpoream ; ergonon eft mirum , quod
ita execdat materiam corporalem, vt habeat
operationem intclligendi propriam, & inde=
peadentemd materia , & in qua non commus.
nicat materia .

§o Articulo fecundo quarit verum princis
pium intelle&iud anim= humanz multiplice=
tur fecundum multiplicationem corpeoris .

Refpondet contra Auerroem , quidocuit
intelletum non multiplicari fecundum mul-
tiplicationem corporum humanorum,fed cfle
vnicum in tora {fpecic humana , impoffibiles
efle; vt fit vous numero intelledtus omniume
hominum .

6, Primo probat hoc effc impoffibile, &

659

cum Platone dicatur hominem efle ipfum in=
telleétum . Sequercrur enim , quod Socrates ,
& Plato, & religui homines effent vaus nu-
mero homo , ficut funt vous oumero intelle-
&us ; ac quod non difiinguerentur fecundum
fua intrinfeca conftitutiva , fed felum fecun-
dum aliqua, qua non (pe@ant ad corum con-
ftitutionem ; co paéto, quo homo, qui fimul
fit indutus tunica , & pallio, in gaantum eft
homo indutus tunica,feu tanicatus, diftingui-
tur ab homine palliato, qui pimirum it indu-
tus pallio; fed hoc eft abfardum;ergo . Seque-
la probatarl: nam cum homo fit tantum in-
telle®us, & non conftituatur intrinfecé per
corpus; ficut Socrates ; & Plato funt ynus nu-
merointelleétus indutus duobus corperibus ;
{ic Socrates , & Plato funt vaous numecro ho=
mo indutus duobus corporibus .

7. Probat fecundo hoc idem effe impoffi=
bile, fi dicamus cum Ariftotele: lib. 1. deani-
mate.25 & 26. & lib. 3. t. $2. hominem non
cfie folum intelleGum, feu animam intellecti-
uam, fed efle compolitum ex corpore, & ani-
ma intelle&tiva vt forma . Sicut enim in crea=
tis impoilibile eft , vt duo conflitaantur per
vaum numecrocfle ; & per vnam anmero el
fentiam, fic impefibile ¢ft, vt counftitnantur
per viam) numero formam , qua dat efie rei,
& cft principium cfiendi ; fed anima iatellecti-
vaeft forma hominis: ergo impoflibile eft, vt
plures homines conttituantur per vaicam na-=
mecro apimam intcllectivam, & vnicum nu-
mero intelleétumsadeoque non eff voicus na-
mero intellc@us omninm howinum .

g Probatur tertio vniuerfaliter , abfitahen-
do ab hac, vel illa fententia, impoflibile efic,
vt plures, vel omnes homines thabeant voam
animam inteltectinam , & voum numero in-
telle@um . Nam vna aniina non poteft fimul
habere opiniones, affe@us, & mcrita contra=
ria: fed in dinerfis hominibus dantur contra=
rictares in omnibus his 3 ergo. Addo hanc
conclufionem -fequi manifelé ex principijs
Ariftotelis . Nam non folum dieit formas
multiplicariad multiplicationem nomericam
fubie@torum, fed enam aflerit tot cffe intelli=
gentias maotrices, quot orbes moros : ergod
tortiori putat tot efle animas informantes ,
quot corpora informata .; Videri poffunt que
de hoc etiam pun&o dixi quzft. 32. de anima,
vbi etiam folui fundamenta conrtraria . :

QVASTIO CCXXVIL

Virum in homine prater animam intelleitinam
fit alia anima 5 vel alia forma fubflan-
tialis partialis, aut sotalis ?

S. Thoquafl. 76. artic. 3. & 4.
1 A Riiculo tertio querit, vtrum in homie

Ac preter animam intelicctiuam Gnt
QOooo0 3 aliz




660 Decanimabus, & formis partialibus

aliz anime per ¢fentiam diverfz ? 3

Refpondet Plaronem in Timzo, & lib.4,
& 9. de Republica docniffe, quod in vno cor=
pore dantyr ties anima , non (olum dinerfz,
{ed etiam fubic@o,loco , & organo feparat® ,
ita vtanima nutritiya brutorum it in hepate,
irafcibilis in corde ; cognofcitiva in gerebros
Paulo aiiter idem Plato videtur tres animas
diltinguere in homine , affercos cognofciti-
uam,quz cft princeps, refidere in cerebro fan-
quam in arce,conchpilcibilem in hepate ; iras
fcibilem in coide ., Ariltoteles lib, 1. de ani-
ma tex. 90. & lib.3. tex. 41. hanc opinjoneais
Platonis refert, & reijcit ex co, quodin ani-
mahbus, quz dinifa vinoar, in qualibet parte
inueajuntur diverfe operationes, fenfus nimi-
rum, & appetitus,fiquidem dolorem fentiuat,
& fugiunt ; ergo in cadem parte eft animao
fenfitva, feu cognolcitiua , & appetitiva , feu
concupilcibilis. At lib. 3. tex.41. videtnr du-
bitare, virum anima intelle@iua fic ab alijs
parcibus feparata folim ratione, vel ctiamo
loco?

2, Dicendom ; quod five cenfuit Plato,
anima intelletiva vniretur corpori, nenvt
fornfa, fed vt motor, non effcr incanuenicns,
fed poflet fuftineri, quod in homine cffent
pluresanime . Nam nihil inconueniens feq ui-
tur €x €0, quod idem mobile 4 diver{is moto-
ribus moucatur prefertim fecundum partes
dracrfas . Atfiinxea dita qualionc prece:
dent, apima enam intellediva vnitur corpo-
r1 Vi forma, impoffibile videtur plures animas
per eflentiam differentes in eodem corpores
efle, ac proindé abfoluré dicendum, quod ino
ynico animali datur vnica anima. :

3+ Probat San&us Thomas tribus rationi-
bus. Primaratio eft;fi in animali darentur
plurlcs ani_mn:,aniam_l non-eflet voum ens _ﬁm—
pliciter 5 fed animal ¢ft vaum ens fimpliciter:
¢rgo » Prabatur fequela : vaum enim ens fim-
pliciter eft, quod habet vaum effe;; fed fiani-
mal haberet plures animas, vel plures formas,
habererpluraefle ; ergo non effer voum cns
fimplicirer . Confirmarar primo : nam ficut
bori,albu s muficus , non eft voum ens fimplici-
ter, fed folam eft voum per accidens, quia_
per dingrfam formam coaflituitur homo, per
diverfam conftituitur albus &c. lic homo , ani-
wmal, vissm , non effict voum ens fimpliciter,
quia per vnam ammam conftitueretur ani-
mal, per aliam coaftitweretur homo . Con-
firmatut fecundo : nam experimur, quod nos
jjdems qui fentimus, intelligimus, ac difourri-
mus, & ad difcurrendum ingamur ¢x memo-
ria, &induGione corum , que fentiendo per-
cepimus. Quo pado vero ijdem fentimus,
intelligimus, ac difcurrimus , & ad difcurren-
dum invamur fenfibus , {1 diverfa et animas
fenfitiua, ac animaintelligens ! Negue dicas,
quod quia eidem materiz eft vhita anima fen=
ticns , & anima intelligens, potelt anima intel-
ligensad difcurrendum jnuari ijs,que percipit
anumka fentiens, Nam aullom cognefCitiuum

iuwvatur, ac dirigitur immediare 4 cognition¥
bus, quibus ipfum non cognouit, Non igitur
plures animz conftiruunt vnumanimal , quia
funt in cadem materia, fed ¢ conuerfo plures
partes materiz conflitnunt ynum animal,quia
habent vnam, & eandem animam : ¢. g, OCli-
lus, & auris conftirount voum animal , quis.»
habent vham animam , qua cadem videt pex
oculum, & judir per aprem , ranquam per
{yum inftrumentuom . :

4. Sccundaratio eft ; animal per {e pradi-
catur de homine in primo medo dicendi per
fe , quode re predicantur, que conftitunnt
effentiam rei; fed fi alia effer anima rationa=
lis, per quam conftituererur homo, alia anima
fealitiua,per quam conftitueretur animal,ani=
mal non pradicaretur de homine eflentialiter
in primo meodo dicendi per (e i ergo. Proba-
tur minor ; nam cum fubie®um , & pradica=
tum conftituuntur per diucrfas formas , pre-
dicatum non dicitur de fubiccto effentialiter ,
& primo modo dicendi per fe; fed vel pradi-
catar per accidens, fi vaa forma aon ordina-
tur ad alteram,ve cum dicimus albam eft dulce,
vel predicatur fecunde modo dicendi per fe,
fi forma, per quam conflituitur predicatum,
fupponat formam , per quam confticuitur {u.
biectum , 1dcoque quia color fupponit fuper-
ficiemn, dum dicitur fuperficiatum ¢ff coloratum 4
coloratum predicatur de {uperficiato fecundo
modo dicendi per fe: ergo fi ahacfleranima
intelletiua , qua conftituitur homo , alia ani-
ma (enfitiua,qua conftituitur animal ,animal
non predicarctur de homine eflentialiters, prie
mo modo dicendi per (e, fed vel per accidens,
vel fecundo modo dicendt per fe 5 fcd animal
non pradicatar de homine per accidens,nes
que fecundo modo dicendi per fe: peques
enim anima rationalis fupponirur ad fenfiti=
uam,fed potius anima fenfitiua fupponitur ad
rationalen : €rgo o

5. Lertiaratio d pofteriori defumitur ex
figno . Nam vnaoperatio anime , fi fitinten-
fa,impeditaliam icum enim valdé aliquis
cft occupatus in operationibus (enfus, impe-
ditur ab operationibus intelligendi; fed hoe
non contingeret, nifi anima effet vaa, quae
cum totis viribus incumbitin vnam operatios
nen, impeditor ab alia : ergoanimacefi voa.

6. Ex his fundamentis vnicam in homine ,
& in alijs animalibus anim@ pofuit Ariftotcles
2. de anima text. 31. per hwc verba.  Semper
in o, quod cft confequentey , eff potentia quod eft
prins, € in figuris, & inanimaris , wt i quadrato
quidem triangulus et , in fenfitivo antem wvegetati-
uum ¢ €rgo licut in guadrato nen funtduz
figure, mmirum quadratum, & triangulums
contradiftinétum 4 quadrato, fed eft vhicas
figura habens quatiror angulos, que proinde
continet poricétionem triangulihoc cft figura
habentis tres tantum angulos s fic in animali
non datur duplex anima contradiftinéa, ve-
getatina nimirum, & fenfitiua, fed datus vnica
anima, qua €um fit vegetativa fimul ; & fen-

fitiua,

l.
g




Liber I'V. Quaftio CCXXVII.

fitiva, continet in fua perfedtione vegetati-
uam, in homine datur vnica anima , que cm
fit vegetatiua fenlitiva, & ratiopalis, continet
vegetativam , & fenfituam. Ariftotelem fe-
qauntur omnes pené Scholaftici , Videri pof-
funt que de hoc pundo dixi in Philofophias
queft. 6, de anima , vbi etiam folui argumen-
ta contraria.

7. Articulo quarto qugrit, vtrumin ho»
mine fit alia forma fubftantialis totalis, aut
pattialis prater animam intelleétivam .

Refpondet, quod fi vt docait Plato , ani-
ma intcllectina vniretur corpori, nd vt forma,
fed vt motor , in homine darctur aliaformas
fubftantialis , per quam corpus mobile confti=
tueretur in fuo efle fubflantiali : fed iuxta no-
firam fententiam ; qua quafl. 225. diximus
animam ingclledivam voiri corpori vt for-
mam,; in homine, & in quolibet corpore ani-
mato, non datur alia forma {ubfantialis tora-
ks, aut pagtialis ditin@a ab anima .

8. DProbatur : forma enim fub(tantialis
per hoc differt ab accidentali , quod fubttan-
tialis dat materiz elle primum,per ¢, ac non
accidensalteri eflfe, ve {fzpé ditum eft ; fed co
iplo, quod in_materia daretar forma corpo-
fcitatis, vehforme partiales carnis, offis &c.
anima non darct materiz primum effe, fed
daret effe fecundum; fupponens; & accidens
alieri efie priori; ergo eo ipfo anima non effee
forma fubttantialis , fed vairetur corporiacci-
dentaliter ; & vt motor, vtdocuit Plato . Si-
cutigitur figurabile figuratur vnica figuras ,
fic materia formatur vhica forma fubftantiali,
Promoucndo vero eandem paritatem forma:
fubftantialis cum figtra defumpram ex Ari-
ftotele 2. de anima teXt. 26. ficut cum aliquid
conftituitur figuratam fimul, & rotundum.,
non per aliam figuram conflituitur figuracum,
per aliam rotundum ; fed per vnam rotundis
tatem conftituitur fimul figuratum , & rotun-
dum, fic cum materia conftituitur imul cor-
pus, & viuens, non per aliam formam.,
conitituiturl corpus ; per aliam viuens
fed per candem animam conftituitur fimul
corpus, & viuens. Sicut figure funt ita ordi-
nate , vtconfequens contineat virtnte pra-
cedentem , ¢. g, quadrilatera trilateram , itas
forme fubftanciales funt ita ordinatz, ve con-
fequens contineat virtute precedentem. .
Quemadmodum igitur inter figuras re@ili-
neas prima, & imperfefiffima oft crilateca,
fecunda, & perfeétior quadrilatera continens
virtute trilateram,tertia eft quinquelatera &e-
fic inter formas fubftantiales primus, & infi=
mus gradus eft formarum elementarinm : fe-
condus miftorum inanimatorum, qua conti-
nentvirtute clementarcs: in tertio grado funt
anima pure vegetatin® plantarum continen-
tcs virtute mifta inanimara, & elementas s
guartum conftitnunt anim® (Cnfitiue Zoo-
phytoriim; quintum conftituunt animz fe«
cundum locum motin® brutorum perfe@oe
rum; fextum demum,ac fupremum gradunm

661

inter formas obtiner anima tationalis conti-
nens in virrute alros gradus mferiores « Vide-
tur autem tota hec doctrina de viutate forma
{ubftantialis in materia defumpra ex Ariftote-
le, tum quia docet citato  textu 26. 2. deani-
ma, quod ficur in figura quaarilarera contine=
tur virtute trilatera, fic in anima fupcriore.s
continetur virtualiter inferior: tum quia 2.de
gen. animaliom, cap. 1. poft medium dicit ;
non efl facies, neque cavo , nifi animam babear s [ed
corrupta €quinoce dicitur pevinde quafi lapidea 5 vel
lignea faéla fits ergo purat non remanere for-
mas partiales carnis, aut faciei ; alioquin caro
vivai, & mortua non diceretur xquinoce , fi
conftitueretur per eandem formam partia-
lem : tum quia 2. de gencr. textu 84. & z.de
partibus animal. c.1.circa initium docer,quod
elementa manent in” miftis pon aGu , fed yir-
tare ; ergo femper perfiftit in fua doétrinas »
quod forme inferiores, quales funt forme
clemenrares,continentur victualiter in formis
miftoram fuperioribus , & (e habent ficut
figurz ; ergo &c. Sed de hoc puncto fufius
egi queft, 7. de anima; vbi etiam retuli alio-
rum fententias, & argumenta folui.

QVESTIO CXCXVLI

Virum anima intellecling connenientér Upig=
tur tali corporiy mediantibus difpofitioni-
bus accidentalibus , vel mediante

a‘:qrw corpores ¢ [it tord
" in qualibet parse
corporis &

5. Th.qu76.art.5.6.7.8."

1 Rticulo quinto quarit, verum anima
intelletiua conuenienter voniatur tali
corpori, hoceft humano?

Refpondet affirmatine . Vt probet, fups
ponit primo , quod quia materia eft propter
formam,noan antemn forma propter mareriamy,
& quiaex fine deber inferri, qualia debeant
cfic qaz funt ad finem , bon ¢ conucrfo,ideo
ex amima intelle@iua, qua cft forma corporis,
debetinferri, quale debeat effe corpus; vt fic
proportionatum animz intelle&ine .

2. Supponit fecundo animam intelleéti-
nam fecundum ordinem naturz tenere infi-
mum gradum inter fubftantias intelledtinas .
Idco non habet f{pecies ingenitas » nec habet
fibi inditam notitiam veritans ; fed oportet,
vt veritatem colligat ex rebus fenfibilibus per
viam fenfus, vt docet Dionyfius cap. 7. de di-
winis nominibus;, ac proinde non folumdebet
habere virtutem intelligendi , fed etiam vire
tutem fentiendi :jfed natura non deficit in ne-
ceflarijs : ergo naturadebuit dare anime intel-
lectiue organum, feu inftrumentum idoneum
ad fentiendum ; {cd actio {eaticndi non fit {ine

orga-




66~

organo, & infirumento corporco,, putaactio
videndi non fit {inc oculo : ergo natura de-
buit dare animz intellectiuz corpus , quod ef-
{cr idoneum inftrumentom ad featicndum .

3. Supponit tertio totam’ virtiutem fenfiti=
uam, tum Interiorem, tim exteriorem funda-
riin taétu;; ideoque nuMam partem corporis
poile habere vllum alium fenfum, nifi habeat
tactum . Hinc feqnitur corpus fenfitinume,
debere offe tatinum , & corpus perfectifime
fenfisinum debere effe perfe@ifime taGinuas;
fed anima intelletina debet effe perfe@itfimé
fenfitiua, cum debeat ex fenfibilibus per viam
fenfus acquircre notitiam veritatis ; crgo ani-
ma intelleétitia debet habere perfe&iflimums
gactum, & corpus perfe@iflimé tactivum.

4. Smpponit quarto cerpus, vt habeat per-
feGiflimum tadum, & perfe@iffimum fen.
fum, prout requiritur ad hoc , vifit idencum
inflrumentum anime rationalis , dcbere effes
mediocrirér temperatum , & mediocriter par-
ticipans primas qualitates, calorem nimirum ,
frigus , humiditatem, & ficcitatem . Ratio eft,
guia virtus tattiva eft virtos difcernendi pris
ma fen{ibilia, nimirum calida , & frigida, hu=
mida, & ficca: fed vt hxce difcernat, corpus
debet efic mediocriter temperatum ex his : er-
go Corpus ad hoc, vr fit perfedtiffime taéti-
uum , debet efic maximé mediocritér tempe-
ratum ex primis qualitatibus .

s+ Hincconcludit, quale debeat effe cor-
pus, ad hoc, vt {it idotieum inftrumentum s
anime intclle@iuz . Debetr enim effe perfe-
&iffime tadtinum , adeoque maxime medio-
criter femperdtum ex primis qualitatibus .
Quia vero corpus humanum inter omnia mi-
fta, & inter omnia corpora animalium cft ma-
ximé mecdiocritér temperatum ex primis
qualitatibus, eft inflrumentum maxime 1do-
ncum anima intellectioz , ac proindé anima_
intcllectina conuenientér ymtur corporihu-
mano - Quia rurfus temperamentum eorpo-
ris humani habet quamdam laticudinem , &
fufcipit miagis & minus : pam quazdam cor-
pora humana cxcedunr aliquantulum in calo-
Ie, quzedam in frigore, ideo qnedam funt ma-
gis; quzdam minus idonea inftrumenta intel-
ledtus, ac quidam homines funt naturaliter
magis, quidaim minus intellediai , ingeniofi,
ac prudcenres . Dt enim carne, inepti mente,
molles autem carne, bené aptivt ait Ariftareles z.
dec anima tex. 94. Ratio eft, guia durities car-
nis oritur €x temperamento terrco, & ficco »
mollities autem ex mediocri. Corpus inter
humana habens remperamentum exquifité
mediocie cfl aptifiimum infirumentum intel=
fectus.quale rationabile eft fuiffe corpus Chri-
fti Domini . Sed hzc ex do@rina Ariftotelis
fufins explicani fupra qu. 129. n- 7. & 8. Quia
Vero cx mediocri temperaméto corporis hu-
mani fequirur,quod fit martale,& corraptibi-
Icideo anima intelledine debetur corpus nas
turalitér mortale,& corruptibile ex necefliza-
te matenix; vtdocet S, Thomas hoc art.5.ad 1,

De vnione. & indiuifibilitate anim 2

6. Articulo fexte querit, veram anima.s
intellectiua vniatur corpori, mediantibus dif-
pofitionibus accidentalibus?

Refponder, quod fi vt docuit Plato , ani-
ma intelle€tiua vairetur corpori (olum vt mo-
tor , non repugnaret, quod vnirctur medijs
aliquibus difpofitionibus accidentalibus , pus
ta media aliqua difpofitione, qualitate, ac po-
tentia, qua corpus conftituerctur pafliaé mo=
bile, anima contiituctetur apta ad corpus acti=
ué moucndum . At inxta noftram fentens

tiam, qua diximus animam vniri COrporive .

formam fubftantialem dantem illi fuum effes
{pecificum, impoflibile eft, vt detur aliquas
difpofitio accidentalis media inter animam 4
& corpus, & vniuetfim inter materiam, &
formam fubftantialem .

7. Probaturex differentia forme (ubftans
tialis ab accidenrali. Nam ficut forma fub-
ftantialis cft primus a&us, fic forma accidenta-
lis eft a@us non primus, fed fecundus: ergo
ficut eft contra rationem forma fubftantialis,
quod recipiatur in aétu, vel in enteiam atua=
to:co enim ipfo non effer primns actus , cum
fupponeret alium a&um s fic clt contra ratio-
nem forma accidenralis , quod recipiatur it
pura petentia , vel in ente nondum actuatos
co enim ipfo non effet fecundus adtus, cums
non {upponeret actum priorem ; fed materias
primacit pura potentia ; ergo eft contra ra=
tionem formz accidentalis , quod rccipiatur
in fola materia, fed recipi debet in toto , hec
cltin materia iam aGuata per formam. lub-
frantialem . Rurfus ficut forma {ubftantialls
dat fubiecto effe fimpliciter,fic forma accidens
talis dat fubicéto cfie folum fecundum guid 3
ergo ficut et contra rationcm foriny Lbtans
tialis , veadueniat fubic@o iam habean ciles
fimpliciter s hoe eft effe primum ; €0 €Nim_s
ipfo non daretiili effe fim pliciter , fed efic (o=
lum fecundum quid ; fic eft contra rationem
formz accidentalis , quod aducniat lubiccio
nondum habenu eflfe {impliciter ; €0 ¢nims
ipfonon daret illi effe fecundum quid , hoe
cft efle fecundum , fed darer effc tmpliciter »
hoc et effe primum . Demum ficuteft de ra=
tione forma fubQtantialis , vt con@ituat pri=
mum cas, & primum f(ubiedum adtuales ,
quod fit fundamentum fubftans omnibus alis
{uperzdificatis , ideoque non poteft aducnire
enti , ac {ubieo jJamaétnato ; fic elt de ratia-
nc accidentis , quod accidar , tundetur , ac fi-
peradificetur fupra primum ens, & primum
fubicétum actuale, idcoque non poreft recipi
in fola materia prima , quz cft (ubieGum pu-
1é potentialc. Concluditur impoflibiie cile ,
vt in mareria dentur aliquz difpolitiones acs
cidentales precedentes natura formam {uis-
ftantialem,ac animam intelleétivam,guz pro-
mdé non poteft vniri corpori medijs difpofi-
tionibus accidentalibus precedentibus natu-
Ia ynionemanima cum corpore- Videri poft
fuat, qua de hoc pundo dixiin lib, de Gene-
kat. quzitl 5. & 17, oitendens accidentia recis

pi

et




._Eo:cmim ef

Liber IV. Quaftio CCXXXVIIL

piin teto, ac dari refolutionem vique ad ma-
icriam pl‘l.'n:'l!l] -

8. - Articulo feptimo quarit, vtrum anima
vniaturcorporianimalis,mediante aliquo cor-
poig?

Refpondet ; quod (i vedocuit Plato, ani-
maynireturcorpori vt motor, poflibile , ac
cenucniens effer , vt vaireiur corpori, medi
aliquo corpore propinquiori, & immediat
ngente, co paito, quo quis dum mounet la-
em baculo, vaiturlapidi, medio baculo
tangente lapidem , ac equi trahentes curram,
yniuntur cureni funibus, vel alio inftar! fu-
ninm, quo alliganwar currgi . Atiuxeano-
firam fententiam , qua diximus omnes ani-
mas vniri corporibus animalium vt formas
fubftantiales , impoflibile eft, vt illis vnian-
tur medioaliquo corpore. Ratio eft, quia
mateeia, & formacomparantir ficur poten-
tia, & : -nerratlls cum potentia ,ac dans
le maxime intimum ; fed impofli-
ileelt » vt actus penetratus cum potentias ,
& dans illi funm effe maximeé intimum , vnia-
tur potentiz medio aliquo corpore , quod
{e'habeat ad modum glutinis;ergo. Confirma-
tut ¢x Aniffotele , qu. 2. de Anima quzt.7,
dicirt 2 ‘won oportet guereve , i vhum el anima P
corpusis: ficst neque cevanm , €& figuram 3 fed figura
penettatie cum cera,ideoque vaitar cere,nula
lo corpore miediante : ergo anima ynitur cor-
poxi ; nulloalio corpore mediante .

9. lnfert Sanctus Thomas falfas effe opi-
niones corum , qui dixerunt aliqua corporas
efit media inter animam intelle@ivam , &
<orpushumanum. Et quidem aliqui Plato-
nici docuerant animani intelle@juam habere
corpus incorruptibile, 4 quo nunquam fepa=
rctur, coque medio, vniri corpori humano
corr ptibili . Alij dixerunt, quod vnitur cot-
pori, mediante piritu corporeo . Quidam af-
ICructunt animam vniri corpori , mediantes
luce , quam dicunt effe corpus non elementa-
re, fed ceelefte, ac proindé habens natnram
quintz fubftantiz , Adduntanimam vegeta-
tinam vairi corport , mediante luce ceeli fy-
derels animam fenf(itivam vniri , mediantes
luce ceeli chryitalling, animam intelicctnalem
Vi, mediance luce ceeliempyrei, quod vt
Saactus Docor loquitur , eff deriffbile, tam
guia lux non eff COrpHs 3 tum quia quintacffentia non
wenit mateyialier inf compofitionem corporis mifli 5
Jed Uz'az"z.fafif:=r Lantym ; tum etiam quia awima im-
mediale corpori umitur , vt forma materiz .« Pater
ex dodrina horum duoram arriculorum 6,
& 7, Sanctum Thomam negare folum ani-

1l Vil Corpori, medianté alio corpores
sdum glutinis, vel mediante aliqua di-
fpuf:‘iiolw accidentali; non autem negares ,
qgod vilatur per voionem [ubftantialem mo-
(i.:lc:‘m diftinétam . Videri poflunt, gu® in-
¥ {ch quaitio.dixide vaione , vbi etidm ex-
piicaul,quaenam forme fbftantiales vomantur
materie peripfum fuum effe,que autemvaian-
tyr per vaionem ditimétam ab effe forma |

ad

663

10, . Articulo o&auo quarit,vtrom anima
fit tota in qualibet parte cotporis ! .
Refpondet,, quod motor poteft effe in
vna tantum parte corporis moti, X €x ca mo-
ICIE eliam ceteras partes; co paﬂ'O » quo au.
rigaeltin vna tagtiim parte currus, ¢x eaque
moyet totu currim , ac fingulas pactes car-
rus s crgo i vt Platonici docyerunt, animas
yaoiretur corpori foldm vemotor , poflet effe
i0 viia fantim parte corporis, €x eaque ma-
uerealias. At quapdoguidemy cx dictis gu-
{tion.226- animaelt in corpore vt forwna, non
accidentalis, fed {ubftantialis, deberteflc itis
qualibet parte caorporis, cum quamlibet de.
beat perficere , illiquedate fuum efe fubftan-
tiale. Confirmatuc:.nam anima recedente
pet mortem animalis , icutanimal non rema-
net niff @quivoce ((homo enim mertuns (o=
lam ®quivoce dicitur homo s velut homo pi-
¢tus, veldapideus, puta ffarua homuais) fic
partes animalis mortui , puta oculps; manus»
caro, nonremanent nifi xquinoce , vr docet
Ariftoteles 2.de Anima tex.9. crgo anima pon
{olam eft in toro animali , fed in fingulis cius
partibus', ac jllas confituit viuentes , & ani-
matas , illifque dat funm efle (pecificum , pu=
ta oculo dat elfe oculi, manui dat effe manus .
Et quia res quandiv retinet formam (pecifi-
cam, retinet cius propriam operatiogem,amif-
fa farma {pecifica , amittit propriam operatio=
nem , ideo animal, ciufgue partes, anima
recedente ; non paffunt amplius exercere pro-
prias operationes , co pacto, quo oculus mor-
tuus non poteft videre, caro moriya non po=
teft tangere. Hinc concludityr animam clie
in toto jcorpore , & in qualibet eius parie .
Dubitatur, virim cum dicitur animam effe in
fingulis partibus vinentis,edfque informare,in-
relligendum id (it de partibys tum folidis,cum
fluidis , qualis ¢t fanguis , alijque humores!;
an folum de folidis . Sed de hoc pun&to egi
ex profeflo queft.g. de ania , ideoque hi¢ ni-
hil addendum .

11. Supereflt queflio, vtrium anima non
folam fit in qualiber parie corporis , fed tota
it in qualiber parte corporis, .an . potius vna
pars anim {it in vna pacte corporis, aliain-
dild e

Refpondet San&us Thomas,, quod to-
tum dicitur, quod diuiditur in parres, & ideo
ex triplici modo dinifionis confiderari poteft
triplex tornm .« Prima dinifio et in partes
quantitariuas, & hac diuifio per ¢ conuenit
materi® quanr , formis autem potelt conue-
nire folam peraccidens, fignidem dum per
{e diniditar cor pus quantum, per accidens di-
uiditur albedo , qua ¢ft forma accidentalis ta-
lis corporis . Addit, guad diuifibilitas per ac-
cidens in partes gquantirtarinas conuenit illis
tantam formis, quz fbat indifferentes, vt fint
in toto {ubieéto, vel in gualiber cius patte, co
pacto , quo albedo cft indifferens ad hoc, vt
{it in totanive , vel in {inguhs parribus niais
{cd auima prafertim animalium perfe&orumo,

nen




664 De potentijs anime

i
non eftindifferens ad hoc , vt fita toto cor-

pore animalis , vel in fingulis eius partibus;
nam non poteft effe in folo ogulo, in folo pe-
de, &c. ergo anima snimalium praferiim.
perfeGorum non eft per fe , neque per acci-
dens diufibilis in partes qifantitarinas, fed cft
guantitating indivifibilis . Sed de indiuifibi-
litate anim rationalis , & animz brutorum ,
perfectorum ex profeflo egi quett. 8. de ani

ma , vbietiam dixi animas infeciorum ciic di-
uifibiles in partes non aétuales, fed folum po-
tentiales -

12. Sceunda diuifio, ac divifibilitas el in
partes metaphyficas effentiz , ac definitionis,
putain genus , & differentiam;, vel in partes
phyficas cflentiz, puta in materiam, & for-
mam . In hoc fenfu anima non eft totum phy-
ficum , cum non componatur ex materia , &
forma , vt di¢tum cft quaft.224. ed et totum
metaphyficum , & cft totain toto , & totain
qualibet parte corporis totalitate efientiz , &
petfeionis effentialis . = :

13, Tertia dinifio, & diuifibilitas eft in
partes vittutis. In hoe fenfu anima rationalis
eft totum contincas plutres virtutes , & poten-
tias videndi , audiendi,} odoraadi, &¢. ac to-
a anima fecundum emnes fuas vircutes eft in
tota corpore , fecundum autem ynam virtt-
tem organicam eft in vna parte corporis , fe-
cundum aliam in alia. Nam virtus , feu po
tentia videndi eft in oculo , virtus, & potcn=
tia audiendi eft inaure. Virtures autem, &
potentiz inorganice nimitim intclle@us, &
Voluntas recipiuntur immediaré in fola ani
ma, ac innulla corporis parte .

QVAESTIO CCXXIX.

Virim potentie tum organice s tum inorgani=
ce diftingeantay ab anima, ¢r conne-
nicnter explicentur qne ad illas
periinent 2

$.Tho.quafl.77.4v8i0.1-243:405.6:7.8+

¥ Ofiquam San&us Thomas quait 75.

& 76. cgit de ijs, qu (pedtant ad effen-
tiam , incorruptibiitatem , & differentiam
animz humanz ab Angclis, nec nondeljs,
quz fpe@taat ad vnionem anime cain corpo-
re , defcendit ad agendum de potentijs ani-
ma, ac qualh 77. agit de; potenti)s anime
in genere , quatt. 78. 5 & fequentibus vi-
quc ad 84. agit in jparticulari dc fingulis po-
tentijs.

2. Articulo igitur primo quaft. 78. que-
rit, vrrum cflentia anima {t elus potentiss ,
vel porius polentia diltinguanturab anima
effentia? - : 2
Refponrdet impofiibile effc , quod cfien-
tiaanimz fit cins potentia. Probat primo:
nam qQuandoquidem poientia, & adtus diij=

dunt ens, & quodlibet genus entis, adtus, &
potentiadebent efle ciufdem generis, ita vt
actui cuiusliber generis correfpondear poten=
tia einfdem generis , & & conuerlo, puta adui
fubftantiali correipondeat potentia {fubttantia-
lis, aétui accidentali correlpendeat potentia
accidentalis, adlui de genere qualitatis corre.
fpondeat potentia de¢ genere qualitatis 3¢ fed
allus vitales anime , puta adius intelligendi ,
valendi, fentiendi, &c. non funt de genere
{ubftantiz, ftd de genere accidentis ¢ ergo de-
berillis correlpendere propria potentia ,qua
non fit de geaere fubftantiz, fed de genere ac=
cidentis ; ac proindé quz diffingunarur ab’ ani-
ma fubfantia. Quia vero proprium Deieft,
tio vitalis intelligendi, & veolendi fir
infa Dei efientia , & [ubftantia, propriam Dei
eft, vt potentia Dei fitipla diuina effentia, &
{fubftanria. Proportionaliter quia repugnar,vt
operatio vitalis creaturg fit ipfa effenria, & fube
{tantia creatur®, repugnal, VL potentia vitas
lis crearurz {ir ipfa effentia , & fubltantia crea~
tura .

3. Probar fecundo : nam aftus in quans
tum actus prefertim vitimus in {uo genere fee
cundum fe non eft in potentia ad alium.,
aftum , prafertim inferioris generis 3 fed ani-
ma eft adtus fubflantialis, & quidem vitimus
in genere fubltantiz , & ¢t vidmus terminug
generationis tergo fecundum fe non cftin po-
tentia ad habcndos, vel non habendos aétus
vitaless fed anima eft in porentia ad habendos,
vel non habendos {uos a&us vitales , fiquidemy
non femper illos habet ; ergo conftituitur ins
potentia per potentiam accidentalem diftin
&am, ac licer fecundum fe (it adtus fubftan-
tialis vltimus, tamen in quantum fubltat pce
tentie accidentali , dicitur adtus primus ordi-
natus ad viteriorem actum accidentalem.Vtras
que ratio defumitur ex principijs valdé abftra-
&is yac metaphylicis , ideaque cgo quelt. 11,
de anima conatus fui probare conclufionem 2
pofterior, & d priori ex ratione fundara in in-
ductione .

4. Articulo fecundo querit, verum fint
plures potentiz anima .

Refponder affirmatiné. TProbat primo:
nam ex Ariftotele 2. deceelo tex.66. quatuor
funt gradus, {eu ordides enrium . Primus’, &
infimus ¢t corum, quz non poflunt conlequi
perfectum bonum, fed, folum imperfetum «

ecundus {e(t corum , qua poflunt confcqui
bonum petfe&tum,fed ad illud confequendnm
indigent multis operationibns, & motibus .
Tecuus et corum ; qua ad confequendum s
perfe@tum bonum indigent paucis operationis
bus , & motibus. Quartus, & fupremus cit
corum, que ad perfeétam bonum confequens=
dum nullo indigent motu . Explicgt exempla
fanitatis, Nam m infimo gradu (ant, quinon
p\aﬂ’u_n: confequi perfedam faniratem, fod fo=
lL_m.l impertedtam, ad quam obtinendam paur
cis indigent reavedijs. In fecundo gradu fung,
qui ita poflunt confequi fanitatem perfedtam ,
ve

Vi Op:




Liber IV. Quaflio CCXXIX.

vt ad eam cenfequendam multis indigeant re-
medijs. Intertio, & perfectiori gtadu funt,
qui poffunt pancis remedijs confequi perfecte
itatem . Quartus, & perfectiflimus gradus
eft corum, quifine vllo remedio (unt perfettd
f¢ni. Applicando hanc dodrinam , affertut
primia ratio,propter quaay anima rationalis in-
digeat multis potentijs,& operationibus.Nam

serfe@um bonum eft beatitudo ; ad quam tcs
quatuor modis poflunt fe habere, ex quibus
delumuntur quatuor graduas , fine ordines enes
tinm . Primus, & infimus et corum , que
carent intelleétu , & funt inferiora homine,
ac proindé non poffont confequi beatitudi-
nem, qua cft bonum perfetum , fed bonum
aliquod imperfectum poffuntcenfequi paucis
operationibus, motibus, & potentijs. Secun-
dum gradum tenet homo, qui cum habeat
intelle@tum, poteit confeqm perfedtum bo-
num , hoc eft beatitudinem confiltentem ino
contemplatione prima veritatis , fed quia ha-
bet intelleGum imperfectum , & indigentem
adminiculo (enfuum , ad confequendum hoe
pecfedtum bonum indiget multis operationi-
bus , & potentijs , non folin fpiritualibus, fed
materialibns , fenfitinis, & corporeis . Ter-
tius geadus et Angelorum, qui quia habent
intelle&um perfetum,& non indigentem ad-
miniculo fenfuum , poflunt conlequi perfe-
&um bonum conremplationis paucis opera-
gionibus, & potentijs puré (piritualibus.Quare
tum , & pecfe@ifiimum gradum confiiruit
Deus , qui ad confequendum perfe&iffiimum
bonum {umma beantidinis,nulla indiget ope-
ratione , & potentia diftincka a fua cflentia.fed
ipfemet eft' fua beatitudo . Patetcrgo, quare
anima rationalis debeatihabere multas potens
tias, & plures; quam Angeli .

§. Secunda ratio et'. Anima rationalis
cum fit intelledtiva , & {it fimul forma corpo-
ris s eft in confinio rerum corporalium, & (pi«
ritnalinmy, ac proinde ndiger potentijs (pitis
toalibus ; & materialibus , inrelle@tu nimi-
rum , & voluntate, in quibus conuenit cnm
Angelis, potentijs feafitiais, in quibus€onue-
nit cum brutis,ae potentijs vegetariuis, in qui-
bus conuenit cum plants:

6. Articulo tertid quarit,vtrim potentiz
ditinguantur per aétus , & obicita b

Refpendetaffirmativg . Probatur , & cx»
plicatur. Nam licer res fpecificentur , hoc eft
conftituantur in {pecic, & diftingnantur ab
alijs rebus per fua prazdicata intrinfeca , & efs
fenrialia ; tamen com fecundum fuam effen=
tiam ita commen(urantur , & adaptantar
alicui extrinfeco, vtnon poflint definiri, nifi
per jlind, tanquam per menfuram, & regua-
lam priorcim, dicuntur extrinfece [pecificari.,
zc diftingui per illud 5 fed potentia vt poten-
tia ita ordinatur ad fups a&us, vt fecundam
cllentjam commenfuretorillis, ac non poffit
definiri, nifi in ordine ad illos: ex: gr poten-
tia videndi ita ordinatur lad a&usvidendi, vt
fecundum feam cfentiam commepfuretur ils

665
lis, ac non poflic definiiri , nifi in ordine ad
adtus videudi, idemgue dic de alijs po iss
ergo potentie fpecificantur , acjdiuerfifican-
turextiinfecé per fuosactus. Proportionall-
ter adtus potentiarumy paftivarum it2 orale
nantur ad obie@a , tanquam ad principia , &
caufas motentes, actus autea porentiaruns
adtinarum ita ordinantur ad obicéta, ranquam
ad fines , & terminos, vt fecundum (uam cf-
fentiam commenfurentur fiis obiedis , ac de-
beant definiri in ordine ad obiedta & ex:gts vi-
fio debet definiri per ordinem ad obieum vi-
Gibile , nimiram ad colorem , & lucem , audi-
tio debet definiri , in ordine ad fonum, & els
fentia adtus intelligitur vecommeniurata {uo
obic&o : ergo atus [pecificantur , & diuerfi-
ficanturextrinfece per (ua obic@a : ergo cum
potcntiz conftituantur , & dinerficentur
inordine ad aftus, qui adtus conflitnuntur ,
& diuerfificantur in ordine ad ebie i pri
mo ad vltimum polcutiz conllituu
diuerfificantur in ordine ad a&us , & O
ideoque ad adus atringentes obicctum
diucrfa ratione formali, & per modost
dendidiuerlos, requiruntur dinet(z poten
vt nos diximus quzi. 11, dc anima. '
etiam pofiunt ; que de fpecificativis potentia-
rum , & aftaum dixi queft 3.logice, ac dedi
ftinétione intelledus,, & voluntaris i
rum nter fe, & abeorum naura, &
dixi guaft.145.8 165.

7. Articulo quaro quzrit, Virim in pos
tentijsanime fitordo

Refponderafhirmatine - Probat:nam ani-

maeft vaa, potentizautem [ unt plures: fed
prefertim in naturalibus ab vno ad mulii-
tudinem proceditur quodam ordine ¢ ergo
ab anima ad potentias proceditur quodam or-
dinc,ac proinde potenti® prdinantai quodam
ordine .

8. Additinter p

tentias confiderati pofle

triplicem Ordinem , duos confiffentes ia indes
pen s potentie ab alterdstertinm,qul

dine obiedtorum .

mus crgo otdo potentiarum eft, per
quem vna potentia eil prior altera ordine na-
turz, in quantam eft perfedtior altera , fiquie
dem perfedta fecundum naturam funt priora
imperfe&is. Hac ordine naturali perfedtio-
nis potenriz intelle@iuz funt priores {cafis
tiuis , ideoque dirigunt fenfiriuas , iffque im-
perant . Proportionaliter potentiz fea(irina
funt priores potentijs nutritiuis, alijlque po-
tentijs vegetatinis «

9. Sccundus ordo potentiarum eft , per
quem potenti® imperfetiores , earuinque
actus ordine gencrarionis , aC teMporis prece=
dunt perfedtiores , fiquidem naturacx imper-
fe@tis procedit ad perfe@a . Hoc ordine po-
tentiz nuiritiuz funt priores in via gencratio=
nis porentijs fenfitiuis , ideoque prius infans
gencratus in veero matris nutritur, quam fen-
tiat , & per nutritionem corpus preparatur ad
fenticndum . Propartionaliter potentiz fenfis
Pppp bz




666

tiuz funt priores intelle&inis, ac prius infans
fentit, quam intelligar, & difcurrat, & per fen-
{ationem praparatur ad intclligendum ; & dj-
fcurrendum .

10, Tertio quedam potentiz fenfitive,ni-
mirum vifus, auditus, & odoratusordinan=
rur ordine obicGornm. Nam cbictum vifibi-
le, nimirum lux, & color ,eft priusobicétis
ceterorum fenfunm , cum (it commune cot-
poribus fuperioribus, ac caeleftibus, & inferio-
ribus; ac elementaribus : fonus , qui eft cbie-
Gum anditus , cum fiat in clemento acris , eft
prior odore, qui fequitur ex commiftione ele-
nicntarum.

11. Articulo quinto quarit, vtiram omnes
polcntiw anime fint in anima , -tanquam 1ins
{ubieéto?

Refpondet potentias inorganicas, nimi=
mm intelleGum, & voluntatem recipi in fola
anima , tanquam in fubicéto, potentias autem
organicas non recipi in fola enima s fedine
¢oninndto ¢x anima , & organo corporeo; pu=
ta vifio recipitur in oculo animato, feb 1R
coniunto ex oculo, & anima. Ratio clt,
quia illud et fubicGum potentiz operatiu® ,
quod per illam conflizuitur potens operari
fiquidem accidens denominat proprium {ubie-
@um; & quiaidem eft ; quod poteit Operari ,
ac quod operatur, ideo potentia eft in lubic-
&o ; quod per illam operatur, ve ctiam docet
Aurifioteles lib.de Somno, & vigilia cap. 1.
fed adus inorganicos wntelligendi , & volendi
exercet folaanima, vt dictum cft quall. 223,
pum.o.& to.,2dtus antem organicos fenticndi,
yvidendi, &c. non excreet (olaarima, dcd co-
niundum ex anima,& organo, pura acthl vis
dendi exercet gculus animatus, fcu coniun-
étum exanima , & oeculo;ergo.

12. Opponitar Auguflinus, quilib.12. de
genefad Litt.cap.i 0.8 20.dicit, quiod animia,
quzdam fentit non per corpus, 1mo finc cor-
pore, vt eft timor , & huinimadi: quedam.
vero fentit per corpus.

Refpandet primo Sanéus Thomas.quod
in multis, qua ad philofophiam, pertinent ,
Augultinus vtitur opinionibus Platonis, non
aflerendo , fed recitando; fed Plato opinatus
eft squod fentire clt opcratio animapropria,
ficut , & intelligere, vidictum cft quaft 223.
nunl.7.crgo non ¢ft mirom,quod Auguothinys
ctiam verbis citatis locutus fuerit juxta opinio-
nem Plaronis.

Refpondet fecundo, quod dupliciter po-
teft intelligi » quod anima quadam fentit fine
corpote: primo vt fignificatur, quod quas
dam fentit {ine corpore »ita vt cotpus » & or-
ganum corporcum ncn fiat partiale princi-
pium fentiendi, & in hoc fenfn falfum <ft,
quod anima quadam fentiat {ine corpoie,
fiquidem omnes fcnfationes elicit per orga-
num corporcum. Secunduselt ; quod ex par-
tc obiei {catiat quedam , que.noh {untin
corpore, fed folum in imagmnationes vel ap=
prehenfione, & in hoc fentu noa {olum po-

De potentijs animz

telt anima fentire , & triflari de ijs, qua funt
in corpore , ficut cum feptit vulous, ac de co
triftatur, fed etiam poteft triflari de ijs, qua
foliim apprehendit, vt cum mater triftatur de
motte filij; quem folum audiuvit eflc mortui .

13. Articulo fexto querit , VIriun poten=

tiz anima emanent, & fluant ab eius effentia ?

Refpondet affirmariu¢ . Probatur : nam
propria accidentia, hoc eft proprictates rei
emanant d {ubftantia, fine cffentia, S natu-
1a rei, per formam fubflantialem , co padto,
guo lux cmacat a4 Sole per formam f{ubftan-
tialem Solis, calor emanat ab igne per for-
mam fubflantizlem ignis: fed potentiz funt
proprietates , & accidentia propria animato=
rum: ergo emanant ab ipfa {ubftantia anima=
torum , per formam fubflantialem , hoc elt
per animam , per quam conftituuatur . Con-
firmatur: nam cum forma {ubftantialis (it prie
musactus , & det materiz primum efie; ac el
fe fimpliciter , eft principium , ex quo cma-
nant proprietates , & accidentia propria, quz
funtadus fecundi, ac {upponunt [ubieGum_»
effe fimpliciter in adtu , illique dant fohim ef=
fe fecundum quid, puta effe tale, vel tan-
tum, &c. Diximus proprictares, & acciden-
tia propria cmanare 4 {ubiecto per formam.
fubRantialein: pam accidentia extranea produs
cuntur in fubieGo ab agente extrinfeco: ex:
gr.quia frigus eft accidens proprium aquz,
cmanat a forma fubftantiali aqua;at calor quia
cft accidens extrancum agua , non cmanatab
aqua, neque ab eins forma {ubftantiali, fed
producitur in aqua ab agente extrinfeco, puta
abigne .

14. Addo, quod duplex eft efficientias ;
alia pcr modum cmanationis, fine refultan-
tiz, alia per modum tranfmurationis. Effi=
cientia per modum emanationis eft, quz non
{fupponit per fe fubic@um privatum formas 5
ac proinde per fe non tranimufat fubiectum_s
proximum ad formam, vel 4 contrario ads
contrarium . Hoc pa&o lux Solis emanat &
Sole ; potenti® anime emanant abanima, &
propriz pafliones emanant 4 {ubiedto proprio,
vt docet Sandtus Thomas hac quzt.78.artic.6.
ad 3. Nam non fupponunt per feproprium
fubicétum fub prinatione . Efficientia per mo-
dum tranfmuatationiseft , que per fe fupponit
fubie€tum fub priuatione , vt calefattio aque ,
& omnes actiones procedentes d contrario in
contrariume.

15. Infertur prima, quod ab anima ratios
nali emagant non folum potentiz inorgani-
¢z , quz recipitntur in folaanima, fed ctiam
organice, qu® recipinntur in- compolitocx
anima, & corpore « Forma enim fubftantia-
lis eft principium, & quo emanant etiam pro-
prietates totius compofiti. :

16. Infertur fecundo animam cfle caufam
tum materialem, fiue fubieQivam, tum cf-
ficientem ; & adtivam , twm finalem poten-
tiarum . Eft canfa materialis ; quia eft fubic-
ctum adequatom potentarum inorganica-

: rum,




Liber IV. Quaftio CCXXIX:

rum , & eft fubic@um partiale potentiarum or-
nicarum. Eft caufa efficicns, ex qua poten-
tUx emanant ; & c¢ft canls finalis: nam poren=
tiz ordinantur ad animam, tanquam ad fiocm
citi o

17. Articulo fo

potentia anima or
Refponder affirmating . Ratio eft , quia
emanationcs naturales funt ordinate : ergo ex
cffentia , & forma fubftantiali fluit immedia=
té prima paflio , ex prima paflione fecunda,
& fic de 2lijs, co pacto , quo lux procedit im=
mediaté d Sole, calor autem mediante luce s
€rgo ex anima procedit immediaté intelle-
tus , voluntas procedit medio intelle@u . Ad-
do potentias arganicas , & fenfitiuas procede-
re ab anima rarionali , medys ;potentijsinog-
ganicis , vt docer Sanflus Thomas artic, 7.
quait.78.dicens i Senfus eff quadam deficiens pave
atio intelleltus . Vude fecundum naturalens ovi-
ginewm quodarnodo efl ab intellegly , ficur imperfe=
Eum 4 perfedlo . Quia tamen prius fentimus,
quam Intelligimus , & per motus fenfitinos
onimur ad intelligendum , virrutes,& po-
ntia fenfitiuz concipiuntur 4 nobis, vt di-
entes ad potentiam intelligendi , ideoque
ione noftra potentiz fenfitine funt quo-
nmodo priores intelle@u , vt infinuat San-
s Thomas hoc articulo feptimo .
Articulo odtauo quarit , verum om-
cntie anima remancant in anima fe-
parata a corpore?

Refpondet remanere foliim potentias in-
1anicas, & earum actus, potentias antem
rganicas, & carum adus non remancres .
tio et , quia potentiz inorganice funt ac=
cidentia folius anima, in eaque fola recipiun-
tur vein fubicito adzquato ; ergo remanente
anima, remanent, ac {uos actus exercent,
adeoque anima feparata retinet intelle@Gum ,
& voluntatem , ac potelt excrcere altus in-
telligendi , & volendi. At potentiz organi-
cz funt accidentia non folius anime, fed coms-
peliti ex anima, & organo corpotali,in eoque
compolito recipinntar,, & per organum cor-
porenm exercent {nos aus, co padto , quo
actn videdi exercemns per ocnlf, adda audié-
di per aurens ; led deftrudio fubieto,non pol-
{unt remanerc accidentia recepta in tali fubie-
¢to: ergo deltrudto compolito, non poffunt
in anima feparata remanere potentiz. organi-
c@,ac proindeé anima [eparata non poteft exer-
cere actus videndi fine oculis ;, andicndi fines
auribus &e. Concludic Sanctus Thomas. Ee
ficfalfumefl s quod quidam dicunt , huinfmodi po-
teutas in anima remanere , etiam carpore Corrupto s
€ maulio falfiss eff , quod dicunt etiam afus barum
f;m‘fmfamm rémanere i anima fspamra 3 qm’d Ea-
linn potentiarum unlla efl aiio y nifi pey organum
eorporvenm . Concedit tamen San&tus Thomas,
quod licet non remaneant aéta,remanent 1a-
nien virtute in anima, {ictt in principio , vel
radice »

rimo quarit, verim vnas
arababia?

667

QVAEST]O CCXXX.

Virum conucnienter afsignentsr quingse féa
HEYE POIEHIIATRIR GHime y 1VES poseitin
Vegerating , quingue fenfus
EXIETIONES 5 A quatuor
interiores 7

8. T hom. quefl.78. art1.2.3,

I. Vezftione 78. defcendit San&us Tho=
ad agendum de potentijs anima ins
paruculari: & articulo primo querit, virnm
conucnienter aflignentur quingue genera po-
tentiarum , tria gencra apimaram > & qua.
tuor gradus ammatrorum ? 2
Refpondetr affirmariué ex Ariftotele 2
de anima tex. 27. Tria igitur gencra anima-
rum font apima purce vegelativa planta-
rum, anima f{cafitiva , fed non intelie@iuas
brutoerum animalium, & anima intellectiva,
hominum. Quinque genera potentiarii fung,
vegetatiuf, enfinui, intelleQiuum,appetiti-
uvum, & loco motinum . Quaruor gradus
amimatoruin f{unt planiz , qua habent folas
potentias vegetatiuas ; zoophyta, quz ha-
bent potentias vegetatiuas , lenlitinas, &€ ap~
petitiuas , fed non fecundum locum motiuas,
neque intelledivas; animalia perfeta,qui ha.
bent potentias vegetatinas , fenfitinas, ap-
petitiuas , & feccandum locum motiuas, non
autem intellectinas s & homo, qui habet om-
nia quinque allata genera potentiarum .. Do-
&rina huius articuli explicara eft 4 me quz-
ftionc 5.de Anima , idcoque nihil eft adden-
dum . ;

2. Articulo fecundo quaritr, verum con=
venicnter potenti® , leu partes vegetatiuz af=
fignentur nutritivnm, augmentativum,& ge-
Derativum.

Refponder affirmating cx Ariftotele 2.
deanima tex.34.45. & 47.ac doctrinam huius
articuli explicaniguzt.i2.de anima .

3. Articulo tertio qu&rit , virum conuc=
nicnter ditinguantur quingue fenfus exterio-
Ies?

Refpondet affirmatiué , ac dodrinam.s
huius articuli explicaui qua(t. 19. de anima.

4. Articulo quarto quarit, virum pretes
guinque fenfus internos, dentur in animali-
bus interiores potentiz fenfitinz ?

Refpondet; afirmatiné , & aflignat qua-
tuor potentias fenfitiuas interiores . Primas
eft fenfus communis, qui mouctur 4 fenfibi=
libus omnium fenfunm, & abcorum fenfa-
tionibus folim ad prefentiam talium fenfibi-
lium . Secundaeft imaginatio, qua mouc-
tur 4 fenfibilibus per phantafmata confcruata
ctiam ia abfentia fenfibilium , co patto , quo
animalia mouenrur adquzrendum cibum ab~
fentem non fcnfatum, ac prafentem , fed

Pppp 2 imas

o
£
e




668

jmaginatum vt abfentem . Terria cft zftima-
tiva, per quam az:im.z!:g percipiuntetiam ali-
quas intentioncs , fey aliqua obiecta non fen-
fata, ¢. gr. conucnicntiam nld':ncandl s filios
alendi &c¢. Quarta elt memoria , per quams
animalia confervant fpecies’, & phantafmata
obie@orum fenfarorum . Anicennas addit
guintam potentiam mediam inter imagina-
rionem,, ac zitimatinam, guam vocat phan-
tafiant, & per quam phantaimata componun-
tur , & dividuptur , eo pado, quo homincs
componentes phantafmara montis, & auri,
jmagigantur montem aurcum . Sed Sandius
Thomas docet hanc opcrationem dariin Q-
lo heming , ad eamque fofficere potentiam.s
jmaginatinam, ag proindé hanc quintam po-
tentiam non efle admittendam . Sed _dochl-
nam hoius arriculi explicaui in philofophia
quaft.2g. deanima, & quafl. 30. egi de Orgd-
nis , fpecicbus, medio , adtibus , & pafiioni-
bus polentiarum intericrum, ac prelcriimde
fomno , vigilias ac fomnijs, adeoque nihil
hic eft addendum »

QVASTIO CCXXXL

Virum intelleéius fit potentia aitina s vel
pafsiua animasac intellectus agens
fit patentia diftindla &b iu-
tellectn poffibili?

S. T homqraft79.art:1e2:3 .4 5o

1. © Andus Thomas qu, 78. diftinxit quine

que genera poteanarim, qu® 10N ve-
getatiuum,, fenfitivum , intellectiunm , ap-
petinnum, & loco motivum: art, AULCL 2. 3
& 4. egit de potentijs vegeratiuis , & fenfiti-
uis, que in homine funt preambul ad in-
relledtum . Qualtiong 79. defcendit ad agen-
dum deipfo intelleétu, eiufque partibus, vel
quafi partibus, que funt intelleGus agens, &
poflibilis, memoria, ratio tum fuperior, tum
inferior , intelligentia, intclleétus fpeculati=
uus & pradticos, fynderefis , ac conliciens
a.

2. Articuloigitur primo querit, vtram
intelleftus it aliqua potentia anima , vel po-
tius it ipfa animz effentia .

Relpondet intelletom efle potcntiam
ditinctam ab effentia anima intclledtinz .
Probar : nam ex dictis quad. 77, art. 1. quan-
doguidem opecratio,& potentia funt ciufdem
generis, tunc folum potentia eft ipfa eflfentias
ac fubftantia rei, cam operatioeft ipfa effena
tia , & [ubftantia rei; fed in folo Deo inteile-
&io eft ipfum’efie , & ipfa effentia, & {ubftan-
tia intelligentis s ergo in folo Deo intellectus
eft ipfa Dei effentia, in qualibet antem crea-
tura intelleétus efi potentia accidentalis di=
ftin&taab effentia creatura ; ac proinde intels
ledlus animz elt porentia accidentalis diftins

De intelle€tu agente, & polsibr

&ta ab anima intelle
& qualt. 148, v
telleGtus Angelici ab ellentia A
philofophia quaf. 11, de anima,
eft de diftindtione  potentiarin anine
fentia anjimz .

3. Articulo fecundo quarit, vtrum intel-
le&tus fit potentia paffina anime .

Refponder affirmatiné. Vr probet , pre.
mittit, guod pati dicitur tripliciter » Primo,
pati proprijflimé dicitur , quod amittir ali-
quid ipfi naturaliter conueniens. In hoc fen-
fu aqua proprijffimé patitur , dum calefic; &
amirttit fou frigus naturale . Secundo pati
minus propri¢ dicitur ; qued amitut aliguid,
quod habebat ; Gue illud effer conveniens,
{en pon. In hoc fenfuaqoa patitur , pon to-
lum cam amittjt frigus naturaliter conues
niens aque, fed etiam cum pofiguam fuit ca-
lefada,, amittic calorem aque difconuenicn-
tem. Tertio dicitur communiter pati aliguid,
dum'quomodochmque ex petentia feducitur
jn altum .

4» Hoc fuppofito , intelledtns diuigus,
cum fit a&ualis intelle@io omninm intelligi-
bilinm , in quo omnia praexiftunt, ranquam
in prima idea, & in primacaufa, ct adtus
purus, & non eft in potentia ad vilumintelli-
gibile, velad vilum aGtum intelligendi . In-
telleCtus autem creatus, ¢ propter {uam
limitationem non pofiit efle adtus omninm
intelligibilium , eft in potentia ad intelligibis
lia, ideoque eft potentia pafiina ; ac recepti-
ua intelligibilium , ac fpecicrum , & eft pafii=
nus tertio modo»

5. -lam duplex eft potentia pafliua, ac re-
ceptiua actuum . Prima eft ; qua femper ha-
bet fuum adtum, ficut materia corporumcce-
leftium femper dicitur habere {ifum adum .
Secundaclt , qua non femper habet fuum
a&tum . IntelleGtus angelicus ita el porentia
ad ipecies intelligibiles , vt ab inirio , & fem-
per debear habere omanes fpecies intelligibiles
illi naturalirer conucnientes, vididtameft
quailaso. At intellectus anima rationalis ita
eft in potentia ad fpecies intelligibiles, v ins
prima creatione careat omnibus {pecicbus, ac
fit veluri tabula rafa, in qua nulla eft imago

1¢ta, ac debeat fpecies panlatim acquirere.,
Dum dicitur intelledtum cfle potentiam pal-
fivam, in quantum potelt recipere fpecics in-
telligibiles , ab illifque moueri ad intellicen-
dum ,jnen negarur ilum actiué concurreres
ad adtus intelligendi, & fic efle poteatiam
ctiam activam . IntelleGum humanum, gui
cum fit veluti tabula rala, habet hanc natu.
ram, vt poflit recipere fpecics omninm intel-
ligibilinm , & fic moueri ad intelligendum ,
& fieri omnia, Ariftoteles 3. de anima tex. 5.
vocat intelle¢tum pofiibilem , & de eo, nec
nonde intellettu agente egimus quztt,34. de
anima.

6. Articulo tertio, & quarto quarit, vt
detur intcliectus agens, & virum fit potens

fa

e dicka qn. 220,

dift

ab cl=




Liber IV. Quaftio CCXXXI

tia amima , vel aliquid feparatum ab anima.

Refponder ex principijs Ariltotelis effes
poncndum ingelleum agentem, qui fit po-
tentia anime . Sed do&rinam horum articu-
lorum explicauimus quzg. ;4. de anima, vbi
ciam examinauimus primo, vtrum intelle-
ctus tam agens, ram pofiibilis it potentias
animea: fecundo vtrum 4 parte rei dittinguan-
tur; rertio veer {it perfeiot i quarto yvirum
denwir etiam in Angelis?

7. Articulo quinto querit, virum vous
numero fit intelleGus agens omnium homi-
num ¢

Refpondet, quod iuxta fententiam di<
centem intelleGum agentem non effe poten-
tiam anime, fed effe intellectum cxtrinfecum
imprimentewn anima f{pecies intelligibiles,
ficutdiciturs quod vnus eft intelledus diui-
nus imprimens Angelis in €reatione omnes
{pecies intelligibiles , fic dici poteft, quod
vous {it intelle@us imprimens anime rationa.
li omnes fpecies intelligibiles. At in {enten-
tia noftra, qui cum Ariftotele diximusintel-
leCtum agentem effc potentiam anim®, per
quam ipfa anima fpecies abitrahit 4 phantal
matibus , guot numero {unt anim, tot nu-
mero funt intelleGtus agentes, cum potentiaz
multiplicentur numero fecundum maltipli-
cationem numericam fubiectoram,

QVAESTI10 CCXXXIL

Virum memovia [it in parse intelleflina & fit
potentig diffintia ab intelledn 2

S.Thom. qu.79. art.6+ & 7.

I AR[icqu fexto quarit , verum me-
£ A moria firin parte intelle@iva anima,
vel foltm in parte fenficiva?

- Relpondet memoriam poffe fumiduplis
citer. Primo memoria dicitur virtus confers
uativa {pecicrum etiaoy cum obiedta per ra-
les fpecies reprafentata non cognofcuntur
adiu. Secundo memoria dicitur virtus , qua
recordamur preteritorum , vt ante cognito-
fum. Sumicndo memoriam in primo fenfu ,
Auicennas docuit fpecies non poffe confers
uan in intelle@u , fed folumin aliqua poten=
tia fenfitiva, ac proindé in parte intellcéinas
non dari memoriam , hoc eft virrutem cons
feruativam fpecictum , ctiam cum earunis
obiecta actu non cognofcuntur . Fundamens
tiin (e, quia catenus fpecies fenfibiles, &
< phantalmata poflunt eonferuari , quatenus

i 1 0rgano corporali, in quo rcs
clidim, cum adlu non cognofcun-
‘ ecies intelligibiles non recipiuntur
11 organo corporali, fed in lolo intelleétu, in
quo res non funt nifi intelligibiliter , hoc et
cum adyu cognolcuntur ; ergo. Hinc infert
fpecicm intell:gibilem tandia conferuari ing

669

intelle@tu, quandit obie&tam intelligitur, &
ctt intelligibiliter in intelledu , cefante verd
adtu intelligendi, ceffare fpecics » Cum vero
intelle@tus poffibilis iterum vult obicctum -
telligere, debet fe iterum conucrtere ad intel-
leGum agentem, quem Auicennas exiltina-
bat non eflc potentiam animz , fed {ubftan-
tiam f(eparatam, ac tum intelletum agentem
iterum im primere fpeciem intelligibilem 1a-
telle@ui poflibili, & fic illum iterum moue-
te ad intelligendum . Addebat Auicennas
intellectum poflibilem ex viu, & exercitio i¢
iterum, & iterum conuertendi ad intelleCtum
agentem , acquirere quandam habilirarem fe
fic conucrtendi,in qua confiltat habitus fcien-
tiz .

2. Hanc opinionem Auicennz Sandtus
Thomas reijcit dupliciter ; primo quia mani-
felte elt coatra Ariftotelem. Ariltoteles enim
3. de anima tex. 5.docet naturam inccllectus
efle, vt poffit fieri omnia, recipiendo (pecies »
& formas omnium intelligibilium . Textu
deinde 8. cxplicat, quo padte inteiledtns hu-
manus , qut fecundum fe cft pura potentia ,
& elt pure poflibilis , reducatur in adtum , &
hoc explicans docet , quod fit in actu primo
per hoc, quod recipiens obicftum {ecundum
efle intentionale per (peciem intelligibilem ,
fit quodammodo obiedtum . Ideoiniellettus
habens habitum (cientie, per quem conftitui-
tur fciens , dicitur effe in aftn primo ; quias
poteft , cum voluerit, operari fecundum ha-
bitum {cieatiz . Adhuc tamea intelleGas ha-
bens habitum (cientie ¢ft in potentia in ordi-
ne ad actum contemplandi: fed diuerfo mo-
dointelledtus dicitur {ciens potentia, cum.s
iam per doctrinam , vel per inuentiongm .,
acquifiuit habitum, diucifo modo dicitur
fcicus poteatia, cum adhuc non acquitiuit
babitum; ergo Ariftoteles docet, quodintel-
letus etiam cum fadus cft obieCtum per {pe-
ciem intelligibilem , poteft illud actu coniide-
rare , & contemplari, vel non confiderare , &
non contemplari, ac proindé , quod non.
tunc folem habet fpeciem inteligibilem ,
cum obieGnm acta inteligit , & contempla-
TUL »

3. Reijeit fecundo ratione, Nam quod
recipitur in fubie@o,recipitur fecundum mo-
dom fubiedti recipientis, ac proindé quod re-
cipitur in fubicéto, quod lccundam fuam,
paturam fit ftabilius , & immobllius, recipi-
tur magis ftabiliter, & immapbiliter ; fed in-
telleGus , cum fic naturaliter immortalis; &
incorruptibilis , naturaliter eft, ftabilior ; &
immobilior quolibet 0rgano corporeo : ergo
{pecies intelligibiles recepta! in intelicdu re-
cipiuntur in co magis ftabilitcr, ac immobi-
liter , quam fpecies fenfibiles recipiantur.ins
0£gano Corporeo , ac proindeé {i phantafmara
remancnt in organo COrporeo , etiam cum
obictum non actucognofcitur, 4 fortiori
fpecies intclligibiles remanent in intelicétu,
ctiam cum obieum non intclligitur adtus

€rgo




670

ergo etiam in parte intelleftina datar memo-
. in quantum elt virtus conifernativa fpe=
uin , eriam cum obicdia (pecicbus repra-
fenrata non cognofcuntor aétu .

4. Sifumatur o a in fecundo fenfu ,
in quantum eit potentia s gux habeat pro
obicéto preteritum vt pratetituin , ita vt ad
illud fit dererminata, non et in parte intclle-
Aina, fiquidemintelletus ¢ft porentia, qua
poteft ablirahere 4 fingularibus, & 4 loco,
ac tempore » fole autem virtures fenfitiue
funt reftrictz ad fingularia cum loco, & tein-
porc. ;

5. Opponitur; Auguftinus Iib. 2. de Tri-
nit, caps 3. & 8. dicit; quod ad partem fenf(i-
tinain pertinent , qua {unt nobis , pecoribui-
que communia s fed eodem libre , cap. 2. di-
¢it, quod poffunt pecora fentire per corpo-
ris lenfus corporalia, & ¢a mandare memo-
rix , ac proindé quo
coribufque commun crgo ex Augultino
memoria eft 1n parte fenfitiva.

6. Refpondco,quod ex diftis memotias
¢onferuatita phantafinatum cft nobis , peco-
ribufque communis, & eft in parte fenfitina
iuxta Augufltinum . Ai datar etiam memo-
ria conferuativa fpecierum intelligibilivm ,
que eft in parte intellediva, ideeque Arilto-
teles 3. de anima, tex, 6. dicit, quod animacft
locus fpeciernm , pon ted intelleétus «
Iam ficurintelle@us, stentia cogno=
{citiva yoiucrfalium , tamen potelt etiam co-
gnofcere fe ipfum > qui eft quidam fingularis
intelledtus, poreil cogaolcere {ros aftus
fingulares, eorumique recoidari; fed potelt
praterca procedere ad cognofcenda ipfa vni=
werfalia fecandum fe, abdrahendo 4 loco, &
temporc , cuin potentix {entitiuz {int deter-
minatz ad cognofcenda fola fingularia fenfi-
bilia, vt detcrmioata ad locum, & tempus,
vtmagis explicani quadt, 14. logice «

7. Articulo feptimo querit, virum me-
motiainteleéiva it porentia diftinéta ab in-
telleéu.

Refpondet n
laaliad
tzf), voffibilis, & agentis -

8. Probarur: namquando aliqua poten-
tia fpecificatur , commenfuratur, & definitur
per obie@nm fecundum alignam rationem
communem , in ¢a non diflinguuncur plures
potentiz ex differentijs particularibus , gui-
bus coutrahiturilla ratio communis obie&i:
€. g1, quia potentia vifiua fpecificatur per ra-
tichem communein lucidi, & colorati, &
definitur potentia peveeptina lucidi ; & colorati
‘non diftinguuntur in ea potentia vifiua albi,
potentia vifiua nigri &c. quia potentia audis
tiva dpecificatur per rarionem communem
foni,; ac definitur poreniia perceptiva foni , non
ditinguuntur in ea potentia suditina foni
granis &e. fed intelledtus fpecificatur per ra-
tionem communeni cniis; & definitur poten-
bia percepiiug entis 5 in quantum eff ens , ac intels

CICE

gatiug , & addit, quod nal-
feventia potentiavum in inteliedn offe po-

De memoria.

le@tus poffibilis dicitur, qui poteft omnia
recipiendo nimirum s & conferuando {pecics
intelligibiles cuiuslibet entis : cinfdem
potentiz pafline cft fpecies recipere , &
feruare : ergo inincelleétu pofhibili po
receptiua fpecierum non diftinguiturd me
moria , quz cft po:entia coufcr:mn'ua_ 1}1('::1(;...
rum, & potentia inrelligend! non diftingui-
turt 4 potentia intelligendi rem vt ante intel-
leGtam , qua etiam vocatur memoria. Diftin-
guitor tamen intclleétus poflibilis, qui eft po-
tentia receptina fpecicrum , ab intelledtu
agente, qui cft porentia productina fpecies
rom,ex rationibus allatis qu.34. de anima -

9. Caonfirmatur ; namaétus , quibus re=
cordamur , {uat quadam intelleGiones ; fed
omnes intelle@iones reducontur ad vnanis
potentiam , acdicimus, quod funt aétus in-
telle@us : ergo memoria intelledtina, & intel.
leétus funt vnica porentia . Ex cadem ritios
ne oftenditur , quod potentiaapprehenfinas,
indicariua , & difcurfina funt vnica potentia »
quiaficut omnes vifiones reducimus ad voam
potentiam vifiuam, ita omnes apprehenfio=
nes , iudicia, & difcar{us reducimus ad voam
potentiam intcllc@iuam . Memoria tamenss
poffet aliqualirér aiftingui ab intelle@tu,qua-
tenus fupcraddit fpecies obicctorum antes
nitorum - [o hoc fenfu San&us Augulii=
nus fumit memoriam, dum lib.1o. de Trinit.
cap.11.dicit in mente dari memoriam , intel-
ligentiam , & voluntatem. Vr enim docet
Sanétus Thomas hoc art. 7. ad 1. memoriam
accipit pro habituali anime retentione , qu habi=
tualis retentio confiftit in fpeciebus conferua.
tis, intelligentiam awtem pro affu telleftus, volun=
tatem anicm pro altu voluntatis .

r

QVZASTIO CCXXXIIL

Viram ratio fit potentia difiincta ab intelle-
Fu? ¢y virkm ratio fuperior | g»
el e :
rario inferior fiut porentia
diffincig ?

S Th. qu. 79. art. 8, 9,

1. A rticulo o@auo quarit,vtrim in homi-
£X ne ratio fit potenria diftin@ta ab intel.
Ieétu .

Refpondet negatiné . Probat primo X
S.Augnltino, qui Lb. 3. de Genef. ad lirta
cap.20. & lib.15. de Trimt. dicit, quod illud,
quo homeo irrationabilibus animalibus ante-
cellit, et ratio ; vel mens, vel intelligentias,
vel fi quo alio vocabulo cemmodius appel-
ia[ler $CIEQ Aug_u!.'iinus rationem, mentem.,
ac intetlectum, fiue intelligentiam fumit pro

ad: 1ia.
2. Probatur fecundo: nam ctiam in re-
bus naturalibuscadem eft potentia, per quam

4gcns

it
v




Liber IV. Quzftic CCXXXIIL.

agens naturale mounctur ad (uum terminum ,
& qua in ¢o quiefcit s ex.gr. per eandem gra-
uitatem, per quani grauia mouentur ad cen-
tram, quicfcuat in ceatro & per eandem leuis
tatem; per quam [cuia mouentut ad circun-
ferentiam, quiefcunt in circunferentia 3 crgo
atortiori agentia intelletiua , & intentiona-
lia per candem poteatiam mouentur ad veri-
tatem , ac illam inrtelligendo apprehendunt,
in eaque quicfcunt 1 fed incelligere eft verita=
tem intclligibilem apprehendere, in ecaque
quielceres ratiocinarieit ad veritatem moue-
Il per difcurfum, procedendo ab vno in aliuds
ergo eadem cft potentia intelle@iua, ac ratio-
€inativa,ac proindé in homine potentia intel-
ligendi, fiue intelletus non diftinguitur &
ratione ; qua eft potentia [ratiocinandi. Por-
ro vt docet Diony(ius cap.7.de dininis nomi-
nibus, Angeli, quia habent intelieGum per-
fectum, intelligune veriratem fimplici intuis
tu, fine difcurin, ideoque vocantur intelle-
ctiui , homines, quia habent intelletum im-
perfectum , ad veritatem perueniunt difcure
rendo , ideogue dicuntur rationales s vt ma-
gis cxplicatum cft qualt.161,

3. Articulo nono quarit, vtrium ratio fu-
perior , & inferior fint potentiz diuer(a?

Refpondet negatiué juxta do@rinam S.
Auguflini,qui liba1 2. de Trinitate dicit; quod
ratio {uperior, & inferior non nifi per officia.
dilinguuntur,

4. Probatur: nam licet quando vhum
clt medium s per quod venimus ad cognitio-
pem alterius , habitas, qui verfatur circa me-
dium , potlit dittingui ab habitu, qui verfatur
circa id, ad quod peruenitur per medinm.s ,
co pacto , quo habiws principiorum , qui
verfatur circa principia, & vocatur habitus
intelle@tus , dittinguirne ab habitu fcientie s
quiverfatur cicea conclufiones;tamen ¢adem
clt poteatia rationalis, quz verfatur €irca me-
dinm, & circaid, quodcognofcitur per me-
dinm , ficut cadem eft virtus motina, quz
mouctur ad medium , & per motum 4 medio
tranfit ad vicimum; fed ratio fuperior , & in-
ferior verfantur circa obicéta, quorhm ynum
¢lt medinm ad cognofcendum aliud: ergo ra-
tio [uperior , & inferior non fant duz poten-
tiz diftinGte , {ed funt vna, & eadem poten-
tia. Probatur, & explicatur minor. Vtenim
docet S. Auguftinus lib. 12, dé Trinit. cap. 7.
tatio fuperior eft, quz intendit 2ternis con-
{picicndis ; aur confulendis ; confpiciendis

] in quantam =zterna fecundum fe
{pcculattg; confulendis 0, in quantumex
arernis acgipitregulas pra@icas agendorum s
gatio autem inferioreft, qua intendit rebus
temporalibus ¢ fed @terna, & temporalia re-
fpeftu noftre cognitionis ita comparantur,vt
vaum fit medivm ed cognofcendum alind 3
ergo. Probatur minor: nam in viz inuentios
nis temporalia funt medium, per quod cos
gnofcimus xterna, iuxta illud Apofioli ad
Romanos &. Inuifibilia Dei ger ea, que faita

671

funt, intelizfla confpiciyntur & in via autem in
cij @terna veiam cognita funt medium adiu.
dicandum praéticé de temporalibus, ideogue
cx zternis debemus iudicium ferre de tem=
poralibus, ac deijs difponcre: crgo eadein
potentia intelledtina verfatur circa #icrna, ac
circa temporalia , ac proindé ratio {uperior
quz contemplatur &rerna, ac ratio inferior,
quz contemplatur temporalia, funt eadem
potentia intelle@iua, ac folum differunt fe-
cundum diaerfos actus , & habitus, & diuer-
fa officia, ideogue habitus fapicnriz tribuitur
rationi fupcriori, habitus fcieniz tribuitur
rationi inferiori.

QVAESTIO CCXXXIV.

Viram intelligentia , tntellectus [peculatings
€ practicus s [ynderefis y & confiicntia
fime porentie diffinéie tuter fe

& ab intellectu?

8. Th.quef. 79, art.10.-11,12. ¢r 13+

I. Rticule decimo quarit , vertim intels
ligentia fit potentia diltinéta ab intel=
leétu 2

Refpondet , quod intelligentia proprie
fignificat ip(um actam intelligendi, idcoque
diftinguitur ab intelleétu, ficut actus a paten=
tia, non autem ficut potentia 4 potentia, Ad-
dit primé , quod in quibufdam Lbris transiz=
tis ¢x arabico, fubftantiz feparare, hoc it
Angeli, vocantur intelligentie, fortafle quia
femper au intelligunt s at ex libris translatis
€x grzco , tales fubflantie (cparate vocantur
intelleQus, fen mentes. Addit fecundo quofs
dam philofophos ponere quatuor intelleétus,
intelle@um agentem, intelleGum poflibilem,
intellectum in habitn, & intclicGum adep-
tun . Ex hisintelleétus agens , & ntellettus
poflibilis funt potentiz realitér diftincte, pro-
portionaliter , ac in-alijs generibus potentia.s
a@ina, ac paffiuadiftinguuntur , vt explica-
tum eft quatt. 231. Tres alij intelledtus funt
vnus; & idem intellectus poflibilis in tribus
ftatibus confideratus . Intelle@us enim pofii-
bilis, dum ¢ft in potentia tantim , ac veluti
tabula rafa, eft poflibilis tantum : dom eftia
aGu ptimo > & intelligit {oliim habitu, nons
actu, eft intellectus in habitu: dam adtu con«
fiderar, & contemplatur obiectum, cftintel-
lectus adeptus, fine in adtu . :

2. Articulo vadecimo qurit, verum in-
telle@us fpeculatinus , & practicus fint duz
potentie diftinéte ?

Refpondetnegatiué. Probatur: namin-
telle@us fpeculativus eft, qui quod apprehen-
dit, non ordinat ad opus, fed ad folatn verita-
tis confiderationem ; intellectus practicus cft,
qui quod apprehendit,ordinat ad opus , idco-

que




e

ima téxt. 49. dicit,
s iyus differt a practis
atiuus enim habet pro fine ve-
I racticus ; fiie operatiuus habet pro
fine opus; fed inrelledtas, feu confideret obie-
élum gratja veritauis, few gratia operis, cft
voa, & eadem potentia ; ergo . Probatur mi-
flor: nam cum potentia {pecificatur ab obie-
¢to fubaliqua ratione communi , non diuers
fifncarar €x 1)s s qua per accidens fe habent
ad «ale obieftum fecundum illam rationem.,
coMMUACM & ¢X.21. quia potentia vifiva (pe-
gificarir a colerato fecundum rationem coms
munca coloratl, per accidensauntem fe has
L rationcm colorati, quod coloratum fit
bomo s vel equas, fit magnum, vel paruun,
eadein potenua vifina percipit quodlibet co-
loratum , feu it homo, feu equus, feu Gt ma-
ghum , feu parunm ; fed intelledtus eft poten-
tia percepliua entis, ac veri, {ub ratione coni-
EunIcnns , ac verl s ad ratiopem autem en-
tis, 8 veri per accidens [e habet , quod ordi-
nctdr, vel non ordinerurad epus : ergo ea-
dem eft potentia incelleétiva confiderans ens,
& verum , ordinando , vel non ordinando ad
opust {ed intelle@us,dum obicGum confide-
ratuim non ordinat ad opus, dicitur ipecuja~
tinps; dum ordinat ad opus, dicitur pradi-
cus i ertgo cadem eft potentia jntelle@iva , &
idem intellectus , | tur {peeuila-
tinus, feu denominetur pradicus.
3. Articulo duodecimo querit, vergm
fyndereflis fit quedam fpecialis potentia ab
slijsdiftinéta ?
Refpondet

cfle quamdan

In
el

o

liquos docuifie (yndercfim
potentiam alliorem ratione 3
os exittimaflc fynderefim cfie ipfam ratio-
acm , onin quantum eft ratio , fed in quan-
tum cft quazdam natura . Contra viramque
fententiam Sandtus Thomas docet fynderefim
non clic porentiam, fed habitum quemdam
Pt : 3
Probatur ; {icut ratio fpeculatina,
cinatar de {peculabilibus ex quibuf{dam

js pat cr notis abfguoe inquifitio-
3 ca ratlocinatur de
bus ex quibutdam principijs narora-
litgr nots, quibts abique rationis inueftiga=
tiofle cognolcimus quadam elfe facienda ,
quadam non efie facienda; fed ad cognolcen-
da prima principia per (e nota {peculabilium,
non datur {pecialis poténtia, fed foltym fpe-
cialis habitus , qui vocatur habitus intelies
€ius, fen principioiumy, vt docet Ariftotes
les 6. Ethie. €ap.6. ergo ad cognofcenda prins
cipia per e nota operabilium , non datur fpse
«cialis potentia, fcd {pecialis habitus natura-
lis , quem vocamnuys fynderefim : quz idcircd
dicitur jnftigare ad bonum, in quantum di-
ctat, quid fit facicadum , & murmuorare de
malo,in quantum di&ar,quid non fit faciens
dum. Auguflinus dum | i1bereo atbis
110 ; capare.dicit, quod in naturali iudica-
torioadfunt quadam rcgulz, & funina vike

e ey
tio practt

ratione {u petiori, & in

tutum, &
ne talium reg
tabilium inrellig
qua artribuuntur
& fynderefl,tanquam
4, Articuio decimotertio querit , virnm
confcientia fit quedam potentia ?
Refponder, quod confcientia , ‘propric
loquendo , non ¢t porentia , fed aGns. Pro.
baturprimo ex ratione; X etymologia nomi-
nis . Confcicntia enimy dicitur cum alie fiien=
#1a, ac proinde fignificat applicationem (cien-
cd fcientiz appli-
catur alicui particulari per m: cigocon-
fcientia proprié dicta confiflit in aftu. Pro-
batur fecundo ex his, que confcientiz tri-
buuatur, ac de ea dicuntur. Dicitur enim
conlcientia reftificari, ligare, inflig
cufare , reprehendere, remorde re; fed hec
conueniunt aétibus, quibus applicamus no-
ftram fcienriam , vel €ogitationem ad ¢as,
quzagimus: crgo- Probatur, & cxplicatur
minor . Nam tripliciter poffumus applicare
nofirtam feientiam, vel cogitationem is.quae
agimus. Primo in quantum cognofcimus
e, wvelnon feciflc, iuxtails
lud Ecclefialt.7. Scit confeientia tua te crebro poa=
lediziff: : & tunc eonfeientia dicirur teflii=
ficari qua fecimus , vel non fecimus. Se=
o In quantum cognofcimus aliquid effe
taciendum , vel non faciendam : & fiquidem
cognofcimus aliquid effe faciendum , con-
{cientia dicitor infligare ad illud faciendum s
ficoguofcimus aliquid non effe facieadum ,
conlcientia dicitur Jigare , ne illud faciamus .
Tertio in quantum cognofcimus aliquid
quod fecimus, fuiflle bene., vel malé fadtum 3
& (i con{cientia ditat aliquid cffe malé fas
&tum, dicitur accufare , vel remordere ; {i dis
ctataliquid fuiffe bené factum , vel non ma-
l¢ » confcientia dicitur excufare, vel defens
derce
s- - Addit, quod quia habitus eff princi
pitm actas, & nomen effeQus (zpé tribuitue
caufx , nomen caufz tribuitur effedui, ided
habitus fynderelis, qui eft principium aGus
confcientiz , aliquando vocatur confeientia ,
& ¢'conuerso adtus confeientiw aliquando
vocatur {ynderefis. ldeo Hieronymus Eze-
chielis 1. inilla verba guatuor facies wni con-
{cientiam vocat fynderefim ¢ Bafilius in prin=
cipio Proucrbiarum , naturale indicatorium
de agendis, vel nonagendis vocar confcien=
tiam : Damalcenus lib.z. de fide , cap. 12. di-
cit confcientiam effc lucem intelle@us noftri,
de qua Plal. 4. dicitur . Signatum eft fuper nos
lwmen wultas tvi 5 quia per hoc lumen ofendi-
tar nobis,; guid fitagendum , vel non agens
dum ,

incontmutabilia, nomi-
n verarum s, & incommu-

tiz ad aliguid paruculare:

Ll

2V &




v

LiberIV. Quaftio CCXXXV.

QVAESTIO CCXXXV.

Virim appetitus fis aligea fpecialis potentia
animea > ac diuidarur in appetitm [enfi-
tinnm > & inpelledFinum 5 qui fin
dinerfa porentiar

Sanfins Thomas quaft. 80. are.1.2

1. TYOfquam Sanétus Thomas egit de pos

tentijs vegetatiuis, fenfitiuis, & intel-
leQtinis, quaft.8o. defcendit ad ageodum de
potentijs appetitiuis, que vt dictum eft qu-
ftione 230. conflitufit quartum genus potens
tiarum animz . Articuloigitur primo qu-
rit, verium appetitus (it aliqua potentia fpe=
cialis animzx ?

2. Refpondet affirmatiué . Probatur pri-
mo audoritate - Ariftoteles enim lib, 2. des
anima,text. 27. diftingnit potentiam intelle-
&iuam abalijs generibus potentiarum, ac Da-
mafc. lib. 2. de fide, cap. 12. diftinguit vires
appetitinas 4 cognofcitinis . Probatur fecun-
doratione. Nam quamlibet formam fequi-
tur aliqua iaclinatio proportionalis forma :
ex.gt. formam igais fequitur naturalis incli-
natio ad locum [urfum , idemguejdic de re-
liquis formis ; fed prater formas puré naturas
les dantur in animalibns forma intentiona-
les , quibus obie&ta exiftunr inipfis vt appre-
henfa, & cognita: ergo in animalibus pra-
ter inclinationem pure naturalem , que dici-
tur appetitus nataralis , datur etiam inclina-
tio fuperior ad bonum vt cognitum , & ap-
ptehenfuin , qua {pedtat ad vim anime appe-
titinvam , & diftinguitur 4 potentia cognolci=
tiva, vtdi@tom cft in philofophia quzf. i1
deanima, agendo de diftinétione potentia-
rumanimez .

3. Articulo fecundo querit, virim appe-
titus fenfitjuus, & intelieGiuus fint diuerlz
potentiz ?

Refpondet afficmatiué . Probatur: nam
potentiz paffiuz mobiles, qua definiuntur
per hoc, quod fint pafliuz , & mobiles 4 di-
uerfisadtiuis , & motiuis , diltinguuntar pro-
portionaliter , ac a&tina, & motiva, quias
voumquodque paflivum, & mobile fecun-
dum {uam pﬂbntiam debet efic proportionas
tum proprio motine, ad quod effcntialiter
ordinatur: fed appetitus eft potentia mobilis
ab appetibili vt apprehen(o , ideogque Arifto=
teles 3. de Anima,tex 7. dicit, quod appetis
bile apprcheninm cft mounens mobile, appe-
titus cli mouens motum , quia mouctur ab
appetibiliapprehenfo, & mouer alias poten-
tias : ergo apperitus mobiles 4 diuerfis mo-
bilibus, ac diuerfo modo apprehenfis, funt
cifentialiter diver(i; fed appetitus fenficiuus
elt mobilis 4 bono fenfibili, & vtapprchens

673

fo per fenfum, appetitusintellectiuus et mo-
bilis 4 bonointelligibili, & vt apprchenio
perintelle@um , & per hoe defininntur: crgo
¢ fferunt proportionalitér , ac bonum intellis
gibile differt a fenfibili » & apprehenfio intel-
Jettiua differt d fenfitiua. Confirmatur :nam
intelledus differt 4 fenfu per hoc,quod intel=
le@us habet pro obic&to {pecificatino ens vt
ens, idecque poteft cognofcere omne ens, &
eft potentia voiaerfalis 5 feafus autem habet
pro obicGo fpecificarivo folum aliquod de-
terminatnm genus entis, nimiram ens fenfis
bile, ideoque eft potentia partcularis; fed
appetitus intelle@inus habet pro cbictto fpe=
cificatino bonum vt bonum , ideoque potelt
appetere quodliber bonum , & ¢ft appericus
voiuerlalis 3 appetitus fenfitinus habet pro
obiefo fpecificariuo aliqnod determinatum
genus boni , & eft apperitus particnlaris 3 ci-
go appetitus {enfitinus, & inteliedtivus funt
dinerfi , proportionalitér , ac dif niy
& intelletus ; vt ctiam dixi fupra queft, 165.
num.8.ldeo Ariltoteles 3. de anima te (
ftinguit duplicem appetitum , & dicit, qued
{uperior mouct inferioreny.

QVAESTIO CCXXXVL

Virum fenfualitas fit folum appetiting : &
wtrums appetitus [enfitivus dinidarur in
irafiibilemyey concnpifcibilems ficur
in potentias dinerfas s que
obediant rationi ?

8. Thiq.81.art.1.2.3.

1. Vzftione 8 1+ S. Thomas artic. 1. qua-

Qii[} vtrum fenfualitas {it folim appeti-

tina , an etiam f{it cognofcitiva ? ac

virum nomine fenfualitatis iontelligamus fo-

lum aliquid {pedtans ad appctitum , vel etiam
aliquid [pe&ans ad cognitionem ?

Refpondet , quod fenfualitas propric cft
nomen appetirus fenfitini; non autem feufus.
R atio cft, quia fenfualitas dicitur 4 motu (en-
fuali, de quo S. Auguftinus loguairur lib. 1z
de Trinitate, cap-12. & 13. & eft principium.,
talis motus, propottionalitér , ac potentia vi-
fina, qua eft principium vifionis, dicitur 4 vi-
fione; fed motus fenfualis proprie eft opera-
tio virtutis appetitiuz ; lon autem cognoicie
tiuz ; ergo fenfualitas proptic eft appetitus ,
non antem fen{us. Probatur minor: nam co-
gnitio differt ab appetitione per hoc, quod
per cognitionem res apprehente funt in co-
goofcente, per appetitionem autem appetitus
inclinatur , & mouetur ad obicftum, ideoque
cognitio comparatur ad appetitionem , ficut
quies ad motum;ergo motus fenfualis proprié
{peétat ad potentiam appetitinam,non ad fen.
fitiuam, ac proinde fenfualitas, que cft pria-
cipium motus fenfualis,non cft fenfus,fed ap-
petitus fenfitivus . Senfualitas jn tentationes

Qq99g homi-




674

hominis dicitur fungi officio ferpentis in ten-
tatione Heuz,quia ficut Diabolus vfus eft fer=
pente ad Heuam tentandam, & inclinandam ad
peccatum, fic viitur fenfualitatc ad homines
tentandos, & ad peecatum inclinandos .
2. Articulo fecundo querit, vtrum ap-
eritns fenfitinus diftinguatur i icafcibilem ,
gcconcupifc.ibiicm, ficut in potentias diuer-
{as?

Refpondet,quod appetitus fenfitinus ,
quidicitur fenfualitas, eft vna virtus gencre 5
quz diniditur in duas fpecies , ac duas poten-
tias, quz funt irafcibilis , & {concupifcibilis »
idecoque Gregorius Nyflenus, vel potins Ne-
mefius libs 4. de philofophia, cap. 0. & Dama-
fcenus lib.2. de fideycap. 1 2.dicunt irafcibilem,
& concupifcibilem eflc duasvires , ac partes
appetitus fenfitiui .

3. Probarur |: nam in rebus naturalibus
corruptibilibus datur duplex inclinario natus
ralis, altera, per quam profequuntur coniies
nientia , & fugiunt inconuenientia,ac nocina;
altera,per quam refiftunt corrumpentibus , &
contrarijs, quz impediunt conuenientia,& ins
ferunt nocumentums e. g, ignis non folim.s
habet inclinationem afcendendi ad locum fu-
periorem fibi conueni¢ntem , ac recedendi 4
loco inferiori fibi difcanueniente , fed etiams
haber virtutem , & inclinationem refiftendi
gorruptiuis , & impedientibus; ergo proe
portionalitér etiam in rebus fenfitiuis , & ha-
bentibus appetitum, qui eft inclinatio depen-
dens 4 fenfu, non folum datur potentia, & in-
clinatio ad profequenda fenfibilia , quz ap-
prehenduntur vt conuenicntia, & ad fugicn-
da ¢a, qua apprehenduntur, ve difconucnicn=~
tia, {ed etiam datur potentia , per quam ani-
malia pugnent,& refiftant contrarijs, qua ap=
prehendunt viimpedientia conuenicntium..,
& vtjllanua dilconuenientinm , ac nociuo-
Tum ; ied prima potentia vocatur concupifci-
bilis ; cuius obiectum dicitur effe bonum fen-
fibile fecundum fe ; fecunda potentia vocatur
iraicibiliss cuivs obietum dicitur effe bonum
yiarquum s quia mouctur d bono arduo vi-
&tori® : crgo in appetitn fenfitivo animaliuym
datur irafcibilis, & concupifcibilis .

4. Superefty vt probetur irafcibilem in ap-
petitn fenfitino cfic potentiam diffinGam 4
concupifeibili, Probatur : nam dantur plurcs

otentiz fenfiting ctiam interiores, fiquidem
prater quinqgue fenfus dantur quaruor poten-
ziz {enfitiue intern® , nimiram fenfus com-
aunis, imaginario, zflimatina,& memoria_,
vediximus quzft. 230. & in Philofophia_, ,
quait 20. & 30.deanmimas ergo criam dantur
plures appetitus fenfitini , iralcibilis nimirum,
& concupifcibilis . Probatur confequentia_,

Nam ideo dantur plures potentiz {enfitiuz ,
guia potentia fenfitina non et vninerfalis, fed
particularis, ac tales potentiz non (pecifican=
tur ab vnaratione communi omnibus , fed 3
pluribus rationibus ; {ed etiam appetitus fen-
ditiuus elt potentia particularis , & icafcibilis

De c:@ncupifcibili , & iralcibili.

ac concupifcibilis non fpecificantur ab vnas
ranione communi , fed 4 pluribuos rationibus
particularibus ; ergo. Probatur miner: nam
concupifcibilis fpecificatur 4 bono , quod aps
prehenditur vt fecundum fe conueniens fen-
fui: irafcibilis fpecificatur 4 bono s quod ap-
prehenditur vearduum, fine d bono victoria,
etiamfi apprehendatur vt fenfui difconue-
niens :animal autem ficut non poteft appre-
hendere bonum, abftrahendo ab hoe, quod
{it fen{ui conuentens fecundum fe , vel fit ba=
num victoriz arduum , & moleftum fenfui ,
{ed vtile ad refifteudum contrarijs , fic nonw
potelt appetere bonum fub hac ratione com-
muni abftrahente: ergo virtus appetitiuanon
fpecificatur ab hac ratione communi; ergo
fpecificatur 4 duabus affignatis rationibus pe-
culiaribus , ac proindé diuviditur in duas po=
tentias particulares 5 irafcibilem nimirnm , &
concupifcibilem , qua proindé diftinguune
tur.

5. Confirmatur;nam quia fzpé¢ boni, quod
apprchenditur ve arduum , apprehendituretid
vt fecundum fe difconueniens, & molcfiams
fenfui, itaallicit, & mouct irafcibilem ad
profecutionem, vt concupifcibilem repellat ,
& moueat ad fugam ; ergo irafcibilis , & cons
cupifcibilis fpecificantur 4 ratione boni,nons
folum diuerfa, fed aliqualitér contraria. Hinc
vt docet S-Thomas, oritur, vt paffioncs irafci=
bilis repugnare videantur paflionibus conca=
pilcipibilis . Nam concupifcentia aceenfa vt
Plurimum minuit iram, ira accenfa vt pluri-
muom minuit coneupifcentiam.

6. AdditSan@us Thomas, quod Irafeibia
lis eft quafs propugnasriz, ac defenfatrix concupifci=
bilis, dum infurgic contra ea, que impediunt conne-
nientia, que coneupifeibilis appetity, & ingerunt noci-
#ay que concupifcibilis vefugez .« Et propter boc om-
nes paffiones ivafcibilis incipiunt a paffionibus contu-
pifcibilis 5 ¢r in eas terminanturficut iva nafeituy ex
#lata triftitia ( que eft paflio concupifcibilis )
& windidiam infevens, in latitiam terminatur ; qua
letitia et paflio concupifcibilis o Propter hoe
etiam pugng animalinm funt de concupifcibilibus, feis
licet de cibis, ¢ venereis, vt dicitur libs 8. de ani-
malibus, cap. 1. Homincs etiam brutalitér vi-
uentes proprer hec eadem pugnant;iuxta illod
lacobi 4. #nde bella, o lites in wobis } nonne ex
concupifcentys wefiris ?

7.  Ex tradita dodrinaaffersi poteft ratio,
propter quam licétin appetitu fenfitivo con-
cupifcibilis fic potentia diftinéta ab irafcibili ,
tamen 10 appetita jntcllectino, feu voluntate,
concupilcibilis non {it potentia ditin@a ab
irafcibili. Ratio eft,quia voluntas fpecificatur
4 ratione communi entis , ac veri sergo ficut
licet fint plures potentie fenfiting,tamen voa
clt potentia intclle&ina , fic licet plures fint
appetitus fenfitini, tamen vnus tantum eft
appetitus intellectinus ; & vna potentia voli=
tiuga, quevocatur yoluntas. Vide didta quaft.
166, de Angelis, num. 13. vbi ex thac cadem

fauone probavimus in Angelis concupifci-
bilem




;
|

Liber IV. Quazftio CCXXXVL

fem non diftingui ab iralcibili

8. Propterallata fundamenta irafcibilem
diftingni 4 concupifcibili docaerunt etiam Py-
thagoras, & Plato apud Plutarchum lib. 4.de
placitis Philofophorum,Gregorius Nyffenus,
vel potius Nemefius lib. 4. philofophiz , Ga-
lenus lib.6. de viu paitium, cap. 18. aceadem
opinio tribuitur Hieronymo , & Auguftivo ,
eamquie {ecutus ¢ft Sanctus Thomas,tim hoc
artic.2. qualt.81. tam quat. 15. de verit. art.
3. Scotus tamen negauit talem diftin&ionem,
eumque fecutus eft Suarius lib. 5. deanima
Cap. 4o

9. Articulo tertio qoerir,ytrum concupis
Icibilis, & irafcibilis obediant rationi ?

Refpondet jrafcibilem , & concupiftibi=

lem, ac promnde appetitum fenfitinum obe-
dire thim rationi, rim voluntati , (ed dinerfo
modo. Primoergo appetitus [(enfitivus ira-
fcibilis , & coacupilcibilis in cxercendis fuis
adibus obediunt rationi . Enumecrantur au-
tem communitér fex actus, feu paffiones con-
cupifeibilis, qui fant amor, & odiom ; defi-
derium, & fuga ; delectatio,& triftitias& quins
que actas iralaibilis, qui funt fpes, & defpera=
110 audacia, & timor ; ac demum ira.de qui.
bus agit San¢tus Thomas, 1.2.q.22.& {equen-
tibus .« Quod ergo circa hos adtus excrcendos
concupiicibilis, & irafcibilis obediant rationi,
probatur experientia. Nam poteftaliquis, co-
gitando motina amotis, aur odij,defiderij, vel
tuge, dele@ationis, aut eriftitio, fpei, aut def-
perationis, audaciz , vel timoris, ac demum
&, excitare, vel augere in fe tales affeGus,vel
painoncs : potelt etiam cogitando miotiua
coniraria, cofdemaffedtus mitigare, ac mijs
fipere ; crgo. Ratio defumitur cx co,quod in
animalibus appetitus fenfitiuns mouetur ad
operandum ab z{timatiua , per quam perci-
piuntaliqua obie@a vt ¢ enientia , vel dife
€onuenientia, qua vocantur ohic@a infenfa-
ta, {Cu inteationes infenfata , puta quaconci-
piunt conuenientiam nidificandi,tilios alendi,
& qua onis videns Jupum, concipit illum vt
fib1 necivum, ideoque timet, ac fugit , vt di-
ximus queft. 230. & explicauimus quaf. 20.
de anima ; {od ex di¢tis eadem queft. 29.des>
animain hou'si‘nc propter coniun&tionem po-
tentarum fenfinuarum cum ratione , imagi-
natiua, & eltimativa habent ¢riani vim cogi-
rativam, per quam poffunt bt proponeres
obicda,tim fenfata,, tim infenfata, quodam
ordine, & per quandam regulatam combinas
tiohem ; hze autem vis cogiatiua |, que a
quibufdam vecatur ratio particularis, quia eft
combinatina particulariun,nata e¢ft in homi-
ne moueri, ac dirigi fecandum rationem voi-
ucrfalem = ergoin homine ratio vniverfalis,
mounendo vim cogitativam , poreft moueres
appetittun fenfitiuum , excitando, augendo ,
vel reprimendo in eo affetus, & paffiones
amoris, adij, ire &c. ac proinde appetitus
fenfitinus quoad exercitiom {uorum actuum
obedit rationi, Quia vero atus applicandi ra=

675

tiones vniuerfales particularibus continent
quemdam difcurfiimy, ideoque funt opus po-
tius rationis, qua ratiocinatur, quam intelle-
<tus fimpliciter, ac fine difcurfu intelligentis
ideco appetitus fenfitinus in exercitio [uorum
aGtuum dicitur potids obedire rationi ; quam
intcliedtui . '

10. Secundo appetitus fenfitinus quoad
cxccutionem fucrum adtuum per virtutem
motivam in homine obedit voluntati « Pro-
batur , & explicatur experientia. In bruris
€nim,quia non habent appetitum fuperiorcm
fenfitivo , ad altum appetitus fenfiriui fequi.
tur motus: €. g. ouis , vifo lupo , timet, &
fugit. Atin hominemembra, ctiam pofito
adtu appetitus fen(itivi, non mouentur, fed
expectantimperium voluntatis: ex.gr-homo,
eriamli timeat, non faum fugic , mi velit fu-
gere , & fi nolit fugere ; non fugit: non fta-
timm, ac rafcitur, mouetu: ad vicifcendum,fed
nifi velit, gon mouetur ad vicifcendum. ldeod
appetitus fenfinuos, & inferior non fufficic ad
monendum, nifi voluntas, fen apperitus fupe-
rior confentiat . In hoc fenfu Ariffotelesli
deanima,tex. §7.dicit, quod aj
riot mouer appetitum inferiorennficut fphoes
ra fupenior inferiorem. Dantor tamen in ho-
minealiqua membra, que fepé moucntur
ab appetitn fenfitivo , non expedato imiperio
voluRtatis .

t1. Addit San&tus Thomasin refp.ad 1.
Duod [enfus exteripres indigent ad fuos aftus exterio-
vebus [enfibilibus, quibus immuteninr 5 quorsm pra=
[entia non eft in goteflace rationis, Sed ires interio-
Yes tdm appetitiug, quam apprebenfiue , non indigent
exterioribus rebus, o fdeo fubduntur imperio rationss,
quz poteft non [olim inflivare 5 wel mitigare affettas
appeliiiug wirtytis , [ed etiam formare imaginativg
ividtis phantafimata . Patet cxperieptia s nam
poflumus per compofiionem phiraimatum
imaginari montes aurcos, & alia huiufmodi;
per diuifionem verd phanratmatam poiiil-
mus imaginan {enfibilia com munia,nimirs m
magnitudines, figuras, niotum, quietem , ac
numcros, abfirahendo a fenlibilibus propriiss
in quo confiftit abftractio mathemarica. Hee
autem vis componendi, & dinidendi phantaf-
miata, & excitandi varios actus imaginationis,
elt homini fummopere vtilis, & neceffaria ad
contemplationem veritatum , tum f{peenlati-
uarum, tum practicarum, vt explicaul qun 2g.
de anima.

12. Quarjtur , virum ratio dominctur
appetitui (enfitino,ac iratcibili, & concapifci-
bili, imperio defpotico, vel politico .

Refpondet Sanctus Thomas hoc art. 3.
quxit. 81.in refp. ad 2. quod vt docer Arifto-
teles v, Polit.cap.3. duplex eft impetium, def=
poticum , & politicum. Defpoticam eft, quo
dominus ita imperat feruis, ve debeant feruis
liter obedite , acin nullo repugnare. Politi-
cum eft , quo Princeps imperat fubditis libe-
ris s quidebent ita obedire, vt in aliquibus
poflint repugnare . In animali proportionali=

Q99q 2 tér

&




676 Devoluntate, &adipfam {peftantibus.

tér inuenitur vernmgue imperium. Nam ani-
ma ¢xercet in corpus quoad motum localem
imperium defpoticum . Mouet enim manus,
pedcs, & catora membra, prout voluerit, nec
membra poflunt repugnare, At ratio exercct
in appetitum fenfirinum imperium politici ,
cuiappetitus poteft repugnare . Ratio eft,quia
appetitus fenfitiuus non folim mouctur ab
aimatina in bratis ; & in homine a cogita-
tina dire&a per rationem vniuerfalem , fed
etiam ab imaginatiua, & 4 fenfu per fenfatio-
nes prafentes . Ideo experimur, 5 quud ;1!)1'-
quando irafcibilis, & concupifeibilis repugnat
rationi , dum irafcimur , vel concupifcunus
contra imperium rationis, quia fentimus, vel
imaginamur aliquod dele@abile), vel aliquod
mouensad iram contra prefcriptum rationis.
Addovolitatem corperi quoad aliqguos mo-
tus dominari imperio folam politico, ita vt
cotpus aliquando mioucatur quibuidam mo-
tibus contra imperium volunratis.

QVASTIO CCXXXVIL

Virum voluntas omnia, vel aligua appetat ne-
ceffario = fit potentia perfectior , vel im-
perfeitior intelleitn ; monear intelle-
Fum, wel ab 1ntelleétn monearur;
¢ in ea ieafiibilis diffiugua-
tur a comcupifiibili ¢

8o T hom, quafl.82: ayta1.2.3.4.5.

1.  Anétus Thomas queft. 8o. cgitde appe-

titu in generc, quaft. 8 1.de appetitu fen.
fitivo , queltione igirur 82. difputat de appe~
titu intelle&iuo, hoc eft de voluatate, Articu-
loigitur primo querit, vtram voluntas ali-
quid appetat cx neceflitate ?

Refpondet,quad multiplicitér poteft ali-
ouid efit necetfarium , ita ve non poflit nono
effe. Primo poteft effe neceflarium ¢x prine
¢ipijs intrinfears : & quia duplex eft princi=
pinm infecum, materia, & forma , ideo
pott ft aliquid efle neceflarium, vel ratioae
muaterie; vel ratione forma . Ex. gr. ratione
materie neceflarinm eft , ve guod componi-
tur ex contrarijs , aligeando corrumpaturira-
tione autem foroie, fcu quidditatis, & eflen-
tiz neceffarium eft, vt triaggulum habeat tres
angulos aquales duobus rectis , & hac necel-
fitas ab intrinfeco dicitur naturalis » Secundo
poteftaliquid efle necelarid ab extrinfeco : &
quia dnplex cft canfa extrinfecasfinis, & agens,
ided potelt aliquid effe neceflarium ratione fi-
nis, vel ratione agentis . Necefsarium ratione
finis eft illud,fine guo non poffimus alignem
finem confequi, vel fimpliciter, vel bene . E.
er. cibus et impliciter neceflarius ad confer-
uandam vitam,at equus eft neceffarivs ad irer,
pnon fimplhicitér, fed ad bene, & commode fa-
cicndum iter; & hec vocatus neceilitasfinis

vel etiam neceflitas vtilitatis. Neceflarium ek
agente eft id,ad quod aliquid agitur ab agen~
te extrinfeco contra (uam inclinationem, 1tas
vt non poffit illi refiltere : & hac vocarur ne-
ceffitas violenniz, vel coadtionis .

2. Hoc{uppofito , ponitS. Tho. tres con-
clufiones . Prima eft: repagnat ve voluntas ad
actum volédi neceffitctur neceffitate coadtio-
nis. Probatur: nam ficut violentum eft,quod
eft contrainchinarionem nature, fic coatum
eft, quod eft conrra inclinationem voluntatis;
& ficur naturale eft, quodeftiuxta inclina-
tionem natuia, ita voluntariumeft , quod eft
iurta inchinationem voluntatis; fed repugnar,
vt aliquis morus paturalis fit imul violeatus;
alioquin effet fimul contra, & fecundum in-
clinatianem nature; €rgo repugnar, v aliquis
motus volunrarius fir fimul coacdtus; aliequin
eflet imul contra, & fecundum inclinatio-
nem voluntats, figuidem adtus, feu motus
voluntatis eft quadam inclinatio volunratis .
Sed de hoc punéto ex profeflo difputauilib.de
A&ibus humanis in tra&atu de voluntario ,
quaft, ro. in qua quafiui, virum voluntas
poflit pati viclentiam, vel coationem, & qu.
Is. pum. 6. & fequ.

3. Secunda conclufioeft : non repugnat ,
vt altus voluntatis (it neceflarius necefliiares
finis . Probat; nam fuppofito, quod veluntas
intendat fine m, neceffarium eft s vt velit, &
cligat medinm vnicé neceflarivm ad illums
finem : ex gr. guia nauis et medium vnicé
neceflarium ad nauigandum, ex {uppofitionc,
quod aliguis velit nanigare,neceflc eft, vt velit
vti naui.

4. Tertia conclufio eft : non repugnat
ctiam voluntati neccflitas paturalis , qua €x
fua natura neceflitetur ad aliquem fuum a@ta,
Probatur: nam ficut intellectus neceflitate na-
turali affenurur primis principijs, fic voluntas
neceflitare naturali valt fuum vitimum fing ,
hoc eft bearitudinem, illigue immobilitér ad-
haret. Ideo Auguttinus ljb.13. de Trinit.cap.
4. dicit, quod beatitudinem omncs vna vos
luntate appetunt 5 fiautem appctitug beatitiie
dinis non effct neceflarivs naturali neceflitate »
deficeret in aliquibus. Ratio aurem eft , quia
finis ita {c haberin operatinis, feu pradticis, fis
cut principia in (peculativis , vt docet Arifto-
teles 2. phyfic. text. 8o, Addit San&tus Tho-
mas : Oportet enim, qued ilfud, quod natuvaliter ali=
cui conpenit, & immobilitéy 5 (it fundamentum 5 &
principium omutnm aliorum, quia natura rei eff pris
wmuns n yroquoque , & Ounis motus procedit ab ali-
quo immebii. S. Augultinusergo lib. 5. de Ci-
uit. cap. 10. dicens, quod {i aliquid eft necefla-
rium, nan ¢ft voluntarium,loquitur de necel-
fario neceflitate coadtionis , quod opponitur
voluntatio , fiquidem amor beatitudinis eft
maxime voluntarius , licer neceffarius necefli-
tate naturali . Sed de necefhitate volunratis ad
beatitudinem appetendam egi ex profeffo libs
de Adibus humanis qualt, 18, num.11. & fe=
Quentibus

8. z"\.r;




>

1.

Liber IV. Quaftio CCXXXVIL.

5. -Articulo fecundo quaritd, vtrum vo-

luntas ex neceffirate velit omnia, que vule?

Refpondet ncgatiné . Sed guia de hoc
pun&o ex profeflo dilpurauimus quzft: 18.de
adtibus humanis , quarcntes vtrum voluntas
habeat libertatem contrarietatis, vel contradis
&tionis circa purum bonum , & [purum ma-
lum, circa felicitatem , & miferiam, & circa
bona, vel mala particularia, nihil hocloco
et addendum .

6. Articulo tertio quzrit,vtrum voluntas

{it altior potentia, quam intclle@us ?

Refpondet intelleétum fimplicitér effes
altiorem, & perfectiorem volunrate: voluntas
tem fecundum quid , & in ordine ad aliquid,
efle perfe@iorem intelleGu . Sed de hoc pune
¢to ex profeflo difputani hibro de adibus hu-
manisyin Tract. de beatitudine,q.4.

7. Articulo quarto quzrit, vtrum volan-
tas mouecat voluatatem diuerfo genere mo-
tionis . Sed de hoc pun&to egiquafi.4.de acli-
bus humanis,num. 21, & 22. vbi ctiam expli=
caui , quo pacto intelle@us moucat volunta=
tem,& voluntas intclle@tum , & inter fe coms
paraui tales motiones .

_ 8. Articulo quinto querit, vtrum irafci=
bilis , & concupifcibilis diftingui debeant in
appetita {uperiori, hoc eft in voluntate ..
Refpondet negatiaé , & probat ratione
4 nobis allata quaft. 236.num.7.& quaft.166.
n.13.vbioftendinusin voluntate Angelorum
concupifcibilem non diftingui ab irafcibili.

QVAESTIO CCXXXVIIL

Virum bomo babear liberum arbitviam? ¢r
Wirum liberum arbitvium fit potentia co-
grofiitina y wel appetitiua 5 ac di=
[findta s vel ideniificata cum
Veluntate »

8.T ho. quafl.83.artic. 1. 2. 3. 4

1. Vealtione 83. agit Sanflus Thomas de

libero arbitrio,& articulo primo qua-
rit, virum in homine detur liberum arbi-
trium ?

Refpondet affirmaring . Probat primé ,
nam Ecclell 15, diciturs Deus ab initio confiituit
bowminem, @r veliquit cum in manu confils fui 5 1d cfk
in hbertate arbiiri) , vt explicat Gloffa interli-
nearis » Secundo probat : nam alioquin fru-
ftra effent confilia; & exhoriationcs,precepta,
prc.h-bitlo::cs, pramia, & peenx. Tertio pro-
bat : nam homo cum habeat intelle&um , (&
rattoncm , potcll per rationem proponeres
motiua pro viraque parte contradictionis :
crgo potelt homo cligere veramliber partem,
ac proindé habet liberum arbitrium . Ideo S.
Thomas concludit : Pro zanto neceffe eff, quod ho=
mo [it liberi arbitry ex hoc ; quod rationalis eft .jAd-
dit ia refp. ad 5.quod licet homo pofiit habca

677

re aliquas qualirates, & difpofitiones natura
les,vel acquititas,’per quas inclinetur ad vnaim
potins partem countradictionis, tamen tales
inclinariones {ubiacent iudicio ratjonis, pro-
ponenti nimirim motiua pro vtralibet partcs
ideogue non przivgicant libertati- Sed de hoc
pundo ex profello difputavi quaft, 15.de adti-
bus humani,in qua oftendi liberum arbitrium,
fen hibertatem ind:fferentie daci, tim in Deo,
tum in Angelis, rum in hominibus?

2. Arriculo fecundo querit , virum libe-
rum arbicrium fit attus , habitus, vel poten=
tia ?

Refpondet arbitrium dici ab arbitrando, ac
proinde cx vi nominis fignificare aGtum arbi-
trandi, fcu rudicandi, acipfum iudicinm ratio:
nis . Scd quia fzpe nomina (gaificantia acum
ex viu loguentiym transferuneur ad fignifican-
da principium a&us,liberum arbitrium ex via
loguestinm non fignificatactun,fed principiis
fed principifi actus eft potéiia,vel habirus:crgo
Liberum arbitrium , vel ¢ft potenta , vel habi-
tus, vcl complexum ex potentia , & habitu ;
fed liberum arbitrium noo ¢it habirus, neque
includit habitum : ergo liberum arbitrium eft
potenria quadam . Quod liberam arbitrinm
non fit habitus, neque complesum, probat
San@us Thomas dupliciter. Primo liberum
arbitrium naturale cft hominis ergo i effct
habitus, effet habitus natuzalis ; {ed habitds na-
turales funt determiiaté ad voum, co pado,
quo habitus paturalis principiorum cfideters
minatus ad affentienduny  primys principys s
liberum autem arbitrine ex fua rarione non
eft determinatum ad voum, fed indiffcrens ad
plura: ergo liberum arbitrinm non elt habitus,
neque includit habitum . :

3. Drobat fecundo : nam habitus funt, per
quos beaé , vel malc nos habemus ad a&tus,
aut pafliencs, vt docet Ariftoreles lib.2. Ethic.
cap.6. co pacto, quo per habitum inperante
bené nos habemis ad concupifcentias , per ha-
bitum intemperantiz malé; per habitum [cicns
tiz ben¢ nos habemns ad cognitionem veritas
tis, per habitum crrotis fcieatiz contrarinm,
malé; fed hiberum arbitrium cft indifferens ad
hoc » vt per varios habitus bené fe habeat . aut
malé; ergo liberum arhitrium non eit habitus,
neque includit habitum , fed cft quzdam po=
tentia.

4> Articulo tertio querit, vtruin libcrum
arbitrium fit potentia appetitiua , vel cogno-
{citina ?

Refpondet , quod liberum arbitrium eft po-
tentia cligendi , ac proinde a&us liberi acbitrij
el eletio , quaeligimus youm, alio recufa-
to. Siergo ele@tio et adus potentiz cogno-
{citiux, & eft inlinca cognitionis , liberum_s
arbitrium eft potentia cognofcitina s fi clettio
eft in linca appetitionis , liberum arbitrinm cft
potentia ele@tina. Ad cledtionem porro re-
quiritur vterque adus , indicandi nimirum, &
appetendi . Nam ex parte potentix cognofci-
tivg requiritur confilinm terminatum iudicio,

quo




Iteri fit preferendum zex
Pl ® requiritun, Ve voum
‘ ‘tur 5 altero recufato. Ideo Ariftoreles
Ethic.cap.z. fub dubie reliquit, virum prin-
cipalivs elc@iio pertinear ad porentiam cogno-
feitivam , vel ad potentiam appetitivam ; &
virin fit intelle@io appetitiua, vel appetitio
intelledtina. Atidem Ariftoteles 3.Ethic.cap.z.
inclinat in opinioncem , que afferit electionem
cife appetitionem ele@iuam, ac proinde,; g nod
tormaliter fit act di, connotans, ac
;mrmppm}-‘-:\ confili RXiudicinny, ,h funt
actus potentiz cognolcitiux , ideoque clediio-
C t defiderium confiliabile . Proba
ictus Thomas hane fentenilam ex €0, quod
G ’f"‘”‘““— clt eoruimn, que [unt ad finem 3
i quod cft ad finein,elt bonum viile s adeo=
('uc. eit bonum i ergo eledtio elt boni vt bonis
fcd actus,quiverfatur circa bonnm vt bonuny,
cft in linea appetitionis : ¢rgo ¢ ¢tio formali=
ter eft in linea 1r-eru Ais ac proinde libernm
arbitrium formaliter eft porentia appetiting,
regulata, acdircéia a potenti ia cognofcitinas
Sedde hoc punéto ex profefic cgi qu: 16.5 17,
de adtibus humanis, in quibus ottendi liberum
arbitrium efle potentiam, non pure pumudi‘n s
fed adtigam, non Lughu[uuuam, {ed appetl
uain, ac non fenfitivam, fed ra

5. Articulo guarto quati
arbitrinm , quandc i
tum ntelleétivum, qui clt '.q,
tia d:IFm&a a volaarate » vel pot
i 1antum ordinatur ad adus

10 ludicetur, guid a
rte potentie apr

t

el
1pia Vo=

lIBELos 5

Relpon uct. berum :
4 voluntate;i t[ut‘iu\.‘l @

dicit, quod liberum mbu:mm ..11111 alind c,it,
quam voluntas.Probatuiing potentia cimaw

feu libetum arbitrium ira fe imbLL ad velunras=

tetn, fen potcp.mm velitinam , fi icut ratio, fen
;o‘c: f fuad fc haberadin tell(,al.m

fcn po tentiam intcil ljd! uiup iciter > & l,uC
difcpifa: na 1 unsm(" re hmportai im-
plicem intelleétion vt cum intelligi-

n cipia

araticc

L]

dere inaliud 3 1
appetitum rei, vrci
ter {e ul"ar:: aurcm elt appetere vaum p
ter alind , ideoque piopric cligimus, nor
nem, fed media, que {unt ad f..,Lm 12€ mun—
de ficuti-principia fc habent ad con clufio oncs,
quibus aflentimur propter principia, fic finis
fe habet ad cledtionem ; qua media Lh_.ginms
propter finem ; {ed cadem cft potentia intell

Qiua, qu affentitur principijs propier fe, ac
porentia ratiocinativa, quz affentitur conclu-
fionibus propter principia , ficut cadem eft po-
tentia fe moucndi ad aliqguem terminum , ac
quicfeendi in tali termino,vi cum ..:.r o Tho-
ma uLa:{} 79.att. §. Olmmlm:}ts,r (t. 23 3. DL 1.
& 2. ergo gadem cit potentiavoliting, feu vos
‘1;.-114& qua volumus fincim proptei fe, ac libe-
LR ZEDILLIWIN 5 {CU pOLeania cledliua ; qua eli-

678 De libero arbitrio.

gimus ea, que {unt ad finem,proptet finetn ,

De cognitione ivrelletina , fiie de

o 30 A s ]
ALEIONS 1HECLIECENS »

A &enus Santus Thomas egir de eff
& immorrtalitate aniimz d:. mz.,»:,.. ani-
ma cum corpore, ac de poten -'-ii< anine,
ftione 84. delcendit ad agendum de af »
quos anima exe }‘urmrm intellettivas,
& apperitinas , omitiendo trattarionem des
aclibus, & operationibus potentia
tinarum , & lenfitivaram , quia dire
pertinent ad theologum, de quib
nos difputanimusin philofophia in qua ftioni-
bus de anima vegetatiua, & fenfitiva. Erquia
actus, & habitus petentiirum apperitivarum ,
ac prefertim v 0111nr&r:s,pcr:imnr ad moralem,
traftationcm de ijs Sanctus Thomas differt ad
primam fecunda , & ad fccundam fecunde ,
in quibus agir de adtibus humanis , de virtati-
brs , acvitijs , ac de pluribus alijs {peGantibus
ad materiam moralemi. Sex igitur quaftioni-
bus!fequentibus difputat de a&tibas .“rulcnuc.
quibus anima intelligit; & 4 gnatione 84. vie
que ad 88. agit de actibns, quii‘m anima intel-
ligit, dum eft corpori v mm 3 :]ﬂ,‘ iong¢ 89. .1git
tibus, quibus anima intelligit, dum eft 4
ore {eparata. Erquiaanima, dum eft cor=
pun vaita, intelligit tum ea, qua funt inferios
ra animna, Nimirun corpora, tum fe ipfam, &
fuos altus, tim quz funt fuperigra anima ra-
tiopali, nimirum Deum , & Angelos, ideo
quzftione 834.85. & 86. agit de cognitione ,
qua anima cognofcit corperalia,, qua funt in-
fraipfam ; queftione 87. de cognirione , quas
cognofcit fe ipfam, & fuos actus; quxitione g8.
de cognitione, qua cognofcit , que funt fUpra
imam ratiohalem , Deum nimirum , & Ane
clos . Erguidem agens de coguitione , qua,
ma cognoicit guz {untinieriora ipfa, nimi-
1 corpora, quzflione $4. cxanunat per
quid anima cognoleatcorpora : qualtione 3%.
uomodo , & quo ordinc cognofcat : guas
¢ 86. quid in corporibus \.ugno(m Do
&rinam harum quaftionum indicabimus, no=
tantes loca philofophiz ; in quibus de precipuis
punétis difputauimns .

q

QVASTIO CCXXXIX.

Viram anima intellefa rag,go/?a: corpora per
effentiam fuam 5 vel ;;N Jpecies b=
nakas eomninm intelligibilinme

8T homs quefl.8 4. art.1. 2. 3=

1. Rriculo primo quéerit, veram asima
cognofcat corpera per intelle@nm ?

Refpondet primos philofophos ui(hn. afle

nihil clic in mundo,pizrer corpora; & quias
putarunt

=

.

e P




e

S

—

e

——

T T e

Liber IV. Quzftio GCCXXXIX.

putarunt corpora vtpoté mobilia effe in per-
petuo gquodam fluxu, dixernnt non dari in
nobis vllam cognitioncm intellectivam cer-
tam . Plato vt faluarc poflet nos habere per
intelleum certam cognitionem veritatis,
pr2ter entia corporalia, ac mobilia, pofuit alia
cntia feparata 4 materia, & 4 motu , qux Vo~
€auitideas , quz participentur 4 fingularibus
materialibus, & quz fint obicéa (cicntiarum,
definitionum , & ompium aGuum intelleGus,
itaut anima non intclligat ifta corporalia fen-
fibilia , fed intelligat folum iftorum fingula-
zinm fpecies, & ideas fepararas ?

2. Reljcit hune errorem Sanétus Thomas,
Primo, quia iuxta hanc opinionem Platonis
aufertur [cientia phyfica. Hgc enim cft de ente
fenfibili , & mutabili , & demonftrat per cau-
fam cfficicntem, & materialem motus; fed
iuxta Platonem non datur fcientia de entes
mutabili , ac fenfibili , fed folim de idcis ime
matcrialibus , & infenfibilibus ; ergo non da-
tur fcientia phyfica.

_ 3. Sccundo ridiculum eft, quod dum quz-
rimus {cientiam , & definitionem obiectorum,
quz videmus , cx. gr- hominis , equi &e. non
acquiramus fcientiam,& definitionem corum,
fed alioram entium , quz funt 2quinocé ho-
mo, velequus ; fed idea hominis, & equi cum
careant carnibus,offibus,figura, &c. {unt zqui-
uoce homo, vel equus : crgo &c. '

4. Aducrtit deinde San@us Thomas radi-
cem errotis Platonici fuiffe 5 quia exiftimauit
€ogaitum debere clfe in cognofcente co mo-
do, quo ett in fe ipfo. Hoc autemeft falfum .
Nam debet effe in cognofcente fecundume
moduin cognofcentis, iquidem receptum cit
in recipiciite per modum recipientis s €rgo res,
qae in fe iplis {unt materialiter , & mobiliter,
poflunt i inrcliigente efle immaterialiter, &
immobiliter , prout requiritur ad illas intelli-
gendas, ac iciendas . Sed do@rinam huius ar-
ticuli ex profefio examinaui, quatt. 27. logice
agens de ldeis , ac de vniuerfalibus Platonicis ,
& quarens, vtrim deiur vniuerfale d parte rej
cxua fingniaria? Quadam etiam ad hanc rem
fpectanua dixi  duabus queftionibus prace-
dentibuss2s. nimirum, & 26. logicz, quzrens,
vtrum fir perfeflio cognitionis , ac (cientiz,
quod fit vaiuerfalis 2 & vtrum fcientia huma-
na fit de fingularibus ?

5. Articulo fecundo quzrit, veriim anima
intelligat corpara per effentiam ipfins anime ?

Refpondet antiquos philofophos exiftimaf-
{c, quod anima per {uam cfientiam cogno-
fcit corpora. Et quia naturaliter et omnibus
inditum, quod fimile cognofcitur fimili , ac
cognitio confittit in quadam {imilitudine cum
obieéto cognito , opinati funt animam per
fuam cffentiam effe corpus, & vt cognofcat
omnia corpora, per fuam eflenriam effc illud
corpus, €X guo flant omnia corpora, & quod
ficut ex illo omsia fhunt, fic per illud omnia
cognofcantur . Quia turfus principiara fiunt,
& conllituuntur ¢ fuis principijs , confequens

679

ter afferuerunt animam per fuam effen-
tiam effe illud corpus , quod eft princie
pium aliorum corporum . Quiadcmum antis
qui dilcreparunt in aflignandis principijs cor-
porutnalij enim affigoarunt ignem,alij aquam,
Empedocles autem docuit prima principia cfle
omnia quatuor clementa materialia, & duo
moucntia, nimiram litem, & amicitiam, idco
quidam dixerunt animam efle igncm , quidam
aquam, Empedocles docuit animam cise qua-
tuor clementa, & litem, & amicitiam, & cum
cenferét res cognitascfse in anima cognofcen-
te;materialiter , cxiftimarunt omnem cognitio-
nem cfse materialem , ac intelle@um non dit~
ferre 4 fenfu , fed efse quendam fenfum.

6. Hanc opinionem antiquoram e¢x prin-
cipijs Ariftotelis Sanétus Thomas reijcit mul-
tipliciter » Primo enim in principijs matcria=
libus affignatis corpora mixta, putd animalia »
plantz, carnes, offa, &¢. exiftunt folim poten-
tia, non a&u; fed ex Ariftotele 9, metaphyfe
tex.20. obietum non cognofcitur feeundam
quod eft in cognofcente in potentia,fed fecun~
dum quod eft adtu, imoipfa potentia cogno-
fcitur peraétum , & in ordine ad actum : ergo
vt anima cognofcat omnia, non futficit, quod
omaia fint in anima fecundam principia, fed
deberent effe adtu fecundum naturas, & for-
mas fingulorum, putd offis , carnis, &c. vt
contra Empedoclem arguit Arittoteles lib. 1.
de anima, tex. 76. & fcquentibus. Secundo fi
ad hocvt anima cognofceret , requiteretur » &
fufficeret, vtres effet materialiter in cognofcen-
te, etiam res, quz funt extra anim3a, cognolces
rent : ex. gr. fi anima cognofcit igne , cliat.s
ignis extra animam exiflens cognofceret

7. Dicendum ergo, quod vt anima cogngs
{eat, res cognite debent exiftere in anima, non
materialiter , fed immaterialiter , ac proindes
fimile cogaofcitur fimili , non fecunduwm elle
materiale, & craffum , fed fecundum eficin<
tentionale ; & fubtile. Neque enim lapis co-
gnofcitur lapide, & afinus afino, fed cognoftis
tur imili fecundum effe intentionale , & e¢le-
patup 4 materia ; ex. gr. lapis materialis , &
crailus cogaolcitur {pecie, & imilitudine la-
pidis , qua non eft materialis , & crafia, ficut
lapis . Imonon foltim fimile non cognofcitur
fimili fecundum effe materiale , fed cum obic-
&um ponitar in cognofcente fecundum effes
materiale ; impedit cognitionem . Sienimal-
bedo ponatur in oculo fecundum efle mates
riale, quod habetin pariete, impedit vifionem,
& deltruit potentiam vifinam, exczcando.
Ideo entia s quz non recipiunt formas, nifi
materialiter , non {unt cognofcitina, vt docet
Ariftoteles lib, 2. deanima , tex, 124, Rurlus
quanto aliquid immaterialius habet formam
rei cognitz, tanto perfedtius cognoicit , ac
intelleus, qui abftrahit fpecies , & effentias
rerum, non follim a materia, fed etiam 4 con-
ditionibus indiniduantibus , perfectius cogno-
fcit , quam fenfus , qui non abftrahit 4 condi-
tionibus indiujduantibus . Et quia fcnfu{s vi-

25




680 Deintelle&ione cérportzm& 1}9ccicbus &e.

immaterialis in cognoftendo,

fenfus, vt cum Sancto Thoma

s diximus quelt.19. de ani=

cft magis cognofcitiuus,

guam czecri fenfus, & ex iplisintelle&tibusilli

{ant perfetiores ; & magis cognolcitiui, gui

funt magis immateriales, vt diximns {upra
qu=(l. 41.de Deo.

g. Concludit §. Thomas , quod i alignis in-
telle@tus per fuam cffentiam cognofcit omnia,
cflentia ipfius deber continere immarerialiter
omnia ; fed fola effentia diuina eft immateria-
Yiter ominia , & continet omnia per modums
caufe adequate : ergo folus Devs per (Uams
cffcatiam intelligit omnia: Angeli autem , &
anima rationalis intefhgunt omnia , fed nen
per fuam effentiam, fed per formas, feu fpecies
jintentionales diftin&tas ab corum 'eflentia .
Do&rinam hujus articuli magna ex parte expli-
gauimus quaft. 1. de aniina in refp. ad 4

9. Articulo tertio querir, virtim anima ins
telligat omnia per [pecics {ibi nataraliter indi-
tas & priacipio creationis; vt de Angelis dixie
mus queft. 150. vel per {pecies paunlatim dews
nouo acquifitas?

10. Refpondet duas efle fententias. Prima
Platonis , qui docuitintelleGum humanum.,
naturaliter effe plenum (pecicbus omnium. s
intelligibilinm ; fed per voionem cerporisime
pediti, ne poflit prodire in aGuny intelligendi
obic&ta, quorum habet fpecics, proportiona=
liter , ac graue , licet habeat adtu graunitarem,
aliguando impeditur, ne defcendat .

11. Sccundaiententia Ariftocelis 3. de ani-
#Ma tex. 14« docet ntelle@Gum humanum na-
turaliter non habere vllas {pecics inteiligibiles,
fed efie ficur tabulam rafam, in qua nihil et
feriptam , & paulatim de nouo acquirere fpe-
cies intelligibiles obie@orum, & conftitui ve-
luti tabulam , fen librum, in quo multa funt
fcripta ¢ & hanc fententiam vt veram fequitur
San&tns Thomas ; ac reijcit opinionem Plato-
nis 2

12. Probat: nam proportionaliter res fes
habet ad formam , quz cft principium a&io-
nis, ac fe haber ad altionem, ideoque fi femper
cxercet actu adtionem , faltem nifi impediatur,
femper habet a@tu formam, quz cft princi-
pium proximuni talis a@ionis,{1 vere aliquan-
do talem adlionem cxercet, aliquando nons
excrcet, non femiper habeta@u ; & paruralicer
formam , quae eft principium a&ionis, fed eft
in potentia ad illam formam habendam, vel
non habendami : €. gr. quia ignis femper
afeendit furfum , nifi impediatur , femper ha-
betadin lenitatem, qua eft principium afcen-
dendi furfum : at vapor , quia nen femper
afcendit furfum, {ed folim cum 4 Sole arte-
nuatur , & rarcfit , non eft ex {ua natura leue
aétu, fed folum eft leue in potentia, & aliquan-
doa&tueft leue, aliquando non eft leuc adtu ;
fcd anima rationalis aliquando cognofeit adu,
aliquando nen cognofcit aétu cognitione. fen-
fitiva, nequeintelleBina: ergo ficut non hae

{

bet naturaliter fpecics fenfibiles, que funt pro-
xima principia fentiendi , fed eft in potentia ad
fpecies fenfibiles , & ilias accipit per a&ionens
fenfibilinm , fic non habet naruraliter inditas
fpecics intelligibiles , que funt principia intelli-
gendi, fed eft in potentia ad fpecics intelligibi-
les, & illas accipit paulatim per inuentionem .,
vel difeiplinam , per quas acquirit Icientis
habituales ..

13. Refpondebat Plato,quod ficut corpus,
queod haber aftu graunitatem , qua ¢ft princis
pium delcendendi , tamen non femper defcen-
dir, quia impeditur, fic anima, licet femper ha-
beat fpecices intclligibiles , & omnes feicntias
habituales , tamen non femper potelt exercere

¢tus (ciendi , quia per vhionem cum corpote
impeditur , oe prodeat in adtus {ciendi .

14. Reijcit hanc opinionem Sancétus Tho-
mas, primo, quia nemo poteft oblinifci ca,qua
naturaliter {cit : ex. gr. quia haturaliter {ci=
mus principia, putd, quod rotuim eft majus fua
parte , nemo potelt oblivifci huius veritaris
ergo {1 maturaliter fciremus omnes veritates
fcientificas, non poffemus illarum ira obliuifci,
vt tanto cum labore deberemus illas addi-
{cere.

15. Secundo quod eft {animx naturale,
non potelt impedire cius naturalem operatio=
nem; fed vnio cum corpore humano cft na=
turalis anima , vt didtum eft quaft 226. crgo
vnio cumcorpore humano ‘'non poflet impe=
dire operationem (ciendi , fi effet anima natue
ralis, iraut naruraliter haberet omnes fcientias,
& omnes {pecies intelligibiles .

16. Tertio, deficiente vno fenfu, deficit
animz vhna fcientia de fenfibili illius fcafuss
©X. gr. CXCus natus caret fcicntia, & cognitio-
n¢ propria colotis, ac lucis ; fed {i homo habe-
ret naturaliter fpecies proprias coloris , ac lu-
cis, deficiente {enfa vifus, non deberet careres
fcientia, & cognitione propria coloris, ac lucis;
¢rgo honeo fpecies proprias coloris, ac lacis
nen habet naturaliter, {ed illas acquirit depens
denter a fenfu vifus, vt explicabitur quzit.feq.
Sed de hoc pundto egi (quzl. 6. logica, exas
minans, viram detur {cientia de nouo, vel fit
{foltsm reminifcentia ; vbi etiam folui funda-
menta Platonis.

QVASTIO CCXXXX.

Viram [pecies intelligibiles ¢ffluant in anie
mam abideis 5 vel formis feparatis, g
anima cognoftas res immaieriales in
rarionibus aterniss Vel potins
intellcclina copaitio ac
cipiatur @ rebus fen-

[ibilibus ?

8. Th. guaft.34.4rteds 5. 6.

g Rticulo quarto querit, vtriim fpecies
intelligibiles effluant ia animam.s
ab




Liber IV. Quaftio CCXL.

ab ideis s vel formis feparatis?
Refpondet , quod Plato , qui prater fin-
gularia materialia , & fenfibilia pofuit ideas
immateriales , & intelligibiles, dixit, quod
agentia materialia difponunt folum acciden-
talitér materiam, forma yero fubftantiales
imprimuntur materiz ab ides : & proportio=
nalitér dixit, quod obicila fenfibilia, ma=
vendo fenfus, difponunt animam ad intelli=
gendum , forma yero, feu fpecies intelligibi-
les imprimuntur animz4d {pecicbus per fes
exiftentibus.Sicut igitur ponebat formas,qua
funt in matcria corporali, effluere ab ideis ,
& effe quafdam idearum fimilitudines, puta s
formam equi exiftentem in materia, cfflocre
2 forma equi fcparatad materia, tanquam
eius fimilitudinem impreffam materiz , pro-
portionalitér, ac fimilitudo forma exifteatis
in figillo imprimisur cere per impreflioncm
figilli; fic affercbar {pecies intelligibiles noftri
intellectus efle Gmilitudines quafdam forma=
rum intelligibilium per fe exiftentium im=
prefas noftro intellectui 4 fpeciebus per (e
cxiftentibus , ideogue dicebat fcientiam , &
definitiones verfari circa ideas, feu formas
{cparatas. Verum quia eft contra rationem
retum fenfibilium,vt carum forma fint extra
materiam , vt cootra Platonem Ariftoreles
probat 6. Metaph. text. 44- & fequeatibus vf{-
guc ad §8. & nos cam Ariftotcle probauimus
quxll.27. logice, ided Auicennas docuit fpe.
cies mtelligibiles rerum fenfibilium non pert
{c exiltere abique materia, fed exiftere imma-
terialiter 1 ntellieétibus feparatis , quos vo-
cat intelligentias ; ita vt 4 primo intelledta fe-
parato fpecics intelligibiles derinentur in fe-
cundum intelle®um (cparatum, 4 fecundo in
tertium ,; & fic de alijs vique ad vitimum ia~
telletum agentem, 4 quo, vtipledicit, cf=
fluunt {pecics inteliigibiles in animas humas
nas, & torme fenfibiles in materiam corpo=
ream. Aupicennasigitur conuenit cum Pla-
tone ia hoc, quod veerque docet {pecies in-
telligibiles effiuerein animas noftras 4 formis
{eparatis ; diffsrunt in ducbus. Primo enim..
Plato docer formas feparatas, 4 quibus ef-
fluunt fpecies intclligibiles, per fe fubliltere,
Auicennas docet non [ubfiftere per fe, fed
fubtiftere in intelledtu,fiue intelligentia agen-
te . Secundo differunt, fiquidem Plato docet
épccics intelligibiles efle nobis naturalitér in-
itas , ita vt immobilitér in intelleétn perma-
neants:at Auicennas docet [pecies intelligibi-
les durare foliim, quandiv anima intelhigic,
ac cellante actuali intelle@ione , ceflare ipe-
cics intelligibiles, & vt anima iterum [peciem
intelligibilem accipiat, debere iterum fe con-
uertere ad intelle&tum agentem, vt cum Sau-
<to Thoma gu.79.art.7. retulimus quedt.22 2.
num.i. ideoque non afkerit {cientiam effe ho-
mini naturalitér inditam , in cogue immaobi-
lizér permancee .

2. Contra hanc opinionem arguit San@us
Thomas, prim¢), quia iuxta eam non dagetue

681

tatio, cur anima rationalis deberet corpori
vniri : fed debet dari hee rario : ergo. Proba-
tur maior:nam non poteft dici,quod anima in-
telletiua voiatur corpori propter corpus:aon
enim forma eft propter matetiam , fed mate~
ria propter formam: ergo anima, que eft
forma, vnitur corpori, Non proptcr corpus ,
quod habet rationemn materiz, fed propter
animam : fed anima intelledtiva non vnitur
corpori, vt exiltat , fiquidém exiftit indegen.
dentér 4 corpore: ergo vhitur corpoti, it
quantum corpus clt vrile ad hoc, vtanima.
exerceat propriam operationem intelligend: :
fed (i anima accipit {pecics inteliigibiles a
{ubftantijs feparatis, & non abftrahit cas 2
fenfibilibus, noa indiget corpore ad intelli-
gendum: ergo non cit ratio , cur anima intel-
le&iua vpiatur corpori ?

3. Poffer refponderi, quod anima intel-
le&iua fenfibus indiget, vt per fealationes
cxcitetur ad confideranda ca, quosum fpe-
cies intelligibiles deber accipere 4 formis fe-
paratis .

Reijcit Santus Thomas hanc refponfios
nem. Nam ioxra Platonem eatcnus anima
intellectiua indiget hac excitatione, quatenus
per vnionem cum corpore eft quodammodo
confopira , & oblita eorim ; qua naturalitcr
{cit 5 ideoque indiget fenfibus , vt liberetur ab
impedimento obliuionis, & {oporis; ergo
femper remanet querendum , cur vaiatur na.
turalitéf corpon afferenti anima hoc impe«
dimentum a propria operatione intclligendi .
Si vero dicarur cum Auicenna, quod anima
intelleiva indiget fenlibus , vt per operatio-
nes {entiend: exciretur ad fe conuertendam.,
ad intelle@umn , fiue ad intelligentiam agen-
tem , 2 qua debet accipere {pecies , contia
eft, quia anima pofiet , vel ex (ua patura, vel
excitata ab alio lenfu , fe connpertere ad intel-
ledtum , iue ad inteiligentiam agentem ins
ordine ad accipiendas (peaies proprias alicu-
jus fenfibilis , cuins fenfum non habet , pura
czcus 4 natiuitace poffet le conucitere ad in-
tellectum agentem , & ab ¢o accipere fpecies
proprias vifibillum, puta lucis, & coloris :
{ed hoc cft contra experientiam : €rgo anima
humana; non accipit (pecies intelligibiles 4
formus feparatis , vt Plato, & Auicennas do-
caerunt - Videri poffunt, quz de hoc punéto
dixi quxit-56. logice .

4. Articulo quinto querit, vtrim ani-
ma cognofcat res immateriales in rationibus
aternis ?

Refpondet Auguftinum lib.2. de do@+i-
na Chrittiana , cap. 39. dixiffc : Qui Philofo-
phi vocantur , [i qua forté vera , & fidci ne-
fire accommoda dixerunt , ab eis, tanquam abiniu-
Ris poffefforibus vindicanda funt . Habent enim do-
Gring gentslinm quedam fimulata, & [uperflitiofa
figmenta, que vnufquifque nofirum de fociciare ges-
tilium exions debet ewitare. Sanftus Augulti-
pus igitur hoc fuum przceptum mandans
executioni , cum cfiet dodtrinis Platonico-

Rirr Ium




682 Deacquifitione {pecierum intelligibilium.

sum imbutus , didta Pla_touicorum fidei no=
firz accommaoda affumpfit, dcc?:irps corun-
dem fidei noftrx contrarias correxit, & ino
melius commutauit. Quia ergo opinio Pla-
tonis, qua aflercbar ideas, feu formas rerum
per fe fubfiltere {eparatas a materia, ac per
carum participationem res materiales exilte-
re, & cognofci, itave ﬁgut materia per pate
ticipationcm lapidis per ¢ cxiltentis fic lapis.,
fic intelledtus per patricipationem cisfdem.
lapidis per fe cxiftentis cognofeat lapidem;
quia, inquam hc opinio Platonis ; inquan-
tum dicit formas rerum cxtra res iplas per fes
cxiftere , ac per fe vitam , per fe fapicntiam
&c. effe qualdam fubftantias creatrices , \‘!L‘!t?‘
rut cffe aliena d fide, ideo Sandtus Augudli-
puslib.83. quaftione 46, illam corrigens , lo=
co idearum Platonicarum per fe cxiftentinm
docuit in mente divinaexiftere rationes em-
niun creaturarum, fecundum quas omnia
formantur , & fecunduni quas anima fumas
nacognolcit omnia . ok '

5. Hoc fuppofito, quallioni propofita,
qua qu&ritur , viram anima humana cogno-
{fcat omnia in rationibus ®ternis cx;ﬂmubu_s
in mente divina , refpondendum eft cum di-
fiintione, ac dicendum , quod in aliquo
fenlu fole anime beatorum omnia cogno-
fcunt in ratiombus xternis c)_nncqubug ines
meire dinina, non autem animz hominum
adhuc in hac vitamortali degentium ¢ in alia
autem fenfu etiam anime hominum in hac
vita mortali degentinm omnia coguofcunt
in rationibus aternis exiftentibus in mentes

uina.
g 6. Probatur , & explicatur, Duplicitér
dicitur voum cognofci 1n alio . Primo dici-
tur coguolciinalio, ficut ja ebictto cogunito,
ac vilos quemadmodum videns fpeculum
videt ea, qua reprefentantur in (peculol. Hoe
pacto beati videntes Deum, in quo omnia re-

rxlentantur, videntomnia '",DE'O‘ anima
autem noftra in hac vita mortali, ficut Denm
pon videt; fic non videt omni2in Deo, nec
in rationibus @ternis in Deo exiftentibus, Se-
cundo dicitur voum cognolciinalio; tan.
quam in principioj cognitionis : ex. gr. quia
Sol eft principiom lucis, per quam videntuy
omnia , dum videaius res per lucem Solis

offumus dici videre tes in Sole ; etamfi So-
ch iptum non videamus. In hoe {enfn ani-
ma humaona ctiam cum ¢ft in hac vira mor-
tali, omhia cognofcit inrationibus =tcrnis,
per quarum participationem omnia ¢ogno-
fcimus . Probatur ; nam nosomnia cogno-
fcimus per noftrum lumen intelle@nale crea-
tum ;5 fed lumen intelleétuale eft quadam
participata fimilitudo luminis diuini , in qua
continentur rationes ztermx , & derinatur a
Jumine diuino , proportionalit¢r, ac lumen
jlluminans inferiora, defivatur 4 Jumine So-
lis 5 crgo omnia cognoicimus _pcr‘razjlorfcs
gternas, tdnquam per principium luminis,
quo cogholaamus. ldco pfalm.4. dicitues

multi dicunty quis offendit mebis -bonz: ac huic
quzftioni refpondens Plalmifta fubdit ; $é-
guatum eff fuper nos lumen wultus twi Domine s
quafi dicat per ipfam figillationem dinini -
minis in nobis omunia demon(trantur, In hoe
fenfu intelligendus eft San@us Augualtinus
lib.12. Confefs. cap. 25, dicens. 87 ambo vide-
mus verum effe quod dicis, ¢ ambo videmus ves
rum effe quod dico 5 vbi quefo id videmus? Net
€R0 wtique in te 5 wec tu in me, fed ambo in
ipfa, que fupra mentes nofvas eft 5 incommutabili
weritate o

7 Addit San@us Thomas, gquod quia
prater lumen incelle@luale ; .quod eft parricis
patio ratonum ®tergartn, ad cogaofcens
dum requiruntur etiam fpecies intelligibiles
d rebus accepte ad fcientiam de rebus tenipo-
ralibus habeadauy , ided non per folam parti=
cipationem rationym @rernarum de rebus
temporalibus notitiam habemus , vt Platonis
ci docuerunt, afferentes, quod (plaidearum
participatio fufficit ad feientiam . Hinc San«
€tus Auguftinus lib. 4. de Trinit: caps 16. di=
cits Nunguid quia philofophi documentis certiffi-
#mis perfuadent., #ternis vationibus omnia temporas
bia fieri ; propteved potuerans in ipfes -vationibus
pexfpicere, welex ipfis colligere , quot fant anima-
lium geneva , que femina finsulorum ? Nonne omie
nia ifta per locorum , ac temporume bifforias qusfies
rant}! crgo Augultinus cenfuit notitiam re.
rum macetialivun minitterio fenfium collis
geadam cfle ex (enfibilibus . Idem Auguftis
nus lib.83. quaftionum , quzlt.46. docuit ra-
tiones ternas videri d folis bearis, dicens.,
Rationalis anima , non omnis ; & GURCHMGHE 5 5
[rd que fancta , & pura fuevits afferitnr illi vi=
fioni 5 feilicet ravionum &teynaytim effe idonea , ficus
[unt anime beatorum ,

8. Articulo fexto quarit, vtrum inte]e
lectiva cognitio accipiatur 4 rebus fenfibilis
bus ?

Relpander: tres foific fententias . Primd
Democritns docuit omnem noftram cogais
tionem caufari ab imaginibus corporum,
quz per quamdam defluxionem corpufcy.
lorum;fite atomorum a corporibus; guz ca-
gitamus, veniunt, & jatrantin animas no-
ftras . Hanc opinionem Democriti refere
Augultinus Epift. 56, ad Diofcorum. Arilto.
telcs etiam lib. de Dininatione per fomnum,
cap.2. dicit Demacritum cenluiffe cognitio=
nem ficri per idola, & defluxiones. Demo-
critus igitur, quia cenfuir cum alijs antiguis,
intelle@um noa differre 4 fenfu, fed effes
quemdam fenfom , fenfum autem featire pep
hoc, quod immutetur ab obie@o fenfibili
per imaginum defluxiones, exiftimauit om-
nem noltram cognitionem fieri per immuta-
tionem ab obicétis fenfibilibus , qua immu-
tatio caufetur ab imaginibus, qua defluunt,
& emiteantar 4 corporibus fenfibilibus .

9. Secundo Plato cenfuit intelle@um dif-
ferre d fenlu, (& effe vittutem immaterialem
€OTpOIco Organg ron vieatem ad intelligens.

dum,




ey e

i

r....

\ R

. m——

Liber IV. Quaftio CCXL:

dume¢ & quia potentia incorporea non po-
tefl pati, & immutari ab aliquo corporco ,
¢xiftimauit intelle@tionem non fieri pet hoc,
quod intelle@us mutetor 4 fenfibilibus  fed
per hoc , quod ab ideis (eparatis imprimantur
intelle@ni participationes, & fimilitudines
ipfarum idearum, proportionalitér, ac cerz a
figillo imprimitur figura, vt diGtum num. e
Opinatus cft ctiam Plato fenfum effe virtu-
tem quamdam fpiritualem per fe operantem,
ac fenfationem recipi in fola anima, non au=
teminorgano, ac proindé fenfum non im-
mutari 4 fenfibilibus,fed fola organa fenfuum
immutari 3 fenfibilibus , vt infinuat Augu=
ftinus lib. 13. de Gen. ad litt. caps 24. dicens,
quod corpus non fentit, fed anima per fcor-
pus; gio veluti nuncio vtitur ad formandum
in {fe1pfa quod exrrinfecus nunciatur . Iuxta
opinionem igitac Platonis neque cognitio
intclleétualis procedit ab obiciis fenhibili=

‘bus , neque cognitio fenfitina procedit totalis

ver 4 rebus fenfibilibus, fed fenfibilia mutan-
do organa corporea , excitant animam fenfiti=
nam ad fenriendum , & fenfus excitant anis
mam intelle@iuam ad intelligendum «
1c. Tertio Ariftotcles Jib. 2. de anima
text. 152. media via proceflit. Docuit enim
cum Platone intelletum differre 4 fen(u:
fed contra Platonem exiftimauit feasum non
haberc propriamn operationem, ad quam non
concurrat corpus , & organum COrporcum,
ac proinde non folam animam fentire, & cli-
cere operationem fentiendi, fed coniunétum
cxanima, & corpore, ac proporrionaliter
docuit omnes operationes partis fenfitive
procedere ex ceniunéto ex anima , & corpo-
re . Erguia non eft inconucniens, quod fen-
fibiiia corporca, que funt cxtra animam.s,
eanfent atiguid in conigndo ex anima, & cor-
pore , quod pariter eft corporeum , ideo Ari-
ftoteles cum Democrito contra Platonem do.
cuit operationes parris fenfitiuz caufari d fen-
fibilibus extrinfecis , imprimendo fenfibus
fpecies fenfibiles ;. qua fpecies non confiftunt
in imaginibus, ac corpufcalis defluentibus i
fenfibilibus per motum localem, fed funt
actiones quzdam , quas fenfibilia propagant
per medium vique ad fenfus , propertionali-
Ler ; ac propagatur fux , vt docet Ariftoreles
lib. 1.5de Generat. text. $6. Arinteliedtum
docuit Ariftoteles efle incorporeanyy & has
bere operationem propriam ntelligendis ad
quam nonconcurfat Organum COrporeum,
ac quz proinde non recipiatur in Organo cot-
poreo . Er qunia nullum corporeum jporelt
agere in fubleGum incorporcum , nec ali-
quid ipfi imprimere, ideo confecquentér exi-
Eimauit ad caufandam operationem intelli=
gendi non fuiticere corpora fenfibilia, fed re-
quiri priacipium nobilius , quiaagens ¢ft no-
bilius patiente, viipfe Ariftoteles dicit lib.3.
de Amima,text. 19 Non tamen | Ariftoteles
exiftimanit fpecies intelligibiles , & intelle=
&iones caulant inintelleGu anime nollre ¢x
¥

683

fola impreflione formarum feparataruzm.s ;
five idearum , vt docuit Plato, fed cenfuip
fpecies intelligibiles canfari ab intelleftn
agente , qui fit potentia anima , reddcns
phantafmata actu intelligibilia per gnamdam
abftra&tionem. Phanraimata igitur, vEpoté mae
terialia , caufantur 4 fenfu & fed quia phanrafe
mata marerialia non (ufficiunt ad immuian.
dum intelle@um poflibilem immaterialem 5
debent reddi intelligibilia adu ab intelie@tn
agente,, quiabftrahit & phantafmatibus fpe-
cies intelligibiles . Concludit Sanétus Tho-
mas. Non poteft dicis quad fenfibilis cognizio [ig
toialis, & perfecta canfa imelletPualis cognitioe
mis ;¢ fed magis quodammode eft materia canfa 5
in quantum nimirum intelledtus agens d co-
gnitione fenfitiua abftrahit fpeciem intelli-
gibilem . Videri pofiunt qua de his dixi in
philofophia , quzltione 6. logice , & qua-
ftione 34.de Anima,agens de intellectu agen.
te, & poflibili, ac de [peciebus intelligibili.
bus , carumque abftractione per opérationem
intelletus agentis .

QVAESTIO CCXLL

Viram insellecius poffit adin intelligere per fpe.
cies inpelligibiles s quas habet apud fe,
#on Conueriends [é ad phaniafma=
ta? et Utrum indicinm iutels
lecius impediatur per

ligamen fénfus 2
8.Tk. quefl.84., art.7. 8.

8 Rticulo feptimo, quarit , virium in-

tellectus poflit adtu intelligere per
fpecies intelligibiles, quas habet, non con-
uertendo fe ad phantafmara?

Refpondet impoflibile effe intelleGum
fecundum  prafenus vite fatum , \quo pafii.
bili corpori coniungitur , aliquid acta intelli-
gere, nifi conuertendo fe ad phantafmata,
hoc eft ad aliquod obicctum materiale per
phantafmata propofitum imaginationi 5 ac
proinde intelledum noftri pro hoc flatu non
pofle quidquam iatelligere, abfque eo, quod
etiam imaginatio , feu phantafia aliquam
{uam operationem exerceat . Idem com San-
&o Thoma docent Scholaftici communitér,
nimiram Caietanus 1n comm. huius articuli,
Ferrar.1. contra Gentes, cap. 65. & 2. contra
Gentes , cap.73. Scotus in 4. dift.g¢5. quait, 2.
Agidius lib.3.de Anima,tex.38. Suarius lib.4.
de anima,eap.7. & alij. Non defuerunt tamen
auétores , qui in contrariam fententiam abies
runt. Albertus enim magnus 3. de Anima
tra&t.2. cap. 19. docnitintelle@um ; acquidi-
tis fpeciebus intelligibilibus , non babere de-
pendentiam & fenfibus , & imaginationes,
przfertim in cognitione {piritualinm . Idem
fenfit Philoponus lib. 4. dec Anima , Gap. 4.

Rrrr 2 Prz-




684 De conucrfionead phantalmata &c.

Praterea Aucrrocs, Auicenna, Simplicius,
& Themiftiusin comment. 3. deanima, opi=

nati {unt in communibus operationibus pens.

dere intelleGum noftrum 4 phantafia, in co-
gnitione vero abitradiflima Dei ; & Angelow
rum, non pendere . Sandtus ctiam Bona-
ucntura affecnit in altifiima contemplationea

offc intelle@um omnind abftrahi 4 fenfis
ﬁus ctiam interiotibus, ac finc vlla imagines
Deum contemplari. Refert hos auttores Sua=
zius lib.4. dc anima , cap.7. num.z.

2. Communis fententia negans poflein-
telledtum noftrum pro ftaru vitz prafeatis
paturalitér intelligere actn , ablque vila ope-
yatione phantafiz, qua imagincmur aliquid
corparcum , & materiale , probatur primo
audtoritate Ex philofophis coim Ariffote-
Ies 3. de Anima,text. 30. dicit s Nunquam fine
phantafinate intelligit anima . Ex Patribus San-
¢tus Dionyfius, cap.y. de diuinis nominibus
dicits Impoffibile et nobis fuperiucere diuinuis
vadiums ifi varietate [acrorsm velaminkm circuns-
solutwm « San&us Augaftiaus lib. 4. de Gen.
ad litt, cap. 7» dicit: quando numerum co-
gnofcimus , alind corporcum feafum , alind
rationem attingere. Afferuatur Nazianzenus
orat.2. de Theologia , & alij.

3. Probart fecundo Sanétus Thomas 4 po-
ftcriori ex experientia. Videmus enim,quod
impedito adtu virtatis jimaginatiug per lzfio-
acm organi, vt in phrenecticis, & fimilitér
impedito-adtu memorating virtutis, vt ino
lethargicis , impeditar homo ab intelligenda
adtu criam ¢a, qua habitualitér fcit, '& quo-
rum haber {pecies intelligibiles ; fed intelle-
€tus guandoquidem inintelligendo non vti-
tur organa cQrporeo, non impediretur ab
intelligendo per lzfionem organi corporcis
nifi ad inteliigendum actu ctiam ca, quorum
habet fpecies intelligibiless & {cientiam ha-
bitualem, indigeret aliqua operatione imagi-
nationis , aut alterius potentiz fenfitinz,
qua operatione impedita per operationem.s
organl , confequentér impediatur ctiam ope-
1apio intelledtiua ; ergo, Rurfusexperimur,
quod cum conawur aliquid intelligere , for-
mamus nobis aliqua phaorafmata, & idola,
ac quafdam imagines per modum exemplo-
rum ; in guibus quafi infpiciamus gqued vo-
lumus intelligere 3 €% gr.. cum veolumus in-
telligere Angelum, proponimus nobis phane
tafma , & Imaginem iuucnis alati ,» Cum
ctiam volumus, vt alius intelligat aliquid ,
proponimus illud per exempla, ex quibus
tormet {ibi phantaimata, & lmagines ad il
lud intelligendum »

4. Probar tertio San&us Thomas 4 prio-
si. Nam modus operandi, & intelligendi
debet propottionari medo cffendi; fed anima
dc facto ita cft vojta corpori, ac materi@ , vt
habeat effe immateriale ranfcendens mate-
riam , & independens 4 materia; ac potens
foparari 4 corpore, & 4 materia; ergo ha-
bet operationem jntelligendi immaicnalem,

fed coniun@am cum operatione materiali
imaginationis y aut fenfus, qua tamen ope-
ratio intelligend; tranfcendat operationcm
marcrialem imaginationis, ac fenfus, in quans
tum abftrahit vaiuerfalia , &intelligit etiam
immaterialia feparata 4 materia , Aduertit ta-
men San@us Thomas , quod licet intelleGus
humanus poffit intelligere tumn materjalias,
tim immaterialia , tamen proprium , & pro=
portionatum obicGtum' intelleGtus nofiri,
dum corpori ynitur, ¢t quiddiras , fine na.
tura in materid corporali exiftens , hoc eft
natura rei fenfibilis, & per has naturas res
rum fenfibilium alcendit ad aliquam co~
goitionem rerum infenfibilium , & innifibi=
lium ?

s« Addit Sanctos Thomas in refp. ad ter-
tium , quod incorpered s quorum non fiznt phans
tafmata , wgnaﬁ,unmr a4 nobis per comparatios
nem ad corpora fenfibilia , guorum [unt pbans
tafmata , fient vevitatem intelligimus ex confidera~
tione vei » cirga quam weritatem [pecnlarauy o
Deum autem , wt Dionyfins dicit caps te dedi=
winis' nominibus , cegnofcimus vt canfam , & per
exceflum 5 ac per remotionem ,ac proindé 1ma=
ginando fenfibilia, quorum Dcum cogno-
fcimus vt caulam illa excedentem incompas
rabiliexceflu, & quorum imperfetionem 3
Deco remoucmus . Alias etiam incorporeas [ub=
flantias pro flatu prafentis vite cognofcere non pofs
fumus ; nifi per remotionem 5 wel gliquam coms=
parvatianem @d corpovalig. Et ideé cum buiufmo=
di aliquid intelligimus 5 neceffe habemus conuers
ti ad phantafmata corpoynm , licey ipforum non
(e phantafmata , fiquidem incorporalia non
icpra;:cmamu: per phantafmata corporas
.

6. Articulo oftauo guzrit, vtrum judijs
cium intelle@us impediatur par ligamen fen<
fus 2 3

Refpondet impoffibile effc , quod fit ins
nobis indicium intelle&tas perfectnm cum
ligamento fenfus , per q uem res fenfibiles ¢o-
gnofcimus . Ided Sandtus Auguftinus lib.12.
de Gen, ad litt. ¢ap. 15. dicit, quod in dor-
micndoeca, qua contra licitos mores colle
ringunt , non imputantur ad peccatums; de-
berent autem imputari , i homo in doe
miendo , liberum vium rationis, & intclles
¢lug haberet , '

7. - Probatur; nam cum non fumus difpoe
fiti adrefté cognolcendum , & liudicandum
dc obiefto proprio, & nobis proportionato,
per quod deindé afcendimus ad cognolfcen=
dum , & indicandum de alijs obieétis exce-
dentibus, neque fumus difpofitiad re@é indi-
candum de talibus obieétis excedentibus; fed
cx dictis num.3, obicGtum proprium , & pro=
portionatum intellectni , dum vaitut €orpo-
ri, eft natura rei fenfibilis , ideoque Ariftote-
les 3.de Ceelo texi(61. dicit, quod naturalis
{cientiz finis eft quod videtur fecundum
fenfuim 2 ergo cum non fumus difpofiti ad res
¢¢ coguoleendum, & iudicandum de fenfis

bili-

———

T

e




|

o
Y

Liber IV, Quaftio CCXLIL

bilibus, neque fumus re@é difpofiri ad co-
znofcendum, & iudicandum de alijs obieétis;
ivd cum fenfus ligatur, aut ledityr, non fu-
mius difpofiti ad recté iudicandum de fenlibi-
libus : ergo neque fumus difpoliti ad recté
ludicandum de alijs obiectis » Vitergo aduer.
tit Sapctus Thomas in refp. ad 1o Puamuis
intelleus fit. fuperior fenft s accipit tamen aliquo
wmodo d fenfu , & eius pbielia prime , & principas
liain fenfu fundantur , & ided necefsé eff; quod
;g.upedu_zw iudicium intelle@@us ex ligamento fen=
HS .

8, Docet demiyn Sanctns Thomas ins
relps ad 2, ex Ariftotele lib. de fomino , & vi-
gilia, cap. 4. quod fenfus ligagur in dormientibns
propter enaporationes quafdam, @ fumofitates re-
folutas s & ided fecundum difpofitiones buinfmodi
enaporationum contingit effe ligamentum fenfus o
maias ; ‘wel mings . Duando entm multus fuerit
wiotus waporam , bigatur non folum fenfus » fed
imaginatio , ita vt uulla appaveant phantgfmara ,
ficut pracipuc accidit, eam aliquis imcipit dormire
poff multym cibum » & potum « §i verp motus va-
porum aliquando fuerit vemiffiors gpparent phan-
tafmata , fed difforta , & inordinata, ficut accidit
in febricitantibus . 8i werd adbuc magis motus fo-
detur , apparent phantafmata ordinata, ficut ma-
ximeé [olet contingere in fine dormitionts 5 ¢ in ho-
minibus fobrijs , < babentibus fortem imaginatio=
news » Si qutems motus vapovum fuerit modicys ,
non folum imaginatio yemanct libera, fed ctiam
ipfe fenfus communis ex parvie foluituy , ita vp
homo tudicet interdum in dormiendo eq , qua videt ,
Jomuia effe; quafi diindicans juter ves, ¢ revum fi-
militudines . Sed tamen ex aliqua pavie remanct
fenfus communis ligatus , & ideo licet aliquas fimi-
ditudines difeernat 4 rebus , tamen fenper in aliqui-
bus decipituy « Sic igitur per modum , quo [enfus
Joluitur , & imaginavio in dormiendo , liberatur ju-
dicinm intellefius , non tamen ex toto « Fude illi,
qui dormiendo [yllogizaut , cum excitantur , femper
yecognofennt e in alique defeciffe o

QVAESTIO CCXLIL

Viruws intelleitus nofler intelligat ves ¢orpo=
yeass ¢ materiales per abftractionem a
phauntafinaribus® & vtrum [pecies intelli=
gibiles @ phanfmatibus abfiraia f¢ ba=
beant ad imrellectans nofirum s fiout id ,
guod intelligitay 5 el ficur id s guointel,
ligitars et pritis intelligat magis, vel minus
’;;-‘.-';ﬁffﬂ'ﬁ lia #

8. Thequafl.85, art,1. 2. 34

1. Poﬁquam Sanctus Thomas quaft. 84+
. ¢git de cognitione, quafanima intel-
Jectina Intelligit ca, que funtinferiora ipfa,

ninvram corpera,quaitione 85. agit de mos
do, & ordine, quo cognofCit corpora« Als

685

ticulo igitur primo guarit, vtinm iatellectus
nofler cognofcat res corporeas, & materia-
les per abltractionem 4 phantafmatibus?

Reipondet, quod quia intellectas huma.
nus nen clt actus organi corporei , fed eft vir-
tus aonne , que ¢it forma corporis , vidi-
&Gum et quglt.226. modus aptém cognolcen-
di fequitur modum effendi, illique propor.
tionatur, proprium intelletus humani eft
cognolcere formas, & cffentias in materias
corporali indinidualicer exiftentes, non tamen
prout funtin tali matena individuali. Quia
rurfus cognofcere id , quod eft in materia in-
dividuali; non prout eft in materia indiuidua=
I, eit abitrahere formam 4 materia indinidua-
I, quam reprefentant phantaimata,ideco pro=
prium intelle®us noftrieft intelligere mate-
rialia, abftrahendo 4 phantafinatibus, & per
materialia fic confiderata afcenderc in aliqua-
lem cognitionem rerum immaterialinm,cum
Angeli ¢ conuerlo, quia funt {eparari ab om-
ni materia, cogncfcant primo immatcrialia
vt proprium . & proportionatum obieftum ,
ab iyfque defcendant ad materialia cognofcen-
da. Addit, quod quia Plato confiderauit in.
telleGum humanum tantioy ve immaterias
lem, noo autem vt virtutem anime corpori
vnite, ac proindé¢ vt aliquo padto vnitum.s
corpoti; exiffimauit obieétom proprium in-
telletus humani efle ideas, fen formas fepara-
tas 4 corpore , ac proinde intelleGum humas
num intelligere , non abftrahendo 4 miateria
indiniduali formas , & effentias , que funtin
materia indivniduali , (ed participando formas
abftractas 8 materja, vt colligitur ex Ariftote-
le 1. Metaph. . 6. Dodtnigam huius articuli
tradidiin Philofophia qualt.33. logice , qua-
rens virum intelletus faciat vmuerfale per
abfira&ionem, vbi explicaui duo ill2 axioma-
ta s modus operandi fequituy modum effendi ; modus
gogrofiendi fequitnr modum effend: : diftinxi tres
modos effendi naturarum , & formarum co-
gnofcitinarum  ac tres proportionales modos
cognofcendi , vt ditinguic San&us Thomas
hoc articulo, atque intuli proprivm 1ntellc-
tus humani effe, vt cognofcat materialia,illa
vniuerfalizando per abftractionem 4 materia
indiniduali, quaeftipfiffimadodirina San&
Thoma hoc arriculo,

2. Articulo fecundo quzrit, veram fpe-
cies intelligibiles 4 phantafmatibus abftracte
{c habeant ad intelleétum noftrum , ficutid,
quod intelligitur,vel ficut id,quo intelligitur 2

Refpondet quofdam docuiffe, quod no-
fire vires cognofcitina nihil cognofcunt, nif
pafliones ful organi, luxta hac ®pinioncm per
fenfum videndi, audiendi &c. cognofcimus
folum paffiones receptas in noftris organis,

cr potentiam intelletivam intelligimus (o~
um paflionem receptam in intelledtu s hoc
eft fpeciem intelligibilem, ac proind¢ fpe-
cies intelligibiles funt id, quod intelligis
mus.
3+ Reijcit San&us Thomas hanc opinio=
nem




686

pem vi manifefie falfam dupliciter . Primo
cnimi ea intelligimus, de quibus (unt fcien-
tiz = creo {iinte 15 folas fpecies intelli-
gibiles exifte 1a, {cientiz {ont de
folis fpecicbus U us, qug funt in
anima, non autem de rebis exiftentibus extra
animam , quod eft abfurdum , proportiona-
liter » ac abfurda eft opinio Platenis, quide-
cuit [cientias efle feltim de ideis, feu formis
fcparatis, ¢uas folas aicebat adtu intell:gi .
Secundo ¢x hac opinione fequeretur veram.s
cffc opinionem antiquoruim , qui vtrefertur
4. Metaphyfica tex.26. dixernnt, quidquid vi-
detur, & apparer, effe verum, ac proindé
quod contradi@oria funt vera, fiquidém vni
apparet vaii contradiGterium, alij aliud,ac per
("Glnfcqutns fi quidquid apparet.& videtur, eft
yerum,vtromgue contradidorivm eft verum.
Probatur fequela . Nam iuxta banc fenten-
tjam intclle@us noh cognofcit, & judicat,nifi
propriam paflionem ; per quam fibi hocap-
paret ; fed verum eft , quod hoc apparer; ergo
guidquid voufquifque iudicat eft verumiergo
{1 qui iudicat mel cffe dulce , nihil alind iudi-
cat ; quam mel fibi apparere dulce: & qui ha-
bens guftum amaritic infe&um , iudicar mel
cflfe-amarum s nihil alind indicar, quam mcl
fibi apparcte amarum, fi ynus i(udiccr mel effe
dulce, neon autem amarum, alter indicet mel
1 on cfle atmarum, fed dulce, vrerque dicet
yerum , ac groinde vtromque dictum conrra-
difterium ctit verum , & omnia contradicto-
yia ernnt vera, & omnes opiniones eriit xqua-~
1itér vere .«

4. Reie@a hac opinione; refpondens San-
£lus Thomas guzftioni, doccer {peciem intel-
ligibilan effe id, guo intelleCtus intelligir ali-
guod aliud obic&um primarium , liceripfa.
ctiam fpecies poffit refiexé , & fecundario in-
telligi. Vt conclufionem probet, & explicet,
fupponit primo ex Ariftotele 0. Metaphyf.
te.6. duplicem dari aétionem , alteram imma-
pentem in agente, per quam producitur ter-
minus manens in agente, qualesfunt aGiones
videndi, audiendi , intelligendi &c« alteram
tranfeuntein in FEMm exteriorcm,qua dimirum
producitur aliquid ir} re exteriori , quales fnnt
adlioncs calefaciendi, fecandi &¢.

s. Supponit {ccundo, quod forma, 4 gua
procedit adtio tranfiens, eft quzdam fimilitu-
do termini produé & ex. gr. cum ignis calefa=
it aguam , calcfaétio procedit 4 calore ignis,
qui cft quzdam fimilitudo caloris producti in
aqua . Proportionaliter aétio immaneas pro-
<edita forma, quz eft fimilitudo obie@i, in
quodtendit adtio immanens: ex.Jgr. vifio albi
procedit a fpecie,, quz eft fimilitudoalbi:in-
telle@tio cqui procedit A {pecie, qua eft fimi-
litudo equi . Sicut ergo calefadtio terminatur
ad calorem , ficadtio immanens terminatur
ad obieétum : ex. gr. vifio albi terminatur ad
album : intelleClio leonis terminatur ad leos
nem 5 fed intelleGus intelligit primario id , ad
quodineclicitio terminatur ; ergo intelledtio

De abftra&tione {pecicrum i pl’lamaﬁnaiihua

primariointelligit non fpeciem » nequ¢ fuam
intcllectionem , fed obicdtum diftindtum i
fpecie, & ab intelle&tione . Quia ramen intel-
le@us ,cum firintelletivus omnium , poteft
refie@ere fupra fe ipfom, & fupra fuamintel-
le@ionem , & (upra{peciem inteiligib
ideo fpecies inteiligibilis poteit fecundari
reflexé intelligi. Verum obieftum prim
rium ; quodab intclle@uintelligitur , non eft
{pecices , fed obiedum , cuius {peeies eft fimni-
litudo. Addit San&us Thomas s quod etiam
fecundum de@rinam antiquorum , qui dice=
bant fimile cognofci {imili, puta quod terra
cognofcitur terra, per fimile, quod eft inani-
na , cognhofcitur fimile, gquod eftextra ani=
mam . Properrionalitér fecundum f{enren-
tlam Ariftotelis lib.3. de anima,te.28. docen-
tis, qued terra aon cognolcitur terra, fed fpe-
cie terre , tali fpecie , qua cftinanima; co-
goolcitur terra, qua eft extraanimam , &
voiuerfim per fpecies inteliigibiles exiftentes
inanima; intclliguntur res exiftentes extras
animam . Videri pofflunt quz in philofo-
phia dixi quetta, deanima in refp. ad 4, ex-
plicans ; qua pacto imile cognelcatur imili,
& quaft. 21. vbi oftendi fenfus cognofceres
tranfitiné obiedta extrinfeca.

é. Articulotertio'quarit, vtrom noftra
cognitione mrellediuali privs cognofcamus
vniuerfalia , quam fingularia, & prius magis,
quam minus vhinerfalia.

Refpondet, ponende dunas conclufiones.
Prima conclufio elt : cognitio, fingulariam.s
quoadnos efl prior cognitione vniuerfalinm.
Probat: nam omnis noftra cognitio intelle&i-
ua aliquo pactojoritur 4 cognitioné fenfitinaz

cd fenfus, & omnis virtns fenfitiua verfatur
circa fingularid ; ergo necefle eft, vt intelle-
&us prius cognofcat aliqua fingularia propas
fitailli per fenfus, ac deindé afcendatadco-
gnitionem vniverfalinm .

7. Secunda conclufioeft: intelledtus no-
fter prius cognofcit res fecundum praedicatas
magis communia , & vniuerfalia, quam fe=
cundum pradicata minus communia s ac mi=
nus voiverfalia. Probatur primo : nam intels
lectas nofter procedit de potentiain aBtum z
fedjquod procedit de petentia in aftum_ ,
prius peruenitad a¢tum imperfedtum ; qui eft
medius inter potentiam, & actum perfedum,
deindé pernenir ad a@um perfe@Gum:ergo in-
telletus nofter prius peruenit ad aGtum im-
peifeGum , & medium cognofcendi, quam
perueniat ad perfedtum attum cognofcendi:
{ed perfe@tus , & completus adtus inrelligendi
cft fcientia completa , quaresdiftin@e, & de-
terminate cognofcuntur; imperfeétus actus
intelle@us cft {cientiaincompleta, qua rcs co-
gnofcantur fub quadam confufione:pertalem
cnim fcientiam res cognofcuntur quodame
modo in aftu, quodammodo in potentia ad
viteriorem cognitionem , & a@tum , ideoque
talis adtus eft medivs inter potentiam, &
actum perfedtumiergo inrclicétus nofter prius

£0ZN0=

N>y
0,ac

i

~ .

e
o




:
!
i

Liber IV, Quzftio CCXLII.

eognoftit res fcientia imperfe@a, ac fub qua-
damconfifione, deindé cognolcit frientias
perfelta , qua fingula diftinguit , puta qua di
ttinguit principia, clementa, & partes rei ; fed
€ognitio , qua res cognofcimus fecundum ra-
tiones communiores, non ditinguendo rario-
nes inferiores , comparatur ad cognitioneni ,
quares cognofcimus; diftinguendo rariongs
inferiores, ficut cognitio confala, & poten-
tiahsad diltinctam , & atualem: & propot-
tionalitér cognitio , qua cognolcimus totum
potentiale, velintegrale, non diftingucndo
partes, comparatur ad cognitionem , quaos
cognofcimus idem totum , diftingueado pars
tes , ficut cognitio confufa, & potentialis, ad
diftin®tam , & aGualem; ergo prius cognos
dfcimus res fecundum rationes communiores,
& vniuerfales , quam fecundom rationes mis
nus vaigerfales, & minus communes: ergo
ptius cognofcimus totum fub quadam contu-
fione partium , deinde diftingnimus partes.
Confirmatur experientia . Nam prius cogno-
fcimus animal [ub quadam confufione,deindé
diltinguimus animal irrationale, & rarionale :
prius cognofcimus templum , vel palatinms
fub quadam confufione , deind¢ diftinguimus
fingulas partes palatij , ac templi,

8.~ Probatur fecunde ; nam quia etiames
fenfus procedit ex potentia in a@um, eriam
cuni cognofcimus fingularia fenfibilia s prius
#la cognolcimus fecundfyin pradicatd com-
muniora, quam fecundum minds commu=
midiex.gr, cum videmus aliquid 3 longe,prius
difcesnimus iHud effe corpus yquam animal ,
& prius dilcernimus efic animal , quam effes
hominem, & prins difcernimus effe homi-
nem, quam effe Socratem , aut Platonemss ,
Perram , vel Paulum , & cx loco priori, ac
diftantiori difcercimus effe corpus, cx quo
oco non difcernimus efic animal ; vel homi-
nem. Puerietiam prius difcernunt res fecune
dum pradicata communiora, quam fecun-
dum minus communia; ex. gr, prius difcer-
nuat homines ab alijs animialibus , quam di-
feernant viros 4 fegminis , & prius dilcernunt
mafculos d foeeminis , quam mafculosd ma-
fculis, & faeminasd foeminis,. Ideo ab initio
©omnes viros vocant parres,& omues foeminas
matres , vt aduertit Ariftoteles lib.1. Phyfic.
te.5. quia patrem non f{atis difcernunt ab alijs
viris,& matrem ab alijs fos minis: deinde verg
patrein diftinguunat ab alijs viris , matrem ab
alijs foeminis , & vaumquémque (uis; homii-
nibus defignant.

9.+ Vtoccurratut pluribus dubitationibus
circadodtrinam allatam; debet aduerti , quod
in propofita quzfione guaritur ; quinam fir
homini naturabis ordo a¢quiréndi (cientiam ,
& cognitionem rerufn » Refpondetur antem
a Sando Thoma cx doQrina Ariftotelis ; na=
turalem ordinem effe ; vt homo 4 cognitione
{fingularium per fenfum propofitorum afcen-
dat ad cognitionem vniuerfalium ; & vniuer-

falia prius conlideret cogaitione communios-

681

ri» & fub'quadam confufione, deindé defcen-
dat ad contideranda diftinéte , & prius difcera
nat fecundum predicara communiora,deindé
fecundum pradicara minus communia. Hoe
pacto procedunt pueri dutu naturz . Erquia
difciplina, & ars deber fequi naturam, ided
Ariftoteles lib.1, phyfic. infert , quod in tra.
dendis fcientijs prius res debent confiderari
confusé , ac inditin@®é fecundum rationes
vaiuerfaliores , deindé debent confiderari di-
ftinéte defcendendo ad fingulas fpecies,partes,
& clementa ?

QVESTIO CCXLIIL

Viram inrelleFus humanus polfie plara fimil

iutelligere, intellicar, componendo y ac dini-

dendos poffit effe falfusspoffit eandem rem
vnns intellelus melins intelligere ,
quam alins , & prius cognofias
indinifibile s quave disi
fibile #

S T ho.7.85.418.4.5.6.7.¢ 8.

I.ARricn!o quarto quérit, verim poflia
mus plura fimul intelligere?

Relpoadet, quod non pofflumus plura
fimal intelligere ad modam plurinm , {cd fo.
liim ad modum voius. Idem fupra quzltio-
ne 58, art.2. doctierat de Angelis . Sed quias
nos quaft.159. totam do&rinam illius » & hu-
ius articuli ex profeflo explicanimus, nikul hie
addendum .

2. Articulo quinto quarit, vtram intel-
Ie@us nofter intelligat, compoocndo, ac dini-
dendo . Responder affizmatiué;ac fupra que.
ftione s8.arc. 2.8 4« docuerat Angelum intel-
ligere fimplici intuitn (ine compofitions , ac
dinifienc,ac fine difcur{u. Do&rinam horum
arriculorum tradidimus ¢x profeffo fupras
quaft.161. & 162, quarentes, veram Angelus
cognofcat difcurrendo, ac componendo, vel
diuidendo . Egietiam de his queft.62.]Jogica;
querens, virum difcurrere fit propriam ho-
minis ?

3. Articulo fexto quzrit, vtrum in intel-
le&u humano poflic dari falfitas, fine veram
intellectus humanus poffic effe falfus.

Refpondet ; quod Arilloteles 3.de anima
te.s1.comparat intelleGtum noftram fenfui ,
ac docet, quod intelleus proportionalitér
pote(t falli, ac fenfus . Ezplicatur proportios
Senfus circa proprium obic&um non poselk
fallt ; nifi per accidens ex impedimento, ac
indifpofitione organi, eopa&o, quo guftus
agroti propter indifpofitionem fallitur citca
dulcia , fentiens illa vt amara, quia in organo
habet qualitates amaras, que commilt2 infi-
ciunt dalcia. Potelt tamén fenfus decipi circa
fenfibilia communia, puta circa magnifudi-
ncm; & figuram &c. colpacto, quo per vifum

iudi-




688

fudicamus Solem cffe pedalem,cum fit maior
terra , & aliquid effe rotundum, cum f{it qua-
dratum . Poteft etiam decipi circa {enfibilia
pet accidens , puta circa fubftantiam rei vifz,
vt cum videntes fel,indicamus illud efle mel,
quia habet colorem fimilem colori mellis .
Ratio eft , quia potentia fenfitiua per fe ordi-
natur ad hoc , vt cognofcar immediaté, & in-
tuitiué fuum proprium obictum ; ergo dam
remanct potentia, & organuom non eft lelum,
non poteft falli circa proprium obietum, ac
proind& non poteft falli per fe, fed foliim per
accidens cx defetu organi. Proportionalitér
intelleétus non potelt crrare per fecirca pro-
prinm obic&um , fed folum peraccidens: fed
proprium obieGum intclledus elt quidditas
gei : crgointellectus non potelt per fc crrares
circa quidditatem rei ; ideoque definitiones
explicantes quidditatem funt prima principia
per fc nota. Rurfus intcilectus non potcit
falli circaillas propofitiones,que cagnita ter=
minorum quidditate , ftatim cognofcuntur ,
& quz idcirco dicuntur efle per fe notz, &
cuidentes ex terminis: ex definitionibus au-
tem , & ex propofitionibus notis ex terminis ,
fequitur infallibilitas conclufionum,qua cui-
dentér inferuntur extalibus principijs. Potelt
igitir intelle@tus per fe falli folum circa pre-
dicata, quz funt excra quidditatem, & circun-
fiant rem, comparando vel dinidendo, vel
ratiocinando . Rurfus ficot fenfus poteft per
accidens falli circa proprium fenfibile ex la-
fione organi, fic intclleus poteft per acci-
dens falli citca propriwun obiectum;hoceft cir-
ca quidditates , & definitiones , non quidem
ex defetu organi , fiquidem iatelleus in in-
telligendo non vtitur organo corporco, fed
ex defeftu compofitionis ; qua vtitur in defi-
niendo , dum vel definitionem veram vnius
rei componendo applicar alteri rei, puta dum
definitionem circuli applicat rrangulo ; vel
dum definitiorem formart, componendo pra-
dicata oppofita,qu coniungi nequeunt, puta
cum hominem definit ; animal , rationale , ala-
tam . At circaeflentias fimplices , & coguitas
cognitione fimplici ; ac fine compofitiones ,
non poffumus falli,fed vel illas totalitér igno-
ramus, vel fi cognofcimus, non fallimur.
Ideo Ariftoteles lib.3. deanima te. 51. dicit,
quod intclledtus femper cft verus, in quan-
tom pimiram implic intuita [quidditates in=
telligit : & S.Auguftious lib.83. quaftionum,
quzit.32. dicit ; quod omnnis, quifallitur , id,
in quo failitur , non intelligit , implici nimi-
ram intelligentia , & intuitu . Idem Arifto-
tcles dum o. phyfic. textu 8. dicit, quod ve-
rum > & falfum {unt in mentc, athirmat,quod
{funtin mente , dutn componit , aut diuidit,
gur tatiocinatur. At intelle&us in ablolutas
confideratione quiddiratis rei , & eorum, quz
per quidditatem cognofcuntur,nunquam de-
cipitur, vt explicatumelt. Videri pofiunt,
que dixi (upra quaft.163- examinans , virum
in intclleGtu Angeli poflit effc falfitas,

De modointelligendi.

40 Articulo feptimo quatit , verim eané
dem rem vnus pofiic melius intelligere,quans
alius !

Refpondet , quod non potel vaus intel-
le€tus candem rem melius intelligere ex parte
obicaiintelligendo {cilicer rem vt meliorem,
quam alius.Cum cnim rés vno tantum modo
{e habeat , {i vnus cognofceret rem vt meclio.
rem , alter vt minus bonam , vnus cognofce=
rct tem alitér, ac efl, ac proinde falleretur, ac
rem non intelligeret , vearguic S. Auguftinus
lib.8 3. queftionum , quzit. 40. dicens : Duifa
quis wnam vews aliiér 5 quam ¢fl; inelligit , non cave
intelligit @¢. At poteft edndem rem vous in-
tellectus melius intelligere , quam alius, ex
parte modi intelligends ; fi quidem poteft ha-
bere meliorem, & perfeétiorem vim intelle-
&dinam, co paGo , quo qui habet meclio=
rem , & perfectiorem virtutem vifiuam, po-
teft candem rem melius videre, quam alius,
qui habet virrutem vifiscam minus perfe-
{tam .

s+ - Addit San&us Thomas dupliciter pofle
contingere , vt vnusintelleGus humanus ha=
beat perfeGiorem vim intelle@inam, quam
alius. Primo potelt habere virtutem intelle-
&iuam perfectiorem cx parte ipfiusintelledtus,
itaut intellectus vnius hominis fic perfedior
intelleétu alrerius hominis. Ratio elt , quias
aétus , & forma proportionatur fubieito » ac
materix , ideoque materi® perfedtiori , ac rac=
lius difpofite debetur forma melior, & melius
difpofita, eo pacto, queocorpori equino cor-
refpondet anima equina,corpori leohino cor -
refpondetanima leonina, corpor lepoiis cor=
relpondet anima leporis: fed ex hominibus
aliqui habent corpus melius difpofiium in or=
dine ad operationem intelligendi, vt dictnm
eft quzh.i20. num.1. idcoque Ariftorcles 2.
dc anima tec.94. dicit molles carne, efle apros
miente; ergo qui habent corpus meliori modo
difpofitum , [ortiuntur animam maioris vit-
tutis in iatelligendo. Secundo poteft aliquis
habere maiorem-virtutem intelligendi ex par=
te inferiorum virtutum , quibus intelleGtug
indiger ad inrelligendum . Namilli, in qui-
bus virtus organica imaginatiua , cogitatiua ,
& memoratiua eft melius difpofita , (unt me-
lius difpofiti ad intelligendum .

6. Potelt quzri,vtrum dum San&us Tho-
mas dicit vaum intellectum effc meliorem
altero,fignificer efle meliorem (ubflannaliter,
vel folam accidentaliter.

Refpondeo fuflicere, vt ficut corpus eft
melius folom accidentaliter, fic intelle&us fit
mcli‘or accidenrtaliter , rationc aliquarum di-
fpofitionum , & qualitatum accidentalium.s ,
per quas proportionatur materi@ melius di-
{pofitz . Sic enim (cruatar debita proportio
Caictanus in comment, ¢xiltimar voum imn-
telle@Gum  humanum effe altero meliorem
{ubftantialiter differentia indiuiduali, ac des
fumpra per ordinem ad matcriam melios
ECIN o

TV IR ISR s

o —

W

-

o

v TRl




i
i

I NS g

Liber 1V. Quaftio CCXLIIL.

7. Articnlo oftauo querit, vtrum intcl-
le@us humanus prius intclligat diuifibiles,
quam indinifibile? ;

Refpondet indinifibile fumi tripliciter,
vt docet Ariftotelés 3. de anima tex. 23.24.
25. Primo indiuifibile dicittr continuum_ »
quia cft indivifum aéu, ac folum eft potentia
diuifibile . Indinifibile hoc pa@to priusi no-
bis cognofcitur, quam diuilibile . Rarioeft,
quia ex di&tis queft.242, num.7. 8. & 9. prius
cognofcimus res cognitione confafa, quam
diftinéa; fed cognitio,qua cegnofcimus cone
rinnum , non cogitando , quod potelt dinidi
in partes , comparatur ad cognitionem, qua
cognofciniis continuum vt diuifibile in par-
tes, vt cognitio confufa ad diftinétam : ergo
cognitio continui vt indinifibilis , refpedu
noftri cft prior cognitione continui , vt dinifi-
bilis .

2, Sccundodiciturindiuifibile, fine ato-
mum {ecundum fpeciem: inquo fenfu {pe-
cies atoma,letindinilibilis eft,qua non conti
ncl fub fe plora fpecie dinerfa, puta fpecics
hominis dicitur indiuifibilis ev,& atoma,quia
non dantur homines fpecie dinerfi. Tales an-
tem fpecies funt dinifibiles in partes rationis,
{cu definitionis , qua (unt genus , & differen-
tia. In hoc etiam fenfu indiuifibile prius co=
gnofcitur, quam diuifibile,ex eadem ratione.
Priusenim cognofcimus hominem confusé ,
deiode diftinguimus in ¢o partes metaphyfi-
cas , nimiram genus,& differentiam. Virum-
que hoeindinifibile et proprium obietum
intellectus, ac prius cognolcitur cognitione
fimplici,deindé cognolcitur cogniticne coma
pofitina ex partibus, ac cognitione dinifiuas
in partes.

9. Tertio indiunifibile dicitur,quod neque
adtu cft dinifum, neque potentia, fiquidem
carct omaino partibus, in quas dinidatar, ve
pun@um, & vnitas .’ Indiuifibile 1n ioc fen-
{u pofterius cognoicitur , quam diaifivile, fi-
quidem cognofcitur per negationem,fell pri-
uationem diuifibilicatis , ideoque punctum
definitur eunins pars nilla éff : ergo (upponitur
notum id , quod hatet partes , & indiuifibile
definirur per hoc, quod partes non habet «
Vnitas etiam definitur negatzo diu:ffonis, & vaii
dicitur , quod cft indiuifum , & indinifibiles,
vedicitur 10, Mctaph. Ratio eft , quia inrel-
le€us primo cognofrit res corporeas, carnms
gue quidditatem : fed indiuifibile hoc terrio
modo fumptum habet quandam oppofitio-
nemcuin corpore, quod conftitwitur per tri-
plicem dimenfionem,ac diuifibilitatem fecun-
dum longitudinem ;- latitndinem , & profun-
ditatem ; ergo cognofcitur vt oppofitum rei
corporali, ac proinde poft didifibile. Si autem
mtclledtus cognofceret per participationcm
indiaifibilium teparatorum 4 materia, vicen-
{uit'Plato , hoc indinifibile prius cognafcere-
tur, quia fecandum Platonem priora prius
parnicipantur : indiuifibilia antem feparares
{uar priora dinifibilibus , illornmgque pringis

689

pia . Videri poffunt qua de definitione vni-
tatis dixi quaft.29. logice .

QVAESTIO CCXLIV.

Virums & guo pacto intelleifus noffer ¢ogno=
feaz fingularia s infinita 5 contin-
gentiay ¢ futnra? |

8. Thom. quefl.86s art.1,2.3. & 4.

1. QAn&us Thomas tribus quzftionibns
agens de cogaitione , qua anima co-
gnolcit corporalia; » qua f{unt infta ipfam,
uzft, 34. examinauit,per guid anima cogpo-
Ezar cerporalia , queft.25. quomodo > & quo
ordine cadem corporalia cognofeat : hae au-
tem qultione 86. explicat; quid in ei$ cogno-
fcat.

2. Articulo igitur primo qurit , vtrom
intelledtus nofter cognofcat fingularia corpo-
ralia ?

Refpondet , quod intellectus nofter fin-
gularia materialia direété, & primo cogno-
fcere non poreft, fed illa cognofzit jndireGeé
per quandam quafi reflexionem .

¢.  Probarur,& explicatur prima pars con-
clufionis. Nam principium lingularitats in
rebus corporeis , ac materialibus eft materias,
indiuiaualis , hoc eft fentibilibos accidenti-
bus affecta , vt cxplicatum cft queft. 131. fed
inrelleétus nofter materialia , & corporea pri-
mod, & per fe intelligit per abftragtionem i
marena 1adiuiduali, & {enfibilibus accidenti-
bus affcéta, & d phantafmarnibus ralem mate-
riam reprefentantibus . vi diftom eft qu. 24 2.
quod autem fic eft abftradtum; eft voiverfale:
ergo intelle@us nofter primo, & per fe, ac
direété intelligit vaiuerfale. Probarur iam,
& explicatur f{ecunda pars, quod nimiram
indircéte , & quafi per quandam reflezionem
intelle@tus cognofcar {ingularia coiporea, ac
materialia. Nam ex dicts quaft. 247. intclle-
&tus nofter etiam poftquam fpecies intelligi-
biles abftraxerit @ phantafmatibus,non poteft
per cas intelligere, non conuertendo fe ad
phantafmara reprgfentatina (ingularium, ve
docet Arniftoteles 3. de anima texe 33. crgo
non poteft pnmo, & per ¢, ac dire@¢ intcl-
ligere vniucrfalia materialia, quin fimul fe-
cundario, indire@é , & per accidens, ac per
gquamdam reflexionem ad phantafmata, co-
gnofcat fingularia materialias & corporeas .
Videri poflunt quz de hoc punéto dixi qua-
ftione 26. logica , querens,virum [Tientia
humana {it de fingularibus , vbioftendi intel-
lcétum noftrum fingularia materialiacogno-
fcere tantum per aceidens, ac fola vniaerfalia
cognofcere per (€.

4. Addit Sanctus Thomasin refponlad 3.

uod intelledtus nofter fingularia immateria-
lia » puta feiplum, potelt primio cognofceres,
= SiLf fiqui-




6g9o
figuidem fingulare non repugnat d nobis pri-
mo intelligi, in quantum cit fisgulare, fod
in quantam eft materiale s fed ingularis in-
tellc@us voinfcuinfque eft immaterialis s
crgo potell primo , & per fe cognofci, & in-
telligi,

s. Articulo fecundo querit, virum in-
telledtus nofter poilit cognofeere infinita ?

Refpondet, guod quia potentia propos-
tionatur obiedto proprio intclle@us , propril
autcm obictum intelle&us noftri elt guid-
diras materialis , propertionaliter intelledus
nofter (¢ haber ad intelligeadumn infinitum
niateriale, ac obleGum materiale f¢ haber ad
{fuam infinitatems fed obiedtum materiale,in
quantum efl adu;eft folium finitum,ac folum
clt infinitum in potentia ; putainquantum..
continuil eft divifibile ia partes plares, & plu-
res, ac individua materialia pefiunt multpli-
cari magis, & magis, fedita,vt nunguam fint
infinita ad uzergo intellectus nofter poreft infi-
pita materialia cognofcere folum in potentia,
& cognitione quadam confufa; fiquidemn cos

nofcere confusé eft cognolcere in potentia,
vt docet Sanétus Thomas hac art. 2. qu. 86,
ad z.Sicut jgitng ex Ariftot. 3. phyfic. tex.634
infinitum materiale eff , cwins fecundum quantitatem
aceipientibus femper off eliquid extra accipere, fic
jntelle@us nofter poteft ita infinitum ¢ogno-
{cerc confusé, & in potentia, Vi femper pof-
£t plura,& plura diftin@e, & adu cognofce-
re, fcd aunquam infinita adtu, ac difinde
intelligar, & numeret . Divinus antem intel-
le@us ; quiacft infinitus, cognofcir imul in-
finica diftin@iflime , vt dixi agens de Deo
qua:ﬂ.q.:d:um.; 3.in refp.ad 6.

6. Addit Sanfus Themas, quod quia in
ncbis cognitio habitualis caufatar ab actuali,
fiquidem intclligendo efficimur fcientes , vt
docet Ariitoteles 2. Ethic, cap. 1. ficut nons
poflumus infinita cognofcere atu, ac diftin-
&¢, fic nec poflumes infinita diftinéte cogno-
{cere habit, five habirualiter. Addit rurfus,
quad quid Deus non elt infinitus materiali-
ter , five In potentia, & perhoc, quod pun.
quam habeat totum , quod poreft habere,fed
formaliteradtu, ac per hac, quod habeat to-
rum cile, inrelle@tus nofter, cuius proprium
obietum, dum eft in corpoic, eft fclum
guidditas materialis, non poteft Deum , einf=
quc infiniratem in hac vita cognofcere; nifi
per cffetus materiales, ac materialem infi-
finitatem. At poft hanc vitam ab intelledtibus
beatorum rolletur hicdefeusiper lumen glo-
riz, ideoque videbunt Deum vt infinitem in
{c ipfo, non tamen comprehenfiug, vr didum
eft , agendo de Deo,quatti4.

7. Articulo tertio querit, verum intelle-
¢tus nofter fit cognofcitiuns contiogentium 2

Refponder,quod athil eft ira contingens,
vt non incindat aliquid neceflaritm, nimi-
ram necefiatiam connexionem predicati cum
fubjie&te , & aliquorum przdicatorum inter
f¢. Ex. gt Socratem currgre ¢t contingens,

De cbgniti()nc fingularium &e.

fed includit hoc nécefiarinm , quod curfus
Socratis fit motus , & quod {i currit , mone-
tur o Rurfis contingens eft , quod potelt efie,
& non effe’;s & gquia materia ¢ft guadam po-
tentia, & eft principium individuationis,quod
¢ft contingens, eft contingens ex partc mate-
rie, & in quantum eft fingularce potens aliter
fe habere ; at ex parte forma, a¢ definirionis
que defumirur per abftraltionem 4 marena »
& ab indiuiduarione ; vaumquodque eft ne-
cefarinms fiquidem definitio neceffariocon=
ucait definito, & proprer definitionem necel=
fario conueniung rej multz propricrates .

2. Hisfuppafitis, ac pramiflis, quefio-
ni propofitz rcefpondens Sandlus Thowmas,
ponit aliquas conclufiones, Primaeft: con.
tingentia materialia,in quantum funt contin-
geatia, diredte cognolcuntur fenfibus, indi-
recte cognofcuntur intellectu. Probatur. Ex
dictis enim num, 2. & 2, fenfas per fe cogno-
fcit fingularia , intellectus autem itla cognor
fcit folum indicecte: fed contingentia funt
contingentia, in quantum funt (ingularias ,
& ratione (ingularitaris ; ergo contingentia,
in quantum funt contingentia, cognofcun-
tur diredé per fenfum , indirc@é per intelle-
&um.,

9. Secunda conclufioeft: contingentia
materialia fecundium ratioaes wnioerfales,ac
neceflarias, cognofcuntur dire@é ab intelle-
cu. Intelle@us enim, ac fcientiz per e con=
fiderant voiverfalia fecundum pradicara ne-
ceflaria,

10, Tertia conclufio eft : fi confiderentur
res ipl@ s quadam [cientia ¢ft de contingens
tibus , qua poffunt cffe, & nonefle, qualis
eft {cientia de creaturis , qua tamen {cientin
illas confiderar fecundum rationes neceffa-
riasiquedam autem feientiaeft de neceflarijs,
qualis eft fci entia de Deo ; qui ita neceflario
cxiftit , vt non peffit non exiftere.

11. -Articoloquarto querit, virum intel-
le¢tus noflercogmolcat futura ?

Refpondet, quod proportionaliter phis
lofophandum ¢ de cognitione futurorum ,
ficur de eognitione contingentium, fiquidem
ipfa futura cum (int temporalia, {uat fingu~
laria , ac contingentia, qua cognofcuntur ab
intelle@u per quamdam reflexionem . Rur-
fos ficut alia contingentia, fic futusa inclu-
dunt aliquas rationes vniverfales, ac ncecfla-
rias , fecundum quas poflune intelligi, ac
feici

12, Addit futnra poffe dupliciter cognos
{ci; primoin e ipfis, fecundo in fuis caufis-
In fe ipfis nen pofiunt cognofci, nifid Deos
cum {int przfentia #ternitati divina, vr di-
dum eft qualt. 43, At prout {upt in fuis cau-
fis ; cognofci poflunt ctiam 4 nobis. Er qui-
dem fiex fuis caufis prouenignt neceflario,
cognofci pafiunr certitudine {cientiz , co pa
&to, quo Aftronomus certitudine (cientiz
przcognolcit, & pradicit eclipfim futuram .
Si.autem ex (uls caafis prousniant non necefl

fario;

Ee s

NP -




M;mt-&-ﬁm»- -~

21l TR

—fgs

|
!

Liber IV. Quaftio CCXLV.

farid, fed vt plurimum , peffunt przcogno-
fci, & pradici conicGuraliter , conieGturas
magis, aut minus probabili, prout caufz funt
magis, aut minus inclinatz ad tales effe@us
faciendos «

13 Queripotelt primo,quo pacto aliqui,
dum alienantur 4 fenfibus per [omnpom , aut
phrenefim , przcognofcant , & predicant alis
qua futura?

Refpoadet Sanctus Thomas in refp.ad 2.
guod aliematt 4 fenfibus poffunt precogno-
fzere aliqua futura per impreffionem caufari
fuperiorum fpiritualium , Angelorum nimi-
rim , aut demonum . Angeli enim boni,or-
dinando phantafmata , pofunr intelleGum
humanum illuminare ad aliqua futura pra-
cognoicenda. & pradicenda. Dzmones etiam
poffunt proportionaliter mouere phantalima-~
ta, per quz aliquibps innotelcant aliqua fu-
fura, quz dzmoncs in {uis caufis przcogno-
feunt . Dum anrtem fumus alicnati a feafibus,
anima eft magis apra ad recipiendas imapref-
fiones caufarun fpiritnalium , quia in eo fta-
tu cft fimilier fpiritualibus fubftantijs, qua
{enfu carent, & eft magis libera ab inquietu-
dinibus externis . Secundo cum fumus alig-
nati a fenfibus poflunt quedam futara nobis
innotefccre per impreflionem fuperiorum
caul@rum cOrporearum , puta corporum coe-
leium . Caufz cnim coeleftes, Gcur canfant
niultos effed us (nturos , fic poffunt caufares
quzdam figna talium effe@unm, & perilla
moneee phaatafiam . Haec figna, vt-Avittote-
les docet lib. de Dinin. per fompam, cap. 2.
magis percipiuntur nocte, & 4 dormicatibus,
guam dicy & 4 vigilanubus, figuidem qua

cferuntur dic, facihus diffoluuntor, quiss
acr, in quo deferuntur, magis agitaturs at
no&e, cum acr {it m.’i!_;iﬁ quictus, ac maius
{fit tilentifi,n6 ita facile diflolufirur,& facilius
pofluntperuenire ad dormicntes, in corum-
que fenfibus caufare aliguam tenucm [fenfa-
tionem , qux moucat phagtatiam dormien-
tiumn, quzeclt valde quicta 3 & fic caufare
aliquam pracognitionem futurorum .

14, Quari porelt fecundo,quaré cx moti-
bus ; & z&ionibus quorsodam animalium
poflint conijei aliqua futura, co pacto,quo
corniculz frequentius erocitantes fignificant
plouiam.

Refpondet Sandtus Thomas in refpiad 34
quod cum phantafia bratorum animalium
non habeat fupra {c rationem ; 4 qua diriga-

; tur,totaliter fequitur impreflionem motium

caeleftinm , idcogue ex motibus quorundam
bratorum animaliam poflunr magis cogno-
fci imprefliones motuum cezleftium, quam
ex motibus hominam , qui moueatur Eer
coafilium rationis; fed quazdam imprefliones
caufantur in brutis , cum corpora ceeleftia, &
clementatia funt dilpofita ad plunias, ventos,
& alia huiufmodi ; ergo quidam effc&us fu-
turi, puta plauiz, venti &c. magis poflunt
¢onijei ex motibus quorumdam brutorumes

69x
animalitim , quam ex motibus hominum. «
Hinc etiam oritur,ve iuxea do&rinam Atcillo”
telis lib. 2. de diuinic. per lomnuin, quidams
imprudentiflimi {int maxim¢ przurdentes
Nam intelligentia horum non eft cuas affe-
&a, fed tanquam deferta, & vacua ab omai-
bus , & mota fecundum meucns ducitur-

QVESTIO CCXLV.

Virum anima insellectinag fe ipfam cognofiat
per fuam efsentiam 5 ac fios habitus
coguofear per cfsentiam eorum
gr gus paclo intellectas
cognafcar actns fitos 5
& velvuratis?

S. Thom. quaft.87. art. 1. 2.

I- Adenus Sandus Thomas quall.34.

85. & %46. difputaunit de coguitiones,
qua animaintelligit euna materialia,qua funt
infra animam . Quzi, 87, agit de cogaitione,
qua cogholcit {c ipfam , & que in ipfa fuac.

2. Articulo 'grtlli' PI 1Mo qUEIIL » virum

anima intelle@iua cognoftat (¢ ipfam per {ud
cflentiam?

Reipondet, quod anima intelleCiva
dum eft in corpore, non cogzaolcit feiplam
per fuam effeanam, que et pua potentia ad
habendas fpecies, & {imilitudines intentiona-
les rerum , ac eft veluti rabula rafa, fed cogno-
{cit fe ipfam per fpecies; & per actus cogno-
fcendi alia obieta. Conclufio videtur cui-
dens a pofteriori. Namanima, nifi mouiea-

acquirat phantafma, ac fpeciem intell

lem, non cognoicit f¢ exiftere , viucre, {en
tire;intelligere &ciergo non cognoic

fuam effeatiam nudé fumpram, {ed per fuam
effentiam vt aGuatam aftibus fenticndi » &
intelligendi aliquod alind obieGtunt, ac intcl-
lectus non percipit fe effe intclleGum , nifi
percipiat fe antecedenter intelligere aliquid
aliud . Rurfus natmuram meatis in'ynigerfali
non cognofcimus , nifi ex actibus intelli-
gendi.

3. Rationem A’ priori affert San&tus Tho-
mas. Nam vaumquodque eatenus eft cogno-
feibile , quatenus cft 4&u: in quantum autca
clt in potentia, & eft puré indiffcrens ad ha-
bendum adtum , non clt cognolcibile:ex.gr.
obie@um catenus eft vifibile , quatenus eft
adtu lucidum , ac coloratum : dum autem eft
lucidum , & coloratum folum potentia, non
cit vi(ibile ; fed anima fecundum fe precisé
eft puta potentia ad habendas (pecies intelligi-
biles , ac proinde ad iniclligibilitatem : ergo
fecundum fe pracise non clt adu iotellig:bi-
lis a fe ipfa, {ed conflitmtur intclligibilis per
fpecies abftractas & phantafmartibus,, modo
explicato « Confirmatur paritate materiz:,

‘ - gu*

{ e
Lic ¢




6912
quz quia eft pura potentia ad formas, nons
clt cogaofcibilis nifi per formam , vt-docet
Ariftoteles 1. phyfic. tex. 6.

4. Hinc Sandtus Thomas infert dari trias
genera intelligibilium . In primo genere eft
Deus, qui quia eft actus purus continens adze
quaré omnem actum , per fuam eflentiam cft
ita perfedé intelligibilis, vtintelligat com-
prchenfing feipfum, & omnia alia in fuas
eflentia, tanquam in adzquara fpecie intelli-
gibili , & in adequato obiedto formali, vt di-
ximus agentes de Deo guaft. 42. In fecundo
genere funt Angeli, qui quia ab initio debent
habere omnes fpecies intelligibiles, non funt
per fuam effentiam pura potentia ad fpecies
inrelligibiles , ideoque per! fuam effentiam_
{funt actu incelligibiles , ac proindé poflunt
{fuam effentiam per fe ipfam intelligere ctiam
fine [pecie diftinéta , vt didtum eft quaft. 149.
Atquia Angeli non {unt actus} purus, conis
pictus, & adequatus, cum non contineant
adzquarte totum efic ; ideo ad alia obic@a ca=
gnolcenda indigent fpecicbus diftinétis, vt exe
plicatum eft cadem quait.149,

s+ Inrertio genere eft anima rationalis ,
qua quia ¢x fe eft pura potentia ad habendas
fpecies, quas; deber acquirere dependenter 4
fenfibus , pet fe ipfam hon peteftd fc ipfain.
telligi » fed debet intelligi per (peciem, & ali-
quem aétum intelligendi dependentem 4 fen-
fibus, vt explicatum eft .

6. Articulo fecundo querit, vtrum intel-
lectus nofter cognoicat habitus anime per ef=
fentiam corum ?

Refponder, quod quia habitus et me-
dius inter potentiam, & adtum fecundum ,
ideoque dicitur aius primus, in quaitum -
deficit ab adtn , non potelt cognofci, nifi per
aftum. Sicut ergo non poffumus cognolce-
re nos habere animam: intcle@iuam, ni ex
hoc, quod intclligimns acta 5 fic non poflu-
mus cognelcere nos habere aliquem habi-
tum , nifi ex hoc , quod experimur nos habe-
re aCtus proprios ralium habituum 3 & ficat
non poflumus cognofcere naturam anima
intelleétine , nifi ex adtibus intelligendi , fic
non poflumus coguolcere naturam cuiaslis
bet habitus, nifi cx actibus proprijs talis ha-
bitus.

7. Articulo tertio quarit, vtrum intellc=
dusintelligat fuum proprium aGum, quo
njmiram intelligic ?

Refpondet affirmatiug iuxta illud S.Au.
guftini lib. 10. de Trinit.cap. 10. & 11. Intel-
ligo me mtelligere . Conclufio eft cuidens cxpe-
vientia. Probatur autem a San&o Thoma. .
Nam voumquodque intelligitur,in quantum
<ft in altu; fed intcllc@us conttituitur iny
actu pet adtualem ingelledtionem, qua cum.
non fit actio tranficns ordinata ad perficien-
dam externam mareriam, €o paflo, quo zdi-
ficatioordinatur ad perficiendam edificarum,
fed fitadtio immanens, ordinatur ad a@uans
dum,& perficicudum ipfam intellectum ope-

De cognitione fuiipﬁus.

rantem, vt dicitur 9. metaph. tex.16. ergo in-
tellectus intelligitur,in quantum habet actua-
lem intelleCtionem , ac proindé primum,
quod de intcllettu intelligitur.eft, quod altu
intelligit .

8- Aduertit primo San&us Thomas,quod
diverfi intellectus , nimirtim dininngs , angeli-
cus , & humanus , dinerfo modo ie habent ad
intelligendum fe intelligere . Intelleétus enim
diuinus efb ipfum fuum intelligere, & cffen-
tia diuina eft ipfa aGualis intellectio ; ac pro=
inde idem eft , gnod Deus intelligat fe intelli-
gere , ac quod intelligat fuam effentiam. In-
telleCtus angelicus, licet non (it ipfum intel-
ligere , ve dictum eft quaft. 148. tamen effen-
tia cuiuslibet Angeli eft primum obictum
intelleus angelici, ac intelligere fuam effen-
tiam cft propria perfe@io Angelis fed Ange-
lus imul, & codem a&tu intelligic fuam effen-
tialn , 8¢ propriam eius perfectionem; ergo
angelus {imul, & codem a@n intelligit fuam
effentiam vt perfeftam per [bumadtum in=
telligendi , ac proinde inteiligit fe intelligere
fuam effentiam , licet quia effentia Avgeli di-
ftinguitur ab adtuali intelle&tione, diltinguan=
tur rarione in Angelo hoc, quodcit, intel-
ligere fuam cffentiam, & hoc, quod eft intel-
ligere fuam actualem intelledtionem . Demii
intelleGus humanus non folim noneft ipfum
funm intelligere, fed peque primum obije-
dum, quod intelligit, eft eius effentia; fed
cit aliguid extrinfecam , hoc cft quidditas, &
natura rei matcrialis, ideoque prima intelli-
git aliquid materiale propofitum per fenfums,
& per phantafma , fecundario ac reflexé ins
telligit fc intelligere rem materialem , & peg
fuam altualem intclledtionem cognofcit fes
ipfum , & fuam eflfentiam , cuius a&us, ac
petfedtio eft ipfa attualis intelle@tio. Ided Ari-
ftoteles 2. de anima tex. 3 7. dicit, quod obie-
&a precognofcuntur adtibus, & a@us praco-
gnolcuntur potentys .

9. Aduertit fecundo in refp.ad 1. quod
licet obieGtum intellectus (it ens, & verum in
communi, {ub quo comprehenditur etiam
actualis intellettio , quz cft quoddam ens, &
quoddam verum, ideoque poffit intelligeres
ctiam {uam intelle@ionem,tamen non quod.
libet ens , & verum eft primum obiectum in-
tellectus pro prafenti {taru vnionis cum cor-
pore, fed primum eius obietum eft ens, &
veruni, in quantun: inuenijtur in rebus ma-
terialibus, idcoque prima intelligit materias
lia s deindé afcendit ad intelligendum fe ins
telligere , & ad intelligenda omniaalia .

1o, Articulo quarto quarit, virum intel-
leétus intelligat atum fuz voluntatis ?

Refponder affirmatiu¢ juxta illud Sanéti
Auguttini , quilib 10, de Trinir. cap. 10. &
11. dicit: Tnzelligo me welle. Conclufio eft eui-
dens expericntia- Probar San@us Thomas »
Nam actus voluatatis eft inclinatio confe-
quens intellectionem boni, ac proindé eft in-
clinatio ad bonum vt intelletym: fed inclis

natio

e — T

=

-




—r

e

o it

Liber IV. Quaftio CCXLVI.

natio cuiuslibet rei ¢t in re fecuadum mo-
dum proportionatum ipfi rei, & ipti formz ,
ad quam confequitur, adecoque inclinatio pu-
ré naturalis eft in re puré naturaliter , inclina-
tio appetitus fenfiriuieft featibiliter in fen-
ticnteiergo inclinatio confequcns intellectio=
nem eft intelligibiliter in intelligente, ficut in
Primo principio , & proprio fubieto talis in-
clinztionis, hoc cft volitionis, ideoque Ari-
ftoteles 3. de anima, tex. 42. dicit, quod vo-
luntas eft in ratione : fed quod eft intclligibi-
liter in intelligente , ab co intelligitur : ergo
actus voluntatis intelligitur ab intelletu , ac
proindé cum volumus, intelligimus nos vel-
Ic, & intclligimus naturam volitioais, ex qua
afcendimus ad intelligendam naruram poten-
tiz , & habitus volitiui .

11. Addit San&us Thomas in refp. ad 1.
quod licer actus volendi fit in potentia di~
fiincta abintelle@u , tamen, quia viraques
potentiaeft s & radicatur in anima, & afeus
intelledtus eft quodammodo principii actus
voluntatis , iple altus voluntatis et quodam-
modo in intelle@u, & cft illi prefens, ac pro-
inde poteft ab intelle&u cognofci ctid intui-
fiue , & cxperimentaliter.

QVAESTIO CCXLVL

Viram anima intelleitina > dum eff corpori
Unita » pafsit intelligere [abflantias ins~
materiales per [¢ipfam s Vel folum
per [ibfiantias materiales? dr
vtrum Deus fit primumm,
quod & menie hu.
mana intelli=

gitar?
8o The qu.838. art.1.2.3.

I. POfquam Sanctus Thomas explicauit,

P quo pacto anima intelle&iua in ftatu
przfenti, quo efk corpori vnita, cognofcar
corpora, quz funt infra ipfam, ac fe ipfam,
& fuos habitus, & actus, quel.8s.cxaminat,
quo pacto inrclligat quz funt fupra ipfam,
fubftantias nimirim immateriales, hoc eft
Deum , & Angelos .

2. Articulo igitur primo'querit, vtrum
anima humana in ftatu vite prefentis fubfan-
tias immateriales poffit intelligere per fes
ipfam?

Refpondet plures fuiffc philofophorum
fententias. Nam vt Ariftotcles refert lib. 1.
metaph. tex. 6. Plato docuit formas immate-
riales , quas ideas vocabat, effe prima, &
propria obiecta noftri intelleus , ac proindé
primo, & pet fcd nobis intelligi. Addebar,
quod anima defc€dit ad cognofcéda materja-
lia,in quanti intelle@noi ad mifcetur fenfus, &
phantafia,ac proindé quod intelle@us,quanto
magis depuratur a fenfu , & phantafia, tanto

693

magis percipit veritatem intelligibilem red
rum immaterialium , Ariftoteles ¢ conuerfo
docuit , quod intelledtas humanas i ftata vi-
te prefcatis, natoralem refpe@um habet ad
naturas rerum materalium, tanquam ad pro-
prium obteétum , ac proindé nihil poteft in-
telligere , nifi conuertendo fe ad phanrafma-
ta, & adres marterales, & per illasafcencit
ad intclligenda immaterialia, vt didtam et
queft- 241. Subttantias ergo immateriales,
& ea, qua fub fenfum, & imaginationem.s
non cadunt, non poflumus cognofcere pri-
mo , & perfe, fed foliim fecundario, ac per res
fenfibiles , & materiales , vt fatis conflar expe=
rientia .

3. Auerroes nihilominus in comm. lib. 3.
dec anima, tex. 36. docet, quod homoin hac
vita, acprefertim in fine vitz, potelt perue-
fiite ad hoc, vr primo, & per fe cognofcat
fubftantias feparatas, per vnionem , & con-
tinuatioaem , qua vnitur cuidam fubftantiz
feparatz s quam vocar intelle@u ) agentem ,
qui intellectus agens, cum fic fubflantia fe-
parata , naturalicer {ubllantias feparatas pris
mo, & per feintelligit : & addit, quod ins
hac cognitione fubffantiarum feparararum.
acquifita per vnionem cum intelic@n agcii=
te, conliftic vitima felicitas homims in hac
vita .

4 Vit autem Auerroes explicaret; quo
pacto intelicGtus agens nobis vaiatur, nob:f-
que communicet cogamionem lubftantiarum
leparatarum , fic philofophatur . Nos moue-
mur ad intelligendum 3 duobus principiis ,
nimiram ab intelligibilibus , & ab intelicu
agentc , qui per fpecies iatelligibiles nobis im-
predas mouer nos ad intelligendom: fed
quando aiiqua actio procedit 4 duobus prin-
Cipils » ac illis atruibuitur , duo 1lla principias
inter fe comparantar, vel icut agens princi-
pale, &inflrumenmim, co padto, quo actio
fecandi procedit a ferra, vt inftrumento, &
ab armifice, tanquam ab ageate principali ;
vel ficur forma , & fabie@uni, co pacto , qUO
altio, quaigniscalefacit, proceditd calore ,
tanquam a forma, per quam ignis agit, &
abigne, ranquam 4 fubico caloris * ergo
duo priacipia moucntia aos ad intelligen-
dum, qua funt Antelligibilia fpeculata ; &
intelleGtus agens , comparantur inter e, vel
tanquam ialtrumentumn, & azens principa-
le, vel tanquam forma, & fubiectum ageus
per talem formam ; fed inrelietas agens,
feu comparetur cum intelligibilibus (pecula-
tis, ranquam agens principale adfua inftru-
menta, (cu comparetur tanquam fubieGtum
ad formam , per quamagit, comparatur ad
illa, ficur perfe@io ad perfectibile, & ficut
actus ad potentiam : ergo intelle@us agens
comparatur ad intelligibilia fpeculara, ficus,
perfedtio ad perfe@tibile, & ficut adtusad po-
teatiam = fed perfeGtum, & perfectio fimul
recipiantur in potentia perfedibili , co pa-
&0, quo color vtad&u vifibilis per Jumens ,

dimul




694 Dec cOgnitione' fubflantiarum immaterialium

liaprimo, & per fe fpeculata A nobis funt f0é

fimul cum lwmine recipitur in- potentia vi-
fua, ac in pupilla : ergo in intelle@u poffi-
bili per fpecies intelligibiles fimul recipiun-
tur, & vhiuntue intelligibilia fpeculata, &
intellectus agens , & quo plara intelligibilia
{peculata per {pecies intelligibiles recipiun-
sur in intelle@u poflibili, eo intelleGus agens
perfeétius nobis vnitur, ac preindé cum om-
nia obie@a fpeculara receperimus per fpecics
inteiligibiles, intelleCtus agens crit per
vnitus nobis , ac noftrointelle@ui pofiibili,
& per intclle@um agentem nobis perfedté
vnitum poterimus intelligere omnia , &
cognolcit intelle@us agens : fed intelledus
agens, vipoté fubfiantia immaterialis, pri-
mo » & pere intelligit fubftantias etiam im-
matcriales: ergo poterimus primo, & per fe
intelligere etiam fubftantias immateriales , &
per hanc cognitionem cffe felices . lam
Auyerrocs docet ipfum - intelle@um poflibi-
{em intelligere primo, & per fe {ubftantias {c-
paratas per intelle@um agentem perfe=
&é vaitom : Alexandro autetn impenis,quod
cxiftimarit intelle@um poflibilem effe morta-
lem ; & corruptibilem , ac proindé pbunguam
intelligere fubftantias feparatas, fed ramens
hominem perintclle@um agentem intellige=
re fubftantias feparatas. Sed vrrolibet modo
dieatur, nihil tefert ad propoficum, vt 8. Tho-
masdocet .

s. Hanc opinionem: Auerrois 8
Thomas reiicit {zx rationibus. Prima efi:im-
fuﬁ\bi}e eft, vt nos intelligamus formaliter
pei intellectum {cparatum a nobis, & quinon
{itforma, & actus intelligentis: nam agens
agit, in quantum cft adu, & per fuam for-
mam ; & aGtum = fed intelle@ns agens eft fub-
flantia feparata , & non ¢ft forma, & adtus ho-
minis ; crgo homo non potelt intellsgere tor-
maliter per intelle€tum agentem , & per Cius
intclleétionem .

6. Sccunda ratioeft: i intelle®us apens
elt fubftantia feparara, voitur pobis, nons
{ccundum {oam (ubflantiam, fed fecundum
fumen, quo illuminat intelligibilia fpecula-
fa , co pacto , quo Sol, quia eft (ubftavtia fe-

arata, vhitur coloribus, & oculo, non fe-
cundom fuam fubftantiam , i
dum lumen, quod abipfis participatur 5 fed

ja Sol vnirur coloribus, & ocule foliim fe-
cundu lumen ; non fecundum fubftantiam ,
pofflumus quidem videre colores, fed non.
poflumus exercere actiones Solis ; ergo qiia
intelle@us agens voirur intelligibilibus 1pecu=
iatis foliim {fecundum lumen, quod ab ipfis
patticipatur, non fecundum fuam fubftan=
tiam , poflumus quidemintelligere intelligi=
bilia fpeculata, fed non poflumus per intel-
le¢tionem intelledtus agentis primo, & per
fe intelligere fubitantias immateriales fepa-
Fatas.

=. Tertiaratio eft. Per Auerroem intel-
feétus agens voitur nobis fecundum omunia,
& fola intelligibilia fpeculata : fed intelligibi-

lam intelligibilia materialia , intclleus au-
tem agens vltraintelligibilia materialia,{peciie
Jatur ctiam primo ; & petfe eriam immateria-
lia : ergo intelleétus non voitur nobis peifes
&é , fed folim in quantum {peculatur mates
rialiazergo talis voio futficiet folum ad primo.
& per fe intelligenda fola materialia , non au-
tem ad primo , & per fe intelligenda immate-
rialia .

8. Quarta ratio cft ; iuxta relatam opinio-
nem, vt homo perfe@té vniatur intellectui
agenti in ordine ad obtinendam cognitioncm

fubflantiarum immaterialium , in qua confi-
ftic feli itur , vt prius intellexes

rit omnia i _ materialia, que (unt
proprium obicdum intclicétus humani pro
flaiu huius vire s fed vel nallus , vel pancil=
fimi intelligunt omnia intelligibilia materia-
lia: ergo vel nullus, vel pauciflimi coofe-
quuntur felicitatem : fed hoe repugnat Ari-
floteli, qui ib.1. Ethic. cap.g.dicit, quod fe-
licitas eft quoddam bonum cammuae,quod
potelt prouenire oninibus non orbatis ad vir-
tutem : repugnatetiam rationi: figuidem ir-
rationabile eft , vt finem fpecici confequantur
paucifimi cortim, qui contineatur in tali fpe-
ciezargo -

o. Quinta rario et . Ariftoteles libels
Ethic. cap.1o.docet, quod hominis felicitas
cft operatio fecundum perfe&am virtutem,
& enumeratis pluribus virtutibus , lib. 10.
cap. 7. concludit altiorem hominis felicita-
tem confitentem in cognitione maximoruim
intelligibilium effe operationem fecundumes
item fapientiz s quam fapientiam Libs 6.
cap. 7. dixerat efle caput fcientiarnm
fpeculatinarum: ergo Ariftoreles docuit feli-
citatem hominis confiftere in cognitione (nb-
ftantiatum feparatarum , quz cognitio habe-
rijpoflit’ per [ci¢ntias fpecularivas, non au-
tem per vaionem, & continuationem com in-
telic@u agente , quam vaionem Aucrrots
finxira

10. Sextademum ratio eft: nam vtcum
San&to Thoma quaft.79. artic. 4. diximus
quzll. 34. deanima, intelleCtus agans non.s
clt fubftanria feparata ab anima, fed eft vir-
tus quedam, & potentia animez , ad cadem
actiué fe extendens , ad gne intelleétus pof-
fibilis ¢ extendir pafiing , & receptiug , ideo-
que Ariftotcles lib.3. de anima, tex. 18. dicit,
quod intclletus poffibilis eft, quo eff omnia
fieri , intellectus agens et , quo eff omnia faces
re : ergo vterque intcllectus fecundum fta-
tum vite pralentis primo, & per fe exten-
ditur ad fola materialia , quz intellectus
agens facit inteltigibilia actu, & per fpecics
intelligibiles recipiuntur in intellectu poflibi.
li s ergo in ftatu vitz prafentis, neque per in«
relle¢tum poflibilem , neque per intclleGum
a2gentem poffumus primo , & per fe intellige=
re {ubftantias immareriales fecundum fe ip«
{as . Addo, quod fubftantias immatcriales

pr-

e

|
‘%
r.;
!

T




Liber 1V. Queaftio CCXLVL

precipué cognolcimus per animam noftram,
nxtaillud S,Auguftinilib.o. de Trioit €ap.s.
Aensipfa, fieut corporearym verum notitias per fen=
[iss corporis aucipit , ffc incorpovearum veywm per [e
pfam . Ideo Ariltoteles lib.1. de anima stex, 2.
idicit feientiam]de anima effe principium quods
dam ad cognofcendas fubkantias feparatas,
licér illas folam imperfedte poflimnscogno-
fcere .

11. Articulofecundo querit, vtrum in-
telleétus nofter per cognitionem rerum matce
rialium podit peruenice ad incelligendas fub-
flantias immateriales {eparatas ?

Refpondet, quod vt refert Auerrocs in
commen.j.de anima , tex.35. Aucmpace do-
chit, quod per cognitioncm fubftantiarum
materialium, juxta vera philofophix princi.
pia perucnire poflumus ad perfecte intelligen=
das ubfantias immareniales , ac feparatas.
Fundamentum fuit, quia intelicdus huma-
nusporeft abftrahece quidditatem rei immas
rerialis 4 materia, & fi in quidditate illa abs
ftracta remancat aliquid materiz, poterit ite-
rum quidditatem abftrahere 3 refiduo ma-
tesizt fed in hac abftractione non proceditut
in infinitnm ; ergo porterit perucniread intels
ligendan aliquam quidditatem ; que fit om-
nino abfque materia:fed hee eft quidditas (ub-
ftantiz feparate s ergo poterit perfecte inteilis
gere fubftantiam feparatam .

2. Reijeir hane opinionem San¢tusTho-
mas. Nam fi {ubfaotie immateriales cfient
fpecies , forme , & quidditates rerum mate-
rialinm , vt docuit Plate, ficat primo, & per
{z , & in fe ipfiscognofcimus quidditates re-
fum materialium , fic abrahendo tales quide

irates 4 materia, primo, & pet feinteliige-
remus fubftantias (cparares. At cum fuppo-
pamus cum Ariftorele (ubftantias (cpatatas
efie diuerfz rationis 4 guidditatibus materia-
libus , quantumlibet quidditares materiales
abfirahamus 4 materia , femper primo , & pex
feintelligimus quidditares diuer(z rationis &
quidditatibus rerum immaterialium , ac pro-
ind¢ nunquam perucnimus ad quidditates re-
rum materialium primo, & per fe, ac in fos
ipiis cognofcendas , a¢ nunquam pollumus il-
las perfcété cognolcere, fed folum cognolci-
mus illas imperfede, in quantum funt cogno-
fcibiles per fubtantias , & per quidditates ma-
teriales , imperfed$ reprefentantes quiddira-
tes immateriales . Ideo Dionyfius cap.1. des
divinis neminibus dicit , quod fenfibilibus in-
telligibilia, & compofitis fimplicia , & cor-
poralibus incorpoyalia apprehendi non pofl=
funt,apprehenfiose nimicum pecfedta. Quod
autem per materialia poflimus im perfedte co-
gaolccic materialia , docet idem Dionyfius
Titi. de ccelelti hierarchs dicens. Neon eft pof=
fibile bumanz menti ad immaterialem illam [ure
Jum excitari celeflium bievavchiarum contempla=
pionemy nifi fecwndum fe matertalt mannduilione
wiaisr .

13. Addit San&us Thomasin refponiad 2.

695

quod fuperiora in feientijs przcipué cogngs,
feuntur, & explicantur per hegationem , &
remotionem , idcoque Anftoteles lib, 2. des
czlostex.17.18. & 19. corpora czletha expli-
€at per hoc, quod non habeant proprictares
corporum inferiorum ; ergo 4 fortiori fub«
ﬂantlzas immateriales debemusintelligere , &
cxplicare per viam negationis, & remotionis,
qua ab jjs remoueamus €3, qua funt propria
fubftantiarum marerialiom , vel in quantom
habent aliquem ordinem , pura caufalitatis,ad
materialia,

14.  Articulp quarto quarit, vtrum Deus
fit primum ,- quod 4 mente humana cogno-
feitar ?

Refpondet,quod guandoquidem intellc-
&ushumanus pro flatu vitg prefeotis nono
porelt primo, & per fe intelligere (ubftantias
immateriales cecatas, multo minus potelt prie
mo, & per f¢telligere effentiam {ubftantiz
increate;idcoque Deuns non eft pimum,quod
a nobis cognolcitur, fed potius cognofcitur
per creaturas prius cegnitas; ivxtailiud Apo-
ftoli ad Rom. 1. Inuifibilia Dei per ea , qua falls
Junt,intelleéta confpicinntar. Prunuin ergo,quod
pro flatu vite prefentis d nobis cognolcitur.,
eft quidditas rei matetialis,, qua eft primun ,
& proportionatuu obic®um noftri intelles
&tos. S. Augnltinus lib.de vera Religione, cap.
7. dicens i Quod omniain luce prime veritatis o
gusfeimus, & peream de omnibus iudicamus, (igni-
ficat follin, guod omnia cognolcimus inluce
primz veriatis , quarenus ounia cognolci-
mus per lumen intelle@us, quod eft nobis
impreflum 4 prima veritate, quod ipfupm.
Jumen intelleGus non eft id , quod primc
cognolcimus, fedeftid, quo primo cogno-
feimuos.

QVAESTIO CCXLVIL -

Virum ¢ quomado anima feparaza poffit ali-
guid inrelligere 5 ac intelligar fubflar-
vids fepararas 5 omnia materiabia »
dr etiam fingularia 2

S. T hom.quaft.89.ar8.1.2:3+4»

1. A&epus San&us Thomas i quaft. $4.

vique ad 88.inclufiu¢ difputauir des
cogaitione animz intclic@tiuz pro ffatu virx
prafentis, in quo eft corpori vaita. Quz(t.89.
duodecim articulis difpurat de cognitionss
anime feparatz . Articuloigitur primo quz-
rit, vtrum anima (cparata pofiit aliquid intel-
ligere ? :

2. Vtrefpondeat San&tus Thomas, primo
proponit difficultatem qugttionis,& rationein
dubirandi . Quaftio erge eft difficilis , quia cx
dictis queft. 241. anima quandia elt corpor
vnita , non potelt aliquid intelligere, nifi {es
conucrtendo ad phantalmata, & obiecta ima-

ginata,




696
ginata,, & per imaginationem propofita, vt
conftat cxperientia . Hoc ergo luppofito, vel
naturale eft anima , vt non poffit intclligeres
nifi per conuerfionein ad phantafmara, vel
non:fi non eft naturale anime vt non poffit
intelligete, nifi per conuerfionem ad phantafl-
mata, & ad obie&ta matcrialia, fed hoc per
accidens conucnit anima intelle&iue , quias
alligara eft corpori , vt docucrunt Platonici ,
guzftio facilé foluitur . Dici enim potett ,
quod ablato ,per mortem corporis impedi-
mento » anima redit ad fuam naturam , & in-
teiligit intelligibilia fine vlla conuerfione ad
phantalmata,quoram anima feparata non eft
capax , €0 paito ; quo aliz fubftantiz feparate
intelliguat intelligibilia fine vlla conuerfione
ad phantafmara . At ex hac fententia videtar
fequi,quod anima intellefina vniatur corpo=
ri, non propter bonum anim=, que minus
bené intclligit corpori vaita, qui feparata, fed
propter bonum corporis, quod melius fe ha-
bet, cum eft vaitum anime intclleGiuz,quam
cum cftabilla feparatum;fed cft irrationabile,
quod anima voiatur corpori propter bonum
non anime , fed corporis : fiquidem materia
eft propter formam, non & conucrfo : crgo -
Siautem dicatur, quod anima ex (ua naturé-s
non poteft intelligere , nifi conuertendo fe ad
phantafmata, quandoquidem anima per le-
parationem 3 corpore non mutat paturam.s ,
anima feparata non poterit intelligere; nifi
conuertendo fe ad phantaimata: fed anima
feparata, cum careat phantaimatibus corpo-
ralibus, non poteft fe conuertere ad phantal-
ynata: ergo anima feparata nullo pacto porterit
intelligere.

;. Refpondet Sanétus Thomas, quod
guandoquidem ynumquodgue operatur, ins
quantum cft acto , & habet effe, modus ope-
yandi fequitur modum effendi, illique pro-
portionator : fed anima alium modum effen-
di habet , cum yaitor corpori, accum eft fe-
patata & corpore; ergo alinm modum ope-
randi, & inrelligendi habet , cum ¢nitur cor-
pori ; accum eft feparata a corpore ; fed api-
me, cum fit forma corporis, naturaleelt, vt
yhiatur corpori ; ergo naturale cft animz, vt
intelligat per conuerfionem ad phantafmata :
fed liceramima naturale {it vniricorpori , ta-
men poteft exiftere feparata d corpore,quanis
hic modus exiftendi fit preter naturam ani=
mz ; crgo cum eft 4 corpore feparata, potelt
intelligere fine conucrfione ad phantafmata_.,
licet hic modus intelligendifit preter nara-
ram animz intelledtiva.

4. Sedcontra hanc doétrinam affert San-
Sus Thomas rationem dubitandi . Nam yna-
guaquce 1es ordinatur ad id, quod ¢ft melius;
fcd mchus elt animz intelligere per conuer-
fionem immediatam ad intelligibilia , quam
intelligere per conuerfionem ad phantafmata:
ergo anima debuit naturalitér ordinati ad in-
telligendum meliori modo , hoc eft per con-
ucrionem immediatam ad intelligibilia, non

De cognitionc anima fcparatsef

autem ad intelligendum peiori modo,hoc e
per conucrfionem ad phantalimata, ac pro-
ind¢ debuit potius ordinari ad feparatio-
nem 4 corpore, quam ad vnionem cumo
corpore , ac proindé¢ non dcbuit corpoti
vniri.

s« Refpondet San@us Thomas, quod i
¢ét modus intelligendi per conuerfionem ad
fola intelligibilia , ex fefir perfectior , tamen
quianon eft anima proportionatus, animas
naturalitér per illum modum intelligendi jin-
telligit res imperfectius, quam cum illas intel-
ligit per conuetfionem ad phantafmata . Ex=
plicatur.Subftantiz intelleétivg fuperiores na-
turalitér intelligunt per f{pecies vniucrlalia=
res , acmagis voas, infetiores intelligunt pet
fpecies minus voiuerfales, minus vnas, ac ma-
gis diuifas, vt di¢tum et quef. 151. Deus
igitur, qui eft perfe@iffimus intelleGtus, intel-
ligit omnia per fuam effentiam , que et ma-
ximé fimplex , & intelligic vnica indini6i-
bili cognitione . Angeliintelligunt pluribus
fpecicbus; &¢-cognitionibus , ac Angeli infe-
riores intelligunt pluribus fpecicbus;& cogni=
tionibus, quam fuperiores. Si vero Angeli in-
feriores intelligerent per fpecics vniterfalio-
rés Angelorum fuperiorum , quia rales fpe-
cieshon effent illis inferioribus proportionas
te , intelligerentvalde confuse, & vt diftin@é
intelligant , debent vti fpecicbus minus vl
ucrfalibus, ac proindé proportionatis corum-s
intelletui. Aliquid {imile apparet in honiini«
bus. Qui enim {untdebilioris intelicétns, &
ingenij , i proponanturijs res fub illis con-
ceptibus ; quibus intelliguntur ab illis, gui
funt meliornis intelle@us,& ingenijintellignnt
res fic propofitas valdeé confuse, & vt melitis,
ac diftinétius illas cognofeunt,debent illis fin-
gula fpecialitér explicari ;a¢ proponi (ub plu-
ribus conceptibus - Hoc fuppofito s animz in-
tellectine tenent infimum locum inter {ub-
ftantias intelle@uales; ergo {i proponantut
illis obie@a puré intelligibilia, co modo ; qui
cft proportionatus fubftantijs feparatis haben=
tibus intelleGtum perfectiorem,valde confusé
intelligunt talia obic@a ; ergo vt perfedtius
cogiofcant obicta, debent corporibus vaiti,
vt lic de rebus corporeis per fenlus, & phane-
tafmata accipiant propriam ognitionem pet-
fe@iocem, quam fi illas cognolcerent fine au-
xilio fenfuum , & 4 fenfibihibus poffint -afcen-
dere ad cognofcenda puré intelligibilia perfe=
¢tius, quam fi illa intelligerent modo Ange-
lico illis non proporticnato; crgo €x vna par-
te anima vnitur corpori, quia melius eft ani-
ma, vt corporivniatur, & intclligat per con-
uerfionem ad phantafmata: ex alia parte ani-
ma poteft etiam exiftere feparaia 4 corpore,
& alium modum intelligendi habere per con-
ucrfionem ad intelligibilia . Si autem anima
feparata non pofset intclligere vilo padta, fe-
quitur, quod nec pofser cxiftere exira Corpus,
ac proiude per feparaticnem 4 corpore €or:
rumperettr, ac non cfset immortalis, iuxta

dotitis




Liber IV.Qua flio CCXLVIL

do&rinam Ariftotelis, dum lib. 1. deanima
1. 3. dicit, quod {i non eft aliqua cperatio ani-
1:® propria, quam aimirum pofiit cxerceres
cliam extra corpus,nen contingit ipfam fepa-
rari. [deo idem Aritoteles dum lib-1. de ani-
ma, t.66. dicit, quod intelligete corrumpitur,
interius quodam corrupto, vel loquitur de
intelle@ione propria huius vita: , qua intelli-
gimytis per conuecr{tonem ad ph.}r}:.mr.ara »
qua intelleftio corrumpitur, corrupto , vel
vitiaro aliquo organo corporco . vr patet in
amentibus, & phreneticis , & multo magis
corrampitur per mortem hominis;vel loqui-
tur ex fuppofitione prius falta, quod vt doce-
bant,quidam antiqui, intelledtio non (it adtus
animz, led torius {ompoﬁr: e¢x anima, & or-
gano. Nondum enim Ariftorcles ftatnerat
contra antiquos intelle@tionem clse aGtum.s
proprium animgx , vt dunde Jib:y3. de anima
probat ex pm#cl’so .
6. Quaritur, per quas fpecies naturalitér
intclligat anima feparata?
Relpondet Sanctus Thomas in refp.ad
3. quod anima feparara non intelligit per {pe-
cies illi innatas, quia a principic anima cit fi-
cut tabularafa, in qua nihil eit fcriptum , ac
proiinde caret omnibus {pecicbus;neque intel-
ligie per {pecies, quasanima feparata de nono
abttrahatd rebus, quia pro ftata feparationis
non habetorgana fenfus , & imaginitionis ,
* gquibus mediantibus, (pecics inrelligibiles &
rebas abftrahuntur s neque intelligit folime,
per (pecics prius abftra@as in ftatu voionis ad
corpus , ac poft feparationem confcruaras ,
ia anima pueri mortui, antequam aliquid
welligerets & vilasfpecies abfiraherets ino
ftatu feparationis aihilintelligeret Dicendum
igitur, giiod Deus ve audtor naturz , ticue abijs
{ubftantys {eparatis dat fpecies , fic etiam illas
colmunicar anima (eparate , ideoque ftatim
definit intclligere per conuerfionem ad phan-
talmata, &incipit intelligere per conuerfio-
nem ad otelligibilia 5 Jicet illa intelligat infe-
rioti modo, quam Angeli, ac per {pecics mi-
nus viiuerfales .
~. Articulo fecundo qguarit,vtrom,& quo
palo anima feparata intelligat (ubftantias fe-
paratas, nimiram {cipfam, aliasanimas fepa-
ratas; Angelos, & Deum 2
B.r(pondca', quod anima feparata cogno-
feit fe ipfam per fe iplam , & finc conueriione
ad phantafmara. Ratio et , quia licer anima,
dum cft vnita corporis non poflit intelligere
fine conucriione ad phantaimata, vtdiGtums
eft quatt. 241. 1deogue neque poflit feipfamy
intelligere , nifi per a&um fuum , & ia quan-
tum ht adtn intelligens per fpecics a phantaf-
matibus abliraGas, vrdiGum eft quatt 245.
tamen cam cit d corpore feparata, inzelligit fi-
ne vila conuerfione ad phantafmata per con-
ucrfionem ad ipfa intelligibilia fecundum fe,
vtdicdtum eft nuni. 5. & 6. ac proinde fe iplam
intelligic
8. Hiacinfert, quo pacto anima feparata

697

intelligatalias animas feparatas,, & pratereas
alias fubftantias feparatas fuperiores anima ,
Angelos nimirim, ac Deam . Eit chim com-
mune cuiliber fubftantia feparat®, vtintelli-
gar, tum id , quod ¢ftinfra fo, win id , quod
cft fupra fe, per modum {uz fubftantiz , figuis
dem vnumguodque intelligitur, in quantum
cftin intelligente , & eit in intelligente fecuns
dum modum eius, hoc ¢ft modo proportiana=
to effentiz intelligentis: fed omnesanime fe=
parata habent modum efendi conformem ins
ter fe, led inferiorem modo effendi Angelo-
rum: ergo vnaguequce anima feparata cognos
fcit aliam animam fcparatam cognitione adz.
quante ipfas, ac proindé perfedte, Angelos an-
tem cognofcit cognitione jpfis non adequan-
te, ac imperfedé , & deficientér, acproinde
proportionalitér , ac effentia anima deficit ab
effentia cuiuslibet Angeli, cognitio, qua ani-
ma cognofcit Angelum; deficit ab Angeli co-
gnofcibilitate, Se¢d hzc intelligenda fuat de
cognitiene naturali .« Nam de cognitione {u-
pernaturali, quae habetur per lumen gloriz,
alia eft ratio , vt dictum eft fupra quz. 33: 2=
gendo de vifione beatifica. Addir,quod quia
S. Auguftings lib. 9. de Trinit. cap. 3. dicit ,
quod mens noftra cognitcnem rerum Corpo-
rearum per {e ipfam aceipit , id eft cognofcen-
do fc ipfam,ex modo, quo anima feparata co-
gnofeit fc ipfam , accipere pofiumus , qualiter
proportionalitér cognofcat alias f{ubtlantias
{eparatas.

9. Addit rurfus San&us Thomasin refp.a
1. quod licet anima, dum cft vnita corpori , it
modo perfeitiori, fiquidem ¢ft in {uo toto, ta-
men anima feparata eft quedammodo liberior
ad intelligendum;in quatum per grauedinem ,
& occupalionem corpons ton impedirur 4
puritate intelligendi, ideogue potcﬁ ife con-
ucrtere ad (ubliantias ‘feparates fecundom fe
intelligendss, quas dum corperi vnirur , intel.
ligere nequit fine conucrfione ad phantafma-
ta. Porro-anima [eparata intelligic per finli-
tudines, feufpecics inrelligibiles dininitus alli
im preflas, que tatznen deficiunt & perfeéta An-
gelorum reprafentationc propter hoe, quod
anima patura eft inferior , quam Angeli, vt
dixit San&lus Thomas in refp. ad 2.° & in refp.
ad 3.addit, Dued in cognitione [ubflantiarum [epa=
ratarug quarumenmnque non confiftic felicitas vitima
howinis, fed folius Deis qui nou potef) viders, nifi per
gratiam .« In cognizione autem aliarum [ubflantiavum
feparatarum eft magna felicitas ; etfi unon virima , fi
tamen pevfelé intelligantur « Sed anima feparata non
perfelte eas intelligiz, vr diftum eft . '

10, Articulo tertio queric, verum anima
feparata cegnofcat omnia naturalia.

Refpondet animam feparatam naturali-
tét habere cognitionem owmnium naturalium,
non cerram, & propriam, fed communems ,
& confufam . Probat : nam anima feparata in-
telligit per fpecies 4 Deo acceptas, ficat An-
geliz fed quia patura anima eftinfra naturam
Angeli , Xintelletus anima comparatur ad

Trre intel=




”

698

jntelleGum Angeli, feat intelleétus imperfe-
@usad perfedtum ;1deo Angeli per {pecies ac-
cipiunt perfectam cognitionem rerum Datura~
lium,anime autem imperfedtam, qua res na-
turales cognolcuntin commupi, & confuise :
ergo fdicut Angeli per fpecies 4 Deo accepras
fc hsbent ad perfectam cognitionem rerum
naruralinm ; fic anima per{pecics 4 Deo acce-
prasfehabet ad imperfectam. cognitionem re-
rum natualium i led Angcliper (peciesd Deo
acceptas cognolcunt perfe@té omnia naturalia,
vedidum eft qualt. 153.figuidem vedicit Au-
guftinus lib.1.de Gen. ad litt.cap.8.omnia, goz
Deus fecitin propriis naturis,fecitin intetlige-
tia Aogelica ; ergo anima feparata de omni-
bus rebus naturalibus habet cognitionem, noa
certam,& propriam,{ed communem,& confu-
fam - S1cutigitur anyma feparata non perfedte
intelhgit fubitantias {eparatas;, fic omnia natu-
ralia non perfedié cognelcit , fed fub quadam
confufione,y t loquitur Sanftus Thom.in refp.
ad 2. Addit Sanctos Thomas in refp.ad 3..Puod
quia e8gnitin, qu acquivituy bic per fludium, eff pro-
pria, @ perfedia, la autem, qua nimiram habe-
wr conbaguraliter ab anima leparata per fpe-
cies & Deo acceptas. off confefa, non fequiter,quod
fiudivm addiftends fit frifivas

13- Jriiculo quarte querit , verum anima
feparata cognoicat fingularia.

Relpondet,quod anime [eparate naturaliter

aliqua fingularia cognofcunt, fed non omnia,
ctiam qua {unt prefentia, fed folomilla, ad
qua enim¢ feparate habent aliguam fpecialem
habitudinem, aut ad qua ordinaotyr {peciali-
tér d o

12.  Frobat, & cxplicat. Nam duplex eft
modus ibtcliigendi. Primusmodus intelligen-
di ¢t per abitractionem 4 fenfibus, & phantaf-
matbus fingularium ; & per jfum medom
ntcliectus nofter cognofcir fingularia, noa di-
reéte, led indirecté, ac qnodammodo reflexé ,
vi-dictum eft quzft. 244. Secandus moduos
cognofeendi {ingularia eft per fpecies 4 Deo
accepras,qua [pecies funt participationes qug -
dam dininz eflentiz continentis , ac reprefen-
tanus perfedtifime omnia , mim vaiverfalia
tun fiogularia @ & hoc modo per fpecies 4
Deo acceptas potelt intellectus anima feparas
12 cognalcere direel € etiam fingularia, Ratio
ell , quiafieur Deus per tvam efientiam , in
quantpm el caula adaquata voinerfalinm , &
fingularium , cognofcitomnpia fingnlaria, &
veerialia , vedictam et q.g2.de Deosfic fub-
ftanug feparate per Ipecics intelligibiles , qua
funt participationes. diuing efientix , pofiunt
cogngrccrcvmucrlalia >k {ingularia . Angeli,
quia {unt intclle@us perfedli, per fpecies 4 Deo
acceptas cognofcunt res cognitione perfetta,
& propria i anime autem ragionales feparatz ,
quia fuac intelledtas imperfedti,per ipeciesd
Deo accepras habeat de rebus cognitionem
imperfedtam , & confufam , Ideo Angeli pro.
pter petfechignem,& efficaciam {ui intcile&us
non foluu pofiuntcognofcere naturas rerum

De cogninone anima feparara':.

in fpeciali, diftinguendo fingulas fpecies ; fed
ctiam poffuntdiftin@é cognolcere fingularia
conienta {ub fpeciebus . E conuerfo anima fe-
paratz propter imperfedtionem fui inrellectus
poffunt folum dittinéte cognolcere illa ingu-
laria, ad qua (pecialitet determinantar,vel per
prezcedentem cognitionem, quain habuerunt,
dum effent corpori vuoite, vel per aliquam af=
fectionem,vel per naturalem habitudinem;aut
per divinam ordinationcm . Modus enim co-
gnolcendi fequitur modum cffendi , illique
proportionatur , ac proindeanima cognofcit
aliqua determinaté, & in indiniduo, ad qua
fecundum {uum effe ordinatur aliquo pacto
determinaté , & in individuo; & in hoc etiam
fenfu omuae, quodin aliquo rccipitur, in co
per modum recipientis reeipitur .

QVASTIO CCXLVIIL

Virsm babitas y & actus [eientie acquifite in
Via remancant in anima [eparatasac di-
Jtaniia localis impedias eins cogni-
tiomem s ¢ awima [eparaia
cogmafiar cas gue hic
aguninr?

S. Thon. quafl. 89. art: 5. 6. 7.8,

J.ARricqu quinto querit, virom habi-
tus fcicatiz acquifitze remancant ine
anima feparata .

Refpondet quofdam exiftimaffe habitum
{cicatiz non effc in ipfo intelleétu, fed in po=
tentijs fenfitiuis, nimitum in potentia imagi-
nativa , cogitatiua, & memoratiua, & {pecies
intelligibiles non conferuariia intelledtu pof-
fibili , fed ceffante adu , fatim deftroi , vt di.
um eft quai. 232. luxta hanc fententiam
corpore per mortem defltruto, habitus fcien«
tiz totaliter deftrueretur . Verum quia fcicn=
tia eft in intelle&tu, quieft locus fpecicrum,
vtdicitur 3.de anima,tex. 6. habitus ficntiz
acquifite ab animacorpori vnita partim eft
in pradictis viribus fen{itinis ; imaaginatiua_s
nimirum ; eogitatiua, & memoratina , par-
tim in ipfaintelle@u < Probatur : nam habi-
tus {unr fimiles a@ibus, ijfgne proportionan.
tur, vedicitur 2. Echic. cap- 1. & 2.'(ed actus
intelle@us , quibus in hac vita acquirimus
habitum fcientiz , fiunt per conuerfionem.s
inteileétus ad phantafmata, que {unt in tribas
przdictis viribus fenfitivis ; ergo anima per
adtus fcientiz;& intellectus poflibilis acquirit
facultarem quamda confiderandi per fpecies
intelligibiles obieda , ac predi= vires (enfi-
tine acquirunt quamdam habilitatem , vt fa.
<ilius per conuerfionem ad phantafmata ins
ipfis receptaintelleétus poflit fpecalari intell-
gibilia: ergo ficur a&us, fic habirus fcientz
acquifite principaliter, & formaliter eft in
ipfo intclle@u, materialitér aurem, & difpofi-

tué




LiberIV. Quaflio CCXLVIIIL

tiue eft in viribus fenfitivis inferioribus,nimi-
fum in imaginatiua , cogitatiua , & memora.
tiua: ergo habitus fcientiz fecundum illam.
paitem , fecundum quam cft in viribus fenf-
tiuis corporeis > & organicis, non remanebit
in anima feparata, at remancbit fecundum il=
lam partem , fecundum quam eft in intelle-
&u.

2. Confirmatur, & explicatur. Vtenim
docet Ariftetcles lib. de longitudine , & bre-
uirate vite cap.z. forma dupliciter poteft cor-
1umpi; primo peraccidens , corrupto fubic-
¢lo: lecundo per fe d contrario , co pado,
que calor corrumpitur, dum i fubieGtum
introducitar frigus contrarium calori s fed
feientiaquoad illam partem,{ecundum quam
elt in iatcllectu , non poteft corrumpi per ac-
cidens, corrupta fubie®o, fiquidem intelle-
fus humanus eft incorruptibalis ,. ve-dictum
et quell. 225. neque potelt corrumpi per fes
4 contrario, quia centraria fecundam clfes
reale, fecundum effe intentionale paffunt ef-
te fimul in intelleéta poflibili, ac non habent
contravictatem : intelleétus enim imial habet
fpecies intelligibiles , & cognitionem adna-
lem contrariorum, putaalbi', ac nigri, &
vium contrarium melius cognolcitur ex
alio : ergofedcntia, in quantum eft in intel
ledtu , & confilit in fpecicbus intelligibilibus
caufantibus cognitionem rei per fimplicem
intelligentiam fine compofitione, ac diuifio-
nec, non poteft-corrumpt « Poteft tamén.s
corrumpi d contrarie feientia, quz confiftit
in compofitione, ac divifione, & argumen-
tatione . Potelt enim contingere}, vealiquis ,
qui habet dealiquo obieéto {cientiam perde-
monftrationem , per fophifticamargumenta-
tionem perfuadeatur de falGrate contraria, ,
& fic amittat {cientiam veritatis. Ideo Ari
ftoteles lib. de longitudine, & breuitate vie
tx, cap. 2. aflignat duos modos, quibus fcien.
tia per fe corrumpitur. Primo poteft cor-
rumpi per oblivionem fecundum illam par-
tem ; fecundum quam et in parre memora-
tiua organica, in quadeleantur fpecies me-
moratiu® , & materialia phantafmata . Se-
cundo potelt corrumpi: per deceptionem
qua quais per falfam, & fophifticam argumens
tationem perfuadeatur de falfitate contraria
veritati, quam ante {ciebat, puta fiquis  {ci-
cos per veram demonftrationem triangulune
habere tres angulos zquales duobus redtis,
per falfam demonttrationem decipiatur, &
petfuadeatur de hoe, quod aliqui trianguli

offunt habere tres angulos inzquales duo-
ﬁus rectis. Sed quia ex eo, quod anima fepa-
retur 4 corpore , Reque fequitur oblivio , &
deletio fpecicrum mtelligibilium, ncquc fe.
quitar.deccptio per falfam, & fophilticam
argumentationem ; ideo habitus {cientiz , in
quantum cft in intelle@u, remanct in anima
feparata. A poftolus ergo,dum 1: ad Corinth.
13- dicit , quod in altera vita feientia defiruessr,
loquitur, non de habitu (cientiz confitcnres

699

in fpecicbus intelligibilibus , qua remanent
inanima f{eparata, fed de adu {cientia per
conuerfionem ad phantafmata, qui modus
cognofcendi non remaner . Sicut autem ins
altero {xculo minus bonus poterit haberes
maiorem ftacuram , quam magis bonus , ita
fi in vita przfenti minus bonus fuerit do&ior,
poteritanima feparara minus bona habere ali-

quem habitum fcientiz acquifite in vieo ,

quem non habebit anima magis bona ; fed

tamen hoc, quafi pullius momenti ¢t ins

comparationc ad alias prarogatiuas , quas

meliores habebune . Nullum autem eft in-

conucnicns, quod in cadem anima denmr

duz fcicatiz diver(z rationis, alia acquifis

ta in via per abflradtionem 4 phantafmatis

bus, altcra & Deo infu(a anima feparata,

3. Articulo fexto querit, verim in ani-
ma3 feparara remancar actus (cientiz acquifi-
tz ab cadem anima, dum effet corpori vni-
taz?

Refpondet allum feientiz acquifite ab
anima corpati vairaremancre in anima e pas
fafa, fed non fecundum eundem modum.
Probatur: nam in adu potcit confiderari fpe-
cies aftus, quz defumitur ex obic@o vt re-
prefentato per fpeciem intentionalem, &
madus adtus, qui defumitur cx virtute po-
tentiz cognofCiting : e. g. in vifione lapidis
poteft confiderari fpecies , qua confillit in
hoc , quod fit vifio lapidis reprefentati per
{peciem inoculo exiftentem ; & poteft con -
derari modus vifionis , qui confiftit in he &
quod quis acuté videar, qui ‘modus defun..-
tur ex virtute potentiz viftux : fed anima fe-
parataretinet fpecics intelligibiles, quas ace
quifiuit, dum cfict corpori vnita : ergo po-
telt perillas exercere aQum fcientiz eundem
fecundum fpeciem , hoc it circa idem obic.
&um vt cadem fpecic reprafentatum; fed ani-
ma , quia haber digerfua modum cffendi,
dum corpori vaitur , ac dum cft feparata 4
corpore , €irca eadem obic@a cxercer aiucr-
fum modum. intelligendi: nam dum cft ir
corpore;intetligic per conucrfionem ad phan.
tafmata , dum eft (cparata, intelligit fine rali
conuerfione: ergo anima {eparata retinetachi
fcieatix , hoc eft fpeciccum acquifitarum in
corpare, fed noa retinet modum feiendi per
conucrfionem ad phantaimata. Poteft igitur
arima feparara per fpecies acquifitas in vies
recordari corum , qne illi acciderunt in via,
idcoguc Luc. ro. Abraham animz diuitis fe-
pultz ininferno dixit ; Fili recordare , quia re=
cepifti bona in vita tua. Ariftorcles lib. 1.des
anima, tex. 66. dicens , quod corpore corrupto ,
anima non reminifeitur , neque amat , loquitur de
reminiicentia,; & amore, in quantum pertis
nent ad partem feafitinam , non auten ing
qQuantum pertinent ad intelle@um, & volun-
tatem , vt docct Sanctus Thomas in refp. ad
&. Diuerfus igitur modus intelligendi inani-
ma feparata non prouenit ex diverfitate {pe-
cicrum, {ed cx diucrfo ftatu , & moda cfen-

LT rita di




700 Decog
! (@)

di animea intelligentis . Aduertit aurém San-
Qus Thomas in repl. ad 3. quod adtus per
quos acquiritur habitus, actibus caufatis ab
habitu femper funt fimites quoad fpeciem de-
{umptam cx obicio’, [non autem quoad
modum agendi . Probat: nam pet actus,
quos exercemus cum difficultate ; & non de-
fectabiliter acquirimus habitum , per quem
exercemusadus fimiles in fpecie, fed facile ,
ac dele@abiliter , ac proindé diffimiles quoad
modum facilitatis , ac dele@abilitatis

4. Articulo feptimo querit,verum diftan-
tia localis impediat cognitionem anime fepa-
ratz ?

Refpondet, quod (i effet vera fententia
aliquorum , qui dixerunt animam feparatam
intelligere fingularia per abftrattionem fpe-
ciernm a fenfibilibus, poflct dici,quod diftan-
tia localis impediat cognitionem anime (epa-
ratx . Ratio eft, quia vt anima abftraheret
fpecies 4 fenfibilibus , deberent vel fenfibilia
agere in animam feparatam, illamque moune-
re ad cognofcendum , vel anima agere ino
fenfibilia; fed inter agens, & paffum dari de-
bet determinata diftantia; ergo vtanima {epa-
rata acciperet cognitionem , & (pecies d fen=
fibilibus , proportionaliter , acaccipit, dum
eft vaita corpoti, ad cognoftendum indiges
ret determinata diftantia 4 fenfibilibus , ‘ac
proindé diftantia localis maior impedirct €0~
gnitionem animz feparare . Addit Sanctus
T homas impoflibile effe , vt anima {eparata
z4frahat fpecies intelligibiles 4 fenfibilibus -
Ratio cft, quia abfractio fpecierumd fenfi-
bilibus fit, mediantibus fenfibus , & alijs po-
tentijs {enfitinis; fed anima feparata ‘carce
quolibet fenfis, & gualibet porentia fenfitina:
¢rgo non poteft abitrahere fpecies-a fenfibili-
bus : ergo accipit fpecies 4 Deo; fed Deus
zqué fc habet ad communicandas; {pecies
obicGorum  feu diftent , fcu Gnt propinquas
crgo diftantia localis nen impedit cognitio-
nem anima fepararz. A fortiorinon impe=
dit cognitioncm Angelorum , ac dzmo.
nuin.

5. Quzres primo : fi diftantia localis non
impedit cognitionem animz {cparatz , qUare
animz mortaorum non poffunt (cire qua hic
fiunt, vt docet S. Auguftinus lib. de cura pro
mortuisagenda, cap. 13, dicens ; anime moitxo
rum ibi [unt, Ubi ea, que bic fiunt, fcive non poffunt.
Quare rurfus cap. 4-lib.de diuinatione dz-
monum dicit, quod demones propter velo-
eitatem motus aliqua. nobis ignota denun-
ciant?

Refpondet San&us Thomas in refp. ad
1. quod S. Auguftinus non afferit-animas
mortuoram non fcire quz hic fiunt, prop-
ter diftantiam , fed proptetaliam rationem s
de qua agetur num. 7. Inrefp. ad fecundum
docet, quod S.Auguftious, dum dicitdemao-
nes propter celeritatem motus aliqua nobis
ignota nunciare, locutus eft wxta fenten-
tiam corum , qui cenfucrant demones habe.

P ]

nitione aniinz icpaa'a:';a‘: H

re corpota {ibi naturaliter vnita, ac potentias
{enfitiuas, ac proindé acquirere fpecies per
fenfus » ad quorum cognitiones requiritur
determinara propinquitas fenfibilinm . Hanc
tamen opinionem Auguftinus recitando po-
tius ,.quam alferendo infinuat, vt paterex ijs,
que dicit lib. 21. de Ciuit. cap. I'T.

6. Quu=res fecundo , quaré diftantia tem’
poris impedit cogniticnem anima {epatates
ideoque non poteit cognofcere futara, diftan-
tia auteny localis non impedit ?

Refpondet San&us Thomas in refp. ad
3. rationem efle,, quia vhumquedque care~
nuseft in (e cognofcibile , quatenus actu eft:
{ed futura a@u nen funt , di(rantia autem lo-
caliter actu funt : ergo futura non poffuntin
fe iplis cognofci ab anima (eparata, diftantia
poflunt in fe ipfis cognofci .

7. Art. 8. querit, verim anim fepatate
cognofcantea, qua hic aguntur ?

Refpondet naturaliter: animas mortuo-
ruin nefeire quz hic aguntur, ideoque lob.
14+.de mortuis dicitur s Sine fuerint filij eius no-
biles, fiue ignobiles s non intelliger - Ratio eft, quia
exdidtis qualt. 247. num,. ¢ L. anima {e parara
cognolcit ingnlaria per hoc, guod quodam-
modo eft determinataad illa cognolccndas »
vel per veltigium alicujus pracedentis cogni-
tionis, (eu affeétionis, ‘vel. perordinations
dininam; {ed animz mortuoram
ordinationem diuinam, & {ecund
effendi - fegregate {unt 4 congregationa vi=
nentium,-& coniundte fpitituali conuerfatio-
ni fubftantiarum feparatarim ; erge ant
€a, qua aguntur apud nos adhuc habentes ani-
mas corporibus voitas. Hec ratio defumpta
eft cx S Gregorio lib. 13. moral, cap. 12. vbi
dicit:Mertui itam in carne winentinm qualicer dif-

pondtuy; nefiunt ; guia vita [piviths longe eft d vita
earnis; € {icut corporea , & incorporea dinerfa funt
genee yita [unt diftinéla cognitione . Eandem ra-
tionem infinuat S. Aagultinus iibe de cura

morcg=

pro mortuis, dicens, qued anis
rum rebus vinentivm nen inwcrlunt .

8. AdditS. Thomas. quod circaaninias
beatorum, Auguflinus: & Gregorius non vi=
dentur conuenire . Gregorius cnim docet ani-
mas beatorim fcire qua hic aguntur;ideogue
polt verba citata , fubdit ¢ Dwod tamen de ari
mabus fanédis fentiendum non eff, quia que intus o=
nipotentis Dei clavitatem vident niullo modo creden-
dam cft, quod fir foris aliquid , quod ignovent . At
Auguftinus lib. de.cura pro mortuis exprefse
dicit , quod nefciunt mortui ctiam Sancti,
quid agant viui, & corum filij, vt habeturin.
Glofia fuper illud Ifaie. 63. Abrabam nefcinic
nos . Confirmat Auvguftinus -primo exeo ,
quod a-matre fua non vifitabatur; necin tri-
ftitijs confolabatur, ficit cam vinebat: nec eft
probabile; vt fitfada vita feehiciore crudelior.
Confirmar curfos ¢ nam yrhabetur4: Reg.22.
Dommus; promifit lofiz Régi, quod prius
morererurs ne videret mdla;qua crane populo
{uperucntuias .

9. Con-




Liber IV. Quaiftio GCXLVIIL

o- - ConcluditS. Thomas ; quod quia Au-
guftinus dicit hoe dubirando , ideoque pra-
mittil : Pt wolet , accipiat quifque quod dicam i
Gregorius autem aflerting , vtens eo modo
loquendi : nullo modo eft cvedendum, ltandum eft
fententiz Gregorii, ac dicendum , quod anime
Denm videntes omnia prefentias qug hic aguntuy co-
gnofennt. Vit enim dicitar Luc, 20. @quales dn-
gelis funt; & filij funt Dei. Immo etiam Augu:
ftinus lib. de cura pro mortuis, cap- 15. dicits
quod ea, quz apud vines aguatur, non igno=
rant. Sed quia Sandtorum animg {unt perfs-

-Giffimé inftitiz dininz coniundz,nec triftan-

tur, nec rebus viuentium fe ingerunt, nifi fc-
cundum, quod iuftitiz divinz difpofitio cxi-
Bit.

10. Dices primo:anime: feparate habent
curam eorum, qua hic agunturideoque Luc.
16, anima diuirtis fepulta in inferno habens cu-
ram {uorum fratram . digit Abraha : habeo
quinque fratres & c. ne & jpfi veniant in bunc locum
tormentorsm : {cd non poflent habere hanc ca-
tam , nifi ea (cirent ; crgo.

Refpondet Sanétas Thomas , quod ficut
nos curam habemus de animabus defuné&to-
rum, & pro iis' offerimus f{uffragia, & preces,
licet corum ftatum ignoremus , fic anime de-
funétorum poffunt habere curam de viucnti-
bus in hoc mundo ; licet eornm {tatum igno-
rent. Rurfus anima defunétorum, licet per {e
iplasignorent [tatum vinorum, poffunt illnm
addifcere abanimabus morientium, quz quo-
tidie ad easaccedunt; vel per Angelos, aut de-
mones, vel Deo reuclante; vt S. Auguftinus
dicit lib. de enra pro mortuis, €ap. 1.

11.  Digces fecundo ; frequenter myortui
vinis apparent, vel dermientibus, vel vigilan-
tibus, & cos admonent deiis,qua hic aguntur,
co padto, quo vonarratur 1, Reg. 28. Samucl
apparuit Sauli, ac nunciauit illi mortem infta-
£e; ergo feinnt qua (pedtant ad viuos .

Refpondetin refp.ad 2. quod animiz mor-
tuoruim apparent aliquando prater ordinem
t ®, ac proinde miraculosé ,t & ex diuina
difpenfatione. Preterea aliquando apparent
phantaftice , opera bonorum ; vel malorum
angelorum, ipfis animabus ignorantibus; co
padto ; quo aliquando etiam vini ignorantes
apparentaliis , vrdicit S« Auguft. lib. decura
pro mortuis, cap. 10. Samuel credendus eft
apparuiffe Sauli ex diuina difpenfatione, iuxra
illud, quod dicitur Eeclefialt. 46. de Samuele ;
Dorminit 5 & notum fecit rigl finem vite fug.
Quandoquidem vero tempore Sandi Thoma
aliqui non recipiebant librum Ecclefiattici;
quiaab Hebrais non recipitur inter Scriptaras
canonicas,addit iuxtaillam opinionem pofles
dici apparitionem Saulis fuiffe phantafticam ,
&e per demencs procutatam .

ot

QVAESTIO CCXLIX.

Virum anima fit de fibftantia Dei, ant fit fa-
cta s & produlla per creationem imvie-
diate 4 Deo ante corpus s vel folum
cum cerpori Unitur ?

8. Th.q-90.art. Te 2.3.0" 4.

I Girdemum S. Thomas qu. 0. de pro«

du&ione hominis quoad animam ra-
tionalem , & art. primo quarit, vtrum anima
rationalis fit fadta, vel potius fit de fubltantia
Dei:

Refpondet effe manifefté falfum, quod
anima fit pars divinz fubftantiz , ac firdinina
fubftantia, aut fit eiufdem rationis cam diui-
na fubftantia. Ratio cft, quia ex dictis qu.22.
Deus eft atus purus, continens in fe totain,
cfic, & totam perfectionem ; ac nihil ab alio
accipiens , & elt ipfa actualis, intellectios fed
anima non eft aus purus. nequeelt ipfas
actualis intelle@io, & (cientia, fed fecundum.s
fc eft tabula rafa , in qua nihil eftfcriptum , &
alignando intelligit folim in potentia , ali=

uando inaétu , & habet plures potentias di-

in@asinter (¢ ; & ab ipfa (ubftantia animz ,
vtdictum elt qu. 229. & alibi (@pé : crgo anis
ma non eft pars dininz fubftantiz , neque el
de dinina {ubfantia, fed eft diucefz rationis 4
Deo.

2. Addit S. Thomas hunc errorem ortum
effe ex duabus falfis opinionibus antiqguorum.
Primi enim, qui coeperunt contemplari natu-
ras rerum , non potucrunt tranfeendere img-
ginationem’, ideoque opinati funt non dari
¢ns , quod non pofit cadere in imaginatio-
nem : & quia fola corpora poffumus imagina-
ri, opinati {unt dari fola corpora, ac promdé
Deun effe corpus, quod fit principium alio«
rum corporum : {cd etiam exiftimarunt ani-
mam efle de natura illius corporis, quod eft
principium aliorum corporum , vedictum eft
queflt, 222. ergo confequenter exiftimarunt
animam cfle de natura, & fubftantia Dei, ac
efie partem dininz fubftantiz . [uxra iorum
principia Manichei deindé cenfucrunt Deum
cffe quamdam lucents ac proindé animam efle
partem illius diuinz lucis corpori alligas
tam,

3. Aliideinde philofophi peruenerunt ad
hoc, vtintelligerenr dari aliquid prater cor-
pus, non tamen fepatatum 4 corpore ,}fed
quod fit forma corporis . Iuxta iftorum prin-
cipia, verefert S, Auguftinus lib. 7. de Cinit.
cap. 7. Varro opinatus eft Deum efle animam
mundi, qua anima mundum intuitn, vel mo-
tu, & ratione gubernet ; atque aliqui conle-
gucnter exifimarunt, quod ficut homo eft
parstotius mundi, ficanima hominis eft pars
totius anim® mundi, hoe eft Dei. At fupra
guzft.z1.oftenfum eft Decumnon ¢ffe animain

nun=




’702.

mundi, fed efle intellc&um feparatum 3 cor-
pors, ac quod nullius corporis fit forma: ergo
fequitur animam non cfle de {ubftantia Dei,
ncque partem diuinz (ubftantiz . [deo S.Aus
guth lib. de originel anima , cap. 3. & 4. inter
errores contrarios fidei ponit opinionem di=
ccatium Deum non de nihilo, fed de feiplo,
acde {ua fubflantia animam feciffe. Deus
igitur gen, 2. dicitur infpiraflein faciem primi
hominis {piraculum vitz, non quia infpirauc-
rit partem [uz fubftantiz, fed quia fecit {piri-
tum , hocelt animam (piritualem hominis ,
quamuis & homo corporaliter fpirans pons
emitrat aliquid de fua (ubftantia , fed de natu-
f£a extranea, hoc eft de acre,ve dicit S.Thomas
in rcip.ad 1,
4. Articulo fecundo quarit, vtrum anima
fit producta in cffe per creationem ex nihilo?
Refpondet animam rationalem non pof-
fe ficth, nifi per creationem , quod non eft ve-
rum de alijs forayis . Probatur s nam cum fie-
ri fit viaad efle, co modo conucnit rebus fleri,
quoconucnit cife; fed illud folum propri¢
¢(t, quod habet effe per {e fubfiftens , idcoque
fole iubltantiz propri¢ funt , accidens vero
non tam cff , quam eoaliquid cft, puta albedo
non tam eit; quam eaaliquid atbum eft, idco-
guc accidens potius dicitur cntis , quam cns,
vt docer Anft. 7, metaph, t. 7. cademque cft
ratio de alijs formis non (ubfiftentibus ; ergo
illud iolam propric eft, quod habet efic per fe
{ubliftens ; fed ex formis fola anima rationalis
habet effe per fc fubfiftens , vt ditum ek, qu.
2123. ergoex formis (ola anima rationalis pro-
prié ¢l led illa folam forma proprié fit,iqua
propri¢ ¢it, aliz autem formz non tam fiunt,
quam ijs compofitum fit : exgoex formis fola
anima rauonalis proprié fit:, fed anima ratio-
nalts non poteft fieri ex materia corporea ,
c¢um non habeat naturam corpoream, fed (pi-
ritualem;, neque ex prefuppofita materia [pis
rituali, cum non conftet ex materia,& forma,
vt ditum cft quatt. z24. & alioquin fequere-
tur fub{tantias fpirituales, inuicem tran(muta-
ri; crgo anima rationalis fit ex nihilo per
creationems CUm non cducatur cx potentia
materic . Addit in refp. ad 1. quod fianima
conftarct cx materia, & forma fpirituali, vt
docucrunt quidam, guos retulimus, & impa-
gnauimus qualt, 224 illa materia non eflet
potcntia ad aliam formam , ficut nec materia
corporis ceeleftis cit potentia ad aliam for-
mam, alioquin anima cfletcorruptibilis, con=
tra di¢taqualt. 225. ac proinde anima nons
poteft ficri ex materia przexiftente , fed debet
ficri ex nihilo per creationem . Videri poflunt
quz de creatione fublfiftentium dixi fupra
queft. 116.& in philofophia qu.10. phyfi-
CX.
s+ Articulo tertio queerit, vtrumanima.
rationalis fir produ@ajimmediaté i Deo fine
concurii caufe fecunde .
% Refpondet affirmatiug , ideoque Gen. 2.
dicitur , quod Deus iple inipiraui in faciem

De creatione animz rationalis .

primi hominis fpiraculum vite. Falfum g
tur, ac impoffibile, & alicnum 4 fide et, quod
Angeli , in quantum operantur virtute Dei ,
caufenr, & producant animas rationales. Of-
tenfum cnim eft , quod anima rationalis noa
poteft produci,nifi per creationem ; fed quaft.
114. cum S. Thoma qu. 45. art. 3. oltenfum.
cft , quod folus Deus poteft creare, creatura
autem nc obedientialitér quidein,& vt inftru-
mentum Deij,poteft concurrere ad creandum,
fed folam poteft tranfmutare: ergo.Dei igitur,
cum fit primum agens , proprium cft ageres,
nullo przfuppofito, omnc autem agens fc-
cundum prz{upponit aliquid factum d fupe-
riori, & priori dgeate: fed quod agit ex aliquo
przluppofito, agit traufmutando vnum ins
aliud: ergo omne agens fecundam agit folum,
tranfmutando vaum in aliud: fed anima ra-
tionalis non poteft produci per tranfmutatio=
nem; ¢rgo anima rationalis non potelt pro-
duciabvllo agente fecundo, fed d folo Dee
per creationem . :

6. Atrticulo guarto quarit, verum anima
rationalis fuerit produta ante corpus.

Refpondet , quod quiaex didtis qu. 121.

num.g.ex S. Thoma qu. 47 art.1. & 3. Orige-
ncs lib.1. Periarch.cap.7. & 8.opinatus cfl om-
nes fubftantias fpirituales creatas , angelos ni-
mirum, & animas, rationales effe xquales in-
ter fe fecundum naturam , ac folum cfle nz-
quales propter merita liberi arbitrij » confe-
quentér exiftimaunic non folum animam Ada-
mi, fed etiam- animas omnium hominum.s
creatas fuifle ante corpora; fimal cum angelis,
ac earum quafdam peccaffe, & in pznam pec-
cati alligatas fuiffc quafi quibufdam carceri-
bus in corporibus vel humanis , vel ceelefti-
bus, prout magis, aut minus peccarunt; qual-
dam autem in fui purhate permanfifle, ac
pro diuerfitate meritoram fuffe ad diuerfos,
& inzquales ordines Angeclorum promoetas.
Quia hzc opinioreiedta et fupralocis citatis,
nihil hic eft addendum..

7. Auguftinus lib, 7. de Gen. ad lir. cap.
24. 25, & 27. infinuat animam primi hominis

cum Angelis fuiflc creatam, antequam viire-
tur corpori ,ex alia ratione. Opinatar enim
corpus primi hominis ab initio non fuifle pro-
ductum in adtu, & fecundum cfle attuale , fed
folum fecundum effe virtuale, quod habet in
fuls caufis, & in rationibus caufalibus: fed
anima non petait produci ab initio foluni -
cundum effe virtuale, quod habuerit-in fuis
caufis , fiquidem neque fadta fuit cx viama-

- teria corporali, vel fpirituali praexiftente, nee

potuit produci ab aliqua caufa fecunda creata,
vt dictum eft hac quaftione,num. 4.& s.crgo
creaa fuir ab injtio fimul cum alijs operibus
fex dierum, ac poftmodum propriavoluntare
inclinata fuit ad corpus adminiftrandum, &
vnita eft corpori. Addit S. Thomas, quod
Auguftinus hoe dicit , non afferendo, fed du-
bitando, vt patet ex cius verbis, quibusdicit
citato libs 7. cap. 24, Credatur, fi nulla Scripturas
T




LiberlV. Quafio CCXLIX.

rum autioritas, feu wevitatis ratio contradicie , homi-
nem ita faltum fexta die , vt corporis quidem buma-
wi, vatio caufalts in elementis , mundi s anima verd
iam ipfa crearetur .

8. Contra hanc opinionem ab Augultino
propofitam arguit S. Thomas. Nam potelt
guidem tolerari iuxta opiniongm Platonicos
fum,qui dixerunt animam per f< habere com-
pletam fpeciem , & naturam,ac non voiri cor-
pori vt formam ,fed {olum , ¥t motorcm ad
corpus mouendum, & adminiftrandum : Si
autcm, vt 5. Thomas docuit qualt. 76.art. 1.
& noscum ipfo qu. 226.anima vnjtur corpo=
rivt forma , & eft naturaliter pars humanz
naturg, impoflibile naturalitér cft , vt anima
creetur, anrequam corpori voiatur . Ratio
eft, quia Deus primas res inftitic inperfedto
ftatu fnz vature, prout qualibet res cxigebat .
Sed anima rationalis cuwm {it pars, & forma
humanz naturz non habet {aam naturalem
perfe@ioncm, nifi per hoc, quod fit ynita cor-
pori humano : ergo connataraliter non de-
buit creari {inc corpore, & iepatata 4 corpore
humane ., Siautem juxta opinionem S. Au-
zufiini de operibus {ex dierum velimus (alua-
re, quod anima in operibus fex dierum pre-
cefierit ecunduin efle quoddam yirtuale, pol-
fumus dicere , quod praceffit folim virtuali-
ter (ecundum aliquid fimile in generels niwi-
ruin in natura angelica, cam quaanima ratio-
nalis conuenit in genere intelledtini. Atipfa
anima rationalis fecundom efle fpecificum ,
formale , & ad@tnale creata deinde foir fimul
cum corpore. At iuxta fententiam aliorum
Sandtorum Patrum anima ratiovalis fimul
cuin corpore produdta fuit cum alijs operibus
fex dicrum,, {exta nimiram die. Videri pof-
funt, que de hoc punéto dixi in philolophia
quait.33.inrefp.ad 5.

TRACTATVS XVI.

De formaiione primorum hows-
num [ecundum corpus ; ac de
eorumn flatu innocentiae
€9’ de gratia na-
ture integra -

én

Viaprzcipunm , & vitimum.,
opus fex dicrum fuit homo ,
ideo Sandlus Thomas agens

; y; deopere fex dicrum 4 quad.
Z/4M 75+ vigue ad roz. inclufing

7 quxftionibus 38. agitde hos

mine; ac primo a quzl. 75.

vique ad queftionem go. agit dc hominc fe-

cundum animam: duodecim quationibus
fequentibusagit de formatione primorum
hominum fecundum corpus ,acde corum.s

L3

ftatu innocentie, ac de.gratia naturs integrex.
Doérindam harum duodecim guaftionume
cxamijnabimus hoc Tra@&atu pluribus que-
ftionibus , quarum - tituli videri poflunt in
indice initio propofito .

QVAESTIO CCL.

Virum corpus Adami fuerit ex limo terra
produum immediare & Deo cum cong-
grua difpofitione s eiufaue produ~
io conuenienter defiribatur
in Scriptura

S Thos 4. 01, art, 14 2, 3. & 4.

62 D Ifputans San¢tus Thomas de produ-

&ione primorum hominum fecun-
dum corpus , queil. o1. agit de produ@iones
Adami,& art.1. difpurar de materia, ex qua
faGuimn clt corpus Adamis; art. 2. de caufa ef-
ficiente , finc au@ore , 4 quo et fatum ; are.
3. de difpofitiore » qua eidem corpori eft at.
tributa s;art. 4,de modo, & ordine productior
nis,quidefcribiturin (acra Scriptura : quz.
92. difputat de produdtione Heuz , & quia,
primi homines falti funt ad imaginem , &
fimilitudinem Dei,quaft. 9. agit de illis, in
quantum fadi funt ad imaginem , & fimili-
tudinem Dei. Quid vero do&rina harum
quzftion um eft facilis, & magna ex parte his
florica potius , quam (cholattica» libet illam
cxplicando magis , quam difputando per va-
ria quafita proponere ?

2. Queritur ergo primoé, virum cotrpus
Adami creatum fuent ex nihilo, vel fuerit
faGum cx materia prazfuppofitahoc et cx
limotcrre?

Refpondeo ; quod conltat ex pluribus
locis Sceipturz corpus Adami formatum.,
fuifle ex materia prafuppofita , hoc eft ex li-
mo teree , Genel, enim 27. dicitur . Forma-
uit igitur Dominus Deus bominem dedimo tevrs, &
infpivanit i faciem eins[pivaculum vitg,lob: 8. Tu
fec i ddaw de limo rerva , dediftique oi adiutoriuns,
Hegams « 1{ai. 64. Pater nofler ¢s tu 5 ¢ xos Intum
& fidtor nofler estu> Quia nimirum ficut fikor |
feu figulus ex luto facit vafa, fic Deus ex b
moterrx , fen ex luro formanit corpus Ada”
mi. Ideo A poftolus ad Corinth. 15.de Ada~
modicit: Primus homo de terva terrenu s, quias
fuit factus ex terra . Licet Deus fecerit homi-
nem ex materia prafuppofita, nihilominuos
genef. 1. dicitur creaffe hominem verbis illis,
creanit Deus hominewm ad imaginem [uam , ad $ma-
Zinem Dei creanit illum 5 mafcnlum s & fewinam
creauit cos’s tum quia fecundum animam eum
exmihilo creanit ad imagioem fuam; m
quia etiam fecundum corpus fecit cum ex
materia prefuppolita, (ed ante ex nihilo crea-

tas
3+ Di-




TFo4

3. Dices: maioris virtutis eft produceres
aliquid cx nihilo , quam ex materia prafup-

ofira: fed Deus in produdione hominis;qui
et nobiliffimus crearurarum inferiotum, de«
buit maximé manifeffare fuam wvirtutem :
ergo debuit potius producere hominem €x
nihilo, quam ex mjteria przfuppofita.

Relpondet Sanftus Thomas , quod quia
Deus produxit hominem ex materia prefup:

pofita, quam ipfemet creauerat cx nihilo, in

“produdtione hominis oftendit cnam {udm
virtatem,non folum in quantum potclt pre-=
ducere aliguid ex materia prafuppofita, fed
ctiam in quantum poteft producercomnino
cx nihilo.

4 Queritar fecundo, quare Dens corpus
hominis fecit ex materia terreftri, ac ignobi-
liori , non abtem ex materia caelefti, qua eft
multo nobilior . Videtur enim, quod corpus
humanum, com ordinetur ad formam nobi:
liffimam > nimirdm ad animam rationalem ,
debuerit fieri ex materia ceelefti, ac nobilik
fima -

Refpondeo rationem effie, quia aninia
intelle@iua debet vniri corpori conuenienti ;
fed folum corpus terrenum , NON AUENT COC
lefte cft conuneniensanime (nrelleltivasergo.
Probatur minor: nam anima intellectinas
cum fit infima in genere intelleétus,deber ac-
cipere notitiam veriatis ex fenfu : €rgo foli
corpus aptum ad fenticndum eft conueniens
anima intelleGting ; fed folum corpus terrc=
nom eft aptum ad fentiecndum, veex Arifto-
tele probatum eft fupra quaft 129. Dum. 7
& 8. ergo anima intelle@iua debet vairi cor-
pori terreno , NON. autem caelefti , preferrim
cum corpus ceelefte , quod inxra fententiam
Ariftotelis eft im paffibile , non podit effc or-
ganum, fiue inftrumentum ideneum ad fen-
tiendam. Hine Sanétus Thomas art. 1.qu. 914
in refp. ad 2. reijeit opinionem quorundam ,
qui dixerunt aliguid de quinta effentia, hoc eft
ccclefti,materialitér ad compefitionem humani cor-
poris aduenive; ponentes animans wniri corporisme-
diante quadam luce; vt retulimus fupra quiz23.
mum. 8. Primo enim , vt oftenfum elt g.214-
falfum eft lucem effe corphs - Secunda impoffibile eft
aliquid de quinta effentia, wel & corpoie celefti disi-
dis wel elementis permifceri propter celeflis corporis
impaffibiliratem t vnde non venit in compofitionem
mifloruin corporit,nifi fecundam fus viviatis effelin.

5. Quzritur tertio, virum €orpus huma-
num fit fadtum , & compoefitum €x quatuor
clementis?

Reéfpondeo affirmatiug . Ratio eft; quia
vtdiftum et quat.129. num. 7. vt €orpus fit
perfe@é fenGtinii,debet effe mediocritér cali-
dun frizidun,ficcum, & humidumsfed vt (it
mediocriter calidum frigidi,ficct,& humidi
debet effc compofitum ex quatuor elementis
ita miftis , ve refulter temperamentum ilind
mediocte primarum qualitatum:crgo vicors
pus fit pertedté fenfinuum debet effe copofitit
ex quatuor elementis proportionalités miftis

Deformatione corporis Adami.
E

inter fe; fed corpus humanum debet efle per-
fodré fenfitiunms: ergo corpus hamanum fuit
fadlum > & cdpofitum cx quatuor clementis
proportionalitér mittis , ita vt refultaret me=
diocre temperamentum primarum qualita-

tum.
6. Queritnr quarto, quare cum corpus

Adam rit fadtum,& compofitum ex qua-
tuor clemientis, Scriptura dicat {olum, quod
Deus formanit hominem de limo terra ;acnon fa-
ciat mentionem acris ; & ignis ?
Refpondco,quad quia nomine limi ter=
rz intelligitur terra , feu pulnis aque miftus,
& aqua conglatinatus,Scriptura dicens,quod
Deus formanit hominem de limo terre , €x=
primit corpus hominis factum fuific ex duo-
bus elementis , tertee nimirom ; & aqua. Li-
cet autem {eptuaginta vecterint : Finxit Deus
bominem puluerede terra [wmpiotamen vt docet
Auguftinuslibs 13, de Ciuitate,; cap. i4. hoe
non cft intelligendum de folo pulucre omui-
1o ficco, fed agua peroiixto » vt efietaptum
ad formandum corpus humianuni, id
Movyfes premilcrat, Fons afcendebat det
pigans uniuerfam faciem terrg . Hed Guitnitul, €
Scriptura loquens de formanone corpotis
humani mentionem faciat daorum fattum
elementorum , hoc eft tertax , & aqu , NON~
autem aliorum duornm , nimirum aeris; &
jgnis . Refpondet Sanctus 11 in refp
ad 3.& 4.rationem cffe, quia Moyles log
populo’ rudi mentionem facic illorum tai-
tum elementorum , qua participantur a cog-
pore humanoin maior mole, & magi
fibiliter = fed terra, & agua participanturd
corpote humano in maiori mole, 8¢ magis
fentibiliter ,quamaer, & ignis: crgo. Lro-
batur miners veenim diximus quElt. 1 29:1.7+
corpus humanum,vt fit.pert feafisivum ,
debet participare zqualitcr quatuor PLINIAS
quaiim:us elementorum, nimsiram calcrem,
frigus ¥ humiditatew ,. & ficcitatem ; fed vi
Quaiimtca, {eu virtutes elementoram particis
penturequs ¢, ipfa clementa debent pars:
ticipati feeurdum moles fnxquales , tave
clementum , qued eft potentius in Virtutea ,
participetur 10 mole tanto minorl, quanto
virtus ipfius eft maiors¢rgo rerra, &aquas,
quz funt minoris virtatis, debent a corpore
humano participari in maiori mole, quam-
aer , & ignis , que [untelementa maioris vit-

{n
ich=

=

tutis, ac proinde corpus humanum quoad
molem debet ¢ffe muazima ex partc terrendi,
& aquenm , ac mimma cx paricigneun, &
aereum » Propter iftam igihur ranoneni, &
quia aer, & ighis, IN qUantum cx ijs compo=
nitar corpus humanum , non pereiplintlir a
rudibus , Moyles loquensde materia cerpo:
ris humani mentionem fecit foluay terre, &
aque , nonautem acris, & ignis .

7. Quzxritur quinto , qualis fucrit terrd »
ex qua formatum eft corpus Adami, & vade
fucritdefumpta ?

Refpondeo Iofephum lib. 1. Aantiquit,

capez.




FL AN

S g —

capitulo z. afferere, nomen Adam iuxta
linguam hebraicam fignificare rufum, ac pri-
mum hominem vocatum fuiffe Adamum. ,
quia exrufa humo fermentata eft factus. Ali-
quietiam affernnt terram illam defumptam
fuiffe ex quatuor ecxtremis partibus terrz,
orieite nimirdm , occidente , feptentrione,
& meridie, quia in quatuor litteris nominis
Adam juxta idioma grecam ille guatuor pat-
tes terrz {ignificantur, vt notant Auguftinus
tract. 0. & 10. in [oannem, & Beda in Ioann.
& infinuat Cyprianus, vel quicuamque it au-
&tor libride Sina, & Sion, qui liber habetur
inter opera Cypriani . Hazc funt incerta, fed
noa contemnenda . Videri poteft Suar. lib. 3.
de opere fex dierum cap. 1. num. 3.

8. Addit Sanctus Thomas in corpore hu.
iusart.1. queft.ot. quod quia vt dicitur Deu-
ter 32. Dei perfela funt opera, Deus perfedio-
nem dedit omnibus fecundum medum ipfis
conuecnientem ; fed Angeli, & homines pol-
funt patticipare perfectionem, per quam.
Decus continet in {e omnia entia ! ergo Deus
communicauit tum A ngelis,tam hominibus
perfetionem continendi omnia entia,fed ita,
vt dinerfo modo Deus contineat omnia en-
tia , dinerfo modo Angeli, diucr{o modo
homines. Probatar, & explicatur minor, &
totum argumentum . Deus caim continct
ouinia entia, non per compofitionem , fed
fimpliciffimé , in quaatum per fuam ffmpli-
cem effentiam eft canfa adequata omninm.
cnrium . Angelus continet omuia entias in
quantum habet {pecies innatas omnium-. ,
qua funt in rerum natura; & habet natura-
lem cognitionem omnium nataralium, vt
ditum eft qualt.-150.& 153. Hounio, quinon
habet fpecies innatas, & naturalem cognitio-
new omnium naturalinm , continet omnia
entia inferiori modo, in quactum elt quo-
dammodo compofitus ex omnibus generi-
bus rerum, & habet in fc omnia gencra re-
rum. Nam in quantum continet in fe ani-
mam rationalem fpiritnalem , habet in fe ge-
nus fubftantiarum fpiritualiuvm s in quantum
habet corpus maxime temperatiim, ac remo-
tum 4 contrarijs, habet {imilitudinem cor-
porum ceeleltiom, quaz non habent qualita-
tes contrarias . Quatuor elementa continet,in
quantum cx ipfis componitur: & gquidems
iuperiora clementa, nimirum aer, & ignis
exccduntin eo [ecundum virtates, hoc et fe-
cundum calorem, & humiditatem, fiquidém
vita prefens confiftit in calore, & humido.;
duo vera elemenrainferiora, hoc eft terra,
& aqua excedunt mole, vrexplicatum eft
nums. 6.

9. Ha&enus cam San&o Thoma art. 1.
quafl. 91.egimus de materia feucaufa mate-
riali, ex qua formatum fair corpus Adami :
fequitur , vt cum codem art 2. agamus des
caufa efficiente, d qua fuit formatam ., Quz-
ritur ergo lexto , virum corpus Adami fuerit
ex limo terre formatuin immediaté a fola

Liber 1V.Quzftio CCL.

705
Deo fine concurfu altivo vllius canfe fe-
cunda .

10. Refpondeo Philonem lib. 1. de Opifi-
cio mundi docuiffe Deum in formando cor-
pote Adami habuifle Angelos cooperatorcs,
cofque ad cooperandum inuitaffe illis verbis:
Faciamus bominem ad imaginem , ¢r fimilitudizern
noftram 5 & hanc fuiffe opinionem Iudzorum
tradit Chryfoftomus homil. 8. in Genef. Vi-
detur hacfententia defumpta fuifle ex Plaro-
ne in Timzo, vt docet Augultinus lib.1 2. de
Ciuit.cap. 24. eamque fecuti funt etiam Bafi-
lides, Cherinthus, & Manichei, vt refert
Epiph. heer. 23. & 66.

11. Contra hunc etrorem communis (cn-
rentia Patrom, & Theologorum docet folum
Deum fine concurfu a&ioo Angelorom im-
mediaté formafle corpus primi hominis de.s
limo terrz . Tradiderunt hanc fententiam
Bafilins Hom. 9. in Hexam. Ambrofius lib.
6. in Hexam. cap. 7. Chryfoft. homil: 8. ins
Gen. Cyrillus Alexandrinus lib.1. contra lu-
lianum , Augualtinus pluribus in locis, nimi-
ram lib.12. de Ciuit.cap.24. lib. 16. de Ciuit.
cap. 6. lib.g. de Genef. ad litt. cap.o. vbilicet
loquatur de formationc Heuz , affert ratio-
nem communem etiam formation: Adami .
Poffunt pro eadem (ententia afferri omnes illi
Patres,qui verba illa faciamus hominem tribuunt
tribus Perfonis diuinis, qui Patres fune Atha-
nafius orat, contra idola, Hilarius lib. 4. de
Trinit. Epiphanius here(.23.& 66. Ambrofins
lib. de dignitate Homunis, Augutt.lib.imper-
fedto in Genefim , cap. vinmo, Cyrillus Ale-
xandrinus lib. 1. ia lulianum , Clemens lib. s.
Conltitut. cap. 6. & alii Patres, quos fequun-
tur Theologi communitér cum Sanéo Tho-
ma hae queaft. 92.art. 2, qui hoc confirmar ex
illo Ecclel. 17. Densde terra creauit bominem .
Aungultinus autem lib. 16- de Ciuit. cap. 6.
probat verbailla faciamas bominem ad imaginem,
& fimilitudinem nofiram 5 non fuille directa ad
Angcelos, quiancfas eff credere ad imaginem An-

Zelorum bominem faium .

12. Probatur hec communis fententia,
ratione,quam affert San&us Thomas hoc art.
2. qualt. o1. Ex didtis enim {upra quaft.203.
Pldronici ficur exiftimarunt omnes formas,
quz funt in materia , eflec quafdam participa-
tiones formarum immaterialium, quas voca-
bantideas, {ic opinati funt formas f{eparatasa
materia caufare formasin materia . Auicen-
nas autcm opinatus eft aliqua Intelligentiam
producere omnes formas Hlbﬂantialcs, agctia
auté corporca folum difponere materiam ad
formas fubftantiales.Vtraque opinio cx prin-
cipijs Ariftotelis 7.Metaph. tex. 26. 27.& 32,
reijcitur. Nam forma materiales non primo,
& per fe fiunt, fed folum copofitum primo,&
per [e fit:led quodjprimo & per fc fit debet fic-
ri A fimili: ergo copofita materialia debér fie-
r1d compofitis materialibus , puta equus de-
bet fieri , & generari ab equo materiali, &
forme in materia debent procedere 4 formis
Vuuu in




706

in materia, non autém 4 formis feparatis 4
materia, alioquin, quad generatur , non ge-
neraretur 4 fimili, fed 2 diffimili : ergo An-
pcli, qui funt forme feparatz ; non poflunt
ymmediaré producere corpora , ac proindé
necc porucrunt preducere corpus humanum
Adami: crgo folus Deus, licet fit immateria-
lis, quia porcit creare ipfam materiam, pogcit
ctiam in matcria produccre quamliber for-
mam abfque adminiculo prazcedentis form
exiftentis in- materia s pnta poreft produccre
immediaté ignem , civfgue formam, nons
concusrente ighe, vel alio corpore continen-
te formalitér, aut virtualitér formam ignis:
Angeli autem non poflunt tranfmutare ma-
teriam ad vllam formam ; nifi adhibitis femi-
nibus quibufdam, ve docer Auguft. lib.3. des
Trinit. cap. 0. & prebatumeft {upra quaft.
203. icd ante predudtionem primi COrporis
humani, quale fuit corpus Adami, non pre-
cefferar vllum aliud corpus humanum , nec
vllus homo , chius virtute primum illud cor-
pus formaretar per viam naturalis generatio-
niss ergo primum corpus humanum idonel
anima rationali fuit produ&um , & forma-
tum immediaté i folo Dco.

13. Quogritur feptimo, virim licet Ans
geli non formarintcorpus Adami, tamen ali-
quod minifterium in eius formatione exhi-
buerint .

Refpondet San&us Thomasin refp. ad
1. Potuit feri, we aliqued minifierium in formatione
corporis primi hominis Angeli exbibuerint, ficut ex-
bibecbunt in viima refurreftione , pulueres coldigen-
do. Ratio eft, quia vt dicit §. Auguftinus lib.
4. de Trinitate, cap. 4. corporalia difponuntur 4
Deo per Avgelicam creaturam, quo ad ea nimi-
riim , qu non excedunt virtutem Angelo-
rum : fed colligere pulueres, ex quibus in vi-
tima refurre@ione reformentur corpora hu-
mana;non excedit virtutem Angelorum s re-
formatio vero corporum , & reunitio anima
excedit virtutem Angelorum , ficut jllumi-
nario ceeci, & refurrectio mortui? ergo in
virima refurre&ione Angeli poterunt mini-
ftrarc in colligendis pulucribus, non autem
in ipfa reformatione corporum , & reunione
cuin animabus rationalibus . Proportionali-
terio ipfa prima formatione corporis Adami
Angeli potuerunt coopetari in coliigendo
limo terrz , non autem in ipfa formationes
corporis humani, ac anunz vnione . Sicut
enim Angelus non potelt reformare corpus
mortuum , prout requiritur ad hoc, vt reu=
niatut anima rationali, (ic non potnit forma-
rc corpus Adami, prout requirirchatar ad
hoc, vtanime vairetur. Etiamfi verd con-
cedatur Angelum pofle fupernaturalitér hac
facere; tamen tale miraculum non elt admit-
tendum factum fuiffe de fa@o , cum non ha-
beat fandamentum in Scriptura , imo Moy=
fes dicens Formantt Deus hominem de limo terra ,
oppofitam infinuet.

14. Quarituroftauo, virum corpus Ada-

De Formauone corporis Adami.

mi fola virtute corporis czléftis potuerit fot-
mari , & organizari, prout requirebatur, ad
hoc , vtinformaretur anima rationali !

Refpondeo negatiué. Ratio eft, quia
vt cum communi fententia docet Sandtus
Thomas in refp.ad 2. animalia perfeila, qus
generantur ex [emine; non poffunt genevari pev folam
wvirtutem corporis celeflisyvt Auicénas finxitslicet ad
€oruty getierationen: naiuralem cooperctuy vivtus ces
leflis corporis , proat philofophus dicit 2. Phyfic. t.
26. quod homo genevat bominem ex materia, & Sol 3
fed homo elt animal perfc@iffimum: ergo
licer corpus ceelefte fufficiat ad generandaali-
qua animalia imperfeéta ex materia difpofira.
tamen non fufficit ad generandum homi=
nem 5 nec ad formandum corpus humanum ,
prout requiritur ad hoc, vtinformerur ani=
ma rationali . Licet ‘igitur morus cali fit cau~
[a trafmutationum natayaliuns non tamen trafmuta=
ticnum 5 qué fiunt prazer naturs ordinem s & fola
wiriute dinina , (icut quod mortui vefufcitantur  quod
cact illuminantur  quibus eft fimile 5 quod homo ex
Limo tesre formatar , veloquitur San&us Tho-
mas inrefp.ad 3. Potelt tamen admitti, quod
ficut Angeli concurrerunt remoté ad forma-
tionem primi hominis , colligendo limum s
terra , {ic corpus celefte remoté concurrerit,
imprimendo mareriz aliguam remotam di-
fpofitionem .

15.  Quzritur nono, inquo fenfuS. Au-
guftinus lib. 7. de Gen, ad litt. cap. 24. dicat,
quod homo fadtus eft fecundum corpus in.
operibus fex dicrum , fecundum caufales ra-
tiones, quas Deus infernit creaturz corpo=
rali ; poftmodum vero formatum adtu.

Refpondeo cum Sancto Thomain refp.
ad 4. quod corpus hominis przextitit in cau-
falibas rationibus , non fecundum potentiam
actinam creatam, qua pofict illud naturalitér
producere,fed fecundum porentiam pafliuam
rantum , ita vt ex matcria prackiltente ficei
pofler 4 Deo.

16. Quzritur decimo, vtrum Deuscone-
ftituerit corpus humanum in conuenienti, &
optima difpofitione,in crdine ad cius finem =
hoc eft in ordine ad animam rationalem,einf~ *
quc operationes.

Refpondeo affirmatiué cum 53&o Tho- i
mz hic queft91.art. 3. Probatur: nam vt &
docet Ariftoteles 2. Phyfic. f. 24. quiliberar~ |

tifex induciz fuo operi optimam difpofitio- *z

nem, non fimpliciter, fed in ordine ad finem
operis, & i talis difpofitio habear fibi adinn=
Gum aliquem defeétum, talis defectus dici-
tur fequi , non ex defeétu agentis, fed ex ne-
ceflitate materiz ; illumque defeGum artifex
non impedit : cx. g.artifex, dum facit ferram
ad fecandum, facitillam non ex materia im-
pliciter optima, fed ex optima, & aptiflima
ad fecandom , nimiram ex ferro s nec facit
ex materia {impliciter meliori, ac pulchriori,
putaexauro, argento, vel vitro, quia talis
materiaefiet inepta, vel minus aptaad finem
fecandi; fed omnes res naturales producun-
tur

)
.-
k
r




T R

L T S

B e T

*rﬂwwﬁx N .

LibCf EV Q'LE x

eur ab arte diuina, ac proind¢ funt opera ar=
tificiata ipfius Dei: ergo Deus prafertim ins
prima rerum conditione produxit amnes Ics
nataralesin difpofiticne oprima, non fimpli=
citérs fed 1 ordine ad finems: crgo ctiam cork
pus humanum Adami produxit in difpofitios
ne optima, non fimpliciter , fed in ordinc ad
finem ; fed finis proprivg corporis humani or-
ganici, & eius organorum eft anima rationa-
{is , & eius operationes: nam materia elt pro-
pter formam ; organa, & inftramenra funt
propter operationes per-ipfa exercendas: ergo
Deus corpus humanum , eiufquc  organe
conftituit in difpofitione optima s non fims=
plicitér, fed in ordine ad animam rationalem,
& ad operationes humanas exercendas , defe-
€tus aatem, gui in corpore humano fequua-
tur ex tali difpofitione, fequuntur ex necefli-
tate materie .

17. Quzritur vadecimo, vtram in hos
mine fenfus guflus, & radtas, & fenfus inte-
riotes fint perfedtiores,quam in quolibet alio
animaii ¢

Refpondeo affirmatiué . Ratio eft; quia
cum homo it perfe@iflimom animal , & in-
digeat fenfu ad intelligendum , debet habere
perfe@iffimam vim {enfitiuam; fed virtes
{-nfitiua animalis fandatur in taltu s ergo de-
bait habere perfedtifiimum tadtum; fed gu-
ftus eft quidam tactus, v diGumeft in phi-
lofophia quaftio 29.de anima, ergo debu-
it ctiam habere perfediffimum gultum. ,
vt patet ctiam ¢X €0, quod homo magis
quam alia animalia_difccrnit differentias. fa-
porum . Quia verd ad intelligendum maxi-
me conferunt quatuor potentiz fenfitine in-
teriores, Dimirum fenfus communis , imagi-
natio , zftimatiua, & memaria, de quibus
actum cit guaft. 230. nu. 4. & in philofophia
queft. 20, & 30. dcanima, ideo homines de-
bent habere potentiss {enfitivas interiores
perfectiores,quam vilnm alind arimal . Quia
verd ex temperamento mediocri requifito ad

» perfeftionem tactus fequitnr ex neceflitates

materie ; quod tres alij fenfus ; odoratus ni-
mirum,, audicus , & vifus fint minus perfedi
in homine ; quam in quibufdam alijs anima-
libus, ide6 10 homine tees i1 fenfus funt im-
perfectiores, quam in quibufdam alijs anima-
libus , vt iam explicabitur . :

18, Queritur duodecimo, verum, & qua-
re fenfus odoratus, fincolfadus firin homi-
ne imperfedior, quam in vllo alio animali 3

Relpondeo tationem cffe, quia homo
inter omnia animalia debuit habere cere-
brum proportionalitér maximom, tum vt
in co liberius fierent operationes quaruor
fenfunm interiorum , quz {unt necelfaria ad
intelligendum; tum vecercbrum fua frigidi-
tate temperaret calorem cordis, quicalor de-
buit effe maximus ad hot, vt homo pofet
redtus incedere: calor enim,cum fpiritus mit-
tat (urfum, valde confert ad rcétéinceden-
dum  ideogue fenes cx defe@u caloris incur-

ol CFE:

727

pantur: fed magnitudo cerebti propter {uam
maximam humiditatem impedit odoratum ;
qui requurit ficcitatem : ergo. Addo catera
animalia odoratu prafertim vtiad cibum in-
ucniendum, ac proindé indigere adoratu val-
dé perfedto.

19. Queritur decimo tettio , quare hoe
mo habeat duos fentus, vifus, & auditus , im-
petrfedtiores , quam alia quadam animalia, co
pacto, quo Aquila habert fenfum vifus mulid
perfedtioretn s quam homo?

Refpondco rationem effe , quia homo,
vt habeat perfedtifficium tadum, deber ha-
bere eomplexionem maxime temperatam ;
{ed ad perfe@ionem horum duorum fenfuum
requiritur exceffus aliguar@ primarom quali-
tatum , qui cxceflus datur in aliquibus alijs
animalibus; ergo . Ex eadem ratione quadam
animalia- funt velociora homine, fiquidem
excellentia velocitatis repugnat zqualitati hu-
manz complexionis.

20, Queritur decimo quarto, quarc ho-
mini non fint dara regumenta, & arma natu-
ralia, ficut omnibus , aut plerifque. alijs ani-
malibus ?

Refpondet Sanétus Thomas art. 3. in.
refp. ad 2 ranionem cffe, quia cornua , & vn-
gulz,qua funrarma quorundam animalivm,
ac denfitas corij, necaon multitudo pilorii, ac
plumarom , qua fupt eorum tegumenta ,
oriuntur ex €o, quod dita animalia habeant
complexionem valde terrcam:led complexio
vald¢ terrea repugnat mediocritati, ac teneri-
tudini complexionis humana: ergo. Addit
Sanctus Thomas, qued home loco horum
habet rationem , & manus, quibus potelt fibi
pararcinnumera genera aymorum, & tegu-
mentorum , & aliorum ad vicam neceflario-
rum;, vel vilinm, ideoque lib. 3. de animas
t. 28, manus dicitur arganum organorum , fiucs
inftrumentune inflrumentorum « Quid verd homo
petnataram ratiopalem: poreft excogitares,
conciperc , & inuenire quodammodo infini-
ta , debuit habere manus, quibus poflet cf=
ficere, & {ibi parare infinita inflrumenta .

21, Querntur decimoquinio, guare ho-
mo, qui plus diftard plantis. quam 4 brutis
animalibus , habeat flaturam reGam , ficut
plantz , lion autém pronam , ficut brata ani-
malia ?

Refpondet San&tas Thomasin refp. ad
3. afferendo quatuor rationes , propter quas
conucniens fuit, vt homo haberer faturam
rectam . Prima ratio eft, quia brutis animali.
bus fenfus dati funt folim ad vitz necefaria
procuranda, ideoque bruta non deleGantur
fenfibilibus , nifi in ordine ad cibos, & vene-
rea ; at homini fenfus dati funt, non folum
ad vite neceffaria procuranda, fed etiam ad
res per fenfus cognofcendas , & contemplan-
das, ideogne homincs dele@antur ipfa pul=
chritudine, & proportione fenfibilium fecut-
dum fe, & non lolum in ordine ad cibum, &
venerea ; (ed fenfus pracipud {unt in facies ;

Vauu z ergo




708

éroo brita animakia debucrunt habere faciem
ad terram pronam , quafi ad quarenduny, &
procurandum cibums homo verd debuit ha-
bere faciem creftant , vt per fenfus:, & praci-
pué per vifum yqui efl fubtilior 5 & pluresres
tum difterentias oftendit, libere pofict €x
omini parte {enfibilia cognofcere, & contem-
plari; non folum terréftria,fod etiamy cogleftia,
& ex omnibus colligére; ac venari intelligibi=
les veriates .

22. Secundd ratio eft+ Quandoquidem
opcrationes quatuer fenfium intericrum
fifit homini niaxime vtiles, & neceflariz ad
intciligendusm 5 cerebrunt, in cuius orga-
nis excreentur , non debuit effe déprefium,
fod fapra cateras partes COYporis ¢leuatum,
vt liberé poflet tales operationes cXCrcere »

33, Tertia ratio eft . Si homo haberet fta-
purap pronam, ficat bruta animalia, deberet
vii rfanibus loco' pedum anteriorum, ac
proindé non poffer manibus vti liberé ad ope~
ra actinm exercenda ; ad pugnandum &c.

34.  Quarfa ratio eft . Si homo haberet
flaturam pronam, & vreretur manibus loco
anteriorum pedum , deberet cibum fumeres,
non manibus ; fed ore ; ficut bruta sergo de-
beret haberc'os aptum ad cibum fumendum:
fed os vt effet aptum ad cibuny fumendum,
deberer efle oblonguny,; ac labijs craffis , &
duris prditum , lingud etiam debéret cifes
dura, ne ab exterioribus l&derctur , vVt ins
alijs animalibus videmus: ergo homo debe~
ret habere os oblengum , labia dufd; & craf-
{a, ac linguam etiam duram : fed talis difpofi-
tio otis, labiorum; aclingue cft inepta ad
loguendum , & voces articulandas * animal
autem rationale debet effe locutintime: ct-
go.

35, Addit Sanétus Thomas, quod:licét
homo habeat faturam redam, ficut plantz ,
tamen in difpofitione flaturz magis diftat
a difpofiticne Rature plantarhm, quam i
difpofitione flatura aliorum animalium. Ra-
tio eft , quid homo habet caput, vnde oriumes
qur nerui; & habet @8, quo fumit€cibum,
verfus coclum ; quod eft fuperior pars mun-
dispattes auté m inferiores habet obucrfas infe-
ripti partimundi, hoc eft centro terra ;s €180
hiabet Ratutam opfimé difpofitant iuxta dif-
pofiionem mundi. At plantz habent radi-
ces ; qua funtvelui capur, ac nerui planta-
riim , ac'velari 08 qao frmunftalimentum »
adeoque {unt pars faperior plantartuny; ver=
(s centrum » hoc eft verfus inferiorem par-
teny ninndi s partem'autem inferioremt fui 5
Foc e ramos, obuérfam ¢celo ; hoc eft fupe-
rioti parti mandi: ¢rgo fatura plantirum
difpofitd'eft contrario “modo, a¢ fit difpofita
{farura Hominis, idéoqué home dicitur ar-
Bor inuetfs. Bruta snimalia difpofita funt
medio modo), hoe eft iuxta longitudinem
mond. Nam fuperior parsanimalis et ca-
put, & o8 , quo flimsintalimentun, irifetior
pars eft, quacmitcubt fuperfi uum;quE-par

De formatione corporis Adami.

tes difpofitz fuat iuxea longitudinem mundt.

26 Queritur decimo fexto , quUAre cum.s
Deus fecerit non folum hominem ; fed etiam
alia opeta fex dierumn, ramen Scriptura diter-
fo modo loquendi viatar, cum agit dehomis
ne, ac cum agit de alijs operibas fex dierm .
Nam cztera opera defcribit ;dicens: Dixi
Dens fiat ; ¢ faltum cf i opusastem hominis
defcribit dicens dixit Deus: faciamus bominem «
Et eveauit Deus hominems : formauit Deus bomi=
Hnem .

Refpondet Sanctus Thomas artic. 4.huius

quaft.o 1. in refp. ad 1. Duod wtitur Sevipturain. .

produttione bominis [peciali medo loquendi, ad ojten=
dendam, quod alia proprer hominem fatla [unt. Ea
eninn 5 qua principaliter intendimnus, cum maiori de-
libevatione , ac fludio confuewimus facere » ldco
Scriptura agens de productione hominis vti=
tur illo modo loquendi : Dixit Dens : faciamus
Bominem . Czterum , vt Auguftinus aduertit
lib.6.de Gen. ad lict cap.r2. Scriptura teftatue
non folum hominem, {ed alia omnia fata ef=
fe 4 Deo ,dum pfal. 101. dicit : Opera manuum
tuaram funt celi , & plalm. o4, Aridam fundaue-
runt manus eius . Addit Sanétus Thomas ins
refp.ad 2. quod Deus inducitur dicens ins
plurali numero: Faciamus bominem ad fignifi-
candam pluralitatemy Perfonarum , quaruis
imago expreflius inuenitur in homine , vt
cxplicabiturinfia qu.253.8¢ 254

27. Queritur decimofcptimo » Virum-s

Deus prius rempore formauctit corpus ho-.

minis y ac deinde corpori fam formato ani-
mam rationalem infuderit?

Refpondet Sanétus Thomas in refp-ad 3.
guod quia Gen. 2. dicitur : Formauit Dominus
Deiis hommem de limoterre , ¢ infpirauit in fa:
ciem eins [piraculion vita ; & fatus eft homo in ani=,
mam vikentem , hocita aliquiintelligunt, vi
fignificetur ; corpus hominis prius tempore
faifie formatum , & poftmodum Deum for-
mato iam'corpori animam infudiffe . Impu-
gnat S3¢tus Thomas hane opinignem « Nam

inconueniens efts vt Deus corpus perfe@é |

difpofitum ad animd produxcrit fine anima;
vel animam produxerit fine corporcs €rgo
ficuranima Adami aon fuit prifs jtemMpores
produdta , quam vnirerut corpori 5 itd corpus
Adami non fuit prius tempore produitum. ;
quam informaretur anima rationali. Ratio
vtrinfque eft, quiaclt contra exigentam ani=
ma, vt in primo fui effe non vniatur cOrpoftis

& eft contra exigentiam corporis perfedte dif=

pofiti ad animam’, vt gon informetur anima
rationalis fod Dens in prima conditione: na=
tira non opesatus eft contra naturales crige-
tias t ergo. Addit, quod fi inconuenicns eft;

vt anima rationalis, quz in fuoeffe non'de-.

peiidet 4 cotpore, in primo fui efie non voia=
tir corpoti ; & fortiori inconueniens eft> vE
corpus humanum , quod in effecotporis hu:
mani deépéndet abanima , tanquam 4 forma,
per quan conflituityr corpus hamanum, ins
primo fui cficnoninformetur anima. Idso

ali-

e -




v
¥
[

1
)

Liber IV. Quzftio CCL.

aliqui dixerunt , quod per illa verba fermauii
Deus hominem intelligitur produétio totius ho-
niinis cum corpore , & animas; per verba au-
tem fubfequentia,er infpiranit i faciem eins [pi-
yaculum wita , fignificatur, quod Deus primo
homini dederit Spiritum San&um , propot-
tionaliter acdedit {Apoftolis Spiritum San-
&um s cum lo. 20. Infafflanit, ac dixit : Accipite
Spirvitum Saniam .Sed contra hanc explicatio-
nemeft. Nam vt aduectic Augaft. lib. 13. de
Ciuit. cap.24. fubditar, & faffus eff homo in ani-
mam vinenters, qQuod Apoftolus 1. ad Corinth.
15.nenad vitam {piritualem , fed ad anima-
lem referts ergo dum dicitur , quod Deus
in{pitauit in faciem cius fpiraculum vitz, (i-
gnificatur,quod infpirauit animam,per quam
€épit viuere vitam animalem . Diceadumo
igitur , quod dum poft illa verba Formauit
Deus bominem de limo revre, {ubditur , & infpi-
vauit in faciem eius [piracalum wvitg,non fignificas
tur, quod Deus prins tempore formauit ho-
minem , acdeinde infpirauit in faciem ecius
fpiraculum vita, fed cxplicatur , quo pacto
formauit hominem , infpirando himirum illi
fpiraculum vite, hoc et animam rationalem,
qox ¢t forma hominis ; qua contituitur ho-
mo » & viuens. Simul ergo Deus formanit
carpis Adami , ac ercauit; & illivninitani-
mam rationalem , per quam cepit vigere . Et
quua vira prefertim feofitina maxime mani-
feftatur, & exercetur in facie, in qua funt
quinque {fenfus» & exercentur corum operas
tioties , ideo dicitur Deus infpiraffe fpiracu-
lum vitz in faciem,vt aduertit 8. Thomas in
relp. ad 4.

28. Quazritur decimo etano , vtrums
corpus Adami fuerit 4 Deo formatum ins
inftanti, & tetum imul, an paulatim in tems
pote, & cum aliqua fucceffione ?

Refpondco poffe nos confiderare duplicem
hominis formationem , Prima eft, per quam
ex limo teriz, feu luto formara eft fatualu-
tea hominis cum omnibus membris luteis ,

. puta corde luteo, hepate luteo , .oculis luteis
7 &c. qua ftarua erat foliom ‘corpus huntanum

a&quidoce, & conftabat ex oculis, qui foltims
aquidoce erant oculi, corde’; quod fokim -
quinocé erat cor. Secunda formatio hominis
efts per quam fatua illa tranfmutatafuic ino
hominem, ac corpusluteum in corpus cum
carnibus , & offibus}, cor luteunvin ‘cor cars
néum &c. ? 1

29.  Exiftimo igitur prius Deum , coope-
rantibus Angelis, per imotuin local; ac pro-
indé fucccfliue,fed breviflimo temporke, fors
maffe ftatnam luttam hominis , deindé 1a in-
flanti, ac rotam fimal illam ' tranfmutade ins
veruin hominem ; &‘verum corpus huma-
nim conftantém e€x catnibus.& oflibus, curm
formafubftantiali, & omnibusaccidentibus
corporis humani. Probatar: nam Deus fa-
clens alia opeia fex dicruni ex matetia antes
creata, materiam motiebat localiter,ac proin-
de,uccefling, prout requirebatur ad illa ope-

709

£a, formas autem producebat inflantancé: er
gocodem pacto (e geflit)in formatione homi

nis. Probatur antecedens : nam cum gen. 1,
dixit , Congregencar aque in wnum locum.; aguas

illas mouit localiter, & congreganit,in voum
locum maris . Dum fecit Solem 5 & (yderas
¢x materia prefuppolita, materiam illam mo-
uit, & figurauitlocalittr, ac deindé operatio-
ne inftantanca dedit.illi formam,& lucem So-
lis.Dum pifces, & aues fecit ex aqua ; anima-
lia autem terceftria fecit ex terra , materiam.s
mouit localiter, a¢ deind¢ inftantaneé prodn-
xitformas, & accidentia pilciom,auivm, &
animaliom terreftrinm; ergo . Ratio eft,quia
in prima produdione rerum naturaliumDeus
voumquodque opas fecit co pado , quo cxi-
gebat fieri : fed madteria exigebat nioueri lo-
caliter , ac fuccefliaé ; formz autem fubftan=
tiales exigebant produci totz {imul, & inftan-
taneg ; ergo . Confirmatur: nam Deusin re-
farrectione pulueres corporum. refufcitando-
rum congregabit localitér , & fuccefliug,mis=
nifterio etiam Angelorum , vt cum Sancto
Thoma diximus num.12. iplam vero re vhio-
nem animaz cum corporibas , & tranfmuta-
tionem materiz in corpus humanum efficiet
inftantanc¢ , ac non cooperantibus Angclis:
c1go proportionaliter in prima hominis for-
matione materiam luteam congregauit loca-
liter per motum fucceffisum , cooperanti-
bus-Angelis , materiam vero illam tranf{mu-
tagitin hominem , & in corpus humanum.s
inftantaneg , & fine vlla cooperatione An-
gelorum .

30- - Hinc poffunt conciliari authoritates
Patrum; quz videntur contrariz . Aliqui
eaim infinuant corpas primi hominis forma-
tum fuiffeinftantancé , ac fine vila (ucceffio-
ne. Nam Damafcenus lib. 2. de fide cap. 12,
dicit s Corpus.cr anima wua creata fung,non autem,
wt Origenes delivanit, hoc prius,illud poflerius. ldem
viderur docere Gregorius Nyffenus lib. des
opificio hominis, cap. 28.& 2¢. & hanc fen-
tentiam vt probabiliorem fequitur Suarius
lib. 3. de Opcre fex dierum, cap. rema23.

31, - #t Chryfoftomus Homilar2. & 13, in
Gen. quem fequuntiir Abulenfis in cap. 2.
Gen: & Callro contra herefés verbo Animd,
herefiz. docent corpus Adamifuille organi-
zatom fuccefline . Conciliantur. Nam qui
dicunt corpusAdami organizatum fuifle fuc-
ceflide, loquuntur de organizationé illa z-
quiuoca; qual compadtum, & organizatam
eft corpuslutecum Adami cum membris, &
oculis luteis &c. quod corpus erat humanum
folimzquinocé , non‘autem negant corpus
illad 2quinoce humanum 4 Deo inftantaneé
tranfinutatum in corpus humanum cum ve-
ris carnibus, ofsibus ," ac veris organis . Qui
verd dicunt corplis hvmanum inftantance , &
-non fuccefline fuiffe formatum ; ac in cadem
infltanti creatamyanimaniy illique vnitam ; lo-
quuntur de formatiene, qua formatum cft
corpus vere humanum cum carnibus , &

ofsibus ,




710

oflibus : at non negant prius formatum fuiffe
fuccelMiue corpus luteum hominis, quod o=
Ihm zguinoce erat humanum,ln codem fen-
fit Joquitnr Sanétus Thomas hoc art.4.qu.o .
in refp. ad 3. dicens corpus Adami non fuifle
forwatum prius teaipore, quam creata fucrit
anima, illique vnita, fed fiimul cum animea .
Cum enim artic.2. in refp.ad 9. admittat An-
gelos cooperatos fuifie proportionaliter’; ac
cooperabuntur vitime tefurreétioni , colli-
gendo pulucres, non negat materiam lutcam
fuiffe motam localitér , & fucceffiug .

QVASTIO CCLL

Virum Muliers hoc efi Heua debuerit imme=
diate prodwci a Deoex cofia viri
¢ in adintorivm Viri ?

. T hom.qnafi.9 2.art.1.2.3.4.

T EXplicata produétione viri, agit Sandtus
Thomas qualt g2.de produltione mu-
lieris, hoc eft Heuz .

Queritur ergo prime cum Sanéto’l ho-
ma artic, 1.qoaft. 92, verum mulier in prima
rerum produétione debuerir produci in ad-
jntorium viri?

Refpondet affirmatiue . Probatur ex
Scriptura , in qua Gen. . refertur Deus dixif+
(e i Nonoft- bonum bowminem effe fol nm:faciamus ei
edingorinm fimile fibi . Aliquidixerunt mulie-
e fuiffe vire necetfariam in adintorium ali-
quorum operum . AtSanctus Thomas docet
mulicrem effe viro neceffariam;, non in adiu-
tofiuvm alicuius operis,, fed in.adiutorinm ge-
serationis - Ratio eft, quia ad ominia alia ope-
a vir conucnientius potelt adicuari per alili
virum , quain per mulicrem & ergo mulier
fuir viro neceflaria, non vr adiuuaret ad alias
opera;fed vt adiuvarer ad generationem filio-
ram; per quam fpecies humana conferuare-
tur, & propagasetur .

2. Secd potelt fecundo queri, guarc cum
in plantis, & in aliquibus animalibus impcr:
fe@us noa detur diftinchio. fexus mafculini 4
foeminino , & mafculid femina, in anima-
libus per fe@tis,ac preeferting in homine detur
talis dillinétio @

Refpondet San@us Thomas tres effe claf-
fes corporum yviuentium . In prima claffes
funt , que non habent virtutem a¢tiuam ge-
nerandi , fed generantur ab agentibus alterius
fpecici, cuinfmodi (unt quaedam plantz , &
quadam animalia , quz iuxta communem
{ententiam Philofophorum non generantur
cx femiuc » fed virtute agentiom coeleflinm
producuntur ex materia difpofira . Inhis vi-
uentibus proprié non datur mas, neque foe-
mina. Infecunda claffe funt, in quibus da-
tur virtus generatiua, activa, & pafliua conid-
¢tain codem indiniduo s vtaccidit in plantis,;

De formatione Heuaz.

que generant fibi fimile cxfemine . In tertia
claff funt animalia perfe@a ,_in quibus mas
eli diftin@us , & feparatus 4 foemina: nams
mas eft , qui per femen generat {ibi fimileins
altero ; Foemina cft, in qua fimile generatue
ab altero. Ratio, quarein plantis vVirtus mas
fculina, hoc eft adlina generationis femper (it
coniunéta viruti feeminine, hoc et pafhuze
generarionis , inanimalibus autem petfeclis
non femper fit conina&a, cih,quia in plantis
nobilifsima operatio viralis eft generatios ere
go plante debent femper habere virtutenm
altivam coniunéam paffive ad exercendaim
fuam nobilifsimam, & finalem operationeni.
Ar animalia perfcéta habent pro fine princi-
pali, non operationem vitalcm generandi ,
{ed operationes nobiliores fentiendizcrge non
debent habere vittutem mafculinam , &adi-
uam femper coniun@am faeminin, & pa fsi-
ua generationis 3* per hanc enimcaniunétio-
nem impedirentur ob operationibus fenfiti-
wis» Ad perfe@é enim cognofcendum valdé
conducit feparatio maris 4 foemina , vt patet
exco, quod animalia tempore coitas imper:
fe@ifs:mé cognofcunt , vt autem perfecting
cognofcant,debent feparaci. In anmimalibus 1gis
tur. perfeddis, nan omni tempore fexus mafculinns
coniungitur feminino » [ed Joliem tempore coitus » Tt
imaginemur per coitum fic fievi wiwm ex mave, €
femina, ficut in planta omns tempore coniungitur Vis
wafculina , & feminina , elfs inquibnfdam plus

abundet vua barum 5 in qu:’buﬁiam plus altera, VU-

loquitur Sanétus Thomas in corpore huius
artic. 1. quaft. 9z Addit Sandtus Thomas »
quod quia homo non folum ordinatar ad
opus vitz fenfitina,quod et featire,fed ctiam
ad nobiljus opus vitz . intelle&iuz , quod cit
intelligere,ided in homine fuit maior rario,ve
virtus mafculina ditinguerctur a foeminina ,
& vi foemina {eorfim producerctur d marc ,
fed ita, vt pofsintconiungiad commune Opus
generandi filios , ideoque poft formationem
mulicris Gen. 2. dicitur Erunt duo in carne Vi o

Ratio allata, propterquam cura 1a plantis
virtus mafculina ir coniundta feeminine, i
animalibus perfectis debeat effe feparata , de- o

siipta cft cx Ariftotele pluribus locis; ac pre-
fertim lib. 1. de Generatione animalinm,cap.
20. vbi paulo ante finem dicit . Awque bac om-
nia vellé @ natura ita condita funt . Plantarum enim
[ubfantie non alind munts » nulla aftio , nifi genera=
tio [eminiseft , quod cim maris , ¢ [eming coitn
efficiatur., mifcuit eanatuia , indifevernmque Jexum
maris, ac feming plantavum generi tribyit &e, At
animalis-meunns, nov Solum generare, quod communt
ommium vikentium eft , [ed etiam coguitionis alichs

dus paticeps wnumquodque efl, alind maioviss alind

minoris » alind winime « Senfum etenim babent ¢7¢.
Sed cum viuat etiam quod animaleft xeceffe fit, cum
fingi inentis munere opus eft , tuttc coennt 5 CT M-
Jeentur s & quafi plantacfficiuntur -

3. Quzritur tertio, guarecum foeminas
fit impertecta ; ac quaft mas lefus, & occafionatns,
vt dicit Ariftoteljs lib. 2. de generatione einio

mal.

J
!
‘.




e

mal. cap. 3. propé finem, ideoque naturain
generatione primo, & per f¢ intendat ma-
rem , foeminam autem generet occafionali-
ter, & prater intentionem,quando noa potelt
confequi perfectionem maris, tamen Deus
in primarerum inftitutione noa folum pros
duxerit virum, fed etiam mulicrem ?

Refpondeo cum Sancto Thoma hoc art.
1.quefl. 2. inrefp. ad 1. naturam particnla-
rem in generatione per fe intendere folum
marem, fosminam autem producerc occafio-
naliter , & prater intentionem :at nataram
vniucrfal€ per fe intendere, & producerectid
foeminam; & quia intentionature vniaerfa-
lis ct conformis intentioni dininz , d qua de=
pendet, Deus per fe intendit non folom ma-
rem , fed etiam foeminam , idecoque conden-
do, & inftituendo naturam, debuit producers
non folum vitum , fed etiam mulierem . Ex-
plicatur . Mas , in quo prafertim cft virtus
aiua,per fuam naturam patticularem inten-
dit producere fibi fimile perfectum, ac proin-
dé marem , focminam autcm generat praeter
incentionem,vel propter debilitatem virtutis
actiuz , vel propter aliquam materiz indil-
pofitionem , vel propter actionem alicuius
caulz extrinfeca, pura ventorum auftralium,
qui quia {funt valdé humidi, reddunt marte-
¢izm nimis humidam , ac proindé indifpofi=
ram ad generationem wmaris , vt docet Arifto-
teles lib..4. de gencratione ammahum ».€apP-2.
ergo mas per fuam naturam particularem ge-
nerat foeminam prxter intentionem , & to-
Jum occafionalitér . Atnatura vaiaerfalis, ac
Deus per feintendit omnia, que funt necef-
faria ad generationem animalinm , per quam
propageniur, & conferuentur fpecies ; fed ad
generationem animalium requiritur non fo-
Iiun mas , fed etiam focmina ; ergo naturas
yniuerfalis ; ac Deus per {e intendunt genera-
tionem non folam maris, fed ctiam feeminz,
ideaque Decus condens naturam debuit pro-
duccre non folum marem , fed etiam foemi-
nam .

4. Queritur quarto , vtriam mulier in.
ftatu innocenti® , ac naturz integra deberet
efle naturalitér fubie@a viro,ac proinde Heua
cffet fubiecta Adamo?

Refpondeo cum San@o Thoma in re-
fponfioncad 2. duplicem effe fubic&tionem ,
Prima eft feruilis , per quam przxfidens veitur
fubie&o ad viilitatem prefidentis . Secunda
cft fubietio ceconomica,, vel ciuilis  ac poli-
tica,per quam qui prxeft imperat fubiedto ad
vtilitatem » & bonum ipfius [ubieéi. In fta-
tu innocentiz , ac natura iategre non fuiflet
fubietio feruilis, que poft peccatum intro-
du@a elt in pznam peccati; fuiffer tamen
fubie@tio ceconomica, ac politica, feu ciuailis.
Ratio eft, quia in ftata innocentiz debuiffet
dari bonum ordinis in humana multitudine,
per quam minus fapientes gubernarentur 4
fapientioribus. Hinc qumrur »quod in ftatu
innocentie ac naturx integre mulics fuiffet

LiberlV. Quaflio CCLIL

711

fubiecta viro {abieione non quidem feruj-
li, fed ecconomica, quia naruralitér vir cft fa-
pientrior muliere, ac promndé mulier debet
gubernari 4 viro propter bonum ipfius mus
lieris .
$= Quearitur quinto , quare Deus produ.
xetit Henam,przuidens illam futuram Ada-
mo occafionem peccandi. )
Refpondeo cum Sanéo Thoma in refp.
ad 3. quod /i omnia, ex quibus homo [ampfit occa-
Jionem peccandi, Deus [ubrraxiffer 4 mundo,reman-
[ilfer mninerfum imperfeGium ; wec debuit bonuns
communc tolli , vt vitaretur particulare malam ,
préfestim ¢um Deus [it adeo potens,vt quodlibet ma=
Lum poffi ordinare in bonum , ac de facto malum
peccati commifli @ primis parentibus ordina-
rit ad bonum Incarnationis, vt explicabitur
{uo loco in tradatu de Incarnatione, . Videri
ctiam poffunt qua de permiffione peccato-
rum cx profeflo di&ta funt quaft.ss. ;

6. Queritar fexto,Vtram conuenicns fue-
rit, vt mulier formarctur ex viro, hoc eft
Heua ex Adamo., iusta illud Ecclefiaft. 17.
Creauit ex ipfo, {cilicer Adamo,adiutorium fimi=
le fibi , hoc elt Heuam .

Relpodeo affirmatiué cum San&o Tho-
ma art. z. quaft. 92.« Affert Sanétus Thomas
quatuor rationes, propter quaslicét in alijs
animalibus fgmina non fuerit formata ex ma.
fculo, tamen fuit conueniens, vt in homini=
bus mulicr formaretur ex viro. Prima ratio
elt. Homo fatus eft ad imaginem , & fimili-
tudinem Dei ; fed Deus eft principium totius
voigerfi » & omnium rerum : ergo vt homo
cffer proportionalitér {imilis , debuit primus
homoeffe principinm totius fpcciei huma-
ne, wuxta illud Apoftoli aGuum 17. Deus fe-
cit ex wno omne genus homigum .

7. Secunda ratio eft. In fpecic humana
cum mas,& femina matrimonio coniingune
tur, debent conuiuere per totam vitam : hoc
aut€non accidit in alijs animalibus : ergo re-
quiritur, vt vir valdé diligat vxorem ; fed
ad hoc,vt Adam valde diligeret Henam,mul-
tum conferebat, vt fciret illam formatam ex
ipfo Adamo : ergo conueniens fuit, vt Heua
formaretur ex Adamo:% ideoGen. a«deHena
dicitur: De viro fumpta oft, 5 fubditur : Quans.-
obrem velinguet homo patrem fuum , ¢ matvem [u,
& adbarebit vxori fuz .

8. Tertia ratio eft. Vit docet Ariftoreles
lib. 8. Ethic. cap. 12. in fpecie humana mas,
& femina coniunguntur, non {olam propter
filios gemerandos, vt in alijs animalibus, fed
eiam propter domefticam vitam s in qua
funt aliqua opera propria viri, aliqua pro-
pria femine , ac vic debet effe caput mulie-
ris; ergo conueniens fuit , vt mulier formare-
tur ex viro, tanquam ex fuo principio, & ca-
pite. )
9. Quartaratio myftica, & facramentalis
defumitur cx illis verbis Apoftolr ad Ephef.s.

Sacramentum hoc magnum eft. Ego autem dico n

Chriflos & Ecclefias ergo Adam fait figura,
Churi-




712

Chrifti , qui defponfauit Ecclefiam , ac pro-
indé ficut Ecclefia proceflit ex Chrifto, ab
eoque habuit principium, fic Heua debuit
ficri ex Adamo , tanquam ex fuo principio .

0. Queritur fexto, quare cun naturares

ciufdem fpeciei faciatex eadem- materia,
Deus Adamum formauerit de limo terre, He-
nam autem , qua erat ciufdem fpeciei cum
Adamo , formauerit ex Adamo, ac proindé
cx materia dinerfa ?

Refpondet San&usThomas in refp.ad 2.
quod natura creata eft dererminataad voum,
& habet detetminatum modum opetandi;
ideoque res eiufdem fpecici producit ex ca-
dem materia. At Deus, qui habet virtutem
infinitam , potell resciufdem Ipeciei faceras
ex materia etiam diverfa, ac de fato propter
rationes allatas Adamum formauir de limo
terte, Heuam autem ex viro,hoc eft ex Ada-
mo.

11. Aduertit San&tus Thomas, quod ex
naturali generatione contrahitur quadam
propinguitas impediens matrimonium , vt
patet Leuit. 8. ideoque filia non poteft ma-
trimonium contrahere cum patre . At quia
Heua proceflit ex Adamo , non per natura-
lem generationem,fed prater ordinem natu=
rz ,ideo ficut non fuit filia Adami, fic non.
habuit impedimentii,propter quod nd poflct
contraherc matrimonium cum Adamo .

12.  Queritut feprimo , verum veré Heua
“fuerit formata ex cofta Adami, vt videtur
clare docere Scriptura Gen. 2. dicens: I'mmi-
fit Dominus Deus [oporem in Adam,cumque obdor-
miffet 5 tulit nam de coftis eius ; & repleuit carnem
proea , & edificanit Dominus Deus coflam , quam
tulerat de Adame , in mulierem?

Refpondeo Caietanum in Comm. gen:
negare corpus Heuz fuiffe veré formatum ex
colta Adz, ac verba Genefis metaphoricé in-
terpretari . Molina in Trattatu de opere fex
diernm quat.24. afferit alios etiam candemo
docuiffe fententiam, {ed nemincm nominat,
ac Pererius lib.4. in Gen. diffut. de formatio-
ne Heuz, dicit folum Caiectanum hanc litem
mouiffe.Exitimatergo Caietanus Adamum,
& Heuam fimil tempore fuiffe creatos , fen
formatos de limo terrz, ac qua dicunturde
formatione Heuz ex colta Adami metapho=
rice intelligenda. Explicando autem mecta-
phoram dicit per ablationem cofte fignifica-
tum fuifie s quod per vxorem diminutum eft
robur animi in viro : perthoc, quod mulier
dicitur formata ex vna tantum cofta , fignifi-
cari debiliratem mulieris:per hoc,quod Deus
dicitar repleniffe carnem pro cofta, fignifica-
11, quod diminutio roboris in animo viri per
vxorem compenfatur fructu prolis.

12. Contra hanc opinionem dicendum
cum communi Patrum, & Theologorum
fententia , verba illa Scripturz non cffe intel=
ligenda folum in fenfn myftico, & merapho-
rico, fed etiam in fenfu litterali , & proprio ,
itaue fignificetur veré Deum prius tempores

De formatio

ne Heuz .

formaflc Adamum de limo terre, deinde ini-
mififfe foporem in Adam, tulific vnam des
coltis eius, repleuiffe carnein proea, & co-
ftam illam zdificaffe in mulicrem.

14. Probarur:na natrario hiftorica Scriptu-
re intellig€dactt proprié,prefertim ci proprié
intelligédd perfuad€r carextus, alia loca Seri=
pturz,& authoritas comunis Patrum , Intex
pretum, & Theologorum, ac ipfius Ecclefias
fed hxc omnia perfuadent natrationem, des
qua agimus, inteliigendam propric : ctgo
Probatur minor.  Primo enim Moy (es hiftos
ricé refert produdtionem primoram homi-
num , preceptum illis impofitum , coruni.
que peccatum , & pznam : ergo ficut antece-
dentia de formatione Adami ex limo terre s
& confequentia de przcepto impofito, einf-
que tranfgreflione,& pzna; intclligenda funt,
non folim myficé,ac metaphoricé, fed pro-
prié ; {ic que dicuntur de formatione Heux
ex cofta Adami, intelligenda (unt proprié;ac
non folum myfticé , & meraphonce ; negan-
doilla efle vera in fenfu proprio: alioquin.as
tota illa narratio poflet negari in fenfu pro-
prio.

15. Secundo narrationem illam proprié
intelligendam perfuadent alia loca Scripturz.
Nam Sap. 10, dicitur . Primus formatus eft &
Deo Pater ovbis terravum, cum folus ¢ffer falfuss &
1.ad Timoth. 2. Adam prius formatus eft, deinde
Heua:ctgo Adam formatus eft primus, &
folus,; ac proinde ante Heuam, & deindé for-
mataelt Hena, ac proindé Adam ; & Heua.,
non fuerunt fimul formati, vt Caietanus als
ferit+ Ecclefialt. 17. dicitur: Deus creauiz de ter-
ra hommem , & paulo poll, creanit ex ipfo adix=
torium fimile fibi : ergo afferit Heuam creatam
ex Adamo . Confonat Apoftolus Aé&or. 17.
vbi de Deco loquens dicit , ereanit ex vno omne
genus hominuym : ergo etiam Heua creata elt ex
Adamo ; & 1.ad Coriath. 11. dicits Nos vir
ex muliere, fed mulier ex wivo .

16. Tertio omnes Patres,Interpretes Scri-

pturz ; ac Theologi narrationem illam Ge-

nefeos in (enfu proprio intellexerunt, ac tra-

diderunt tamquam dogma certum,quod He-: -

na formata fuerit ex cofta Adami . Hierony-
mus in Comment. Epift. ad Philemonem. ,
explicans illa verba: Audiens charitatem tuam ,
¢ fidem 5 quam habes in Domino Iefu , ¢ ommnes
Sandlos eius , dicit : Credit quifpiam in conditoresn
Dcum o Non poteft credere s uifi prius crediderit de

Santtis eius wvera effe s qua fevipta funt; Adama’

Deo plafmatum: Hewam ex coftaillins , & latere
fabyicatam : Henoch translatum ¢r c. ergo Hiero-
nymus cenlet credendum vt cernflimum.
dogma, qued Heua fabricata fuerit ex cofta
Adami. Epift. etiam 61, ad Pammachiom de
crroribus foannis Hierofolymitani , dicit:
Heuam in typo Ecclefiz fuifle de cofta viri
adificatam . Idem docent Chryfoftomus ho-
mil. 17. in Gen. Anguftinus lib 9. de Gen.
ad lirt. cap.o & 12. de Cinit. cap. 21,5 & 23.
Gregonus Homil. 6. in Ezechiel. & lib. 3.
mo.




—_—

e Tl

Liber IV. Quaftio CCLI,

moralittm ; ¢ap. 24s ac ceteri Patres; & inter-
pretes explicantes locum illum Gen. de for-
matione Heua, & verba illa ad Ephefios §.54=
cramentum boc magnam eff . Idem docent Theo-
logi cum San&to Thoma art. 3. quaft. 92. &
cum Magiltro in 2. dift. 1. :

17 Quarto Innoc. 1. cap. gandemus, de di-
gortio , dicit & 4b initiovna cofta n vuam faomi-
namefl connerfa s & Concilium Viennenfe ins
Clement. 1. de Summa Trinitate dicit, Eccle-
fiam formatam fuiffe de latere Chrifli, ficat
delatere primi howiinis foporati Heua fibi
in coniugium eft formata.

18 Propter hacfundamenta Alphonfus de
Caftro lib. 2. contra harefcs, Verbo Adam he-
refi 6. opinioneni hanc Caicrani referr inter
harefes , enmque fequitnr Prateolus agens de
Caietano, licer vterque dicat [e opinionem ,
non perfonam damnare,{i guidend ablque du-
bio credendum eft Caicranuarabfque pertina-
cia errafle. Videri poteft Suarius lib, 3. des
opere {ex dicrum, cap.2. & Caftro,ac Pratco-
1us lociscitatis « Debet autem aduerti opinio-
wem Cajetani mon reijci, in quantum verba
illa explicar in fenfu myftico, fed folam in
quantom afferit ik non effe vera in feafi pro
piio, dcnegat Hevam veré, & propri¢ for-
matam fuifle ex cofta Adami.

19 Queritur odtauo, quare Deus Heuam_.
formauerit de cofta viri?

Refpondet Sanétus Thomas art. 3. quaft.
92. afferendo duas rationes, propter quas He-
ua debuerit formari potius ¢x cofta Adami,
quam ex capite , vel pedibus , aut alia corpo-
ris partc« Primnaratio et . Inter mulierem , &
viram debet dari focialis coniuné&io, per qua
neque mulier dominetur viro , neque fit fer-
uihiter fubieéta viro ; ergo ad fignificandun ,
quod mulier non debet dominari viro 4 non
cft fataex capite viri : ad fignificandum ,
quod non debet feruiliter effe fubie@a, ac de-
fpeta , nou eft fadta cx pedibus viri,fedex par-
te quadam media , & cordi propinqua, quia
debera viro fummoperé diligi . Sccunda ratio
eit: ex latere Chriftiin cruce mortui prodie=

roatSaeramenta figurar in fanguine,& aqua,

per que Sacramenta Ecclefia eft formata ; cr-
go ad hoc figuificandum, conueniens fuit, vt
Heua formarctur ex latere, & cofta Adami.

20 Quezritur nono, viram coftailla, ex qua

- formara fuit Heua, fuerit vna ex coltis cor-

pori humano naturaliter conuenientibus, qug
dicuntur efle duodecim , vel fuerit cofta vitra
fumernm connaturalem , puta rertiadecima 2

Refpondeo , guod ex difficultate refpon-
dendi huic quafito , Caietanus defumpfir pri-
mum {ium argumentum ad probandum He-
wam non fuifle veré formatamex cofta Ada-
mi . Sic igitur argumentatur . Si cofta illa,
fuit vitra numerum coltarpm naturaliter
conuenientium corpori humano, Adam fuit
produdtus coim aliquacofta fupeifiug, ac pro-
inde cum corpore monftrofo , proportiona~
liter ;ac eft monftrofum corpus habens ino

10
manu, fex digitos. Siverd cofla illa fuitvna
ex naruraliter conucnientibus corpori huma-
no , Adam , ablata illz cofta, remaanfir muti-
lus, ficut eft mutilus homo catens vno ex
quinque digitis naturalitgr conuenienubus
manui, Sandns Thomascom hac quaft.ga.
art, 3. propofuiflet hecargumentum fecundo
loco, intcfp. ad 2, refponder coftam: illam
fuifle’ virra numerom coftarum’ naturaliter
debitarum corpori humano , fednon fuilles
Adamo {operfluam, nec corpus. Adami fuif-
femonftrofum , quia {pe@abat ad. petfeitio-
Aem Adami, iv quantum ¢rat principium to-
tins fpecici humanz . Explicarexemplo femi-
nis ;quedacute dekinitur 4 Galeno fuperflaum
weceffavium , quia eft fuperfloum indiwiduo, fed
neceffarium ad fpeciem . Hinc fequitur,guod
ficut animal ex co.quod habeat femen , noms
eft monttrofum , fic Adam ex co, quod ha-
beret coftam (upra numerumn aliarum cofta-
tum , non habcbar corpus monftrofum ; &
ficut animal,cmiflo femine,non remanct mu-
tilumy, fic Adam poft ablatam illam coffam
non reman{it mutilus, Addit Sané&tus Tho-
mas,quod ficut femen, licet aliquo pado per=
tincat ad perfeltionem generantis, in quan-
tum gencrans debet potie producere (ibi fimi-
le, feparatur naturaliter fine dolores imo cum
deleQationc ; fic cofta illa, licet pertineret ad
perfe@ionemn Adami, in quantum erat prin-
cipium totius fpeciei , potuit virtute dinina
ab Adamo feparari fine vllo dolore. Hanc ref
ponfionenmrSan&i Thomz communins affe-
runt Theologi , camque defeadit Abulenfis
Gen. 134 quett, 393. nec non Lyranus, & pla-
res alij .

21 At Catharinus in cap. 2. Genefis exifti=
mat coffanvillam fuiffe vaam ex numero co-
ftarum naturalicés conuenientium corpori
bumano, & in hanc opinionem propendet
Pererius - Dum opponitur,quod corpus Ada-
mi per ablationem jllios cofte remanfiffet mu-
tilum , refpondent Denm non folum carnem,
ted etiam aliam coftam reftituiffe . Scriptura
enim dicens Deum repleuific catnem pro co-
fta ablata , non negat cum carne repleuiffes
ctiam coltam, ficut dum dicit Deum tulifle
vnam ex coftis Adx, eamque adificalfe in
mulicrem , non negat cum cofta tuliffe etiam
aliquid carnis, vt fuadetur ¢x eo, guod Adam
de Heuadixit Gen. 2. Hoc nusc os ex offi bus meis,
& carode carne mea, fignificans offa Heuz fa-
€ta fuiffc ex oflibus fuis, hoc eft ex cofta, &
carncm Heoz cx carne fua . Virague refpon.
fio eft probabilis , (ed probabilior videtur pri=
ma defumpta cx S. Thoma -

22 Quzritur decimo, quo palto ex cofta
Adami multo minori fieri potucrit ¢orpus
Heuz multo maing?

Refpondeo , quod ex hac difficultates ,
quam primo loco proponit San&us Thomas
hoc arr. 4. quzit. 92. defumit Caietanus alind
argumentum ad probandum corpus Houz né
fuifle faGtun ¢x cofta Ade + Primo aliqui ref-

Xxxx pon.




74

pendent ex cofta Adamj fine additione alte-
rius materize potuille fieri Henam, multipli~
cando per dininam petentiam materiain il
ligs cofta , co padto qua Chriftus Matth.14.
quinque pancs multiplicando s fatianit .quin-
que millia hominum . Hanc fententiam do-
cuit Hugo Vidtorinus lib. de Sacram. p.6.€ap-
26. dicens - De fola illius cofie fubflantia fine omni
extrinfeco-additamenta per diuinaim petentians in fe
ipfam wultiplicata corpus Heue faitum efl s cumqs
fequiturMagifter in 2. dift, 18. cap. 4.aC Du-
randus eadem-dift. queita. ac Gabricl ibidem
quzt. 3. problematice defendit. Alenfis au-
tem 2. poquglt.s8. membed. Henricus Quod-
lib 7oquadt. 9. Agidias ihidem,arte4 admit~
ot henc modam vipoilibilem . At Sandtus
Thamashac queft. oz. art.ad 1. reijeit hunc
modumyt-omaiad impoflibilem . Ratioreft »
quia. fepugnat , vt amateria multiplicetat fub-
flantialiter ineadditionc alrerius materigs er-
go finon addita fuit alia matetia, non mul-
tiplicatafuit fubftantialités, fed folum acci-
dentaliter , puta illam rarefaciendo , iravtea-
dem efiet fub -maioribus dimentionibus, &
-occuparermaius {patium, figuidem yarciadtio
ex Aritotele 4. phyfic. t.:84. confiftit in hoc ,
quod materia pogarar fub- maioribusdimcn-
dionsbus ; vel illam replicando;ira vt cadcm
snateria coltz effct in pluribuspartibus corpo-
sis Heuz mqualibus ipfi cofte. Quia vero
uit inconueniens , vt corpus Heuz cffer ra-
rifimum , vel conftacet ex materia pluries re-
plicata ,ideo San&us Thomas dicit materiam
_coltz fuiffe multiplicatam per additionem.
nouz materiz , vel illam materiam additam
creando , quod probabiliuseft , vel. percon-
verfionem ; cenuertendo nimirum aliguod
2liud corpus,puta acrem propinguum in co-
ftam , ac fic coftam multiplicando , ex caque
Henam ¢dificando.Proportionali modo Chi-
ftus quingue panes muitiplivanit per additio-
pem materiz , vel de nouno create > vel in pa-
ues illos conuertendo aliquod aliud corpus,
pata aerem propinguual Ideo S. Auguftinus
Tradtate 24. in loannem dicit . #nde multiplicay
de paucis grauis fegetes »indé in manibus fuis mul-
riplicanit quinque panes »

23 Opponunt: marcria addita fuit multd
maior, quam cofta : ergo corpas Hea patius
dici deberet fadtum fuifle ex materia addita,
guam ¢x cofta.

Relpondet Sandtus Thomas , quod quia
per additianem jllius materiz cofta fuit au-
da, & quodammedo multiplicata, corpus
Heue factum fait ex cofta anéta , & maltipli-
cata , propertionalitér ,ac quia per additio-

- pem-matcriz quinque panes fuerant andli,
& muliiplicati , quingue millia hominum.,
fucrunt faturataex quingue panibus audis ,
ac multiplicatis . Verba Sanéti Thome in ref
ponfiane ad 1. funt. Dicityr tamen vel ex quin-
qgue panibus turbas pasifse wel ex cofiz mulierem
formaffe , quia adduio faflacfl ad mateviam proexi=
flentem cofie » velpannm .

De formarione Heuw

24 Queritur vadeeimeo , vtrim fomnus ,
feu fopot , quem Deus dicitur immififle in
Adam, fuerit fomnus proprius , an-metapho-
rici1s » & qualis fuerit ymatesialis , an pouus
fpiritualis;hoceft quadam ccflafis ?

Refpondeo cuin comimuel fenténtia:Pa=
trum , & Theologorum contra Caieranums
fuille fomnum propritin; gao Adam proprié
obdormiuit. Seriptura enim in tota hacear-
rationc proprié ell intelligenda . Ef quidem._
Chiyleltomns Homil.is. in Gen. & Epipha-
pius -herefi 48. exiftimant fomnum illum
fuifle corporalem s quem Deus immififle di=
citur ;yquiainiAdamo recentér crearo nulla
e ecat materialis caufatalis fomni prafun-
diffimi,- quewm diti Patces-dicunt fuiffe im-
mifum , ne Adamin ablatione cofte dolc-
vt . At alij Patres exiftimant fompumillum
fuific (piritualem , hoc eft altiffimam quam-
damycontemplationem ; qua paflus fuerit ec-
(talim., & alienationem: 4 fenfibus , ac reuc-
lara fueritalli lncarnario , per guam Verbum
vnitam eftcarni, -ac Chriftus: Ecelefiz; ideo-
gue expergefactus illam prophitauit dicens :
Hocawicosex offibuswieis, ¢ eavode carne mea
¢ ¢. quibus verbis prophetard fuifle coniun-
Qionem Chiifti cum Ecclefia , teftatur Apo-
ftolus ad Ephefios §. dum relaris illis verbis,
fubdit : Sacvamentum boc magnum eft . Ego autern
dicoin Chrifie, & Eeclefia. Somnum illawa
Adami fuiffe fpiritualem , hoc eft ecftafim do-
cuccunt Tertullianus lib. de animacap. 21.vbi
foporem illum vocat lpiritualcm ,exceflumos
guemdam mcntis & quandam amentiam , &
caps 45. fubdit: Hanc ecflafim dicivaus 5 € excef
[um fenfus & amentig inflar . Sic & in primordio
fomnaus cuns ecftali delicatus; Auguftinus Lib. 2.
de Gen.contra Manichzos cap- 12. vbictiam
rationem affert , quare vocetur fomnus, di-
ceus: nam fecedere ab iftis fenfibilibus vebus intes
viori intelligentia quafi obdormifvere et . ldem de-
cet libe 9. de Gen. ad lite. cap. 20. & traét. o.
in loann. pult medinm . Confentit Rupertus

libs 2. in Gen. cap. 34. candemque fentca=

tiamindicat Hieronymus in Quat. Hebraic.

in Gen. 2. vbi pro fopore legic ecftafim:, & -

mentis excefom «

25 Exiftimo cum Soariolib. 1.de opere fex
dierum, ¢ap. 2. num, 8. Vtramque fenten-
tiam poflt conciliari, dicendo, quod Adam.
& fonno corporali obdoriicrit,& dormiens
clenatus fit ad quamdam contemplationem,
in qua viderit Derm coftam auferentem , €x
caque mulicrem adificantem , ac imtellexe-
rit myltenum , nimirtm quod Chrifto per
mortem in cruce obdormicnte ; ex eins latere
lancea perforato per facramenta fanguinis
& aqua , hoc eft baptifmi prafertim, & Eu-
chariftiz , formanda ¢fict Ecclefia Chrifti
fponfa; ldeoque excitatas , id 4 quad per
fomnum viderat, prophetauit, dicens : Hoc
wint os &-¢. Sominus porrd corporalis non fo-
lum fion impedic diuinas reuclationes, fed
guodammodo reddit mentem libetiofem ad

rege-

A ———

-

{




i
1

¥

Liber1V. Quaflio CCLI.

rcuelationes recipiendas 5 vt docet Sanlus
‘homas quaft. 12.de Verit. art. 3.ad 2. & 2.
. quaft. 172, art.1.ad 1. & 2.

26 Quzritur decimo, virum Deus abitule-
rit ab Adamo nudam coftam (ine carne, an
coftam cum aligua carne, ac proindé Heuam
xdificauerir , non folum ex cofta , fed ctiam
cxcarne Adami?

Refpondeo duaseffe fententias . Prima
commuanior Interpretum Scripture, & Theo-
Jogorum , docet Deum abftulifle coftam . fi-
mulcum carne . Sequuntur hane fententiam
cx Interpretibus in Gen. Abulenfis ; Olea-
fler , Pererius, Catherinus , & alij: ex Scho-
lafticis San&us Bonauenturain z. <iftint. 18,
art. b qualt. 1. ad vitimum , AlenGf. 2. p. qu.
85.memb. 2.a¢c ¢x noftris Molina Tragatu
de opere fexdierum , difp. 21. Videtur can-
dem {upponere Sandus Thomas 2. p. quall,
31.art. 5. ad 2.dicens, quod Adam , quia.
inftitutus fuerat vt quoddam principiuni nd-
tusz humana,habebat in fuo corpore aliquid
catrnis , & oflis , quod non pertineret ad inre-
gritatem perfonalem illius,fed folum in quan-
tum erat nature humanz principium, & de
tali carne » & offe formara eft mulier , ablque
viri dettimento. Fundamentum delumitur
ex illis verbis Adami Gen. 2.. Hoc nune os ex of-
fibus meis , & carode carne mea, quibus inlinuat,
quod ficut offa Heuz formara fuerant ex ofie,
hoe eft ex cofta illi ablara , fic caro Heuz tor-
mata fuerat ©x carne illi ablata .

27 Secunda fententia Aunguftini trad. 15.
in Ioannem docet coftam fine carne fuifles
ablatam Adamo, aiqucex fola colta fuifles
formaram Heuam - Vetba Augu(tini lunt @
Non detraxit carnem » vnde facerer mulierem s fd
detraxit o5 , & detradlo ofse  formata eft mulier ; &
in loce offis caro fuppleta eft . Viraque featentia
eft probabilis , fed prior videtur magis confo-
nare verbis illis Adami: boc nune os ex offibus
wicls, @r caro de carne mea, vt diximus pum.a1.

23 Quearitnr decimo tertio , virum corpus
Heua fuerit immediaté formatum i folo
Licos

Refpondet San&us Thomas art. 4. quaf.
92, corpus Heuz formatione fubftantiali, qua
formatum et ¢x cofta Adami, formatum.,
fii.fie 4 folo Deo . Ratioeft , quia natura, &
agentia naturalia,ac creara non pefiunt res de-
terininate (pecici generare , ac producerc ,
nifi ex determinata materia ; fed materia de-

T
i
2

germinata , ex qua debet generart corpus hu-

manum s eft femen humanum viri, & mulie-
ris:crgo corpus humanum ab agentibus natus
ralibus non poteft generari , nifi ex femine vi-
ri » & mulieris : {ed corpus Heuz formatums
fuit ex cofta Adamisergo cx tali materia fa-
&Gum fuird folo Dco » non cencurrentibus
Angelis ad illam formationem , qua forma-
baturex cofta Adami . Si vero queratur ,
viram angeli preftiterine aliquod minifte-
rium ad formationem Heue , afferendo ma-
tcriam , €X qua cofta multiplicarctur ,refpon-

713
dendum cft proportionalitér ad ea, qua des
minifierio angelorum in formatione Adami
ex limo terrz dida funt quaft. 251, num.1 2.
Tora hac doétrina-delumpta clt ex S. Auga-
ftino lib.9.de Genead litteram,cap.i 5.vbi pau-
lo poft initium dicit . Aliter ergo quarinr,
quemadmodum [oporatus it Adam , crftaque eins @ne
vllo doloris fenfs d corporis compage detraita fit
FHac autes fortaffe dicantur potuiffe per Angelos fic-
vi . Formare autem, vel edificare coffam , vt mulicy
effet,ufque adeo non poruit wifi Deus , d quo wniner~:
fa navura fubfiftic, vt neallud quidem carnis fupple.
meptum in corpore vivi ,quod in illius carnis fl-u'c fee:
locum sab Avgelis faltum effe crediderim , ficut aee:
ipfum bomnem de terra puluere : non.guod nulla fit
Angelovum . opera, vt aliquid ercetuy , fed non ideo
creatoves [unt 5 ficut nec agricolas creatoves fegetums,
atque arborum dictmus « Et infra prope finem..
capitis . Quale igiur miniflevium Deo exhibuerine
Angeli in illa muliceis formatione quis audeat affiv-
mare ¢ Certiffimé tamen dixcrim fappleracntuim ihud
carnis in cofte locum  ipfiufque famine corpus , &7
animam, conformationemque tembrorusi, omnia vis,
ﬂt’rs,[enfus omnes , & quidquid erar, quo illa &r
creatura,cr bomo,27 famina evat, nonnifi exillo ape~
ye Dei fatium, quod Deus non per Angelos ; fed per
[emetipfurm opevatus efl .

20¢ Quaritur quartodecimo , ytram: pri=
mi homines perfedtiflima corpora in creatio-
ne acceperint ? ;

Refpondeo affirmativé . Vit enim dici-

tar Deuter.3 2.Def perfeta funt opera: & Gen. 2.
idit Dens cuntia 5 qua fecerat 5 ¢r evant valdé bo-
na; ergo {i catera, qua Deus fecit propter ho-
minem,feciv perfecta, & valdé bona,d fortia=
ri fecit corpora primorum hominum peifes
aa, & valdé bona. Primo igitur homines
creat funt perfedti quoad omnium membro-
rum imcgrim[cin s Cum vinaibus partibus or-
ganicis , ac {enfibus, tum externis, tim inter-
nis perfedtis,fine viiodefeéia, & impedimen-
1o ad {uas operationes exercendas . Hinc reiis
citur error quorundam , qui v refert Phi-
lafirius harefi 65. & Caltro , verbo Adam
Hezteii s+ dizerunt primos homines pro-
duftes fuifie, claufis oculis ; ac fenfu vifus ca=
ruiffe; ideoque Genel.3.dici,quod poft pecca-
rum aperti [unt oeuli amborym. Conftat enim ex
Gea. 3. primos homines ante peccatum ha-
buifle fenfum vitus , cum de muliere dicatur:
Vidit wulier 5 quod bonum effer lignum ad vefcen-
dum s ¢ pulchrum oculis 5 afpeftuque dele&abile,
V erbis igiturillis,Apers: funt oculi amborum,non

Aignificatur primos pareates ante peccatum

fuifle coecos > & habuifle oculos claufos, fed
vt communitér explicant Patres , fignificatus
illos ante peccatum nihil in {ua puditatevi-
diffe, de quo erubefeerentcum caro effet pet-
fe@é obediens rationi ; poft peccatum vero
apertos illis oculos fuiffe, vt viderent rebels
lionem carnis, de qua erubelcerent. ldeo Al-
cuinus quatt.so. in Gen. dicit 2 Nibil enin pus
tabant welandum , quia nihil fen erant voftenandums
& §. Auguftius tib-14.de Ciuit. cap.17. dicit,
AXXX 2 Neque




716

De formatione Heuz

Neaue enim caci creasi evant , vt impevitnm walghsdu, quam tamen difficile eft affighare.

.C'fff.‘.‘?!ﬂl’ . ' ;

30 Dicendum fecundo cum Magiltro ino
>.dift.1 8. & Scholafticis cominunitér , quibus
confonat Sandtus Thomas 1.p.quait.oLarr.3.
& 4. primos homnines  creatos fuifle in co (ta-
tu, quicenuenit hominibus in perfecta zrate:
& quia homines in perfecta @tateiam obti-
nent perfedtum corporis , & virium augmen-
tum , ideo creati fuerunt cum perfe@a magni-
tudine , & perfe@is viribus . Probari poteit ex
Auguftino, qui lib.6.de Gen.ad litt.cap.x 3.af=
firmat Denm potniffe hominem in hoc fata
creare , & addit Deum id feoffe, quod omnipoten~
tem > & [apientem pofle s ac facere congruchar; fed
congruchar Deum creare hominem in hoc
flatu perfe@orergo. ldem exprellius docet
lib.1.de Peccat. meritis, & remiflione;cap.37.
vbi id confirmat exemplo aliorum anima-
hum, qua produda fuat in ftata perfeéto.

31. Nonconueaiunt authores in afflignan-
do, quanam wtate howmines initio mundi
effent in perfeGto ftatu magnitndinis , ac vi-
rium . Caictanus exiffimar erarem illam fuif-
fe annorum 6o, Perecius so. Alijdicunt zta-
rem perfetam fuiffe 34. circitgr annorum,
que fuit xtas Chrifli , qua etiam dicunt San-
&os furreéturos;ioxra illud Apoftoti ad Ephe-
fios 4.13. Donec occurraraus omnes in vivim perfe-
Gum, in menfuram atatis plenitudinis Chrifli « ldeo
Sanéus Hieronymus epift.27.ad Euftochiu m,
qua cft Epitaphium Paule , circa finem dicit,
Nos effe furreffuros in virum perfelfum in menfu-
ram &tatis plenitudinis Chrifli : & addit : in qua &
Adam Tudei conditum antumant, & hanc opiio-
nemn Hicronymus non folum refert s{ed ap-
probar, vt notat Marianus Victorins 3 & hac
opinio videtur probabilior -

31.  Rurfus non conueniunt audloresin,
explicando , quenam initio mundi cfict fta-
tura perfecta,in qua proinde creatifucring
primi parentes . Mofes Baicephas in lib. de
Paradifo , qui habetur to. 1. Bibliothecz Pa-
trum , refert aliquos dixiffe primos homines
fui(le rant@ magnitudinis, vt ¢x terra Paradifo
propinqua in Syriam per mare prdibus trai-
ficrint, quod ez Athanafio, & Cynllo confit-
mare nitcbantur , apud quos Parres nullum
huius fabulz veftigium 1nuenitur. loanaces
Tucidus ib.1. de Emendatione temporune ,
cap.4. docer Adamum fuiffe Gigantem maxi-
mum. Reijeiunrtur. Nam prisu parentes crea-
ti fucrunt 4 Deo in illa flatura , gue maximé
elt conoeniens naturz humanz & maxime
conducit ad pulchritudinem , & ad cxercen~
das operationes humanas ; fed ficut pacuitas
pumilicnum per defe@dum , fic procenitas gi-
gantum per exceflum ; parum ¢it proportio-
nata homini, ac non conducit ad pulchritud;.
nein , & ad operationes humanas cxercendag,
fed ponts illasimpedit , & facit, vt homo fig
monftrofus ;ergo . Dicendum 1gitur primos
parentes crearos fuifle cura ftatura maxime
proporiicnata homiai, fineexccfiv ; ac defe-

32.  Quaritur demum s viriim Adam, &
Eua creati fucrint fexca die ?

Refpondeo  affirmatiué . Probatur ex
Scriptura, qua fexta dic poft formationem
aliorum animaliom terreftrivm narrat forma-
rionem Adami, & Heue . Confirmatur: nam
Gen.2.dicitur Deus requicuific ab omni ope-
re , quod parrarat. Suarius lib. 3. de opere fex
dierum , €ap.4. plures rationcs affert ex Patri-
bus, propter quas Deus produétionem homi-
nis 10 vlomum locom refervauic . Prima efts
quia cum homo conftet ex {piritu , & corpo=~
re , fuit conueniens , vt prius crearentur fub-
flantiz puré fpirituales, ac puré corporex,
deindé fubftantia humana compofita ex fpiri-
tuali s & corporea. Hacratio ex Concil. La~
teranen.fubInnoc.lIi. infinuatur cap- Firsniér
de Summa Trinitate perilla verba: Dess ab
intto temporis wtramque de nibilo condidit creatn=
ram, [piritaalem , € corpoream , deindé bumanam ,
quafi communers ex fpiritu, & corpore conflitutam.
Videtur vero bac ratio defumpta ex Nazian.
zeno.orat. 38.deChrifti natiuit. Seconda ratio
eft , quam ex codem Nazianzeno <fiere Da-
mafcenus lib. 2. de fide, cap. 12, Cum enim
Deus creanerit hominem, corum, qua in tere
ra funt Regem, oportebat, vt vegis palatium prius
conflrueretur,in quo poflea rex introduceretur, vi lo-
quitur Naziaozenus orat 43- Ex profeffio hoc
pun&um tractat Ambrofius enartati. ad Ho-
rontianum .

QVAESTIO CCLIL

Virum image Dei inueniatur in quolibet ho-
IREy BOR QUICHE (5 Credturis trrgiiond=
bilibus? & tram Angeli fint ma-
£1s ad imaginem Dei, guam
bomines ?

8. Thom.qusft.93.art. 1+ 2. 3. 4

1. Viagen. 2. primi homines dicun.

wr foiffe factiad imaginem , &

fimilitudinem Dei, S. Thomas

poeftquam g.o1. & 9z.egit de produétionc pris

morum hominum, q.93. explicat: quo pacto

in hominibus inucniarus imago Dei,ac proin-

clj)e. fint fa&i ad imaginem , & fimilitudinem
ci?

2. Quegritur crgo primo, an, & quo pa&te

imago differar 4 fimilitudine ?

Refponder SanGus Thomas art. 1. huius
quzftionis 93.qued ficut S. Auguftinus dicit
Lib.83.qualt. q. s 1. vbi eft imago, continuso eff &
fimilitudo ;5 fed vbi eff fimilitudo , non comtinud eff
imago . Similitudo ergo comparatur ad 1ma-
ginem, ficat geaus ad {peciem, puta ficut ani-
mal ad hominem : et ficut genus iracft de e
fentia fpeciei, vt fpecies fupra gehus addae
differentiam ;' ¢o padto, quo homo flipra ani-
mal addit ratuonalitatens, fic fimilitudo ita ¢,

de




LiberIV. Quzitio CCL

de effentia imaginis, vt imago (upra fimilitu-
dinem addat aliguam differentiam. [mago
igitur eft, que ita eft fimilis alteri , vt proce-
dat ad imitationem illius.Hinc fequitur,quod
voum ouum potelt effe fimillimum alteri ,
ablque co quod fir imago illius,quia nimirum
nan procedit , nec proceflit ad cius imitatio-
nem.

3. Quzritur fecuado,vtriim ad imaginem
requiratur xqualitas , ac proinde id, quod cit
imago alterius,debeat effe zquale ills }

Refpondeo, quod ve docet S. Augnftinus
codem libro 83.quelt. qualt.73. Fbi oft imago,
#on continud ¢ff equalitas, vt patet in imagine all-
cujus in {pecnlo relucente , quz Inlago nons
elt proculdubio ®qualis homini, caius clt
imago. De rationc tamen perfeciz imaginis
elt, vt fir zqualis ci, cuins eft imago - 1o per=
fecta enim 1magine non deeft aliquid y quod
infit exemplari, ¢x quo ett expreffa, & {i defit,
¢o ipfo et imago defe@tuofa , & imperfeia.

4. Quueritur tertio , verim in homine (it
imago Dei , & vtram ralis imago fit perfecta,
vel imperfe@a?

Reipondeo, quod in homine eftimago
Dei, non quidem perfedta , fed imperfecta -
probatur . Nam {imilitudo deductaab aliquo
ranquam ab exemplari, eft imago s {ed ia ho-
mine datur aliqua fimilitudo Dei dedudta cx
Dco, tanquam ab exemplari , vt magis expli-
cabitur infraicrgo in homine darurimago

ei & fed ifta fimilitudo eft in homine,non fe-
cundum zqualitatem, fed cuminfinita in2:
qualitate , & dgiftantia 4 perfectione cxempla-
ris exiftenns in Deo : ergo in homine elt ima-
go Dei,non perfedta, fed imperfedta , ac infi-
nité degencrans ab exemplari. Haac imperie-
&ionem , & diftantiam infinuat Scripturas
Geua1.dicens, hominem fadtam effe ad ima-
ginem Dei- Propofitio enim ad co loco fi-
gnificat acceffum quemdam, qui conuenit rei
diftanti.

5. Queritur quarto, vtrum,& quopadto

_effe imaginem Dei fit proprium prinogeaiti,
““de guo Iidcirco dicit Apoftolus ad Colofl. 1-

Dui ¢ft imago Dei inuifibilis primogemitus omnis
CreRLnre «

Refpondeo, quod proprinm primogeni-
ti, hoc eft filij naturalis Der,qui eft fimal vais
genitas; & primogenitus , ctt ¢fic imaginem. s
perfetam Dei , cum fic 2qualis Pacri, v exd.
plari,ad cuiusimitationem procedit, ac fit 1li
confubftantialis per voitatem natur® , & ci-
fentiz dminz , vt explicarum eft quaft. 93.
1dco filius Deidicitar quideay imago Deifed
nonadimaginem Dei,quia cfle ad imaginea,
importat quamdam diifantiam , & quemdam

fedtum,vt ditum <t num.4, Athomo,quia
ifl aliquo eft fioilis Deo, dicitur imago Deis
quia cft imperfedte fimilis , dicitur ad imagi-
nem Dei. Addit S. Thomas, quod quemad-
modum in creatis imago perfedta regis elt ins
filio regis ficut in aliquo ciufdem nature, &
cft in nuMmo argenteo, ficut in aliguo di-

<

s |

a 717
verfe nature; fic imago Dei Patris eft in filio
Dei, ficat in aligno erufdem nature cum Deo
Patre, & eft in homine, ficutin aliquo diucr=
{2 natur®, vt docet Auguitinus hib. de decem
chordis, cap-8.

6. Queritur quinto, virtim ad imaginem
{ufficiar nmilitudo fecundum g-:nns,hwl fg=
cundum accidens commune pluribus (pecie~
bus, vel requiratur imilitudo fecandum (pe~
ciem , vel faltem {ecundum accidens pro-
prium [peciei,ac prafertim fecundum figu-
ram?

Refpondet Sanctus Thomas art, 2: quod
non quelibet fimilitudo, ctiamfi fit exprefsa
ex altero, {i it folum fecundum genus, vel
fecundum accidens commune pluribus fpe-
ciebus, (ufficit ad imaginem proprié ditam,
fed requiritur,vt it fimilitudo fecundum {pe-
ciem , vel fecundum accidens proprium {pe=
ciei . Prebatur : nam vermis, qui procedit ex

~ homine vt homini fimilis fecundum genus

animalis, non diciiur imago hominis;ergoad
imaginem non [(ufficitfimilitudo fecundum
genus. Rurfus fialiquid fiac album ad {imi-
lLitudinem alterius albi , non dicitur imago il-
lius, quiaelt illi fmile fecundum albedinem
folum , quae eft accidens commune pluribus
{pecicbus : ergo ad imaginem non fufficit (i-
militndo fecundum accidens commune plu-
ribus fpeciebus;ergo ad imaginem propric di-
&any requicitur fimilitudo  fecundum fpe-
ciem , ac proindé fecundum vitimam a ffe-
rentiam , vel faltem fecundum aliquod acci=
dens proprium fpecici: & quia ex accdenti-
bus fen(ibilibus figura ¢t maximé propria
fpeciei, puta figura hominis ¢t maxime pro-
pria homiais, figura equi ¢ maxime pro-
pria equi ,ideo imagincs fenfibiles dicuntur
quz funt fimiles fecundum fignram, puia
imago homiais cft , qua finsilis ¢lt honnuife-
cundum figuram, imago equi, que fimihseit
equo fecundum figura.la hoc feafu intellige-
dus eft Hilarius,qui lib.de Synodis dicif,quod
imago cit fpecics indifferens . Imago enim debet
elle timilisin {pecic, vel in figura fpeciei «

7 Quaritut [exto, viram imago Dei pro=
pri¢ inuematur in folis creaturis rationalibus,
& inteliectins, vel ctiam in creautis irratio=
nalibusé

Relpondeo , quod inuenitur in folis ra-
rionalibus, & intellectiuis, idcoque folz intel-
lactualescreaturg, proprié loquendo, fant ad
imaginem Dei. Ratioeft, quiaex dictis n.6.
ad imaginem propri¢ ditam non fufficit fis
militudo fecundum genus , fed requiritur fi-
militudo fecundum fpeciem ; fed fpecies , vel
quafifpecies Dei confittit in hoc, quod fit
fummus intelledtas; ergo illg (olium creature
funt ad imaginem Dej, quae funt rationales ,
& intclle@iug , prefertim quia cumeo iplo,

offint cognofcere Deam, vt Deum , & ins

quantum differe d creaturis, poflunt reprefcn-

ratiué ; & intentionaliter effe fimiles Deo fe-

cundum vitimam dfferentiam Dei , guames
Iepra-




-nrefentant « Ex creaturis ergo quadam af-
ilantnr Deoinalique communiflimo,hoc
cit in ratione cniis, il quantum {uat, & hzc
fimilitndo invenitur in ommbus creaturis:ali-
que Deo aflimilantur, in quantum non foli
funt, fed viuunt: aliguz non (olum in guan-
tum {unt, & viount, fed ctiam fapiunt, & 1n-
telligunts 8 ifte, vedicie S, Auguftinus lib.8 3
qu.s 1. ita funt fimiles Deo fimilitndine prom-
ma, vt in creaturis nihil (it Deo propinguius.
ldeo idem Auguft.lib é.de Gen. ad litr.cap.1 2.
dicit. Foc excellit in hemine 5 guia Deus ud 1magi-
rem fuam bominem fecit j rr-f"* boe ; quod dedit ei
mentens intellefiualem, Gua praflat pecoribus, Quia
tanich omae impe um clt qurdam parti-
u;g.ﬂn pe rfedli, ide J ctiamy creaturg ircatio=
nales, (‘L.J. de ['(.] unta I..i\l\)i‘ I‘“'l“l[ll'r,f.'lﬂ;(,ﬂ
mn ousmum habent al .m;alcm fimilitudinem
])L,,pamupmtalioum de ratione imaginis.
1n hoc fenfuionyfias hib.dediv.nomin.capz.
dicit; Habent cavfata caufavem [uarum contingen-
tes imagines, ac proinde etiam creatur irratio-
nales,comfint caufate 4 Deco , habent in fes,
non quadLm fimplicitér, & abfolure , fed fe-
cundum quid imagines Dei, vt docer Sanctus
Thomas in tc(p.‘.u 1. Radius autem faolaris,
quia eft maximé diffufivus {ui,repigieniar {pe-
cialitér dininam bonitatem fc ad omaria dif
fundcatem, ideoque Dionyfius cap.4.de diui-
ris nominibus dici,quo radius folars maximé
Lhabet fimilitudinem dinina bonuatis , licét
quii non haber naturam intelleétivam, non
{it fimilis Deo in natura, prout requititur ad
Ia’“.l" &N .
8  Queritur feptimo , vtrum mundus {ijue
viiuerfum {ic faGum ad imagindm Dei ¢
Relpondeo s quod fient homo, qui con-
{tat ex cor pore, & anima raticnali , ac intelle-
¢iua, faduselt ad imaginem Dei fecundumes
animam rationalem , & intelletivam , non.
autem fecundum corpus, {ic voiuerfum con~
ftans ex creaturis rationalibus, & irrationali-
bus factum eft ad imaginem Dei fecundum,
creaturas rationales, & intelleétiuas , pon au-
tam fecundum irrationales, vt docet Sanéus
Thomas in refp.ad 3.Boenius lib.3. de Confol.
metro 9. dicens de Deo, Mundum mente gerens
fimilique 1 imagine formans, nomine imaginis
inteliigit opus artificiatum, quod procedit vt
{imile1dew, fiue exemplari exiftenti io mente
artificis, in quo fenfu mundus PlU('lll dubio
fadlus eft ad imaginem Dei, cum fit fadtus ve
fimilis ldee exidlentiinmente Dei. At cum
muadus noo fit intelle@ualis ; non et imago
Dei, in quantum ad imaginem Dei requiritur
fimilitudo in natura intelleGuali. Aducrtit
San&us Thomas in refp.ad 3. quod vuiucrf/um
e perfiilius in bonitate, guam intelletiualis creatus
ya, extenfiné, & diffufiué; fed diffufiné, & collettin
ué fimilitudo dinine perfeltionis magis inuenitar in
intelleiuali creatura, que eft capax [ummi boni .
o Quazritur oftauo; vtrom Angelus fitad
imaginem Dei magis,quam homo?
Refpondet >anélus Thomas art. 3. quall

~

DPe is.naginc D

JCL 51} ilui..piiiﬁ

93. Angelum fimplicitér, & abloluté effe nias
gis ad imaginem Dei, quam hominem; at ha-
minem fecundum quid magis effic ad imagi-
nem Deis quam Angelum . Probatur , & ex-
ph‘uatm . Creatura coim principaliteér, & pri-
mario dicitur cfie ad imaginem Dci, in quan-
tum procedit i Deo vt fimilis in natura intel-
lectuali, fecundario dicitur procedere ad ima-
ginem Dei,in quantum, fuppofito, quod pro-
cedat vt {imilis in natura intelle&uali, proce-
dic vt fimilis in quibufdam alijs ; fed Angeli,
cum habeant naturam intelleCtualem perfe-
&iorem, quam homines,procedunt vt Deo {i-
miliores, & propinquiores in natura intelle-
&uali, gnam homines: ergd Angeli {implici-
1ér, & abfoluté magis funt ad imaginem Dei,
quam homines . At homines funr Deo fimi«
liores, quam Angeli, in quibufdain alijs , pu=
ta in hoc, qued ficut Deus filius ¢ft ex Dco
Parn, fichomo filius eft ex homine patre : {i-
ut Deus eft totus in toto mundo , totus ins
qu;zijbcr parte mundi, (ic anima raljon.Llis eft
tota in roto corpore, & tora in qualibet parte
corporis: ergo homines lccundum quid, & in
quibuidam fecuandario fpe@antibus ad ratio,
nem imaginis, funt magis ad imaginem Dehy
quam Angeli. Quia Aogeli fimplicitér’ funt
m"rr's ad imaginem Dei, quam homincs s,idce
regorins Homil.24.in Evangelia dicit,quod
zh'gr!us dicitur fignaculii fimilitudinis, quia in €o fi-
militudo disiine imaginis infinuatur exprefié. Augu-
flinusigitur, dum ferm, 27, de verbis Apoito-
li. & Serm.23.de verbis Domini dicit, Dews nul-
li alij creature dedits quod [it ad imaginem [uam, #i=
fihomini, loguitur de creaturis intelleGtu ca=
rentibus, non autem de Angelis, quicum fiat
intclleétiui, quam homines, magis funt
ad imaginem Dei, quam homines. Idem,
Auguftinus dum [ib. 83. quait. qu. 51. dicity
que rd hemo ita eft ad imaginem Dei , vt nulla inter=
pofita creatura, formetuy 4 Dee, ¢ ideo mbil ¢ft ikl
coniunffins, afferit, quod nihil eft Deo conijuns
Aiuslecundum rationem gc'm.‘f'ff.

am nature
intelle€tualie: at per hoc non negat, quod voa

natura inteile@walis fir Deo coniunétior , qua™

alia, ficut dem dicitur, quod ignis eft fubtis
lif mum corporuni, non negatar, qnod ynus
iguis poflit effe fubtilior altero , vt 8. Thomas
aduertitin refp.ad 2.

to Quearitur nono, virlim imago inucnia-
terin quolibet homine ?

Refpondet Sanétus Thomas art. 4. quod
omnes homines funt ad imaginem Dei fecun=
dum natoram, foli iufti funt ad imaginems
Dei fecundom gratiam,foli beari font ad ima=
ginemn Deifimibiudine gloriz . Probatur, &-
explicatur . Nam quandoquidem homocftad
imaginem Dei fecundum naturam inrul.v-
Gualem, magis eft ad imaginem Dei in o, #h
quo natbraintel Ld’tuahspotc[}DLum:m.. vl
fed natura intelle@ualis creata | imitatur
Denimn precipté in hoc, quod ficut Deus fz
ipfum intelligir, & amat , fic creatura intellc-
¢tualis; porcit Deum intelligere, & amares:

ergo

e —




"

Liber IV. Quaftio CCLIL

ergo-creatura intellectualis eft ad imaginem
Dciperhocsquod poteft Deum intelligere, &

“amare 3 fed cripliciter creatura poteft Deum

intelligere, & amare; primo in quantum pcr
natGram eft aptaad Deum iotelligendom , &
amandum ; fecando in guantum per gratjiam
actu, vel habiru Deuny intelligit, & amat im-
perfedté; tertio in quantum per gloriam Dedl
mmeelligic ; Scamat perfeété : ergo tripliciter
créatura poteft effle ad imaginem Dei: primo
per naturam intelle&mam:& quia omnes ho=
mines, tum iufi; tam iniufti habent naturam
intelleéitam, omnes homines tum iufti, tim
imufli funrad  infaginem Dei : fecundo ‘per

“gratiam: & quia foliinfli habent gratiam, foli

iufli funrad imaginein Dei per gratidm : ter-
tio'pér gloriam: & quia foli beat: habent ‘glo-
riam; ideo folibeati funt ad imaginem Dei

iper-gloriam, faxta iilud 1. To. 3. Cum apparue-

vit,fimiles ei'evimus , quia videbimus enm ficuti ef} «
Ideo Aipeftolusad Romi. 8. dicit, quod illos,
qQuos Deus prafcinit conformes fieri imagini filfj (w1,
bos predeflinauic . Confonat Gloffa ex Caffio-
doroin pfalms4. fuper illavetba ; fignatuin eft
fuper nos lumen wulius tui domine, diftinguens tri-
plicem imagincm,ereationis,qua clt imago ' per
natiiram: recyeationis , Que ¢it imago per ‘gra.
tiam: & fimilitudnss , que et imago per glo-
ridm, per ‘quam nimitum fiysiles'ei evimus,quia
pidebimus enm freudieft
vr. Quacitir decimo ; quate cuin imago
Dei iauéniatur ion fobim in viro, fed etiam
n miuliete, Apoftolus t.ad Corint.11. dicag,
quod vir cft imago Dek, ‘mulier autem imago
virré
Refpondeo, quod girandoqitidem homo

“eft idtago Dei, in quantom habet naturam io-

tellectuale in; non (6lam adtem vir , fed ctid
mulicr haber ndtaram iatellefualem ;nons

“folum Vi, fed etiam mulicrelt imago Dei fc-

cundam id,in quoprincipalitér confiftit ima-
go Dei . 1deo feriptura Gen.r. cum dixiffet,
Creamit Deus hominems ad imaginem [uam : ad ima.

 Biwewt Dei cyeawtt illum, fubdit; mafentum , & fe-

mindwm cveanit cos, ad (ignificandam, quod non
foltim ‘mafculu, fed etiam foemina R ad
imaginem Dei, ac dixit pluralitér éos , nein-
telligatur in vnico indiniduo vterque fexus
fuifle contentus, vt aduértit S. Augift. lib. 3.
de Genaad lict.cap.22. Verum quoad aliquid
fecundarium ranio imaginis conucnit foli vi-
r0s Nottantem mulicri. Nam vir et princi-
pitny, & finis totius creaturz . Ideo Apofto-
{us loco eitato, cum dixifler , quod wiri imago,
o glovia De; efty malier autem'zloria vivi eff ex pli-
cat; quare Roc diXerit , fubdens : Novenim vir
ex muliere éffed mulier & Yivo. Etenim n'o efl crea-
s vir proprer mudiciem, fed miulier propter virnm,
ac proinde vir cft fpecialiter imago Dei, inb
quantim cft principiunm, & finis mulieris ; s
cut Deusell principinm, & finis omniom .

719
QVASTIO ‘CCLII,

Virsm in homine it inzago. Trinitatis fecun-
dutn michtems @ allis mentisy tn guarn=-
twmi habent pro obieéto Degm @

o T hoie quafl.03. art.5. 6. 7- 8. 9.

¥ N Varitur pritio, verum in_homines
firimago reprafentans Deum, non
folum fecundum naturgm diuinam , fed ctia
fecundum Trinitatem Perionatum ?
Refponder Sanétys Thomas ' affirmatine
art.5.huids quzftionis 93. juxra illud ‘Hilarj
lib. 4. de Trinit, circa medium : Per boc , gued
Voo dicithr ad imaginem Dei fatlus , oftendit Tii-
niratem Perfonavam.Probatur: nam vt cum San-
&o Thoma quatt.4s.art, 2.dixinius qua.’ss.
tteés Perfonz diuing in-Dco dantur ex hoc,
quod ecx Deco procedit Verbum, & amor; fed
Verbum, & amor proceduint in Deo,in quan-
tum Delis habet naturam intelle@tiuam : €rgo
€o ipfo, quod in homine datur imdgo Del, in
quantum habet naturam intelletinain ; datur
imago Dei, in quantum in Deo procedunt
Verbum, & amor, adcoglic in quantum ins
Dto datur Trinitas Perfonarum. Quia vero in
homine datur impetfeéta imago Dei, ac Tri-
nitatis, ex eo,quod homio cognoicat in {ciplo
imdginem Trinitaus, non [equitaf,quod pols
fit enidenteér cognofcere Triplratem diuina-
rum Perfonarum. Erenim ‘dicit S. Augufti-
nus libe15.de Trinit.cap.6. Maxvima eft differentia
buius Trinitatis,que eft in nobis,ad T vinitaté dinind.
Et ideo Tvinitatem,que eft in nobis,videmus potins ,
qudrm credimns: Deum wverp effe T tinitatem credimps
potius, quam videmus .

2. Quaritar fecundo, viram in Homine
fit imago 10lius Filij , an e¢tiam Patris , & Spi-
ritus Sancti

Refpondeo quofdam apud Auguftinum
lib.rz.de S, Trinit.cap,6.docuiffc in homine
dari imaginem folius Fillj . Fundamentum
fuir, quia Gen.a.& 2.homo dicitor faftus ad
imaginem Dei; fed folus filius eff imago Patiis,
vitdicit S Atzuftinus lib.6. de Trinit. cap. 2.
ergo homo, dum dicicar effe ad imaginem
Dei, dicitor referri ad folum Filiom, qui (0=
lus ¢ft imago, ac proind¢ dicirur imago folios
Filly. Hanc opinionemreijcit S, Auguftinus
lib.12. de Trinit.cap.6.primo, quia homo eft
imago Deiin'quantum cft fimilis Deo fecun-
‘dum naturam intelle&ualemsfed natura intel-
le@tualis eft communis omnibus tribus Per-
fonis dininis, qua funt confubftantiales: ergo
homo eft imago omaium divinarum Perfo-
narum . Secundo Deus Pater Gea.2.dicitiFa-
ciamus hominem dd imaginem , & (imilitudinem no-
fvam: fed fi homo efier ad ithaginem folius Fi-
lij;non dixilfet faciamus bominem ad imaginem, ¢r
[imilisadinem nofiram , fed Filiom alloguens di-
xiffet, faciamus hominem ad imaginem , ¢ [imilitu-
diners tuamis ergo &e.Dum crgo dicitur ad ima-

&=




720

ginem D fucit illun, pon fignificatur Deuis fe=
ciffe hominem ad imaginum folius Dei filijs
fed fecific hominem ad 1maginem Dei Pautis,
Filij, & Spiritus Sanéii,fevad imaginem o«
sius Trinitatis: ac dum ciciturs faciamus hcmi-
nem ad imaginem noflam, s€lus cfiztaciamus ho-
minem ita, vt it imago noitra .

3. Quafitur tertio,viram in homine ima-
go Dci fit folum fecundum mentem ?

Refpondeo affirmatiué cum Sané&oTho-
ma art.6.quaft.o3. Probatur ; Ex di@tis enim
qu-;cﬁ, fuperiori 2 2,num.6.& 7. cum Sando
Thomaartd.& 2. llwius quefiionis g3.iect in
creaturis etiam irrationalibus inueniatur ali-
qua Dei fimilitudo , tamen. in folis creaturis
rationalibus inuenitut fimilitudo per rodim
imaginis,in creaturis irrationalibus inuenitur
fimiliudo felim per modum velligijs vt etid
cxplicatum eft fupra in Tradtatu de ereationc,
quzf.119; fed creatura rationales excedunt
creatnras irrationales in hoc,quod habent in-
telle@umy, & mentem, quibus carent irratio-
nalesiergo in crearuris rationalibus ratio ima-
ginis datur in intelleétu, ac mente; in alijs an-
tem partibus datur foltim ratio veftigi).

4. Queritur quarto;quo pad o imago dif-
ferat a veftigio ac reprafentatio per modum
imaginis differat & scprefcniatione per mo-
dum veltigij?

Refpondeo ; quod ex didtis quzf. piz-
cedenti 252 auntz. imago cit, que reprafcn-
tat illod, @ quo procedit, per fimilitudipem_.
fpecici , vel figura ; qua cfl quafi fpecies fen-
fibilis rei: veftiginm aurem ¢ft, quod repra-
fentat illud , 4 quo procedit , per modum ef-
fectus non habentis f{imilitudinem fpecicizex.
gr. imprefliones,qua €X Moty animalium re-
linquuntuor in puluere, vel luro, dicuntur ve-
ftigia taliim animalium, quia ient corum cf-
fe& us non habentes fimilitudinem fpeciei,vel
figurz animalium : cinis dicitur vefligivm,
ignis ; & defolatio terrz dicitur veftigium ho-
{tilis exercitus ex €adem rationc, Ve explicas
tum et etiim fupra quaft.110:0:3.

$¢ Quearitur quinto, qto pada creaturz
rationalcs reprafentent Deuin , ben folum—
fecundiim naturam dininam,fed ctian fecun-
guim Trinitatem Perfoparum per modum.
jmaginis : creatura avtem irrationales repre-
fentent Deuni ; tum fecundum naturam diui-
nam, tim fecandum Trinitatem Perfona-
suin , folom per medum vefligij.

Refpondeo ; quod cx difis quaftione
przcedenti 352, num..7.fpecies natura diuing
confiftic quodammodo in hoc ; quod. fit if-
telle@inai fed creatur® rationales reprefen-
tant Degm,in quantum funt fimilcs Deo inw
hoc, quod funt jntelleive : ergo reprefen-
tant Deum ,in quantum habent fimilitudi-
nem in fpecie ; fed creature irrationales non
reprafentant Déum per hoc ; quod habeant
natatam intelle@inam, fed per hocs quod
caram difpofitio non poffit procederc , nifi 4
dinino intclleétu , ac proinde fit guoddam..

De imacine Det in homine.
8

vefligium dinini intelletus: ergo creatur® fa=
rionales reprafentant Deum fecundam diuis

nam naturam , non pet modum imagitisi(ed

folum per modum veftigiy. Rurfus tres Pere

fonz diffinguuntut per hocyquod Verbunis”
pracedat 4 dicente, & amorab virogue yhoc”
eft a dicente,& 4 Verbe, vt cum Sanéto Tho-

mma quelt.gs. art.y. explicarum eft (upra gu.

90, fed in ereaturis rationalibus datur procef-

fio Verbi per intelle@um , & proceflio amo-

ris per voluntarem: ergo in ereaturis rétiona=

libus datur fimilitudo Trinitatis, & dininaruni

Perfonarnm fecundum fpeciem, vel quafi

{peciem ipfius Trinitatis; ac proind¢ darni

imago Trinitatis . E conuerfo in naturis it-

rationalibus non datur principium Verbis ne-
que datut Verbum, neque amor 5 fed foliim

apparent quaedam vefligia, & effe@us,ex qui-

Bus infinuatur haec datl in illo » qua velligia

funt modus,fpecics » & ordo , vt magis expli-

catum elt {uprd quaits: 1. nAM-7. ergo crea-

turz rationales reprefentant Tiinitarem dis
ginatum Peifonaruny, non pet modumima-
ginis , fed per modum velligij.

uaritur fexto, VURmM conienienies

dicatur imaginem Trinitatis inueniriin tri-
bus perfonis humanis, nimirln in viro;vxo-

re , & filio?

Refpondéo ;qued vt ¢x Apguflino bk,
12.de Trinit, cap.s. refért Sanétus Thomas
art.6, quaft.g3+in refp.ad 2. quidamdixerung
imagincmTrinitatis in tribus perfonis burma.
nis pofle téperiri, ita vt in coningio mafealise”
feming 5 ¢r eorsns prole compleantny . luxta hang
opinionem vireft imago Dei Patris; proles
ita procedernis & Patre , Ve nafcatur , eftimago
Dei filij : mulicr; hoc et Heua, guw ita pros
ceilit 4 viro ; hoc eft Adamo, vt non fuerie
pata,ac proindé aon fuerit filivs,aut filia Ada=-
mi, fuit imago Spiritus San&i. Reijcit San&tus
Thomas hanc opinionen: , Gua prina etiain
facie apparct abfurda - Primo enim fequere~
tur , quod Spititus Sané&tus effet principiumo
Filij, ficat mulier eft principium prolis; qua
nafcirur ex virto« Secundo viius homo effet”
{olim ad imagincm vhias perfon, nimirem
ad imaginem Patris: proles ad imagigem Fi-
lij , mulier ad imaginem Spiritus Sanétis fed
Scripturadieens ,. Faciamus bominem ad itiagi=-
nem » o fimilitudinem noflram, infinuat {ingulos
homioes effe ad imaginem omnpium diuinas
rum Perfonarum: ergo, Tertio Scriptura non
debuiffer dicere hominé fadtum efle ad ima-
ginem Dei 5 nifi prole producta: fed Scripin-
ra multo ante, quam narret ex viro, & mu-
liere natam fuifle prolem,dicit hominem foif-
fe faltum ad imagiaeni Dei: ergo . Quia ve-
t6 authores illius opinionis aflerebant Scrip-
turam , dumydicits 4d imaginem Dei creauit ila
Juna » taafeulum ; ¢ feminam ereanit eos,infinual-
fe fexunm diverfitatem conferre ad hocy vt
homo fit imago Dei, San&us Thomas docet
Scripturam hoc dixiffe, non vt imago Dei fecun-
dum diflintionem [exnum attendatur, fed quia img-

go




i

Liber1V. Quzftio CCLIL.

20 Dei wirique fexui eff communis , cum fit fecun-
dutn mentemsin qua non ¢ff difinlfio fexunm. Vude
Apoftolus ad Coloff. 3. poflguam dixerar, fezu_ndr«m
smaginem eins 5 qui eveanst ilium,fubdie. ¥hi non
efi mafeulus , & feming,
7+ Queritur feptimd , viram homo non
folum fecundum wmentem , fed criam fecun-
dumi corpus fit aliquo mode fpeciali ad ima-
ginem Dei ? - : :
Refpondeo affirinare Auvguitinum lib.
8. qualt, qu.s. per hac verba. Corpus quoque
Bomanis yuia folum inter animalium terrenovum cor=
pora nop pronum in aluum profirazum efl. ¢re. quia
tale eftwe ad contemplandim celum (it apring, magis
boc ad imagivens , & fimilitudinems Det, quarm ce-
tera covpora awimalinm fallumiurve wideri potefl.
Aduertit tamen Sauétus Thowas act.6.que.
93« 1n refp.ad 3. quod wen eft fic intelligendum,
guafi tn corpore bominis it vinago Det s fed quia ;‘p-.
Ja figura bumani carporis reprafentat imaginem Dei
Wi anima per wodum wifligye P
2. Quaritur odavo, vtrum ficat in vi-
fioncintellectuali darer quadam Trinitas, fe-
cupdum quam (umus ad imaginem Del, fic
in vifione tum oculari; tum imaginaria de-
tur aliqua. Trinitas, fecundum quam fimus
ad imaginem Dei. :
Refpondeo cum Sandio Thoma in refp.
ad 4. quod ficut dicit . Augugtinus hb.g. de
Triaitare, cap.6. & lib.rz.cap.2. tuniin vifo-
nec ocalari , tum in imagmaria dacur qua-
dam Trinitas. Explicaturs [o viione ocuiari
datar fpecies jat€uronalis obie@i vifibilis cau-
faus vitdonem: datur ipfa vifio exprimens
obiedtam * & darur afus voluntatis;quo vo-
lumus applicare potentiam vifiuam ad vi-
acnduin, & eaarin re vifadetiners. In vitio-
ne cham magiaacis daour (pecies intentiona-
lis , qua verlatur in memoria, datur iplas
vifio imaginaria , ac datur volitio coniun-
geas viramque , & applicans 1peciens ad cau-
fandam vitionem imaginariam . Videturer-
g0 tpecies intentionalis caufans vifionem ef-
e imago Parnis : vifio ocularis , vel imagina-
“rig elle imagokilijsvolitio applicans;& coma-

€

gens fpeciem vifioni oculari, vel imaginarie
clic imago Spiritus San@i . Veramtamens
viraque Trinitas deficitabhoe, vt fitimago
dinine Tuotans, deoque elt potius veiti-
glannquan imago diving Trinitatis . Proba-
tur . Brimo eaiar [pecies vifibilis videtur cffe
fimam, ac recipi in medio, pura ins
ecles memoiatiua licer it in 1pfa ani-
ma it el anima aduentitiay ac de no-
uo aducniensasime : ergo deiiciuat ab hoc,
quod repraleatent proceiliones dininarum.,
Perfonarem , per quas procedunt naturalie
ter'; & sta, vi fint copterna principijs > 4 qui=
bus procedunt. Secundo vifio corporalis, ac
imaginaria non {dlum procedunt 4 ipecie,fed
ctiain d potencia vifiua, & imaginativa; er-
$0 non conuenienicr reprefentant proceflio-
nem;per quam filius procedit 4 folo Patres,
fertio volitio applicans poteariam , & con-

721
iungens fpeciem viioni , aon procedir 4 fpe
cie, & vifione : ergo non conucnienter re-
prefentat proceffionem, qua Spiritas San@us
procedit & Patre, & Filio. Imazo cigo Trini«
tatis exi(tic potius in actibus mentis , vt iam
cxplicabitur.

9. Queritur nono, veriim imago Trini
tatis detur in amima pracipué in quantum
exercet actus mentis , fiae intelleQus, & vo-
luntatis .

Refpondeo affirmatiné cum San@oTho-
ma art.7. huius qua(t. ;. Probatur, & expli-
catur. Nam imago confithit in hoc, vt fir Gmi-
litudo quedam reprzfentans aliqualiter rem,
non folim fecandi genus, fed etiam fecundii
fpeciemtergo imago Trinitatis in anima pra-
cipuc,ac principaliter con(iftit in co,per quod
anima maximé , in quantum creature pofii-
bile eft;reprfentat proceffiones dininarum
Perfonarum, & ipfas Perfonas, non folum
fecundum genus, fed fecundum fpeciem, vel
quafi fpeciem ; fed (pecies divinaram Perfo-
narum, & procefionam confiftir in hoe, vt
Verbum procedat d dicente, & amor connes
tens Verbum cam producente procedat ab
viroque : ergo imago Triniraids inanima.s
praefertim confiftit ia hoc , quod ex notitia_,
quam habemus,formamusverbum inteenum,
& ex verbo prorumpimus in amorem. Quia
vero potentie, & habitus funt principia agud,
in quibus virtualiter exiftune ipfi a&tus, ima-
go [rinitatis eonfequenter, & (ecundario (G-
fiftit o potentiis,& habitibus, in guintam in
cis cxiltune virrualiter actus,quibus ex notitia
formamus verbum , & ex verbo procedimus
ad amoreanideo Auguftinus lib.o, de Trinir,
cap.4. dicit , quod Trinitas nofira, qué cft
imago diuing Trinitatis , confittir in mente.s,
botitia , & amore, ac lib-10. de Tuinit. cap.3.
dicit, quod confiftit in memoria , intelligen-
tia , & voluntate . Licét autem 2&us recore
dandi, intelligendi, ac volendi non {emper
exiftant in fe 1pfis, tamen femper exiftunc in
fuis priocipijs , hoc eft in porentijs, & habi-
tibus , idcoque femper inanima exiftic jora-
g0 Dei; ideoque S. Auguftioug lib.14.de Tri-
nit. €ap-4. dicit. §i fecundum boe fa3a ¢ff ad ima-
ginem Dei anima rationalis , quod vei ratione,atque
intelicétu ad intelligendum, & confpiciendum Deum
potefts ab initio, quoeffe cepit.fuit inea Dei imago.

ro. Quearitur decimo, virum imago Tri-
nitatis fit in anima (olum,in quantum exercet
adtus intelligendi , & amandi eirca Deum, vt

obiedtum .

Refpondeo aifirmatioé cum San&toTho-
ma art.8. huius qua(t.gz, Probatur . Ex didis
cnim num.g. ad imaginem requiritur, ve it
fimilitudo repr(entans aliqualiter rem,non
folum fecundum genus, fed fecundum {pe-
ciem :-ergo imago Trinitatisin anima confl-
ftirin €o, per quod anima maximé,in quan-
tum pofiibile cft creatnrze,reprefentar proce(-
fiones dininarum Perfonarum , & ipfas Per=
fonas;non (olum fecundum genus, fed fecun-

Yyyy dum




7un

dum {peciem , vel quafi fpeciem : fed [pecies,
vel quafi {pecies diuinarum Perfonarum, &
proceflionuin confiftit in hoc,quod Verbum
procedat a Deo, in quantum ex cognitioncs,
qua cognofcit [eipsthdicit feipium , & amot
Stocedat 4 Deo, in quantum amart feipfam:
crgo imago Trinitatis, & dizinarum Perfo-
parum in homine confiftit in hoe , guod ho-
mo ex coguitioneDei producat in feiplo ver-
bum Dei, & ex verbo Dei derinetut amor,ac
proindé imago Trinitarisin anima confiftit in
hoc, quod ferrur, vel nata etk ferri per cogi=
tionem , & amorem in Dcum vt obicctum.
Idco S. Auguftinus iib.4- de Trinit.initio cap.
12.dicits Hac igitur T rinitas mentis , non prop-
zerea eff imago Dei » quia fu mewminit mens,r intel-
digit , ac diligit [e 5 [ed quia poteft etiam meminiffe,
& inse lligere & amare Dewm > & quo falta efts

11.  Addit primo Sanéus Thomas, quod
mens dupliciter poteft in aliquid ferri: primo
dirc@é, & immediaté : fecundo indireéte,&
mediaté , o pado,quo qui videt imaginem
hominis in fpeculo, dicitur videre indirc@e,
& mediaté ipfum hominem : fed anim cft
imago Dei: exgo cognofceado, & amando fe
iplam,potelt indirecte, & mediate coguolce-
re, & amare Deum per hoc, quosira fuis
afibas feratur in feipfam, vt viterius fcratir
inipfum Deum. In hoc fenfu loguitur Au-
guitious lib. 14.de Triait. cap-8. paunlo polt
innium, dicens : Ecce ergo mens meminil uis -
gelligit fe, diligit [e. Heac fi cermimus, cernimus
T rinitatem 5 €rcs nondirm quidem Deum , fed iam
imaginem Dei .

12, Addit fecundo in refp.ad 3.quod quia
anima poteit Deum cognofcere, & amares,
non folum per gratiam,cognitione, & dile-
&ione fupernaturali, fed etiam per naturam
aliqua coguitione , & dilectione naturali, &
naturale eft animz, vt poflit ratione vii ad
Deum cognofcendum s & diligendum , ideo
imago Dei femper manet in anima, vt cum.
Sanéto Thoma art.4. huius quzitionis 93- di-
ximus gqualtione fuperiori 252. num.16.Hzc
tamen imago in ijs , qui carent viu rationis,
¢ft ita abolita , & quafi obtenebrata, vt pene
nilla fir : in peccatoribus eft obfcura, ac de-
formata:in iuftis eft pulchra. Ideo S. Augafti-
nus lib.14. de Trinitate, cap.4: loguens des
anima dicit . Quaviis vatio, el intelleltus nanc
paruus > NUAC 1iagnys appareat , nunquanm nif ra-
2ionalis s & intellefiualis eff anima humana, ac per
boc, [ fecuudum boc falta eft ad imaginem Dei,gunod
wii vatione » atque intelleltn ad mtelligendum ; &
confpiciendum Dewm poreft s profedle ab initia s quo
effe cepitifla tam magna , & miva natura five ob=
foleta fit ifia imago , v pené nullafit 5 fine obftara,
atque deformis 5 fiueclara, & pulchra fit , fem-
per eft .

13 Addipoteft tertio , quod quia exdi-
Gis qneft. 103. & 104. Verbum procedit ex
cognitione , qua Deus in {ua effentia cogno-
feir etiam crearuras » beati, qui in dinina ef=
fentia cognolcunt ctiam creaturas , habeat in

Dec imagine Dei in homine.

fc imaginem Trinitatis etiam in quantum vi<
dentcreaturas , vt docet Sanétns Thomas hoc
art. 8.1in refp. ad 4. Ideo S. Anguftinuslib. 14.
de Trinit.cap.14.prope finem de beato Deum
vidente dicit. In illa itaque natura  cum felicitéy
adbafevit, immatabiliter vinet , & immutabile vi-
debit omne, quod wider, quia nimirum in cfientia
increata, & immutabili funtimmut: s
tiones omnium creatorum ; & mutabilinm .

14, Quoritur vndecimo , VIruin {fimilita=
do diftinguatur ab imagine , non folam vt ge-
nus communius imagie, fed etiam vt ditte-
rentia, vel quaf differentia imaginis, & vt des
ficiens 4 ratione imaginis ?

Refpondeo afficmariué cum Sancto Tho-
ma att. 9. quzil. 93. Probarur , & explicatur«
Similitundo et quedam vnitas:fimilia enim funts
quorum qaalitas wna » vt dicit Ariftoteles 5. me-
taphyfic. t. 20. : fed voum, ficat etiam veram,
& bonum fuat quid tranfcendens : ergo etiam
fimilitudo elt quid tranfcendens: fed tranfcen-
dentia ita funt communia omnibus, vt pol-
int eriam fumi,tfanquam propria {ingulorum;
ergo fimilitudo porteflt {umi vt ratio commu-
nis , ac generica Imaginis , & vt ratio propria,
& contradtinaimaginis . Quod autcm tran
fcendentia poflint fumi, non {olum vt com
munia, fed ctiam vt propria fingalorum-s »
probatur, & explicatur. Nam boaum, quiss
eft aliquid tranfcendens, poteft fumi vt con-
uertibile cum ente , & i ita fumatur, it com-
munius homine , & precequiritur ad homi-
nem ; co pacto, quo genus prarequititur ad
fpeciem:Se in hoc fenfu omnis homo,ficur clt
ens , fic eft aliguod bonum . Poteft etiam bo-
nam fami vt proprium , & contraGinum hos
mitis » & in hoc fenfu non quilibet homo eft
bonus,led folum qui eft virtute pradicus. Pro-
pottionaliter fimilitudo poteft fami vt geaus
communius imagine » & in hoc fenfu omnis
imago cft fimilis : poteft ctiann {umi vt confe=
quens imaginem einfgue perfedtina , & ins
hoc fenfu non omnis mago ¢ft (tmilis exem-=
plari. ldeo comparando duas imagines ; dici-

mus voam efle fimilem exemplari, aliam nod®

effe fimilem exemplari. In hoe fenfu fumit
fimilitudinem Damafeenuslib. 2. de fide,cap-
12. dicens . Id, quod [ecunidum tmaginen , intelle-
&uale fignificat & arbitrio libevum , per fe potefla-
tinum - Duod autein fecyndum [imilitndiner wirtu=
tis,fecundumn qued bomini pofsibile eft babere fimilitu=
dinem . ‘Aliqui ctiam dicunt Adamum fadtum
faiffc ad imaginem Dej per naturam , ad fini=
litudinem antem per gratiam , & virtutesin-
fufas . Poteft etiam fumifimilitudo, in quan-
tam deficit & perfeione imaginis. [nhoe fen-
{u loquitur S.Auguftinus lib. 83. qu.quafh3 1,
dicens . Spiritus, idefi mens, ad imaginem Det,
wullo dubitante , faitus ef . Cetera auteny hominis »
Jeilicet-que pertinent ad inferviores pavios animie ; wel
etiam ad iofum corpus, ad fimilitndinem fatta effe ali-
qui wolunt. Libro etiam de Quantit. anima
cap. dicit, quod {imilitudo Dei attenditurin
anima,in quantwm eft iacosrupuibilis, Simili-
tudo

-4




-t

Liber IV. Quaftio CCLIV.

tudo enimvin incorrupribilitate , cum fit com-
anunis ctiam irrationalibus , deficit 4 rationes
imaginiss Per hanc do@rinam poffunt intels
Ligi, & conciliari plures Patrum locutiones .

De Farn s & conditione primi hominis ante
peccatom , [en de ffaty innocentie s o
natura integra .

An&tus Thomas quaftione 91. & g3, egit
«J de produétione primorum hominum: &
quia facti funtad imaginem Dei , quz@tiones
93. CXaminauit , in quo confiftat imago Dei «
Quzft 94. & lequenubus difputat de fatn pri-
morum homisum ante peccatum : & quia_s
ante peccatum habuerunt naturam integram ,
agitde ftatu, & gratia nature integre . Etpri-
mo quidem agens de flaru Adamit quoad ani-
mam,quz(t.o4.difpurat de flatu Adami quoad
intellectum : quetione 95. de flarn ciufdenys
quoad voluntatem ; gratiam , & meritum. :
quzit. 96. de dominio , quod homini conue-
niebatin ftatu innocentiz . Defcendit deinde
ad agendum de ftatu primorum hominum
quoad corpus,; ac quzll. 97. agens deijs qu
Ipectantad conferoationem individui, exami-
nat pvuum, & quomogo homoia tatu inoo-
ceatiz futllet immortalis , & impaffibilis; ac
mdiguifictabis , ac edendo de frudu ligni vi-
tx;fuillet immorialitatem confecutus . Que-
flionc 98. 99. 100. 1oI. agit de ijs, qu& perti-
iuiffent ad conferuationea (pecici , & exami.
hat, vtrum ; & quo pa&oin ftatu innocentiz
fuifict generatio tiliorum,& qualis faiffer con-
duio prolis quoad corpus ; quoad iufticiam
originalem , & quoad fcieatiam . Quaitione
10z difputat de loco hominum in fata inno-
centiz s fea natura integra , hoc eftde paradi-
fo terreftri. Do@rinam harum quationum
examinabimus.

QVAESTIO CCLIV.

Virnm primus homo wideris Dewm per effen-

tam s & quam cognitionem de
Deo bgbueris?

8o T hom. quafl. 04, art. 1.

& Idetur primus homo, hoceft Adam:

V vidifle Deum per effentiam ; primo,
quia beatitudo confiftit in vifione Dei per ef-
fentiam,vr diceturin Tractarn de beatitudine:
fed vt docet Damafcenus lib.z.de fide,cap. 11.
privusbomo in Pavadifo connerfans beatam 5 ¢t om-
wium diuitem habujt vitam, idemque fupponit
Auguttings lib.1 4. de Trinitate,cap.1o.dicens;
Si homines habebant affetus fuos , quales nunc habe-
mus s quomodoerant beati in illo inenarrabilis beatie
zudinis loco , idefl paradifo ? ergo .

2« Secundo Auguftinus lib. 14, de Ciuit.

723
cap. 1o: dicit , quod primo homini #en aberar
quippiam,quod bona valantas adipifeeretur  fed hos
na yoluntas nihil melius poteft adipifci, quam
vifionem Dei per effeatiam ; ergo primo ho-
mini noa deerat vifio Dei perefientiam .

3. Tertio fi Adam non vidit Deum per
cffentiam, non poteft fatis explicari,quo gene-
re cognitionis Deum cognouerir .

4. Refpondeo plura dubia pofic examina=
ri. Primo ergo quaritur, verum Adam ante
peccatam permancater ‘viderit Deum peref-
fentiam? :

Refpondet negatiué San@us Thomas.
Probatur : nam fammum , & infinitum bg-
num continens omnia bona, cum videtur
prouteft in fe, ncceffitar videntem ad jliod
fuperomnia amandum , ac proindé ad noi,
peccandnm, ac reddit videntem impeccabi-
lem,vt magis explicabitur fuo locosted Deus
cft fummum,& infinitum bonum continens
‘omnia bona: ergo Deus vifus prout efl ins
fe neceflitat videnrem ad Deum fuper omnia
amandum, ac ad non peccandum,ac proinde
veddit videntem impeccabilem @ fed Adam
fuit peecabilis , ac de fadto peccauit; ergo. In
idem recidit ratio, quam affert SanQus Tho-
mas. Beatitudo enim prafertim poflefia, &
experimentaliter cognita , ita neceffirar poffi-
dentem ad illam amaondam , vt non potlit ab
€a auerti ; peccando , fiquidem vnufquifques
vult effe beatus ; & non vult cffe mifer : Sed
vilio Dei eft ipfa beatitudo, vt dicetur in Trae
Gata de beatitudine : ergo qui vider Deum.,
nou poteft 4 fua beatitudine auerti,peccando,
ac proindé per vifionem immediatam Dei
redditur impeceabilis : fed Adam fuit pecca-
bilis ; & de fadto peccanit : ergo Adam non
vidit Deum permanentér . Videri poffunt
quz in fimili di&a funt quaft. 171. num. 10. &
11. vbi prebatum eft Angelos , dum fuerunt
in via, non vidiffe Deum per effcatiam .

s« Queritur fecundo ; vtrum Adarm vi-
derit Deum vifione tranfitoria in illo raptu
quem habuit , cum Deus immifit foporem in
Adam, & reuclauit illi myfterium Incarnatio-
nis,vt didtum ot quat. 25 1. n. 25.

Refpondeo aliquos affirmare , alios ne-
gare, Sandum Thomam hoc art. 1. quzit.oq4.
nec affirmare ; nec negare . Probabiliorem.,
exiftimo fententiam negativam, quam ctiam
fequitur Svarius libr.3. de Opere fex dierum,
cap. 18. num. 2. Ratioceft, quialicet ex ver-
bis Scriptura inferatur Adamo inillo fopore
reuclatum fuiffe myfterium Incarnationis,
nullo pacto infertur, quod raptus fuerjt ad
videndum Deum , prouteftin [ciergo fines
fundamento afferitur ; quod viderit Deuni,
prout eft in fe, prafertim cum Ioan.8.dicatur:
Deum nemo vidit vnguam , & Exed. 33. Nox wi=
debit me howo , & vinee . -

6. Quaritur rertio,qua cogonitione Adam
ante peccatum cognofcerer Deum ? ;

Refpondet San@us Thomas, quod primi
hominis cognitio quodammodo medin evat_ intey

Yyyy-—2 coghie




724

eognitioncm prafentis Batus, ¢ cognitionsm patri€
qua Deas per cffentiam videtur- Probarur,& expli-
carur. NamDeus vel videtar per cffentiam,vel
cgnofcitur per creaiuras: {ed Adam nonvi-
debat Deum per effentiam: crgo cognofcebat
'cumm per createras  fed Deus perfedtius co-
grofcitur per creaturas periectiores, ac Deo
{imiliorcs,quam percrearuras im perfedtiores,
ac minos Deo timiles , proportionalitér ac
auod videtur per (peculom, melius videtur
per fpeculum perfedtivs, & in quo cius ima-
go exprefiius refultat i Adam autem cognos
jcebat Deumn per creaturas pe rteétiores, ac
Deo fimiliores , nos ¢ conuctio in hoc fatu
natnix lapfe cognolcimus Deum per creatus
ras imperfedtiores,ac Deo minus finuless ergo
Adam cognofcebat Deum perfedius , guam
nos , ac proindé cognitione media inter €O~
gintionem prafentis ftarus, & cognmitionem
patriz, qua Deus per cflentiam videtur » Pro-
bator, quod Adam cognofcerct Deum per
creatnras perfe@iores,acDeo fimiliores,guam
nos cognofcamus. Nam effcctus nrelligibiless
& incorporei funt imperfeétiores , ac Deo fi-
miliores effe¢tibus fenfibilibus, ac Corporcis,
& proindé perfede cogniti ducunt ad peries
&iorems cogoitionem Dei, quam ¢ffectus fen-
{ibiles ; fed Adam cognofcebac cftuctus incor-
poreos , ac intelligibiles multo perfedtius,qua
1108 ergo per effeGus intelligibiles cognofce:
bat Deum multo perfetius, quam nos. £ro-
batur minor : nam homo in ftatu prafenti na-
ture lapfz 4 confideratione plena, & lucidas
intelligibilium , & incorporalium effeGtuum
jmpeditur per hoc, quod diftrahitur d fenfibi-
libus , & circailla occupatur: fed Adam aate
peccatum 4 {enfibilibus non jmpediebatur 4
clara, & firma contemplatione effectuum in-
telligibilinins& incorporeoram, quos ex irra-
dianione prime veritatis percipichbat cogaitio-
ne natueali,vel fupernaturali, & gragitaiergo,
Probatut minor : nam vt dicitar Ecclefiaft. 7.
Deys fecit hominem refinm : fed re@itudo homi-
nisdininitus inftituti confiftebat in hoe, vt in-
feriora fupetioribus fubderentur, & fuperiora
ab infcrioribus non impedirentur ; ergo pris
yhus homo ante peceatum 4 fen(bilibus non
jmpedicbartur 4 perfu@a, & ficma coghitione
intelligibilium effe@uum, ac proinde per ef-
fedtus acelligibiles perfe@ius cognitos perfe-
&ius Deum cognofcebat,quant noes. ldeo Au-
guftinus libr. 11, de Gen.ad littcram cap. 33
foquens de primis hominibus dicit . Fortafsis
enim in alijs inerinfecus cff abilibus , vel ineffabilibus
wiodes Dens cum illis antea loquebatur 5 ficut etiam
cum Angelis loquitur, ipfa meommutabili wevitate il-
lufirans mentes corsm & c. Bifi N0 tanta participatio-
we dimna fapientie s quantan capiunt Angeli, tamen
pro bumano modulo , quantumisber minws; fed ipfo ge-
nere wifitatronis s & locutionis «

7. Quatirur quarto , vtrum Adam antes
peccatum cognofceret Deum fine medio , vel
permedium,& per {peculum,Scan xznigmate?

Refpondet Sandtus Thomas in relpiad 3.

De cognitionc Deiin Adamo.

quod dupliciter aliquid poteft cognofci per
mediumiprimo ita,ve cognofcatur fimul tem-
pore cum iplo medio, co padto,guo cumali-
quid videtur per fpeculum, videtur fimul
cum ipfo fpeculo. Sccundo pote't aliquid
prius ignotum cogaofci per medinm , €o.pa-
&to,quo quadd veritares prius igaote cogno-
fcuntar per medium demonftaticnis. Hoc
fuppofito, Adam non cognolccbat Deum.s
per medinm fecundo modo, quiain primo
inftanti cteationis cognouir Deum,qui proins
dé¢ aunguam Adamo fuitignotus, fed cogno-
fcebat Deum per medium primo modo ; quia
non cognolcebat Deom per dininam effen-
tiam , fed per effectus intelligibiles , per quos
ita Deam cognolcebar vt fimul rempores
etiam in primo inftanti (ux creationis cognos=
uerit Deuamt . Si vero queratur , virum hzc
cognitio effet difcurfiva, refpondeo,qued erat
difcurfiua, in quancum difcuclus eft progref~
fus ab aliguo noto prius natura ad alind no-
raay pofterins natura , fed fimul tempores at
non erat difeurfiua , in quantum difeurfus el

progretius ab aliquo noto prius rempore ad”

alind , guod tuac eflet ignotum . Dumvire-
rius quarizur, verum Adam cognofceree Det
in znigmate, quod importat ebicuritatem, ve
dicit S. Auguftinuslib. 15. de Trinit. cap. g«
refpondeo, quod quia omnis creatisa eft ob-
feura, fi compatetur cum infinica claritate di-
uinz effentiz; eo ipfo. quod Adam Deam co-
gnofcebat per creaturas , cognofcebat Deum
per mpigma obfeurum . At non cognoleebat
Deii per @nigmaobfcurum oblcuritate orta
i peccato , in quo fenfu nos cognolcimus
Deum per ®nigma; in quantum per fenfibi-
linm occupationem impedimur 4 clara,& fic-
ma confideratione intelligibilinm , vt didlumy
¢t num. s. .

8. Queritur quinto , viram Adamo ante
peccatum revelata fucrint myfteria fupernas
turalia etiam Trinitatis, & Incarnationis?

Refpoudeo : certum videtur primo ex

comuiuni fententia , guod Adamo ante pec-
catum reuclata fuertar myfteria diuinitatis, &
elevationis ad finem {upernaturalem fupernas:

turalis beatitudinis. Nam Add ante peccatiim
debebat {e mouere ad (uum finem fuperna-
turalem : ergo debuir illi renclari myfterium
cleuationis ad finem fupernaturalem , vt pof-
fetillud credere. Ex A poftolo enim ad Roma-~
nos 11. Accedentem ad Deutn oporice crederes quia
efl , & inquiventibus feyesnuncrator fiz . ldemdie
de alijs myfierijs in hoc myiterio inclufisy vel
cuin ¢o connexis .

9. Exittimo fecundo cum communi fen-

tentia contra paacos, Adamo ante peccaram
reaelatum fuiffe Chriftum , ac my@terium In-
carnation.s. Itadocuerun: Sanétus Thomas
2. 2. queet. 2.art, 7. & 3. part. quad, 1. art: Ja
ad 5. Sandius Bonauentura in 2. diftinét. 23+
Catherinus in cap.2. Genef. Perering lib.s.in
Gen.difpur.de fcientia Ade, quaft.4- Valentia
toi.1.dHp.7.quw t-2.mcmb. 1. Suasiys lib.3.de
opere

- S




Liber1V. Quaftio CCLIV.

wve fex dierim, cap.18. num.8. & Valquez S gnitionem altiorem fde, ac mediam iater

3.part.difp.1 2.cap.3.

g. Probarurex Apoftolo, qui ad Ephefios
s-xelatis verbis, qua Gens2. narrarar dixifies
Adam, poltquam ex cius cofta formataeft
Heua,Hec nunc os de offibus meisr¢.fubditSacra-
suentum hoc magnum.efl . Ego autem dice in Chriflo,
¢ Ecclefia : ergo cx Apoitolo Adamus verbis
illis prophetauit , ac proinds cogaouit Sacra-
mentum, quodadimpletum et 10 Chriflo, &
Ecclefia. Ratiovero eft, quiacum Chriftus
deberet efle caput hominum,canueniens fuit,
vetreuelaretur primo homini in via, vt in ill@
erederet.Quo pado cam hac reuclatione Ade
fadta ante peccatum (tet , quod 1 Adam non
peccafler, Verbum noa fuiffet incarnatam,exe
plicabitar fuo loco in tra@atu de Incarna-
gionc . ;

10. Exiflimo tertio cum fententia fatis
communi Adamo ante peccatum reuelatam
etiam tuille mydecium Tuniratis . Ratio e,
quia vt docet Sanctus Thomas 2. 2. qual. 2,
ait.8. mylterinm Incarnationis includit, vel
fupponit mylterium Trinitatis , com myflg-
rinm Incarnationis confiftat in hoc,quod Fi-
lus Dei faGus it homo, ac proindé quod in
Deo detur Pater,& Filius, ac projndé plurali-
tas: Perfonarum. Conficmatur audtoritate Epis
;;"im nij s qilib.contra Hereles in pretatione
dicit. Adam protoplafius formatus efl , non circum-
cifus, fed carne praputium. bsbens . Naw aurem ervat
Idololatra,2r nosit Patrem Denm, & Edlium, ¢y Spi-
witum Sancfum. Propheta enim erat - Hoc autemn
infra probat, quia nowit.quod Pater dixit Filio.fum
ciavsus bomincne ad imaginem, o fimilitudinem no~
fram . Videri poflunt qua dixunus fupra,
quxit-157.0ltcadentes myileria clenationis ad
finem fupernataralem , & myfenia Trnitaos,
& Incarnationis reuelata faille Angelis , dum
efleat in via.

11+ Quearitur fexto, quam: cognjtionem.,
Adamuys ante peccatum habucrit de myfteris
Hli renclaris?

Refpondeos quod procul dubio de ipfis
habuit cognitionem (upernaturalem . Ratio
ef}, quia habuic de illis cognitionem necefla-
rigmy ad hoc , vt poffet exercere aétus merito-
rios finis fupernazuralis ; fed foliaQus fupecs
Raturales poflant mereri finem {upernatus
ralem i ergo habuit de myfteriis cognitio-
pem geceiflatiam ad faciendos a&tus fuperna-
turaless fed ad faciendos a&tus fupernatarales,
& meritorios vite xtcrnz , necefaria eft co~
guitio fupernacaralis: ergo.

12. Qazritur f{eptimo, virim cognitio,
qunam Adam habait de myfterijs {upernatu-
ralibussfucrit cognitio fidel infu z, vel cogai-
tio altior fide ?

Refpondeo Alexandrum, 2. part. quafh.
9 1.41t.2. Memb. 2.& 2. part. quat.64. memb.

2.5anctum Bonaventuram in 2. dift.23- art-2,,

qu.2.& Gabriclery cadem diltind. are, 3. dub,
zatocuiffe Adamum de mylterijs fupernatura.

4bus non habuifle eognitonem fidei » fed co-.

725

dem,& vifionem Dei. Licer auten iHam vo-
cet fidem , tamen aficric, quod non fuit fides
&nigmatica, quals elt noftra,fed lucida,qualis
fuit fidesChrifti. Viderar hge opinio defampra
ex Hugone Vidorino, qQui kib.1.de Sacra.
pact-6, cap.14.dicit . Cignonit homo crearorcns
Jsum, non ea copmitione, qua foris foldm 5 €& anditi
percipitur, [ed ea, qua porins intus per tnfpivationem
demoanfivatur, non ea quidems , qua Deus modo 4 cve-
dentibus abjens fide creduur , fed ea , quatunc per
prafentiam conzemplationis [ienti manifeflins ccr-
nebatmr. Fundamearum cft, quia fides obfcura
videtur repugnare perfedtioni illius fatus .

13. Dicendum cum Sanéto Thoma 1.part.
queft.os.arts. & 2. 2.quaft. 2.arr.7.8 quait.s.
art,1. quem communitér Theologi fequun.
tur, ac inter alios Suarius lib.3. de Opere fex
dicrum , cap.18. num. 24, Adam ante pecca-
tum habuit de myiterijs (bpernatufalibus ve-
ram, & propriam cognitionem fidei infufz.

14. Probatar: nam Adamin ftaru inno-
centie Crat pyrus viatot, ac non viator imul ,
& comprehenfor, ficut Chriftus: fed parus
viator dirigitar fide ad exercenda opera fu=
pernaturalia, ac meritoria vite zternz ; ergo.
Probatur min.ex Scriptnra. Nam Abachuc 2.
dicitury Zuflus ex fide winit: Ad Hebreos 11. fine.
fide impoffikile eft placere Deas 2. ad Corinthios
5. Fides eft [ubflantia verum fperandarum.

15. Probatur fecunda ex Patribus, Augu-
ftinus lib.14.de Ciaincap. 26.loquens de Ada-
mo ante peccarum,, dicit . Gaudium verum per-
prruabatuy ex Deo , in quem flagrabat charitas ex.
corde puro o €7 confcientia bona 5 & fide non fitta,
Ambrofius lib.7.:a Luc.cap. 10. explicans pa-
rabola homnus, qui incidit in latrones, dicit.
Adam nudaius eft s mandari cel+is euflodia deflitn-
tus, & exucns fidei indumento , lethale vulnus acce-
pit. Analtaivs Sinaira lib. 5. Hexameron, circa
initivm dicit- Luod in principio, ¢r primacreatio-
ne Deysdedrt Adamo exilem, & enanidam lucem co-
gnitionts: dum vocat Jucem illam exilem , in»
dicat non exceflitie pecfedionem fidei ; vocat
aurtem cuanid un, guia parum erat durarura.

16. Addo Adamum i3 habuiffe cognitio-
nem fidei, ve eriam eleuatus fuerit faleem ali-
quando ad illam pafe@am  contemplatio-
nem, quam viri Sand&i , & Prophetzin natu-
ralapfanon raro obrinuerunt , ac de hac in-
telligendi funt aliqui Patres, ac prafertim
Gregorius lib.4.Dialog.cap-1.dicens. Homo in
Paradifo affucuerar Dei werbis perfrui » Angelorum
beatoram [pivinbus cordis munditia 5 & celfivadine
wifionis intereffe . Sed ficut tales contemplatio-
nges, vifiones , apparitiones , & raptus &c, noa
excludebant 4 Prophetis, & viris SanQis
cognitionem fidei » fic nec excludebant ab
Adamo.

17. Ad fundamentum contrariz fententiz
prepofitum nwm.11. nego fidem fuifle con-
tra perfectionem ftatus naturz integra, Nam
fides et folum contra perfedionem  fatus
comprehenforis, Aon autem contra perfetio-

fem




72,6

#cm ftatus puriviatoris 5 fed Adam erat fo-
lium viater, non autem comprehenfor; ergo.
Ex oppofita ratione Chriftus , quia itaerat
viator, vt fimul effet comprehenflor, non ha-
buir fidem.

18. Ad 1. diltinguo maicrem : beatitudo
perfe@ta , & propria patriz confiftit in vifione
Dei per effentiam ,concedo ; beatitudo perfe-
éta , & qua haberi poteft in via , confiftit i1
vifione Det per effentiam, nego maiorem:di-
ftinouo codem paéto minorein: & nego con-
feq uentiam. Adam ante peccatum habuir fo-
fam beatitudiaem imperfectam, & qualis ha-
beri poteftin via, nou autem beatitudinem
pecfe@am ;qua eft propria patriz : fed folas
beatitudo perfe@a, & propria patriz confitit
invifione Dei pet effentiam,beatitudo autem
imperfe@a confiftit in contemplatione Dei
per creaturas ; & coniungibili cum: aéibns
fidei : ergo Adam non habuit vifionem Dei
ser effentiam - Vide que de beatitudine An-
gcloriim, dumerant In via, diximus fopra_
quzfta81. Proportionaliler enim accormmo=
dari debent beatitudini Adami in @tatu iono-
centiE .

19. Ad 2. concedo maiorem , & diflinguo
minores : bona voluntas pro faru viz nihil
niclifis poteftadipifci, quam vificnem Deis
babendam pro ftatu vie , nego minorem , &
cius fuppofitum 5 vt habendum pro Haru ter-
mini, concedo minorem;& nego conlequen-
riaun. Bona voluntas eft recta, & ordinatasfed
Adam volunrtate recta, & ordinata non appe=
tebat vifionem Dei vt habendam pro ftatu
vie,led folum pro ftatu termin ;ergo ad hoc;
vt Adam haberet quidquid bona voluntates
potctat velle,3 adipifci , non rcqui:cbm ur,ve
pro ftata vie haberet vifionem Dei per ef.
fentiam -

20, Ad 3. Patet ex ditis, Nam num.s.&
fequ. explicatum eff,quo genere cognitionis
_Adam in ftatu innocentiz Deam cognoucrit.

QV ASTIO CCLV.

Virim Adam in ffarn innocentie Angelos per
ellentiam s ¢ intuitine viderit?

S. Tho. 4.94. art. 2,

1. Idetur Adam in ftatu innocentia
V vidifse angelos intuitive , & per
efsentiam: primo, quia Gregoriuslib. 4. Dia-
log.cap.1- dicit. In Paradifo affuenerat howo ver-
bo Dei perfrui,bonorum Angelovum Spivitibus cor-
dis munditia, @ celfiendine vifionis miereffizergo.
2. Secundo ex dictis quzlt-247.Anima fe-
patata,quia n6 impeditur a corpore, quod vt
dicitur Sap.o. aggrauat animam,cognofcit in-
tuitiué Angelos; fed anima primi hominis li-
cet effet vnita corpotri, tamen 4 corpore cor=
ruptibili oo aggravabatur , neque impedic-
batur 4 perfedtione cogoitionis; Ve diximus

De cognizionc Deiin Adamo.

quaftizs4.0um.s. ergo cognofcebat intuitiue
Angcelos .

3. Iefpondco cum San@o Thoma hac
quaft.os. art. 2. quod anima primi hominis
non poterat quidem videre angelos intuaitiug,
& per cflentiam , fed tamen perfedius illos
cognofcebat; quam nos cognofcamusin fta-
tu nature laple.

4. Probatur prima pars, quod nimirum
Adam non cognofceret angelos per effen-
tiam. Vt enim cum San&o T homa qua(t.84.
art.7.diximus queftione 246. anima dum eft
vnita corpori;non potelt aliquid intelligeres
nifi cognitionc originata ex fenfibilibus, &
per conuerfionem ad phantafmata,hoc eft ad
aliqued obic&tnm materiale per phantafmata
prepofitum imaginationi : -{ed anima Adami
cratcorpoti voita: ergoanima Adaminon
poterat connaturaliter ad foom ftatum, &
modum cffendi angelos, & alia immateria-
lia intelligere, nifi per conuerfionem ad
phantaimara , & ad aliquod obicGtum mate-

riale propofitum imaginationis fed per hun¢

modum ntelligendi anima primo intelligit
obieéta exteriora, & fenfibilia, qua funt pro:
privm obie@um intelle@us voiti corpori, ae
¢x his afcendir ad: cognolcenda- obie&ta im-
materialia, & pure intelligibilia ; ergo Adam
in ffatu innocentiz primio coguofcebat obie-
&a materialia , & fenfibilia ; & ex hisafcende-
bat ad cognofcenda obieéta immaterialia , &
puré inteiligibilia , acproind¢ angelos non.s
cognolcebat intuitiué , & per eflentiam , fed
per res materiales, & fenfibiles.

4. Aduertit San@ns Thomascx Dionyfio
cap.4.de diuinis nominibus; quod in mota;&
affcnfu, quo anima ex cognitione materia
lium, & intelligibilium afcendit ad cognitio-
nem immaterialium, & puré intelligibilium,
coniiderari poffunt tres gradus. Primus,& in»
fimus gradus eft; quo anima d cognitione re-
fum- exteriorum , & fenfibilium afcendit ad
cognofcendam fe ipfam, & quodammodo
aggiegatut s & vaitur jntentionaliter fibiipfi,
Secundus gradus eft, quo viterius afcendit ad
cognofcendos angelos; ijlque intentionaliter
vnitar. Tertius ¢t , quo alcendit ad cogno-
feendum Deum, qui ¢ft ipfum fummum bo-
num , & fummvm ens. lam adtus intentio-
nales pofunt perfe@é cognolci per funmos
obic@um proprium , & proportionarums: fed
obic@tum proprium ; & proportionarum.s
actuum, quibus anima intelligit per conucr=

fionem ad phantafmata, funt exterioray &

fenfibilia: ergo anima per exteriora, & fenfi-
bilia afcendens ad cognofcendos reflexé fuos
a&usintelligeadi, poteft illos perfecté cogno-
fcere , & per fuos adtus intelligendi pote(t
perfedté cognofcere feipfam , & luam poten-
tiam intellectivam ¢ fiquidem petentia perfe-
&¢é cogoofcitur per fuos adtus . At cumrani-
maa cognitione (ui ipfius,& fuoram adtuum
afcendit ad cognofcendos angelos, non pa-
telt illos perfedlé cognafcere, {ed folumimes
P

i
*
3

v

o




e

G — i

4

Liber IV. Quaftio CCLV.

perfecté. Ratio eft, quia per adus , quibus in-
tclligimus per conucerlionem ad phantafinata,
nou poflumus perfecte cognofcere paturam,
qua intelligit altiori modo,& fine conuerfio-
nem ad phantafmata per conucrfionem ad
pure intelligibilia; fed angeli coghofcunt nomn
per conuerfionem ad phantafmata , fed altio-
ri modo per conuetfionem ad pure intelligi-
bilia:ergo animadum 4 cognitione fui ipfius,
& fuorum aGtuum afcendir ad cognolcendos
angelos,non perfedt e, fed imperfedté illos co-
goofeit . Quia vero modus cognofcendi dinj-
nus clt multo altior noftro mado cognofcen-
di, ide6 dum4 cognitione animz nofire , &
angelorum afcendimus ad cognofcendum.s
Deam , multo imperfectius Deum cognofci-
mus,quam angelos. Adam igitur animam f(u3
cognolcebat quodammode perfecte, angelos
cognofcebatimperfedte , Denm autem mul-
to imperfectinsy quam angelos .

5. Probatur iam fecunda pars conclufio-
nis, quod nimirum’ Adam in (fatu innocen-
tiz , ac naturz-integre multo perfeétins co-
gnofcerctangelos, quam nos illos cognofca=
mus in ffatu natura lapfe. Vtenim diximus
quzftione fuperiori, nosin ftatu praefenti na-
ture lapf@ d confideratione plena, & lucida
noltrorum altuum interiotum diltrahimur,
& impedimur ab obiedtis exterioribus ; eirca
qu® occupamur, Adani autem perdonums
integritatis non impedicbatur; ergo clarius,&
firmius contemplabatar fuos a@us , & fuam
animam , ac cx ipfis afcendebat ad angclos
melius, & perfectius cognofcendos .

6. -Ad 1.Quialicer Adam angelos non co-
gnofceretintuitiug, & per effeatiam , fzd per
conuerlionem ad phantafinata , tamen illos
contemplabatur cognitione multo magis cla-
ra, & fixa, quam nes contemplemur , ideo
Gregorius verbis citatisdicit, quod intererat An-
gelorum [piritibus . : ;

7- Ad2.Ideo anima feparata coninaturali-
tér cognolcit angelos per corum effeatiam, &
{iné cottuerfione ‘ad phantafinata, & ad obie-
¢ta materialia , quia habet modum eflendi fe-
paratum-d corpore » & ab omni materia ; fed
anima Adami in ftatu innocentiz habebat
modum eflendi;perquem erat vaira corpori,
& materig: crgo cognofcebat Angelos,nons
pet efleritiam, fed per conuerfionem ad mate-
rialia, dc proindé non per fpecies proprias,fed
per fpeeics rerum materialium .

QVAESTIO CCLVL

Virnm Adani ab initio babueris ftiena
tiam infufan: nateralim & fu-
pernaturalinm ¢

ST ho. quafl-04. artic,3.

I Idetor Adam ab initio non acees
: piffc {cientiam infufam nacara-

il
bum, primo quia”indiuidua eiufdem fpeciei
codem modo debent confequi fuam perfe-
Gtionem: fed nos perfectionem feientiz nons
habemus ab initio totam imul per infufio-
nem , fed paulatim acquitimus experientia,
ftudio,& difciplina: ergo Adam, qui erat eiuf(-
dem {peciei nobifcum, perfe@ionem {cicntiz
noa habuit ab initio totam fimul perinfa-
fionem .

2. Secundo indiuiduis eiufdem fpecici
conuenit fcientia einfdem fpeciei : fed Adam
crat cinfdem fpeciei nobifcum : ergo fcientia
Adami fait eiufdem (pecici cam noftra: fed fi
{cientia Adami fuiffeeinfufa, fuifict diverfe
rationis 4 noftra,que et acquifita: crgo fcicn~
tia Adami non fuit infufa .

3. Tertio flatus viz conceditur homi-
nLyt paulatim proficiat,tum phyfice in {ciene
13, tum moralitér in merito per exercitium
aCtuum honeflorum : etgo potuit paulatim
proficcre in fcientia per exercitium acuum
intelleCtusifed fi ab initio accepiffet feientiam
infufam, non potuiffet panlatim proficerc 1n
{cientia t ergo .

4. Refpondeo cum San@o Thoma, po-
nendo tres conclufiones . Prima conclus
fio eft: Adam ab initio accepit fcientiam
infufam omnium, qua homines naturalitér
ftudio , ac difciplina poffuat cognofcere. Pro-
batar: nam res condirx funtd Deo, non fo-
1am vt eflent, fed etiam vt effenc principias
aliarum rerum ¢ fed tes , ve fint principia alia-
ramrerum; debent efie in ftatu perfecto , co
pacto, quo animalia vt generent fibi fimile,
debent effe perfecta s ergo res debuerunt crea-
rid Deo in fatu perfe@o , ac de fa@0 anima.
lia condita funt in ftara perfe@o, & etiamo
plante,acipfc Adam conditus eff in ftata
perfe@to quoad corpus,ita vt poffet (fatim ge-
nerarefilios: fed Adam creatus eft, non fo-
1im vt poflet filios gencrare, fed etiam vt pof-
fetillosinftruere , & gubernare t non potet
autem quis alwim inftrucre, aifi habeat feicn -
tiam perfe@am corum ;' in quibus alter debet
inftrai : nam Ggnam ferentis cff poffe docere, vt
dicit Arift. 1, metaphyficorum cap. 1. ergo
Adamdebuit condi cum fcientia perfetta om.
njumrerum, in quibus homines ab ipfo ge=
nerandi debebant poffe infirui : fed homines
ab Adamo generandi debebant pofle inftrui
in omnibus, quz poffunt ab hominibus addi-

“ fci ftudio , & difciplina, ac naruralicér poffunt

{ciri : ergo Adam debuit condi cum perfe@a
fcientia omnium, qua poffunt addifci ftudio,
& difciplina, & naturalitér poflunt fciri : fed
naturalitér poffunt addifci,ac fciri omnia,quas
virtualitér continentur in principijs per fc no-
tis: ergo Adam conditus fuit cum perfeita,
{feientia omnium , qu# continentur victualis
tér in principijs per (¢ notis , adeoque cit om.

“nibus fcientijs naturalibus , tiim fpeculatiais ,

tum pradticis , metaphyficis, phyficis, mathe.

maticis, logicis, & cum omnibus artibus : fed

non potuit condi cum perfeda (cientia om~
nium




”28

— ~ . . . ;,--: ;,o.- A ‘ 2
De {cientiainfula Adami.

miom nataralium , oifi tales feientiz , -ac {pe * ad cumdem finem dirigeret , ac proindeha-

cies intentionales ad illas pectinentes accipe-
rct a Deo per infufionem; ergo Adam feicn-
tias naturales ; ac fpecies intentionales ad illas
fpedtantes accepita Deo per infufionem,

5. Coufirmatur primo s nau in omuibus
genenbus naturali ordie perfedtum debet ef-
fe prius, quam imperfetum, & quod cit ata
debet pracedere id , quod ¢ft in potentia , fi-
quidem imperfe@tum debet procedere 4 perie-
&o , & abillo perfici s co pato, quo infans
jmperfe@us deber procedere a viro perfecto,
& ab codem peifici: & quod eft in poteatias
debet reduci inadum ab aliquo, quod fitin
2du , eo pado, quo cmbryo, qui cft paten.
tia homo, debet procedete ab homine in adtu
ergo prius debuit product homo perfectusin
{cientia, & habens actu {cientiam, a¢ proinde
potens docere , quam homines feientes folam
potentiad, & potentes addilcere «

6. Confirmartur {ecundo : nam Vvt narra-
tur Gen. 2. Adsm impofiiit nomina omnibus
animalibus, & (ubditic i emne enim > qurd vo-
canit Adawe anima vixentis . ipfum eff noraen cius
A;:pal!.min;ue Adam nominbus (s cunéla animan-
tia , ¢ unineifa volatilia cali s o omnes beftias
rerra s fed non notuit imponete nonyna , nifi
fciret linguam, ex qua illa noming defumpfit,
& nifi fcirct Aaturas rernm , quibus nominas
impofuir s crgo accepeiat 4 Deo per :m'uﬁ(_y
nein notitiam hinguze . & {cientiam: de paturis
animalium : & €x proportionali racione acces
perat {cientiam infufam aliarum rerum nati-
raliter fcibilivm. Ideo Chryfoftomus hom.14.
in Genefex hac cominum impolitione infert
fapigntiam Ade , dicens , Naw quod wagna [a-
pientia praditus fuerit, difce ex bis 5 que wunc funt,
Pt adduzit ille inquit ad ddam; vt videret,qeid vo-
cavet illa . Fecit boc Dens demonficaiyris nolis ma-
giam iilias fapicntiam « Ef itevamn, quid woiavit ,
inquir Adam > boc eft nomen illi . Fallum qutem boc
eft , non wi difcarus fapientiam Hliys folum, fed ve
o7 fymbolumn dominy per nominutm impofitmncm €0~
gnofcarnr &e. Ei pavlo poll s Cogita quante fuerie
fapientid , wolatilibus , veprililaus , feris ; iumentis,
€ alys brntis domeflicis ¢ agreftibns, & inaqua
witam agentibus s &7 € tevva produdiis, & m furime
omnibus congrua 5 &7 cOHKCHIENLIA (na natur o 1mpo=
nere nemiva. ldem docent plures ali) Panies.,
Confirmawr ex Ecclefiaft. 17. vbiloguendo
de primis hominibus, dicitutr . Diyfeiplinaintel=
lebtus veplenit illos: creauit Hlis feientiam [pivitus :
fenfu z‘n:'p.’::m‘: cov illovum » @ viala , @ boua oflen-
dit eis . Poluit oculum funin fuper covda illorum ,
oftendere illis magnalia operim fuorum &

7. Secunda conclufio cft: Adam accepit
etiam notitiam ntufam mylicriorum f{uper=

* paruralium .

Probatur : nam in creatione, fuit or-
dinatus  ad finem {upernaturalem : crgo
fuit creatus cum tanta noritia myfterig«
rum fupernaturalium , quanta crat necefla-
ria ad hoc , vt fe monerct ad finem fu-
pernaturalem , & alios per gubernationemig

buit notitiiar mytteriorum fupernaturalivoms
tantam , quantailli fatui conueniebat . Ided
habuit etiam notitiam Trinitatis, & lncarna-
tionis, vt diGum cft quat.25 5. num.7. & fe-
quentibus .

8, Tertia conclufioeft: Adam non habuit
fcientiam , & nounam infufam corum , que
nec naturali hominis ftudio cognotci poffunt,
nec funr neccflaria ad gubernationem vite
humane , cuiufmodi fant fecrcra cordium ,
futura contingentia , & quadam fingularia ,
puta quot lapilli iaceant in flumine , & alias
huiulmedi. Ratio eft; quia Adam debuit ha-
bere {cientiam  infufam corum tantim, des
quibus debebat poffe homines inflrucre : fed
non debebat poffe homines inftruere, nifi de
iis, qua naturali hominis fiudio cognofci pof=
funt, ac de ijs fupernaturalibus , quoruim noe=
titia eft necetlaria ad hoc, vt ordinarent {uam
vitam ad finem fupernaturalem , ad quem nas
turahumana fuerat elenata: ergo

9. Ad 1.diltinguo maiorem: Indinidua
ciufdem fpeciei , qua accipiunt cfle per natu-
ralem generationem , ecodem modo debent
confequifuam naturalem perfectionem,con-

. cedo ¢ {1 aliguod corum accipiatefle per crea- -

tionemd Deo, vt fit principium coeterorums
nego maiorem :concedo minorem ¢ & hego
confequentiam . Indisidua einfdem fpecici,
quz accipiunt effe per naturalem generatio-
neu, codem modo debent confequi fuam na-
turalem perfedionem . Sed quia in geneia-
tionibus natutalibus non poteft procedi in in-
finitum , fed debet perueniri ad aliquod indis
uiduum , quod non (it gencratGiab alic indie
uiduo einfdem fpeciei, fed fircreatum 4 Deo,
tale indiuidoum, ficut nen accipiteffe per ge-
ncrationem , fed creatur 4 Deo, vt it princi=
pium, 4 quo pracedant alia indiuidua per na-
turalem gencrationem » {ic non debet accipes
rc fuam perfedtionem nataralé paulatio.ficut
alia indinidua, fed totam fimnl, vt pofiit il
lam alijs indiuiduis communicare, vt expli-
catum eft DU«

10. Ad 2. concedo totum priminn argu-

mentim, in quo inferrar (cientiam Adami
fuille ciuldem fpeciei cumi noltra,ac ditingno
fubtumptum ; (i fcientia Adami fuilfetinfufa
per {e,tuiffet diverfe tationis a noftra, conce-
dos fi fuiffet infufa {olam per accidens,foiffet
diuerfx rationis 2 noflra, qua clt acquifita,
nego fubfumptum : & nego confequentiam ,
Duplex eft fcienriainfufa : prima eft infufas
per fes fecundaeft infufa per accidenss Sciens
tia infufa per feeli » qua non poteft ab homi-
ne natuialiter ftudio, & difciplinaacquiri, &
h®c ¢it dinerfe rationis d fcieatia naturalitér
acquifita. Scientia infufa per accidens cit,
qua potcft flndio, & dilciplina acquiri, fed
de facto 4 Dco infunditur: potuiffct enim
Deus Ariftoteli fcientiam , quam {tudio, &
.difeiplina acquifiuerar, ab initio ipfi infun-
dere totain fimnkScientia per accidens infufa
po-

—

{
|
|
|




Liber IV. Quafltio CCLVIL

pote(t effe cinfdem rationis cum acquifita .
Deus igitur Adamo ab initio infudit totam
{imul {cientiam naturalem , quam potuiffet
paulatim ftudio , & difciplina acquirere , qua
proinde fuireinfdem rationis cum {cientia_
acquifita aliorum hominum . Confirmatur ,
& explicatur.Nam Adam perfeftam faturam,
petfcctas vires, ac perfeCtam virturem gene-
randi, quam coeteri homines acquirunt paue-
latim , accepit 4 Deo totam {imul , & tamen
flatura, vires, & potentia generandi. datas
Adamo fuerunt eiufdem rationis, ac {peciei ,
cum ftatura , viribus , & potentia generatiua,
quas cacteri homines acquirunt paulatim ; et-
go a pari. Similit¢r vt dicit Sanctus Thomas
in reip.ad 1. Qculi y ques ceeco nato Deus dedity non
fuernnt alterius rationis aboculis , quos natura pros
duxit: ergd nec fpecics intentionales rerum
naruralinm Adamo inful@ a Deo tuerant di-
uerfz ratignis 4 fpeciebus intentionalibus ,
quas alij homines acquitnnt, :

11. Ad 3.Concedo totim prissam argu-
mentum ,in quo concluditur, quod Ao:_am
potuit proficere in {cientia , acdiftinguo fub-
fumptum ; i Adam ab ipitio accepiflet {cien-
tiam infufam omnium naturalium, non po-
tuifiet in (cientia naturalium proficere quoad
numerum fcitorum, concedo ; quoad mo-
dum fciendi ; nego » Quia Adam acceperatd
Deo fcientiam infufam omninm naturalium,
non potuit circa naturalia proficere quoad
numerum fcibilium : at petuit proficere quo
ad modum fciendi « Nam cum accepiffet 4
Deo perinfufionem fcientiam folim intelle-
&nalem ; non autem ‘experimenitalem reraim
naturalinm, potuit paulatim acquirese (Cien-
tiam experimentalem naturalium . Quiave-
ro ctiam Chriftus, licet haberet feientiam in-
fulam , potuit proficere paulatim in experi=
mentali »' Luc.2. 52.dicitar de illo fefus profi-
ciebat fapientia &re. Addit S. Thomas in refp.
ad 3. quod Adam in cognitione {upernaturali
potuit proficere ctiam quoad numerum f{ci-
torum per nouas reuclationes, ficut Angeli
ctiam beati proficiunt per nouas illuminatio=
nes; vt dictum eft quell, 195. Addit rurfus »
guod quia Adam fiit conditus , ve cffet alijs
hominibus principium fcientiz , non vt eflet
principium meriti , idco nen eft eadem ratio
de profectu in merito , & de profedu ins
{cientia .

QVASTIO CCLVIL

Virim Adam ante peccatum posueris
decipi?

8. Thomas .94 ar.4.

1. Idetur potuifle decipi. Ideo enim
. £dam non potuifict decipi, quia

729
habebat naturam integram ¢ fed Heua habebat
naturam integram, noin minus, guam Adam,
& tamen non feliim potuit decipi, fed de fac-
to fuit decepra¢ ergo. Probatur minor: nam
1.ad Timotheum z. dicitur ; Mulier frdua in
preuaricatione fuit, & Magifter in 2.diftin.21.di=
Cit ; quod ided tanlier non borruit ferpeatem loguen-
1em > guia officium loguends eym accepiffe @ Deo pu-
tantt .

2. Sccundo virtus vifiua in homine per
peccatum non eft limitatas neque diminuta s
fed nos per virtutem vifinam decipimur circa
magnitudinem rerum valde diftantium , puta
circa magnitudinem Solis, qui nobis apparet
vt palmaris , cum fit multo maior globo ter=
reftri; ergo etiam Adam fuiffet deceptus.

3. Tertio vt dicit Auvguftinus lib. 2. des
Genef. ad lirteram , dum fomniamus, adhz-
retanima fimilicudini » tanquam ipf rei: fed
Adam in ftatu natucz intcgre dormiflet , &
fomniaffet : ergo adhzfiffer fimilicudinibus ,
tanquam rebus, & fic fuiffet deceptus.

4. Quarto Adam nelciffer fecreta cors
dium, futura contingentia , & alia hujufmo-=
di, vt dictum eft quzt. 256, num.8. ergo po-
tuiffet circa fecreta cordium per mendacium_s
ab aliquo decipi.

$« Relpondeo duas effc fentontias. Prima,
quam refert Sanctus Bonanentura in 2.dift. 23.
artz.quaft.2. & cenfer fatis probabilem; licet
illi non adhareat, docet Adamum ante pec-
catum non potuiffe decipi circa materiam ab
illo (cibilem , fed potuifie decipi circa mate-
riam opinabilem, putacirca fecreta cordium,
circa futura contingentia, & alia huinfoiodi,
fed ita, vt opinioni falfz non firmiter adhe-
rerct, fed leni quadam opinione, & mfitima-
tionc . Hanc fententiamrefert ctiam San@ns
Thomas hoc ar.4.q.04.

6. Sccunda feateatia communis docet
Adamum ante peccatum potuifie aliqua qui-
dem ignorare , puta fecreta cordium , futpra
contingentia &c. fed cicca nullom obicGtum
potuifle pofitiu¢ decipi, ac errare . Docue-
rant hane fententiam S. Thomas hoc art. 4.
quzlt. o4, & quaft. 13. de veritart,6. & in 2.
dift.23.qualt. 2.art.3. San&us Bonauentura ea-
dem dift. Durandus ibidem, quafl. 3. quos fe-
quuntu: communiter Theologi, & ex noftris
Suarius lib.3.de opere fex dicrum, cap.10. 0.3
& fegq.

7. Dicendum cum hac {ententias Adam,
& Heua licét circa quadam obie@a potuering
habere ignorantiam negatinam » tamen antes
Peccatum cirea nulla obietta potuernnt pofi-
ting deeipi, & errare , afienticndo f2l (o afien.
fu firmo , velnon firmo, & leuitér opina.
tivo .

8. Probatur primé ex Auguftino , qui
hane fententiam tradit pluribus locis, ac pra-
fertim lib. 3.de libero arbitrio,cap.18.num. 2.
dicens: Approbare falfa pro weris, vt erver inni-
eas;non eft navars inflitari hominis , fed pena datia-
nati

Lzzz Pro-




730

9, Probatur fecundo ratione. Nam ho-
minesin llﬂtlll‘a_ir‘.tl’gl‘ﬁ porcranr (]Llidt‘[ll ca-
rere aliquibus bonis indebius carentia pura
negationis , fed non poterant pati vilum pofi-
tinum malum corporis , vel gnima: e.gr, cor-
pora primorum hominum carebant quidem
claritate , & alijs dotibus , quibus praditas
erunt corpora beatorum poft relurreéionem,
fed non poterant pati vlilum malum doloris ,
xgricudinis , mutilationis membrorum &c.
{ed vt docet Ariltoteles 6. Ethicornm, cap. 2.
ficut verum cfl bonum intelledtus , fic faifum
¢it malum 1pfius ; ergo anima , & intellectus
prinorum hominum poterat quidem careres
aliqua notitia fecrerorum cordis , futurorum
contingentinm &¢, fed non poterat pati ma-
lum politinum ¢troris , deceprionis ; ac falfz
opinicnis . Maior probatur ex 8. Auguftino,
qui lib.14.de Ciuit,cap.10.de {tatu inpocentixz
dicit s Erat deuitatio trm:qni!la peceati , qua ma=
nente , nulinm aliunde malum , quod conigyiffayet ir-
yuebat ; & in Enchiridio,cap.16.& fequentibus
ex prafeflo probat guemcumque crrorem s
ctiami in materia lsuiffima ad mala hujus vite
deputandum effe : ac lib.11.de Genjad litt. do»
cet Henam nd fuifle d ferpente decipiendam ,
nifi iz per {uperbiam peccafiee , ac proinde
fupponit illam ante peccitim Non potuilles
decipi.

10. Prebatur tertio ex rectitudine ftatus
pature integre .« Reditudo enim illa confi-
febat in hoc, vt q 1ma maneret Deo
i tandinn in homines
1perioribus, & fuperio-
ra nen impediren inferioribus ¢ fed vt
cum Sandte Thoma quaft. 85, art. 6. diximus
{upra quazft.243 num.g, i_nmiifr?::ls non potelt
per e, led foitm per accidens decipi , & erra-
re circa proprium obic&um, ac cx fe ipfo
nunquam decipitur , fed omnis deceprio ac-
cidit in intellectu ex alique inferiori, putas
ex feafu , phantafia, vel etiam ex inordina-
tione voluntutis ; ¥t com prorumpimus in iu-
diciom temcrarinm : ergo in ftatn nature in-
tegra , in quo {uperiora non impedichantur
ab inferioribus , inrelledtus non poterat deci-
pi cx fenfu , vel phantatia: fed neque poterat
decipi ex ino-:dm_a:ionc voluntatis : nam cum
illa inordinatio fuiffer peccaminofa , ¢o ipfo
non fuillct deeeprus ante , fed poft peccatum;
Crgo .

11. Confirmatur, & explicatur: nam in-
telletus cirea ea,de quibus habet enidentiam,
crrare non potelt ; circa ea, de quibus non,
habet enidentiam , poteft errare , fed noner-
rat neceffatio, fiqguidem ineuidentibus non.s
neccffario affentitur, nifi ex defedu phanrafie,
vt cum indicatorium in fomno eft ligatam :
crgo cum non decipitur 4 phantafia , non pe-
teft errarc , nifi 4 voluntate libera determine-
tur ad affentiendum incertis , & ineuidenti-
bus ; fed in ftarn naturz integra non poterat
errate ex defe@u phantafig, & propter perfe-
&ionem illius fatus homo obligabatur ad'né

E-4)
3=
e B

5

inferiera fubdet

De indeccptibi]itatc Adami.

exponendum fe peticulo ertoris, libere affen -
ticndo obiectis incertis , ac tenebatur folum-»
indicare de probabilitate ralinm obieflorum,
de qua probabilirate haberet euidentiam ¢ er-
go nifi peccarer, liberé fe exponendo pericn-
lo errandi, non poflet errare, ac decipi, dc
proindé Adam ante peccatum non potiiit ci-
rare ; acdecipi. Quia vero hec impotentia
errandi confiltebar in integritate, & reétitu-
dine illins ffacus , ¢x qua etiam oriebatut ab-
ligatio non affentiend: obiedtis incertis , inte=
gritas autem » & rectitudo ftatus innocentie
crat dopum faperraturale, vt dicetur q. 260.
ideo impotentia errandi in ffara nature inge-
gre crat donum (upernaturale.

1z. Ad 1. concedo maiorem, & diltinguo
minorem ¢ Heua errauit ; ac decepta eft a fer-
pente ante peccatum opelis , concedo : antes
peccatum interna elationis , nego minorem:
& ncgo conlequentiam.Hena decepra cft ante
peccatum operis ; hoc eft antequam comede-
rcr de pomo vetito , fed poft peccatum inrer«
nz elationis . Vt enim dicit 5. Auguft. lib.r1.
de Gen.ad litt. €ap.30. Mulier werbum [erpentis
non crederet 5 #ift iam ineffet menti eius. amor [uper-
be peteflatis , & quadam de fe fuperba prafumptio .
Ad authoritaré Magiftri,quidicic,quod Heua
non horruit ferpentem loguenten ; quia pu=
tauit eum officium loguendi accepiffe a Deo;
relpondet primo S.Thomas, quod fine errore
potunit putare ferpentem 4 Dco permittentes
habuifi¢ officium loguendi ; non per naturam
fed per operationem fuperiorem alicuins Ans
geli. Secundo refpondet non effe neceffarium
quoad hoc fequi audtoritatem Magiftri .

13. Ad 2-Homines fapicntes videntes So-
lem vt palmarem, remum in aqua vt fragtum,
& ajia huinfmodi,nen decipiuntur , quia per
rationem indicant Solem non efle palmarem,
ac temum in aqua non efle fratuny: ergod
fortiori Adam , qui erat fapicntiffimus, circa
hxc obie&ta non fuiffer deceptus .

14. -~ Ad 3.Defacto experimur, quod ins
femno non femper crtamus, nec adberemus
imaginibus , tanquam rebus , fed aliguando
aduertimus nos fomniare ;' ergo Adam (om-+
nians propter donum reéitndinis, qua ratio
faperior non poterat decipi , vel imipediri 4
phantafia ; non adhefiffet imaginibus; tanqua
rebus’; fed aduertens fe fomniare , feruafice in-
tellectum ab omni errore immunem..

15. Ada4. Exdi&is num. 11. Adam antes
peccatum obiedis incertis non preftitiffer af-
fenfum, fed foliim judicaflet de ipfornm pro-
babilitate : ergo circa talia obicéta non cr=
raffet.

TRA:




|

< e E—

Y Le e

Liber IV. Quz!
TRACTATVS XVIL

De Gratia prim: Hominis , feu de
ity natura z};:fgm >

,

QVAESTIO CCLVIII,

Virnm primus homo in creatione acceperis gra-
tiam [anclificantem 5 ¢ vir=
tuses zufufast

8. Th. qu.95. arti. & 3»

1. ‘ 7 Idetur non accepiffe, primo, vt do
cct Auguftious, vel quicunque-
fuerit andtor Quethionun veteris, acnoui
teftamenti,quait. 123. A dam non habuit Spi-
ritam San&tum , ideoque Apofioius 1.ad Co-
rinth. 15. dicit, Falluseff primus Adam in ani-
wmam visentém , nouiflimus autem?in [pivicum winis
ficantem 5 fed quicunque habet gratiam fan&i-
ficantem, habet Spiritom Sandtum;; ergo &c.
2. Secundo S, Auguftovs lib, de corres
ptione & Gratia ; cap.10. dicit, quod Deus fic
ordinanit Angeloram, & hominum vitam , v privs
in eis offenderet, quid poffet corum liberum arbitrnm,
«einde quid poffer gratia benefieium , inflitiague i1u-
dictum 3 ergo Deus primio ereauit hominem,&
Angelien cam f(ola narurali arbitrij hibertate ,
deinde dedir illis gratiam .

3. Tertio 8. Auguftinus lib. 2.de Gen.cone
tra Manicheos explicans illud Gen. 2. Infuffla-
Wit i1 faciem eins [pivaculum wite ; dicit eo fignifi-
€ari; quod Deas animam coepori infuderit,
& moxaddit; Nondum tamen fpirtnalem bom:-
wewn debemus intelligere , qui falus eft i animam vi-
uentemn , Jod adbuc animalem . Tunc enim [piritualis
sficitus ¢ty cum in Paradifo,boc eft in beata vita con-
Ritutus , praceprum . etiam perfectionis accepit, wi
werbo Deieofuramaresnrsfed primus homo fa&us
eit (piritualis per gratiam 5 ergo primus homo
gratiam fandtificanten aceepit, non cum pri-
imo coaditus cft extra Paradifam , fed cums
translatus e in Paradifum .

4. Quarto magis diftat natura & gratia,
Guam gratia 4 glona,quz ron eft aliud,quam
quedam gratia confummari ; fed flatas gratig
conaaturaliter debet tcmpore precedere fia-
tum gloniz ; ¢rgo (tatus nature debet tempos
Ic precedere ftatum gratiz .

5. Quinco per gratiam fit matrimonioms
quoddam (piritualc ,ad quod requiritur con-
fenfus recipieatis gratiam , ideoque homo
adultus non confequitar grasiam fanAifican-
tem , nifi confeniiac, & fe ad jllam difponat
Per pioprios adus 5 fed Adam condigus et in
ftat adulto » & homo connaturaliter ad pers
fe&¢ operandum indiger aligua mora tempo-
Ti53 Cigo Adam non accepit gratiam fanctifi-

~

'3
L

i() ”:{JL?‘VI.EI 31

cantem , nifi poft aliquam moram temporis,
quo ad illam (e difpoitit .

6. Refpondeo, quod Sandtus Thomas poft-
Quam queito4 cgirde flain Adami gnoad
intelJetum,queft.os. difputar deftatu eiufdaem
qQuoad voluntatem , gratiam, & mentum .
Acticulo igitur primyo quarit , virum Adam
tuerit crearus cuw gratia, & artice 3. virum
creatus ctiam fuerit cus omnibus virtutibys,
Et quidcm vt docer Suarius lib. 3 dcop(:rc O
dierum,cap, 17+ de fidecft Adam ante laptum
habuifle gratiam (an&ificantem.

7. Probatur primo ex Scriprura, Ad Eph,
4. dicitur . Reaouamin: [pivitu wentis vefire , o
induite wouum hominem , gui fecundum Dewm crea-
tus eft in tufbitia, & [anifirate verizaris : {ed qui re~
nouari iubetur , fuiraliguaudo nouns, Crgo
faimusaliquando noui, in primo nimirgm
parente; qui fecunduim Deum creatuseft in.s
1 titia,, & @aditate veritatis, adeegue cum
gratia {an&ificante ., Iaftitia caim , & fan&-
tas veritatis confiflic in gratia fan@ificantes ,
Idem infinuat-Apodolus alijs locis, quos aifert
Bellarmiaus lib. t. de Geatia primi homiais ,
can.3.

8. Probatur fecundo ex conwiliis. Araufi-

canuny z.capaio.dicit . Nutura humand etiamfi in
tlla integritate s i guacondita el , permaneret , nul-
lo medo [e ipfam > ereatare fuo non adinuante , fernas
vet. ¥nde cum [ine gratio Dei falutem non pofft cu-
fladivesquans accepit. quomodo fine Dei gratia poterit
reparare, quod perdidit ! ergo concilium dovet
nos per Chrilli gritiam reparare falutem, qui
in Adamo perdidimus s fed per Chrifh gratid
reparamus falutem_gmm,- fanctificaatis ; crgo
in‘Adamoaate lapfum habuimus gratiam fan-
&ificantem .
Tudentinum fefl- 5. in decreto de pec-
catooriginall , dicit & Siguis nos ecwnfitetur pri-
mum bowminem Adam , cums mardatum Dei in Para-
difo fuiffer tranfgrefles s fraim fanSoatem , o in-
fitiam . in qua conflitutus erats amififfe grc. anathe-
ma fit 3:& paulo poft: 84 quis Ade prasaricationem
fibi foli ;@ man eius propagini nocutffe, &r acceplam
é Deo farliarem . & wilitiam, quam perdidie, (ibi
Joli, ernon nobis ctiam cum perdidiffe Cre. anath-ma
fit; ergo Adam ante peccaru m.f_u:t _iuxius 36
fan@us; fed andos non facit nifi Spiritus Sane
&us inhabitans per gratiam(anéificancem, vt
dacet 8.8 «fiis 'b.de Spiritu San&to ad Am-
philochium , cap.16. ergo Adamante pecca-
tum habuit gratiam {andificantem ,

g. Probatur tertio ex Patribus. SanGus
Irenzus libii.contra Herelicap.37. Adamam
fic loquentem inducit s Duoniam eam, qyam ha-
bui a Spiritu, Sanllitatis flolam amifi per inobedicn-

¥
i<

S

-tiam 2 {ed fola fandtitatis acceptad Spiritu eft

gratia fandtificans ; ergo Adam ante peccatum
habuit gratiam fan&ificantem .

Sanétus Cyprianus ferm. 3. de bono pas
tientiz d¢ Adama dicit: Nec accepram diuimi -
pus gratiam paticatiz cuflade feruanit , & epift. ad
Pompcium veeba ila Gen. 2. Infufflanit in fa-

L2232z 2 ciem




>

ciem eins fpivaculnm vite » explicat de gratia Spi-
ritus Sanéti primo parcnti divinitus infufa.

Sanétus Bafiljus lib.de Spiritn Sanéto ad
Amphilochitm,cap.ts. dicit:Per Spivitam San-
Eum contingit veflitutio in Pavadifum, veditus in
adoptionem filiorum ; crgo in Adamo ante pecca-
tum fuimus filij adoptiui , adeoque habuimus
gratiam fantificantem *

Sanctus Auguftinus libs 6. de Genefi ad
litt.cap»24-dicit nos renouari per Chriftum ,
guia recipimus quod perdidit primus homo 5 & infra
dicit, quod Adam imaginem Dei perdidit,
ideft deformauit , gratiam amittendo . Idem
docet pluribus alijs locis. Sanétus Cyrillus
Alexandrinus lib.2.in [oan, cap. 3. dicit ¢ Fuit

Adam in Paradifo , que ufjue gratiam creatoris,Spi-
vitu Sanflo inbabitante , feruanit - ldem docent
Ambrofius , Nazianzcous » Chryloftomus,
San&us Leo » Santus Gregorius Magaus , &
alij apud Bellarminumlib. 1. de Gratia primi
hominis » cap.3. & Suarium lib.3.dc opere fex
dierum,cap-17.

10. Probatur quarto ratione . Nam Deus
primis fex dicbus mundum , & res omnes
perfecit in (no genere, & ordine, ideoques
Gen.z. dicitar : Igitur perfedti funt cali, & terra,
¢r omnis ornatus eoruns , & in finc cap.1. Viditque
Deus cunila, que fecerat, @ evant walde bona , hoc
eft perfecta in fuo genere : fed homo 5 & An-
geli non funt perfedti in ordine gratia,nifi per
gratiam fan&ificantem s er1go Angelis, & ho-
mini dedit gratiam fan&ificantem.

11. Dices: homo non conftitaitur perfe-
&usin ordine grati® , nifi per beatitudinem
confitentem in vifione beatifica s ergoallara
tatio probaret ;quod Deus debuiffer homini
ante lapfuim dare vifionem beatificam , quod
eft fallum .

Refpondeo , diftinguo antecedens : ho-
me non confituitur in ordine gratie perfe-
& us perfectione proptia via,nifi per vifionem
beatificam » nego1 perfedtione propria termi-
ni, concedo : & nego confequentiam . Deus
primis fex dicbus conftituir mqndum , & ho-
minem perfetumetiam in ordine gratie per-
felione propria viz , non autem perfedtione
propria termini 3in regencratione > hoc eft in
die ndicij , cum vt dicitur, Faciet calum nouns
@ tervam nouam , conftituet hominem perfe-
&um perfedtione propria termini ; fed gratia
fandificans pertinet ad perfetionem. pro-
priam via, vifio beatifica fpectat ad perfectio-
nem propriam termini; ergo Deus debuit ko»
mini in via darc gratuam fan&ificantem, non
autem vifionem beatificam .

12. Suppolito hoe fidei dogmate, quod
Adam habuerit gratiam fan&ificantem ante
laplum , gu@citur, viram illam acceperitin
primo inftanti creationis, an poft aliquam
tempotis moram, qua pet fuos actus [c difpo-
fuerit ad gratiam? :

13- Prima fententia Magifiri in 2. dift.24.
Alexandride Ales 2.par.queft.o1. membro x
art. 1.5, Bonauenturg in 2.dift.29.ar.2,quzilsa,

732  De gratafantificance Adami.

Scoti ibidem queit-voica , Aegidij in z.dift.4.-
quzit.1.art.4. Argenting quelt.1.arr.2. Marfi-
Lij, Richardi, & aliorum, guos refert Suar.liz.
de apere fex dierum 4 cap. 17. aum. s.docet
Adam creatum fuifle fine gratia fanctificante,
ac illam accepiffe poft aliquod rempus;fed an-
te lapfum »

14. - Secunda fententia S-Thoma 1.p.q.95.
art.1. & omnium Thomiftarum, & Alberti
Magniin 2.dift.24. art.1. & aliorum , qUOS e~
fert, & fequitur Suarius loco citato, docet
Adamum creatum fuifle cum gratia fan&ifi
cante , quam accepit in primo inftanti creas
tionis anima.

Dicendum cum fecunda fententia; Adam
creatus eft cum gratia (andificante, quam ac-
cepitin primo inftant creationis anime,

5. Probatur primo ex Scriptura. Primus
locus Scriptura eft- Gen. 1. Deus dicit : Facia-
mus hominem ad imaginem , & fimilitndinem noflvds
fed nomine imaginis intelligitur natura intel-
lectualis ; nomine fimilitudinis intelligitur
gratia fanctificans , vt explicant plures Patres,’
quos refert Suar.lib.3.de opere 6.dicrumscia -
ergo &c.

16. Sccundus locus,quo vtitur S, Thom.
1.p. qult. 95.art. 1. eft.Ecclefiaft 7. dicitur,
Deuys fecit hominem relum 5 fed re@titudo homi-
nis confiftebat in hoc, vt ratio effer pertedté
fubdira , & obedicns Deo , vires inferiores ef-
fent perfe@é (ubdite , & obedieates rationi 5
corpus effer perfedté fubditum , & obediens
anima; ergo Deus ereanit hominem cum his
tribus {ubicétionibus; fed fubietio , qua ratio
perfedteé fubditur Deo fecundum intellcctun,
& voluntatem , confiftit in fide, {pe, charita-
te, & cgteris virtutibus infufis : ergo Deus
creauit hominem cum fide , (pe, & charirate
ac religuis virtueibus infufis , adeeguecum
gratia fan&ificante, fiquidem charitas non da-
tur {ine graria fan&tificante,

17. Confirmatur. , & explicatur: nam
vt arguit S. Thomas loco citato, fubiectio ,
qua in Adamo vires inferiores erant perfedte
fubic& rationi, & corpus crat perfede fubie=
&um anime , non crat nacuralis, fed ex in-
pernaturali dono gratiz ; ergo etiam {ubice
&ios qua ratio erar perfe@e fubieGa Deos
non fuit naturalis, fed pei fupernaturaliado-
na gratie fan&ificantis » & wirtutum infufa-
rum . Probatur antccedens primo cx Sando
Auguftino,qui lib. 4« contra lulianum,cap.vl-
timo loquens de illa fabicdtione ; dicit + Graa
tia magna ibievat , vbi terrenum , ¢r animale cove
pus beftialem libidinem non [entichat . Secundo ex

Dionyfio, qui cap. 4. de diuinis nominibus ,_

dicit : Naturalia pofl peccatum etiam in Daemoni-
buspermanferunt 5 ergo fi {ubicttio illa, qua.
corpus- crat fubditum anima &c. fuifsct na-
turalis , permanfiffet in nobis poft pece
catutn : fed non permantit ; ergo non fuit na-
turalis. Probatur iam confequentia, guod
etiam fubicctio, qua ratio fubdebatur Deo,
¢flet fupernaturalis, Nam (ubiectio ; qua ra.
Lio

e e o

e i




Liber IV. Quaftio CCLVIIL

tio fubdebatur Deo, erat caufa fubicétionis »
gua vires inferiores fubdebantur rarioni, &
corpus fubdebaturanime ; fod caufa effectus
fupernaturalis debet effe fupernaturalis: fiqui-
dem caufa non debet effe ordinis inferioris ,
quam cffe@us:crgo ficut fubicé&io,quacorpus
fubdebaturanim= , erat fupernaturalis, fic fu=
bieftio ; qua ratio fubdebatur Deo, eratfu-
pernaturalis. Probaturmaior : pam vt fzpé
docet Auguftinus , quandii ratio manebat
Deo fubiecta, inferiora ei fubdebantur , & vt
dicit lib.13.de Ciuit. cap. 13. Pofteaquam préce~
ti faia rranfgrefsio eft , confefiim gratia deferente
dinina 5 de corporum [worum nuditate confufi funt.
Senferunt enim motum inobedientie carnis fuz, tan-
quam reciprocam penam inobedientic fug ; IO vt
@rgoit S.-Thomas, {i deferente gratia , foluta

¢tt obedicntia carnis ad animam, gratia erat

caufa obedientiz carnis ad animam,

18, Terrius locus eft: Ad Coloflt 3.dici-
tur : Expoliantes vos veterem hominem , & induen-
Zes nounm eund , qui vewouatur in agnitionem fecan-
dums imaginem eius, qui creauit illum ; ergo Apo-
ftolus iuber nos renouari fecundum imagi=
nem Dei, in qua creati fumus ; fed renoua-
mur per gratiam ; ergo in Adamo creari fu-
mus in ftaty gratiz. Ideo S. Auguft. lib.3.de
Gen.ad litt.cap.2o. dicit: Sicut poR lapfum peccati
homo in agnitione Dei repouatur fecundum imaginem
etus , gui creayit illum , ita in ipfa agnitione creatus
eft » antequam delrffo wererafceret, wnde vurfusin
eadem agnitione renoOUavretur «

19. Probatiir {ecundo ex Concilio Arau-
ficano 2.qued can.1o.dicit:Natura bumana etiift
in illa inregritate s in quaerat condita , permaneret,
nnllo nrodo fe ipfam,creatore fuo non adinuante , fer-
maret ; ergo docet naturam condizam effecum
integritare; fed integritas przcipué confiftit in
gratia; per quam ratio fubdebacur Deo; crgo
natura condita, 8¢ creata fuit cum gratia fan=
étificante.

20. Probatur tertio ex Patribus. Augu-
{tinus lib.x 2.de Ciuit.cap.9. loquens de ange-
1is dicit ¢ fimul in eis erat condens naturam , < lay-
giens gratiam; ergo etiam fimul condidit ani-
mam rationalem Adami, illique largitus eft
gratiam . Sermone guodam contra Maxi-
mum, dicit : Adam faflus eff homo: potuit effe
alind , quam fiFus eft. Fallus el enim iufius,
@ potuit effe iniuflus: & (crm.r 1. de verbis Apos
ftolis Ecce bonus fattus eft bowo , &> per liberum ar-
bitrium faltus eff malus:& ferm.14..4 Deo bona eft
snftitnta natura; fed bonitas, & iuftitia, de quas
loquitur Auguftinus, eft graria fan&ificans,
guam amifit per peccatum , & quam recupe-
ramus per Chriftum ; ergo Auguftinus docuit
Adamum creatum effe cum gratia fanéifican-
te.Lib.14.de Cinit.cap.1 1.dicit: Feeir Deus,ficut
foriptum efi, bominem refZum , ac per boc voluntatis
bone: fcd Auvguft. nomine voluntatis bonz in-
telligit charitatem , ideogque lib. de Gratia,
Chrifti, cap. 22. dicit: 2uafi vero aliud [fir bona
woluntas , quam _chavitas , quam Scriptura nobis effe
glamat ex Deoj crgo ex Augafting Adam CIca-

733

tuseft cum charitate, & gratia. Bafilius ins
pfalm.48.loquens de creatione hominis dicit:
Infufflanic eniwm in faciem , boc eff partem aliquam
propri graziz appofuit bomini , vt per hanc (b im-
preflam fimilitudinens 5 eum , cui fimilis ef , agno-
feevet .

2@, Nazianzenus orat.4z. qua eft fecunda
poflt Pafcha,dicic Deam creaflc hominem
JSpivitum, & cavnes, [pivitums proper gratiam ¢ c.
Idem ex Nazianzeno docet Damafcenus libs
2.de fide cap.12.

22. Cyrillus Alexandrinns lib. 1. de Ados
ratione in (pititu logquens de Adamo dicit :
Pofleaquam proprie natura rationibus hoc animal, fci-
licet bomo,abfolutum fuitsopifice Deo,futim illius (i~
militudtne praditum f} . Imprefla enim ¢fl in illo
dinina imago natura, infpirato Spivitw Sandlo. Spi-
titus autem Sanétus infpiratur per gratiam
fanétificantem. Lib.2.in Ioann.cap, 2. 46 codem
(fcilicet Moyle ) didicimus fpivitn ad imaginem
divinam figillatum bominem fuifle . Simul enim &
vitam creaturd Spivitus immifit , & charaGevem,
wt Denm decet tmpreffit s & fic fuit in Paradifo ,
quoufque gratiam Creatoris , Spivitu Santfo inbabi-
tante, fernanit:& lib.1 1.cap.25. dicir in illis ver-
bis, Infpiranit in faciem eins [piraculum vita , {is
gnificafle Moyfem , non ablque fanctificatio~
ne [piritus animam homini datam ,nec 4 di-
uina natura penitus deftitutam «

23.  Santtus Profper in Refp.ad o@tanam.s
obicétionem Gallorum loquens de donis ju=
Gtiriz, & gratiz dicit, Negue hec dona ita ex Deo
e[fe opinemur vt quia ipfe nature noftra antor eff ,
per conditionem iam bac contnlsffe videatur . Puia
dedit quidems ab initio hanc bomini facultatem , [ed
omnes eas in ille amifimus 5in qu0 omnes peccaui-
mus. Plura alia telimonia Patrum videri pof-
funt apud Suarium lib.3. de opere fex dierum
cap.17.

24. Probatur quarto ‘ratione . Nam.s
Deus debuit creare hominem aprum ad fi-
nem; propter quem illam: creauir : fed crea-
uithominem ptopter finem fupernaturalems;
crgo debuit creare hominem apiuin ad finem
{upernataraless s fed homo per gratiam con-
futuitur aptus ad finem {apernaturalem , per
carentiam vero gratiz conltitaitar ad illam
ineptus; ergo &c.

25, Infertur, quod vt docet San@us Tho-
mas 1. p. qu. 95. art, 3. Adam creatuseft cum
emnibas virtutibus per feinfufis. Probatur
primo. Nam cx gratia, tanguam ‘ex radices
fequuntur omnes virtutes per fe infitfz ; tum
theologicz, tnm morales, vt docent commuz=
niter Theologi; ergo quandoquidem Adam.s
creatus et cum gratia, creatus eft cum omni-
bus virtutibus per fe infitfis- :

26. Probatur fecundo ratione , quam af.
fert San@us Thomas loco citato . Nam vt di-
citur Ecclefiatt. 7. Dens fecit bominem veltum -
fed ex diftis reGitndo primi ftatus confifte-
batin hoc, quod dum ratio erat fubiecas
Deo, vires inferiores crant fubie@z rationi ;
€rge Adam fuitita crearus, vt ratio effet Deo

fus




5

6%
fubic&a, & vires inferiores efient fubiedte ra«
tioni ; fed virtutes funt habitus , quibus ratio
fecundum iatelle&um , & voluntatem con-
fiirnitur fabicéta Deo, ac vires inferiores fus=
biciuntur rationi s ergo Adamn creatus fuit
cum omnibus viristibus per fe infufis,

27, Addit San&tus Thomas victutes , Qe
ex fui ratione non includunt imperfedio-
nems & virtates,qua inclodunt imperfedtios
pem non repugaantem perfectioni ftatus in-
nocentia , fifle in Adamo ante peccatum= 5
tum quo:r.f habitum , tum quoad adtum; &
G iia chariras, & inflina noo includant imper-
fectionem, fides, qua efl corum, qia non Vi=
dentur, & (pes, qu et corim , qua non ha-
bentur, includunt imporfeétionem non repu-
gnantem flatui vialeris,cui non debebatur
vifio Deiper effentiam , nec pofleflio finalis
beatitudinis ; ideo fides , {pes s charitas » & i1u-
flitia fucrunt in Adamo viatore ante pecca-
tum, tum qucad aGum,tam quoad habitaen,
Atvero virtuics, quarum adus {upponit -
perfedtionem repugnancem perfe@ioni fatus
o socentiefuerunt ante peccatuim in Adamo
guoad habitam, non quoad aGum » Et quias
peenitentia , cuius adus eft dolor de peccato
€0 ffo,& mifericordia, cnius actus eft do-
lor de miferia aliena, in {uo actu includunt,
vel fupponunt imperfectionem repugnantem
perfectioni ftatus innocentie , in quo ficut
mon erat vilum peccatum , fic non erat vila,
iiferia, ideo poeaitentia , & mifericordia fuc-
runt ante peecatamn in Adamo quoad habitd,
yion quoad adum. Habebat nimirom Adamus
habitus peepitentia, & mifericordize, qui-
bus erar ita difpoeficas, vt i peccatum pre=
ceififfet , dolerer, & (G miferizin in alio vi-
deret, eam canaretur repellere, eo padto,quo
v dicic Arifioteles lib. 4. Ethic. cap. vitimo
yit virtute preditus habet habitum verceun-
diz, quo verecundaretur , {i turps aliquid
committeret « Sed hoc magis explicabitur in
traftatu de Poenitentia » Videri pofsunt qua
diximus qu.173. examinantes verum Angeli
creati fuerint in gratia .

28. = Ad 1.ex auoritate Jibri quaftionim
yereris , & noul teffementi , relpondeo ,
qued ille liber non eft Acgufimi, fed alicu=
jus haretici antiguioris Augoftino, vt epti
meé probat Bellarminus hib. de Scriprotibus
ceelefiafticis , obferuatione in 4. tomum Au-
guftini ,& in controucrfijs lib. de Gratia
primi heminis caps 3. Hicau@or diferte re-
felliteos , qui dicunt Adamum accepiffe Spi-
rirum Sanétum, & Filium Det fuiffe per ado=~
prionca,& cam adoprionem per Adamiino-
bedientiam perditam nos per Chrifti obe-
dientiam, & merita recuperare : que fenten=
tia non cfls veaudtor ille docet, Patrum quo-
rumdam fimblicium , fed dodiflimoram.s
Gracorim, & Latinorum , imo eft dogma
fidei, quod colligitur cx Apoliolo ad Ephe-
fios 4. vt ex Svario diximus num. 6. Affert
pio iuo cuore ille auétor Apoftolum 1.ad

o

De gratia fanfificante Adami.

Corinth.ts. dicentem : Falus ¢ff privius Saw
in animan: wiventem , noniffimus autewm in fpivituns
wigtficantem . 12icendum, quod co laco Apo-
ftolus differit de refurretione corporum, ac
dicit prius effe corpusanimale, quod accepi-
mus ab Adamo,deinde corpus (pitituales,
qued poft refurre@ionem accipiemus 4 Chris
fto. De corpore animali ex plicat illud Gens
2. Faftus «ff ddam in animam vinentem , hoc eft
accepit corpus ammale indigens cibe,& potu.
De corpore fpiritnali , quod Chriftus accepit
in refurrectione, fubiungir : Faffus et nouiffi-
mus ddawin [pivitum vinificaniem , hoc et acce=
pit cofpus ipirituale, quod non [ubiacet fami,
fiti , nec vili corporali peceffivari. Ira expli-
cant hunc Apoftoli lecum Cheyfoftomus,
Theophilaitus, Ambrofius, Anfelmus,S. Tho-
mas , & alij in Commeantarijs, ac S Augufti=
nus cpift. 146.& lib.13.de Ciuit.cap.2.& 13. &
S.Thomas 1.p.q.95.art.1.ad 1.quos refert Bel-
larmipus loco citato . Licet Adan habuerit
corpus aiimale ,hoe cft fubiacens neceffita=
tibus famis ; ac firis , tamen habuit animanis
fpiritualem , & habuit Spiritum Sanctum , &
gratiam fandtificantem.

29. Ad 2. 5.Thomas 1.p. qugft. 95, art.1.
ad 3. ex S. Auguftino verbis citadisdocet Deit
fic ordinafle angclorum , & hominum vitam,
vt prius eos poluerit in flatu viz ine gratia
confirmante , vt appareret » quid in ¢is poflet
liberum arbitrivm non confirmatum in gra-
tia, in quo flatu angeli boni gratiam conler=
uarunt, angeli mali, & Adam gratiam amife-
runt: deindé pofizerit in fatu terminlin quo
fandti beneficio gratie confirmantis reddun-
tur prorfus impeccabiles , damaatijinfio Dei
iudicio omuni gratia deflituti, perpetuo pecs
cant; crgo ex ijs verbis non probatur ange-
los, & Adam creatos fuiffe cum fola natura-
li arbitrij liberrate fine graria .

30. Ad3.8. Augulhnus coloco non de-
feribit ordipem rerum geftarnmn , nec fignifi
cat prius tempore homincem accepifle vitam s
animalem per infufionem anima , deinde vi=
tam fpiritualem per infufionem gratia, fed
folum deferibit ordinem narrationis Moyfis,
ac fignificat Moyfem prius delcribere infua-
fionem animz , pet quam-Adam accepit vi-
tam animalem ; deinde infufionem gratiz,
per quam accepit. vitam (piritualem , & (u-
pernaturalem . Moyles igi
tionetn Angeitini perila verba infufflanit in
faciem eius fpiraculum vite , (ignificat Deums
infodiffe - Adamo apimam 5, per quam
accepit vitam apimalem , ideoque ex
ijs nondum {piritualem homincm debemusine
telligere . Dui vero deinde idem Maoyfes di-
cit, Deum cooflitaiffc hominem in Paradifo,
hoc et in beata vifa, ac dedifie ili preceptum
perfectionss; fignificar Devm infudifie Ada-
mo gratiam, & vitam fpiritualem ; ideoque
ex illis verbis debemus intelligere hominem
accepifie vitam fpiritualem gratie, licet ha-
mo non prius tempare, {ed fimul acceperig

yitam

iuxta explicas «

g




Liber1V. Quaftio CCLVIIL 2
, 735

vitam animalem per infufionem animg ,&
vitam fpiritualem per infuionem gratig , vt
pluribus alijs locis S. Augniftinus docet. Sua-
rivslib.3.de opere fex dicrum,cap.17.num.i7.
[ dicit , Auguftinum per ea verba non negare
Adam fimu] cum infufione anime accepiffe
vitam {piritualem gratig, fed folum negare,
quod acceperit vitimam perfectionem gra-
tig conucnicntis fuo ftatui , quam tunc folum
accepit, cumconftitutus eft in Paradifo.

31. Ad 4. concedo maiorem, & minorem,
a¢ ncgo confequentiam o Ideo homo debuit
prius conflitui in flatu gratiz , quam in fatu
glorig , quia prius debuit gloriam mereri per
actus exercitos in ftatu gratie, deinde gloriamy
conlequi ; fed non prius debuit mereri gra-
tiam peradtus exercitos in (aty purg nature,
deinde gratiam confequi, ima repugnat , vt
quis per actus exercitos in ftata purg naturg
mgercatur gratiam fupernacuralem , vel fead
illam difponat; ergo non prius tempore de-
buit conftituiin flaty pare naturg fine gratia,
deinde conftitui jn. ftata grade, fed debuit
accipere gratiamy in primo inftanti creationis
dnime »

32. Ad 5.Vt refert Suarius lib.3.de opere fex
rirm, €ap.19. Sotus lib.x.de Natora ; & Gratia
cap.sodocet Adamum in primo inftanti acces
pife gratiam , & iuftitiam fine proprio motu
voluatatis , quo fe difpofuctit ad gratiam .
A fortiori id dicunt Alenfis, Henricus, Cas
preotas, & alij, qui docent nec angelos in pri-
mo inftanti creationis fc difpofuiffe ad gra-
tiam , vt refert Suarius lib.5. de angelis,cap.8.
num.3. AtS. Thomas 1.par. quaitgs. art, 1,
ad 5. docet Adamum in primno inftanti crea-
tionis fe difpofuific ad gratiam fandificantem
per proprios adtus . Deus igitur ira creauit
Adam;, vt in primo inftanti per auxilia gratie
ipfum efficaciter excitarirad credendum, fpe-
randum , & amandum Deum creatorem s
funm: Adam vero diuinz excitationi liberé
confentiens, credidit ; fperauit , & amauit , &

iﬁ-;;-, fic fe difpofuit ad gratiam (anétificantem , &
AT virtutes infufas, quas tn codem inftanti teme

| poris, led in pofteriori figno natura accepit.

y 33. Hac fecunda fententia , quam fequitur

Suarius loco citato, eft multo probabilior .
Probatur.’ Nam Adam creatas eft in ftatu
perfecto,ac adultus : ergo debuit illi darj
cognitio propriaadult , ac gratia debuit dari
vtdatar adulris 3 fed gratia darur adultis de-
pendenter 3 propria difpofitione ; ergo Adas
mo gratia debute dari dependenter & propria
difpofitione . Confirmatur ex Auguftino, &
Ayjs Parribus, qui dicunt Adamum non fo-
lum fuiffe creatum cum gratia,fed etiam cum
cogaitione ; & amore actuali Dei. Bernardus
ctiam fermonc de ccena Domini dicit pri-
nium parentem fuiffe faGum domefticum.s
Do mini, einfque cognitione , & amore dira-
Athanafius orat. contra Idola dicit
creaffe hominem ; tribuendo ei fuz
atis intelletum, & cognitionem &c.

&lornit

34. Dum opponitur, quod homo ad per-
fet¢ operandum indiget aliqua mota tempo-
tis &c. refpondeo, quod homo ad perfedte
operandam tanc indiget mora tenporis,cuin
ipfemet debet per motum localem excitares
phantafmara; fed primus homo fuir 4 Dco
creatus in ftatu perfeéto, & cum phantafma-
tibus, & fpecicbus intelligibilibus excitatis;
ergo ftatim potuit perfe@e operari , & depen-
denter ab anxilijs grana excitantis {e difpos
nere ad gratiam {anctificantem.

QVAESTIO CCLIX.

Viram in Adamo ante peccatum daventur
paffiones apperitus fenfirinisey pars infea
vior effer perfeldé fubiecta [uperio-
rioris & appetitus fenfisiuns
cffer perfecte [ubieitus
ration:?

~
<

8-Tho. quaft.05. art.2.

1. Identur in Adamo non fuiffe paf-

V fiones appetitus fenfitiui . Primo
enim corpus Adami fuit impaffibile : ergo
etiam anima ; ac proindé carnit paflionibus
appetitus fenfitini.

2. Secundo per virtutem moralem coms
primuntur pafliones appetitus fenfitiniz fed in
Adamo fuit perfe@a virtus moralis: ergo.

3. Tertiovidetur in Adamo ante pecca~
tum pars inferior non fuiffe perfe@é fubie®ta
{aperiori,& appetitus fenfitinus 06 fuifle per-
fede fubie@us rationi. Adam cnim non po-
terat impedire , ne propofito obie@o vifibili,
potentia vifina illud videret, ne propofito
obiecto audibili, petentia anditina illud audi-
ret &c. ergo neque poterat impedire, ne pro-
pofito obietto fenfibiliiucundo, puta cibo ad
velcendum fuaui, appetitus fenfitivus illud
appeteret; ¢rgo appetitus {enfitiuus non erat
perfeété (ubiectus rationi, ac voluntati ; Pro-
batur antecedentes. Idco Adam non poterat
impedire, ne propofito obicéto vifibili, & au-
dibili, potentia vifiua, & auditinaillud vide=
ret, & audiret, quia porentia vifiua, & auditi-
ua funt potentix neceflaria, & naturales,qua
neceflario feruntur in {ua obie@a fufficienrer
propofita; fed ctiam appetitus fenfitinus cft
Ppotentia neceffaria, & naturalis; ergo.

4. Secundo Gen. z. dicitar : Zidit mulier,
quod bonum effes lignum ¢d vefeendum & pulchrim
oculis; afpeiuque deleitabile , & tulit de fruiiu il
Linsi & comedir; ergo afpedus pomi excitaunit in
mulicre defiderium illius comedendi , quod
defiderium prazuenit confenfum voluntatis:
€rgo appetitus fenfitiuus in muliere ctiam an-
te peccatum non erat perfedté fubieGus ra-
tioni ,

$» Refpondeo, quod vt docet S. Thomas
hocart,z. quaft.gs. ex paflionibus apj;critus

cn-




d ¥ n:.:
126 e tuititig orl
7130 A€ 1U1Td Ol

fenfitini quadam ordinantur ad bonum, vt
amor, & gaudium, qil;};dam ad malunyy vt ti=
mor, & dolor. Hoc fuppofito,S. Thomas po-
nit tres conclufiones .

6. Prima cooclufio cft: in Adamo ante
peccatum non fuif timor , neque dolor; aut
alia paflio, que cft de malo vt prafenti, vel
immingnte. Probatur : nam ante peccatum
nullum malam aderat , vel imminebar ; fed
dolot eft de malo v prafenti, timor clt des
malo vt imminente;ergo in Adamao ante pec-
catum non crat dﬂlol‘, BC(]LIC timor.

7- Sccunda conglufio cftiin Adamo antc
peccatum non erat vlla pafiio, qua vetletur
circa bonum vt pon habitum, & tunc ha-
bendum,ve cupiditas 2tuans,& aftligens.Pro-
batur ; nam Adam habebat omnia bona pro
co ftatu viatoris habenda : fed cupiditas
zftuans eft de bono vt non habito, ac tunc
habendo: ergo,

3. Terna conclufio eft : in Adamo ante
peccatum potucruat effc pafliones, que (unt
de bono vt prafcati, puta amor, & gandium,
& quz funt de bono futuro vt {uo temporc
habendo, vt defiderium, & fpes non affligens.
Probatur: nam poterat amare bona prefen-
tia, ij{g.dele@tari:poterar etid habere defideriil,
& fpem non affligentem bonorum futuro-
rum, vt {uo tempore habendorum, prafer-
tim in ffatu termini.

9. Hzc do&rina defampta eft ex S.Auguft
I.1o.de Ciuit.c.10.vbi dicit. Quis tandé abfolusé
dici beatus potefl , quitimore afficitur 5 el dolores
Duid antem timere , weldolere patevant illi bomines
in tamtornm tania affinentia bonorum , vhi vec wmors
metuebatuy , nec wila corporis snela valetudo , nec
aberat quicquam 5 qnod bona wvoluntas adipificretur
niec incrat, quod carnem , animuingue hominis felicis
ver wincntis offenderet ¢ Amor erat imperinrbatus in
Deum, atque inter [z coningum fida , & fyncera fo-
cietate vinentium, ¢ ex boc amore grande gandinm,
non defiffente quod amabatur ad fruendui. Erat des
witatio tranguilla peccati, qua manente ; nullum om=
nind aliundé malum, guod contriftaret ivruchat.

10. Hoc fuppofito,quzritur,vtrim in Ada-
mo appetitus fenfitinas ciun fuis paflionibus
effet perfed@é fubiettus rationi » & pars infe-
rior effet perfedté (ubieta fuperiori?

11. Profolutione quaftionisffupponendum
eft, quod homo phylicé coponitur ex carne,&
fpiritu,cum anima rationalis fit {piritns,& per
cacnem conucnit cum beftijs ; per {piritum
cum Angelis . Ratione carnis, gua conuenit
cum beftijs , habet propenfioncm quamdam
ad bonit corporale, & fenfibile,in quod fertur
per (enfum, & appetitum fenfitivum, putaad
yoluptatem fenfibilem videndi, audicndi,
odorandi; coumedendi, bibendi &e¢. Ratione
fpiritus, in quo conucnit eum Angelis, habet
propenfioncm ad bonum fpiritnale, & intelli-
gibile, in quod fertur per intelleétum , & vo=
luntatem. Hine griuntur in nobis fimplices
inclinationes indeliberat® ad contraria bona
fenfibilia, & intelligibilia, in quibus confiftit

oinail A

dami.:

pugna quadam carnis cum fpiritu , & appe-
s fenfitiui cd ratione, & ex hac pugua oti-
tur ingens bene agendi difficultas.E.G.propo-
iito prxcepto iciunandi , homo per fpiritum
inclinaturad honeftatem ieiunandi, per car-
nem, & appetitam f{enfitiuumad volupratem
comedendi , & ia his contrarijs inclination
bus confillic pugna, per quam caro concupiftit
aducy[us [piriturs » O [piritus adverfus carnem , VE
loquitur Apoftolus ad Gal. s. Quia verd in
nobis inclinationes ift@ partis inferioris , &
appetitus fenfitiui ad bona inhonefta contra
ria rationi {2pe przucniunt deliberationem
rarionis , & licet poflimus illis non confenti-
re , tamen non poffumus illas; per imperium
rationis, & voluntatis impedire,ideo in nobis
pars inferior, & appetitus {enfitinus non eft
perfeété fubiectas parti fuperioriac rationi.

2. His pofitis,quzritur, virum in Adamo
ante peccatum pars inferior effet perfedie {u-
bic&a fuperiori, caro eflet perfedté fubieda
fpiritui, & appetitus feafitinus effet perfe@teé
fubiedtus rationi : & quia hac perfeda fubie-
&io confifteret in hoc , vt nulla implex in-
clinatio ad bonum fenlibile , vel contrarium
honefto , preueniret deliberationem ratioais,
& vt poffet 4 voluntate , & rationeimpediri,
quzritur, verim in Adamo ante peccatuim
nulla talis inclinatio preueniret deliberatio-
nem, & imperium rationis ; & verum Adam
poffet ad autum omnes tales inclinationes
impedire ?

13. Pelagiani comuniter docuerunt Ada-
mum codem mode, ac nos, com volupta-
tum cupiditatibus ; omnibmque fenfuum li-
bidinibus creatum fuiffe . De videndi , & gu-
ftandi libidine Iuliznas fie loquitur apud Au-
gufltinum lib. 1. operis imperfe@i contra In-
lianum . Hanc autem voluptatem , & concupifen-
tiams ante peccatum in parvadifo fuiffeves illa decla-
vat » quaad delitum wia per concupifcentian fuit ,
gua cum powsi decove oculos incitaffer 5 [pewm
eriam iucundi irvizaunit faporis . Pofuit etiam lu-
lianus in Adamo libidinem ; & rebellionem
carnis proprie diftam, ideoque S.Auguflinus
lib.4. contra [nlianum illi exprobat; & non
erubefcis iftum morbuve , wel quod tn quamuis pudi-
bandus fateris , iftam Libidinesn intvoducere in para-
difum & tvibucre coningibus ante peccatum

14. Aligui Catholiei dixerunt in Adamo
antc peccatum non fuifle inclinationes indeli-
beratas ad bona fenfibilia fuifle tamen inna-
tum,& indeliberatum appetitum excellentiz,
& landis , quoad iatelleGum, & voluntatem.
Addunt alij amorem excellentiz in natura in-
tegra , & perfedta intenfifiimum fuiffe . Sua-
rez lib. 1. de Gratia, cap.2s. num. 9. refere
Ioannem Vincentium, quiin Rele@ione de
Gratia Chrifti, quxft. 6. docnit ex obiectis
fpiritualibus in natura integra potuific cfes
grauiflimam tentationem fuperbiz , qua fola
fuperaret omnes , quz nunc funt:&ex hoc
principio infert, durante f{latu naturz inte-
grx , plures homings fuifle damnandos,quam

ial




ndos. Proportionaliter dicunt Angelos,
2 prefertim fupremum cx propria excellen=
tia, & pulchritudine per quofdam motus in=
icliberatos abfiractos, & illectos effe ad fuper-
biendum , & fic grauflimam tentationem
paffos efle, quam boni vicerunt , & cuni mali
fuccubucrunt . Scotus in 2- dift.20.quel.vni-
ca dicit , quod in eo ftatu effet tranquillitas in
anima, quia vel natura inferior hon infurge-
rer contra fuperiorem , vel fi infurgeret, pof-
{et facile, & deledtabiliter 4 fuperiori contine-
ri» & ordinari; ac videtur fub dubio relin-
quere , vtrum appetitus inferior effet perfedté
{ubiedtus fuperiori . Videri poteft Suarius lib.
3. de opere 6. dicrum cap.t2.

14+ Dicendum: in Adamo, & in angelis
ante peccatum nulla implex inciinatio ad: bo-
nam fenfibile , vel intelligibile contrarinm.,
honefto przuenicbat deliberationem , & im-
perium rationis , ac proindé angeli, & pri-
mi parentes ia {tatu nature integre poterant
ad nutum omacs jftas inclinationes impedire.

15. Probatur primoé ex Scriptura . Pri-
mus locus eft. Gen. 3. primi parcntes anteo
peccatum nudi erant, & non confundebantur,
poitquam aut€ peccarunt,aperti funt oculi ambo-
i 5 cumque cognouifent fe effe nudos . confuerunt
folra ficus , & feccrunt fibi perizomata; fed nan ex
alia ratione ante peccatum non confundeban~
tur de (ua nuditate, nifi quia nulles in corpo-
re expericbantur motus pudendos , & inobe-
dicntes rationi , poft peccatum vero confuli
v, quiatalesmotus experti; ergo ante pecs
€atumi in corpore nulli erant motus pudendi,
& przuenicates rationem , adeoque corpus
crat perfe@é {ubietum , & obediens animaz;

fed morus pudend corporis inobedichtes ra-

tioni oriunrur ex motibus appetitus fenfitini
inobedicntibus rationi ; ergo ante peccatuma
neque in appetitu feafitiuo erant motus in-
obedientes rationi, adeoque appetitus fenfi-
tinus crat perfedt¢ fubdirus,& obediens ratio-
ni, ac {iné rationis imperio ron moucbatur
ad vllum obietum fenfibile ‘contratium ho=
nefto s fed ex cadem ratione voluntas aon de-
buir moueriad vilum obiefum etiam intel-
ligibile contrarium honefto; ergo neque pars
inferior neque voluntas mouebatut -indelibe-
rate ad vllum obieGum fenfibile, velintelli-
gibile contrarium honefto, ac proindd pars
inferior eratperfedte (ubie@a parti fuperiori,
& voluntas carebar omnibus motibus inde-
liberatis contrarijs rationi . Hoc aigumento
fzpe viitur S: Auguftinus,ac prefertim lib.z.de
peceatorum ‘mentis,&remiflione,c.22.dicens;
Placebant Deo, & placebat illis Deus , & quamnis
gorpus animalé geflavent ;nibil inobediens in illo ad-
uevfnra fe mouevi [enticbant . Fagiebat quippe hoc
ordo iuflitts , ot quia covum anima famulum corpus
@ Deo Domino acceperat , ficut ipfa eidem Domino
[0, ira illi co¥pus eins obedivet , atque exhiberet vi-
22 ills cogrunm five vilavefifentia famulatum. Hine
nudi eyant , ¢ non confundebantur . Et non mul-
to poft'codem cap.22. Poficaguam oft illa falia

Liber 1V. Quaftio CCLIX.

i‘
98°%7
wanfgreffios & anima inobediens & lege fui Domini
ayerfa cft , habeve cepit contra eam [eruus eins , hos
R corpus eins leges inobedientie ; et puduit illes ho-
mines Buditatis (e , animaduerfo in fe motn , guem
ante non fenferant , que animaduerfio aperitio difta
eft oculovum « Weque enim oculis elanfis inter avbor
res oberrabant. Dicit hoc Auguthnus, quias
aliquiinfipienter affernerant, primos parcn-
tes ante peccatum fuiffe cecos & poft pec-
catum,apertis oculis , vidifle fuam nudita-
tem, & deilla confulos feciffe fibi perizoma-
ta, quem ftultum errorem S.Augut?m us re-
fert, & reiicit lib.r.de nuptijs, & concup.c.s.
dicens. Anforte, ficut quidam exiftimant , quia id,
quod legunt, parum diligenter aduertunt , exct creali
erant prius homines ; ficut canes, & quod ¢ff abfur=
dius, non ficut canes crefcendo 5 fed peccando, adepti

fumt vifum? Abfir boc credere.

16. Secunduslocus eft. Apofiolusad Ro-
man.7. concupifcentiam, cx qua oriuntur in-
clinationes indeliberare ad peccandum, vocat
legem peccati, ac peccatum ; fed ex Augulti-
no, & ex Tridentinonon ex alia ratione vo-
catur lex peccati, & peccatum, nifi quia ¢x
peccato ef; 8z ad peccandum inclinat: ¢rgo
concupifcentia, ex qua oriuntur inclinationes
indeliberata ad peccandum, cft effe@tus pec-
catisadeoque non fuitin Adamo ante pecca-
tum . Probatur minor ; afferendo loca Augu-
ftini » & Tridentini. S. Auguftinus lib. 1.des
nuptijs, & concupif.cap.23. dicit. Concupi-
{centiam vocari peccatum , & legem peccati,
quod ex peceato faiZa eft, & peccatum, fi vicerit, fa-
cit=& lib. 2, operis imperfecti contra lulianum
dicit : Eanz Apoflolus peccari nomine appellat , guia
¢r de primo peccato oviginew ducit s & quifquis eius
motibus ad illicita confenferit, peccat. Trid. (eff.s.
can.2, dicit s A anc concupifcentiam , quam aligua-
do Apoftolus peccatum appeliat, fanifa Synodns de=
clarar Ecclefiam Catholicam nunquam intellexiffe
peceatum appellari s quod verd , @, pracipué in re-
natis peccatum fit ; fed quia ex peccato eff,¢r ad pec-
candugm inclinag . Sy quis antens contrarium ]"mjcm,
anathema fit.

17.- Tertivslocuseft. Ecclefiaft. 7. dicitur
Deus fecit beminem reffum s [edi homo fuiflet
faltus eum concupifcentia, qua per motos in-
deliberatos inclinaretur ad bona contraria_s
honeflo ; non fuiflet reéus, fed curuus:ergo.

18  Probatur fecundo au&oritate prefer-
tim S. Auguftini, ac S. Thomz. S. Auguftinus
lib.14.de crunt.cap.1 2. dicit? Hoc itague tam leue
praceptum ad obfernandum , tam brene ad memoria
vetinendum , vhi prefertim nondum voluntati cupi-
ditas vefi flebat , quod de pana tranfgreffionis pofiea
[ubfecutum eft ;ergo ante peccatum cupiditas
non refiftebar voluntari. Et inferius codem..
lib.14.cap.19. loquens delibidine , & ira,fen
concupifcibili;& irafcibili;dicit . He igitur pay-
tes in Pavadifo ante peccatum vitiofe non erant. Non
enim contra re€lam voluntatem ad aliquid mouneban=
tnr.Lib. de Corrept.& Gratia cap.i1. Ille veré
nullatali vixva & [e ipfo aduerfus [eipfum tentatus,at-
que turbati s in illobeatizudinis, laco fua fecum pace

Aaaaa frue-




§  Deiuftitia originali Adami.

hoc eft voluntati
1pifces lebarSi in Adamo
rixa, ac voluatati eius nihil conct=
ualiter refitebat s ergo nulle dabantur
\clinationes indeliberatz ad bonum fenfibi-
- . vel intelligibile contrarium honcfios ac
proindé nec dabantur ind |iberati motus,&c.
alioguin iam data fuifiet in Adamo rixa, &
pugna , & in ipfa cius voluntate aliquid vO=
luntati concupifcentialiter refitens . Idem
docet pluribus aliis locis , & prefertim libris
contra Inlianum , & libris de Cinirate. Libto
enint 3.contra lulianum, cap.11.dicit: Inna-
rura bominis ante peceatum pacem decebat effe > on
beilum : lib.4ucap.4. Qve pugna boniser mali nul-
la effiz , fi nemo peccaffeiz 1ib <.c.s.inducit Ada=
moum polt peccatum femeripfum fic alloqué-
tern : In tota anima, ¢ tota corpore; conditorem ba-
beo pacis Deum. Duis in me [eminanit boc bellumi&
codem lib. Abfis vt illa pax animi, & cot-
poris babevet aliquid, propter quod aduer(us feipfam
prima bowinis natura repugnarer, Lib.14.de Cinit,
c€ap.26. Summa in carne [amitas 5 in anima tota
sranquithitas: lib-21.de Ciuit.cap. 15. Hocautem
elluw nullnm effet , fi natura humana_per Libevim
arbitrium in veCitudine 5 in qua falta efl, perfliriffets
erco cum S. Augultinus conftantiflimé do=
ceat in natura integra ante peecatium fuiffes
perfeitam pacem,, & tranquillitatem,ac nul-
lum bellum intrinfecum , nullam rixam , ac
pugnam , nulli erant motus indeliberati ad
bonum contrarium honcfto, gui motas pra=
wenirent rationem » & confenfum voluntatis,
Ideo S. Thomas S. Auguftini vedigiis infi-
ftens 1.pan.quzllgsart. 2.quzrens, viram inos
primo hoaiine fuerint anima pafliones, con=
cludit. ¥nde paffienes quandogre (unt in nobis pra-
aenicules iudicium rationis 5 & impedigntes » quan-
doque werd cx iudicie vationis confequentes,prout Jen-
fualis appeiitns aliqualiter rationi obedit .. In [tatu
werd innocentde inferioy appetitus evat rationi totali-
ter [ubicfus . Fnde now crant in 0 paffiones anime,
nifi ex rationis indicio confequentes.

19. Probatur tertio conclufio ratione de-
fumpta ex principijs 3. Auguftini, & S. Tho-
me. ldeo enim in Adamo ante peccatim no
dabantur motus carnis , & appetitus fentitin
prz’:wnicn[is imperium rationis, & voluntas
115, quia dum Adami habuit pacem cum Deo,
debuit etiam habere pacem jn feipfo; fed vt
haberet pacem in feiplo, non debueruntin o
clie vili motus fuperbie, & vilz inclinationes
ad bona ctiam intelhgibilia contraria bono
honefto : alioguin non habuiffet in {eipfo , &
in {ua voluntate pacem , fed inteftinum bel=
Jum : ergo &c. Rurfus dum in Adamo fuo
erat obediens Deo, mhil debuir dan inobe-
diens, & non perfede fubicdum rationi; fed
G habuillet motus {uperbiz , & clinationes
ad bona intelligibilia contraria bono honelio,
qui motus, & quz inclinationes preuenireat
ratjonem , iam habuiffer in feipfo aliquid J
obediens, & non pered gfium ratl
ni-cigo,

o]

so. Infertur primo d fortiori in-'an
ante peccatum nen fuiffc vllos motus {u
biz » neque vllas inclinationes ad bona intel-
ligibilia contraria bono honefto, qui motus,
& quz inclinationes praucnirent imperinm
rationis, & voluntatis.

»1.  Infertur fecundo Adamum, & ange-
los ante peccatiim non habuiffe alias renta-
tiones » qiam externas« Probatur, & explica-
tur . Tentariones alie funt externz , alie in-
terne. Tentationes externz funt , per quas
quis ab alio proponente , & fuadente inci:
tatnr ad tranfgreflionem precepti. Interne
funt, per quas voufquilque tentatur, & inci=
taiur 4 concupifcentia (ua, abftractus , & ille-
&us ad eranfgreffionem precepti: ex. gr. po-
telt quis tentari ad tranfgreflionem ieiuni) cx
trinfccns quidem ab aliquo alio fuadente, vt
comedat carnes prohibitas, intrinfecus autem
a concupifcentia (ua , qua per mMoOtUs indeli-
peratos appetit comedere €arnes; ed angelb&
primii parentes ante peccathm non habuerunt
vllos motus indeliberatos fuperbiz , vel con-
cupifcentig, per quos inclinarentur ad tran-=
greflionem precepti = €120 folum habuerint
Tentationes externas. Erquidem augeli infe-
riores 4 fupremo contra Dei honotem folli-
citati funt; fupremus angelus fuit {ibi ipfi
prima cauia peccati ablque eo, quod antece-

denter ab vllo extrinfeco,vel per vilos motus
indeliberaros inclinaretur ad peccandan He-
w1 tentata fuit a diabolo > hoceft 4 Lucifero
per ferpentem illi dicente Gen.3. Cur pracepit

wobis Deus &, Adam tentarus fuit ab Heua_,

danteiili pomum , vt comederet . Dixi;quod

angeli; & primi parcntesante peccaiiin non

habuerunt vilos motus indeliberatos , g uibus

sacitarentur ad peccandum . Nam poftquam
ceperunt peccarc, excitati (unt in ipfis motus

vehementiffimi ad peccatum  confumman=
dum , & perficiendum , vt magis explicabi-
tut in refp. ad 2.

22, Ad 1. diftinguo antecedeus: corpus
Adam erat impaflibile quantum ad pafliones,
qua remoucnt difpofitionem naturalem,con=
cedos quantum ad paffiones non remoucnies
difpofitionem naturalem, nego : & diftinguo
confequens: ergo anima fuit impaffibilis qua-
tum ad paffiones contrarias rationi,ac pre-
ucnientes, vel impedientes rationem, conces
do : quantum ad pafliones non contrarias ra-
rioni» & fubfequentes imperium rationis,nc=

o . Sicut corpus Adamiante peccatum crat
jmpa{h‘bilc paflionibus mortis, zgritudinum

&, auferentibus naturalem difpofitionem.,

fed poterat pat palfionibus congruis, ac de-
le&abilibus , & non auferentibus naturalem
difpofitionem , Vi cum S. Thoma gn.97.ar. 2.
dicetur qu.269. fic anima Adami erat impaf-
fibilis paifionibus moleftis, vel preuenienti-
bus , aut impedientibus rationcin, at poterat
pati paflionibus jucundis ; confequentibus,ac
non impedientibus rationem.. .

‘Ad 2. Victus motalis pafliones non

omni*

23,




omnine aofert , Neque impedit, fed illas or=
dinat. Temperati enim eft concupifcere ficut
oportet,& qug oportetsvt dicirur 3.Ethicc.1r
24. Ad 3. concedo antecedens, & nego
coniequentiam . Difparitas eft, quia viuaci=
tas fenfuam , que confiftitin hoc, vt propo=
{ito obietto fenfibili, fenfus non pofiit illud
non percipere , non et im perfectio contraria
pesfectioni itarus naturz integre, in quo de-
buit dari perfeda pax, & fubicctio inferiorum
. refpediu fuperiorum. Atlibido featiendi,qua
per motus indeliberatos nos etiam repugnan-
tes inclinat ad fentiendum appetitu volupta-
tis fenfibilis &c. elt impetfedio contraria fta-
tuinaturz integra; in quo debuiteffe peifeta
pax, & tubiectio inferiornm refpedtu tuperios
rum. Eoenim ipfo,quod detur hze libido
* fentiendi, datut bellum inteftinum, & inobe-
dicniia; ac rebellio quedam inferiorum re-
fpedtu (uperiorum. Hzerefponfio defnmpta
eft ex 5. Auguitino lib. 4. cap.14. contra lu-
Jlanum dicente, aliud effe vivacitatem (en-
ticndi, qua verum a falfo in rebus corporali-
bus , magis, minufque difcernimus,alind fen-
tiendi Libidinem , quz nosad featicndum.s
cLam repugnanies appetitu carnalis volupta-
tsimpellits Viuacitas fentiendi fuitin natua
ra integra, libido fentiendi mon fuit, cum
fiatum illum dedeceret . Liccr appetitus fen-
fitiaus fit potentia naturalis, que propofito
obicéio fenfibili , naturaliter ad illnd inclina-
fur; tamen in ftatu natarg integre dono guo-
dain fupernaturali, quafi aurcoquodam fiz-
no fuit ita fubie&us rationi, & voluntative
moueri non poffet ; nifi dependenter ab im-
perio , vel confenfi rationis, & voluntatis,ve
magis explicabitar qu. fequentis
25 Ad 4. Hena poliquam peccare ceperat,
prebenda janres, & fidem guamdam adhi~
bendo (uggeftioni ferpentis, {enfit in (e exci-
tarl Libidinem videndi, & guftandi pomum ,
& ex hac Libidine , & concupifcentia orta ex
peccatoinchoaro , inclinata fair ad pecca-
tum confummandam; ergo non probatlir in
Hecua fuifie motum concupifcentiz , quian-
teccflerit omne peceatum , fed folum fuifes
maotum concupifcenti@® , qui fecutus foerir,
8¢ caufarus ex peccaig inchoato, ac pracefle~
rit, & caufauerit peccatum confummatum ,

QVASTIO CCLX.

Viram inflitia originalis , quasn Adamo ins
Feriora erane perfede [ubiccta [uperio-
?1bus » fuerit densm [upernatnrales
& in quo corfificyer

1 Idetur inftitia originalis in Adamo
non fuiffe donum fupernatarale ,
fednatnrale : primo quia quod eft debitum.,
naturz innocenii non eft donum fupernatu-
rale , fed naturrale; (ed nftitia originalis, qua
inferiora effent perfedie fubieQa fuperiotibus,
fuit debita natwiz innocenti 5 ergoj&e. Prog

Liber 1V. Queaftio CCLX.

739
batur minor; namid, fine quo natura cfice
mala, wordinata, & monfirofa, el debitum
naturz innocenti s fed natura humana (ine na.
tarali integritate , qua appetitus effer perfe@e
fubieQtus rationi, cfiec mala, inordinata, &
monitrofa; fiquidem mala, inordinata, &
mpnﬂ';ola cft natura, in quacaro fit rebellis
ipiritul, & appecitus fenfiriuus {ic rebellis rae
tiont; crgo &ec.

2 Secundo non eft fupernaturale quod cx
fe non conducir ad inem {upernaturalem yi-
dendi Deum s prout eft in fe; fed inftitia ori-
g1nalis; qua in homine inferiora funt perfecte
fubie&a tupcrioribus , poteft non conducerc
ad finem {upernataraleny , fed ad finem meré
naturaliem; crgo non eft donumex fe {uper-
naturale,

3 Tertio videtur non poffe explicati, in quo
confifterct hec iuftitia originalis ; crgo, &c.

4 Refpondeo, quod vt refert Bellarminus
lib. 1-dc Gratia primi hominis,cap. 1. Luthe-
rus in Comment. ad 3. cap, Genelees > docuit
juflidam originalem :fuifie naruralem primo
homini. Sic enim dicic . Puare flatuamus infli-
vian: non fuiffe quoddam donsm , quod ab extra acce-
devet, [tparatum d natura hominis s fed fuifle wvere
naturalem ot natara Adg effet diligere Deum 5 cre-
dere Deo , agnofcéve Deum . Hec tawm natwralia
fuerunt in Adamo , quam naturale eff 5 quod ocult -
men vecipinnt . Etinfrd . Porro bac probant ovigi-
nalem iyfiitiam effc de natura hominis s ea anicns
aniffa ,non intcgra manfifle naturalia , vt feholaflici
delivant . Eandem docteinam licet non ita cla-
ré infinuat Caluinus locis 4 Bellarmino aila-
tis; camque fecuti funt communiter Noua=
tores . [dem claré docuit Michael Baius, cu-
1us 27. propofitio damnatad Pio V. & Gres
corio XILL clt: Integritas prima conditionis non
fuit indebita nature bumass exaliatio , fed natwvalis
eius conditio , & v dicitur in Bulla,cam featen-
tiam Baius repetit , & probat per pluras
capitula.

s Dicendum contra hunc errorem ; iufti-
tia originalis , qua in Adamo iuferiora crant
perfecte fubiecta fuperioribus, non fuir pro-
prictas naturaliter debira, fed donum gratiz
fupernarurale, & indebitum,

6 Probatur primo aucrorirate Patrum , &
prafertim 5. Augufrini, quilib. 4. contra In-
lanum,cap. vitimo dicit ¢ Duid eft guftato cibo
probibito , nuditas indicata )" nifi peccato nudatum o
guod gratia contegebar’ Gratia quippe magna ibi eraz,
whi terrenum , & animale corpus beflialem libidinem
non habebar ; crgo ex S. Auguftino fubieitio,
qua cato in Adamo non erat rebellis (piritui ,
non folum erat gratia , fed erat magna gratia :
fed ex cadem ration¢ perfecta fubiectio appe-
titus rationi, & partis inferioris fuperiori crat
gratia ;ergo talis fubie@io non fuit naturalis,
ied donpm gratuitum . Teltimonia aliorum.,
Patrum ; ac praefettim Bafilij , Chryfoftomi ,
Cyrilli Alexandrini, Ambrofi), Hicronymi,
Anfelmi, Bernardi, videri poffunt apud Bel-
larminum lib. 1. de Gratia primi hominis
cap. 6;

Aagzaa 2 7. Pro-




974‘{;}

7. Probatur fccundo an&oritate S. Tho=
mz, Scoti ; & fcholafticorum , tum antiquos=
rum, tum recentjotum. 5. Thomas 1. p. qu.
gs.art. 1.0 corporc dicit. Manifeftum eft -au=
tem , quod illa [ubicilio corporis ad ammam , & =
feriorum wivium ad rationem , non erat naturaliss &
paulo poft : Exquodatur intelligi , quod [i deferens
te gratia , foluta eft obedientia carnis ad animam ,
guod per gratiam in_anima exifentem inferiora ci
fubdebangnr « Quaft. 4. de maloare. 1. dicit .
Eft antem confiderandum , quod primo bowini in fua
inflitutione datum fuerat dininitus quoddam fuperna-
tarale donum ; [ciluet oviginalis inflitia, per quam
vatio [ubdebatur Deo , ¢r inferioves vires rationi , &
sorpus anme . Idem docet lib- 4. contra Gen=
tes, cap. § 2 & 2. fentent. dift.31. qult. 1. art.
1.ac S. Thomam feguuntur Thomiftz , ni-
miram Capreolus in 2. {ent, dift. 30, quz(t. 1.
art. 1. Caietanus tum 1. p. QU. 95. art. 1. tum
1. 2. queft, 85.arts 3- ad 1. dubium, Ferraricn-
fis in comm. lib. 4. contra gentes,cap. § 2.

8 Scotusin 2. Dift. 20. quzft. vnica lo-
quens de fubicttione inferiorum dicit . Cum
bac won habuerit potentia fatla in puris naturalibus »
neceffeeft ipfum ponere donum fupernaturale , quod
it illa tranquillitas perfeda in anima. ldem do-
cuerunt Durandus, & alij fcholaftici antiqui,
& ctiam recentiores , quos citat Bellarminus
lib, 1. de Gratia primi hominis, cap: 5. &
Suarins Prolog. 4. cap. 2. num. 9.

o Probatnr tertio ratione ; Nam appetitus
fenfitinas , cum fit potentia naturalis , ac ne-
seflaria, propefito bono {enfibili , natoraliter
illud appetit , & ad illud inclinatur ; €rgo vt
propofite bono fenfibili, illud non appetat;&
2d illud nén inclinetur ; fed perfe@e obediat
voluntati ,ita vt non moueatur , nifi ad nu=
tum voluntatis , & prout veluntas imperat ,
debet dari aliquod donom fupernaturales ,
quod vocamus iuftitiam originalem .

1o Infertur hoc donum perfedix fubiedtio-
nis appetitus refpectu rationis ¢fie donum {u-
pernaturale , non folum quoad modum, fed
ctiam quoad fubftantiam , non folum per ac=
cidens » fed per fe . Probartur, & explicatur .
Supernatara'c per f6,& quoad fubfiatiam eft,
quod ita cft indebitom naturz, vt in nullo
cafu poffit obtineri ex viribus nature : fuper-
naturale per accidens , & quoad :modum eft
guod licet poffit haberi ex viribus naturz, ta-
men in prafentibus circunitantijs non potefk
haberi ex viribus ; & exigentia natura , fed fo-
lum a Deo fupernaturaliter operante; fed per-
feda fubiedtio appetitus fenfitiui refpedtu ra-
tionis eft donnm itaindchitum naturz, vtin
nullo cafu poflit haberi cx viribus naturz ;
ergo, Xc. SR : :

11 Pofito,quod iuftitia originalis fit do=
nam {upernaturale , quaritur,in quo confi-
ftat . Dicendum breuiter , quod {confifteret in
vna, vel pluribus qualitatibus fupernaturali-
bus receptis in viribus inferioribus, & fupe-
rioribus , per quas vires inferiores redderen-
tur perfedte fubic&tz fuperioribus; ac Vireg fu-

e e
De luflitiaoriginait Adami.

periores redderenturaptae ad matuendas » &
regendas ad nutum vires inferio
12 Probatur, & explicatur . Corpora no

{tra ex fe funt grania , craffa, corruptibilia

ex 1 : g ;
paflibilia &c. & tamencorpoia beatorum per

tOTLY

aliquas qualitates fupernarurales,qua ve

tur dotes gloriofz , redduntur lenia , fubtilia;
incorrupuibilia , impaffibilia; erco proportio=
naliter licet cotpus ex fc non fit perfe@é fu-
bie&tum anima , & appetitus fenfitiuus ex fe
non {it perfedté (ubiedius rationi, tamen per
aliquas qualitates fupernaturales corpus red-
derctur perfecte fubiedum anime , & appeti-
ms‘rariom;_ acper proportionales qualirates
anima, ratio, & volantas perficerentur ita ,
vt poflent pto putu anima vii corpore , ratio,
& voluntas appetitu {enfitivo . In his qualita-
tibus explicandis non eft amplius immoran-
dum; quiacum fint {upernaturales , & non
cadant (ub experientiam’; non poflunt 4 no-
bis nifi fub obfcure , & per analogiam cogno-
{ci . Videri poteft Suarius lib. 3. de opere fex
dierum, cap. 12. prefertim nu. 34. & feqe

13 Ad 1.ncgoiuftitiam originalem , qua
inferiora fint perfedé fubiefta {uperioribus,
efle debitam nature innocenti : fiquidem s
probatum cft ralem iuftitiam cffe donum fu-
pernaturaic , ac protfus indebitum. Nego
ctiam , quod fi natiira innocens crearetur fi-
ne perfeéta fubiectione inferiornm refpedtu
fuperiorum, effet mala, inordinata, ac mon-
firofa , ac dico,quod etiam tunc eflet bona, vt
probabitur ex profeffo inferius , cum agemus
de poflibilitare Ratus pure nature .

14 Ad 2. diftinguo maiorem : non eft fu-
pernaturale metaphyficeé quod ex fe non con-
ducit ad finem {opernaturalem videndi De-
nm, nego: non elt fupernaturale theologi-
¢, tranfeat; tranfmirto minorem: & nego
confequentiam.Ex didtis quzft. 1 6. num. 17.
duplex poteft diftingni fupernaturale , mera="
phyficum , & theologicum . Supernarurales
Theologicum cft,quod per fe conducit ad fin&
fupcrnaturalem videndi Deum prout eft in fez
E. G. gratia fan&ificans , lumen gloriz, ha-
bitus hdei, {pci, charitatis ;' virtutom infufis

rum &c.. Supernatirale metaphyficom eft

quod ita eft indebitum naturz , & fupra eius
vites , vt pet fe non conducatad finem fuper-
naturalem videndi Deum , fed poflit etiam.s
dari in ordine ad finem naturaleni: E. G. in-
corruptibilitascorporum eft indebita naturz ,
& fupra eius vires , fed poflet dari corporibus
humanis , non ad finem videndi Denm, prout
cftin fe, fed ad finem confequendi beatitudi-
nem naturalem confiflenitem in cogaitiones
abftragtiua Dei. Tran{mitti potelt, quod iu-
ftitia originalis , qua infcriora perfe@e (ubij-
ciantur (uperioribus , ex fe poflit non condu-
cere ad finem fupernaturalem videndi Denm,
fed ad finem mer¢ naturalem , adeoque non.s
fit per {e Theologicé {upernaruralis : nihilo=
minus eft fupernaturalis metaphyfice, quia oft
donum Raturz indebitum, & fupra cius vi-
Ies,




el

LiberIV. Quaftio CCLXI

1es ; vt probatum eft num, 0. & 10, :
15 Ad 3. lam num. 11. explicatum eft ins
€uo coafifterct iuftitia originalis .

QVASTIO CCLXIL

Verum Adaws ante peccatum habuerit perfe-
flam libertaten > gua mwos poft. peccatum
CAremus ?

1 V Idetur Adam ante peccatum non.
habuiffe perfe@am liberratem,qua
nos poft peccatum caremus. Eatenus enimo
Adam habuit perfe@am libertatem ; quatenus
habuit potentiam proxime indifferentem ad
eligendum bonum, vel malom: fed etiam nos
poft peccatum habemus, potentiam proximé
indiffetentem ad eligendum bonum , vel ma-
lum ,ideoque nobis in natura lapfa exiftenti-
bus dicitur Ecclef. 15. Appofui tibi aguam , &
ignem s ad quod wolueris; cxtende manum tuam 3
crgo fc.
2 Refpondeo:icertum eft primo Adamium
creatum fuifle cum libero arbitrio . ldco 8.
Auguftinus in Enchirid. cap. 2$. loguensde

Adamo ante peccatum dicit : Sic enm wune=

rans libero arbitrio, vr vegeret imperios rerrerct‘exi-
tio . Idem vt indubitatum fupponit Concilinm
Arauficanum caf, 7- 8. 13. 25«

3 Certum cft fecundo Adamum ante pec-
catum non habuiffc liberum arbitrium deter-
minatum ad bonum ,adeeque impeccabile
fed habuiffe liberum arbitriom peccabile , ac
indifferens ad bonum ; & malum , cum de fa-
éto peccaucrit. Poflumus crgo diltingueres
tres ftatas liberi arbitrij . Primus, in quo fuit
Adam ante peccatum, & in quo fuerunt Ans
geli in flata viz : fecundus in quo funt beat :
tertius in quo funt damnati . Adam, & An-
geliin ftatu via ante peccatum habuerunt li-
berum arbitrinm proximé peccabile,per quod
proximé poterant eligere bonum,vel malum.
Beati in ftatu termini habent liberum arbicn @
proximé impeccabile, per quod poffunt cli-
gere inter bonum , & bonum , {ed non pof=
funt peccareseligendo malum . Damnatiins
ftatu termini habent liberum arbitrium cum
morali neceffitate femper peccandi,ve dictum
eft quaft. 139, num. 25. Docet hoc 5. Augu-
ftinus pluribus in locis.Lib.22 deCiuit.cap.30.
dicit« Seruandi antem evant gradus dinint muneriss
wt primum davetur liberum arbitrium, quo non peecas
ve poffet bomo , noniffimum , quo peccare non pofﬁr_,
atque illud ad comparandum mericans 5 I?ar 5d veci=
piendnm pramium peyeineret . In Enchiridio cap.
105. Sic enim oportebat prius hominem fevi, vt &
bene welle poffets € male, nec gratis.fi bené, nec im-
pune, fimale ; pofiea wevd fic erit, vt malé welle non
poffiz: & paulo pofl: ordo pratermittendus non fuit,
in quo Dens woluit oftendere, quam bounum [it animal
vationale , quod etiam peccare pofsit, quamuis it mes
lins ,quod peccare non pofsit .

4. Certum eft tertio Adamum, & Ange:

741

los ante peccatum in ftatu vig habuiflc libe=
rum arbitrium, quo proximé poterant elige-
re non lolum bonum narurale , fed etiam fu-
pernaturale : figuidem ex dictis quaft. 258,
habuerunt gratiam fanéificantem, & habitus
infufos, quibus poterant elicere , ac de facto
elicuerunt actus fidei, fpei , charitatis fuper
omania &c.

5. Cerrum eft quarto ex dicis quaft 250,
quod in Adamo ante peccatum per iuftitiam
originalem pars infecior erat perfe@é fubie=
&a fuperiori , & appetitus fenfitiuus rationi ,
ita vt nulla fimplex inclinatio ad bonum fen=
fibile , & intelligile contrarium honefto prz-
uenirct deliberationem,& imperium rationis.

6. Hinc lequitur Adamum. ante peccas
tom , & Angelos in ftatu vig habuiflc liber-
tatemn quamdam perfeétam,qua nos caremus
etiam cum {umus in ftatu gratiz .

7. Probatur primo:nam libertas dicitur
perfe@atripliciter : primo ex eo , quod nons
feruit peccato; fecundo ex co, quod eft per-
feété indifferens : tertio ex eo, quod fine diffi-
cultate poteft fe ad viramlibet partem deter-
minare: fed €x omnibus his tribus capitibus
libertas Adami, & Angelorum fuit perfe@a,
libertas noftra eft imperfe&ta : ergo. Proba-
tur minor quoad fingulas partes. Primo fers
nitus quadam peccari confiftitin inclinatio-
njbus indeliberatis in bonum fenfibile; vel in-
telligibile cotrarium rationi,ideoque Apofto-
lus fentiensin fe hasinclinationes ; dicebatad
Rom. 7. Sentio aliam legem in membris meis con=
trarviam legi mentis mee , & captinantem me in lege
peceari ; 8 infra ; quis me libevabit de corpore mor-
ois buius } Sed ex dictis quaft. 259. Adam ante
peccatum , & Angeli in flatu vie , nullas ha-
bebant inclinationes indeliberatas ad bonum
{fenfibile , vel intelligibile contrarium rationis
nos autem ctiam in ftatu gratiz habemus ra-
lesinclinationes: ergo Adam habcebat liberta-
tem ab hac ferunitute peccati,qua liberrate nos
caremus . Hanc llbertatem d feruitute pecca~
ti, qua nos caremus, in Adamo fuifle, (zpe
docet S. Auguftinus, ac prafertim lib. 14, de
Ciuit.cap. 11. dicens . Arbuvium igitur wolunta-
tis tunc eft vere liberum s cum vitijs,peccatifque non
[feruit. Taledatum eftd Deo , qaod amiffum pro-
prio vitios wifi @ quo dari potuit 5 reddi non poteft «
¥ nde weritas dicit 10:8. Si wos filius liberauerit
were liberi eritis : qQue Augultini verba Conci-
linm Arauficanum redegit in canonem13. &
lib. de corrept. & gratia cap.12.dicit. Tl ergo
fine wilo peccato data eft , cum qua conditns ef}
woluntas bbera s & eam fecit [eruive peccato:
borum werd cum  fuifler woluntas ferua peccati,
liberata eff per illum , qui dixit Ioann. 8.
8i wos filius libevauerit , veré liberi evitis . Proba-
tur iam fecunda pars minoris . Ad perfectam
enim indifferentiam requiritur , vt voluntas
non it inclinata ad malum;fed voluntas Ada-
mi,& Angelori , cum carcret inclinationibus
indeliberatis ad bona contraria rationi , care- -
bat omni inclinatione ad malum, voluntas
nofira




742

nofira per tales inclinationes indeliberatas eft
inclinata ad malem : ergo voluntas Adami
etiam ¢x hoc capite habebar libertatem perfe-
& indiffcrenti® , qua nos caremus. Ideo Ec-
clefiaft.z.dicicur. Deus fecit hominem yeflum,hoc
¢ft finc vila inclinatione ad malum. Per pec-
catum vero natura humana inclinata eftad
malum , & ideo 4 Sanéis Patribus dicitur fi
gurata per mulierem illam inclinaram , qua
non poterat 1urfum refpicere,de qua agitur
uca 1311,

+ 8, Probatur tertia pars : nam difficuleas fe
determinandi ad vnam partem oritur €x €0,
quod percontrarias inchnationes inclinemur
ad partes oppofitas, adecque in nobis fit pu-
gna quedam contrariarum inclinationum.
fed nos habemus contraniasinclinationes ins
deliberatas ad partes eppofitas: pam vtdicitur
ad Galat. s. Caro concupifeit aduerfus fpiritam
o [pivitus adunerfus carnem ; Adam vero carcbat
iftis inclinationibus,& hac pugna:ergo Adam
habebart libertatem , qua poterar pro natu ; ac
fine vlia difficultare fe determinare ad vtram.
Iibet partem, nos autem caremus tali libertate
perfedte facilicatis .

9. Probatur fecundo anthoriiate Pontifices,
Councilia, ac Patres liberum arbitriuay Adami
ante peccatum vocant integrum, & fanum ,
Irberum arbitrium poft peccarum dicont effc
xgrotuim, infirmum, & vulacratums fed libe-
rum arbitrivwm integram, & fanum eft perfe-
&um, Liberum arbitrium agrotum, infir-
mum , & vulneratum et imperfeGum : ergo
&c. Probatur malor, afferendo loca Pontifi-
ctim, Conciliorum ,’& Patrum. Ex Patribus
Auguftinus lib. de natura , & gratia,cap:3s di-
cit: NWatura quippe bominis primitus inculpata , &
fine wllo witio creara eff ; natura weve ifla bomisis ,
gua vnufquifque cx Adam naftitur 5 iam medico 18-
diger ,quia fananon cff s & codem lib. cap. 43.
Guis enim enm nefcit fanum > & inculpabi-
lem faltum 5 € libero arbitvie , atque ad inflé
winendum poteflave libera conflituenm :  fed nunc
de il agitur . quesn femiuiunm latrones veli-
querunt 5 qui grawibys faucins ,  confoffnfques
wulneribus  @re. Sermone 3. de verbis Apoltos
li dicit . Magnas arbitey liberi wires, cum con-
deretur accepit 5 fed peceando amifit. S. Prof-
per ad Capitula Gallorum refp.8. loquens
de perfecta libertate dicit « Dedie quidem ab ini-
tio hanc bovsini facultatem.fcd omncs eam in illo ami.
fimaus y in guo emues peccawimus., Auctor Hypo-
guolticon , quiputatur difcipulus Auguttini
lib.1. cap. 3. dicit . Newmsnem pofJe per fe fibisideft
per Liberum arbitrium impleve quod welit ; rellé di-
cimus,nifi Protoplafion folum potuiffe, cum woluntas
Liberi arbitry fusfet fana eidem ante culpam:5C cap.
4 Per peccatum ergo liberum arbitrium hominis pof-
[ibilitatis bonum perdidit, non nomen , & rationem -
Eodem lib. 3. cap. 8. Per inobedientiam pri-
mi hominis Diabolus  bymanum  genus defpo-
Liquit , & wulnerauit moruw feilicet ornementis,
¢r_tono pofiibilizatis liberi arbuty perdiio L er-
go docet per peccatum anufiam perfediamli-

De pcrfé&a libertate Adami.,

bertatem:& codem 1ib. 3icap.1.Hoc ergo valiic:
re cund?i libero clandicamns arbitrio , nec impiere no=
bis naturaliter fufficit poffe bonum , quia iam ot fii=
perius difputani de natura witiata peceato , ideft de
protoplaftis hominibus , quornm fuwus & ipfi na-
tura 5 in quibns vitiata eft libertas, homo libertaris
Sfane ; perfeiio frilicet libereasis arbizrio,quo [ibi fuf-
ficiat 5 won potefl exorivi. Ex Pontificibus C2
leftinus ad Epilcopos Galliz cap. q.inbet dici 5
accredis In prasaricatione Adg omnes naturalens
poffibilitatein, & innogentiam perdidiffe: & idipfum
confitmat anctoritate Innocenty Primi. Ex
Concilijs Arauficanam 2. can. 8. dicit cffes
dogma Semipelagianum , Non omminzs libevans
arbitrium effe por peccarum primi hominis infirma-
Fam * can. i 2. deinut arbitrinm woluntatis in prim
bomixe effé infirmatum :can.zi. docet natwran per
Adanm effe perditam :can. 25. docet, quaod feeun-
dum [uprafeviptas Sacraram Scripturarum [enientiasy
wel antiquovuis Pat¥um definitiones 5 boc Deo propie
tiante, & pradicare debersns , @ ciedere , quod per
antigravum Pattim a'eﬁmtmz'z's per peccatuns p?‘fﬂ'f
hominis ita inclinatum, & attenuatum fucric libecuns
avrbitrium & c.

10. Addo, quod ex dodtrina S.Auguflini
perfedic, & fanitas liberi arbitrij in Adamo

* confiftebarin co , quod volaatati non refifte-

bat concupifcentias agritudo,& infirmitas li-
beri arbitilj noftri confittit in eo,quod voluns
tati refiltit concupifcentia. Ideo lib- de Cor=
rept.& Grat. cap. 12, dicit . T ales vives babebat
eius, hoc et Adami woluntas, qua fine vhlo fuerat
inflituta peccato , & uibil illi ex fe ipfaconcupifozn=
sialiter vefifiebar , vt digné tanta bovitati, & bené
wiuendi facilitati perfenerands.Committeretur arbi-
trium & c. Nunc verd pofiquam ef} illa magna pec
cati merito amiffa libertas, ctiam maioribus donis
admnanda remanfit infirmitas. Idem docet S.Pra=
fperlib:3. de vita contemplaring,cap.z.dicens.
Non co modo iam poffumus peccato vefifiere s fi-
cut ille potuit , cui wibil aliud fuit non peccare, quam
nofle . Nobis autem irvreprehenfibiliter vinere velle
non fuffictt , uifi ipfum velle nofirem , quod lanzuida
poffibilitate deficit , diniva wirtus adiyucvit : giiail-
luti ad won peccandum etiam inuare porerat adbus
faud natura , nos iam vmpedit witiata 5 & lam pee-
cave fecit fola peceandi voluntas , nos etiaim cogit plee
vumngue peceari iam falla neceffitas . Peccandi be-
ceflitatem vocat concupifcentiam oram cx
peccata, que bonis conatibus refiftit .

i1, Infertur, in quo confiitat zgritudo,
volnus, & infirmicas liberi arbitrii, in quo
eiufdem faniras , & integritas . Vulnus eft dis
uifio cotum,quz debenteffe voita. In Adamo
voluntas, & appeotus fenfitinus crant vnita.
Nam nihil appetebat apperitus,quod non vel-
let volantas, fed crat perfedté fubicétus vo-
luntati . Innobisappetitus fenfitinus eft diui-
fus d voluntate, & ab illa rebellis , & f@pé vo-
luntas vult bonum, appetitus fenfitinus appe~
tit malum; ergo in Adamo liberum arbitrium
erat fanum , & intcgrum , in nobis eft zgro-
tom, & vuloeratum . Ef igitor in nobis , ve
loquitur Auguftinus [ib.8. confcfs. cap. 1. &

€X

—

#

'3




TR i

i
;
!
{_

-

Liber IV. Quaitio CCLXIL

ex eo Profper fentEtia 178, Dusdam grituda ani»
71, quia non totus affurgit , veritate (ublenatus, con
Juctudine pragranatys . Etideo funt dus voluntates,
quix vna earnm tote non cft , & boc adefl alteri,quod
deeft alteri .

1z2. Adargumentumin contrarium,.Adam
ideo habuit perfectam libertatem, quia habuit
potcntiam itd proximé indifferentem ad eli-
gendum bonum . vel malum , vt nen ferumiret
peccito, nec per concupifeentiam cffet incli-
natus ad malum ; ideoque poffet fine vila difs
ficuleate; & refiftentia, & pugna interna con-
arum voluantatum fe determinare ad
v ibet partem ; fed nos ita habemaus po-
teatiam proximg indifferentem , vt per motus
indeliberatos appetitus feniitivi appeiamus il-
licita, adeoque {cruiamus peccato,ac per cons
capiicentiam inelinemur ad malum, ac non
poflimus eligere bonum fine magna difhicul-
1aic orta ex refiftentia concupifcentiz, & ex
inierna pugna contrariarnm voluntarnms; ci-
50 Adam habuit iiberratem perfefam ,qua
Bos carcmus ; ac proindé in Adamo ante pec-
catum liberum arbitrium fuir fanum , & in-
tcgium ; in nobis elt xgrotum, vulneratum ,
¢ infirmom .

QVAESTIO CCLXIL

Virwm Adam s & Angeli ad iufde vinendum,
ac perfenerandum in infistia , & ad VL
gulos aflus bowos indiguerint gra-
1ia 5 ¢ adistorio Dej?

1. { 7 ldentur non indiguifie, primo quins

Auguftinus’, & alij Patres, & Conci-
lium Arauficanum dicunt aos per peccatum
Ade perdidiffe liberam arbitrium ad creden-
dum, & diligendum Deum; fed non perdidi-
mus liberum arbitrium ad credendum , & ad
Deum diligendum per vires grariz: nam pof-
fumus cum Panlo dicerc: omnia poffum in ca,
guime confortat; ergo perdidimus liberum ar-
bitrium ad credendum,ad diligendum Deum,
& ad alios attus falurares exercendos per vi-
Ies Daturz, ac proindé Adam habuit liberum
arbitrium!, quo per vires natura, & fine adiu-
torio gratiz poterat credere, & Deum dilige-
re; ficutoportet. Probatur maior , afferendg
lqca Anguftini; & aliorum Pacruni, S.A ugu-
ftinus epift.107. circa medium , dicit sliberum ar-
bitsium ad diligcndum Deym primi peccati grandi-
taie perdidimus, Falgentius de Incarnat.& Grat,
€ap.22. dicit. Hoc igitnr in homine diuinitus agi-
tay 5 cui fidem Deus infundic, vt Eratie dono virtu-
Tem credendi natura vecipiat , quan amifit . Pro-
fper ad Capitula Gallorum relp.8. Neque bac
dona itaex Deo effc opinemur , ut quia ipfe nature
noflre auiforefl, per conditionem iam hac contwliffe
wideatuy s quiddedit quidem ab initio hane homini
facultatem , [ed omnes jam in illo amifimus , in qu0
emyes peccanimus . Audtor Hypegnofticon ,

743

lib. 3. cap. 1. dicit. Neminem poffe per [ fibi ,
ideft per Dberum arbitvinm implere quod velit , vedlé
dicimus , nifi trotoplaflon folum poruiffe, cum vo-
luntas liberi arbiviij fuiffet fana eidem ante culpam ;
Concilinm Arauficanum can.25. dicit, quod
Jecundum antiquorum Patrum definitiones per pecca-
tum pritni bominis ita inclinatum , & attenuatum
Fuevit libevum arbitvium , vt nullus pofiea aut dili-
geve Denm s ficut oportet , aut credeve in Denm, aut
operari propier Deum quod bonum eft pofit , nifs
Sratiaeum , & mifericordiz dinina preueniat ; ctgo
docet liberum arbitrium Adami ante pecca-
tum ad Deum diligendum, ficut opottet,non
fuiffe gratia,& mifericordia diuina preuenien.
dum ; fed fi Adam noa indiguit gratia Dei ad
actum excellentifliimum diligendi Deum, ficut
oportet,non indiguit gratia Dei ad vllos a&us
bonos , & falatares , ac meritorios vite gter-
n&; crgo. Addit eodem Canone, illam precla-
ramam?iqrrm-am Patrum ﬁ:i.?m > 07 ey denum naty=
v#, quod priusin Adam datum fuerat , fed per gra-
tiam Dei fuifle coslatam 5 ergo exiftimat Adas
mum habuifle fidem falutatem per bonum_,
nature , adeoque per vires liberi acbitrij fines
gratia, cum nos poffimus tllam habere {olum
per vires acbitrij cam gratia .
2. Sccundo S.Auguftinus lib. de Correpr.
& Gratia cap.1o. dicit. Quaproprer faluberrime
confitemur quod reltiffime credimus, Deusns, Domi-
nuwEque verum omiium Oresfic ordinaffe digeborum,
atgse hominum witam, vin ea privs oftenderetyqrid
poffet eorum liberum arbitrium , deindé quid paffet
gratie beneficium , inflitioque indicium 5 fed i An-
geli perfeueraffent in dinina dilectione per li-
berum arbitrium adiutum gratia , codem mo-
do in nobis , & in Angelis oftendiffer , quid
pofictliberum arbitrium adivtum gratia, &
quid paffet gratia, cooperante libero arbitrio:
ergo Angeli perfeuerarunt iniutitia , & dile-
¢tione Dei per liberumarbitrium fine graria ,
Ideo lib.de dono perfencrantie, cap.7 dicit in
candem featentiom: Que tamen liberras go.
bantatis in itlius prome. condstionis praftancia quan~
tum waluerit  apparuit in Angelis 5 qui diabolo cum
fuis cadente, tn vevitate fBeterunt |
3- Tertio S. Augultinus lib, de Cotrepr.&
Gratia, cap. 12, prope finem loquens de Adaw
mo dicits Foreiffiino quippe dimifit, atque permific
facere quod wellet : infirmis feruanit, vi ipfo do~-
nante 5 inuiltiffime quod bonum cft wellent , mec boo
defevereinuifFiffimé nollent i Et paulo ante dicir,
ideo Deum reliquiffe perfeucrantiam libero
abitrio Adami,quia erat fanam,& integrum,
necvoluntati refiftebat concupifcentia,dicens.
T ales wives babebat eius voluntas , qus fine vllo Sfue-
vat inftituta peccate s & wibil illiex fe ipfa concupi-
Jeentialiter vefificbat , vz digne tante bonitati, & be-
né winendi facilitati perfenerandi committererur are
bitvium ; (ed Deus voluntati nolirz peft pec-
catom {auciz,& infirme com mittit arbirtinm
perfeuerandi cum gratia, & adiutorio Deiset-
go voluntati Adami fanz, & integrz commi-
fit arbitrium perfeueranai per vires proprias ,
ctiam fine gratia, & adiutorio Dei .

4. Re«




Refpondeo, quod Augol us joquens
¥ ! 5

&
de libero arbitrio Adami ante peccarm, &
Angelorum in via 5 tia docer . Primo docet
2

)
Adamum > & Angelos pozuifle per liberumas
arbicrinm infte v , & iniuftitia, quam in
creationeacceperant,perfeaerare. ldeo lib.de
Corrept. & Gratia, cap.io. loguens de Ange-
lis bonis , & malis dicit. Per liberum arbitvivm
4 Domino Deo vefugi fullr funt &re. careri qutemn
por ipfurm Liberum arbitvinm in weritate fletevints
cap-11. Sicut fecerunt Ange li Sanéli, quicadenti=
bus aliis per liberum arbizvinm, per idem liberum ar=
bitrium (oterunt ipfi
<. Docet fecundo, quod Adam, & An-
geli ita potuerunt per liberum arbitrinm iufté
viuere, & in iultitia perieucrarc,vt ad iufté vi-
uendum, perfeucrandum, & ad omnes, & fin-
gulos actus bonos exercendos  indiguerint
 ratia, & adinrorio Dei « Ideo lib.de Cotrepts
& Gratia initio cap. 1 1.dicit . Fuid ergo? Adam
sion babuit gratiam? imm0 vers babuit megram,fed
difparem 3 ac deindé: Sané babuit gratiam , in qua 2
permanere vellet , nunquam malus effit & fine qua
eriam cum Libero arbitrio bonus €ffe non poffet, fed
ipfam tamen per Liberum arbitvinm defervere poffers &
pavlo poft s Necipfiem ergo Deks woluit effe fine
gratia. De neceflitate gratiz ad perfenerandum
o Enchiridio cap. 106.dicit « £tft peccatum in
fele libero arbitrio evat corflitutum , non tamen iufli-
tie vevinende [ufficiebat Liberum arbirrium » nifi par-
ticipatione immutabilis boni dininum  adiutorium
praberetur - Et paulo poit: #2abeotenerctur vi-
ta infine s parem erar velle s niff qui euwn fecerat »
adiunaret 3 8 cap«107. Sic ergo fallus ¢ft homo ie-
fus, vt maneye inea veltitudine poffet,nou [ine adin=
rorio diuino: Etlibs de Corrept. & Gratia cap.
11. Dedevat ¢ adintorinm s [ine quo inca non pof-
fet pevmancre, fi vellez . De necefiitate gratiz ad
uadlibet opus bosum , & meritorium Vit
zterne dicit in Enchirid.cap.106. Duamnis fi=
ne gratie nec tunc wllum meritum effe potuifset. Bt
codem capite: Homo in paradifo ad Je occiden-
dium 5 wtirirfm’m!cJ juflitiam,idonens exat s vt antem ab
o tenevetuy vita fuflitie 5 payum erar welle, niftille ,
qui eum fecerat , adinnaret . Er lib. de Conepr.&
Gratia cap-1i. libeyum avbitrinm ad valum [ufficits
ad bonum nibil el 5 nifi adiunetur ab omnipotenti bo=
no . Etlib. de Natura, & Gratia,cap-26. expli=
cat id fimilitudine lucis, dicens . Sicuz enim ocu-
s corporens etiam. pler me fanus, nifi candove In-
cis adiutus non petefl crrneve, fic homo etiam perfe-
#tiffimé inflificatus nifi aterna luce inflitie dininitus
adinnctyr vedd non potefl vinere . ldem docet co.

1

dem libro,cap.48.

6. Docet tertio gratiam diuini adiutorij ,
qua Adans egeba n , dinerfames
fuiffeabea,qua polt peccatum indigemus,
Tdeo lib. de Corrept. & Gratia cap. 11. dicit,
Ilfe non opus habebar eo adiutorio , quoq - ime
plovant ifli, cum dicunt 2 ¥ideo aliam' legen in
mesbris meis ¢re. & cap.12. Fortiffimo quippe di.
mifit, atque pevmifit facere quod wellets infirmis fer
Hanit , vt ipfo donante inuidtiffime quod bonatn eft

wellent; ergo docet alind fyitie adiutorium da=

5 ey e Sl .
v grana necciiaria £Aaanlo.

tum naturae fane, & forti, qualis erat i Ada-
mo ante peccatum, aliud , guod datarnature
favcia, & infirma poflt peccarum .

H s pofitis, dicendum,quod argumenta
allata probant quidem Adamum ante pecca-
tum,& Angelosad credendum;& diligendam
Deum , & ad excccendos adtus bonos , & (u-
pernarurales nonindiguife gratia, & adiuto-
rio medicinali, quali nos indigemus, q uia ha-
bemus liberan atbicrium faucinm , & infic-
mum:ar non probant ilios oon indiguifl -
tia, & adiatorio conucniente libero arblirio
fano, & forti, vt iam patebit, tefpondendo ad
argumenta allata »

3. Adr1. S.Augaftinus, & alij Patres, &
Conciliom Arauficanum dicuft nos per poes
catum Ade perdidiffc liberum arbitrium ad
credendum,& diligendum Deam, & aiia ope-
ra faluraria, & flipCrn:l[ul‘&!ll.l exercenda, qua-
lcin creatione acceperant Adam’, & Angelis
fed Adam, & Angelid Deo,; qui vedicit Au-
guftinus lib.r2. de Cia. cap. 9. Simul erat in eis
condens vaturam, ¢r largiens gratiang , dcceperant
liberum arbitrinm fapum , cum quo fine vila
gratia medicinali, cum fola graua fanitatis,
qualem Deus promiferat illi tatui, potcrant
{inc vlla difficultate, credere, fperares diligere,
& obleruare omnia pracepra, & vitarc omi
peceata etiam collectiue accepta,& perfeuera-
re in accepta ioftitia; nos autem per peccatiian

|+ amiitimas liberum arbitrium fanum , ac
m habemus liberum arbitrium lauciuni,
irmua, inclinatum ad malum, & attenua.
tum,vtloquitur Arauficanum can.25. cimo
quo fine gratia medicinali, guam non aceipis
""" cum nafcimur in Adamo, fed cum re-

mus ,

nalcimer in Chrifto . non poffumus diligere
Deum, ficut oportet, hee credere in Deuiz,
aut quod bonum eft propter Deum operaii 5
ergo (aluantur locutioncs Patrum, & Congi-
liorum . Concilium Arauficanum can.25.if-
Ginuans Adamum habuiffc fidem pcrdenum
nature , fignificat Adamum habuific fidem
per gratiam illi donatam in conditione fatu-

T

Adz

re,quam idco yocatdonum natur® ; 0os au- -
tem nonaccipere fidem per gratiam conlatam |

in conditione naturz, qo® crat folum gratia
{anitatis » & per peccatum eft amifia, fed per
sratiam medicinalem , quam accipimus d
Clirifto in nature reformatione; Vi magls cis
plicabitur quaftione fequenti.

2. Ad 2. Auguftinusoprime dicit, Deum
fic ordinafle Angelorum,atque hominum vi=
tam,vtin ca prius oftenderet, guid pofiet o=
rum liberum arbitrium integrum'; & fanum,
non gquidem fine adiutorio grau® fed cumos
adintorio gratiz fanitatis , deindequid pofiet
gratiz medicinalis beneficium in libero arbi-
trio faucio,& infirmojergo ex eadoctrinanon
colligitur Angclos , & Adamum potuifle iu-
fié vinere fiue adiutorio gratiz vicungue, fed
folum potuiffe infté viuere,& perleuerare fine
adintorio gratie medicinalis,cum folo adiutos
rio gratie@ fanitatis; ho¢ cft conaenientc patu~

Iz

e

R = oays




EEEY

1 fanz , & integra , com nos ad iufté viven-
dum , & perfcuerandum indigeamus maiori
adiutorio gratie medicinalis, vt magis expli-
cabitur quaftione fequenti. Addit , quod
quantum ¥aluerit libertas, non quidem fines
adiutorio gratie,fed cum folo adiutorio gratig
{anitatis, apparuit in Angelis,qui diabolo cum
fuis cadente , in veritate feterunt cum folo
adiutorio giatix fanitatis .

1o, Adz: Auguftines ineodem fenfu di-
cit, quod Deus libero arbitrio Adami ante
peccatum fino , & integro, adeoque fortiffi-
mo dimifit, atque permifit facere quod vellet,
non {ine adiuterio gratiz , fed cum lolo adiu-
torio gratix {anitaus conuenicnte illi ftatui:
nobis autem infirmis, & faucijs feruauit,ve ip-
fo donantc adiutorivm gratiz medicinalis, in-
uidtiflime quod bonam cft vellemus , & hoc
bonum deferere invichfimeénollemus. Addie,
quod quia voluntas ante peccatum,cum adiu-
Torio nimirum gratizx fanitatis, habebat ma-
3Nas vires , & magoam bene viuendi ficilita-
tem , ideo Deus illi commifit arbitrivm per-
feucrandi fine viteriori adiutorio gratix medi.
cinalis. E conuerfo quia voluntas poft pec-
catum habet vives debjles,& magnam difficul-
tatem: bene viuendi, Deus przdeftinatis, vt
perfeucrent, dat maiora auxilia gratiz medi-
cinalis. Verum vt hec do@tina magis cxpli=
cetur, afferendum eft difcrimen inter gratiam
natare integra , qui vocatyr gratia faniratis,
& inter gratiam naturz lapfz, fauciz, & infir-
me,qua vocatur gratia medicinalis .

QVAESTIO CCLXIIL

Virum Adamus ; & Angeliindiguerint adin-
torso._confifiente in motibus indeli-
beraris Voluntatis inclinanti-
bus ad aitus bowos 2

1. 'V[dcntur indiguiffe, primo, quia nos in-
digeuius auxilio confiftente in mo:i-
bus indeliberatis voluntatis inclimantibus ad
adtus bonos; ergo eriam Adam indiguit tali
auxilio, cum {it eadem ratio .
2.~ Sccundo S. Auguftinas lib.14. de Ciuit.
cap.13. loquens de primis parentibus dicit.Si
woluntas in amore fuperiovis immutabilis boni, 3 quo
iliuflrabatar 5 vt videver ; ¢ accendebatur, vt ama-
vet ) flabilis permanevet , non inde ad (ibi placendum
aucrieretny ; & ex-boc tenchrefceret , & frigefceret ;
€rgo etiam voluntas Adami ad hoc, ve Deam
amaret, ‘illoftrabatur per auxilium illumings
tions , & accendebarar per auxiliom jn]‘pi-
rationis, & motus coiufdam indeliberati,quo
inclinabatur ad amandum.
3.~ Tertio fi Adam non indiguiffet adia=
torio confiftente in moribus indeliberatis ;
quibis inclindbaturad aGtusbonos, folum.s
ndiguifler adiutorio gratiz habitnalis;& habi-
tuum fopernaturaliuin ; & adiatorio confi-

Liber 1V. Quaitic CCLXIIL

745

ftente in oblatione divini concurfus ad atus
bonos;fed indiguit adiutorio diftin&o a gratia
habitualj, habitibus, & oblatione concurius;
€rgo. Probatur minor; nam illud adiutorium
gratiz Auguftinus docuit fuiffe Adamo nce
ceflarium , quod Pelagius, & Pelagiani negas
banr: fed Pelagius, & Pelagiani non negabant
Adamum, & Angelosad eliciendos actus (u-
pernaturales indiguiffc adiutorio gratiz habi.
tualis, & habituum fupernaturalinm, ac obla-
tione diuini concurfus ; ergo Augultinus do-
cuait Adamum, & Angelos indiguiffe adiuto-
rio diftinco ab his. '

4. Quarro S. Auguflinus docet contra Pe-
lagianos Adamum , & Angclos indiguiffe
adiatoriodiuino ad perfenerandum in gratia
habituali;fcd Pelagiani non negabant gratiam
habitualem valdé iunare ad perfenerandum in
gratia; ergo docuit indiguifle adiucorio diltin=
&od grata habituali.

5. Quinto Auguftinus fepé docet Ada-
mum , & Angelos in natura integra indiguif(-
fe gratia illos regente,cufltodiente, & adinuan-
te; fed Deus regit ; cuftodit, & adinuat natu-
tam rationalem,non per folos habitus, fed per
illnftrationes intelleétus , & motiones » {cu in-
cenfiones voluntatis; ergo.

6. Sexto Auguftinus adiutorium , quo
‘Adam indigebat ad conferuandam vitam (pi=
ritualem iuftitig , & ad exercendos actus falu-
tares fidei , {pei ; choritatis &c. comipararalj=
mentis » quibus indigemus ad cenfernandam
vitam corporalem , & luci, qua indigemus ad
videndum; ergo exiftimat , quod ficut adiuto-
riom alimentorum , & lucisdittinguitur ab
habitibus, qui in nobis funt, fic adiutorium ,
quo Adam indigebat,erat diftindtum ab habi-
tibus gratiz , & virtutum infufarum. Proba-
tutantecedens , afferendo loca S. Auguttini .
Lib.14. de Ciuit. cap.27.dicit. $icut in baccar.
ne winere fine adiumentis alimentovuns in’ porefiate
non efl , non auten in ea vineye ty poteflate eff q.vod
faciunt gui [e ipfos necant 5 itd bene vinere fine adin-
torio Dcictiam in paradifo non erat in poteflare 5
erat autem in poreflate mald viuere : Er lib. de ge-
fiis Pelagii : Sufficit enim fbi oculus ad non viden=
dum, boc eft ad tenebras, ad videndum vers lumine
fio non fibi [ufficit s nifi illi extrinfecus adintorium
clari luminis prabeatur «

7. Relpondeo; certumeflt Adamum, &
Angclos, cum haberent naturam , & volunta.
tem {anam , non indiguiffe adiutorio gratie
medicinalis, nos autem, cum habeamus natu-
ram fauciam, & infirmam, indigere adiutorio
gratiz medicinalis. Ideo Chriftus dixit: Matt,
0. Noneft opus valentibus medicus , fed malé habey-

tibus. Hoc pofito, quaritur, in'quo confifte-
retillud adiutorium medicinale , quo nos in-
digemus, & Adam , & Angeli non indige-
bant.

8. Dicendum iuxta do&rinam Bellarmi.
ni lib, de Gratia primi hominis cap.| 4. & alio-
fum: adintorivm gratie medicinalis confi~
ftiria motibus indeliberatis voluntatis faper-:

Bbbbb natu-




746  Deadiutorio neceflario Adamo.

paturalibus, & 4 Deo fupernaturaliter immif-
fis , quibus ita complaccmus in bono , coque
deletamur , vt inclinemur ad aGus bonos,&
ad non peccandums.

9. Probatur primo; nam contraria con-
trarijs curantur, ideoque gratia medicinalis
noftrz voluntatis debet confiftcre in aliquo
contrario eius infirmitati , & @gritudini s fed
infirmitas, & agritudo voluntatis confiftit in
concupifcentia, hoc cft in motibus indelibe-
ratis , per quos inclinamur ad peccandum;hoc
eft ad eligendum bona contraria bono hone-
fio , vtdiGum clt fupra prefertim quzlt. 261,
crgo gratia medicinalis debet confiitsre ins
contrarijs motibus indeliberatis fupernatura-
libus , per quos inclinemur ad eligendum bos
na honefta fupernaruralia .

10. Dicendum fecundo: Adam, & An-
gelinon indiguernat adiutorio coafiftente in
motibus indeliberatis,quibus inclinarentur ad
adtus bonos , nos tali adiutorio indigemus »

11. Probatur primo; nam Adam, & An-
geli in natura ana non indigebant gratia me-
dicinali , fed fola gratia fanitatis : nos autem
in naturainfirma, & zgrota egemus gratias
medicinali 5 fed ex dics gratia confiftens ins
motibns indeliberatis voluntatis inclin@tibus
ad actus bonos,eft gratia medicinalisicrgo &c.

12. Probatur {ecundo ex S.Auguftino lib.
de Corrept. & Gratia cap. 11, Auguftinuslo-
quensde Adamo dicit : Jile non opus babebat eo
adiutorio 5 quod implorant ifii , dum dicunt video
aliam legem in membris meis ; fcd nos cum expes
rimur motus indeliberatos concupilcentie ,
quibus inglinaniur ad peccandum , implora-
mus gratiam, QU per conLrarios motus in-
deliberatos inclinet nos ad bené agendum :
crgo Adam ficut non expericbatur i motus
concuapifcentie , fic non poftulabat gratiam
inclinantem ad bene agendum per contrarios
motus indeliberatos , ac proinde tali gratia.
non indigebat.

13. Secundo Auguftious prafertim lib,
de Corrept.& Grar. explicans differentiam in-
ter adiutorium darum Adamo , & Angelis in
natura fana , & adintorinm datum nobisin
patura infirma, & faucia dicit Deum dediffes
Adamo adiutorium ; * quo poflet benes
agere, ac perfenerare, i veller, non autem
quo darct ipfum velle, nobis autem dare adiu-
torium, quo velumus ben¢ agere, & perfene-
rare ; fed i Adamo, & Angelis dediflet motus
illos indcliberatos congruos,quibus inefficaci-
ter vellent bene agere,& perfenerare,& quibus
inclinarentur ad bene agendum , & perteues
randum; dediffet adiutorium,quo non (olum
potuiffent perfeucrare, fi vellent, fed ctiam.,
voluiflent perfeneraresergo &c. Probatur ma-
jor, & cxplicatur argumentum, afterendo lo-
¢a S. Auguftini. Lib. de Correpr. & Grat &5
cap.11. loquens de adiutorio dato Adamo dis
cit . Tale quippe crat adiutorinm, gquod defereret
cum vellet , © in quo permaneret, fi vellez, non
quo fieret ; vi welles ; & cap12. Qus eisnon folum

dat adintorium , quale primo homini dedit, finc qus
non poffint perfeuerare , fi welint , fed in eis operas
tuy etiam ¢r welle, vt quoniam nox perfencrabunt,
wifi & poffint , & welint , perfenerandi eis poffibili-
tas, @ woluntas ditine gratie largitate donetnr
T antum quippe Spivitu Sanéfo accendiny voluntas
corum, vt ided poffint , quia fic volunt , ideo fic ve-
dunt , quia Deus operatur, vt veling 3 ergo Augu-
ftinus docce Deum nobis dare velle,quo come
pleatur ipfum potfe , Adamo autem non da-
tum hoc velle : fed velle, quo completur ins
nobis ipfum poffe, confiftit in motibus inde=
liberatis voluntatis , quibus: impellimur ad
electiones liberass; ergo ex Auguftino Deus
dat nobis gratiam conliftentemin talibus mo-
tibus indcliberatis voluntatis , Adamo , &
Angelis non dedit talem gratiam ; idcoques
paulo pott addit de Adamo : Habens Adam vire
tutem liberi arbitvij , quamuis non defuturo adiuto=
vio Dei, fine quo non poffet petfexcrare, fi wellet, now
tamen tali , quo in illo Deus operaretur, vt vellet.
14. Tertio S. Augullinus docet, quod
ideco Deus Adamo dedit folum auxilium,quo
poffet, fiveller, non autem dedit auxilium,
quo vellet, quia habebat liberum arbitrium
perfe@um , & validum, cui ad volendam , &
operandum bonum, non refiftebat concupi-
fcentia inclinans ad malum contrarium bo-
no: nobis autem dat auxilium , guo etiam s
velimus, quia habemus liberum arbitriomin-
firmum , & cui concupifcentia refittit 3 ¢rgo
docer, quod ficut voluntas Adami per concu-
pifcentiam non ¢rat inclinara ad malum, -fic
per auxilium confiftens in motibus indelibe-
ratis voluntatis non debuit inclinari ad boni.
Probatur antecedens , afferendo loca Augus
fini. Lib.de Corrept.& Gratia, cap. 12. dicit.
Ft ergo non acciperet hoc) donum Dei ideft in bono
perfenerantian primus howmo , fed perfencrare, wel
non perfenerare in eius relingueretur arbitrio , tales
wires babebat eius voluntas , qua fine vllo fuerar in-
Rituta peccato, & nihil ills ex [eipfa concupifcentia-
liter refiflebat, vt digné tantg bonitati ; ac bene vie
sendi facilitati peyfenerandi committeretuy arbitvi% «
Nunc autem poftquam illa magna peccandi merito cft
amiffa libeyzas , esiam maioribus donis adinuanda res
manfit infirmiras: ergo Adam, qui habebat ma-
gnam libertatein,, qua erat liber ab omnibus
motibus concupifcentiz, indiguit folo auxi»
lio poffibilitatis , quo poffet veile bonum:nos
quia amifimus magnam illam libertatem y &
habemus liberiatem infirmam , & (ubiedtam
motibus concupifcentiz, indigemus maiori-
bus auxilijs confiftentibus in. motibusindeli-
beratis , quibus inclinetmur ad bonum,vt vin-
cere poffimus contratios motus concupifcen-
tiz s & cap. 11, ciufdem libridicit; Hec prims
eft gratia, que data eff primo Adam ; [ed hec poten-
tior eft in [ecundo Adam. Prima eff enim , qua fiz
ot habeat homo iuflitiam , [i welit. Secanda ergo plus
poteft » qua eiiam fir , vt welit, € tantum welit,
tar togue ardore diligat, wt carnis voluntatem contrae
ri coneupifientem woluntate [piritus vincat . Addit
pauio puit de gratia, quam nos accipimus

PEI




LD

&

- ' I =

Liber IV. Qu
per Chriftuny : Hac antem tanto maior eft , ot pa-
stm fit homini per illam veparare perditarsliberta-
tes 5 parum [it denique non poffe fine illa s vel ap.
prebendere bourm , el permanere inbona ; fi veliz,
wifi ctiam efficiaznr, vt velit ; ergo femper docet
Adamum ad cle@ionem liberam boni pre-
uentum folum fuiflc graria, qua pofict ; {i vel-
lee, nos praueniri gratia, qua ctiam velimus,
adeoque prazuenirimotibus indeliberatis vo-
lugtatis. Idem magis explicat, & inculcat
verbis fequcntibus .

15. Probatur tertio conclufio . Nam
Adam , & Angeliante peceatum habucrunt
Liberuny arbitnunyica perfedum, ve famma
facilitate , ac fine vlia difficultate, ac refiften-
t:a , ac fiue vila pugna contrariarum volun-
tatum , poflent f¢ ad alteram partem determi-
narc : fed i Adam, & Angeli praucnti fuif=
fent 4 Deo motibus indeliberatis voluntartis
inclinantibus ad eleGionem boai,non potuif-
feat fe (umma facilitate determinare ad pec-
candum, fed debudent refiftere motibas in.
deliberatis,d quibus inclinabantur ad bonum,
acin fe habuiffent pugnam contrariarum vo-
luntatam: ergo Adam, & Angeli non pra-
ueniebantur 4 Deo motibus indeliberatis vo-
lantatis inclinantibus ad electionem boni.
Maior probatur ex confeffione aduerfariori,
& ipfins lanfenij, quilib. de Gratia primi ho-
mins , & Angelorum,cap. o. defcribeas ma-
gonam illam liberiatem Adami dicic. Nibil
enim aliud ei, wel fuperandum , wvel impellendum
erat ad hoc , vt veller , quam ille fupremus volunta-
tis apex s cui welle , wel nolle , confentive , vel non
eonfentire ipfo nutu datum eft , wfque adeo, vt ipfe
lewiffimus voluntatis nutus , quo in banc , vel jllam
pariens fleclitur 5 hoc ei effer velle, ¢r hoc ipfum vel-
le , iam erat poffe, vt cui nibil relulfaretur intus con-
cupifcentialiter 5 quo veluntasyilla [urfum 5 ac deor=
Jum in diuerfa vaperetur 5 fed boc ipfo ; quo volebar ,
integra evat,atque tota, quam propterea voluntatem,
mox ipfe effeiius fequebarnr . Et infra cap. 14. di-
cit. Erat quippe inflar bilancisin aquilibrio eonflita-
tus , or inflar globi votundiffimi in planitie perfeciif-
fima werfus omitcm partem equé mobilis ; binc adiu-
tus perynaturam,deinde per gratiam. » vt quemadmo-
dum fine gratig adiutorio facillime , ac folo nutw labi
poterat ; ita eadem facilitate folo nutu cumillo gratiz
adiutorio permanere . Cum ergo lanfenius fatea=
tur , voluntatem Adami fuiflc in pecfecto
quodam zquilibrio, ita vt ellet zgue mobili
ad omnem partem, inconfequentercap, 12°
eiufdem libri videtur docere , quod per gra”
tiam confiftentem in moribus. indeliberatis
inclinaretur ad amandum. bonum hone=-
ftum.

16. Sed poteft quari, quali gratia, & qui-
bus auxilijs fucrit przucnta voluntas Adami ,
& Angelorum in f{tatu pature integra,& quo
pacto differret A gratia,& auxilijs, quibus nos
przucnimurin (tatu nature lapfe ?

17.. Refpondeo ex doétrina Bellarmini lib.
de Gratia primi hominis,cap 24.quod volun-
tas Adami primo fnir przucnta geatia habi-

z2{tio CCLXIII

L4
i 7
tuali, & habitibus infufis. Secundo prazucn-
ta fuit done iuthitiz originalis , quo pars infe-
rior erat perfecte fubiecta fuperiori, & appeti-
tus fenfituus ratoni. Tertio preucnicbatus
oblatione divini concurius, non folum gene-
ralis ad adtus nacurales, fed ctiam fpecialis, &
fupernaturalis ad adtus falutares, & fuperna-
turales, ac meritorios vite @rerna , credendi
{perandi, & amandi Deum fuper omnia &ce
Quarto exiftimo , quod in {ingulis occafioni-
bus bene operandi indigebat, v Deus vitras
habitus {uppeditaret illy nouas vires confiften~
tes in fpecialibus qualicatibus non permanca-
tibus, fed tranfeantibus ; adiunantibus ad fpe-
ciales actus, licet harum fpecialinm qualita-
tum mentioneoi non faciat Bellarminus, vt
magis explicabitur in folutione obicGticnum.
Quinto exiltimo , quod ad aftus fupernatira-
les liberos debebat prazueniriillu@trationibas
fupernaturalibus intelle@us. Voluntas cnim
creata non poteft prodire Liberé in vllum a&i
fupernaturalem , nifi intelle@us preucniatur
a Spiritu San&to aliqua illuftratione fuperna-
turali. Hze quingue genera auxiliorum Ada-
mo fufficiebant , ideoque non debebat prauc-
niri auxilio, quo veluntas per motus jadeli-
beratos excitarctur , & impelleretur ad bené
operanduo . Nam ficut motibus indelibera-
tis concupifcentiz non impellebatur ad] pec-
candum ; fic motibus indeliberatis canfatis 4
gratia non Jdebebat impelli ad bene operau-
dum, fed relinqui in perfeda indifficrentia, &
in perfecto aquilibrio voluntatis, vt cxplica-
tm cft.

13. Inftatu nature lapfe voluntas inftifi-
catorumad actus falutares liberé exercendos
preucnitur ijiden> generibus auxiliorum ; ex-
cepto auxilio iuftitiz originalis,quo appetitus
fenfitinws fit perfedte fubie@us 1ationt . Nam
de fata per concupifcentiam impellimur ad
peccandum.Quia crgo voluntas nollra ¢l fau-
cia , & infirma propter cencupifcentiam,qua
impellimur, & melinaimur ad malum, indiget
auxilio gratia medicinalis , 4 qua per motus
indeliberatos voluntatis @ Spicita Sanéto no-
bis immifios inclimemur, & impellamur ad
bonum , vt magis cxplicabitur in folutiones
cbicctionunm,

19. Ad t.concedo antecedens, & nego
counfequentiam . Naos quia per motus indcli-
beratos concupifcentiz inchinamur ad ma-
lum , indigemus auxiio grati® per motus in-=
deliberatos voluntatis nos inclinantis ad bo-
num. Adam quia per nullos motus indelibe-
ratos concupifcentiz inclinabatur ad malum,
non indigebat tali auxilio

20, Ad 2.Avguftinus verbis citatis ex 14.
de Ciu. cap. 13.dicit quidem, quod primi pa.
rentes ab immutabili bono illuttrabantur, ve
viderent , & accendebantur , vt amarent, fed
non dicit;quod illuftrabantur , & accendeban -
tur per motus indeliberatos precedentes actus
fidei, & charitatis ipfis liberos,(cd per iplos li-
beros aétus fidei,& charitatis diuinitus 4 Spiri-

Bebbb 2 tu




A
]

748 Deadiutorio neceflario Adamo.

i Sancto infulos, 4 quibus aétibus recedendo
per centrarios actus infidelitatis ;” & amoris
fni ipfius , inceperunt tepcbrefeere , & frige-
fcere. Patet, confiderando verba allata Au-

guftini cum verbis diaté

immediaté antecedentis
bus , & confequentibus . Dicir ergo Anguftis
nus , Spowcaness ef antem ifte defefFus, QO nimi=
rum primi parentes defeceruntab amore funis
m 1 boni, quoniam fi weluntas in amore fuperioris
immutavili

ilis boni, @ quo illufirabatur , wt wideret,
cr accendelatur , ut amarct , flabilis permaneret ,
nou ihde ad fibi j..Euma'm}i anucyteretur s €5 €x hoc
senclirefeeret , @ frigefrerct ; vt velilla, hoceft
Heua werum erederet diaifle [erpentem , wel ille s
hoc et Adany, Dei mandato wxoris praporcret
woluntatem , prtavctqse e venjalitey tranfgrefforem

effe pracepti s fi vitg fug fociam non defercyer etiam
in fociermie peceati; ergo per Auguftioum primi

perenics, deficiendo a fide, & charitate ; defe-
cerunt ab illuftratione, & accenfione diuina,
ac proinde illufratio ; & accenfio , de-qualo-
quiter , confiftcbac in ipfis actibus fidei , &
charitatis, nd aurem in preuijs actibus indeli-
beratis.

21, Ad 3. nego maiorem . Exiftimo enim
ex di@tis num,17. Adamum virra adintorium
gratie , & habitnum, & oblationis concurlus
&c. indiguifie etiam fpecialibus adiutorijs in.s
fingulis opportonitatibus datis, quibus iuua-
retur ad actus {alutares exercendos , que adiu-
toria confiterent in qualiratibus tranfcunti-
busi Deoinfufis, Probarur: nam Adam, &
Angeli, ficut poterant peccando deftruere in
fe gratiam, & agtos liberos, fic porerant ob-
feruando digina pracepta per acns falutares
in fe ipfis conferuare gratiam,& actus liberos;
ergo indigebant auxilijs fupernaturalibus
phyficg; & cfficienter concurrentibusad actus
liberos conferuatiuos gratie , & habituum in-
fuforum ; fed habitus gratie , & habituums
non poterant phyfice concurrere ad actus fa=
lutares confernantes gratiam,& habijrus, alio-
quin data fuiffer muotua cavfalitas, per quam
habitus in codem inftanti producerent actas,
4 quibus pro eodem inftanti conferuarentur ;
ergo indigebant auxilijs fupernamralibus di-
ftinctis 4 gratia habiteali, & ab habitibus in«
fufis » Confirmatur; nam voeluntas dum in-
telligitur proxime potens, & indifferens ad
hoc, vt vel pececando deftruar gratiam, & ha-
bitus , ve! faciendo actus [alutares , conferueg
gratiain , & habitus, intelligitur jam preuen=
1a auxilijs necearijs y & ufficientibus ad elig
ciendos actus falutares conferuarivos gratiz,
& habitoum pro tali inftanti; fed dum intelli-
gitur proxime potens gratiam deftruere, vel
conferuare, non jatelligitur iam habens gra-
tiam conferuatam; ergo intelligitur habens
auxilia diftinéta 4 gratia, & habitibus , ac pro-
inde Adamus, & Angeliindigebant auxilijs
diftinétis a gratia , & habitibus , qua auxilia
confifterent in qualitatibus tranfeuntibus, vt
dictum eft , & alibi magis explicabitar. Hinc
patet refponfio ad terliim. argumeRtum 4

Tranfmirtendo-enim, qued Pelagins admit-
feret gratiam habitnalem , & habitus (uper-
naturales , dico,quod Pelagius mordicus ne-
gabat , guod Adam , & Angeli ad eliciendos
adlus falntares conferuatinos gratiz , & habi

tuum, indigerent pro fingulis opportunitati=
bus aliis auxilijs aualibus confiftentibus
in qualitatibus tranfeuntibus ; S. Auguftinus
autem decuit squod talibus aQualibus auxi-
lils indigebant, licct pon indigerent auxilijs
medicinalibus, quibus per motus indelibera-
10s voluntas impelleretur ad aus bonos, &
ad non peccandum .

22.  Ad a. refpondeo eodem pato, quod’

neceflitatem horum auxiliorum, que Pela-
gius negabat , docuit Anguftinus.

23, Ad s Sanétus Auguftinus docuit
Adamunm, & Angelos indiguifie gratiaillos
regente, cuftodiente, & adiunante ad gratiam
habitualém , & habitus conferuandos, que
gratia confilteret in auxilijs qualitatum tran-
feuntium pro fingulis opportunitatibus ipfis
fubminifiratarom . :

24. Ad 6. Sicut nos ad conferuandam vi-
tam , & fanitatem corporalem vltra iplam vi-
fam, & vlira habitum fanitatis, indigemns
alimentis extrinfecus fubminiftratis ; ficut ad
videndum ; vltra potentiam vifiuam, einfque
intrinfecas difpofitiones , indigemus auxilio
lucis extrinfecus infufo 4 corpore luminolos
fic Adam , & Angeli ad conferuandam vitam
fpititualem gratiz , & ad eliciendos adus fa
lutares conferuatiuos gratiee, & habituum,
indigebant qualitatibus quibufdam tranfenn-
tibus, & veluti luce quadam fpirituali divini-
tus i Deo pro fingulis opportunitatibus in=
fufa; ideoque Auguftinus ad explicanda hanc
ncceflitatem vritur exemplis alimentorn
& lucis .

QVESTIO CCLXIV.

Virum Adam 5 & Awgeli habuering folum
adintoriam fine quo non s fés pure
Sufficiens , non antems adinto~
rium quo s few efficax 2

I. Identur Adamus , & Angeli habuifles

tantum adintorium fufficiens, hot
et dans folum pofle , non antem adiutoriui
efficax, hoc eft dans non folum poffe, fed
ctiam velle, & operari; primo quia exprefse

Auguftinus hoc dicit Lib. de Corrept. & Gras

tia,cap.1t. & 124
2. Secundo gratia {anitatis , felt natur® 2+
nz , & integra ex Augultino per hocdiffertsd
gratia medicinali, feu naturz zgrote , & vul-
nerate’,; quod illadat folum potic, hec autem
non folum dat pofle, fed etiam velle, & ope-
rari ; fed Adam, & Angeli habucrunt folum
gratiam natyiz fank , & integrz ;ergo &e.
3. Ler=

|

A




? O

e
e

Liber IV- Quaftio CCLXIV.

3. ‘Tertio ex ecodem Auguftino mcrita
Adami, & Angclorum fucrunt ex libero ar-
bitrio , licet non fine gratia; merita noftra in
natura lapfa funt ex gratia, licet non fine li-
bero arbitrio : fed ideo merita Adami, &
Angelorum fuernat ex libero arbitrio, licet
non fine gratia, quia gratia dabat illis folum
poffe mereri ; non autem dabat ipfa merita ,
ideoque erat folum tufficiens; gratia data no-
bis non folum dat poffe mereri, fed etiim dat
ipfa merita ; cum fit efficax : ergo &c.

4. Refpondeo S, Augullinuarlib. de Cors
vept. & Gratia , cap. 12, ditinguere duo adiu-
toria , quorum alterum vocat adistorinm,fine
quo aligaid non fit, aliud adiutoriumn,quo aliquid fir.
Verba Augultini initio cap.i2. func. Zremque
ipfa adintoria diftinguenda funt. Alind off adinto-
vium , fine quo aliquid nom fit ; & aliud eft adinto-
vium » guo aliquid fit . Explicat hoc excmplis,
fubdens : nam (ine alimentis Kon poffiemaus vigere
nec tamen com adfuerint altmenta,eisfic , vt winat
qui tuovi voluerit i c1go adiutorinm alimentorum cft ,
fine quo nen fit , nan quo fits vt vinamus. Ar verd
beatitudo » quam non habet homo', cum data fusvit
continno fit beatas . - Adintovinm eft enim non folum
fine quo non fit; verum etiam quo fie propter quod da-
Wy Luapropter hoc adiutovinm , & quo fit efts &
fine quo non fit, quia s & fi data fuerit beatituda ,
continnd fit beatus , & (8 data nunquam fueric , nun-
quam eri « : R

5. Ex hac do&trina S. Auguftiniinfertur
primo adiutorinm fine quo non caincidere cum
adiutorio , quod Scholaftici vocant pare fuf-
ficiens, adiutorinm quo fit coinmd_ere cum
adiutorio’ efficaci . Patet: nam adiutorium
puré fufficiens eft, quod ita dat pofle, vt non
det ipfum velle, necipfam fanétam operatic-
nem : adiutorium efficax cftid , quod non fo-
lum dat poffe, fed daretiam ipfum velle , &
ipfam fanam operationem ; fed auxilivm
fine quo non dat iolu_m_poﬂc; auxilium gzo ffr
daripfum velle, & ipfam fanCtam operatio-
nem; ergo Xc.

6. Infertar fecundo, quod ex mente Au-
gultini adintoriam , guofit, et non folum,
quod precedit, & caufatid , ad quod datur,
in genere caufe efficicatis , vel impellentis,
fed etiam quod illud caufat in genere cagf&:
formalis. Pater : nam S. Augaftinus dicit
beatitudinem effe adiutorium, quo homo fit
beatus: fed beatitudo cft caufa formalis con-
ftituens hominem beatnm: ergo adiutarium
caufans aliquid infaliibiliter etiam 1n generes
caufx formalis, eft adiutorium,quo illad fit,feu
adintorium cfficax . Hinc fequituri, quod
cum Deusdat vellebanum , operari bonum,
perfeucrare in bono, iplum velle et adiato:
rium guo,fiue efficax ad volendum , ipfum
operari; & perfeucrarein bono elt auxilium
quo , fine efficax ad operandum,& perfeacran-
dum in bono. Adiatoriam igitur gue, fucs
efficaxclt s quod elt infallibiliter connexum
cum co » propter quod datur,* ita vt dari non
poffit , quip fitid , propter quod datar .

749

7. His pofitis , [atifenius lib. de Gratia pri-
mi hominis, & Angelorum, cap. 14. & fc=
quentibus , & lib- 2. de Graria Chrifti Salna-
toris ; cap. 4. & alibi f2piffimé, acfufifimé
docetr Adamum , & Angelos ad merendum ,
& perfenerandum habuifie lolum adintoriam
[ine quo ron, ac fufliciens ; neo autem adifito-
rium gue,fiuc eflicax ; at verd homines in na-
tura lapfa habere foldm adintorium gwo, fine
eflicax , non autem adittoriom fine quo nom
fiug fufficicns , & hanc fentenuam tubuit
S.Augultino, in caque fundat fuos pravcipuos
€Irores.,

8. Dicendum primo cum f{ententias
communi Catholicorum : Adamus , &
Angeliin natura integra non folum accepe-
runt auxilivm fine qwo non , feu fufhciens,
fed etiam ad mulros actus bonos, & meri-
torios vite xferne , acceperunt anxilinms
quo , fue eflicax . Probatur ;nam Adamus, &
Angeli in natura Integra exercuerune plares
actus bonos, & meritorios vitz terne ; nam
exercuerunt adus liberos fidei, fpei, & chari-
tatis, qua Deum fuper omnia dilexerunt: fed
hos a&us acceperuntd Deo , fiquidem cieas
tura nullum bonum potelt habere, quod noa
accipiat 4 Deosiuxta illod Apoftoli 1.ad Cor.4.
2uid habes qnod non accepifi ¥ ergo Dens Ada-
mo , & Angelis dedit actus fidei, fpei, & chas
riratis , bonos , f{upcrnaturales , ac me-
ritorios vitz ®ternz ; fed adtus fidei eft adiu-
torium gue ad credendum, aQlus fpei elt adiu-
torium gque ad fperandum , aétus charitatis et
adiutorinm gre ad Deum {uper omunia boha
diligendum , iquidem adiutorinm guoe ad ali-
quid ¢ex mente Auguftini eft,quod non folom
illud infallibiliter caufarin genere caufz effi-
cientis , fed etiam quod illud caufar in gencre
caufz formalis , ideoque Auguftinus dicit
beatitadinem efle adwrorium , quo fumuos
beati : ergo Detus Adamo, & Angelis dedit
adititorium que, fcu ¢fficax ‘ad plures actus
exercendos,

o. Confitmatut primo: hamomnes An-
geli boni habucrunt finalem perfencerantiam:
fed nihil-habuerunt, quod non dcceperint :
ergo Deus Angelis bonis dedit ipfam finalem
perfeuerantiam : {ed finalis perfeuerantia fuit
adiutofium ,'que fa&ti (unt perfeuerantes,ficut
beratitudo fuit adiutorium , quo fa&ifunt bea-
ti : ergo noa folum acceperunt auxilium fine
quo non , feu fufficiens, quo nimiram porue-
runt petfeuctare, vél von perleuérare ; ‘fed
ctiam acceperunt anxilivn guo, fiue efficax,
quo fadi funt perfeacrantes s ergo falfum eft,
quod iuxta doctrinam S. Avgultini Adamus,
& Angeli'in natura integra habuerunr folum
adiatorium fize que non , fent [ufficiens, non.
autem adiutorinmgne, fine efficax.

10. Confirmatar fecundo: nam S. Augu-
ftinus lib- 2. de Peccatorum meritis, & Re-
miflione,cap.1 3.{i¢ ‘probat non [olum ex Dea
¢ffe liberum arbitrium, quo poffumus beaey,
vel malé velle,(éd etiam ipfam bonam volun.
tatem




oy o
750
tatem , qua bene volumus: i nobis libera que-
dam woluntas ex Deo cft 5 que adbuc poteft ffe bona,
aelmala , bona autem voluntas ex nobis eft s melius
¢ft quod a nobis , quam quod abillo cff ‘quod [z ab=
furdiffimé dicitwy 5 oporter futeamur etiam bonam
woluntatem nos disinitus adipifci 5 fed idem argu=
mentum probat Adami ,& Angelos in natuta
integra habuiffe 4 Deo bona volunraté: ergo
Angeli,& Adamusacceperunt d qu bonam
volantatem ; fed bona voluantas fuit adivto-
num guo.fine cfficax ad bene volendum: crgo
Angeli, & Adamus acecperunt non folum
sdintorium fine guo non , fen fufficiens, fed
vriam adintorinm gao, finé efficax ad bene vo-
lendum .
11.  Confirmatur tertio : nam Auguftinus
itb. de Corrept. & Gratia, cap. 11. poftme-
divun exprefse dicic loguens de Adamo: Tane
crgo dedevat homini Dens bonam voluntatem. In il-
la quippe.eum ficerat, qui fecerat vectum 3 dederat
adiztorium,fine quo in ea non poffet permaneresfi vel-
let 5 wt antem welletyin eius libero religuit avbitrios
¢rgo 8§ Auguftinus docet Deum Adamo de-
difle bonam voluntatem : (ed bona voluntas,
de qualoquitar , erat adtus charitatis,, inquo
poterat perfeaerarc, {i veller, ideoque lib. 14.
de G, cap. 7.dicits Relfaitaque voluntas bonus
amior, &7 peruerfa voluntas malus amor: ergo Deus
dederat Adamo a&um chiritats, qui cft adiu-
torium efficax ad Deum amandum .. Ideo
S. Anguftinus lib. 14. de Ciu.jcap. 11. dicit..
Fegit itaque Dews , ficut feriptum eff , hominem re-
Gum, ac pey bac woluntatis bonz . Non enim yveéfus
effec banam non habens woluntatem. . Bona igitur wa-
Luntas opus Dei eft 5 cum ea quippd ab eo faFus eft
Jomo : mala astem woluntas prima s guoniam ommnia
mala opera precelit in homine , defeétus potius fuit
ab opere Dei ad [aa opera , quam opus wllum : fed
nala voluntas , qua omaoia opera mala pre-
ceflit in homine, fuit a&tus malz voluntatis s
crgo bona voluntas , qua fuit opus Dei ino
Adamo, fuit a&us bonz voluntatis : ergo
Deuns dedit hominiillam adtum , quijfuit au~
xilium guo , & cfficax ad bene volendum , ac
proinde iuxta Augultinum, Adamus, & An-
geli ab initio hab::ca}m_t non folum adiuto-
rium fine geo non, {en fufliciens,fed etiam adiju-
torium quo, feu efficax.

12. Diceadam fecundd ¢ homines in fta-
tu naturg lapfe habent 4 Deo non folum adju-
torium quo, fiue efficax , fed ctiam adiutorium
[ine quo non , fen pure fufiiciens -

13, Probatur primo :nam iefti, quinon.
perfeuerant in bono, procul dabio ,non ha-
bent adiatoriamquoe, (iue efficax ad perfcue=
randumifed ex Auguftino habent adintorinm
fine quo non, fcn {uiticiens ad. perleuerandum
ergo in ftatu mature laple homioes non fo-
lum habencadiurotiom gue , feu efficax, fed
criatn adiurorium fine guo non ., fine mere (ufhi-
ciens. Probatur minor : nam:S. Augoftinus
inhoc codem libro.de corrept. & Graria, cap.
7. citcadnitinm dicit: Luflior enim videtur excy=
Jfatio dicewsiums now. acecpimus aydientiam., quam

De adiutorio quo Adarmi.

dicentium , non accepimus perfenevantiam, quoniam

pareﬁ dici homini , in eo, gwod andieras,er tenueras )
perfenerares, fi welles, nullo auzemn smodo dici poreft ,
id,quod non andieras , crederes, [i velles 3 led nonw
poteft dici homini perfeserares,fi velles,nifi ha-

bear auxilium fine guo non ad perfeuctandum s
crgo qui non perfeuerant,nihilominas habent
auxihum fine guo non ad perfenerandum . Pro-
batur miror: nan S. AuguGinus (2pé codem
libre dicit; quod homo carens adiutorio ffue
gro #on CT1aM 1a Datura integra non poffet pet-
feaerare,{i veller-Cap.enim 12, dicit s Lnieis 5
[cilicer lapfis', nen folum dat adiutorium,quale pri=
wio howivi dedit, fine quo ton. poffint perfeuerare , i
welint, fed 1n eis etiam operatur ¢ velle : & paulo
volt babens Adam wirtutem liberi arbitrij,quam-
ufs defuturo adiutorio ,fine quonon poffet perfearra-
ve, fi vellet , non tamen tali s quoin illo Deus ope-
varetur,ut vellet 5 & cap. 11. Poffer ergo Adam_s
permancre.fi wellet, quia non deevat adiutorinm, per
quod poffee , & fine quo non: poffet perfenerantey bo-
num ienere, guod veller ¢ exgo ex 8. Auguftino
homo ctiami in narura integra fine adiutorio,
fine quo nom, (cu fufficienti , non pollet perfeue-
tare, fi vellet : ergoa fortiori in natura lapfa
fine adiutorio fine quo mon , feu fufficienti,
non poffet pecfeucrare,fi veller; fed ex codem
Auguftino Deus homini in naturalapfa non
perleneranti dicere poflet : In  eoquod andicras ,
& tenweras, perfenerares , fi velles s ergo faternr
etiam in natura lapfa homsines non perfeue-
rantes habere adiutorinm fine quonon , & pure
fufficicns ad perfenerandum,

14.  Probarur fecundo: nam ex Augufti-
no pluribus in locis , & prefertim lib. de-Gra-
tia, & itberoarbitrio , ficutoratio, qua peti-
musaliquid 4 Dco, oftenditillud efle donum
Deis ac Deum pofle illud nobis dare : nam .
infipienter 4 Deo peteremus qua Deus no-
bis dare non poffet; fic praceptum,quo Deus
nobis -aliquid iubet, oftendit nos pofle illud
pet liberum arbitrium facere : nam Deus non
przciperet quod per liberum arbitrium face-
re non pofiemus , ideoque S. Auguftious lib.
de Gratia, & lib, arbitrio,initic cap.16. dicit ;
Magnuvs aliquid Pelagiani f¢ five puzant » quando
dicunt’, non inberet Deus'quod [civer non poffe ab bos
mine frevi. Quis bocnefeiar? fed Deus etiamos
tranlgredientibus pracepta inbet, vtobier-
uent praceptas & fifciret fe velle illi negarea
adiutorium fine quo non;, feu (ufficiens ad ob-
feruantiam praceptorum, velifaltem ad pé-
tendum tale adiurorium, (ciret illos non pofle
obleruarc precepra s fiquidem adiutorinm fi-
ne quo now, feu fufficiens ex Auguftino eft ifi-
ne . quo non poffumusicrgo qui tranfgrediun-
tarprecepta divina habent adintorium fufhi-
ciens ad pracepta obferuanda, vel faltem ad
petendum tale adiutorium;adeoque homincs
cuam in fatu naturz lapfx habent adiuto-
rium puré (ufficiens, Probatur maior, affe-
readoloca 8. Auguftini- Lib.jde Gratia, & lib,
arbitrio cap.2. antc mediam dicit: 9uid illud,
quod iam multis locis mandata fua cuftodiri , er fieri

inbee




‘/ \‘

e

Liber 1V. Quaftio CCLXIV.

iubet Deus? Quomodo iubet fi non eft. libexum arbi-
2rium , quO nimirum poflint facere quod fa-
cere iubentur: & paulo poft Auguftinus cum
cnumeraflet plura mandata, quibus Deus ino
nouo, & veteri teftamento conuenit volunta-
tem noftram, dicendo ad Rom. 11, Noli winci
amalo:pfalm. 31, Nolite fieri ficut equus , & mu-
dus; Prouerb.t Noli repellere confilia matris tuz;10
fine capitis concludit, wempe wbi dicitur , noli
boc , & noliillnd, ¢ ad aliquid faciendum , vel non
faciendum in diginis monitis opus veluptatisexigitur,
Jatis liberum demonfirator arbitrium . Quomodo
enim Deus diceret Aol boc, i pet liberum ar-
bitrium non poffemus illud nolle ? fed {i non
haberemus auxilium fufficiens ad volendum,
vel (altem non poffemus illud petere,& oran-
doimpetrare, non poflemus nolle : nam fine
adiutorio fuflicient1,& fine quo non', non poflu-
mus iuxta doétrinam S. Augu ftini;ergo ctiam
cum rranfgredimur diuina precepta dicentia,
Noli hoc , noli illud , habemus adiutorium fine
gquo nom{eu puré futhiciens ad illa obferuanda.

15. Probatur tertio : nam S. Auguftinus
lib. de Gratia, & libero arbitrio,cap- 1 5. in fi-
ne dicit . Ad hoc enim valet,guod feriptum eft Ec-
clefiaft. 154 [i volueris confernabisymandata , wt ho-
mo , qui voluerie , Jr non potuerit, nondum plené fe
welle cognofeat, r oret 5 vt babeat tantam volunta-
tein, quanta [ufficit ad implenda mandata.Sis quippe
aditiatuer, Ut faciat quod iubetur « Tunc (enim vtic
leeft welle , cum poffumus s & tuncutile eft poffe ,
cum volumus. Nam quid prodeft i quod non poffu-
raus volumys , aut i quod poffumus nolumus  ergo
ex 5. Auguftino aliquando poflumus obferua-
re mandata, & tamen nolumus: fed fine adiu-
torio fine quonon , feu fufficiente non poffu-
mus ; ecrgoaliguando habemus adintorinm.,
fufficiens ad obferuanda mandata, & caremus
auxilio guo,fou efficaci.Sed hac magis explica-
bunturin (olutione obicGionum -

16, Adi.S. Auguftiaos lib.de correp. &
Gratia decet quidem Adamum habuiffe fo-
lum adiatorium fine quo non,feu pure fufficiens
ad perfcucrandums non aatem auxilium guo,
fen efficax ad perfenerandum , quod nos vitrd
faremur, fiquidem de:fadto non perfeacrauir,
at non dicit Adamum ad illos actus bonos ,
guosdc facto liberé exercuit, habuiffe folum
adiutorium (afficiens,& carniffe efficaci,imo
dicit oppofitum, vt oftenfum cft num. 11.
Quod Auguttinusdicens Adamum habuiffes
folum adiutorium fine quo non 5 feu fufliciens,
loquutus fit de perfeuerantia , patet ex plari-
bus Auvgultini teftimonijs Libro enim des
corrept. & Gratia cap. 12. paulo poft initium
dicit : Prime itaque bomini datum eft adintorium
perfencrantie s won quo fieret , vt perfencraret , fed
fine que per libevum arbitvium pe rfeucrare non poffet:
& paulo polt loquens de pradeftinatis in na-
tara lapfa dicit: Pui eis non folum dat adintorium,
gquale primo homini dedit ; fine quo non polfint per
feserare, f velint , [ed in eis etiam operatur & vel-
le. Paulo poftdicit, loguendo de Adamo ;
Habens vivtutem liberi arbitrsf , quamuisnon defi-

5
tura adiutorio Dei , [ine quo nen poffet perfeueras
ve s fi weller ,non tamen tali , quo inillo Deus ope=
raretnr , vt veller ; ergo manifefté Sandus Au-
guftinus dicit Adamum habuiffe lolum adiu-
torium fine quo non, feu fufficiens ad pericuce
randum, & carniffc adiutorio quo, fiue cfficaci
ad perfeuerandum, cum pradetinatiin natu-
ra lapfa habeant vtrumgue ; at non negat
viiuerfim Adamum ad actus bonos, quos de
facto excreuit, habuiffe folum adintorium fine
quo nen, (e fufficicns, caruiffe adiutorio quo,fi-
uc efficaci, ac prarcrea nunquam dicit Angee
los, qui perfenerarunt,non habuifle aule{um
qno, fiuc efficax ad perfencrandum.Cap.ctiam
11. einfdem libri folum docet Adamum non
habuifle adiutorium guo, fiue efficax ad perfe-
uerandum dicens . Sane babuit gratiam 5 in qua
i permanere wellet , nunquam malus effet , & fines
quactiam cum libero arbitrio bonus effe non pofferfed
eam tamen pev libevam arbitrium deferait ; & pau-
lo poit : tale quippe erat adintorium,quod defeveret,
cumveller, @ in quo permaneret , i wellet, non qua
fleret,ve vellet : acdeinde ; fic adiunabatur,vt fine
hoc adiutorio in bono non maneret; fed hoc adiutorii ,
[i wellet, defereret : & paulo inferius ; Poffet ergo
permancre, fivellet , quia non decrat adintoriuns, per
quod poffet , @ [ine quo non pofflet perfeucranter bo-
num tenere quod vellets fed quia nolust permanere?
profeto cius calpaeft s ergo S. Auguftinus.di®
cens Adamum habuiffe folum auxilivm f(uffi-
ciens , & fine qua non , loquitur de perfeucran-
tia, ac non negat illum habuifle auxilinm gue »
fine efficax ad adtus, quos de fatto exercuir, &
ne videretur id ncgare , ftudioseé vtitur voci-
bus fignificantibus perfeucrdtiam,iquales funt
per[euerare, mancre in bono, permanere in bono, per=
feueranter bomum tenere : ac nullus poteft afferri
locus Auguftini, in quodicat Adamum ha-
buiffe folum auxilium fize quo nen, fcu (ufficis
ad actus liberos » quos de facto exercuit, vel
quodicat Angelos, qui perfeucrarunt , acce-
piffe folum auxilium fine quo non,feu fufticiens,
non autem auxilium guo, fiue cfficax ad perfe-
ucrandum.

17. Dices:fi Deus Adamo in ftatu naturz
integra prater adiutoria puré fufficientia de-
dit eriam aliqua efficacia,& nobis in ftatu na-
tura lap(e preeter adiutoria efhcacia,dat ctiam
aliqua pu:é fufficientia, non eftdifferentia
inter adiutoria naturz integre, & naturz la-
plz : fed S. Auguftinus vbique docet efle ma-
goum difcrimen inter adiutoria natura inte-
gra, & laplz; ergo. :

18, Refpondeo, nego maiorem , & affero
multiplex difcrimen » Primo adiutorium {uf-
ficiens Adami, & Angelorum fuit ‘diuerfum
ab adiutorio fufficicnte lapforum , licet con-
uenirent in ratione adiutorij {ufficientis , & fi-
wequonon » Adam cnim, & Angeli babuerunt
adiutorium fufficiens perfe@e indifferentie
fine vlla inclinatione ad alteram partem,& per
quod fine vlla difficultare poterant {e determi-
nare ad veramlibet partem . Nam cum care-
rent concupifcentia inclinantead malumﬂﬁm:
vlia




vlla difficulrate poterant fcinclinare ad bo-
num s & cum carerent motibus indeliberatis
inclinantibus ad bonum , fine vlla dificultate
poiciant fe inclinare ad malum . Athomincs
in natura lapfacarent hoc genere pofiibilitas
tis, feu auxilij fufficientis , & cum in ipfis per
motus indeliberatos caro concupifcat aduers
fus fpiritum, & fpiritus aduerfus carnemy, ha-
bent auxilinm fufficiens , per quod non pof-
{unt fc determinare ad bonum fine Magna
difficultate proprer refiftentia concupifcentie
inclindtis ad malum.Hinc fequitur fecundumni
diferimen.quod pimird adivtocium fufficicns,
{cu pofiibiitatis datym Adamo fuit adiutorifl
Lz tius quidem,& dans maioré€ facilitaten, fed
cnitatiug minus, acminus potens : adiuto-
vivi fufficiens datum bomini in patura lapla
it minus letum, ac dans minorem facilita-
tem , fed eft entitatiué maius , ac potentius .
Probatur : nam adintorium , quo quis potelt
Gue vila difficultate s quia non debet vincere
vilam refiftentiam, eft quidem lztius, fed fof-
ficit entitatiué mions, ac minus potens . At
adiutoriua,quo quis poflit vincere fummam
difficultatem ortam ex refiftentia contrarijeft
ninus lztum, fed dobet efie entitating maios,
ac potentius: fcd Adam, & 4 ngelihabuciunt
adintorium fufhciens, quo Gue viia difficul-
tate poterant obfcruare mandata, quia nullas
illis refiftebat concupifcentia @ nos in_natuia
Japfahabemus adintorium fufficiens,quo pro-
pter refiftentiam cHeupifceatiz non (ine ma-
ona difficolrate pollumus obferuare mianda-
ta : ergo adiutoriui: (ufficiens Adami,&; An=
gelorum fuit quidem lztius , fed catitatiug
minns, ac minus potens: adintorium {uffi-
ciens datum homunibus in natara lapfa eft
minus tetum, fed entitating maius, ac poten-
tius . Hinc probabiliter fequitur adiutorium,
quod Adamo fuit fufficiens, fi folum nobis
daretut innatura lapfa, von fore (ufficicns
propter refitentiam concupifcentie. Tertium
difcrimen eft: Adam, quia per peccatum non
meruerat carentiam adiutori) ad falutem,non
indigcbat adiutorio fufficicnri per Chrifti
motrtem impetrato tDos quia per pecearum.
originale meremur careniiam adiutorij ad fa-
lutem , indigemus ad falutem adiutorio fuf-
ficienti per Chrifti mortem impetrato - Oui=
nia hac diferiming intergratiam fufficientem
datam Adano, & gratisnn daram nobis 1n
natura Japla, tradits. Auguf‘lj_m]shb. de cor-
rept. & Gratia initio ¢ap.Ui. dicens : ,._,:Qnid er=
go } Adaw non habuit gratiam? Imo werd babuie
‘magnam , fed difparem; & paulo polt explicat
hane difparem gratiam , dicens: Iie noy opus
habebat eo adiutorio 5 quod implovast s curn di-
cunt : Fideo aliam legemin membyis meis s vepu-
gnanten legi mentis twes, et caf)tfuaalrfqa me in lege
pece ati, guc eft iu membiis meis . fa:;.iifx egobomoe.
Luis me liberabit de corpore mioitis buius ® Gratia
Deiper Tefum Chriflum: Dominum noftrum o Quo-
niam 11 €o cave concupifeir aduer[us [prritum , arque
in tali cervammne laborantes, @ pereciitantessdari fibi

Deadiutorio quo Adami.

pugnandé, vincendiqne virintem per Clirifli gratiam
pefeunts lle vero nulla tali vixa & [e ipfo aduerfus
Je ipfum tentatus, atque tuvbatus -in illo beatitudinis
loco fua fecum pace fruebatur . Proinde etfi non in=
tevim latiore nunc, weruntamen porentiovi gratia in=
digent ifii » Quartum difcrimen cft:adintoriom
fufficiens Adami, & Angelorum innaturas
integra non includebat motus indcliberates ,
quibus volunrasinclinarerur ad eligendum s
bonum ¢ adiurorium fufficiéns hominum ins
paturalapfa includir tales motus, vi ¢x S.Au=
guftino probatnm eft qua(t.263.

19. Secundo etiam adiutorium in adta
primocfficax Adami, & Angeloram fisit di-

uerfum ab adiutorio in a&tu primo efficaci -

hominum lapforum . Adiutorium enimins
allu primo cificax Adami, & Angelorum.,
confificbat folum in poflibilitate,& cogitario-
ne copgrua : adiutorium efficax hominum»
lapferum includit etiam deleétationem con-
gruam, & vidtricem, per quam jefficaciter &
Dco impellimur ad eligendum bonam . Ex-
plicatur.Deus Adamo, & ompibus Angelis
dedit adiutorinm, & cogitationem,per quani
peterant perfeuerare’, fivellent: at Angelis
bouis deditadiutorium, & cogitationem itas
attemperatam corum libero arbitrio 5 & ¢ir-
cunftantjs , vt Deus viderit cum taliadiuro-
rio illes perfeveraturos,& dedit ex intentione
cfficaci , vt perfenerarent, quod vocamus ad=
ivtorinm congrunm , & fecundum “propofi-
tum, veex Apofloloillud vocat Auguftinus,
{abAraho nunc a qualtione, virnm congrui-
as, & efficacia talis adiutorij eflet illi adzquas
t& intritfeca, vedocent Patres Dominicani 5
ve! partitn intrinfeca,& per denominationem
i {cientia media , de guo pun&lo per Pontifi-
cias conftitutiones difputare non licet. j At
Adamo, & Angelis malisdedit adiutorium.,
& cogitarioncn non ita artemperatam €0+
runi libero arbitrio , & circunfiantijs , vt vis
derit cum tzli adiutorio illos non ‘perfeneras
turos , quod vocamus adiutorinmnon cou-
grunm; & non efficax. Adiutorivm ergo ins
adtu primo efficax in natura integra confiftes
bat [clumin poflibilitate, & cogitaticnc cons
grua, pon autem in delectatione congrua , &
viftrice, acindeliberata, gua Deusliberum
arbitriom impellererad ‘eleétionem; quias
Leusliberum arbitriun natora integrze nulla
tali deletatione indeliberata impcllebat ad
actus liberos, vediGum eft quafll. 263. At
Deus Prazdeitinatis in natura lapfa non folum
dat poflibiiitatem,& cogititionem congruan
ad pesfenerandum , cum qua nimiram videt
perfencrataros, fed ctiam dar deledtationem
congruam , & vidricem , quiaita impellitad

perfeucrandum , vt videat illos perfeueratu- -

ros, & cflicaciter velit perfeverare ; & vincere
refiftentiam concupifcentizicrgo adittorinm
¢tficax nature laple includit etiam dele@atio-
nem congruam, & vidricem,que deledlatio
fi nondarerur ; propter-refiltentiam concupi-
feentiz, poflibilitas, & cogitatio nunguam el=
fet




fet congrua.Quod in natura lapfa adiatorium
quo , (iue efficax in actu primo femper inclu-
dat deleétationem congruam , & victricem ,
probari poteft ex innumeris Sanét Auguftini
locis. Lib.2. de Peccatorum Merit. & Remifl
initio cap. 19. dicit: Nos autem;qrantum concef-
Sumefl, [apiamus, & intelligamus , fi poffumns ,
Dominum Dewrs bonum ideo etiavs fanidis fuis alia
cuiusoperis iufti aliguandonon tribuere wel cercam
fcientiam > wel villricem deleffationem , vt cogno-
Jeant non d fe ipfis, fed abillo ffbieffe lumen , quo
slleminentur tencbra corum, & [uaunatem 5 qua det
Sfruflum fuum terra corm « Quid et delectatio
victrix , & fnaaitas , "qua det fruétum fuam
terracornm , nifi delectatio congrna? & ibi-
dem: Cum autem ab illo illius adiutorinm depreca=
paur ad faciendam , perficiendamqune inflitiam , quid
aliad deprecamur , quam vt aperiat quod latebat,Ir
fuane faciar quod non deleffabar? EtSerm 11, des
Yetbis Apoitoli,cap. vitimo : Duid baberet rer-
ra noftra, nifi ipfe feminnffer fod dat o pluniam?non
deferit quod feminanit . Dominus dabit [uauitatem o
< terranofira dabit frultum fuum. Hec nimirum
eft fuanitas , & dele@atio congrua.Serm. 4.de
Verbis Apoftoli.Buer antem delellat lex Dei
¢ fec deled¥at, vt amnes deleFationes laftaic vincat,
non fibi arroget banc deletlationems . Dominus dabit
Suauitatern. Duid dicam? Domine da mibi illd fuani-
tatemyvel illam [uanis es Domine, & in tua [uduitate
doce me inflitias tuas.T unc dige, vt faciam,fi in fua=
witare tua doceas me . Deledtatio,qua fic delectat
lex Dei, vt omines carais lalciuias vincat, eft
delectatio congrua , & vidtrix. Szpé autem
S. Auvguftinus locailla Plalaxi , In fuanicate
i doce me inflitias tuas 5 Dowmings dabic fuanitas
tem, & terva nofira dabit fractum funm , intelligit
de delectatione congrua, de qua ctiam ex=
plicat locum illum Plalm-20. Prauenifti eum in
Senediltionibus dulcedinic;yt cumyia lib. 2. ad Bo-
nif. cap. 9. dicit: Evga benedittio dulcedinis eft grde
tia Dei y qua fit in nebis, vt nos delefler , O capias
mus s hoc eft amemus quod precepitnobis 3 ingua fi
nos non prawenit Deus, non dlum non perficitur 5 fod
wec incheatur ex nobis. Tract.in Plala18.conc.17
éxplicansillum locam , e difcam inflificariones
tuas, dicit:eo medo hic evgo intelligédus eft dixiffe. vt
difeam fuflificationes tuas eanotitia , qua fiunt . Hot
mutemqnia non fit s nifi per diletionem ywbi qui fia-
cit habér deletEationem,propter boc diflins eft, In tua
fnanitate doce me iufiificationes tuas. Lib.d¢ {piritu,
& littera cape29.Per fid em confugiat ad mifericor-
diam Dei; wt det quod inbets atque infpirata gratis
fuanitate per Spiritum Sanilam, faciat plus delefla-
ve quod pracipitsquaty deleflat 5 quod impedit . Dies
fectatio hzc eft delectatio congrua. Seriy 294
dicit Deum facereyvt vinedmus noflras concupifeens
tias, dando menti calefem deléfFationem yqua omnis
tevvena deleatio fupevatur . Tra&t. 26, in loan-
nem €xplicans illa vérba,IVemso poreft menive ad
me, nift Pater, qui mifit me, traxerit enmimagna in=
quit gratig comtuendatio. Nermo venit, nifs trafius
& inftia omnis, qui audinit & Patre ; & didicit s weé-
nit ad wie « Fidete quomodo trabit Pater . Docendo
dele&lat, wow neetffitatem imponende, Eveé quomeds

LiberIV. Quaitio CCLXIV.

753

trahit « Erunt ovmnes docibiles Dei . Foc trabere
Det ¢ft . Deledtatio illa, qua trahit Parer , non
nceeflitatem imponendo, fed dum docendo
delectat , elt dele@atio congrua: & ideo co-
dem loco dicit. Porrd fi Poeta dicere licuit,trabie
Jua quemque voluptas , non neceffitas, fed voluptas »
non abligatio, fed delefatio , quanto fortins nos df
cere debemus trabi ad Chriftum, qui delefatur weri-
tate , dele@atur beavitudine , deleSatur fempiterna
wita s qued tatum Chriftumeff? Lib. 1. ad Sim-
pliciaaum,quett. 2. in finc dicit . Duis habet in
potefate tali wifo attingi, quo eius wolnntas imouctur
ad fidem? Duic autems animo comple@itur aliquid ,
quod ewm non deleitat? Aut quishabet in poseftate ,
wt vel occurrat , quod ewm deletare poffic , wel dele.
ety cum occurrerit ? Cum crgo wos ea delelant, qui=
bus proficiamus ed Deums, infpiratur hoc, & prabe-
#ur grakia Dei, non nuth nofivo ex indufbria, ant ope-
rum meritis comparatwr . Qnid elt dele@atio,qua
proficimus ad Deum, nifi dele@atio con-
grua : ¢rgoex S. Augultino in natura lapfa
adiutoriam guo, fiuceflicax femper includic
deledtationem congruam . Poflent afferri alia
loca, fed fufficiune allata,

20. Infertur primo, in quo confiftat do-
nam perfeucrantiz, quod ex Augultino datue
pradeftinatis in narura lapfa , & non datum
fuit Adamo in narura integra . Dicendum »
quod confiftit in dele@tatione congrua , fen
victrice. De hac logqaitur S. Auguitinus lib.
de corrept. & Gratia, cap. 12.dicens. Primo ita-
gue homini datum efl aaiutorium perfenerantic , non
quo fierer vt perfeucrares , fed fine qua per liberum
avbitrium perfenerare non poffer . Nunc verd Santfis
invegnum Dei per gratiam Dei pradeflinatis, non
tantum ‘tale adintorium perfencrantie datar,fed tale,
ot eis pérfeucrantia ipfa donetur , non folum vt [ine
ipfo perfcucrantes effe non poffint  werum etiam v
per boc danum 5 delectationem aimirum con-
grioam ; & viftricemy ; nom nifi perfencrantes
feut .

21, Infertat fecundo s cur donum perfe-
uicrantiz confiftens in deletatione congrua,
& victrice fuerit neceffarinm in natura lapta,
non fuerit neceflariuin’in natura integra, Ra-
tio cft; quiain natara lapla voluntas per con-
cupifcentiam infirma, & inclinataad malum
nunquam perfeueraret in bono, nifi preucni-
retur delectatione congrua: atin natura intes
£14, in qua non dabatur concupifcentia, An-
geli bonide fadto perfenerarunt, ctiamfi non
fuerint prauenti deleftatione congroa , fed
preuenti fucrint {ola cogitatione congrua, .
Audiatur Augudftinus codem lib. de corrept.
& Gratia,cap.1z. dicens . Mator quippe libertas
eft neceffluria aduerfus 2oz, €& tantas tentationes, que
in Paradifo non fuerunt, dono petfenerantiz;hoc ¢k
delectatione congrua, munita alque firmata , we
cism omnibus amoribas , terroribus 5 evroribus [uis
“wingarur bic mundus's 5ot [antlerum mavtyria do-
cucrunt « Denique ille Adain ¢ tervente nullo, cb
infuper contra Déi berrintis imperium libero wfus
arbitvio ; noit fletit in tanta felicitate , iw tanta nom
peccandi facilitate; ifli antemn;non dico tervente muke

Cceee do,




5%
do , fed [euiente o ne flavent , Reterant in fide ;s cum
wideret ille bona prafentia, que fuevat veliluvas, ifti
futura, que accepiuyi flierant ; nen widerent . Fnde
boc , nifs donante illo 5 & quo mifericordiam comfecuti
funt, vt fideles cffent } 4 quo acceperunt fpivitwm;non
pimoris, vt perfequentibus ecdevent, fed wivtutis 5 €
gharit&tis, @ continentia, que cuniia minantia, can=
G a inuitaniia, cun¥a terventia fupevavent.Quid fuit
{piritus virtutis,charitatis,& eontinentiz, nifi
deledtatio congrua de bono virtatis , charita-
tis, & contingntiz, qua impulf funt ad fupe-
randa cunéta minaptia? Inferius eodem lib. &
capite_magijs explicat 8. Augaftinus effica=
ciam 5 & necefsitatem delectationis congrus
ad perfeuerandom (in natura lapla, dicens =
T antum quippe Spivitn Saallo agcendituy woluntas
gorum, per delectationes nimiruin . congruas i,
& per motus indeliberatos, quibus impellon-
tor ad bonum, vt ideo poffine.gaia fic volunt, per
tales nimiruoa motus indcliberatos , ideo fic
welint, quia Dews operavay, vt welins per tales mo-
tus indeliberatos, Nanz [ tn ranta infiriitate vi-
24 buinsy quie infirmitas orithr ex prauis moti-
bus indcliberatis concupifeentiz inclinawnti-
bus ad malum , i qua tamen infirmitate prepter
elationem reprimendam perfici viriutem oporteliat s
ipfis velinqueretur voluntas fua, vt in adintorio Del,
fine que perfeuerare non poffent, inaneret 5 fi vel=
lent , mec Deus in itlis operaverur 5 i vel=
lent » infpirando illismotus indeliberatos vor
luntatis contrarios moribus concupifceatia,
inter rot ¢ taniastentationes infirmitate fug volun=
zas ipfa fuccumberet, € ideo perfenerare non poffet
qm‘a‘ deficientes infirmiiate nec wellent , aut won itg
wellent infirmitate veluntatis, we poffent , vincen-
te concupifcentia conatus incfiicaces , & de-
biles voluntatis . Subuentum efl ergo infrmirati
woluntatis humana, vt diina gratia indeclinabiliter,
@ infuparabiliter ageretur , per delectationes vi-
@rices, & per motus indeliberatos congruos
4 Spiritu Sancto inlpiratos , & wdeo quamuis in<
Frma, mon deficevet , neque aduerfitaie aligua vince-
vetuvs Tta faltum ¢fbut voluntas bominis inualidaser
imbecilla in bowo adbuc paywo perfeucravet per virths
tem Dei, infpitantis motus indeliberatos con-
SrUQs ; cum veluntds primi baminis fortis, & fane
in bono ampliore non perfmcmmrir,ba#cus wirtutem
Uberi arbitrii , quamsis nen defuturo adiutorio Dely
fine quonen. poffer peyfeuerarc 5 (i veller's nop tamen
2ali , quo in illo Deus pperavetus » vt veller 5 dando
illi motus indeliberates. volundaris, quibus
impellererur ad -perfeuerandum .. Fortiffimo
quippe dimifit > atque -permifie. facere quod vellet
non impellendo iffum ad actus liberes per

motus indeliberatos voluntatis, fed relinque-
do 1n perfecta indiffercntia, & zquilibrio fine
vila jnclinatione ad altcram pactein 5 infiimis
feruanit, Wt ipfo dowente 5 ‘victrices delectatio-
nes, & congtuos motns indeliberatos velun:
tatis, iunilliffin:é quod bonun eft wellests & hoc de-
Jerere insilirffime nollent - <

22. Ad 2. defamprum ex.co, quod.cx. S.
Auvguftino gratia fantitatis pet hoc différat a
giatia medicinali, quod gratia fantitatis darcr

1 .

De adiatorio quo Adami.

folum pofle, gratia antem medicis
folum der pofics fed velle , refbondes, quod
gratia {antitacis dabat folum pofie, ac non da-
bat vllum velle indcliberati precedens adtus
liberas, & adillos inclinans ; gratia autem..
medicinalis non folum dat pofie , fed eti
dat velie indeliberatum pracedens actos b
ros s & ad illos inclinans, vt fusé ex Augulti-
no probatum cft tota quafiione 263, Atnon
eft negandum, quod gratia (antitatis poflicef-
fe efficax,adeoque poflit dare non folum pal-
fe , fed ctiam ipfum velle liberum. Non fo-
lam igitur gratia medicinalis ; fed ctiam gra-
tia fapitatis dinidi pogeft in pure fufficien-
tem, & cfficacem . Gratia fanitatis puré fuf-
ficiens ety qua Deus dar parum pofle incon-
groum; cx quo videt nen fecururum actum
liberny bonum, ac non intendens efficaciter,
ut fequaruradtos liber. Grartia fanitatis effi-
cax cft,qua Deus dar poffe congiuum,; ex quo
videt fecutarum a&um liberum bonum, in-

tendens efficaciter , vt ille fequarur, licet per -

nulld a¢tum iadeliberatum voluntatem im-.
pellat, & inclinet ad talemy adtnm liberuin
Gratia medicinalis puse fufficiens cft, per.
quam Decus dat pofle,, & velle indeliberatum
incongruum , exquo videt non fecuturum
aétum liberum bonum, ac non intendens ef=
ficaciter , vt fequatur « Gratia cfficax medici-
nalis cft ; per quam Deusdat poffe, & velles
indeliberatum , ex quo vider fecaturnm adtia
liberum bonum , & efficaciter intendens , vt
fequatur. Czterum non folum gratia medici=
nalis , fed etiam gratia fanitaris, cum eft effi-
cax , non folum dat pofle, fed etiam dat ip-
fum velle liberum,ac meritorifl vite 2terne ,
& ipfam (an&am operationem , vt magis ex»
plicabitur quafl. 265. proxime fequenti .

23.  Ad 3. S. Augultinus dam dicit merita
Adami, & Angeloram fuifle ex libero arbi=
trio, non negat illa fuiffe etiam ex gratia, imo
id exprefsé concedit - Vi enim diGum eft
punou 2. Auguitinus docet Deum dedifles
primo homini bonam voluntatem , & illam
fuific opus Dei, ac loquitur de voluntates
aédtuali; fed {i Deus per gratiam dedit Adamo
adtum voluntaris bonum , & meritorium, il-
Je atus meritorius ita fuitcx libero arbitrio
Adami, vt fueritetiam ex gratia Dei; ergo
Auguflinus docet contra Pelagium meritas
Adami fuiffe etiam ex gratia Dei. [dem Au-

ftinus dum dicit ineritanofira ¢fic ex gratias

Dei , non negatilla effe etiam ex libero arbi:
trio noftro, imo cxprefsé docer cx praceptis 5
quibus Deus pracipit nobis actis bonos, &

meritorios, oftendi nos pofle per liberum ar= ..

bitrinm tales atus meritorios exercere. Ideo
lib. de Gratia,& libero arbitrio,cap. 9.in fine
dicit . Jfrague fratves debetis per libevum arbitviun
non facere mala , & facerc bepa . Hoc enim &
lex Dei pracipitin Libvis fantiis fine veteribus, fine
nouis - 81 per liberum arbitrium debemus fa-
ecrebona; ergo adtus boni, & mcritori ita
{unr cx gratia,vt fint ctiam ex libero arbitrio,
S- Als

b e e e S s e

S e ey

—




L

LiberIV. Quaftio CCLXIV.,

S. Auguftinusergo folum docet, merita An-
gelorum, & Adami aliquo fpeciali modo
fuiffe ex eorum [ibero arbitrio ; quo merita
noftra non (unt ex noftro libero arbitrio; &
merita noftra aliquo modo fpeciali effe ex
graria, quo merita Adami, & Angelorum
non fuerunt ex gratia. Explicatur hic fpecia-
lis modus. Primo a&us meritorij Adami,
& Angelorum fucriic ex libero atbitrio Ada-
mi omaino indifferenti, & in perfeéto zqiia
ibrio conftituto, ita vt licet adinuaretur per
gratiam dantem pofle ; non impelleretur ad
adtus liberos per gratiam dantem velle, hoc
¢it dantemy motuslindeliberatos volintatis,
inchuantes ad actus liberos bonos : actus me-
ritorij hominum in natura lapfa procedunt
ab ¢oram libero arbitrio non (ic indifferenti,
fed per motus indeliberatos impulio , & in-
clinatoad actus bonos ; crgo actus meritorij
Adami,& Angelornm fpeciali modo fuerune
abeott libero arbicrio in perfecta indifferen-
tia, & wquilibrio conlituto,quo fpeciali mo-
dp actus noltri meritorij non procedunt d no-
ftro libero arbitrio 5 & proportionaliter aGas
meritorij hominam in natura lapfa fpeciali
modo procedunt & graria liberum arbitrinm
inclinante per pranios matus indeliberatos;
quo fpeciali modo adtus liberi Adami, & An-
sclorum non procedebant & gratia . Secun-
do actus meritorij Adami procedebant ex li-
bero acbitrio naturali, hoc eft gratuito illi
dato in ipfa productione naturz, quod erat
fanum, ac inculpabile, & liberum ab omni
feruitute peccati, hoceft 4 concupifcentia,
quod liberum arbitrium ad merendum adiu-
uabatur & graria , & adiatorio Dei: actus me-
ritorij homioum in natura lapfa procedunt
tion a libero atbitrio natucali, ac dato Ada.
mo in conditione naturx , quod per peccas
ram amilimus, fed d libero arbitrio infirmo ,
& ferno peccati, hoc eft concupifcentiz , ac
liberato pergratiam Chniftiz crgo actus meri-
torij Adami {peciali modo pendebant 4 libero

-arbitrio natorali;a&tus meritori) hominum in

natura lapfa {peciali modo pendentd gratia
Chrifti liberante liberum arbicsiom 4 feruitu-
te peccati .

24, Devtroque (peciali medo, quo aétus
mesitorij Adami pendebant a libere acbirtrio,
actus meritorij noftri pendent a gratia, (@pé
loquitar S. Auguftinus. De fecundo modo
lib. de natura, & Gratia,cap.4 2. in fine, & cap.
43. infprincipio dicit . Perumefl autem 5 quod
ait Pelagius , guod Deus tam bonus , quam iuflus
zalem bominem fecerit 5 cni peceati malo cavere fuf~
ficevet , fed [t volutffer . Duis enim nefcit fanum,
ancalpabilem faélum , & libero arbitrio, atque ad
jufte viuendnm poteflate libera conftitutum } Sed
nunc de illo agitar s quem [Cmiiuum latrones inwia
veliquernnt s gui granibus [aucius , confoffufque vul-
seribus, non ita poteft ad iuflitia culmen afcendere 5
ficut potuit inde defecndere 5 qui estamfs iamin fla=
buloeft 5 adbuc curatur « Non igitur Deus tnapoffi-
Litia iubet ; Jed inbendo monet & facere quod peffis,

T
&r perere quod non poffii& cancludit paulo pofi:
medicina potcrit, guod vitio non poteft 5 crgo docet
Adamum potuifle feruare precepra per libe-
rum arbitrium, quod in creatione acceperat
fanum , nos non pofie per liberum arbitrium
vitiatum, fed pofle per medicinam,qua Adain
non indigebat . Lib.14. de Ciu.cap, 11. dicit.
Avbitvium igitur woluntaris tunc eff veve liberum
cum vitls, peccatifquenon feruit . Tale datumeft &
Dea , quod ansiffim proprio vitio, nifi & quo davi po-
tauit, veddi non poteft . Pnde wevitas dicit Io. 8. Si
wok filtus liberauerit,verd Liberi evitis 3 crgo doget
Adamum potuifle (eraate mandata, & nows
feruire peccaro per libernm arbitrium , quod
acceperat in creatione , nos polfe folum pee
liberum atbitrinny liberarum gratia Saluaro-
tis . Idem docer lib. de corrept. & gratia, cap.
12.dicens. siliergo fine peccato vllo dara eft vo-
luntas libera , & cam fecit foruive peceatos bornm
wero cum fuiffet voluntas ferua peccati, liberata eff «
Idemi docucrunt Profper, Fulgentius,& alij Au-
guttinidifcipuli. Profper ad Capitula Gallo-
rum, refponfione 8. dicic . Neque hee dova, pa-
te(tatem nimiram exercendi actus fupernatus
tales, & meritorios vite aerne, ita ex Deo ef=
Je opinemur ; vt quia nasurs auétor eft, per condi-
Eiomen iars hec contuliffe videatur 5 quia dedit quis
dens ab initro hane homini faculzatem, fed omnesiam
in illo amifimus, in quo omnes peccauimus: ergo do-
cet Adamuam potuiffe exercere actus merito-
tios pet dona in creatione accepta , nos NONs
poflc, fed indigere gratia liberante , ac {1nan-
te. 8. Fulgeaniaslib. de Incarnat. & Gratias
Cape 2z dicit . Ko igitur in homine dininitus agi-
tar, dum ei Deus fidem infundit,ve gratia dona ip-
tutem credendi natura vecipiat , quans amifit ; crgo
docet Adamum potuiffe credere per virta-
tem credendi, quam acceperat in crealiones
nature , nos iliam amififfe, & indigere gratia
Chrifti. Aador Hypognofticon lib. 3. cap. 1.
dicit: Neminem pofle per fe fibi tmpleve quod welit
reltd dicimus , wif protoplaflon folum potuiffe , cum
wvolientas liberi arbitrij furffer fana illi ante culpam -
erga docer Adamum per vircs in creationes
acceptas potuiflc obfcruare przcepta,nos non
poffe. fed indigere gratia fanante. Demum
Concilium Aranficanum can. 25.docet, quad
fecundum antiquorum Patrum definitiones per pec-
catum primi bominis ita inclinatum , & attenuatnm
Juerit Liberam arbitrium, wt nullus poflea ant dilige-
re Deum. , ficut oportuit , aut credere in Desm ; aut
operari propter Deuniguod bonum efl poffits mfigias
tia enm s & mifericordia diuina prayenerit 3 crgo
docet Adamum per vires in creatione acccp-
tas potuiffe exercere actus meritorios, nos in-
digere vlteriori gratia preucniente, ac fa-
nante .

25. Primum modum, quo a&tus merito-
rii Adami pendebant fpecialiter a libero arbi~
trio, quia pendebant ab illo vt perfe@e indifs
ferente; actus meritorij noftri pendent fpecia-
liter 4 gratia, quia pendent 4 gratia per mo-
tus indeliberatos inclinante liberum arbitrid »
infinuat . Auguftinus pluribas locis . Lib:

Cccec a de




756

de correprione,& graria,(ag 1 z.dicir.;'xfcrgn %0
accipeyet hoe donum Dei ideflén bono peifeacyans
tiam primus homo » fed perfencrare s el non perfe-
nérave in eius velinguevetur avbittio , tales wives ha-
Debat cins woluntas, qua fine wilo faerar inflitnta
peccato, & nibil illi ex feipfa concupifcentialjter refy-
flelat 5wt digné tante bovjtatis & é:.’m; ;;:.:ms:b fa=
cifrtati gm',’mtramf." committereutuy “aroiytim .
nanc antem pofiquan illa wagna peccati meriro eft
amiffa libertas ; waiortbus donis adinnanda remanfit
inhr mivas : ergo’ docer Adameo propter ma-
‘_'r;].L:'.),S( p;i'f&:}.un libertarem, & indiffcren-
tiani , ac tacilitatem obferuandi pracepta fine
vila refiftentia concapifeentia, (peciali modo
commiffom arbitrifl perfcucrandi, nobis non
jifta commiflum propier infirmitatcm ortam
¢x¥ concupilcentia, fed n.l:uu.'_lbus_ L".Qms adqra-
tam infirmitatem , impeliendo nimirum vo-
ltintate m ad aétas bonos per motus indelibe-
ratos . Et panlo polls Foriffimo quippe i mifit;
atque permifit facere, quod veller , non inclinan-
do cius voluntatem per motus indeliberaros
ad-alceram pattem s Infirmis feruauit,ve ipfo do-
siante; inki € (fimeé quod bonum ¢ff vellens ; & boc
defevere inuiltifime nollent 5 inclinando eornm
volamatem ad actas bonos pec motus indeli=
berates , ac perdelettationes congruas. i
éodem fenfu in enchirid cap. 106, loquens
de perfe&a imaiortalitate,& beatitudine dicit.
Hanc eff arccptura per gratiang ; quam fucm‘:,ﬁ non
peccaffet, acocptiva per MEriLum , quamils Jine gra-
tia nec tune vilam mevitiom cffe potuiffer . In natus
ranimiramy integea beatitudia@ ipeciali mo-
do accepiffent homines per meeita lzb_cl‘l arbi-
trij perfedte indifferentis ; ac oon 1Incli=nan
ad vaan partedn s in natura lapfa lp;cxah mo-
doaccipivnt bearitudinem per mcrita gratie
jaclinants ad vnam partem . Lib.de Correp.
& Gratia,cap. 15. prope finem dicit . Quid au-
tem liberius libero arbitrio qnmgfa non poterit [erti=
ve peccato? a1 beatitudine nimirum , 10 qua
crit confirmatum in geatia, que beatitudo, &
confirmatio in gratia fututa erar & homini, ficnt
falta eft & Angelis fanttis werces meriti . Nune an=
tem per peceatum perdito bono merito ; in his, qui
Liberantur , fallum eft donums gravig, qua merces
metiti futuraerat . Beatitudo Angelorum fuit
fpeciali modo merces mctiti, quia merita
Angeloram fpeciali modo fucrunt cx libe-
ro arbitrio perfedté indifferenti = bearitu-
do hominam in natara lap@a {peciali mo-
do elt merces gratie, quia noftra merita
fpeciali 'modo fuat ¢x gratia u}c]m;mtc li=
berum arbirriuin ad aétos meritorios. Id-
circo lib. de Predeltinatione lantorum, cap,
15, merita nature infe2re vocat merita hu-
mana, merita nature lapl@ vocat merita gra-
tize, diceds . Humana hic merita conticefcant y que
pericrunt pey Adain , & yEgREL, quiETESNAL Deigran
tia per Tefum Chriftum Dominum ndffrue» Et hp.
de bono perleuerantie,cap.7,.2ui enim non in-
fertur in tentationem 5 vion difeedit a Dev. Nonef}
boc omnino iniwivibus Liberi avbitry s quales nune

31

>

[unts Fueratin homimesansequan caderer » JQua las.

De adiutorio quo

e ot St {
Juclami.

praflantia guaniurne valiti it , apparuit in Angelis

qui diabolo cuw [uis cadente, invetitate feterunt, &
dd [ecuritatem perpetnaws non cadends ;i% gua nune
eos effe certiffimi fumus, peyveiive meruerunt » Poft
gafuns-anters bominis non wifi ad gratiam fram, qUa
mmirum Deus volunmatem inchnat per mao-
tus indcliberatos , & delectationes congrnas,
woluit pertinere,vt homo accedar ad euw, neque nifi
ad gratiam [uam voluit pertinere, it homo nan re=
cedat abeo 5 ergo ex Augaftino merita Adami
fpeciali modo fuernat a libero arbitrio , quia
fucruat 4 libero arbitrio vt perfe@é indiffe-
rente, & per gratiam adiuto quidens, fed non
raclinato ad vham partem ; merita naflra fpe-
ciali mode (unt ex gratia , quia font ox tia
vt inclinante ad vaam partenslicet libeso ar-
bitrio liberg confenticnte gratiz .

26. Opponit [anfenius lib. de gratia pri-
mi homims & Angelorum, cap. 14. & 15.
Quzando adiutorinvm eft tale, vt liberum arbi-
tninm poffir illo vii, vel non vti, iuxta doéri-

nam Auguftini non eft adiutoriam quo , fed

fine quo non 5 fed:Deus per nos in natura lapfa
voluotateny impellit ad adtus bonos per mo-
tus indeliberatos , quibus. liberum ‘arbitrium
porelt vii, vel non vti; confentire , vel nons
confentire ; ergo non dat adivtorinm quwo, fed
frae guo non . Probat maiorem: adiutorinms
enim quo ¢x Auguftino elt, quod ira potenti-

i ; vteam vifua in aétum extcrahat, &
ponat eftc&um, propter quem datur : adiuto=
Kinum verd fize quo non clt , quod ita poténtiam
iuuar, vt determinatio actus relinquatur ipfi
potentix , qua pofiit adiutorio illo vti, vel
non vti.

27.  Relpondeo, negando maiorem, ac di-
€0, S. Augultinum concedere, quod Deus in
natura lap(a itd dat voluntati adiutorinm quo, vt
relinguar in poteftate liberi arbitrij illo vei,
vel non vti. Patet . Nam ex Sandto Augultis
notractio ; qua Deus in natura lapfa predeftis
natos trahit; eft adiutorium guo ; fed illa tra-
¢tio ex Augultino eft talis , vt libernm arbi-
trinm pofiit illa wvti, vel mon v , con=
fentire, vel non confentire; ergo &c. Proba-
tur minor ; nam Auguftinus lib. 2+ contras
Petilignun; cap. $4. dicit s Duomodo attrabit [i
dimittit , vt quis quod voluerit eligat ? ¢ tamen
wiramque verum eft . Sed intelletin boc penetrare
pauci wvalent. Ideo S. Auguftioum feguens
Concilium Senonenfe cap, 1 5. dacet non ¢ffe
rale Dei trabentis auxilium, coi vofifli now poffit 3 &
$. Thomas quedhib. 1. quat. 4. art. 6.ad 2
dicit ; $ic Deus monct nataram hamanam ad bonkinms
wt tasen poffit huic motioni refiflere; adeoque reft-
ftendoiila non viti .

Adiutorinm ergo quo ex Auguftino lib.
de Correpr. & Gratia, cap. 12. eft non folom
fine quo noa fit, fed etiam quo fit, propter
guod datur 3 fed deledario congria, etiamfi
poflit voluntas illi confentire,vel non confen-
tire, tamen ca data, continuo fit, v fiat adus
bonusicrgo criamfi:fit adintorinmquo volug-

tas




L

Liber1V.Quzftio CCLXIV.

tas poteft vti, vel non vti', tamen eft adiuto-
LIl quo -

28, Vrget : alimenta ctiamft deatur in
£ .u.uuﬂamus,qu:bus homo eft illis viurus ad
viuendums tamen funt folimadiutoritm.
fine guowon ; nON autcm adiutorium que, €x
hoc p{;}:cls;, s quia homo pote(t illis vti,:vel
non vii; idemgue valet de catens; €rgo ctiam
dele@ania, licet detur in urcunltann;s s s
quibus homeo:eft ilh confenfurns, tamen cit
{olim adiuterium fine'guenon ; NON AUTEM G40

29. Relpondeo,quod alimenta {eccundum
f¢ praxcisé funt folum adiutosinm fine quo nons
ted in quantum danwur in circuntlantijs, ins
quibus videntur caufarura motus indelibera~
108 congruos, hoc eft tales, vt hberum arbi-
trium fitillis confenfurnny; funtadiutorinm
mon folum fine quo non,fed etiam quo; nam
co ipfo (unt adintorivm, quo continud frve
quis vinat, quod ecx S¢ Augaflino {ufficic ad
adivrorium guo.

30. ~ Dices : Deus peradiutoriam. quo pre-
uenicns facic ; vt ficiamus , ideoque Ezechie-
lis 2. dicitur s Faciam, wt in pracepeis wmiis am=
bulens : fed fi auxilinm quo , & prazucniens elfet
tale , vt polemus per liberuo arbitrium illo
vti,vel hon vti, non graria, feu adiutorigm
4uo faceret , vt faciamus ,fed nos faceremus,
vt gratia faceret cffeétum, ad quem daruc:
cx. gratia non gratid plazﬁmi-.ns faceret, vt
pes.c.ztor faceret adtum coniritionis, fed pec-
cator faceret , vt gratia preucnicns concurre-
ret ad acdtum coatritioniss ergo  Probatur
.minor. Nam quando ad aliquem clieGum
concurrunt indiuifibiliter due caufe , altera vt
indifferens s & indeterminabilis , alterave de-
terininatiua,canfa derermir 1:uiu:1 facit, vt cau-
{a determinabilis faciat, non € conucrfo : ex.
gr. {i alicui dentur ale , quibus poffet vti, vel
non vti, illefacerer, vral® concurrerent ad
.volatum, non alx facerent, vrille volarerafed
gratap preucniens nen determinaret Jiberum
arbitriom ad faciendum adtum contritionis,
fed liberum- arbitriom , quod poefiet vii , vel
non vti gratia preuenicnte, dererminaret gra-
‘tiam ad efficiendum atum contritionis er-
go &c. : ]

21, Confirmatur:nam ex doftrina S.Au-
guftini lib. de Gratia, & libero arbitrio Deus
per gratiam aperatur in nobis fine nebis, &
operatur, vt velimius: fed i gratia effcr indife-
rens , & nosillam determinaremus ; non gra-
tia operaretur, vr velimus , fed nos operaré-
mur , Vi gratia cencurrerer ad volendum ;
ergo

32. Refpondeo,quod ex Augufltino Deus
per cogitationes, & mipirariot:ct feu deledta-
tiones congrias, quibus poflumus vti,velnon
vii, uonﬂ:numn non confentire, fortiter, &
{uamter facit, vt faciamus ; dat nobis ipfum_s
velle, & operatur, vt velimus. S. Auguftinus
coim lib. de Spiritu , & litera, cap. 34.dicit :
Artendat, & videaz, non ideo tantum iftam volunta-
tern diniwo weuncri tribuendam » . quia ex libero arki-

5%

trios eft, verum etiam quod viforum fuaffonibisagic
Deus , vt velimus, & ve credamas » fise pev extrine
Jecas exhortationes 5 €rc. fiue intrinfecus s vbi nemo
babet in poteftate,quid ci veniat in mentem ;. fed con-
fentive s vel diffentive proprie veluntatis eff; ergo
duxra fandum Auguitinum Dens agit s vt ve-
limus,; & vtcredamus inirinfecus viforam.s
{uatienibus,hoc ell.inmmittcade nobis cogita-
tiones, & motus indeliberatos, qua (uadendo
& deletando faciait; ve vehimus ; & creda-
anus 5 fed-itaut puummswnlmmc > vel non
confentire , adwqun vt poflimus gratiz refi-
{tere s fed has viforuay fuafioncs vocamus co-
gitationes, & iufpirationes congruas ; ergo
Deusfacic ; vt velimus, & credamus, & ope-
ratur in nobis ipfum velle , & ipfum crederes
per cograuones, & infpirationes congruas .

33. Sed adhuc magis explicandum ; guo
pacto Dcus per cogitationes ; & infpirationes
congruas faciat, vevelimus, operetut in nobis
ipfumvelle,& donet ipfum liberd confenfum.

34+ Dicendum , quod quiex fine, ve aliér
aliquid-faciat, aut vehit,; ponit mediam impe-
rij; vel (ualionis , ex quo-videt fecuturum , vt
ille faciat , & velit, co ipfo dicitur per impe-
rium, vel fualionem facere, vt faciar, & velit:
cxcmp. gratia dominus. per imperium dicitug
faceres ve ferous faciat guod il imperar s ami-
cus perfnafiones dicitur facere , vt amicus fa-
ciat quod illi fuadet; fed Deus quia vult, vt
peccator ex. gr. conuertatur, ponit mediay
non folam Lx[[hliLCi prEcepti , fed ctiam ios
trialeca (afionis,nimirum pias cogltationes,
& infpirationes , ex quibus videt peccatorem
liberé conuerteadum s ergo Deus i fortiori
per cogitationes , & :inlpirationes congruas
fagcit, ‘vt pec cator liber¢ canuertatur , &\c
faciar adtus bomes , prafertim : cum. in.s
mica fententis tradenda in tractacu de Gratias
pi®: cogirationgsooy & in{pirationes nofss
folgym moraliter, fed etiam phyfic concur=
rantad actus bongs ;ac Deus per fnam owmnis
poteatiam imunediaté concusrat ad a&us bor
vos. Hinc fequitur, guod Licer homo {ua-
dens folam moralizer faciat; vt amicus exs gu:
faciat qnod fuader, Deus per pias mgiraliﬁncs
& infpirzrzones non folum . motaliter, fed
ctiam: phyficé faciar,vt faciamus a&us bonos.
Iatantum enim homo (uadendo (olam mo-
raliter facir, vramicus aliquid faciar, quates
nus {bafioelt caufa foliim moralis;non autem
phyfica, vt amicus faciat quod fuadet ; fed
cogitationes , & infpirationes congruz (unt
caufanon folum moralis, fed phyfica, ve fa-
ciamus actus bonos, fiquidem phyficé con-
cuarrunt ad producendaos aétus bonos 5 ergo
Deus non (olum moraliter, {ed etiam phy(icé
facit, vt faciamus actus bonos . Sequirur rur-
fus ,quod Dcus phyficé , & per fe efficit inw
nebis actus bones; colgue nobis donat, fiquis
dem phyfice, & ex intenrione libera actus
bonos nobis donandi, ad actus bonos 1mme-
diatg concurrit , colque producit, nobis libes
£é cooperantibus.

36 Ad




758
35« Adargumentum in contrarium,con-
cedo maiorem , & nego minorem . Ad pro=
bationem concedo maiorem;ac diftinguo mi=
norem ¢ gratia, & adiutorium guo preucnicns
fimul cum libero arbitrio non determinat li
beram arbitrium ad faciendum a&um contri-
tionis ; producendo ipfam determinationcm-s
{imul cum libero arbitrio , nego : gratia pre-=
ueniens fcorfim 4 libero arbitrio non deter-
minat liberum arbitrium ad facieadumadtum
contritionis;concedo:& nego confequeutiam.
Ad aétus bonos concurrunt indiufibililer li=
berum arbitrium , & gratia preucniens; tan-
quam vna caufa totalis indifferens in aéu pri-
mo; ac determinabilis fimul,& determinariua
fui ipfius in- adtu fecundo iuxta illud Apoftoli
ad Corint, 1 §« Non ego antem , fed gratia Dei me=
eunt . : -
36. Dices primo: quandoquidem gratias
fimul cum libero arbitrio determinat actus
bonos, quare potius dicitur gratia facere, vt
liberum arbitrium faciat, quam ¢ conuerfo?
37. Refpondeo, quod gratia folum vt gue
facit, vt liberum arbitrium faciat, ideogues
non tam gratia facit , vt liberum arbitrium
faciat ;quam Deus per gratiam facit, vt libe-
rum atbiteium faciat , 1axea 1llud Ezechielis
7. Spiritum veum powaw tn medso veflrum, & fas
siane, vt in praceptis meis ambuletis « Ratio, qua-
re Deus per gratiam faciat, vt faciamus , Ron
nos faciamus , vt Deus faciat , eft, quia cums
duo ira concurruat ad aliquam aétionemn, vt
vnus eornm ex intentione talis actionis po.
nat medivmsex quo videt infallibiliter fequus
turam talem a&ionem, ille dicitur non folum
facere illam a&ionem, fed etiam per medium
pofitum facere , vtalter concurrat adillam,
a@ionem: ted Densita nobifcum facit omnes
a&us bonos, vt ex intentione actuum bono-
rum ponatmedia cogitationis, & infpirationis
congruz, ex quibus videt infallibiliter fequu-
turos actus bonos : ergo Deus per cogitatio~
nes; & infpirationes congruas facit, vtfacia-
mus actus bonos, adeoque gratia preucnicns
vt que , Deus vt quod per gratiam preeucnien-
tem facit, vt faciamus aéus bonos, nos € con-
ucrfo non facimus , vt Deus faciar. Ex oppo-
fita rationé Deus non facit, vt faciamusaétus
malos , quianon intendit, vt faciamus actus
malos, neque ponit vilum mediom , vt facia-
mus actus malos, fed ponit media piarum co-
gitationum , & infpirationum retrahentiums
aba&ibus malis, videns liberum arbirriums
non viuram talibus medijs, fed illis reftitnru-
rum, & faGurum actus males, Deo pure illos
permittente . Hinc paret difparitas ad exem=
plum alarum . Ideo enim ego fi haberem alas,
facerein,vt alz concurrerent ad volatum,quia
ponerem intentionem volandi , ad quam ale
non concurrercnt , & qua determinaret ino
actu primo alas ad volandum : fed liberum
arbitrinm non ponir vilam determinationein
ad altnm bonum, ad quam non concurrat
gratia preucnicns ; €rgo exemplum alaram.,

De Adiutorio quo Adami

non eft ad rem , {ed potitis retorquetur ;

38. Dices fecundo ; a&us bonus, fuppofi-
to auxilio preueniente, elt liber nobis, & non
Deo; fed tribuitar illi ; cui eft liber 5 ergo tri.
buitur nobis, & non Deo, quod eft ablur~
dum.

39. Refpondeodiftinguo maiorem. A&tus
bonus, (uppofito auxilio preueniente, eft li-
ber nobis, & non eft liber Deo noua libertate,
fed ita,ve fimpliciter, & abfoluté fit liber Dea
danti auxilinm prazucniens, concedo ;ita vt
fimpliciter , & abioluté non fit liber Deo,
nego ; concedo minorem ¢ & necgo confe-
quentiam . Deus (uppofite , quod dederir au-
xilium praucniens, cx quo videt fequuturum
attum bonum, non el liber noua libertate ad
dandum; vel non dandum altum bonum, fcd
nos per anxilinumdivninum fomus liberi ad ad@
bonum faciendum , vel non faciendom . Ve-
rum quia Deus eft liber ad dandum , vel non
dandum auxilivm prauenicns, ex quo videt

fequururnm a&um bonum , eft fimpliciter»*

& abfoluté liber ad dandum,vel non dandums,
adtum bonum, & ad faciendum, vt aGtum.s

bobum faciamus , vel non faciamus, idcogue

attus bonus iribueadus eft nebis, quifuppoli-
to auxilio preucniente ; liberé facimus aGtum
bonum , & Deo, quiliberé dando auxilium,
liberé facit, vr faciamus a&tom bonum:. Hinc
ctiam patei, quo pafto idem adus fit liber
nobis, & Deo. Eft emm liber nobis ex {uppo.
fitione auxilij preaenientis 5 eft liber Deo in
ipla fuppofitione : figuidem Deus pateft dan-
do auxilinm congruum , darc aGum bonugm,
& non dando auxiliim congruum » non dare
actum bonum.

QVAESTIO CCLXV.

Viruwm merita, & perfeucrantia in ffatn nature
futegra hominnns & Angelorum fuerint

Jpecialia dona Dei?

1. Identur merita, & perfeucrantia primi
hominis , & Angelorum in fiatu na-
ture integre non fuifle fpecialia dona Dei .
Nam fpeciale donum eft, guod Deus per (pe-
ciaic gratiz adiutorium denat,non folha i,
vt {ine illo liberom acbitsium id non poflic
habere, fivelit, vel illoadinuante , pofiit ha=
bere, fi velit, fed eriam, vt per illud velit fed
Deus hominibus, & Angelis in fatu natara
integra dedit folam adiutorium, inc quo non
pofient habere merita,(i vellent, & quo ad-
iauante, pofient habete, {i vellent; qued vo-
catur adiutoriam fine grio non, & non dedit ad-
intorium ,quo continuo fierer, ve vellene,fed
hoc adiutorium guo referuanit nature lapiz,
vt [zpe docet . Auguftinus locis allatis qug-
fliotic 254. ergo .
2. - Relpondeos qred lanfenius lib. de gra-
tia primi hominis; & Angelorum, poftquam
cap,

L

w

e

e




iﬁ
|

o, W

e

Liber IV. Quaftio CCLXV.

14, & 15. fusé docuit primum homincem,
i os in natura integra ad metendum ,
& verfeuerandum habuiffe folum adiuroriam
fine qs0 non , hoc eft dans pofic ;non autem ad-
iutorium guo dans velie, cap. 16. & fequenti-
bus cx fundamento allato in ratione dubitan-
di infere merita primi hominis,& Angeloraum
in natura integra nen fuific fpecialia donas
Dei , merita autem iominum in natura lapfa
Az {pecialia dona Dei

Nos cum offenderimus ex dotrina S,
ufini etiam Adamum,& Angelosin na-
tur2 integra ad aftus metitorios,quos de fada
cyereucrunt, przuacatos fuifle, non {olums
adintorio fine guo non , feu pare fuficienti, fed
criam adiutorio guofine efficaci confiftente in
poffibilitate ; & cogitatione congrud , ab{tra-
hendo ab hoc, guod fitcongrua, & efficax,
intrinfecé » vel extrinfesg, confequenter dicis
mus merita primi hominis, & Angelorum.s
fuific fpecialia dona Dei . Addimus merita,&
peifeuctantiam hominis lapfiin alique. {enfu
fpeci gratiz, in quo merita primi
hominis, & Angelotum non fucrunr dongs
pit 1Rt
a gratiz per deledationem congruam im-
pellentis , & inclinantis ad operandym 5 me-
yitaprimi hominis, & Angelorum in nagura
integra fuernne dona gratig daatis illa per pol
fibilicatem » & cogitationem congruam , fed
non impellentis , & inclinantis ad operandum
per dele@arionem congruam . Sccuno gra-
zia data pofitiug indigno habet {pecialeni ra-
tionem gratiz , quam nop habet gratia data,
non pofitiug indigno; fed merita hominis
Iapfi funt dona data pofiting indigno per pec-
carum originale ; merita primi hominis, &
Angelorum fuerune dona gratie date inne-
centibus,ac pofitiué non indignis;ctgo» Ter-
tio ad merendum in natura lapfa propter refi-
ftcntiam concupifcentic requiritur grasia ma-
tor, adeoque fpecialis;ergo etiam ex hoe capi-
1e merita hominis lapfi fpeciali moda (uatdo-
na gratiz . In omnibus iftis fenfibus S-Augu-
finusdocet merita hominis lapfi fuiffe fpecia-
lta dona gratiz, metita primi hominis,& An-
gelorum non fuiffe (pecialia dona gratiz .

4. Supereft quaftio, veirum Angeli , qui
perfencrarunt,prevent fuerint gratia, & adiu-
toric {peciali, quo non fuerunt preueanti An-
geli ; qui peccarunt ; & vtrum illud fpeciale
adintoriam non folnm fuerit adintorivm fine
guonon , ac dans pofse , fed ctiam adiatorium
ano , ac dans ipfam perfeucrantian: ?

5. - Dicendum primo: S. Augultinus ex-
prefse docet Angelos , qui perfeuerarunt , acs
cepifit adjutorium (peciale, ac maius, quod
fion dcceperunt, QUi peccarune .

6. Probatur: namS.Auguflinus lib.12.de
Cinin cap.o. loquens de Angelis , qui pecca-
runt, & qui pericuerarunt in gratia , primo
afferit verifique datam efle in crearione volun-
tarem bonam, hoc eltcaftum amorem Dei .
Loguens ¢nim de voluntate bona dicic. E:

L %3

i}

grabig. Primo enim merita hominis

759

tate , hoc eff cum amore cafto, quoilli adberenz, cres-
wit y (imul ineis condens natnvam , & largicus gr.
tiam } ¥ nde fine bona voluntate , boc ef} Dei amore
nunquam Angelos [antlos fuiflt eredendum eff i erzo
docet Deum per gratiam non folum dedific
Angelis pofle Deam amare,fed dediffe ipfum
velle , & iplum amorem; adeoque non folum
dediffe adintorinm ffne guo nen, fed etiam adiu
torium gie« Secundo docet Angelos malos
pet liberum arbitrium peccando {ponted bo-
na voluntate , & Dei amore defeciffc . Tertio
docet, quod illi, qui peccarunt , ant minorem
accepernunt amoris dinini gratiam , quam illi s qui in
ea perﬂr’tcrunt > adat fi vttigue boni aqualitey creati
fune , sftismala voluntate cadentibus, illit ampliug
adiuti 5 ad cam beatitadinis plenitudinem , wnde fe
nugjuam caisros cevtiffimic fiereat peraenerant’s
ergo S.Augultinus docet, Angelos, qui per-
feuerarunt , ampliusadiutos s ac proinde ma=
ioris & fpeciali gratia praucncos foiffe .

7. Refpondet lanlzains capeio. Augufti-
num non doceres guod Angelifandi accepe-
rint maius, & fpeciale adintorium ad perfeuc=
randum , fed folum docere , quod pollquam
perliberum arbitrinm perfeueraruat , accepe-
runtmaius,& fpecialiflimum adintorium,quo
confirmati fucrantin gratia, & obtinnerune
perfe@am beatitudinem , ac certitudinens ,
quod nunguam effennt eafuri

8. Reijcitur hyec lanfenij interpretatio.
S.Auguftinus enim comparat peccatum de <
monumycum perfeucrantia Angelorum San-
Goram : ergo dum dicit ; quod ilis mala vo-
luntate cadentibus, & fic beatitudinem amir-
teatibus » it amplios adiuti perueneruntad
beatitudinem, fignificar, quod amplius adiuti
perfenerarunt, & fic peruenerunt ad beatitn-.
nem &c

9. Affert lanfenius pro fua illa explicatio-
nealiquas conic&uras . Primaeft: Augnfti-
nus Lib. 11 de Cinit. cap.13. eandem quzftio=

em tractans dicitz Reflat, vt aut impaves fuerint,
amﬁparcsﬁ:emm s poft ilborum tuingm , illis certa
foientia [ns cevia Selicizases accefferit ergo ficuc
hic dicit, quaed illis certa feientia felicitatisac-
ceflit poit illornm ruinam ; fic loco citato af=
ferit;qued poft-illorum ruinam, & poft fuam
perfencrantiam Angeli boni fuerint amplius
adiutipet confirmationemin’gratia.

10. Retorquetur conicétura. Nam Au-
guftinuslib.y 1.agens de ruina dgmonum non
affert caufam ruina , libi1 2, affert caufam rui-
na ; ac dicit illis prepria voluntate eadentibus & cx-
go ctiam affert caofans perfeucrantiz bono-
rum Angelorum , dicens emplius adiuti &re.

11, Secunda coniedturaelt .« Nam S.Aun-
guftinus lib.de Corzepr.& Gratia,cap.13.agens
de eadem re dicit & - Cwteri autem per liberum ar-
bitriuma in vevitate fletexunt,eamque de fuo cafie nun-
guam futuro certiffimam habere mersevunts cxgo di-
cit Angelos banos petfencrafle per liberum.s
arbitrinm , ac non affericamplins adiutos: er=
go dum dicit amplius adjutos , non dicit ame

plius ~




760

plius adiotos ad perfeucrandum , fed amplios
adiutos , peltquam perfenerarunt , & in pre-
minm perfeuerantig acceperunt amplius adiu-
torinm , quo conficmati func in gratia , ideo-
que de hoc adiutorio confirmationis in gra-
t1acitato cap. 11. de correp. & Gratia con-
cludit : Doncc iftam (umme beatitudinis plenitndi-
pem tangnarm prémium ipfins permanfionis accipe-
vent , id eft vt magua per Spivitum Savium date
abundantia chavitatis Dei,cadeve viterias non poffert,
o hoc de (e cevtiffimé noffent «

12. Sed contra: nam ficut ex ¢o, quod
Avguftinus dixerit, Apgelos bonosin veritas
te fletiffe , non fequitur, quod excluferit adin-
torium fine guo non , & fufliciens , vt lanfenius
fatctur, (ic noa fequirur,quod excluferit adiu-
torium mains, & ipeciale, de quo loguutus
cit hib.12.de Ciuitate »

13. Dicendum fecundo ¢ adintorinm illud
amplius, & fpeciale non folum fuit adiuto-
rium fine guanon , {eu pure fufticiers, fed criam
adiutorinm qun , fiue efficax .

14. Probator . Exdi@is enim qua(t.264.
Angeli boni accéperunt adintoriam poflibili-
tatis, & cogitatlonis cougru® : fed hoc eft
adiutorinm quo » fiue elficax : ergo. Confir-
maturs nam S.Avguftinus lib.12. de Ciuitica-
pit.o. agens de bona voluntate, hoc cft des
amore Dei,quem Angeliab initio habuerunt,
dicit : & iflum quis fecity nifiille , qui cos cum bona
o luntate , idefl cum amore caflo , quo illi adharent,
creanit , fimulin eis & condens naturam , & lar-
gicus gratiam 5 crgo docet non potuifie Ange-
los habete bonam voluntatem , finec amorem
Dei, nifi Deo per gratiam largiente; ac do-
nante amorem Dei ; ergo exiftimat ex eadem
ratione non potuific habere perfcucrantiam in
bona volantate, nifi Deo largiente talem per-
{euerantiam. Vide que de hoc diximus ctiam
quzltione 264.

15. Hincfequitur, quod fi Adam perfe-
ucraffet , perfenerantia fuiffet fpeciale donum
Dei . Eadem enim eft ratio.

16. Confirmat hoc Sunarius lib.1o.de Gra-
tia, cap.g. num.6. cx Augoitino, quilib.de
corrept. & Gratia, cap.1o. paulo poft initium
loquens de Adamo dicit: JVon ergobabuit in eo
bono perfexcrantiams ¢r fi non babuit, non viigue ag-
cepit 5 crgo fupponit Adamum non potuiffe
habere petfeucrantiam, nifi eam accepifict per
donum gratix eflicacis.

17. lanfenius lib.de Gratia primi hominis,
& Angelornm, cap.17. opponit Auguftinum
hocnon aflcrere, fed in quadam obiectione
proponere ex perfonaaduerfariorum. Probat,
afferendo integra verba S. Auguftini,qug funt,
Sed illud magis querendam , opevofiufque trafian-
dum eff s quomodo refpondeamuseis s qui dicunts fi
in illa vefiitudine, in qua five vitio faitus eft, babnie
perfenerantiam , procul dubio perfenerauit inea , ¢
£ perfeucranit s wtique non peccawit, nec ilam fuans
relficudinem , Deumnue defevart « Eam autem pec-
caffe, & defertorem boni fuifle,veritas clamat, Non
ergo babuit inille bona pexfenerantiam i & finon ba-

] - e
De dono Pcrfcuc":-i‘amlaz ssdami.

buit, mon vtique accepit « Dvomodo enim & dccepif-
fet perfeneraniiam , ¢ non habuiffes ? Porro fi F!:(?;‘)r
tereanon babuit ; quia nen accepit, qutd ipfe non per-
Jencrando peccanity qui perfenerant iamnon accepi
Neque evim daci potefl, ideo non aceepiffe s quia non
eft difivetus a ‘maffa perditionis giatie largirare
Nondum quippe evat in gencre humano perditionis
m.-c[ﬁt 3 AUIEQUAT PECCAYEL, €X qlip trafia efl origo vi-
tigta .

18. Refpondeo, concedendo S.-Auvguitis
num verbailla, fz non babuit , non wtigue accepit,
dixiflc in obic&tione ex perfona aducrfariorii,
fed dico, quod in refponfione illa admificve
vera, & euidenria, & argumentum cap.ils
foluit ex co ,jquia licer Adam non acceperit
ipfam perfeuerantiam , & adiuterium quo ad
petfeuerandum , tamen accepit adintorium
fine que won, & fufficiens ad perfencrandum, &
per liberum arbitrivm nen perfeuerauit, &
concludit cap.1 1. Iflam gratiam now babuit homo
pritnus , qua nanquam wvellet effe malus, fed fane ba-
buit, in qua fi pevfencrave vellet, nunguam malus ef-
fet 5 & fine qua etiam cum libero arbitrio bonus effe -
non poffct , fed cam tamen pey liberum arbitriun; de-
Jerere poffer. Quod Augufiinus illa verba . f2
perfeuerantiam won babyit , non vtigiue accepid yad-:
milerit vt verd, & euvidentia, pater. Nam co
locoe bonitatem illius confequentie non babuits
exgp non accepit, dechonfiravit cx regulalogicas
cum ex-aliquo antecedente fequitnr confequens s ex
deftrultione confequentis fequitur deftralio antece-
dentiss & fic argumentarus eft : Valet ifta con-
fequentia ;.acceprt perfeucrantiam: ergo illam ha-
buit; fed ex defiru@tionc cenfequentis feqaitur
deftruéiio antecedentis; ergo valet ; won bhabuiz;
ergo-non accepit » adeoque veractt illa conditio=
nalis , ff non habuit, mon wtique accepiz . Verba
Auguftinicontinentia hanc demonftrationem
funt: j non babyit, non VLique atcepit o _Qfamado
enim & accepiffer perfescrantiam , & noy pevfes
ueraffét } ergo ex €o, quod ex hocantecedenti
accepit perfenerantiam,lequatur hoc conlequens,
evgo perfenerauit , infert , quod ex deftrudtione
confequentis , fea ex ifta propofitione non per=
Seneranit,fequitur defiruétio antecendentis;few
ifta propofitio ; ergo mon accepit perfencrantians
ergo bene Suarjusaffertillam propofitionem,,
vt ab Auguflino conceffam , imo demonitra-
tam, Ji nom habuit perfencrantiar , non wrique ace
cepit »

19. Libet hic ‘aduertere fzpe lanfenium
ad faciendum fucum le&oribus vt exercité
hac fallacia ;lAuvguftines dixit hoc obijciendo
cx perfona-aduerfatioriim ; crgo illud nonw
concedit VI verum ,- cuinfzpe illa non folum
vt vera, fed etiam vr enidentia concedat, vel -
fapponat in refponfionc. Adde § Augufti-
num codem cap. 1o.lib. decotrept. & Gratia
manifefié fupponere , quod Adamo ad perfc-
nerandum fuerit neceflarium donum perfeue-
rantiz . Proponenscnim queftionem dicit .
Luaritur endm & vobis quantuin ad hot donum Dei,
quod eft in bono pexfeyerare wfque in finein , quid de
ipfo primo homsine fentianaus 5 qui certe fine vilo wia

tia




¥lo faltus e vefus » Net dico fi perfenerantiam non
Babnit s quomodo fine witio futk , cui tamen neceffa.
vitm Dei donwmn fuit? Relpondet huic interrogas
tioni, quod Adam abinitio fuit fine vitio,
deinde [ua culpa non pericucrandoshabuithoe
ipfum vitinm nd perfcucrandi,& caruit dono
contrario huic vitio: ergo fatetur Adamoad
petfeuerandum néceflarinm fuile donf perfe-
uerantiz,adeoque perfenerantiam Adamifutu.
rami donum Dei, 2 quoclt omne darum optimiuing
& omne donum. perfe@um, vt dicitur facobi 1,

z0. lanfenius porro citato cap.i7. cum ci-
taflet illa verba, quaritur & nobis quantum attinet
ad hoe donym Dei , quod ¢ft in boro perfeucrare vf
que 10 finem o quid de primo bomine fentiamus 5 qui
cereé fine wllo vitio creatus eff velius 5 omifit verba
fequentia, inquibus docer Adamo ad perfe~
ucrandum neceffarium fuiffc donum perfe-
uerantiz , fortafie quia vidit illa non facere ad
rem fuam .

21. Addo'in Bulla Pij V.& Gregorijp X111
dampari in fenfu Baij has duas propofitiones ,
que funt 1. & 3. Nec dngeli, wnec privei hominis
merita yelfe vocantur gratia » & Augelis, & prime
boming , fiin Ratuillo perfeneraffent vfqne lad viti-
wum vite 5 felicitas effer merces , nongratia; l"e_d
Baius videtur negafic folumn mctita, & perfe-
ueraptiam primi hominis, & Angelorum efle
gratiam {pecialem, vt id negar lanfenius; crgo
propofitiones illz videntir damnat® etiam in
lenfu lanfenij .

22. Ad argumentum in contrarium ref-
pondeo ex S.Auguftino Deum primo homi-
ni, & Angélis in (tatu narurz integre dediffe
ad merita , qua de fadto habuerunt, noa fo-
lum adiutorium finc quo mon , fed etiam adiu-
torium quo » {ine cfficax , vt probatum efl ex
profeflo hac quaGione, & prazcedente. Tefti-
monia S, Augufiini, qua afferuntur in con-
trarium , vel probant Adamum , quide facte
nen perfeueraunit; non accepiffe adiutorinm
quo , {ie efficax ad perfenerandum, quod vl-
tro concedimus ; vel probant Adamum, &
Angelos ad actus bonos , quos de facto exet-
cuerunt , non accepiffe adiutorinm quo confi-
{ftens in a@ibus indeliberatis , & in deledatio-
ne vidrice , & congrua, qua impellercntur ad

i a&us mcritorios ; quale adiurorium homiaes

accipiunt in natura lapfa: fed non probant
Adamum, & Angclos non accepiffe adinto-
xium guo » fine efficax confitens in pofibilita-
te, & cogitatione congrua, vt explicatum eft .

QVASTIO CCLXVL

Virdm opera primi hominis fuerint minks

/ efficacia ad merendum, quim

opera noitra.
8. Thom. quafl, 95. art. 4.

Ta Identur operaAdami in natura integs
fuilfe minuseflicacia ad merendumas,

Liber IV. Quaftio CCLXVI

761

quam opera noftra in natara lapfa:primo quia
gratia, & chariras funt radix merio, ac prein-
d¢ qui maiorem habet gratiam,& charitatemsy
mags meretur ¢ fed nos in ftaru nature lapie
accipimus 4 Deo maiorem gratiam , & chari-
tatewr: ergo magis meremur . Probatur mi-
nor:nam Deus dat gratiam ex fua mufericor-
dia, acproinde magis indigentibus {ubuenit
gratia maiori:led nosad bené operandum 10«
digemus majori gratia , guam Adamin ftata
innocenti® ; ergo &ec.

2. decundo ad meritum requiritur pugoa
quedam,X ditficultas,ideoque Apoftolus z.ad
Timoth. 2. dicit: non coronabitur nift qua legitime
certaueris , & 1.ad Corinth.8. wuufqufque pro=
priam meveedem accipict fecnndum fuum laboren; &0
Acriltot.2. Ethig. cap. 3. dicit: cwveaid, qauod dif=
ficilius et ; Jempey ¢ avsy & wirtus verfatar 3 {ed
in (taru natur lapfe cxercemus aftus bonos ,
& {upernaturales cum maiori pugna, & diffi-
cultate : €rgo magis meremur .

3. Tervo vt dicit Magifter fententiarum
in 2.diftinct.24.homo in ftatu inpocentiz non
meruiflet, tentationi refiffendo @ fed in ftatn
nature laple mercmur, dum tentationibus
refittimus fergo.

4. Refpondeo cum Sanéto Thoma, quod
quantitas meriti pendet ¢x duobus, primoex
radice gratiz, & charitatis: fecundo ex quan-
titate, & perfectione operis meritorij . Quan-
titas , & perfeio operis meritorij duplex efl,
abioluta nimirum , & proportionalis , & po-
tefficontingere , ve opus ablolute maius alio
opere fit proportionalitér minas eodem ope-
re : ex.gr. vidua, que ve habetur Marcii2. &
Luc.21. mific duo minutain gazophilacium ,
abfoluré minus dedit , & fecir opus abfolute
minus , quamcazteri, fed proportionaliter de-
dit plus, & fecit opus proportionalitér maius,
quam cxteri, quiamagis eius faculratem (u-
perabat , idcoque Chriftus Marei y2. dixit:
Amen dico vobis s quia vidna bec pauper plus omni-
bus mifit » qui mifersnt in gazophilacium . Omnes
enim ex eo, quod abundabat illis, miferunt : bec verd
de penuria [ua omnia, qus babuit,mific totum viflum
Juum

5. Hoc fuppofito, San&tus Thomas po-
fit tres conclufiones . Prima conclufio efts
Efficaciora fuiffene opera bominis ad mevendum in
flaty innocentis , i attendatuy quantitas meviti cx
paric gratic , que tunc copiofior fuiffet , nullo obfta-
culo in natnrainuento « Videlur fupponcre San-
&us Thomas , quod Adam in ftatu innocen-
tiz, cum non haberet impedimentum peccati

* originalis,ac concupifcientiz,ac proind¢ iux-

ta difta quaft. 258, num.3 2. fc dupofuerit ad
gratiam fanétificantem peratum perfedtiffi-
mum charitatis, acceperit maiotem gratiam
fan&ificantem , quam accipiant in baptifmo
infantes , & etiam adulti . Poffet tamen des
hoc pun&o dubitari, & pofferaliquis exifti-
mare eos,qui per baptifmum regencrantur in
Chrifto, accipere gratiam maiorem, quam.s
accepiffent, {1 gencrati fuiffent ¢x Adamo in-
d nocen:



7w

nocente , intelligendo in hoc fenfu didtum
Apoftoli ad Rom.$.20. Vi abundauit deliffum,
[uperabundauit » & gratia .

6. Sccunda conclufio et ; fi confideretur
abfoluta quantitas operis, opera Adami ins
@atu innocentiz fuiffent cfficaciora ad meren-
dum , quam opera noftra.  Probatur: nam.s
homo in ffatu illo nafurz innocentis ,ac fang
habuiflet maiores vires ad bene operandum »
quam nos habcamus in ftatu natura lapfe , &
infirmz ; crgo feciffet opera abfoluré maipra,
& aftus abfoluté perfectiores -

7. Tertia conclufio eft: fi confiderejur quan-
bitas proportignalis , maior inucxitur ratio meriti poft
peccatsm, proper hominis imbecillitatem « Magis
enim cxcedit paruum opus polcfiatem eius , qui cum
difficaltate opevatsuys fed nosin natura lapfa exer-
ceinns opera meritoria.cum magna difficul-
‘tate ora ex-concupifcentia, & ex natur® 10-
firma debilitate ; Adam cxcreuiffer opera me-
ritoria fine vila difhcultate, fignidem habebat
naturam integram , & carebat concupifcen-
Lia ; ergo.

s, Circa fecundam conclufionem pofelt
dubitari , veriim fit verum , quod Adamins
{latu naturz innocentis , & integre per gras
tiam fanitaris habuiffet maiores vircs ad fa-
cigndos altus meritorios vite xierne, quam
in ftatu nature lapfe per grariam medicina,
lem habucrine de fadto innumeri Sanéti, ac
prafertim Martyres , ac proinde Adam exctr
cuiffer opera abloluté excelleniiera, quam de
falto exercuerint Sandi, prafectim Martyees,
S.Augultinus enim lib. de Corrept. & gratia,
cap.11.initio cSparans gratid Adami cii gratia,
guz dara eft Sanétis in natucalapla , dicit .
Quid ergo? Adama non babuit gratiam? Immd Vero
babuit magnam , fed difparem s ac paulo poft
concludit gratiam natarz laple eflc porentio-
rem , dicens: Proindé etfi non interim latiore
nang » weruntamen potentiore gratia indigent ifti « Si
gratiam habent potentiorem : ¢rgo maiores
habent vires, & pofluntexcrcere opera ablos
luté maiora, & actus abfolnté perfedtiores .
Capite ¢tiam 12. non multo poltinitium non
foliim gratiam medicinalem datam Sandhis in
patura lapfa prafert gratiz (anitatisdatg Ada-
mo in natara integra , fed ctiam viderur ope-
ra San@orum prafertim Martyrum in natura
lapfa ablolute praferre operibus, que Adam
potuifler exercere in Hatura integra , dicens 3
Maior quippé liberras eft neceflaria aduerfus tot &
tantas tetationes , qua in paradifp non fuerunt, dano
pc:'fbncmntm* Ml 5 dtqueﬁrm:m » UL CHt omtii-
bus amoyibus , tevroribus , ervoribus fuis vincatur hic
mundus « Hog Sanéform martyria docucrant. De-
nique ille Adam & tervente nullo , @ infupcr contra
Deiteryentis imperinm , libero wfus arbitrio non fle-
titin tanta felicitase s in tania non peccandi facilita-
te 2 ifti autem non dico tervente sxundo , fed feuiente s
ne ftavent s fieterunt in fide » cum videier ille bona
prafentia s qua fuerat velillnras » ifli futura , que ace
cepturi fuerant , nion videvent . Propter hzc fun-
damenta poteft problematice defendi veraque

|

De meritis Adami.

opinio , vel poffunt coneiliari, dicenda, quod
Adam in (tatu innogentiz habuerit maiorem
gratiam , & maiores vires ; quam regularitér
habeant homines in natura lapfa , ac proind¢
eius opera fuiffent ablolute maiora , & ctlica-
ciora ad merendum, & hoc foliim aferit San-
&Aus Thomas:at guidam viri Sanéhi, nimirum
Apoftoli , plures Martyres, infignes Confef-
fores, habent maiorem gratiam, & maiores
vires» quam haboiffet Adam, & ecxercent
opera ctiam abfolute gxcellentiora, ac meren-
tur maiorem beatitudinem fobRantialem ,
quam meriffct Adam ; & hoc folum afferit
S.Auguftinus.

0. Ad 1. concedo maiorem , & nego mi-
norem , ac dico falfum eflc, quod hominesin
natura lapfa accipiant regnlatirér maiorein
gratiam habitualem , quam acceperit Adam
n ffatu innocentiz . Ad probationem,diftine
guo minorem: nos magis indigemus gratidy
habirtuali ad merendum premium {ubftantiale
beatitudinis , quam Adam , Nego: magisin-
digemus ad quedamalia, concedo : & neg
confequentiam . Adam nen mious, quam
nos indiguic gratia habituali ad merendum
przmivm fubftanale begtitudinis , iguidem
gradus beatitudinis correfpogdet gradui gra=
tiz habitualiss ergo Adamo inmpcenti Deus
pon dediffer minorem gratiam habitualem
quam nobis peccatoribus. Indigemus qui-
dem nos gratia ad obtinendam remitlionem
peccati » ad refiflendum concupifeentiz, ad
fubueniendum natore corrupte , & infirme ,
ad quz Adam gratia non eguiffet in ftatu na-
turz innocentis , & integre. Rurlus Adam
innocens debuit habcere gratiam ad excrcenda
opera abfoluté maiora,& excellentiora, quani
nos regulariter in natura lapfa poflimus cxers
Cerg e

1c.  Ad 2.Lib.s.de Gratia, quaft.44. n.8.
dictum eft ad meritum vite eterne requiri dif-
ficultatem confiffentem in hoc, vt aduos fit
fupra vires naturz, ac proinde fupernaturalis,
fed non requiti, vt actus (it difficilis,& arduus

ex co; quiod procedat 4 potentia impedita ali= 4
quo impedimento potentiz adinndo , prop-.

ter quod adtus fiat cum labore , & molcftia 5%
fed actus Adami, licét non effent difficiles
propter impedimentum concupifcentiz,& in-
firmitatis ortz ex peccato , fuiflent {upernatu-
rales: ergo fuiflen: difficiles difficultate fuffi-
ciente ad meritum . Ditficultas ortacx caufa
extrinfeca , puta ex impedimento corncu-
pifcenti®, anger meritum arguitiug, in quan
tum eft ignum promptitudinis in voluntate,
qua conatur ad id , quod cft difhicile, quz
promptitudo oritur ex magnituditic charita-
tis, qu charitas cft pracipua radix meriti;
fed poteft contingere , vt aliquis maiori cha-
ritate , ac maioli promptitudine fuperandi
omnes difficultates , que poflent occurreres ,
faciat opus facile, quam alius faciat opus dif-
ficile propter impedimenta; ergo poteft cons
tingere , vt quifacit opus facile;magis mereas
tar,




el 1

»

Liber V. Quaftio CCLXVIL.

tur, quam qui facit opus difficile; ac proinde
opera Adami factafine vila extrinfeca diffi=
cultate: potuerunt effe ' efficaciora operibus

_noftrisfaétis cum difficultate;, ac refiftentias

concupifcentiz . Difficaltas tamen, in quan-
tnm eft paenalis ; & afflickina ; anget formali-
tér vim fatisfa®tinam, vt explicabitur fuo lo-
co. Videri poflunt qua de difficultate ope-
ris meritorij dixilib. 5. de gratia, quzlt. 14
nun.s. & fequent, & prztereanum, 17. K ¢
quent.

11. Ad 3. Refpondeo, quod vt didtum
eftquait.2s s.num. 13. Magifter in2.difts 24
cum alijs quibufdam docnit Adamum crea-
tum fuifle fine gratia fandificante , & iuxta
hanc opinionem affernit , quod Adam dum.
adhuc carebat grarnia,refiftendo rentationinon
meruit premium beatitudinis fupernaturalis,
ad quod meritum requiritur gratia fandifi=
cans. Sed ve diximus caderr quzf 258.Adam
fuit creatus cum gratia {anétificante,& faltem
obtineit gratiam ante lapfum : ergo refiffen-
do tentaticni, & aliaopeéra fupernaruralias
exercendo, potuit mercri przmium {uperna-
turalis beatitudinis : & quia habuit maiorem
gratiam fanificantem, quam cxteti homines
habeant regularitér in naruta lapfa , opera
Adami fuerunt efficaciora ad merendums »
guam opeta noftra, vt explicatum efl.

€De Dominio , quod homins cone-
niebat in flatu innocentis s ac
NAIIr e SBICITS .

QVASTIO CCLXVIL

Virum Adam in ffatninnocentie babuerit do=
mininm in cateva animalia y & in
emues alias creaturas -

S.Thons, qu.96. artels & 2.

: & An&us Thomas quzf. o6, defcendit
ad agendum de dominio , quod A-
damo conuenicbhat in ftatn innocentiz, ac
natul® intcgra «
uzritur igitur prima cum S. Thomaart.
1. virum Adam in{arn innocentiz animali-
bus dominaretur ?

Refpondet affirmatiné . Probat primo in
argumento fed contra. Nam Gen. 1. Deus
dixit : Faciamus bominem «d imaginem, ¢ fineilitu-
dinem wofiram , r prafic pifcibus mavis , & wvolati-
libus cgliy & biffijs , wniuerfgqueterra , omnignes
reptilisquod moucewy in terva: & paulo poft Deus
primis hominibus dixit: Dominamini pifcibus
waris, & wolatilibus celiy & vninerfis animalibus a
g1k MOHEBEUY TN LEVYE'y

763

2. Confirmatur: nam Genef: 2i habetur :
Formatis igitur Dominys “Dens de bumo cunélis
amimalibus terra., & wninerfis volatilibus jcgli 5 ad-
duxit ea ad Adam, vt widevet, quid wocaret eas fed
vtaduertit Chryfoftomus Homil. 14. in Gen,
fecit:-hoc Deus in fignum dominij s quod da-=
bat-Adamo;ergo . Verba Chryfoftomifunt.
Faitum antem boc, non wt difcamus illins fapien-

- tiam folum , fed vt [ymboluns dominij per nominuue

impofitionem cognojcatny .- Nam & borsinibus mos
eft'hoc faceves vt cum fernos emevint ipforum nomima
mutent . Pude & Adam infiruit, vt omnibus brutis-
tamquam domings nem na indae .

3. ‘Probat fecundo Sanétus Thomas ratio=
ne. Nam vt com eodem Sanéto Thoma qu.
95- attic. 2. diximus quaf. 259. & 260. ine
Adamo inobedientia eorum, qua debent effe-
homini fubieéta, fubfecura cit in poeenam .
peceati , per quod ipfe fuit inobediens Dea's
fed omnia animalia ratione carentia naturali-
ter debent effe fubiecta homini : ‘ergo ante-
quam Adam peccaret, omnia animalia ratio=
ne carentia obediebaut Adamo, ac proinde
Adam illis dominabatur. Minorem , quod

imirtmanimaliaratione carentia naruraliter;
finthomini fubic&a, probar Sandtus Thomas
tribus rationibus . ;

4. Prima ratio clt :’quod naturaliter ordi-
naturad vium alterius , natutaliter eft (ubie-
&um illi ¢ fed animalia rationc carentia natu-
raliter ordinanturad v {fum hominis: ergo na-
turaliter funt fubieéta homini.ac proindé hos=
mo nataraliter haber dominiom animaliom <
Probatur minor: nam ficut res ita ordinantur
in gencratione , vtimperfedtiora fint propter
perfeitiora, & forma imperfectior fit propter
formam perfe@iorem , ficita ordinantur ins
viu; vt perfectiora debeant vii perfedtioribus,
vt patet inductione: nam plante vtuntur ter-
ra,ita vt ex ea fumant alimentum : animalia
vtantut,& alantar plantis : homo vtitur anj-
malibus : fedid , quod poteft vii aho iuxtas
fuam voluatatem, & ad proprium bonsmos ,
habet domininmin illnd ¢ erge homo habet
dominium in omnia animalia ratione carco=
tia. Hincinfertur ratio , quare licet plant®
naturaliter vtantur terra , & animalia vtantur
plantis,;tamen nec plantz habeant dominium
terix , nec animalia habeant dominium plan-
tarum , & tamen homo ita poflit vri bratis
animalibus, vt habeat dominium illorum. &
Ad dominium enim requiritur poteftas vtens
dialio, acdc eo difponendi iuxta. {fuam vo-
luntatem : fed plantz, & brataanimalia, cum
careant ratione, & voluntate,nulla re poffunt
vti;difponendo de illa iuxra fuam voluntat€ ,
homo autem vtpoté preditus ratione) & vo-
luntate poteft vti animalibus , difponendo de
illis inxta foam voluntatem :crgo. IdcoAris
Roteles 1. Polit. cap. 5. docuit ; quod venatio
fylueftrium animalium eft quoddam bellumo
juftom, & natutale ,quia per cam homo vins
dicat {ibi quod eft naturaliter fuum .

s« Secunda ratio eft : Diuina prouidens

Ddddd 2 tia




764
tia ordine quodam inferiora gubernat per
faperiora > & ca , qua rationccarent, per
ea, qua ratione funt pradia : fed ho-=
mo per rationem , per quam eft ad imagi-
nem » & fimilirudinemn Dei , fuperior eft ani~
mahbus ratione carentibus: crgo animalias
rarione carentiadebent effe (nbie&ta guberna-
tioni hominum, & cum homo poffit-illis vti
ad bonum ipfius hominis, habet in animalias
dominium proprictatis.

6. Tertia ratio eft : Homao hahet prudens
tiam vniuerfalem, qua el ratio praciica des
omnibus agibilibus s animalia -autem ration¢
carentia ‘participant folum  aliqualiter pru=
dentiam , in quantum per paturalem zftima-
tionem apprehendunt convenientiam quo-
tundam aétuum parricularium , puta conue-
pientiam faciendi nidos ; alendi filios &c. fed
quod eft per participationem debet fubdiilli,
quodeft per effentiam : ergo. Confirmatur :
namquia vir paturaliter e} prudentior mu-
licte , & adultuseft prudentior pucro, ma-
tier ‘namraliter debet effe fubieta viro » &
pucri naturalitér dcbent effe fubiectiadaltis
ergo a fortiori, quia bruta habent folam
quamdam imperfedtam rationem prudentia,
debent nataraliter fubdi homini, ‘qui eft {im:
pliciter prudens .

2. Ex di@is infertur naturaliter homini
conuenite aliquod dominium in bruta ; idee-
que tale dominium,, etiam poft peceatum,
in homine remanfific . Tres enim rationes
Sandli Thoms, ac prefertim prima, probant
domininm natorale , & naturaliter confe-
quens ¢x iplisnaturis hominum, & bruto,
rum animaliom , ideogue etiam Ariftoteles
ilind cognouit «

8. Opponi poteft : dominium exercetur
per imperinm , ac praceptum. fed imperium,
ac preceptum non potelt exerceri nifi in ea,
quz rationc funt pradita ; ergo non datur do-
minium io animalia irrationalia ..

Refpondeo, diftinguo minorem : impe-
rinm , & prEcepium morale poteft exerceri
{folum in ¢a, que rationc funt pradita, con-
cedo: imperium , & pr&ceptum pure phyfi-
cum, pego . Imperium morale ; ac:morali-
tor obligans folam poteft excrceri in €a, qua
ratione lunt pradita : imperium puré phyfi-
cum quadam {peciali ratione poteft exerceri ,
& de faGo exercetur in animalia etiam irratio-
nalia , eo pacto ;quo de fadto domini impe-
rant fuis canibus, qui eis fponte obediunt, &
paftores imperant fuis gregibus. Vt enim_
ad uertit Sanctus Thomas in boc art.1: qu.96.
in refp. ad 4. Omuia animalia babent quamdam

participationem prudentia ; ¢r wvarionis fecundum
«flimationem narurzlem 5 ex qua: contingit 5 quod
grues fequunsur ducem > e apes obediunt vegi s

9.  Sed hincoritur fecunda quafhio, & du-
bitatur; ¥erum Adam in ftace innocentiz ha-
bueritin «catera animalia ex fpeciali Dei be-
neficio aliguod mainss& fupernaturale domi-
ium ;quod peccando, {ibi,& nobis amifert.

Dec Dom

inio Adami.

Refpondeo affitmatiuécum Suariolib. 4
dc opere iex dierum, €aps16.NLOLLO:

Probaturznam vt loguitur Sanctus THo=
mas hac quaft. 9. ad '3+ Tune; hoe eftin ffatw
innocentie, omnia animializ per) fe ipfa bomini
obedsiffent 5 ficnt nune’ quedarm domeftica i obes
diwng s fed naturaliter, ac defado polt peccas
tuayanimalia prafertim fera , 8 fylucfiriapus

- ta leanes ; lupl, ferpentes , mafce &¢. nons

obedivat homini per fe ipfa, ac velutifponte ,
ficut canes obedinnt dominis fuis: ergo . Con=
firmatur, & explicatur: Nam de facto licet
liomines ird habeant dominium ~omnium_s
animalium » vt poflintca per vim:; & dolum
veluti quodam belloiufto fubyecere, tamens
non habent illa (ibi fponteé ebedicntia, fed
experiuntur inobedicnria, & hoftiliter etiamy
repugnantia, ac fepe ledentia, vulneraatia ,
interficientia &c.fed in flatn:nnocentiz {pon-
t& obedicbant Adamo, nec vaquam repugnal-
fent , aur illum lefiffent: crgo Adam antes
peccatura maius habuit dominiumin aoima-
lia,quam nunc polt peccatum habeamus :
fed illnd maius dominium non crat*homini
nataraliter debitum »ac proindé non naturaie,
fed fupernaturale, & cx fpeciali Dei beneficio
fllidonatum: ergo .

10: Confirmatur : nam ex dictis quzft.
259. In.Adamo aate peccatum pars inferior
erat perfecté (ubiedta fuperiori, ita vinune
quam illi repugnacer, & hec peifeta fubie-
&ionoa erat homini naturaliter debita, fed
crat donum I‘pecmlc , & (upernaturale : ergo
propettionaliter bruta debuerunt effe perfe-
&é fubie®ta Adamo , & talis perfe@a fubie-
&io fuitfet humanae nature indebita, & do-
num f{peciale, ac (upernatarale, Addo,quod
hoc donum erar quadam pars iuftitiz origi-
nalis , qug confiltebar'in hocs yrguandia A-
damus erat perfe&té fubieftus , & obediens
Deo, inferiora eflent fubiedta fupegioribus ,
acrationi, vt explicatum eft quait. 260. fed
animalia bruca funt inferiora homine s ergo .
Si vero queratur, in quo confifferet hecpers
fe&a fubicétio, qua bruta animaliaobediebant
homini , dico, quod confiftebat in fpeciali
quodam inftin&tud Deo brutis imprefio ad
obediendum homini, cumque non ledendi,
proportionali inftinctui » quo canes obediunt
domunis (nis , & in perfedta quadam Adami
fapientia, qua fciebat brutis imperare inxta.
eorum inftinctum. Videtur autem Deus, dum
vt narratut Gea. 2. Formatis de bumo cuntfis ani=
malibus terie, O wninerfes volasilibus celi 5 adduxit
ea ad Adam, vt videret,quid wocaret ea, imprefiifie
cun@is animantibus hung mttinctum, ficar
Adamo infuderat (apicatiam ; qua poflet ani-
malibus pemina imponere €orum NAUDS ac+
comedara, illifgsimperareiuxea corum taft:ne.
<tum . De hoc iaflinéd g pofluntintelligl vets
ba illa Ecclef, 17, quibusde Deo dicitur & Po-
Jure zimavem dllins 5 hoc eft Adami fuper.omncns
cargem ., 10 guantam, fcilicet fecit, vt omnia
aiimalia reuererentur,& rimetent homingo,

tan-




LiberlV. Quaftio CCLXVIL

talquani fijum dominum . Proportienaliter
DCUS » quiavoluitcuadta anim ilia i arcis
fpeciali quadam obedientia ¢ffe fubiedta Nog,
dedit animalibus fpeciales inftin@us , quibus
accedetent ad Noein area, ac Noe infudit
fpecialem fapientiam i qua feiret brutis ime
perare , inxta corum inftindus, Videri potelt
Suarius lib. 3. de Opere fex dieram  £aps 16,
num. 10. 3%

1. Potet opponi . Augultiaus lib. 9. de
Gen. ad litreram dicit; quod mmifterio Ans
gelornin animalia funt addudta ad Adam, Ve
cis nomina imponeret; fed i Deus animali-
bus impreffiffer intin&um fponté accarrendi
ad hominem, non fuiffer opus » vEad eampad-
ducerentur minifterio Angelorum; ergo

Refpondeo ex dodrina Sancti Thomein
véfp. ad 2. quod licet’ Adam poffer{uo-impe-
110 fenfibiliter} exprefio animalia in.cerra di-
flantia exiftentia ad fc aduocare , ita vtilla fic
aduocata fponte accurrerent , NON tamen po=-
terat animalia ita diiantia , vt non poflent
figna fenfibilia perciperé, ad {¢ aduocare , ifa
vt ad illum accurrerent: ergo vt ftatim omnia
2nimalia ex omnibus locts ad Adamum con-
gregarentur, conteniens fuir , vt Deus vicre-
tur minifterio Angelorum. Vit enim loguitur
San@us Thomas, In (ubiefos multa potefi facere
fupevior poteft, que non poteft facere inferior. Ange-
lus autem eft naruraliter fupervior homine «

12. Quaritur terio, virum Adam, alij-
que homines in ffatu innocentie indiguifient
animalibus ad aliquem vfum , & ad quems
vium indiguiffent ?

Refpondeo ex San&o Thomahocart. 1.
quzt. 96. Duod bomines in flaru innogentia non in-
digebant animalibus ad neceffitatem covporalem > nes
qus ad tegumentum, quia nudi erant, @ nen erube-
fecbant, uullo inflanze inordinara coneupifcentiz mo-
2u; neque ad cibum,quia lignis paradifi vefeebantur ;
weque ad vebiculum,proptercorporis vobur 5 indige-
bang tamen eis ad fpistnaleny cognitionem fumendam
de naturis eorum, quod fignificatum eft per hoc, quod
Deus ad eum animalia adduxit, vt eis nomina impo-
HEYEE, qu& COYHM BAturas defignant .

15. Quzriturquarto, virum ante pecca-
tum inter aliqua animalia daretur naturalis
difcordia, & inimicitia, puta inter lupum, &
ouen &c.

Refpondet Sanétus Thomas in tefponf,
ad 2. ;”?\god quidam dicunt, quod animalia; qug nung
funt ferotias & occidant alia animalia s in fate illo
fuilfent manfucta s non folum circa bominem ;5 fed
etiam circa clia animalia . Sed boc efft omnind trra=
tionabile . Nonenimper peccatym bominis natura
animalium eft mutata y vt quibps nunc naturale eft
comedere aliovum animalium carnesstunc vixiffent de
berbis,ficut Leones, & faleones &c. Fuiffes ergonas
tuvalis difcordia inter quedam animalia .

14, Opponitur: qu [unt naruraliter dife
cordia.non conuenienter eidem {ubijciunturs
ergoanimalia nataraliter difcordia inconue-
nicater fubieta fuiffent Adamo .

Refpondeo, negando antecedens : nam

765

{icut omnia naturaliter contrarias & difcor-
dia fubijcinntur vai Deo, qui fua prouiden-
tia vtitur eorum contrarieratibus,& difcordijs
ad bonum vaiaerfi, ficpowmerunt fubijci hos
mini, quiveDei Minfter, & dinina proui.
dentiz exccutor, vieretur illis in ordine ad fi-
nesa Deo intentos » Confirmatur ; nam ho-
mines etiam de facto in ftatn natura lapfe do:-
minantar animalibus domelticis,difcordibus,
puta camibus, & felibus; falconibus , & galli-
nis, ac falconibus dant gallinas in cibum ,

15.  Quanturquinto , virum Adamo da-
tum fuerat dom:nium {nper omnia animalia,
awllo cxcepto? 3

Refpondee Theodorctum quzft.20. ins

Gen. exidimafle quadam animalia non fuiffe.
creata propter hominem , ac proinde-corum
dominium Adameo non fuiffe datam » Con-
cludit - Now domiuatur igitur bomo cete illis gran-
dibus, neque beflysyqua fortaffe ab initio rion proptey
ipfuwm creata funt . 3

16. Reijcitur heecopiniod Pererio lib. 4.in
Genelim , 4 Suasio lib.3.de opere fex dierum,
cap. 16. num, 3. & ab- alijs communiter .
Primo enim Scriptura pluribusin locis figni-
ficat cuncta omnino animalia {ubieta failfes
homini. Nam Gen, 2. Deus dicitiiFaciamns bo»
winem ad imaginem, 7 fimilitudinems noflram , &
prafit pifcibus maris , & wolatilibus cgliy & befijs ,
wniuerfeque terre 5 omBIZNe reprili , quod mouetur
interra : fed {ub pifcibus maris, volanlibus
«celiy beftijs; vninefaque terrd, omnique re-
puli, guod mouetur in terra, comprehen-
duntur omnia omdino animalia , etiam cete
grandia , qua continentur {ub pifcibus maris:
ergo.Ecclefiat. 17. de Deodicitar: Dedit illé,
hoc eflt Adamo poteflatem corum , qua funt fupey
tervam . Pofuit timorem illins fuper omnem carnem ,
e dominarus cft befliarum s @ wvolatiliym . P{3l. 8
Dauid Deum alloquens dicit : Confituifti enm
fuper opera manunm tugium « Ownia fubiecifti fub
pedibus eins - lacobus cap. 3. fuz Epilt. dicit
OQmnis natura beffiscum, O wolacynm, & [erpentii,
& caterorum domantuys & domita funt @ natura lu-
tands CIZ0 =

17. Secundo reljcitur ratione defumpta
ex Auguftino lib. rg.de Gen. ad litteran,cap.
14.& ex Bafilio Hom. 10. in Hexam.Nam ho-
mo emaibus illis animalibus dominatur,qua
poteft phyficé;ac meoraliter capere, domare ,
manfuefacere , & interficere , acin fuos vius

conuertere ; fed hac omnia homo pote(t phy-
fice, & cum effectu,ac moraliter,& licite exer-
cere in omniaomnino animalia , etiam in ce-
te graadia, feu balznas, a¢ de fatto exercet, vt
conftat experieniia : €rgo »

18. Queritur fexto cum SanGto Thoma
art, 2.qu.96. virum Adamo datum fuerit do-
miniam noa folam animalium, fed ctiam
aliarum rerum ?

Refpondet San@us Thomas; quod Ada-
mo datum fuit dominium omnium aliarum
rerum creataruim , exceptis Angelis » Probat
Sanctus Thomas: nam quandoguidem in ho-
mine




766
minequodammodo funt omnia, propottio=
maliter haber dominium corum , que funt cx-
trafe , ac haber dominium eorum ; quz funt
in ipfo homine : fed in homioe ratio non eft
fubieQa domiuio, fed eft domina ceterorun,
quz funt fubicétaipfi rationis ergo homo
non habet dominium Angelorum y'quifunt
sationales; fed habet domininm omnium alia-
yum rerum creatarum, ac proinde ficut inhos
mine, qui eft microcofmus , hoc eft mundus
paruus, ratio eft domina, cerera funt fubieta
dominio rationis , fic in macroco(mo , feu
mundo magno,creature tationales funtdomis
nz,czteraautem funt fubieda dominjo crea=
turarum rationalium.Addit Sanétus Thomas,
quod proportionile dominiun homo habet
inea, que {untextra (e, ac habetin ca, qu=
funt in ipfo homine . Explicatur propofitio «
In hemine quatuor pofluntconfiderari . Pri-
mum eft ratio, in qua homo conuenit cum_
Angelis.Secundum funt vires fenfitinz, Jins
quibus conuenitscum cetéris animalibus o
Tertium funt vires naturales , ac vegetatinz,
in quibus conuenit cum plantis . Quartuma
eft ipfum corpus;in quo conuenit efiam cum
rebus inanimatis . Ratio in homine eft do-
mina, & non eft (ubie&tadominio: ac pro-
pottionaliter Angeli, cum quibus homines
conueniunt in ratione , non (unt {fubiecti
dominio hominum . Concupifcibili 5 &
irafcibili ; que‘aliqualiter obediust, ratio-
ni, dominatur ratio , imperando : & propor=
tionaliter animalibus irrationalibus , quz ali-
¢qualiter percpiunt imperium , Adam domi-
rabatup,imperando. Viribus naturalibus, ac
vegetatinis , ac corporibus inanimatis, quz
nullo modo percipiuntimperivm , ratio do=
munatur, non imperando; fed illis vrendo:ac
proportionaliter Adamus plantis , & cor-
poribus inanimatis dominabatur , non impe-
rando, {cd abfque impedimento vrendo eo-
rum anxilio . Eft igitur homo dominus etiam
corpotum ceeleftium , qua creata funt pro-
pter heminem , quia licét non poflit eorum_s
curfus mutare, vtdicit! Dionyfius epift. ad
Polycarpuni,tamen poteft ecorum ausxilio vti,
eo pacto, quo vtitur multipliciter luce,& alijs
coeleftibus influentijs.

19. Addoex Suario lib. 3.de opere fex
dicramjcap.16.num.7.quod homo per ratio-
nem eft capax etiam dominij, tum proprie-
tatis, tum iurifdictionis in catcros homines .
Ratio eft , quia homo per rationem non fo-
lum. poteft difponere ; & ordinare qua {pe-
&antad animalia bruta, fed enam qua fpe~
&tant ad alios homines,eifque imperare;tum »
ad bonum ipferum;tum ad bonum proprium
imperantis: ergoeft capax obtinendi domi-

' nium tum proprietatis, tum jurifdictionis in.
alios homines, vt conftat etiam experientia ,
& miagis explicabitur quaftione fequenti .
Imo homo eft capax dominandi:ctiam Ans
gelis ; ac de fadto Chriftus eft Dominus Ans
gelorum juxta doérinam Apotioli, qui ad

De Dominio Adami.

Hebr. 2. docet etiam Angelos effe fubiectos
Chrifto, ac de Chrifto {pecialiter exponit il=
Iud Pfal. 8. Conflituifti enm [uper opera maniumi
suarum : omnia [ubiecifti fub pedibus eius 5 & addit.
It ¢o enim, quod smnia &3 [ubieeit , nibil dimifit non
fubiectum ei . Confirmatur : nam vt idem Apo=~
ftolus dicit 1. ad Cotinth. 6. Argelos indicabi-
yusé (ed munus indicandi (pectar ad domi-
ninw iurifdi@ionis : ergo homines beati ha-
bebunt dominium iuridi&ionis in Angelos
malos; ac ex proportionali ratione pofiunt
in eos obtinere etiam dominium proprictas
tis .

QVAESTIO CCLXVIIL

Virum omnes homines in flatu innosentie
fuifsent aquales  vel vnus bowmo
alreri dominaresar ?

S. Tho.quaft. 66. artice 3. & 4.

1. Reiculo tertio querit, vtrum inflais
innocenti® , ac naturz integre cm-
nes homines fuiffent zquales ;¢ vel potius alis
quainrer eos fuiffet inequaliras?
Refpondet, quodproculdubio in ftatu
innocentiz , ac naturz integra aligua inter
homines fuider difparitas » Probat. Primo
enim fuiffet dinerfitas fexuum; fine qua non
potuifiet dari naturalis generatio & fed maseft
perfettior feemina: ergo . Secundo data fuif=
et ingqualitas xtatis . Neque enim tunc ho=
mines fuiflent fteriles, fedaliqui ex alijs na
feerentur, ac proindé filij fuiffent ivniores pa=
rentibus. Tertio inijs, qoz ad animam {pe-
&ant , homines fuiffent inzquales quoad
{cientiam, iuftitiam, & virtutes morales.Nam
homines non operarentur ex neccflitate, fed

ex libero arbitrio s acproindé vnus magis .

quam alius,incumberet fcientijs, ac virtutibus
acquirendis , ac inequaliter in rerum cogni-
tionesiuflitia, & virrutibus moralibus profi-
cerent . Quartd fuiffent eriam inzquales in
ijs, qua fpc€tant ad corpus. Nam corpus hus
manum non fuiffet omnpind exemptum fd le-
gibus naturz, cum ctiam cibis hominom vita
fuftentarctur : ergo ex diver(a acris difpofi-
tione , acdiuerfo firu (tellarum aliqui gene-
rarentur robuftiores ,pulchriores , & mulius
complexionati , quam alij , fed ira vt nemo
haberet defe@um aliquem confiftentem in
priuatione perfedtionis debita, ac proindé ne-
mo fuiffce coecus,furdus,clandus,mutus,ggro-
tus &c. Tales enim defedtus repugnant perfe.
&ioniillivs farus.

2. Probat fecundo in argumento fid con-
tra »Nam vt dicitur ad Roman.13. 94 4 Deo
[funt, ovdinata funt 3| {ed vedicit S, Auguftinus
lib. 10+ de Ciuit.cap. 13. Ordo eff parinm , difpa-
rinmque vevum [ma cuique loca tribuens difpofitie :
ergo ordo creaturarum includit gquandams

difpa-

oA

-~

(i




-

P

Liber 1V. Quaftio CCLXVIIL

difparifatem , & inzqualitatem, ac proinde
homings in {tatu nature integra ordinaren-
tur fecundum quandam difparitatem, & ing-
qualitatem , que non dedeceret perfectionem
illius ftatus. S. Gregorius igitar in Paftorali
P- 2, cap. 8. dicens , quod wbi non delinguimus,
omues payes [umus excludic folum dilparitatem;
& inzqualitatem oream ¢« Peccaro, 0oa aus
tem alias difparitates, & saggaalitates, que
non {uppeauynt peccatum, fed conducuntad
perfedtionem vojuerfi.

3. Infertur primo juxta dofrinim San@i
Themz in refp. ad 3.quod caufainzqualita-
tis in {tatu natucz integra: potuillet dari , ium
€x parte Dei, rum ex pacee naturz » Potuiflet
guidem dari ex parte Dei,aon q1id€ vt quol-
dam punirct, alios prezmiarets ( nam logui-
mur de inzqualitate prescedents omaia meri-
1d, & demerita ) fed ve quoldam plus, quof-
dam minus (ublimaret , vt pulchrimudo ordi-
mis magis in hominibusreluceret . Potaiflet
ctiam dari cau(i in@qualitatis ¢x parre natura,
figuiden potuificr grivi ex diner(a acris difpo-
fitione, & ex drucifo fita ficllarum &¢. vedi-
dtum.elt num. 1.

4. Infereur fecundo iuxta dodrinam ciul-
dem Sandi Thomz in refponf. ad 2. quod ta-
lis inzqualitas non impediret , fed potius au-
geret mutnd dile@ionem, qua cum fit vineu-
lum pacis, deberet inter homines ¢ffe maxi-
ma in {acu natare integre . Ratio cft, quias
ingquaies aliquande naturaliter magis fe mu-
tuo diligunt, gquam zquales . Ex. gr, fiatres
inter fe comparantur vt zquales, Parer, & Fi-
lius comparantur vt inzquales, & tamen con-
naturaliter pater ;. & filius magis fe mutug di-
ligunt » quam duo fratres. Aqualitasigitar
elt per {¢ caula mutnzx diletionis , qua duo fe
qualiter diligant, iuxeaiflad Eceletiaft. 13-
Omue animwal diligit fibr fimile ; fic & omnis homo
praxin‘mmﬁ!:i. Atquedam inzqualitas, puta
qug datur inter patrem , & filium , poteft efie

© gaufa, vt magis {e diligant, quam qui propter

zquulitatem fc diligunr zqualiter, eo pacto,
quo Pater,& Filius {¢ mutuojdiligunt inzqua-
liter, fiqguidem Pater naturaliter magisdiligit
filinm, quam diligatur 4 filio, & tamen Pater,
& Filius magis fc mutuodiligunt, quam duo
fratres , gui naturaliter fe diligunt 2quali-
ger,

. 5+ Articuloquarto quarit, virlim in fatu
innocenrie , ac nature integre vaus homo
dominatus faiflet alteri honuni.

Refpender duplex effe dominium . Priv
mum ¢t dominium proprictatis oppofitim.s
feruitutiquod exercetur in feruos: fecundum
cft dominium inrifdiGionss , quod exercerar
in liberos . Quiavero ex Ariftotelc initio me-
taph, fernus per hoc differt d libero , quod li-
ber el gratia fui, feruns autem ordinatur ad
alium ;dominium proprictatis eft poteftas
aliam homiaem erdinandi, illique precipiens
¢1 ad vtiliratem dominaotis » ac prcipicntis ;
dominium autem urifdiGionis eft ‘potciias

767
alium hominem ordinandjillique pracipiens
di ad bonum fubic&i .

6. Hoc {uppoefite, Sanétus Thomas ponit
duas conclufiones. Prima conclufioelt: in
ftatu innocentiz non data fuiffec feruitus , ac
proindé nen datum fuifler dominium pro=
prictatis , .quo vans homo dohinaretur alte-
1j ia bonum ipfius dominantis, Rarioeft,
quia cum homo natuealiter (it gratia (ui, vio-
lentum illi eft jca aleti fubdi, vt ordinetur ad
bonum deminaniisy{ed omne violentum cau-
fat trittiriam ; ideogue feruitus homini natu-
raliter difplicet; ja (atu autem innocentie
homo nou paflus fuitlfer quidguam violen-
tum , & quod naturalirer afferat eriftiriama 3
crgo in ftat innocentiz non fuiffer feruitns,
ac pragwnde nec dominitn PrQprictatis s q*ﬂcd
exercetur in feruos. Conficmatur: nam hiber-
tas.clt vaum ex pracipuis bonis conuenienti-
bus narure humanz ; fed lroc bonum homini
non defuiffet in ffatu jonocentiz , in quo ex
S, Auguttino lib. 14. de Ciuit. cap. 10. Nibil
aberat, quod bona wolantas cnpere poffet: ergo. Vit
igitur dicte idem Auguftinus lib. 19. de Cinit,
cap. 15. Hominewr rationalem ad imaginems [uam
falfum non wolnir Deas nifi ivrationalibus domina-
¥i s non hominem boming , [ed hominem pegori, da-
minio npmirln prapricratis , veexplicatym,s
eft. Scruitus autem intradudta el polt peccas
tum, & conditic feruitutis iure intelligitue
impofita peccatori;, vt dicit Auguftinus
lib. 19. de Ciuait. cap. 15. & [ubdit . Proindé
nufquam in Scriptura legivans feryum antequam boc
wvocabulo Noc tuflus peccatum ﬁI:j windieret . No-
men igizur ifiud culpa mevust, won natura .

7. Sccunda conclufio elt : dominium ali=
quod iuridictionis, quod cxercetur in liberos
in bonum fubditoram , fuiffet in ftatu finno-
ceatie , ac-nature integre . Probatur primio:
nam homo naturaliter eft animal fociale, ac
proindc homines in (tatu innocentiz fociali=
tervixiffeas; fed ad vitgam focialem multoram
requititur, ve fic aliquis prafidens , qui intea-
dat bonum comnigas , multi enim intendune
multa, & vaufgeilgae inteadit proprium ba-
num, vagsautem intendit vaum , ac proindé
ad vnam (ocCieratem requirityr vaus, quiin-
tendat bonum commuae illins , quod eft
vnum ; ergo.

8, DProbatar fecandos nam effet incanue.
nicos; vt {i quis alijs emineret fcientia, & in-
ftitia, non veeretur illis in vtilicatem aliorum,
iuxta illad 1. Petri 4. Foufquifque gratiam, quam
accepit in altevutrum adminifirantes ; erzo cqnue-
niens effer , vt qui alijs excellerer (cientia, &
virtute, alijs prefideret ia ordine ad bonum.,
communc, IdcoSandtus Augultinus lib. 14.
de Trinit. cap.14. dicit, quod iufli non dominan-
di cupiditate imperant s fed officio confulendi s nee
principandi fuperbiasfed prowidédi mifericordia. H oc
naturalis ordo prafcribit:ita Deus hominem condidits

0. Probatur terrio s nam vir eft caput mu-
lieris , vt docet Apoftolus ad Eph. 5.1dcoque
ad Colofl:3, monct, yt mulicr fubdita fic vgo,
quo




768 Dezqualitate

quodidem monet Petrus Epiff. 1. Cap. 3. fed
jus viri injvxorem, ac- Patris in Filios eft na-
turale,, & et ncceffarium ad gubernarionem
familiz ; ergo hoc ius, quod elt quoddam do-
mininm, datum foiffet ¢tiam in fatu inno-
centiz , ac Nature Integre «

10. Opponitur. Genel. 3. in poeham pec=
cati dictum eft : Sub vizi poteftate eris, & ipfe do-
minabituy tuiz €rg0 ante peccatum muliernon
fuiffer fubdita viro.

Refpondeo, quod mulier antef peccatum
fuiffer fub poteftate folim diredtina , non au-
tem coercitiua virhac in pecnam peceaticons
flituta cftt fub poteftate ctiam coercitina viri,
Haxc do@rina defumpra eft ex S. Augultino,
qui lib. 1 1. de Genel. ad litteram cap.37.dicif,
illis verbis, Sub wiri poteflate eris, fignificatam
faifie feruitutem quandam cuinfdam condi-
rionis potius ; quam dile@ionis, atque in hoc
{enfi maritum haber¢ dominium in vxorem ,
guod nen meruit natua, fed culpa. Ruper-
tus autem lib. 3. in Genef> cap. 21. aducrtit
Deum pon folum mulieri dixifle fub wiri pote=
Rate eris; fed etiam addidiffe; o ipfe daminabi=
tur tui, quod aliquid amplius indicat,aimiram
dominium coercitinnm .

11. Probatur quario: pam vt arguit San-
&us Thomas in argumento  fed contra , condi-
tio hoiinum in flatu innocentiz noan fuiffct
perfe@ior conditione Angelorum; fed in An-
gelis aliqui prafunt , aliqui fubfunt, vt cum
Dionyfio, & Santo Thoma diximus qu.199.
& 200. ideoque datrin Angelis ordo Prin-
cipatuum, & Dominationnm : ergo &¢.

2. -Infertur cum Suario lib. . de Operes
{cx dierum; cap. §-num. 16. quod ficut in fta-
tu innocentia non fuiffer fervitus » fic neques
fuiffer famulatns, quo dominns iniperat fa-
mulo mercede conducto s quifamulus nono
{it {eruus , fed liber. Ratio cft, quia poteftas
domini in famulum ordinatur in bonuin
domiri : ergo famulatus non deceret. perfe-
&ionem ftatus innocentiz . Confirmatur :
nam nullus homo fit famulus alterius, nifi
propter indigentiam , vel neceffiratem huius
vite mortalis; fed in ftatu innocentiz nons
effet talis indigentia : ergo &c.

13. Pro maiori explicatione doftrine tra-
ditz proponenda funt , & foluenda aligua du-
bia . Quzritur crgo primo, vtrum in fatu
innocentie daretur aliqua focictas, & com-
munitas?

Refpondco affirmatine cum Suario lib. 5.
de Opere fex dierum, cap.7- sim. 1. & 2. Ra-
tio eft , quia vt docer Ariftoreles lib. 1. Polit.
<ap. 1. prima focicras homint naroralis etk
qua mas coniungitur feeminz contradtu ma-
trimonij ad filiotum procreationem & fed pro-
creatis filijs ; augetur hacfocictas ; in qua pa-
ter habet naturaliter dominium dire&iuom s
crgoetiam in ftatu innocentiz daretur do-
mus , ac focietas domeftica, in gua paterna~
suraliter haberet dominium dire&ivum vxo-
zis ; & filiosum « In natura lapfa ad perfeétam

focictatem domeflticam , requiruntur etiam
ferui, vel famuli, quia muleis indigemus . At
in ftaru innocentiz hominibus omnia przfto
effent ad fuflentationem vitz > ideogque no
indigerent feruis, acfamulis, & fernit
famulatus dedeceret illum ftatum, vi ¢
eft num. 6. & 12. ergo focictas dometfl
includerer fecundario {ociet
feruo, vel famulo .

14, Quritur fecundo , vtram in flatn in=
nocentia daretnr focietas pagi , & qualis
cfict?

Refpondeo affirmatiué . Probatur. Ve
cniim 1. Polit.cap. 1. docet Anftoreles, mul=
tiplicatis filijs , & nepotibus, multiplicantar
familiz, qua connaturaliter fibi parant plurcs,
domos propinquas habentes inter fe aliquam
focictatem : fed plures domus propinquz
conflituunt pagum , ey parunam quamdam ,
& imperfeftam ciuitatemy , & focictas ‘plu=
riuay familiarum habitantium domos propin-
quas ¢t {ocietas pagi : ergo etiam in ftatu in-
nocentie daretur focietas pagi, ac valde con-
nataraliter pater prime familiz haberet pote-
fatesi ditedlivam ceteraram familiarnmy .

15, Quajitur tertio, virum in ftaru inno-
centiz darcrur focietas ciuilis, ac politica;, ac
ciuitas perfedta, velregnum ?

Refpondeo affirmatiué cum Suario lib. 5.
de Opere fex dierum ; cap. 7. num. 6. qui pro
hac fententia citat etiam Caictanuim 10 com=
micnt. art. 3. & 4. quait. 96. Lipomanum ins
catena Genel. cap.g. & Pererium lib. 4. ins
Genef. difput. de imperiot hominis . Proba-
tur: nam ex proporticnalibus raticnibus , ex
quibns in natusalapia vicra domos, & pagos
datur ciuitas , & focictas ciuilis,, etiam 1n fta=
tu innocentiz debuiffet dari ciuitas , & focie=
tas ciuilis : ergo . Probarur antecedens. ldeo
cnim in natura lapfa vlrra domum,& pagum
datur ciuitas, & focietas ciuilis , guia focietas
domeflica, & familiarum conftitacntium pa-
gum cft imperfedta, & infufficiens ad beng vie
uenduni;vi conftat experientia, qud videmus
in domibus, & pagis plurima deefie; ac pro-
indé debet conftitui aliqua focictas perfediasy
& fufficiens , qualiselt {ocieras cinitatis , ac
regni: fed criam in flatu innocentiz focietas
domi , aur pagi cfict proportionaliter infuffi-
ciens: ergo . Probatur, & explicatur minor,
Nam licer in ftaru innocentiz focictas ciuilis
non ¢flet neceffaria propter indigentiam cor-
poram , vel defenfionem ; fiquidem omnias
ad vitam conferuandam prafto cffent, ac nul=
la darentur bella, fed perpetna pax, & tran=
quillitas , ramen cflet neceffaria ad tudivm
fcientiarum 5 vt doctiores minus doctos in-
firuercnt, ad exercitium virtutum prefertim
ad alterum , ad jucundam vit® communica-
tionem , & ad pluraalia. Corfirmatur:ins
Angelis enim beatis datur focietas, in gba.
aliqui prafunt, aligui fubfunt , & communi.
cant fibi muruo per a&iones hicrarchicas, &
haac perfedtam locictatem Angelorum San.

étus




LiberIV. Quaftio CCLXIX.

&us Auguftinus in libris de Ciuitate Dei vo-
cat citiitatem , ac Scripturz {zpiffimé vecant
regnum coelorums ergo ctiam inter homines
in ftatd innocentiz deberet dari focieras per-
fe@a ciuilis, per quam f{ibi mutuo communt-
carent , & aliqui precflent,aliqui fubefleat, &
hac focietas conftitieret cinitatem 5 vel re-
gnum &c. Deberet etiam dari perfecta focie=
tas ccclefiaftica in ordine ad finem, & religio-
ném fupernaturalem’,

16. Quetitur quarto, vtrim Adan natu-
raliter fuiffer princeps, ac Rex mundi?

Refpondeo hanc effe differentiam Inter
domum, & cinitatem , quod in domo Pater
naturalicer habet poteftarem dirc@inam fa=
miliz ; at in cinitate potellas politica natura-
liter datur in communitate, gua debet deter-
minare formam gubernationis, ac cligereo
ynum, aut plures, qui prefint - Adam igitur
non fuiffet naturaliter Rex,f{eu princeps mun-
di, licet fuiffet valdé congruum, vt homini-
bus' multiplicatis , eligerctur in regem » &
principem , dando illi perfc@am iunidictio-
nem dire@iuam illi fatui conuenicatem?

17.  Quetitar quinto, vuum infatu n-
nocentiz firiffet dinifio reruim ?

Refpondeo negafle Scotum in 4. dift-15.
qu#ft. 4. art. 1..ac Sotom , aliofque comma-
niter ; qui in TraG: de loftitia, & iure de re-
vum divifione difputarunt’.  Exiftimo hanc
communem fententiatn 'effe veramn , fed con-
grué explicandam , vtillam caplicat Suarios
iib. 5. de Opere fex dicran: cap. 7. pum. i8s
Primo igitar videtar s quod nullum daretur
praceptum in ftaca innocentiz prolibens alis
quam rerum diuifienca .’ Non coim datur
fundamentum talis precepti, vt bené aducrtit
Leflius lib. 2. de Iuflite & iure cap. z.dub. 2,
Secundo videtur , quod data fuiffer aliquas
diuifio bonorum mobilium'. Nam guicolli-
zerer frudtus arborum ad comedendum » €O
ipfo acquiteret aliquod fpeciale tus ad illos,
propier-quod non poflent abfque iniuria ipfi
inuito auferri. Tertio videtur, quad in bo-
nis immobilibus; ac przfertim in agris nons
fieccllaria effer hac divifio , & deijs pracipué
loguuntar auctores citati. Potaiffet tamens
quis in aliqua parte agri feminare, & tunc
non potuiflet iulte privari viu illins particula
tetre v Qola vero hac, qua diniderentur,pro
nihilo reputantur refpedtu corumn, que re=
manerent communia , ideo abfolute negarur
dinifio bonorumin ftatu innocentiz « In hoc
fenfu aligui Patres , gc praferim Clemens
epift. 5. relatus cap. 2. 120 quzlt. 1.aliquando
dicunt communem vium terum per fe con-
uenire hominibus, dinifionem autem proprer
peccatum fuiffe introdu@am , ac Chryloft.
orat.de S. Philogonio dicit. Meum , ac tunm,
Frigidum tllud verbum , & quidquid eft malorum in
witamm noffram inmebens s & {imilia habet Am~
brotius lib. 7. in Lucam , cap.12. adilla verbas
Nolite [olliciti effe s

18, Quarirtur quinto’, quibusa&ionibus,

769

veloperibus homines in ffatu innocentia oce
cuparentur.

Refpondeo , quod prafertim occuparens
tur opcrationibus vitg contemplating . ldeo
Damatc lib. 2. de fide , cap- 30. dicit « Dewus in
paradifo tam [pivitnali 5 quam corporeo howminem
collocarat ; fi eon in €0TPOTe , qui in terva eval s
quantum .ad coypus degens , fpiritualiter veifabatur
cum Angelis s divinas ‘cogitationes excolens , ijfque
feré fe alens , nudus ob fimplicitatem , vitamgue ar~
e, €7 fuco caveniem , atque ita comparatus , vt ads
Solum creatorem pev ves ab ipfo cveatas aflurgeret
ipfinfque contemplatione quam incundilfimé fruere
tur . Exercerentur eriam operationibus vite
a@diua illi flatui conucenicntibus, v colligitur
ex illis verbis Gen. 1. Pofuit Deus beminem in
paradifo woluptatis , vt operaretar ,° & cuflodiret il-
lum . Sicutigitur Adam exercuiflct operatio.
nes jucundas agriculture , fic exercuillet ope-
rationes quarnndam aliarum artium , pras
fectim liberalium . Videri poflunt Suar. lib.s.
de Opere {ex dicrum ; cap. 7. num. 20, & Pe-
rer. lib. 4. in Gen. dip. de viu carnium in (ta-
tu Innocentiz.

QVASTIO CCLXIX.

Virum Adam 5 & eius pofieri, fi non peocaf=
Jerts immunes fuiffent & morte,
& ab algs miferss mortali-
zasis 2

1i Identur fuiffe morituri. Idco enim de

falo homines, & omnia animalia_,
mormuntur, quia conftant ex quatuor eleren-
tis » & ex qualitatibus contrarijs , ex quarom
pugna fequitur tandem mors, & corruptio ;
fed Adam , & pofteri; {i non peccaffent, ni-
hilominus compofiti fuifient ex quatuor ele-
mentis , & ex qualitatibus contrarijs ; er-
go&ke.

2. Refpondeo; quod vt refert Auguftinus
lib. de herefibus , Harefi 8. & lib. de geftis
Pelagij; cap. 8. & cpift. 106. ad Paulinum, &
pluribus aliys locis s Pelagius inter caeteros er=
rores docuit , Adamuin, etiam fi non peccal-
fet, fuiffe moriturum, ac proindé morruom
fuiffe , pon pocna peccati, fed conditione na-
tare . Hunccrrorem rampridem dambatum
noftris temporibus fecutus el Francifcus Ga-
raffusin flumma Theologicalib. 3. pag.700.

3. Dicendum primo contra hunc erro-
rem cum S. Auguftino, quem onines Catho.
lici fequuntur : Adam fi non peccaflet, non.s
fuiffet mortuus, adeoque mortuus oft, nons
ncecflitate nature; prout fuerar de facto crea-
ta, fed in penam peccati.

4. ['robarur primo ex Scriptura . Primus
locuseft, quo vritur Auguftinus lib. 1. des
peccaroram metritis , & iemiflione; €aps 2
Nam Genef.2. Deus Ada dixit: 1s quacumque
die comederis ex co , moree movieris 3 ergo Adam

Eeece mot-



770 Deimmunitate 3 morte, & miferijs .

mortuns eft in peenam rranfgreffionis. Re-
ipondebat Pelagius, Deum per illa verba cem-
minatum efle mortem fpiritnalem animez ,
non materialem corporis. Reijcitur; ab An-
guftino . Nam illam mortem comminatus
e , ad quam poft rranfgreflionem damnauit
Adam Genel. 3. dicens , Puluis es, & in pulues
yom renerterissfed dampauit Adamum ad mor-
tem corpotis;quod {olim in pulucrem reuer-
UL : Crgo .

$: - Secundus locus ¢fl ; Ad Rom. 8. dicis
tur; corpus quidem miovtuiwm off proprer peccatum -
Hoc loce allite lib. 1. de Peccatorum meris
tis » & iemifl- Sanétns Auvguftinus dicic. LPute,
quod 1w expofitore » [ed raptum leflove opus habear
tam clara s @&  aperta fengentia . ldemy prodant
verba Apofioli ad Rom. s. Per wupm bugivem
lecatusi in banpe oy dymn intreiust 3 EF F_C‘i‘ jpecia-
tum pmors » Rom. §. Stigendinm pecoatimors

6. Tertins locus eft . Sapicntiz 1. dicitor.
Deus mortem noy fecir, & Sapientiz 2. Deus crea=
pit hominems inexieyminabilem @ inutdia syicm Dia=
boli mors introiuitin orbem tervarum .

7. Probatur fecundo ex Concilijs. Pri-
mo Concilium Diofpolitanum in Palefiinas
celebratum anno 415, cum jn co fuiet Pela-
gio obiedum , quod ipfe, & Cecleflins do-
cuillent Adam movtalem falfum, qui [ine peccaret
Jine von peccarets mayiturys ¢ffet, propofitigneme
illam anathemaré ¢oodemunanit, & Pelagivm
coegit, vt idem dogma camparet. Auguilinus

epift, 106, poft midiugy relato hec judicio
Concilij Paleflini, “dicits Fnde fit confequens,
wt quifquis fequitar illius epifcopalis cuilorita=

temn iudicy 5 ek ipfius Pelipy confeffionem 5 bae
tenere debeat o gque fumper tenuit Carholica Ec-
clefia » Adam nifi- precaffet 5 son fuiffe avoritie
yum gr¢.

8. Concilium Carthaginenfe can. 1. dicit.
Placuit omnibys Epifcopis 5 qui fuerunt in bac fan=
éta Synodo s wt quicymque dicit Adam primum bemi-
wem moytalem fallum , vt fine peccayet , fine vop
fecearct ; MOYETELUY I COTPOTE, boc cft de gorfiore
exiret ,non peccati meriio 5 fed mcrﬁi!a:c naluy® »
anathema fir. Concilivan Aranficaipum 2.6a0.2.
Si qgi.{ mortem tantumn toa'pnrfs,f;!m‘ para peceati f;‘ﬁ',
nop awtem & peccaturn , qucd mors off anime > per
wnum bomingm in omne genus bumansm tranfiffe te-
Ratur s ininfitgiam Dee dabit , congradicens Apofiplo
dicenti ¢re. & per peccatzm mors . T ridentinum
{efl. 5. can. 1. dicite 87 guis now confitesur primum
bomincm Adam @ e incuvriffe pev offenfam praxari.
cationis puipfmodi jram , atque indignationem Dei ,
atgue adeo wortem , guam antea comminatys fugrap
€7 c. anathema fit .

g. - Probatur tertio rarione - Nam ficut
Deusitacondidit Adam , ve i ipfe remanerer
obediens Deo, haberer appetitum fenfitivum
perfedté obedicatem ratiopi, & voluntan, fic
i1a eundem condidit , vt dom per charitatem,
& gratiam anima Adami efler veita, Deo, qui
cit yita anima , corpus maneret vaitum anis
ma, quz eft vita corports: fed dum corpus
manet yaitum anime , hemo pon moriur;

gigo Deus jta condidit Adamum, vt nili pec
caudo,amitterct, vitam anima, ncquc moricn
do amiffsrus effer viraln corporis .

10. - Dicendum fecundo: Adam apte pec
catum a1 aliquo fenin erat mortalis , in alio
immaortalis -

1. Probatur, & cxplicatur. Duplex di-
fingni potelt mortaliray , & duplex immorta-
liras< Prima mortalitas eft, per quam quis po-
reft mori, fcd non debet moti , hoe eft non
necglfiratyr ad morigndum . Secunda morta-
litas eft ;- per, quam nop folum potelt mori ,
fod eoam deben,cum: necefliterur fad morien-
i o l-’ropomunali:cr prima immortaliras
eit s per quam quis poteft nen mori , fed non
neceffitatur ad non moriendum . Secunda eff,
per quam non folum potell non mori,(ed non
pateft motijcam; neceflitetur ad nen morien-
dum . Hoc polito , Adam polt pegcatum , 3¢
208 cius polleri (Lmus, ita mortales, vi nullo
pado imus impzortales . Nam ita poffumus
mori, vtdebcamus, ac non poflimus bons
Mo, cum neceflitemur ad moricndnm. be;
ti palt refuscectiopem erunt immortales fe-
cunda , & perfe&a immortalirate . Nam non
folum poterunt non. mori, fed non poterupt
moti, & neceflitabunryr ad-nunguam ma-
giendum.. Acam ante peccatum erat aliguo
padto mortalis , aliqguo pa&to immottalis .
Nam poterat non peccare , & fic mortem vi-
fare : poterat etiam peccando in mortem incis
dere, & moriendi neceflitatem incurreres:
.ergo crat mortalis prima illa mortalitate, qua
poterap mori 5 fed non habebar peceflitatem—.
mortiendi ; erat immortalis prima, & imper-
la immorralitate, qua poterat Non RIOL ,
ied non habebat neceflitatem non moriendi .

12. Tota hzc doétrina diferté traditur ab
Aunguftino pluribys lecis. Lib.6. de Gen. ad
littcr. cap. 25. loquens de corpere Adami di-
cit. Jllud ante peccatrm , € mortale ficundum
aliam s ¢ immortale fcoundum aliam caufars dici
poterat s ideft mortale 5 quia poterat moyi 5 immoyta-
le; quia poterat now tsori . Alind cft enim non poffe
mari,ficut quajdam vaturas immortales cyeanit Deugs
aliud eft autem poffe non mori , fecunduws quem wmo-
dum primus creatus efl homo immortalis . Et paglo
polt . Sieuim corpus animale , vtique mortale, quiz
€ mori poterat , quamuis @r immoriale idco, quia
¢ HoR wiori poteral . Neque enim immortale , quod
waori omnind non peflie, evit , mifi fpivituale, quod
nobis futwrum illud in vefurvetiione promwittitur s
Addit , quod corpus Adami propter pecea -
tum faflum efl, von moirtale , grod antea erat,
fed mortanm , quia nimirum incidit in pecefli-
ratem moricadi . Lib. de Coirept. & Grat,
cap. 12. dicit. Prima immortalitas evar poffe non
mori . Nouiffimsa erit multo maior non poffe movi «
Lib. 22. de Ciuit. cap. vitimo : Sicut prima im-
martalitas fuit , quam peceando Adam perdidit, poffe
non mori , neuiffima erit non poffe mori . Lib.1. de
Peccatorumn. meritis , & Remifl. cap. 3. Sicue
enim bac ipfu cavo, quaws nunc babemus , non ideo
nan et wulnerabilis, quia non efl neceffe, ve vulnere:

LHr,

ey

f

i

-

£

S g



{

e T

.

.

Liber IV. Quaftio CCLXX.

7 » fic illa non ideo non fuit mortalis , quianon evar
necefleyvz moreretur s & infra cap.s.loquens des
corpore Adzdicit. Antequam mutaretur in illam
incorruptionens, que in Santlorum Refurreéfione pro=
wmitiituy, poterat effe movtale,quamuis non moviturum:
Sicat boe noftrum potefl , vt jia dicam , effe agrota-
bile, queamuis non ggrotaturm . Cuius enim caro eft,
que non egrotare goffic , etiamfi aliquo palto priuf=
Guam «grotes, occumbat} Sic & illud corpus iam
crat mortale .

13. Dicendum tertio: ficut Adam antes
peccatum fuit immunis 3 neceflitate morien-
di, 8¢'d luéta carniss & fpiritus, (ic fuit immu-
nis & neceflitate paticadi mala famis , fitis , fe~
nectutis, zgritudinis,doloriz,&c. & vninerfim
ab illa felicitatis patriaaberat omnis miferia,
qua fige ex animo, fiuc ex fenfibas, fueex
corpore, {iue cx rebus externis ittneate , cru-
ciaretur inuaitus.

_ 14, Probarur primo : nam homines itas
iuntconditi, vt quodliber malam phyficum.
ciler pgna mali moralis , adeoque vi nifi fpon-
te committerent malum morale culpz, cflent
immunes ab omoi maloe phyfico poene ; fed
fames, fitis, feneus,egritudo, dolox Sce. funt
mala phyfica; ergo {1 Adam noa peccaflee,
‘aiffet immunis ab omuibus his malis. Ideo
8. Augaftinus lib. de natura boni, cap.7.dicits
Creatnris prafantiffimis s boceft ratienalibus fpiviti-
bus , boc praflitic Deus - vt finolint corrumpi , non
poffint, rdefl fi cbedientiam confevuanering fub Donsi-
7o Deo [uo, ac fic incorruptibili putebritudini eius
adbaferint s f§ autens obedientiam conferuave nolue=
7inty quoniam wolentes COPFUMPUNLHY IN PECEAtis; RO=
lentes corrmpantur in peenis.,

15.  Probaur fecundo. Nam ideo Adam
ante peccatum. non habebat- neceffitatcms
moriendi'; ac patiendi luftam carnis cum (pi~
ritu, quia mors, & laéa carnis cum fpirita
erant quzdam miferiz,quas non debebat pati
inuitas,nifi in poenam peccati fpotite commif
{i; {ed ctiam fames ; fizis , feaedas, @gritudoy,
doler, funt quedam miferie, quas pati non
debebat inuitus ; nifi 1n pacnam peccari coms
miffi; ergo .

16, Infertue primo.quod necefitas paiicns
di morrem, fene@utensegritudines S&c. nons
eft natura homiais,prout de fadofuit 3 Deo
conditus, fed poena’ peccari originalis.

17. Inferar fecundo, quod in Raty intos
centie tota hominum cura ver(ari debuiler;
ponin hoc, vt expellerent mala famis’, fitis,
azgritudinum, caloris, frigoris &c. qua pares
rentug inuiti,cum nullom huiufimodi maluny
pafli fuiffentnuiri, fed 1 hoc, vt talia malas
arcereatyne flatus illiusintegritateny; & felici-
tatem violarcnt: H.s malis arcendis nullas
alia cura effet neceffacia; quam v in bona vo-
luntate ex Dei amore perfifterent, & omnem
voluntatem peccaminofam ;& inordinatam.
excluderent . Si enim ad hezc mala arcendas
nollent vti remediis & Deo inflitutis, eo'ipfo
peccarent , & fic patcrentur malum phyficum
confequens ¢x malo morali culpz. Vfierga

7710
fuiffent cibo ; & potu affatim illis parato; non
vt expellerent fainem, vel fitim, qua iam cru-
ciareotur, fed vt auerterent, ne cruciaret: Vi
fuiffent ligno vitz , non vt fe liberarent 3 ma-
lis fenecturis , vel ®gricudinui , in que iam.
incidiffent; fed ne vaquam in mala fenectutis,
vel egritudiowm inciderent. Adam igitur cons
ftirutus eratin tali (facu , vt pullom poffer pa-
ti, vel timere malum phyficum, nifi 4 {& iplo,
itaut liberrimé peccando, illud mereretar.
13. Tota hoc dotrina traditur ab Augu-
tino pluribus locis . De immuanitate 4 malis
famis, fitis , ac fene@utis agit lib.12. de Ciuit.
cap. 20, dicens. Alebantnr ergo aljs ; qua fume=
bant, ne animalia corpora moleflie aliquid efuriendo,
ac fitiendo fentivent . De ligno autem vite propteres
guflabatur , ne mors eis wndecumque fubreperet, vel.
Senet¥ute confelti,decurfis temporum fpatys intevirent
Et codem libro,cap. 23. Corpus eius cibo, & pote
egebar, ne fame afficeretsr, ac [iti, @ non immortali-
tateilla abfoluta ; ac indiffolubili, fed ligno vite d
miortis neceffitate probibebatur 5 atque in inuentutis
Hore detinebatur « Lib.1, de peccarorum meritis,
& remifs. cap.3. Habebat & de hignorum fratibus
refeliionem contra defectionem , ¢r de ligno vita fla-
bilizatem contra wetuflatems « Et lib. 4. contra lu-
lianuw , cap. 14. Habebat fuflentaculnm animali
corpori neceffavium, ne indigentia ledercar: de ligno
aulem witene fenedute perduceretur ad moytem. e
immunitate 3 corporis zgutudmibus, mole-
ftijs , & laboribus lib. 1. Retra&. cap.11. dicits
Bgritudiners ita nullam corpora illa paticutur , ficut
wec ifla pati poffent ante peccatum. Er lib.2.de Gen.
contra Manich®os,cap.7. Duid mirum (i corpus,
guad de limo qualicumque falfum eff , poruit ab omni-
potente Artifice tale fievs , vt nalla molcfia, nulla
indigentia cyuciarcr ho minems ante prccatuin, o nulla
corruptione tabefterer. Lib.g de Gen ad litt.cap.s.
Nondums erat labor, vt adiumento indigerer . D2 im-
maunitate ab omaibas corporis malis intrinfe=
chis; vel extrinfecas irruentibus dicit lib. 83
quzft. quzit. 30. Et ante lapfum quidews non vees
batur tolevandissnec poft lapfum weituy mifi conuerfus.
Lib.14.de Ciwit.cap.1o. Evat deuitatio tranquillz
peceati; qua manenie; nullum omnino aliunde malum,
quod contriflarce 5 irrucbar: & lib. de corieprionc;
& gratia . Inyuibus provfus nullum patiebarur ma-
lum. Etlib.s.contra [ulianum cap.s. loquens
de Paradifo, ac de tatu innocentiz dicit. #bi
abfityvt credamus aliquid fuiffe, vnde fenfur noftram
feue intrinfecus, fiue extrinfecus 5 ant dolor pungeret
aut labor futigaret ; aut pudor confunderet , aut ardor
wreret; aut algor firingeret , aut bayvor offendcret .
19.5 Adargumentumin centratium . Ho-
mines de fatto ideo fenefcunt , grotaat , pa-
tiuntur calorem, frigus, famea fitm, quiaita
conftaatiex guatnor.clementis, & ex qaalita-
tibus contrarys, vt fupernataralicer nom it ile
lisproaifum de mediis, quibus'poflint vitare.s
mortem, {encdtatem; famem, Grim, & alias
mala ; fed in {tacu inoocentie crat iliis fuper-
naturaliter prouifum deths medijs ¢ ergo fi
no peccalsér, fuilfent immunes 4 morte,8cab
alijs malis mortalitatis aficclis, vt explicati cft.
Ecece 2 Qy A-




FEA
@V AESTIO CCLXX,

Virum immortalitas s ¢& impaffibilitas prime
bowinis fuerit domum f[upernaturalet
& an intrinficum, vel ex-

trinfecum s

) 2 [detur immertalitas primsi hominis

fuiffe naruralis; ac dehira sature in-
nocenti; primo quia Auguftinuslib. 3. de Ci-
nit. cap« 15. dicit i conflat tnter Chitfliancs veras
giter carholicam teventes fidem etiam ipfami nolis cars
poris mortem ; non ngr‘ natuid , qua nwiidm workemm
bomini Decus feeit 5 fed merito inflillam cffe peceati ;
fed {i homo non morijtur lege natura , fed 1n
peenam peceati, lege natire non eft morialis
fed im mortalis s ergo .

2. Secundo ; Concilivm Arauficapum 2,
c€an. 2. dicit, ininflitiam Deo dare cos , Gui afferunt.
bomines movitwros 5 quainuis non peccaffent 5 fed fi
magortalitas non effet naturaliter debita he=
mini innecenti, nulla cfict iniuflitia , {i Deus
voluifler homines mori, etizoifi non peccal=
feat . nam nulla eft ivinflita negare homini
innocenti dona {upeenaturalia, & indebita s
€rgo.

3.- Tertio Anima immorrali naturaliter
cdehetur cotpus immiertale:fed anima ratie-
paliscft immoreal go anima rationali pa-
15 smmortale s ac proin-
liter deberet effe immortalis ,

ac foltim deber efle mortalis in pecpam pece
cati.

4 Refpondeo Prepofitienem §3.Michae-
lis Baij damnatum i Pio Quinto, & Gregoiio
X1l efle : Tmmortalitas prim hominis nen erat
gratia benefictem , fed natnvalis cenditio .

5. Ceatra huac errorem dicendum pri-
mo cum communi, ac certa fenfentia z lin=
mortalitas primi hominisnon fait nataralis
conditio, feu proprictas naturaliter debita, fed
beneficium gratie, ac donum fupernaturale; &
natura indebitum. :

6. Probatur peimo ex Parribus, & prafet-
tim ¢x 8. Augufting; guilib.6.de Gen. ad litt.
cap. 25. dicit » Seoundume quemdam modum ¢rea-
tus eft primus bomo immorialis, quod ei preflabas de
ligno wite, non de condwione narure, & pauld pofl:
mortalis enrgoerat conditione corporis animalis 5 im=
martalis autem benefieio conduionis, lib.1 3.de Ciu,

~€ap. 20. loquensde immaortalitare primi ho-
minis dicit : gui ffatus ci-de ligno wite, quod in me-
dio Paradift cwm arbore vetita fimul evats mivabili
Dei gratia praftabarar 3 etgoS. Auguitinus ex-
prefse docet primum hominem conditiones
patur® , & corporis animalis fuiffc mortalem,
ac Deigratia de ligno vite fuifie immortalem.
lib.1. cap,3. de Peccatorum meritis, & remif-
fione dicit : 8§ Deus Ifvaelitarum veflimentis., o
“galceamentis prefitit  qusd per tot annos non funt
Cobtrita s quid mirum [i obedienti bomint einfiewn po-
sentia praflarctnrs vi animale, e moriale babens coy-

wuratiter debeteree

de homo na

De dono immortalitatis,& impaféib.

pusy haberes in co quemdans flatumnyin guo-[tne defellu
effer annofus, tempore, gia Dens vellet d wortalitate
ad mmmorzalitatem fine media morte ventntnm? Sicut
enim bac €avo , quam nuve babemus, non ideo non eff
vulnerabuilis , quia nen eft neceffe vt vulnenctiy s fic
illa non 1660 non fiit mortalis, guia non erat ﬂtc!ﬂe_,
vt moreretur - T alem puto habitudinesn adbm:‘m
corpore. animali » atque mortali etiam illis  qui fine
morte binc translati (wne , fuiffe conceflam « Neque
emm Enach 5 ¢ Helias per tam longam fenelintem
marceerant « S.Auguftinus hoe loco comparat
piimum hominem , qui non ¢rat MontuIus ,
veitimentis Hraelitarnm, qua non corrumpes
banwar, Enoch , & Heliz ; qui tat feculis non
MIOEILNLUL 5 catni , que licét fir vulnerabilis ,
punquam vulneraror; fed veftimenta Ifrgel\l-
tarum erant paturaliter corruptibilia , licet
dimino bencficio non corrumperentur : He-
noch,& Helias {iint natoraliter mortales, licet
{upernaturaliter per tot facula conferuentur :
carg; qu Dunguam vujneretur,ex natura iug
¢ft vulnerabilis; ergo S, Auguftinus docet pri-
mum hominem namraliter fuific mortalem
& patlibilem, ac folium ex gratia Deifortitun:
quamdam immortalitatem’; & {mpaflibilita:
1em.

7. S. Cyrillus Alexandrinus lib.1. in loan,
cap.1$. exprefse dicie s Rationale animal homo &
Do produtius, quia natura [ua incovrupribilis, argue
peipeess effe non poteras , [pivign-vite fignatus, im=
mortalicatis bonum fupra naturam eft confecntns
Eamdem: fententiam ex Parmribus defumpfe-
ryot Magifteran 2.dift.29. & S.Thomas 1.par.
quzft. 97.art.1.ad 3. quos f(ecuti funtomnes
Theologi, idcoque merita propofitio illa 78+
Michaclis Baijdamnata eft 4 Pio Quinto, &
Gregorio X11I.

8. Probatur fecunde rationc : Nam.
homo nataraliter ¢ft mortalis,& corruptibiliss
¢rgo folum fupernaturaliter, & perdonum s
geatiz poteft effc immortalis , & incornpribi-
lis . Probaturantecedens : primohomo natu-
raliter conftat ¢x quatuer clementis , & ¢x
contratijs qualitatibus; fcd €x mutna pugnie
clementorum , & qualitatum oritar naturalis
corropubilitas aljarum rerum inferiorum , vi
videmus ; crgo etiam homo eft paturaliter
mortalis, & corruptibilis fecundum corpus .
Secundo homo etiam in ftatn inpocentia fuil-
fer gencrabilis, ideoque di@um ei eft Gen.t.
Crefeite , & multiplicamini ; fed quod eft natura-
liter generabile , cft naturaliter corruptibile @
crgo . Tertio Adam indiguifict cibo, & potu,
jdecogue Gen.1. Herbz , & frudtns danrur pri-
mo homini in efum; (ed quod indiget cibo,
& potu, & fi careat cibo, moritur, naturalitet
et mortales ergo &c. Videri poteft Bellarm.
lib. de Gratia primi heminis ¢ap.19.

9. Ad 1. nego maiorem. Homo lege na-
turz eft mortaliS, veruntamen finon peccal-
fet,lege nature non fuiffet mortuns, quia fuil-
fetprafernatus 3 morte peridonum {nperna-
turale granx « De fadto 1gitur morimur non

leg®

E——— =

-

oy

%

g

o A

o W




e

uenor: i M 2

e

Liber1V. Quzftio CCLXX.

lege naturz ; fed in paenam peccati , propter
quod priuati fumas dono.immortalitatis.

10. Ad 2. Licéthomo naturaliter fir mor-
talis, tamen Deus primum hominem condens
dedit jlli donum fupernaturale immaortalita-
tis;, & pactus cum coclt, vinon moterLtur,
nifi in: pesnam peccati. Suppofito, quod ho-
mo fic fucrit conditus , fi moriturus fuiffet,
crinmfi non peccater » Deusinflixiffet homini
{ine culpa , adeoque fuiffet tninfius, ac proin=
de bene dicit Arauficanum ; quod injuftitiam
Deo mibuunt , guiafferunt homiocs moritis
ros; Guanibis non peccaflent .

1r. Ad3. nego maiorem , ac dico , quod
anima rationali dum prime infunditur cors
porti, éeberur corpus mortale, & corruptibile,
Primio enim debetun corpus generabile, fiqui-
dens debet effe forma hominis gencrabilissfed
corpus genembile debet cfie cotruptibile , &
morale 3 ergo . Secundo debetur corpus ap-
tugi ad fentiendum s {ed corpus vt fit aptum_»
2d fentiendum , debet efse compofitum , &
temperatum €x Gualitatibus contrarijs , adeo=
que corruptibiles ergo anima debetus corpus
naturaliter cortuptibile , & mostaie, quodque
folum per donum fupernawrale poffit fieri

inimortale , & incorruptibile .

QVAESTIO CCLXXL

Virum s ¢r quo pacfo Adam fuifset immortalis
ex ligne wite .

1. Idetur Adam in flata innocentiz fuille

V immaortalis, & aliguo pa{toimpaﬂi-
bilis per qualitatem illi intinfecany, vel per
plures qualitates intrinfecas., Primo enim ex
dictis qu. 260. Adim ente peceatum fuir imes
munis & luda carpis cum (piritu-per qualiraté
iili inteinfecam ; ergo fuit immunis 4 Morte,
fene@ute, zgritadinibus &c. per qualifatem.,
illi antrinfecam, vel pes plures qualitates in-
trinfecas .

2. Sccunde immertaliras primi homiais
non crar tranfiens, & breni tempese doratuia,
fed erat donum permancis , & prapria condi-
tio illins ftatus ; fed hee dona permanentia.,
{olent confiftere in aligua qualitate intrinfeca
fubicéio ; ergo &c.

3. Tertio corpora gloriofa crunt immor-
talia, & impaflibilia per qualitatem intrinfe-
cam proportionatam ftatui gloce s corporas
dampaterum fient immortalia, licetlon 1m-
pailibilia, per qualitatem wirinfecam propor-
rionatam flatui damsanenis; ¢1go ctiam ha-
mines in fary ipnocentie fuifsent immorta-

“les »-& quodammaode impaflibiles per quali-

1arem preportionatam @atui innocenuz,

¢ Quatte foeming in Batu innocentig
parerent (ifi¢ dolore ratione qualitatis, qua_.
cornm corpora intrinfece difponerentuc ad
paricndum finc dolore; ergo &c.

¢

5. Refpondeo hominem.de facta pofses
mori, vel motte violenta, vel morte naturali.
Moritur morte violenta, cum mors caufarurd
caufa extrinfeca , puta 4 gladio , veligne &c.
Moritur motte naturalj, cum mors caufaturd
caufa intrinfeca,& prafertim ab actione calidi
in humidum. Explicatur cxcmplo. Quia ignis
acceafus in lucerna, vel candela, nutriiur k=
mido olei, vel cerz , illudque abfu:nit, con=
fumpto humido, ignis extinguitur . Propor-
rionaliter corpoid hominum confiant cx ca-
lido, & humido , & calidum nutritar hamido,
illudque confumir , idcogue confumpto ran-
dem humido, calidum extingunitur , & fic ho=
mo moritut morte naturall,& per marcorenms.

6. Hoc pofito; certum eft ex dictis qu. 15,
guod homines in {tatu innocentiz fuifsent im-
muocs ab VIIJQue moLie, mm narurali, tumo
violenta. Quntur,virum hecimmunitas ori-
retur ¢x gualitate homini intrinfeca,per quam
negquc polset extinguia caufis extrinlccis, puta
a gladio, vel igne, neque d caufis intrinfecis,
ac prafertim ab a@ione calornis 1n humidum .
Theologi commaniter docent,vel {upponunt
hominem 1n {iatu iuwnotentiz nulla preditum
fore qualitate permanente intrinfeca, que im=
pedirct actionem caloris in bumidum ., ac
mortem naturalem ab.illaadtione tandem cau=
fandani,. (ed praferuandum a moste 4 caufas
extrinfeca, hoc eft a comellione fruGtus des
ligno vite s qui fructus habebat virtutem.
reparandi calorem, & humidum, quo identi-
dem reparato , homines nunquam morcrens
tur . Aliqui tamen docent homines in co {ta-
tu praditos fore aliqua qualitate intrinfecas ,
qua folidarentur,itant 4 nulla caufa extrinfeca
ignis, gladij &c. poflent ledi, vel 1nterfici . At
non conueniunt in cxplicando (ubiedto , s
quo reciperctur hae gualitas . Molina tracta-
1u de opere 6. dicrum difp. 28- concluf 3. & 4.
docet hanc qualitatem fuiffe corpoream,& re-
ceptam in corpore Adami,& per ompia mems=
bra diffufam , Alij, ve Valenua 1. tom, difp.7-
qutt.;. pundo 2. dixerunt hanc qualitatem
fuille (piritualem , ac non corpoti, fed anime
inhaGile, & hane fententiam tribuunt Aodto-
riquafh veteris,& nouni Teltamenti,quaft.19.
cx 5. Thomz t.par. quali.gz.ark.I. in COrporIc,
vbidicit corpus Adz fuiffe indiffolubile, non
per aliguem uminortalitatis vigorem ia ¢o exis-
ftenten , fed quia incrat anim vis quzdam.s
fupcrnatyralis diuinitas dara, per quam, po-
terat corpus ab omni cotruptione pieferuare.
Eandem fententiam indicat 8. Thomas ia 2,
dift-19.quaft.1act.4. & quzlt 5. demaloart.se
Famdem fentcatiam Sandg Tnomz tribuit
Scotus ip 2. dift.19.quait.i, & idco Caictanus
1. par.guelt.o7. att.r. & 4- fequituc hanc opi-
nionem vt San¢h Thome . Aliqui Thomiliz
docucrant qualitatem illam eflc gratigm ips
famy que ¢t 10 clcotia anime 5 & tupc habe-
bat virrutem prefernandi corpus & morie , &
corruptiong . Yiderl poteft buar.de opere 6.
dicrum lib:3. €ap.10,A A01.9:10, K L1
T Di-




77 %+

5. Dicendum prim¢ cum communi fens
tentias Adam in ftatu innocentiz non fuiffet
jmmortalis , & impaffibilis per intrinfecamo
qualitatem praferuantem illom ab actiones
caloris in humidum, & fic 4 morre naturali
per marcorem caufanda, extinéto humido.

8. Probatur : pam fi Adam habuiflet qua-
litatem impedientem a&ionem caleris in hu-
midum , qua humidum panlatim confumere-
tur, non indiguiffer alimentis, ¢o pacto, quo
corpora gloriofa,que habent hanc qualitatem,
non indigentalimentis ¢ alimenta fiqguidems
funt neceffaria ad reparandas partes deperditas
per actionem cajotis in humidum; fed Adam
indigebat alimentis, idcoque vt notant graves
Theologi » Deus pracepit illi; vt comederet,
inxra illud Gen. 2. Pracepieque ei dicens ; ex omni

ligno Pavadifi comede = de ligno autem fcientiz boni,

¢ mali, ve comedas: €LEO .
9. Infertur corpus Adami fuiffe ab intrin-
feco paflibile, & alterabile eriam vique ad ali=

quam partialem tranfmurationem , & deper--

ditionem aliquarum particolarum per actio-
nem caloris in humidum , quaz tamen partes
deinde reparaientor cibo,& potu.ldeo S. Tho-
mas 1. par.quaftioz.are.3.ad 1.docet per adtio-
nem calorisialiquid de humido corporis Adz
deperdi potmific : idemque docent Scotus , &
Durandus, & alij comymuniter in 2. dift. 19,
Vide Suarcz de opere 6. dicrum lib.3. cap. 14.
im. 21.

10.- Dicendom fecundé: Adam in ftatu
innocentiz non- fuiffet immortalis, & impaffis
bilis per intrinfecam ‘ qualitatem  impedicn-
tem ne poflet pati, velcorrumpi ab vlla caufa
extrinfeca, putaab igne , vel gladio &c. itzut
corpus eins cflet inuulnerabile &c.

11. Probatur primé : nam Adam ex dictis
pum. 8. non habuit qualitatem intrinfecam’,
que impediret,ne calor viralis,& internus pof:
fet agere in humidum,illudque abfumere; er-
gonon habuit gualitatet intrinfecam ; quaz
impediret, ne calor exrinfecus; puta calor
ignis , poffet agere in idem humidum ; & inss
totum corpus Ade, illudque comburere, i illi
applicaretur . Probatur confequentia . Nam
actio caloris viralis, & interniin humidum eft
ciufdem proportionaliter rationis , ac fit adio
calotis extrinfeci in idem humidum : ergo fi
Adam non habuit qualitatem impedientem ,
ne pofict pati a calore vitali, & interno , nee
habuir qualitatem impedicntem, ne pofiet pati
a calore externo, puta 4 caloreignis. Sicut
crgo fiabftinuiffce 4 cibo, confumprus effet
peradtionem vitalem calorisin humidum, fic
fi (e flammis ineciffet s fuiffer ab ipfis confiim-
ptus.Ex proportionali ratione non habuit qua~
liratem intrinfecam , per quam eius corpus
effetinunlnerabile &c- non habuir qualitatem,
per quam licét ambularet fuperaquas, non
mergerer, vellicer mergeretur,non fufocas
Terur. 2

12. Probatur fecundo an@oritate S. Augu-
flini, S. Thoma,& Theologorum.S. Auguftis

De immortalitate ex ligno vite.

nus lib. 1, de Peccatorum meritis , & reny
cap. 3- dicits 87 Deus I{raclitavam vefiimenti
calecamentis prafhiit , qued ot annis non funt obtri

ta, quid mivum [i obedienti bomini eiufdem porentii”

praftaretur, vt animale , ac mortale habens corpus
haberet in eo quendam Batum 5 quo fine defeétn ¢ffc
annofum ; fed veltimenta Ifraelitarum non ha

bebant qualitatem intrinfecam , per quam .
ctiamfi inijecrentur in ignem, non pofient
comburi; ctiamf(i conaretur quis illa ferro di-
videre, non poffcnr {cindi; ergo nec Adamy
preeditus fuiffer hac qualitate intrinfeca . Coo-
firmatur: nam S. Auguftings fxpé docet,quod
corpus Ade fuit animale,& mortale , corpora
autem poft refurrecioncm eruot fpiritualia,
& immortalia 5 fed corpora jpoft refurrectio-
nem erunt fpiritualia, & immortalia, quia pet
qualitatem intrinfecam non poterunt pati,nc

que 4 caufis extrinfecis, negne ab intrinicecis
per atiouem caloris in humidiin, idcoques
non indigebunt cibo, fomno &c. €rgo corpus
Ade erar morrale, & animale, quia carebat
tali qualitate intrinfeca , idecogue ex fe poterat
pati, tum per altfonem caloris in humijduas
tum 4 caufis extrinfecis . i

13. - San&us Thomasin 2. dift.10. quzt. 1
art. 4. loquens de corruptione pet violentam
ab extrinfeco agente per incifionem gladii, vel
adufticnem ignis , dicit . 4 boc modo corraprio-
s confernabat bominem illefwm dinina Prouidentia;
& 1.par.quait.g7.art.. dicit, Adaw non fuilfe
incorruptibilem per intrinfccam difpofitos
nem : & art. 4. dicit , quod corpus Adami fuiffet
illefum ab extyinfeco agente,partim per propriam ra-
tionem 5 pEr quam poteral nociua vitare ; partim pey
diuinam prouidentiam , que [ic ipfum tuchatar ; vt
wibil e} ocenteret ex improuifo; quo laderetur . Ean-
dem fententiam docuerunt comuniter Theo-
logiin 2. dift. dift. 19. & inter alios Durandus

nzft.1.Scotus ead.dift.19.quaft.vnica & difh
29.Gabriel in 2.dift.19. gualt.r. quos refert, &
fequitar Sua, de operc 6. dierum lib.3.cap. 14
num. 12. :

14. - Infertur, quo genere jmmorrahtatm.
incorruptibilitatis , & impaffibilitatis- Adam
effer immottalis, incorruptibilis, & impathibi-
lis . Dicendum , quod licerabintrinfeco effet
motralis, & paflibilis ; tamen crat dmmorealis
& impaflibilis per hoc, quod habebat media,
quibus poterat, & tencbarur vti ad sunquam
moriendum ; patiendum , & feuefcendum,
arqueilhi promifia fuerat diuina afliftentia , ne
vilam malum patereturinuitus. Poterat igi-
tur » & debebat opportuno tempore lumeres
clbum, & potim, ne fames, & fitis ingrueret.
Poterat, & debebat opportuno tempore dor-
raire, ne ingrueret molettia fomni . Poterat,
ac debebat juxra daram (ibi {apientiam vitare
noxia , ne ingruerct zgritudo . Poterat , ac de-
bebat eppertnno tempore quiclcere, ne in-
grueret laflitudo . Potcrat,ac débebat oppor-
tunotempore fumere de frudtu ligni vite, vt
repararctut ealor naruralis, ac fic non ingruc-
ret fenedtus . Siautem bis medijs ad anertenda

mala

A

e — —




e

T, iy A

it e
“ Le
b .
if ¥
{
A

Liber1V. Quaftio CCLXXL

mala famis, fitis , feneéutis , mortis &c. non
veeretur, o ipfo peccaret § ergo piil peccaret,
carituras.erat omnibus his malis, & moleftijs.
Docet hzc S. Auguftinus lib. 14.de.Ciu.cap, 26.
dicens s Cibwus aderat, ne efurivet, porns ne fitiret;
Lignutn vite , ne lum fenella diffoluerer ; nibil cor=
ruptionis in corpore , 'vel ex corpore wilas moleflias
eins fenfibus ingerebat 2 nnllns intrinfecus morbus ,
nunllss i@us metnchatuy extrinfecus « Summa in carne
fanitas .. Sigut iu Paradifo nullns eflus , aut frigus
fic in cius babitatore nulla ex cupiditate, vel gimore
offcinfio » nibil omanino #vifle ;. now Jaffitudo fatigabat
otiofums non fomuus premebat inaitum. Ac loquens
de lignovitz, quod preferuabat.a (enectute »
& mottc, dicit » Lignugu it aderat 5 ne homiven
{feneéta diffolueret . EX tterums: quamdiu in Creatoris
legeduranit 5 diguss fare edoe de grboce vite, vt
mori non pofjet.. NELE Guiy o0y pus tale erar , 20
diffolui effcr impefsibile . fed fruifas arboyis vits
corruptionesn . covporis aulpchat

1s. Qurres , quodpam efferlignum.vite ,
& quo pacte, & qua.ciicacia ynaortalitatcm
largirerur .

16. Vi zefpondeam , fuppofo primo vt
ex fide certum , Patadifuag fuifie locums
gquemdam verim, & corporcugn asboribus
coufitym;fluminbuas itriguum,ac noatolum
locum (pistualem, & allegoricum, vt docue-
runt Philo ludaus hb.1. Allegoriarum,ac Va-
ntius hareticus apud drenzum lib.1.aducr-
harefes cap. 1. & Qrigenes commentario
i Gen.ac ex recentioribus, Fuanciicus Geor-
gius ib. 1. Problematum in illa verbaGen, 2
Plantaticrat Dominus Pavadifum welupravis . & in
Harmonia muadi, cant:1.tom.7. cap. 21- Pros
barurs.namScripiusa deber ingelligl, prout ex-
plicatur a Patribus; fed Patres que dicuatar
de Paradifo inteligunt propri€, ac lenreqtiam
QOrigenis » & aliorumintelligentium folum,
allegorice, refelluat veerroncam,& cum fide

ugnantem i e1ge . Probatur minor, affciens
do loca Patrum . Epiphanius in ¢pdt.ad lean.
Epifcopum Hierololymitanum dicit .  Quss
mudiat de tervio Celo donantesn nobis Or:genem Para=
difum;er illum, quem Scripiura eommemorat ad cale-
fia transferentem, O omues arboves, gae foviburcur
in Geeefi, fic atlegopice intelligentem , guod [alicet
arbores Angelice forpitudives fing, cam boc veritas
non recipiat } Hicron. epift. ad Pamunachium
de.erroribus loannis Hicroiolymitani enume-
rans errores Qnigenis , recenfer fexio loco,
quod fic paradifum alirgoriger , mt Hifloria aufivat
weritatein , pro erboyibus Angclos, pro fummibus
calefles mivsutes intelligens , tocamque Paradiff gon-
zineatiam cropologica ivzerpictavione [ubuertens .
ke in comment. cap: 20. Daniclis in illa verbga
Eram juxta fluninm magnum Tigris , dicit . Fade
eorum deliramenta conticefegnt, gui vmbras, & jma-
Zives.in pevitale quarentes , iplam conantuy euneriere
weritatem, Ui flumina, & arbores , ¢r pavadifum pu-
tenis allegorig legibus fe debere [ubyyere . Chryloft.
homil. 13. in Gen. dicit . Idcirco nomen loci ine
Jevaiz B. Moy[es , vt pon licear wagari , wolentibus
imponese fimplicioram auribus ; ac dicere wullm effc

773

'

in terra hortum, quem dicunt Pavadifum.fed in Celos
¢ fabulas guafdam huinfmod: fomniare . S. Auguft,
lib.13. de Cint. cap: 21. Hee, et fi que alia some=
nmiodius dici poffunt, de, intelligendo [piritualiter Pa~
vadifo , pemine p. ohibente dicantur , duwm tawen or
stlius Hifjorie perizas fideliffima revum geflarum
narrariore commengata eredatur . Vide Bellarm,
lib. de Gratia primi homijnis cap. 10, Vides
chiam que cum Sancto Thoma quzlt. 102,
art. 1. aicemus 1nfra guzft. 276.

17. Suppeno fecundo cpm Suariolib.3.de
opcre 6. dicr, capy 5. lignivite fulise vera ags
borem fentibilem frucium ad comedendum
aprum naturaliter: producentem - Sparins do-
cet hoc effe certum ex fide, & oppoflitum per-
tinere ad errorem Origenis reieGum . Genef.
enim 3..dicicur ; Produxitque Dominys Deus om-
nelignum pulchrom vifu , ¢ ad wefcendum [aane,
lignumauevite in medto Paradifi , & lignum feientie
bovij, & malis fed hac proprié , ac non folum
allegoricé funtintelligenda: ergo,

18, Suppoene icrtiocx codem Suvario loco
citato pun 2. frudtum Ligai vite -habuilses
phyficam virtgrem confereadi homini im-
mortalitatem ,- ac aon folum fuifse ignum
immenialitatis, guam Deus tribuifser homini,
fi noa peccalsit, yodocet Auguftinus Eugue
binusin cap,2. .Genel Probatur cxiliis werbis
Geaels 2. Ne forre witar manum [ un <& fumat
etiam deligno wite, & comedat, & wiuat in gternuam:
et emifit cym Dominus Dens de Paradifos ted i
frudtus Ligni vitg {bitser folum (ignom im-
moitalitatis homioi cenferende, {inon pec-
calset, Adam pon fuifser emirtendus ex Para-
difo,ue comedens euaderet immortalis: iqui-
dem Deus talem immorralitatan promiferat
folum aon peceantis ergo.

19. Suppono quarto cum S. Thoma, &
Scoro, quos refert , & fequitar Suarius contra
San&tum Bopauegturam , & Gabriclew , vit-
tutem illam bigni vire confirendi immortali-
tatcin fuifle naturalem , non fupcrnaturalem,
Nam fi effer fupernaturalis , ficut virtus , qua
facramenta conferunt gratiam , quemadmo-
dum facramenta hon conferunt gratiam nifi
difpofitis, quibus folis gratia eft promiffa, fic
fructus ligni vitz non contuliffet immortali-
tatem nifl innocentibus, quibus (olis erar pro-
miffa ; ergo Adam poft peccarum non fuiffer
expellendus cx Paradifo , nc comedensacqui-
rerct immortalitalem.

20, - His pofitis , quetitur; quamimmor.
talitatemdaturus cffet homiai innocenti fru:
Qusdigni vite

21+ Prima fententia §. Angoftini , quam.
fecutus.cft 8. Thomas 1.parte quait.oz. art.4s
& Theolegi communiter docet fruétum ligni
vitg daturum immogtalitatem, impedicado
fenium . Explicatur . Adam indigebat duo-
bus reniedijs ad vitam perpetno conieruandam
contra duos defedtus . Primo enim per atio-
newn - caloris confumebatur humidum ;3 ergo
ad reparandas partes deperditas , indigebar ci-
bo, & potn . Sccundo parics, qua reparantyr
3




776

exalimento extrinfeco , funt minoris virtutis,
quam qua accipiunrurd generante : €rgo vir-
tusvitalis femper debilitatur, ideoque fenefci-
mus, & tandem intcrimus ; ergo Adam , nes
debilitata virtute, fenefceret , ac tandem inte-
riret, indigebat aliquo remedio reparante, &
confortante virturem vitalem , & hoc reme-
diun erat fruétus ligni vite , quidom come-
debator, reparabat virtutem vitalem , & fic
prefernabat a feneGute,& morte . Ideo S.Au.
guftinus lib.14. de Ciuit. cap. 26. dicit » Crbas
adevar ;e efuviret , potus 5 ve fitivet , lignum vit@ ,
vie illum fenefia diffoluerer « Idem doccet lib.6. des
Gen. cap.2s: lib.8. cap.s. lib.2. de Peccat. me-
rir. & remifs. cap.3.lib.r3. de Ciuit. cap.20. &
alibis
22, Secunda fententia quoremdam vete-
rom Parrom,gquam vt probabiliorem fequitir
Yellarminus lib. de Gratia pritni hominis,cap.
18. ‘docet lignum vite habtifle hanc vim, vt
vel femel guitacom, perfe@tam afferret immor.-
talitatem, & incorruptibilitatem, qualem cor-
pora hominum habitura funt poft refurredtios
nem, & ideo non ante fimendum cius frudti,
qui transferendi eflent homines de ftatu gratig,
in quo poterant non moti, ad ftatom gloriz,in
quo non poflent amplius mori. Tradit hanc
fentenriam  Gloffa interlinearis in illa ver-
ba Gen. 3. Ne forte fumatde ligno vita &e. di-
cens . Impleto elecforum mumcro ;gaﬂaf!;:'i crant de
ligho vite , & fic ad beatum flatwm migratup & &
Rupertus lib.3. inGen.cap.3o. diccus s Nequa-
quam , vt ponnalii arbitrantur, frequentandum erat
neceffario lignum 5 tanquam perpetnandd viie tranfi
tinum medicamentum ; fed femel boc fumpto s wine-
rvet corpus in aternwm . Eandem infinuant Theo-
doretus queet.26, in Gen. & 8. loannes Chry-
follomus Homil.78. in Gen. dicentes, ligoum
vite fuiffe pofitum in medio Paradifi, tan-
quam przmium obedientiz; fed [pramivmos
obedientia non fuiffer reparatio caloris, & hu-
midi vitalis, fed perfea immortalitas : ergo.
Rurfus Irengus lib. 3. aducrfus harefes docet
Adamuma Ocoe 1m ¢x Paradifo ex mife-
ricordia , ne comeders de ligno vitz , enaderet
immortalis in culpis, & pxnis, acdicit . Eie-
cit-cum de Paradifo , & a2 ligne vite Eangé tranflulit,
non inuidens ei lignym wita , fed miferans eius, vt non
femper perfenerarer rranforeffor 5 “neque imusortale
quid effct civea eum, & malum interminabile. ldem
docer Hilarius in Comm. Plalmi 68. in illas
verba , quem tu percaffifii ; pei fecnts funt 5 dicens :
non pepercerar primo illi de tevre limo Ada, quem de
Paradifo poft culpam, ne lighum vite attingens, in
aternitate pena mancret , ‘¢ieciy . Nazianzenus
orat.2. de Pafcha loguens de Adamo ,ex para-
dilo cicto dicit. Lucratur quippiam, mortem
nempe 5 & peccati abfeiffionem , ne malum effer im-
mertale 5 fitque pena mifericordia .
23+ Dicendumcom prima fententia,quam
ctiam fequitor Suarius lib: 3. delopere 6. die-
rum cap.s«lignum vitz dediffct immortalira-
tem-dolum per hec, quod identidem fum-
prum;: impediflet fenium ; & separaflet ca.

De immortalitate ex ligno vite

lorem , & humidim vitale,

34, Probatur primo : nam perfea im
mortalitas non conuenit corpori animali;quod
indiger cibo, & pota , fed corpori fpitituali »
quod non amplius indiget cibo, & potu, co
quod calicum non awplius agat in humi-
dums fed lignum vite non habuiffet virtutem
mutandi' corpus ‘animale in [pirituale: ergo
non habuifler virtutem dand: homini perfe-
&Gam immortalitatem . Probatur minor; Ram
lignum vitz habebat folum virtutem quan-
dam in genere cibi: fed virtus in generce cibi
eft folum virtus nutricadi’, nonautem eft vir-
tus mutandi corpus aaimale in fpiritnales,
& quod non amplius indigeat cibo , & potu :
ergo &

25, Probatur fecundo : nam Adam pote-
rat fumere de ligno vite guandocunguc vel-
let , ideoque fucrat illi diGum Gen. Deomni i-
gno Paradifi comede fed non eft verifimile,quod
Adam cum veller, poflet corpus ex aniniali
mutare in fpirituale , quod non indigeret an:
plius cibo , & potu ; €rgo .

26. Dices cum Ruperto : Deus eyjcicns Aia
saum de Pavadifo dixits ne forte mittatmanum Juan,
o [umat de ligne wite 5 et vinat in grernum; CIgo
fignameft , quod fi vel femel caln comedif=
fet de ligno vita, adeptus effet immortalita-
tem .

27. Refpondeo , quod ly forte in Scripturis
non figaificat dubitationem ex parte Del, qui
de omnibus habet fcientiam certiflimam , fed
folum fignificat poffibilitatem , & libertatem
cx parte creature rationalis . Ideo 8.Hierony-
mus inillud lerem. 26. Noli fubtrabere verbum 5
£ forte andiant, dicit . ¥ erbum ambiguum forfitan
maicflat: Dowmini non poteft conuenire , fed noftro lo=
quitur affes s e liberum bominis [feruetur arbi-
traum 3 1demque docent Auguitinus, Gregos
rius , Chryfoitomus , & Ambrofiusapud Vaf-
quez 1. parte difp. g7 cap. 2. Sanfus crgoillo-
rum verborum , Nefor:e mittat manum [uam, &
fumat de ligno vite , & wiat in alernuth cftines
‘Adam habeat in fua poteftate {umere de ligno
vitz, cum voluerit, & f{ic viuere in @ternum;,
cijciendus eft ex Paradifo

28. Ad au@orirates PP.refpondeo Glof-
fam interlinearem , & Rupertum fuifle in ca.
fententia , fed mulro maioris ponderis effe au-
Goritatem S, Auguftini, & San@ti Thoma » &
Scholafticorum communiter »

29. Adatdoritates Theodoreti, & Chry-
foftomi , qui dixcrunt lignum vitz fuifle pra-
mium obedientiz, refpendeo, premium obe-
dientiz fuifle , vt homires,quandit obedirent
Deco , poffent (umere de ligno vitx, ad vitam
perpetuandam, adcoque poft tranigreflio~
nem in pznam inobedientiz ciedtos clie des
Paradifo. & priuatos ea poteftatc perpetuandi
vitam .

;0. Adaudtoritates jlrenai, Hilarij, Na-
zianzeni, & aliorum, qui dixcrunt Adamum._s
eic@um ex Paradifo , ne comedens de ligno
vitz , enaderet immortalis in culpis, ac pznis,

rclipon-

£
i
I
i
i
|
|
)

R e —— 5




Liber1V. Quzftio CCLXXIL

refpondeo,quod docent tantum, quod Adam
polt rranfgreflionem,(umendo identidem des
ligno vite,potuifiet fieri immortalis in culpis,
& pasais : ne autem poffer fic fieri immortalis
in calpis , & poenis, Deus eicait illum ex Pa-
radifo .

31. Supereft, vt foluamus argumenta ini-
tio propolita ad probandum Adamum in (ta-
tu innocentie fuifle immortalem , & aliquo
pacto impaflibilem per qualitatem intrinie.
cam .

32, Ad 1. Concedoantecedens, & nego
confequentiam . Adam ante peccarum debait
habere appetitum fenfitinum perfecie fubic-
&um rationi , & carnem perfecte fubiedtames
ipiritai s ita vt appetitus , & caro non poffent
concupiicere aduerfus rationeny, & fpirita ms;
crgo ficut anima erat perfedte fubietta Deo
per gratiam, gue eratqguaticas intrinfeca ani-
m =, lic appetitus, & caro debebant fubijci ra-
tioni, ac fpiritai per proportionalem qualita-
tem illis intrinfecam . At Adamy ante pecca-
tamscuin adhuc baberet corpus animale ; non
debobat efle immunis ab actione caloris in hu-
snidum , aliaquinnoa egaifsct cibo; & potu;
crgo non debiiit habere qualitarem inminfe-
cam, quz impediret aftionem caloris in humi-
dum , fed dvbuit illi providere de cibis extrin=
fecis , quibus pofler reparare partes deperdi-
tas per adioncm caloris inbumidum , & deos
ligno vite, cuius fructus paflet Leparare calo-
rem , & humidum vitale debilitatum per eans
dem actionem caloris in humidum , ve capli-
catum clt oum. 31.

33. Ad 2. concedo maiorem, & diitinguo
minorem : omnia dona permanenria folent
effc intrinfeca fubicto, nego : aligua, conce-
do: & ncgo confequentiam . Acrad refpiran-
dum s lux ad videndum 5 cibi ad vefcendnmo
funt dona permanentia, & tamen non confi=
ftuat in qualicatibus nobisintrinfecis , fed in
rebus ¢xtrinfecis CL'gO ctiam immortaliras
primi hominis, licet etict donum permanens,
potcrat confiitere non in qualitate , qua effet
immortalis abintrinfeco, fed in hoc, quod
illiefler prouifum de alimentis,ac de fructibus
ligni vitz , quibus poffet effe immunis 4 fene-
ctate , & morte.

34 Ad 3. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Ideo corporabeatorum, &
damnatorum eruat immortalia per qualita-
tem intrinfecam ; quia eorun imazortalitas
coafiltet in hoc, quod calidum non aget ins
humidum, illud ablumendo ; fed Adam ita_s
fuilset immortalis , vtealidum cgiffet in hu-
midum, illud abfumendo , ideoqueindiguil-
{cr cibo, & potu 5 ergo cius immortalitas non
debuiflet confiftere in qualitate , qua effer im-
moralis ab intrinfeco, {ed inhoc, quod illi
cfiee prouifum de alimentis , ac de ligno vitz,
vtcxplicatum efts

35. Ad4. concedo antecedens, & nego
confequentinm .« Licet femina haberent cot-
pora animaha, nihilominus cratillis propors

2 )
tionata qualitas, qua difponerentur ad paticn=
dum fine dolore . At corporibus animalibus
primorum hominum , & proindé¢ indigentis
bus ciba, & potu , non fuiffet proportionata ,
& conucniens immortalitas intrinfeca , que
debuiffet impedire actionem caloris in huoni-
dum,, fed fola immortalitas extrinfeca cenfi.
fiens in hoc , quod illis effet prouifum de alis
mentis, ac de ligno vit; vt explicatum eft -

QVAESTIO CCLXXIL

Viram 5 ¢ que paito in [fatu innocentia
Jfuifset generagio ?

8.Th. qusg.o8. &rt.1. ¢t 2.

I. Idetur , quod non fuiffer , primo quin

V vbi non eft corruptio , nec elt genera=
tio : fed 1o ftatu innocentiz non fuiflet corra-
ptio, & mors , fed homines in perpetuuin abf-
gue morte viziffent , ve dictum cft quait.269.
ergo. Probatur maior, tum quia vt dicitur 5.
Phyfic. text. s1. & 8. Phyfic. text.62. gene-
ratio » & corruptio funt cicca idem 5 tum quia
generatio ordinatur ad confernandas (pecics
cortuptibiles fecundam indiuidua , ideoque
indiuidna incorrupribilia , & perpecua, putas
Angeli, Sol, Luna &c. non gencrant fibi {i-
mile: ergo homines in ftatn innoceatiz , cum
non moucrentur, fed in perpetunm durareat;
non generaffent alios homines. ~

2. Secundo vt dicit 1fidor.lib, 5. Etymo-
lOf". de ure paturx omnia funt communias ;
ideoque in ftatu innocentiz noa fuilser dini=
fio pofseffionum ; fed fi in co ftata per gene-
rationcm multiplicata fuifsent indimdua, ad
vitandam confafionem debuifset fieri diuifio
poffeflionum : ergo &, :

3. Tertio videtar, guod in ftatu innocen-
tiz generatio non faifset fadta perconiundtio-

em maris cum foemina , per quam corrums
pitur virginalis integritas ; fed alio quodam..
modo, illzfa integritate virginali, vt aflerit
Damafc. Lib.2.c11.dicens,quod primus homo
crat in Paradifo terre@tri , (icar Angelus quidd;
fed poft vitimam refurrectionem;quando ho=
mines erunt ficut Angeli Dci non nubent , ne-
que nukentur 5 vt dicitur Matth.23,ergo. Con-
firmatur ; nam de fadto Adam, & Heualicer
creati fuerint in ztate perfedta, non fucrunt
carnalirét coniundti, vt celligitar ex Scriptu-
ra, ex qua Gen. 4. haberur, quod poft pecca-
tum Adam cognouit Henam.

4. Quarto per carnalem  coniun&ionem
homiunes efficinntar imiles beftijs, idecgne
laudatur continentia abftinens & cartali cons
juactione; led homao fulumpoft peccatin ef-
feltns et milis betiis, iiuxtaillud pralni. 48«
bomo cim in honore effet non intellexit i comparatus
e/t immeniis infipientibus , et fimilis faltus cff ilhsa
ergo.

. Ffiff

5. Re=




778

5. Refpondco , quod Sanctus: Thomasi
poftquam quait. 97. cgitde iis, {guz in flatu
innoceniiz (pedtatient ad conleruationem in-
dinidui , quzil. g8.difputat dedjs» qua fpe
&affent ad' confcruationem fpecieis ¢ quia
gencratio animalinm; & plantarum ordinatis
ad fpecies conferuandasper multiplicationem
individuorum, difputat de genecatione, per
quam honiitics mulriplicatentur . :

6. Articulo igitur primo quarit , virum
in ftatu innocentia fuiffict generatio.per quam
homines mulriplicarcnrur ? ,

Refponder affirmatiug . Probat primo:
nam multiplicatio hominum , quifccundum
animam funt immostales, & capaces felicie
tatis,cft maximim bonum etiam naturale : fed
fi generatio non fuifiet ,jnifi Adam peccaffer s
peccatum fuiffet quodammedo neceffarium
ad ranrum bonum naturale; ergo &c.

« 4, Probat fecundo. Natura cnim pee fe
mtendit folomid, quod eft perpetnum , &du-
rat femper, tempotale autem hon intendit pes
fe , fed proprer perpetua ; fed in rebus corri-
puibilibus fola fpecies funt perpetux, indiul
dua autem {unt temporalia: in rebus anteny
mcorruptibilibus cuam indiuidua funt per-
petuas ergo ndcura in rebus corruptibilibus
intendit folas fpecies, genmerationem autem,
per quam multiplicantur indiuidua, inten-
dit felunt proprer conferdationem fpecierams:
o (abfastijs awtem incorruptibilibus ipfa 1.
dividua intendit propter fe; fed homo natu-
ralirér quead corpus eft corruptibilis , quoad
anymam eft incorruptibilis , & perpetuns ; cr-
go natura, & Deus autor naturz ;multiplica-
tioncm corporum per generationem inteq-
dit propier fpeciem corporum , multiplica:
tionem 2utem? aninaram natura, vel Deus,
qui foluseft animarum humaparum creator,
intendit propter fe, a¢ proind¢ in hominibus
naturalitér debuit dari generatio , & tanto
bone naturall muitiplicationis *~homirum
natura humana in ace wbocentiz carere nen
debuir, Ideo Deus Gen. 1. primis homini-
busante peccatum dixit ; Crefcite, et multipli-
camini 5 ac veplete tevrasn , ac proindé dedit v ir-
ratem generandi , gua homines muitiplican-
tht.

3. Aadicolo fecundo quarit, veram ins
fltatu innocentiz generatio hominum fa-
&ta fuiffer per coniun&ionem maris cum foe-
nina.

Refponder, quod quia in ftatu nature
lapfz in coniun@ione maris cum foemina
datur feditas, & turpitudo concupifcentiz,
idco quidam antiqui dodores docucrunt,
guod o flatn innocentiz, cui videtur repu-
gnate ralis faditas, non fuifser generatio per
coitum , fed homines ‘multiplicati fuifient
alia quadam raticne per opetationem divine
virtutis. Docuerunt hane fententiam ex Gia-
cis} Gregoring Nyffenus lib. de Opificio ho-
ks » Caps 174 dicens, quod in paradifs ali-
tér muliplicatum funfice genus hymanun,

De gcncrationc in ffatu innocentiz

ficut multiplicati funt Angeli abfque concun
pilcentia per operationem divin® virtutis,
Chryfoftomus homil: 18. in Genefs cirea it
tium cap. 4 & lib. de Virginitate ; cap, 17

Damafcenus: Lib. 2. de¢ fide cap.30. & lib. 4.
cap. 25. Euthymius in pfalm, so. Procopius
Genef. 4. & alij,. &lanus.ecidem opinioni vi

dentur tauere Auguftious, & Hieronymus .
Auguftinusenim bibs t-in/Genef. contra Ma

nichzos cap. 19, traltansiilla verba, Crefeze
et multiplicamini , dicit. Licet nobis ca ita [pi-
vitualitér accipere , vt in carnalem fecunditatem
poft peccatum connerfa effe cvedamwr . Hicrony-
mas autem epift. 22..ad Euftochivm de cufto-
dias virginirtatis , & lib: 1. ‘contra louinianam
parum poft- medium indicat vfum coniugij
per peccatum fuifle introdu@um , ac non fo-
turum foiffe in paradifo .

9. Contra hanc fententiam Magifter in 2.
dift.20. & San&us Thomas 1. paite quaft. 93.
artic.t. docene etiam in paradifo in (aru io.
nocentiz homines propagandes per gencia-
tiehem naturalem. cx - conjun&ione maris
cum foemina; fed fine motbo, & feditaic,
& inordinationc concupifcentiaz, que inot-
dinatio impediretur per iuftitiam origini-
lem , quaappetitus fenfitinus perfeéic fubij-
cererur rationi , vt-diGtom eft quaitione 260,
Oppofitum tanguam hazrefim Armenorum,
& Almericidamnat Caltro verbo Addam ha-
refi 13. ex Guidone Carniclita, & Beroardo
de Lutzemburgo. Auguftinus auten lib. de
harefibus herel 3. opinionem illam rribuit
Adamianis .

10. Probatur primo ex Scriptura . ‘Pri-
mo cnim vt habetur Genef. 1. & 2. Deas ma-
feulum , et feminam cveanit eos , hocelt primos
homines: fed ditinétio fexuum in hemine,
ficutin alijs animalibus ordinatur ad genera
tionem naturalem per coniunétionem ima-
ris cum feemina : ergo Deus creauit primos
homines cum diftin&tione fexuum ad hunc fi-
nem, vt homines propagarentur per'talem
generationem, ac cum iilisin ffatn innocen-
tiz dixit, Creftite , & mnltiplicamirni ,-hoc pre-
cepit « Sceundo Genels 2. Deusdixit: Non eft
bonwm hominer cffe folum . Faciamus ei adintorium
fimile fibi 5 fcd homo {olum ad gewcrationcm
per coitum indiger adiaterio dinert fexus, ad
alia enim melius vir adipuatur & viro, quam.,
d feemina: ergo Deus virum etiam in ffa
innocentiz voluit habere mulicrem in adiu-
torium ad generandum per coitum . Tertio
Adam , formata Heua, diuinitus illumiwatus
dixit : Aoc nunc os ex offibus meis , ¢t caie de car-
ne mea.  Quamobrem relinguer bomo Patrem , et
Matvem 5 er adherebit vxori fue , et erunt duo in
carnewna : fed illa vaitas in carpe vna fit in
choatiu¢ per vinculum matrimonij , & con-
fummatiu¢ percopulam: ergo Adam prius
quan de fuo peccato futaro cogiraret, intel-
lexit {ibi datam fuiffe mulieremy 1o aditito=
rinm , vt per copulam maritalem fierer voa

€aro, ac durante flatn jonocenux , legeai,
coll-

S




=

LiberIV.Quaftio CCLXXIL 779

confiubij fandi feruaffer ad filios generandos -
i inor probatur. Nam ve docet Alexander 3.
in'capi 2. dé conuerfione coniugatoram  do-
neée ‘cominges matrimonium confummant 5 non fiwit
wndcaro: idemqueaferit Benedidus Papa. in
cap. lex dinina 27, quzf. 2. & in Concilio La-
teratienfi parte 6. :cap. 27. Alexander Tertius
pollquam verba Adami retalit; fubdit: Dui.
busverbis' innotuit ‘non alitér wirum 5 et mulicrem
poffe ficri vnam carnem 5 Wit carnali ‘copula: [ibii co-
hitreant , & hac doétrina fumitur ex Apoftolo,
qui‘i.ad Corinth.6.dicit. Quiadberet meretti-
i wnum corpus efficitar v erunt eRive s inguit duoin
CaAYNe UNa .«

11. Probatnr fecundo ex'S. Auguftino
lib. 9. de Genef. ad litt.cap. 3- & fequentibus.
Naminter alia dicit . ‘Non wideo, quid probibe-
e potnerit , wr efsent bominibus etiam in paradifs
bonovabiles niptia: s et thorus immacnlatus 5 boc
Deo prafiante fideliter, iuftéque vinentibus 5 vy fi-
ne wilo inquieto avdove libidinis, fine wilo labore 5 do-
loreque pariendi , frius-ex: eorus [emine nafcere-
tur's Lib. autem 1.Retradtat. cap. 1. cmen-
dat quod lib. 1. de'Gen: conrra Maunjchzum
dixerat , & relatum eft 4 nobis nun. 8. & ca-
pit. 13, corrigit quoddixerat lib, de vera Re-
ligione , cap: 26; nimirm , quod finaturane=
fiva in illa integratate permanfiffet, non fuifsent furtre
weceffitudines confanguinitatum , affinitatum ; €t co-
gnationzm . Nam e vera effent furture ; cums
futura efsent coniugia, & filicrum gencratio-
nes. ldém docent Gregorius in pial.s. Peeni-
tent, ad illa verba : Seribantur bas in. genevatione
altera, Beda, Rupertus, & Abulenfisin Ge=
nef. Vider: potelt Suarius lib 5. 'de opere [ex

coitum in prefenti fatu naturz E_a_;;a'w:. duo
funt confideranda. Primum eft1pfa coniun~-
&io maris cum feinisa ad prolem gencran-
dam', qua coniunctio et naturals ,-ac proin-
dé dari debuifferenam 1n (tatu nature inte-
grz . Secundum cit defornutas immoderata
concupifcentiz , qua deformitas non dabatur
in fkatu innocertie , ac nature intcgre, in quo
inferiores: vires pmnino rarioni fubdebantur
perdonum inftitiz originalis, vedidum elt,
quaftione 259. 8 260. 1deoque S. Auguftinus
lib.14-de Cinir..cap. 26« dicits: [n tanta facilita-
te verum , et felrcitate bominuz 3 abfit ; vt fufpicc-
wmut non potaffe prolem feri fine libidinis morbo : fed
€0 voluntaris nutw mouerentur €a membra ; quoca-
tera; et fine ardoris jilecebrofo flimules cum tranqail-
litate animi , et corporis , nulla coyruptione integrias
tis infundevetuy gremio Maritus VX0YIS o

4. Sed hinc oritar dubinm , dequo agit
Suarius lib. 5. de Opere fex dicrum, cap. 24 &
quaritur, virlum in (fara innocentig , ac natu-
reintegra vera virginitas cam foecunditateos
matrimonij fuiffet coniuncta .

Refpondeo ex dictis colligi, quodin co
ftatu cum fogcunditate marrimonij non fuite
fet coniungta virginitas corporalis talis , qua-
lenyhabuit Beata Virgo in conceptione , & in
partu: Chrilti. Probatur:-num Beata Virgo
congepit abfque contadtu , femine, & opera
viri: peperit fine vila fractione figilli, aut vte-
riaperitione , Chrifto infaate per penctratio-
nem ; ad modum puriffima lucis egrefflo , co
feré pacto, quo radius falaris ingreditur, &
egreditur puriflimam chryftallum fed in ta-
tu innocentiz fzminz non {concepiffent fines

] dierum , cap’o. ¢x quoplura cx his defumpta  contactu, opera, & leminevirili, Dec pepe-
{ iunc. : riffent fine vteri aperitione , fed ‘concepificat
12. Probatur tertio ratione. Nam mem-  modo naturali , vedictum eft : ergo &c.

i bta homini naturalia’;-eorumque naturalis 15. Si verd quaratur, veram in (fatu in-
| vius faerunt hominidataab initio ante pecca-  nocentiz cum frcunditate matrimonij cons

tum , ac derndé non funt per peccatum abla- - iun@a fuifiet aliqua alia inferior, fed vera vir.
8 ta ; vt conftat indudtionc . Nam quiaoculi,  ginitas : Relpondet ex Auguftino Sanctus

5

o e,

aures, pedes, manus, corumque vius funt-

homini paturalia ; fuerunt primis parentibus
data ante peccatum , & non{unt homini per
peccatum ablata. Ideo Adam conditus fuit
cum oculis, vt ijs vreretur ad videndum,
cumaaribus, vt ijs vterctur ad audiendum,
cum pedibus, vt ijs vteretur ad ambulandum:
fed homini, in quantum et animal perfectum,
naturalia funt membra generationi deler-
pientia s & nararale eft , vt gencret pet con-
iunctionem maris cum foemina: ‘ergo primis
hominibus ab initio ante peccatum data {unt
membra generationi defervientia, vt ijs vtere=
tur ad generandum per coninnétionem ma-
ris cum foemina . Probatur minor : namcum
ad generandum requiratur virtus activa, &
pafiina , in animalibus fperfedis virtus aétiua
naturalitér eft in mare, virtus paffiua in foemi.
na, & ad hoc, vt nataralitér generent, debent
iftz virtutesconjungi; fed homo eft animal
perfetim : ergo .

13.  Aducirit Sanétus Thomas , quod circa

Thomas hoc ar 2. quzft 98. in refponf. ad 4.
Dicendum > quod ficut Augaftinus dicit 14. de Cruite
cap 26.in illo flatu nulla corruptione integritatis in=
fundeveiur greveio mavitus vxorss - Ita enim potuiv
wtero contugis, falua integritate feminei genitalis,ui-
vile fewen immitti , ficuri nunc poteft , eadem inte-
gritate faluasex vrevo virginis fluxus menfirui cruor
emitti . ¥t enim ad pariendum non doloris gemitus
fed natwralis impulfus feminea wifcera relaxarct ,
fic ad concipiendum non libidinis appetitus , fed vo-
luntarins vfus naturam vtramque comiwngeret .
Hzc inexperientia turbide libidinis, vt cam

vocat Auguftinus loco citato, & conleruatio

integritatis in conceprione , ac partu, de gua

cum codem Auguftino loquitur Sanctus

Thomas , vocari poteit virginitas quadam »

fed imperfecta, ac deficiens ab abloluta, &

perfe&avirginitate Beate Virginis, dequas

aétum elt num. 14. Sed hec (ufficit indicafle .

Vtenim {ubdit S. Aoguftinus poft verba ci-

tata: De rebus loguimur nunc pudendis, & ideo

quamuis antequam corum paderet, guales effe pornif=

Efffft 2 Jent,

T A S L i e




780 Degencrationein {tatu innocenti .

fent , concipiamuss Ut poffuts, tamen neceffe efl, W
woflra difputatio vaagis frenceu? s qU& nos Penocar ;
aerccundid 5 quam cloquentiay qus nohis parum fsp=
petity adiuneeur « Videri potelt Suarius lib.s. de
Opere fex diecum, cap. 2. Vbl ctiam refert
opinjones sugorum.

16. Ad 5. diftingao maiorem:vbi non eft
corruptio, nec potcft eflc nataralite: , noN eft
generatio corporalis,cocedos vbi non eft cor-
ruptio , quia impeditur pér donum gratui-
fum , fed poteft naturaliter efle; non eft gene-
ratio , nego maiorem ¢ diftinglo ¢odemn pa-
&o minorem : & nego confequentiam .. kn=
tia naturaliter corruptibilia debeat cfle paw-
galiver generabilia, vi per generationem con-
feruetur fpecies: fed homo nataraliter -eft
corruptibilis, & mortalis: ergo debet efle na-
turaliter generabilis, ac home debet habere
virtutem generatinam; ficut hanc virtatem.
babent ahia animalia perfeéta: ergo licetin
flaty innocentiz asima per donum faperna-
eutale corpus praferualiet 4 morte, & €otiti-
ptione , non debuiffet impeadiri natuvalis. ge-
neratio, gua multiplicantorindiuidua huma=
na, quortm multiplicatio proprer animam
immortalenny& ziema aparie poft per f¢ in-
tenditnrd natura,& a Deo, vt didium et n.7.

17. Ad z, nego minorem . Idco in flaru
prafenti paturs Japfe multiplicatis homini-
bus, debent dinidi pofiefliones, qia cominus-
nitas polfiethionum pofict¢lie occalio-ducer-
diz , & confulionis , vtdoget A tehes Jib.
2. Polit. cap. 3. fed in-flatuiinnocenti®, 8 na-

tura z per donum iufiitiz originas
lLis voluszates  bomingm - fuiffent | fic ordinaie 5

guod abfque omui periculo difcordie communiics /i
fuffent, freundam quod Tuicuigue competerel; rebus,
QRE LITUTE dominio fubdebantur, owm hec ctiam apud
s rdtos bonos wives obfeructur ; \Vtlogquitur San=
Gius Thomas hoc art. 1.qualh. 98.ad 3. cigo
in Gatu insocentiz non debuifet fieri dinilio
poffeflionum .

13, Ad 3. diftingno maiorem : homo in.
paradifo terreftei crat ficut gnidam Ange-
{us quoad mentem, concedo: quoad corpus;
ita vt haberct corpus, quod Apoftolus yocat
Ip:ri[lmlc propter does COIPOLiS glorioii, Be-
go malotem ; concedo minorem ;. & nego
confcquentiam. Exdottina Apoftoli L. ad
Corinth. 15. Adam n prima creatione acees
pitcorpus animale, ac carcns dotibus corpo-
ris gloriofi; Sancli autcin vitima refurres
chiong accipicni COTpoLd ipiritahia » non qui-
dem fobftanrialiter , fed per qualitates corpo-
rum glotiolorun: ad fimilitudinen COIPOFis
quod Chriftus accepit in refurrectione  Quia
crgo homiacs in ffaty innpcenti® , a€ NALNLE
integra,antequam obtincrent vitimam beati-
sudinem confiftentem in vifionc Dei, ha-
buiffent corpora animalia , excreuiffent ope-
rationes animales manducandi, bibendi, f
nutricndi; generandi &¢. At in returredtione
accipicnt corpora [piritalia in fenfu explicato,
ideoque non manducabunat, acgue bibeat,

non nubentsneqie Dubgntut , fed ctiatly
quoad - corperacrant ficut Angeli Dei. Ad
conficmationem » telpoadet . dandus Tho-
udas hoc art 2. quelt. 08. ad 2 quod ficur Au-
guftinas dicit lib. 9. [uper Gen. ad. litterans, caps 4-
ideo . primi parentes in  pavadifo now coieryut ; QUi
formata muliere 5 poft modicum propier pecgatuin de
paradifo eieldi funt.. Ex hoc autem non, fequi
Wt s .quod - non peccafent , & in patadilo
manfiffear, noncoiffont ad filios gencrandos.
19 Al 4-defoapt i €x co,quoed per coitum
homo cficiatue mikisbettijsideogque landa-
tanconsinentia abltinensd ceit , dedecebat
autem (tari naturz integra, vt homo efiice-

~réturfmilis beliijs « Refpondeo verbis Sancti

Thoma hocart. 2.ad 3. que verba optime
fein hanc explicant., Divendum » quod befliz ca-
vent ratione 3 wnde fecundum. hoc howo.in coitu be-
Sialiscfficitar s quia deledationem coitus 5 €7 feruo-
vems concupifcentic vatione moderari #on poteft.Sed in
Jazw innocentia nibil buinfmodi fiuiffet » quod ratione
sion moderarctur 5 now quia.effer minor delectaio fes
cundum [enfin » vt quidam: dicunt ( faiflz evim
tanto maior deleflatio fenfibilis ; quanto effes-purior
natura > @ corpus magis fenfibile » fed quia wis con-

cupifcibilis non ira inordinate Je extuliffer fuper huinf

wiodi - deleétatione yegulata pev vationem., ad quais
won pertinet , wi [it minor deleétatio in [enfu , fed ve
pisceniapiftibilis von immederaté delefiationi in=
haeieat ;s ¢ dico immoderaté propter menfuram ra-
tionis & fortaffe legendum non propeer, fed
prater: fiout fobrins in cibo maderaté.affuinpto non
mingrem habet delefationem, quam gulofis, fod mi-
nis eins concupijtibilis fuper buinfmodi deleliationg
vequicfeit .| Et boc - fonant werba Auguflini ; qua 2
flatu sumocentiz non excludunt maguitndinem dele=
&ationis , [ed ardovem libidinis s & inquietudinens
animi . -Et‘ideocontinentia inflaty iunerentie non
fuiffet laudabilis » qua in tempore iflo landaiur s now
propier defeiam facunditatis , fed proprer vemotio=
sem inordinata libidinis ¢ tune antem fusiffer fecun-
ditas abfque libidine . Addi potefts quod inhoc
fraru patur laple homo in coitu beftialis cf-
ficitur , quia deleétatio fenfibilis perturbat, &
valdé impedit vfum rationis, per quam ho-
mo differt 4 beflijs : fed in {tatu naturz inte~
gredeleétatio fenfibilis non turbarct , heque
impediret v {um rationis : €Ige in ftatu patu-
ree intcgrz homo pet conumnon cfficerctur
beftialis .

QV &S TIO CCLXXIIL

Virum pueriin flatu innocentie [fatim ac nats
Fuiffent 5 habuiffent perfectam Viriusets
ad motnm weewmbrorwm 2 & Vruv
in illo faru generaci fuiffeut
non [olum mares> [ed
etiam feming

§. Thom. quafl.99.art. 1, & 2

¥i Idetur , quod pueri in (fata inpocen=
tiz ftatim,ac nati fuiffent, habuiflen
per




Liber IV. Quaftio CGLXXIIL

perfeGamvirtutem ad motum membrorum:
primo quia pueri flatimshabuiffent perfodum
vium rationis, vt.golligitur ex pluribus locis
Auguitiniz ergo pueri ftatim habuifient pet-
feGum vium membrorm, & perfedtam vir-
tutcmy mouendi-membra, - ambulando &ec.
Probatur confequentia - Nam vr docet idem
Auguftinuslib. tude:Peccat, meritis,& remiff,
cap. 38.in pueris infirmitati:mentis congruit
hac infirmitas corporis : ergo ficur in pueris
nulla fuiffet inficmitas mentis' impediens vfia
rvationis, & difcurfum:, fic nulla fuiffet infirs
mmitas corporisimpedicns vium membrorum,
& motum localem . Confirmatur: nam co-
dem lib. cap. 27. loquens de pueris dicit : ¢an=
da carnisinfiemitas nefcio quid , guantum avbitror 5
penale demonferar ; (ed puizeriin flatoinnodentiz
nihil patercasur penale jvergoinon patercn-
tur infiemitatem, & simbecillitatem impe-
dicntem motam lecalem membroram .

2. - Secundo quedam.animalia naturaliter
ftatim ac nafcuntury habent vircutem fuffi-
cientemadviom, & motum: Jocalem-mem-
brorum :¢crgo etiam homo:fed homaé inia-
tn innocentiz non caruit hoc naturah, quo
in (tatu nature lapfe prinarus efitin. peenam
peccati s erga&ec.

3. ' Ternoin hominibus ante peccatum.s
non fuiffer dolor , aut affliio , vt fepédocet
Auguftinus; fed icarnifent virtute fe mo-
uendi ad aliquod dele@abile itlis propofitum,
cum nou potuiffentillud acquirere; narurali-
ter de hoc doluiffent sergo «

4. Quarto homines in flatu innocentiz
non pafli furlent defedus fene@uris i crgo
neque defedtus pueritie . Eadem enim cff ra-
tio -

5. ‘Quintovidetur , quod homines in {ta-
tu innocentx gencraficnr tanrum mares;non
aatem feminas . Ex Ariftotele enim: lib. 2.
de Generat. animalium cap. 3. & lib. 10.cap.
2. & 3. Famina quafi-mas lefus ot , &eft guafi
prater jatentionem nature’: fedin fatninno-
centiz nullum generatum fuiffet indinidanm
humapum lefum, & prater intentionem na-
e 2 ergo.

6, Scxto omne generans, & actinum per
fe, & nifi impediatur prapter defedtum virtu-
tis , vel indifpofirionem matecriz, generat fibi
fimile ; fed virtus adtiva ad generandum fal-
tem principalit¢reft in folomare: in ftatu au-
tem inocentiz aunquam homo impedire-
tur d defetu virtutis activze, neque ab indi-
{pofitione materiz : crgo {emper generaren-
tur marcs nunqoam fzminz .

7. Septimo . In:ftaru innocentiz Adam,
& Heua fuifent immunes 4 morte , ac proin-
dé femper visifflent, ac poruiffent femper ge-
nerare filios , ac multiplicare geans huma-
num; fed femine funtfolum neceffariz ad
multiplicationem generis humani:ergo in fta-
tu innocentiz non fuiffet neceflarium, ve ge.
nerarentur feming .

s. Refpondeo , quod Sanftus Thomas

781

poftquami queft.g8. cgit dc generatione filid.
rum in:(taty innocentiz , & de modo genes
rationis;dribus queltiontbus feguontibusagit
deconditione:prohis generande, & quath so.
agit de- €onditione prolis generanda: quan-
tumad-corpus, &ad difinéioncm (exnss
quzit.rioe. deconditione prolis quantum ad
iuftitiamooriginalem: quaii. 1 01. de conditio-
ne prolis, quantum ad fcientiam .

9. Articulo igitur primo quzit9g. gne=
rit, vtruoy pueci (barim ac nati fuiffeney ha-
buiffent perfedtam viruté ad morum mems
brorum , itavbibatim pefient ambuiare., 8
alrosanotus membrorum expedite exercere |

10. «“Relpondet: negatine.! Probat primo
in -argumenro fed doutra . Nam quod natara-
liter generatur, & nafcitir ex victo matris
ficuc naicitur in quantitate ;& ftatura parua,
& imperfedta s & deinde paulatim orefeie, &
aungetur.donec perucniztad perfe@am quan-
titatem , & ftaturam, fic palcitur cum vireus
te prafertion motma imperfeda, & paulatim
acquirit perfe@dnuvirtitem motinams ledex
dictis gueitione fuperiori 272, pueriin ftaru
innogente naturalitér fuifent generari, &
Dati € VIero matrum : crgo .

e Probat fecoundos; & fimul explicat, &
confirmanfundamenti allatuin « Nam quan-
doquii€ qua fitnt fupra nacweam;fola fide,ae
dimina audonitate tencmus, de ommbus phis
lofophari debemus iuxta natutas rerum ; nec
debemus quidquam fupra naturam. affereres
nifi fundatiinidinind andtoritate : fed natura-
le eft; vt pueri recentérnati non habeant (ufe
ficientem virtutem mouendiexpedité mem=
bra ;ambulando, & plures alios motus eyers
cendo ¢ ex auctoritate auveaw dinina infertup
folumsquod habuiffent fuficicntem virtutem
ad exercendos motns pheriles , non adatem ad
exercendos motus xonuenicntes homini
bus majoris .xratis : €rgo. Probatar prima_s
pars minotis« Vt emim-aducrut Arnfloteles
1ib. 2. de partibus animalium, cap. 4. & 7. hos
mo haber cerebrum propertionaliter maius,
quam cgreraanimalia ; ergo quia cercbram
cft humidiflimum , pucti recentér nati nata-
raliter funt humidiores alijs animalibus re-
center natis : fed ex hae fumma humiditates
cerebri, nemi, quifunt inftrumenta motus
nen {unt idonei ad ‘membra mouenda; am-
bulando , & quoldamalios morus exercen-
do: ergo pucri reentérnati naruralitér non
habent perfectam virtutem fe mouendi. Pro-
baturiam fecunda parsminoris, quod nimi-
ram ex andtoritate dinina colligatur folum,
quod in ftatu innocentiz pueri habaiffent
quidem fufficientem virtutem ad exercendos
motus picrilesnon autem ad exercendos mo-
tus conucnientes hominibus maioris tatis ;
Namyconftat ex Scripturis , quod fecevit Deus
bominewn reftum , vrdicitur Ecclefiaft. 7. fed vt
docet Augufhnus lib. de natura, & gratias
cap. 15. & lib. de correptione, & gratia, caph
11. talis rectitudo confiftitin perfedta fubics

dionc




782

&ione corporis ad animam ¢ €rgo in ftata in-
nocentiz membra.non poterant-repugnares
anima; & ordinatz hominis veluntati, ac vo-
Juntas hominis rn flatu innocentiz non potc-
¢at non ¢fle ordinarta : fed voluntas hominiss
vt cfet ordinata, debebat velle motus corpo-
ris homini conuenicntes fecundum quamli-
Betatatem » ac ztati puerili folum erant con-
uenientes motuspueriles, putaad [ugendum
vberas ergo pueri {olum potuiffent velle mo-
tus pueriles, & ad illos tantum habuifient {uf-
ficientem virtuté , non antem ad motus con=
wenientes maiori ztati ; quosian {tatu inno-
centiz ordinata voluntate non pot uiffentvel.
le. Vernm vt loquitac Sanctus Themas: hoc
ip(oart. 1. quelt. 9o - Nulli catholico dubinm effs
quin divina virtute fievi poffit, vt wox nati perfe-
Ham virtutem babeant ad motum membrovum .« Sed
hic non querimus s quid: Deus fupernatura-
Jlitér facere potuiffet, fed quid naturaliter fe-
cifet .

12. lofertur.cum Suario lib. 5. de Operes
fex dietum cap- 5. quod in tatu innocentie
proles femper fuifct generata cum corpores
omnibus fuis partibus ;- & membris conftan=
te, cum omnibus facultatibus, & fenfibus ex-
gernis , & cum debita membrorum propot-
tione , ac difpofitione , colore, figura , ac pul-
chritudine corporali ;que indé confurgit’, vt
docet Sandtus Thomas 1. par. quail. 96. arl.
3. & hac que(t. 99- arr. 1. ad 1. alijque com-
muniter. Colligitur ex Auguftino , qui plu-
ribus locis,ac prefertim lib.1. de peccatoruin
meritis , & remiflione, cap. 37.& 38. docet
nullam pznalem imperfe@ionem futuram
fuifle in hominibus generatis in ftatu inno-
centizzfed defetus debita integritatis per €oe-
citatem, furditatem, carentiam membrorum
funtdefectus pznales, ac proculdubio dede-
cerent illum fratum zergo.

13. Articulo fecundo querit, ytrim ins
flatu innocentiz non folim' generati fuifient
mares , fed etiam feminz ?

Refpondetaffirmatiug, ac fan&um Tho-
mam fequuntur omnes Theologi in- 1. difk.
20. Probat primio in argumento fed contra. V't
enim dicitur Genefe1.& 2. Dens mafiulum s &
feminam crean:t eos, hoc ¢ft primos parentes
fed per generationem propagati naturaliter
fuilfent,ficut creati fuerant a Deo ideogue Vi-
demus , quod cectera animalia creatad Deo
fecundum virumque - féxum , propagantur
fecondum vtrumque fexum: esgo. Probat
fecundo, Nam in (tatu innocentiz homines
propagaridebuiffent fccundum omnia, qu®
pertinent ad complementum naturz huma-
nz : fed ficut ad perfe&tionem vniuerfi perti-
net, vedentur diverfi gradus reram, fic ad
perfe@ionem, & complementum nature hu-
smane pertinet, ve detur veerque fexus : crgo.

Hing reijcitur error Almarici, qui vE
referunt Alfonfus de Caftro, verbo Adam ha-
refi 1. Praceolus verbo Almaricus » Turrecre-
gnata lib. 4. fammaz; cap. 35. cx ij{que Suarius

De fexu,& motu pucrorum in flatu innoc.

libs 5. de opere fex dierum;.cap:3. Dum. 3. deo-
cuit in ftatu innocentiz non futuram foiffes
{exuum diuerfitatem . Videturigitur {fenfiffe
Heuam non fuiffe creatam ante: peccatimo .
vel non {uiffe creatam diftin@i fexus ab:Adae
mo . Viramgue repugnat Scripturgs, ex-qua
Gen. 2. & 3. conflar:Heuam fuiffe creatam
ante peceatum;imo peccaffe ante Adamuim,
iltique fuiffe caufam peccandi - Conftat rur
fiis Henam creatam fuifferdiuerfi fexus ab
Adamo: fignidem Gens 1."dicitur,quod Deus
wiafculuin , & feminam creayiticos s primos fcili-
cét paréntes, & Chriftus Mazthe 100 dicits
Qui feeit bominem ab initio., mafeulum s &r fami-
nam creaut ¢es «

14 Ad 1.nego antecedens. Vienimcum
San@o Thoma quzft. 101. Artic: 2. dicemus
quaft 275 in ffatu innocentie: pueri Non.
ftatim, ac nati fuiffent » habuiffent perfectum
vivm rationis: ergo ne¢ habuiffent perfetuim
vium membrorum,nec perfedtam virtutem
mouendi membra. Auguftinus dicens.q uod
in paeris tanta carnis infirmitas mefciot quid penale
demonfirat s loquitur de infirmitate,: qua nee
poflunt exercere motus puerili ztati ¢onuc-
pientes ,. & fqua corpus repugnat voluntat:
etiam ordinata animz . Talis entmvinfirmi=
tatas non fuiffet. in flatu innocentiz ;' vt di-
&um eft num. 9.

15 Ad2. Concedoantecedens, & ncgo
confcqnenriarn . Quadam animalia ftatioy
ac nata funt,habent virrutem {nffictent€ mo=
uendi membra, non excorum pobilitate, ({i-
quidenyalia animalia ipfis perfectiora: carcnt
1ali virtute ) fed ex cerebri (iccitate , & quias
ad eoram/motus vt poté imperfectos paruas
virtus motiea f(ufficit : fed homo debet habe-
re cercbrum ampliffimum;& humidiffimom,
ac mouetur motibus valde perfeétis, cum in-
cedat redtus, & ‘manus moueat artificiose; ad
quos Motus requiritur magna virrus: crgo
non el mirum, quod ftatim, ac natus cit,non
habeat naturalitér virtutem ad tales motus
exercendos .

16. Ad 3.concedo maiorem;& nego mi-
norem . Sicutadulti, ficetiam pueri in: ffatn
innocentiz non potuiffcat quidquam appete-
re, nifi voluatate ordiaata ; fedilla,qua appe-
terent voluntate ordinata , ;potuiffcnt confe-
qui : ergo non dolerent de carentia vllius bo-
ni deleétabilis> quod appeterent . .

17. Ad 4 concedo atirecedens ; & nego
confequentiam . Difparitas eft, quia homi-
nes in ftatu innocentiz fuiffent generati, ac
proinde fubiecti fuiffent aliquibus defeétibus
naturalibuis pueritiz; quifequunturex genes
ratione ; atnon fuiffent corrupti , ac mortui :
ergo ficut per lignum vitz praferuari fuif-
fent 4 corruptione , & morte, fic prafctuati
fuilfent 4 defedtibus fenc@utis, qui difpo-
nuntad corruptionem; & morten,ve ditum
elt quelt. 271.

1%.. Ad s. diftinguo maiorem : femina
cft quafi mas befus ; & quali preter iprentio-

nem




4
i

Liber IV. Quaftio CCLXXIV.

ACM natur particularis,concedo: qualfi pra-
ter intentionem nature yoiucrfalis, ac Dei,
11620 maiorem : diftinguo codem padto mi-
potem: & nego confequentiam. Vit cum
Sanfto Thoma quzft g2art. 1.ad 1. dixjmus
quzft. 252, num. 3. femina cit quafl przter
Intentionem naturz particularis, fed iuxtas
Primariam intentionem natgre voiuerfalis
ac Dei,qui primo, & pet fe intendit tum ma-
tem, tinfeminam, com vrerque fexus fit
neeeflarius ad generationem : fed in fatu in-
hocentiz debuerunt dari omnia, que per fe
intenduntura Deo, & 4 narura vaiucrfali:
€rgo in faru innocentiz debuit dari, ac gene-
rari non folum mas, fed etiam femina. Ad-

¢ do,; quod femina eft veloti mas lefus, nom

quia careat aliqua perfedione debita natore
humanz in guolibet individuo , fed quia,
cum it minus peefeta, quam mas, carer ali-
qua perfeétione maris, cum ad perfe®ionem
{pecici humana requiratur inzqualitas fexus,
per quam mas fit perfedtior famina.

19. AdG6. Fzomxna non folum generatur
proprer defetum virtutisio agentc , vel pro-
pter indifpofitionem materix, (ed ctiam pron
ptet aliquod accidens extrinfecom , ideoque
Arifltateles lib.4. de Generatione anymalium,
cap. 2. docer, qued ventus feptentrionalis
Coadiuvat ad generationem mafculorum ,
veintus autem auftralis ad generationem fe-
Bilnarams: ergo licet in faru innocentiz non
fuller defectus virtutis in agente , necindi-
ipolitio materiz, femina potuiffeat generari
propier aliquod accidens extrinfccum o Si
Vera quaratur, quodnam accidens exrrinfe-
cum in (fatu inngcentia detcrminarer genc-
Tatlonens mans, aut femina , refpondet San-

&tus Thomas hoe arr.2. quatt 99. ad 2. quod

quandoquidem corpus. erat perfecté fubic-
&um, & parcnsanima g patentes per fuam
voluntatem ordinaram. fe determinarent ad
generandum aliguando marem; aliquando
teminam, prout fuifet expediens prapagas
tioni paturz humanz . Hinc inferri poteit
cum Suario lib. s.de Opere fex dicrum , cap.
3. um. 2, quod non folum omnes viri, &
toeminz fuiffeat fecundi , fed etiam per om-
nes, & fingulos a@tus coecundi generaffent
prolem . Cum enim in illis non fuifiet defe-
ctus virtutis, & ordinata voluntate nunguam
coifleat, nifi animo generandi, ienuper genes
raticot prolem . Infertur rurfus, quod vt do-
cet Sanétus Thomas hoc codem art.z.quzi,
99-10 refp. ad 3. in fatn innocentiz tot fuif~
Jent generate femine, quot & mares . Ratio eft,
quia cum voufquifque mafculus deberet pof-
ie ducere vxorem , rovdeberent effe mafculi,
quot fceminaz, ac proinde quiliber coniuges
vo.uatate ordinata deberent velle tot gene-
rare mafculos, quot feeminas, Idem docent
ali) Theologi communitér,ac prafertim San-
¢tus Bonaucntura in 2.dift. 20.quzt, 6. Ri-
chardus cadem diff. art. 2. quatt. 1. Agidius
ibidem » qQualts 2. arn 1. & Augeolus art, 2.

783

quos refeet, & fequitur Suacius lib. <. dey
Opere fex diccnm,cap, 3. tum. 14 & fegoen-
tibus .

20.  Ad7 ditinguo maiorem:in Gatu in-
nogenti® homines femper vixident vita anis
mali, ac propria via, nego: vita {pirituali,
ac propria termini, conicedo maiorems tran-
feat minor : & nego conlcquentiam o In fta-
tu innocentiz non femper homines vixiflenr
vita animali, qua manducarenr., biberent, &
nutrirentur, gencrarent 8ee. fed paft aliquad
longum tempus corpora corum per qualitae
tes corporis glorioli ficrent fpiritalia, vt ex
do@rina Apoitoli 1.ad Corinthios 15, dixi-
mus qualt. 272. onm. 7. ¢rgo poftquam pri.
mi parcates definiflent viuere vitam anima-
lem , debegent remanere mares , & femina,
qui propagarcot genus humanum. Addo,
quod ficut non folom primi parentes, fed
etiam ¢orum filii debereat excrcere aperatio-
nesanimales manducandi bibendi , ac fe nu-
triendi.lic dcberent exercere operationes ani-
males generandi .

QVASTIO CCLXXIV.

Virum in flatu innocentie homines fuifient ge,
aeratiin fdqts gratie ¢ inffitic origie
palig,in eaque confirmaii 2

8. Thomas quafl. 10Q. art. 1. ¢" 2,

1. E X vna parte videtur, quod hoimnines in
ftata innocentiz non fuiffent generati
cum iaftitia originali; primo quid gratia, &
iuftitia eft in anima ; fed anima rationalis non
¢lt ex traduce, hoc eft non traducitur ex voo
homune in alium : exgo neque gratia, & iu-
ftitia traducitur cx vno homine in alium,
pralectim quia fi iuftitia fic transfunderetar,
cffet naturalis , cam ex Apoftolo ad Rom. 6.
1utitia non fit naturalis , fed fit per gratiam »
2. Secundo Hugo de San&o Videre lib.
2.de Sacram. parte 6. dicit, quod primus-ho-
mo ante peccatuin gencraret quidem filios
abfqucjpcccalo, fed non patecnz iattitiz hz-
redes 3 [ed fi generarentur camiinflitia origi-
nali, generarentur pateraz iuftiticc haredes ;
ergo.

3. Tertio ex alia parte videtur, quod
pueriin {taru innocenti® non folum fuiffent
generati cum gratia , & iuftitia originali, fed
eriam fuiffent conficmatiin gratia, & iogi-
tia, ac proinde nemo peccaret , itd v inftiri-
am, & gratiam amitteret , ac omanes falua»
rentur . Propter peccatam enim Adami non
folum gencramur cum peccato originali, fed
etiam cum neceflitate peccanditergo i Adam
permanfiffet in iuftitia, & in gratia, non fo-
lam homincs generati fuiffent cumn uftitia_
originali, fed etiam cum neceffirate perma-
nendi in iuftitia, & nunquam peccandi, ac
proind¢ confirmati in gratia .

4. Quat-




784

4. Quarto Angeli, qui reftiterunt ten-
tationi , ac non peccarunt , ftatim confirmati
funt in gratia,ita vt amplius peccare non pefl
fent : ergo etiam primi parentes fi tentationi
reftitiffent , confirmati fuiffent in gratia, ita
vt amplius peccare non poflent : fcd genuif-
fent filios tales , quales ipfi fuifent @ ergo.

¢:' Quinto Gregorius lib. 4. Moralium
¢ap. 36 [uperillud lob fomno meo requicjecrem
dicit s 8i parentes’ primum nulla peceati putredo
corrumperet, nequaguani ex fe filios gebenna genera-
vetsfed foli eledliex illo nafceventuri ergo i Adam
non peccafiet ; omnes homines {uiflent pra-
deftinati , ac preindé confirmati in grata.
Hoc idem expreffius docet Anfelmus lib. 1.
cur Deus koma, cap. 18- dicens , guod fi primi pa-
ventes (fc wvixiffent , vt tentati won peccaffent ; ita
sonfirmarentur cum canmi piopagines vt amplins pece
care now poffent .

6. Refpondeo cum Sanéto Thoma quaft,
100: att.1. quod fi Adam non peccafler, om-
nes homines generati fuiffent in {tatu gratiz.
Sapdum Thomam fequuntur communiter
Theolegi in 2.dift.zo.,ac Suar. lib.5. de Ope-
re (ey dierim’,cap. 8« num, 2. dicit hane fen-
tentiam efle certiffimam .

Probatur ptimo ex Scripiura . Apofte-
lus enim ad Rom. 5. dicit s Per vhum bomincsm
peicatum introfuit in mundii, ¢ per peccatum morss
crgo i Adam noop peccaffet, homines nons
generarentur cum peccato originalis fed iux-
iz prafentem prouidentiam non datur ftatus
mcdius inter peccatum , & gratiam: ergo fi
Adani non peccaflet , homines gencrati fulf-
fenvin flatu gratiz,prefertim cum peccatam
originale confiflatin privatione gran@ , cum
quagratia generati fuifumus, fi non peccaf-
femusin Adamo.

2. Probatur fecundo ex Concilijs. Nam
Concilium Arauficanum 2. eap. 19. dicit,
nos perdidific in Adamo; & per Adamum.,
ftolam animax , qu in nobis per Chriftum.
reparatur : fed flola anima ,que in nobis per
Cihriflum repararur, eft graria fanétificans :
crgo nos per Adamiun perdidimus gratiam
fan&ificantem , ac fi Adam non peccafier,
generati fuilfemus cum gratia fan&ificante.
Trideatinum fcfs. 5, cap. 2. dicit Adanmum.
peccando non {ibi tantum , fed nobis etiam
ianétitatem , quam acceperat , perdidifle , &
ideo peccatum, quod mors eft anima, in po-
fteros transfudiffe ; (ed fan&itas ; quam Ada-
mus acceperat, confiflcbat inigratiaz crgo
Adam non fibi folum,fcd nobis perdidit gras
tiam , a¢ proinde {i Adam non peccaffet , ge-
nerati fuiffemus cum gratia.

8. Tertio probatur ex Patribus. Irengus
lib. 3. cap 20, dicit nos recuperare per Chri-
finm; quod inlAdam perdidimus: fed per
Chriflum recuperamus gratiam : €rgo ino
Adamo perdidimus gratiam , ac proinde i

Adam non peceafier, fuiffemus generati com
gratia, icut quia Adam peccanit,generamur
cumn privatione gratiz « lrengo confonant

Deuftitia origmali puerorum.

Baflius lib. de Spititu Sanéto , cap. 17: 1.e6
{erm. 1. de ieiunio menfis 10. dicens: eLigiin
Adam fecundo, qued cecidiz in primos. An-
felmusautem lib. de conceptione Virginis
cap.19, & 2z. dicit , quod fimul cum rationale
babevent amimam 5 infli effert, quos generavet bome,
fi #on petcarct .

9. Probatur quarto ratione , quam affert
Saactus Thomas hocart. 1. gugft. 100, Nam
naturalitér -homo geaerat {ibi fimile fecun-
dum fpeciem , & fecundum accidentia , que
{peciem confequuntar, nifi alis accidat
praier naturam, Vi cum homo generat mou-
flrum, vel coecum, furdum &c. atnon ¢ tco
dem modo neceffarium, vt generet fibi fimilc
in accidentibus indiuiduabilibus : fed gratia,
licét non emaparit naturaliter ex natura, fed
fuetit donum fupernaturale,tamen d Deo da-
ta fuir ipfi nature,& fpecici humang in Ada-
mo exiftenti, ac proinde ita data fuit, vt effct
accidens naturg, & fpeciei humang : crgo
Adam genuiffer filios fibi imiles in gratid
nifi aliquid accideret prgter paturam: fed
in fatu innocentiz nihil accidiffer pre-
ter nacuram ; ergo in ftatu innocentig honi
nes generati fuiffent cumy gratia . Confirma-
tur : nam quia peccatum Adami fuit pecea-
o nature , filij, & polteri Adami generan-
tur cum peccato : fed oppolitorum propor-
tionalis eft ratio: ergo etiam gratia fuiflet do-
nuin datum natarg , ac {pecier , ac proindeé fi-
1ij » & pofteri Adami generati fuitiear cumis
gratia . Radicalis horum ratio fuit divina vo-
[untas, qua Deus voluit dare Adamo gra-
tiam vt donum datum naturg humang, ita
vt {i gratiam conferuaret, propagaret in po-
fteros,(i gratiam peccando amitteret ; propa-
garet in poiteros peccatum originale, & pri-
uationem gratie .

10. [ofertur primo;quod i Adam neon
peccaflet, homines generati fuiffent cum fide,
fpe, & charitate , & omnibus virtutibus ino-
ralibus per (e infufis. Ratio elt, quia vircutcs
per {e infufe fequuntur tanquam proprictas
tes ox gratia , qug cft natura qugdam fpiritua-
lis s ergo &c. Confirmatur : nam ex allata ra-
tione infantibus in baptifmo {imal cum gra-
tia infunduntur fides, (pes, charitas, alizque
virtutes per fe infufz . Defcientijs, & virtu-
ttbus per fe acquilitis agerar qugit-275. proxi-
mé fequenti -

t1. Infertur fecundo, qued fi Adam non
peccaflet,homines ficut generati fuiffent com
gratia, fic generati fuificot cum inftina ori-
ginali,cum integritate narurg,cum dong iw=
nyortalitatis,& cum alijs fimilibus donis Ada-
mo conceflis , vt docet Sanétus Thomas hoc
arte1. queit. 100. quem fequuntor cominuii-
tér Theologi. Ratio eft,quia graria, & hgc
dona data fuerunt in Adamo toti naturg,ac
fpecici humang: ergo propagari debuiflent
in pofteros.

12. Confirmatur primo ex Scriptura .
Nam Ecclefiaft. 7. dicitur: Deas fear hominem

re€tum;




Liber IV. Quaftio CCLXXIV.

reftim:led reitudo includit perfeitam fubie-
&ionem partis inferioris refpedtu {uperioris 5
vt docet Hieronymus lib. 1. in louinianum ,
in qua perfe@a fubic@ione confiftit iuftitia
originalis, vt diximus queft.250. & 260, ergo
Dens fecit hominem cum iuftitia originali :
fed fcriprura dicens , quod Deus fecit hominem,
non loquitur folum de Adame in indiniduo ,
fed dc homine in fpecie,ideoque addit, &
ipfe feimmifeuit infinitis quaflionibus , quod ve=
rificatur non folum de Adamo fed de cgte-
ris hominibus: ergo. Confirmatur i pame
dum Sap- z.dicitur > Deus creanit hominera inex-
terminabilem, & fubditur, fnuidiz autem Diaboli
wiors intrawic in orbem terrarum  fignificatur,
quod homo creatus eft inexterminabilis, &
immortalis fecundum fpecicor, acquod intie
dia Diaboli peccarum intrauit in vaundum , & per
peccatum mors , ve dicit Apoftolus ad-Rom. 5.
crgo dum dicitur; quod Deus fecit hominem re-
£um 5 fignificator yquod fecit, hominem re-
fum fecandum fpeciem, inuidia autem Dia-
boliamiffa eft re@itudo, & iuflitia originaliss
ergo ficut fi Adam non peccaficr ;" homines
generati fuiffenr cum dono amunitatis 4
motte , fic gencrati fuiflent cum pectifuding
gonfiftente in iuttitiaoriginali. ;

13.  Counfirmarar -fecondo i nam Tri-
dent.fefl:s. cap. 2. definit Adamum peccando,
non fibi folum, fed etiam nobis [anétitatcm ,
& iuftitiam amifific ; ergoindicat: Adamum
amifific nobis non-folum gratiam, qua cft
fanditas, fed ctiam inGinam. originalemi,
Concilinm Aranficanum 2. cap, 8. cam Au-
guftino ; alijfgue Patribus: dicit in omnibus
Adanii pofteris liberum, arbitrium fuifle in-
firmatum propter peccatam Adami i fed hae
infirgaitas prefestim oritur €x concupilcen-
tia, & ex pugna carnis cum [piritu, quam.s
deplorat Apoftolus ad Rom. 7. ergo ¢x pec-
cato Adami orta eft innobis concupifcentia,
ac pugnacardisicum (piritn : ergo i Adams
non peceafict, non fuiffer in nobis concupi=
feentiasac proinde fuiffer tuftitia.originalis ,
per:quam caro nonrepugnaret. {piritu, & ra=
tioni. Ideo Ceeleflinus Papa epift.1.ad Epilc.
Gallia ;cap: 4s dicit in prauaricatione Ade homis=
wes natiralem poffibilitatems perdidiffe, que natu-
ralis poflibilitas bené operandi conliftens ins
iuflitia‘originali propagata fuiflet cum ipfas
naturaintegra; & in hoc fenfu fuiffer natu:
raliss i i

14. . Confirmatur tertio ex Auguftino,qui
lib. 14.-de Ciuit. cap. ro. dicit : Duam felices
erant privgi bomines,&r nullis agitabaninr perturbas
tionibus - animoram , nullis corporum turbabantuy
incommodis, tam felix vnjuer(a focietas effet huma=
#a, (7 nec.itli malum, qaod etiam in pofieros traijce-
rent , nec qu:j’quam ex eommﬂir'pe tniguitatem com=
mitteret , qua damnationem reciperet ; €rgo cxifti-
mat, quod Adam f non peccafler, generaflet
homines fibi fimiles etiam in iuftitia origi-
nali. :

15. Sed queritur, vtram fi Adam nons

8 o
e
peccaffet , homines non folum gencrarentu
cum gratia, fed etizm generarentar confir-
mati in gratia,ita vt non poflentamittere gra-
tiam , & peccarc mortahitér?

16. Refpondet negatiué Sanctus Thomas
art.2. huius quaft.ioa., &'in 2. dift 20. art. 3.
ad 5., & quodlib. 5. num. 8, San&um Tho-
mam fequuatur magis communitér Theo-
logi, nimiram Durandus in 2. ditt. 20, Q.5
num.o. Caietanus , & Thomiltz in huncart.
San@i Thome s ac inter alios Zumel; Moli-
na, & Valentia ; ac Suarins lib. 5. de Uperes
fex dierum, cap:9. nu. 3. Eandem opinionem
indicant Agidius in 2. dift.20. quat.2. art-4 s
& Richardus ibidem art. 4., qui addit , quod
licet pofteri Adz innocentis poflent peccares,
vel non peccare, fortaffe tamen nullus pec-
caret.

17+ Probat primo hanc fententiam Sane
&us Thomas in argumento Sed contra ¢x S.
Auguftino,quilib.14. de Ciuit.cap.1. ex ver-
bis relatis num- 14+, quibus dicit, quod pofte-
ti Ade felices fuiffcar , ficut Adam ante pec-
catum s {inec ildi , hoc eft primi parentes , ma-
Lum; quod etiam in pofleros trasjcevent, nec qui[guam
exeorum flivpe iniquitatem committeret;que damna-
tisnemveciperet s-crgo S. Auguftious fupponit,
quod pofleri Ad® innocentis potuiffent iai-
quitatemy committere , que damnationem.s
reciperet , ac proindé non fuiffent confirma-
ti in gratia .

18. - Probat fecundo ratione. Nam qui
generarentut cx Adamo,& Heua, dam gene-
rarentar , ‘non -haberent plus perfedtionis,
quam haberent ipfi primi parentes, dum ge-
nerareat filios : fed primi parentes quandia
fuiffentin ftatu generandi filios , non fuiffent
conficmatiin gratia: ergo corum filij novis
generarentar conficmati in gratia. Probarue
minor : nam conarutaliter , ac de lege ordi-
paria-creatura:rationalis: tane folum confir-
matur ingratia;ita vt amplias pececare non
poffit, cum efficitur beata per claram vifio=
nem Dei, prout eft in fe; fiquidem fumma,
& infinita bonitas Dei claré vifa: neceffitat
creaturam ad inhgrendum ipfi Deo per amo-
rem fuper omaia, ita vi uon poflic 4 Deo
auerti, peccando : fed primi patentes, cum.,
peruenitent ad beatitudinem confiftentemin
vilione Dei, efficerentur {pirituales mente; &
corpote;& ceflarent abadibus vitz animalis,
nimirnm ab a&ibus manducandi, bibendi ; (@
putriendiy& filios genecrandi: ergo cum filios
geaerarent , non viderent Deum, ac proindg
connaturalitér , ac: de lege ordinaria non ef=
fent confirmatiin gratia,nec generarent filios
confirmatos in gratia: Potelt tamen aliquis
ctiam antequam Deum ex {peciali privilegio
videat; confirmarci.in gratia ; ficut creditur de
Virgine Matre Deis Hocaatem priuilegiain
primis parenribus ;& omnibus hominibus in
ftatu innocentiz fine fundamento defumpto
ex Scriptura tribui non debet . '

19. Scotusin 2z ditt.20.cum San&o Tho-

Gggge ma




786

ma docet, quad homines in {tata innocentia
non generarentur, nec nafcerentur confirma-
ti in gratia, quia nen cffent melioris condis
tiohis, quam primi patentes,qui in primas
produdlione non faernne in gratiaconfirma-
1i . Addit tamen , quod primi parentcs, i vi-
ciffent primam tentationem,confirmati fuife
fent in gratia, ac preportionalitér ¢ornm po-
feri, fi viofient primam tentationem ; con-
firnrati fuiffent in gratia , Deindé quail, 2.in=
clinat in opinionem dicentemisquod i Adam
non peccaflet , generati fuiffent foli predefti-
nati,ac proinde¢ nullus hominam fuiffet dam-
natus, & addit illos futures fuiffe eofdem nu-
mero homines, qui de facto funt pradetina-
11, ne¢ plures , Nec pauciores ; acqiod tunc
nullus fuifict gencratus corum , qui de facto
funt reprobi , ac damnantur, Cum Scoto in
czieris confentit Gabriel eadem dift. art, 1.,
ac folum dubitat , vtrgm durante flatu inno-
centiz , iidem homines fuiffent pradefticati,
qui pradeftinari funt de fato . Maior eadem
di(t. dub. vltimo parum difcrepat a Scoto, ac
Baflolis ibidem art. 3. & 4. Scotum omning
fequitut, cui etiam confentit nofler Pererius
libs 4. in Genel. qualt, de creatione mulieris,
circa illa verba ; Non off bonum bominem ¢ffe fo-
dami .

20, QOmnes iftz. opiniones reijciuntur
fundamento allato ex Sandto Thoma. Nam
cum delege ordinaria, & fine fpecialiffimo
priuilegio homines non confirmentur iy gra-
tiz,antequam videant Deumsfine fundamen~
to docent primos parentes; acomaes €orum
policros confirmandos fuiffe in gratia poft
vidtoria prima tentationis,antequam Deum
viderent . QuaRiones ; in quibus quaritur),
virim i Adam non peccaficr, omnes howmi=
nes cffent predeftinat, ac generarentur oms-
nes, ac {oli,quj de fadto funt pradeftinari,
an potius aliqui predefinati generentur de
faito eccafione primi peccati, qui fi Adames
non peccaffet, non fuiffent generati, fuat vals
d¢ incertx:, noc poffunp (ufficientér. ex Serip-
tura decidi, idcogue funt hic omittende,
Videri poteft Syarias, qui lib.s. de Opere fex
dierum; cap: 9; & 10 has, & fimiles quzftios
nes examinat.

21. Ad 1.concedo totum,quod nimiruny
ficnt anima ron cft ex traduce , neque tradu-
citur ex vno hominein alinm, fic in (faty ins
nocentiz intticig non effer ex traduce,; nee
traduceretur ex.vno homine in alinm, Ve
enim aliquid fit ex traduce; debet ex vno in
alium derivari virenee feminis ; (ed apima ra
tionalis non derinaturiex vio homine in alii
hominem virtute feminis, fed corpori virtus
te leminis organizato , ac difpofito infundi«
tur @ Deo : ergo anima rationalis non eft ¢x
traduce. neque ex vno homine rradscitur in
alium . Proportionalitér gratia , & iuftitia
nonderivarentur ex Adamo in pofterosvirs
ture feminis, fed infunderentur immediatd
a Deo, ae proindé non effent ex traduce; Reg

De iuftitia originali puerorum.

rraducerentyr ex vno homine in alium. Ru
fus gratia non cfict narnralis pofteris Adami
quia non darctur vt debita nature, fed vt do-
pum gratuitam & Deo datum toti nature hu~
mang in Adamo .

22, Ad 2, exauthoritate Hugonis de San-
&o Vi&ore, refpondet San¢tus Thomas ins
refp.ad 1., quod Hogo dicens; quod Adam,
fi non peccalict, generafier,quidem filios finc
peccato, fed non paterne iuftitiz heredes,
noa negat » quod filij accepifient ab Adamo
veluti hereditario iure habimm iuftitiz , fed
foltym negat , quod aceepiffent exccutionem
habitns » fiquidem actus iuftitiz non accipe=
rent ab Adamo;fed deberent exequi per libe=
ram arbitrium’s Refpondet fecundo Suarius
lib. 5. de Opere fex dierum’; cap. 8 DUML. 14
quod Hugo non negat filios Adamiin gene-
ratione accepturos iuftitiam, & gratiam , fed
folum}negat illos accepturos hgreditario iute,
& ex merito Adami ;cum acciperent folam
ex promiffione gratuita Dei . Peccatum au-
tew originale accipimus ex mcrito Adami.

23. Ad 3, Refpondet]Sandtus Thomas
art. 2. in refp, ad 3.,quod ficut polt peccatum
Adami ita homines nafcuntur cum quadam
neceflitate morali peccandi, vt poflint, coo-
perando auxilijs gratie , recuperarc gratiam »
& iuftitiam amiflam in Adamo, fic fi non
peccaffet Adam , ita homines nafcerentur
com juftitia, & gratia, vt poflent, auxilijs
gratiz refitendo, peccare, & gratiam, acius
{titiamy amittere

24. ' Ad 4 concedo antecedens, & nego
confequentiam . Difparitatem affert Sanétus
Thomas i refp. ad 4. dicens : Homo habet libe
Yur arbitviam wertibiles & ante eleionem, & poft s
05 antems Angelasificat fupra dictum ef.cumde An=
gelo ageretwr quzft, nimirdm 64.art. 2. Videri
pofiunt , que de hoc punto diximus qu-188

25, Ads. Si Adaminon peccafler, procul
dubio nen generafet cx fc filios gehennz s
ficur nos cumy’ ex Adamo habcamus pecea-
tum otiginale, per quod (wmus filij gehennz,
ex Adam habemus, quod fimus filij gehen-
ne, & vE loquitur Apoftolus fimus natura fill
ire + Bx hoc tamen non fequijtar ;quod pos
fteri Adami non poffent;, peccandos fe con=
fituere filios gehenigy $iautem non peecas
rent, a¢ proindé;non fe'facerent filios gehen-
ne, ho¢ non habereot ex eo,quod effent con-
firmati in gratia , fed propter dininam proxidens
tidmn 5 per quam & PECCAro Conferiarentis IIBUIES >
vt loquitut San&us Thomas in refp. ad 1.
Ad au@oritatem Anfelmi refpondet Sanctus
Thomas in refp.ad 2,5 quod dnfelmus hoe non
dicit ; afferendo , fed opinando 5 quod paret. ex ipfo
niade loquendis cum dicit's videtwr 5 qued (i vixif
fent s :

v

i - ———

L s




i N

T——

I

Liber IV. Quaftio CCLXXV.

QVAESTIO CCLXXV.

Virum in flatu innocentic pueri nati fuifien:
in [tientia perfelti s ¢ cum perfecto
ufurationis ?

$. Th.quafl. 1015 art. 1. 2.

1 Idetur, quod in ftatu innocentiz pue-

V' risin generatione infafz fuiffent om.
nes {cientiz et:am naturales, ac proinde nati
fuilfent perfe@iin fcientia« Vt enim’ cums
SanQo Thoma qu.g4. art.3. diximus qu.256.
Adamo in produ&ione infulzfunt omnes
fcientiz ctiam naturales, ac’ proindé prodis
&tus eft 'in {cientia perfe@us : fed’ Adam de-
buit generare filios fimiles fibi: ergo.

2. Secundo ex'di@tis quaft: 274. proximé
fuperiori , pueri in' ft&th innocentix geaerati
fuiffent cum gratia , & infkitia, & cum omni-
bus virtutibus infufis® ‘ergo ctiam’cum om-
nibus fcientijs . Eatfem cinimeett ratio 3 Cofs
firmatur : nam ad exercitium Virratud re-
quirirur prudentia yhod'eft fientia: rérums
agendarum: ergo'pueris ficut genetat fuifs
fent'cam virtaribus infufis s fic gentrati fuifs
fent cim prudentia,qua dirigerentur ad exers
citinm virtatum : ergo etiam cum alijs (cien-
tijs i’eadem enim eff ratio . y

3. Tertio fi pueris ab initio'non infunde~
rentur ouines fcientiz, deberentillas’acqui-
rere ftudio, ac difeiplina : féd ad acquirendas
{cientias (tudio , & dilciplina requiritur lon-
sum tempus, ac difficillimé ad earum per-
fe@tionem perucnitur i hac autem tepugnant
felicitari] ftatus innocentiz : ergo pueri-debe-
fent omnes {cientias accipere per infufion¢m
i Deo.

4o uarto, vtdocet Bedain cap.2.ep.ad

Rom. & in cap.1, Genel: ignorantiain homi-
nibus caufarur a peccato : ergo i Adam non
peceaffer, homines generarentur fine vilas
ignorantia: fed ignorantia eft priuatio [cicas
i1 ; ergo homines generarentur fine vlla pri-
vatione fcientiz, ac proindé cum omnibus
{cientijs naturalibus, '
_ 5. Quiato videtur, quod pueri in flatu
innocentia generati fuiffent cum perfecto viu
rationis , Idcoenim de fadto jpueri ab initio
non habent perfe@Gum vium rationis; quia
animad corpore aggrauatur, & confequenter
impeditur 4 perfe@to viu rationis : fed vt dici-
tur Sap. 9. Corpus, quod Covinmpithy , aggraua
animam , ideoque Tolum corpus corruptibiles
aggrauat ahimam , camque impedit & perfe-
&o viu rationis s in flatu autem innocentie
corpora hominum non effent fub e&ta cor-
ruptioni, ac morti, vt didum et quzft. 269-
€rgo.

6. Sexto plura bruta animalia ftatim, ac

_pata funt , habent yfumnaturalis induftriz ,

787
éx.gr.ftatim agnus fugit lupum: ergod foriio=
ri homings geniti in'ftatu innocebriz fatim
habuiffent perfe@um vium rarionis.

7. Refpondeo s jquod vtcuin San&o Tho-
ma quaftos.art-3. diximus-queft.256 num.4.
& fequentibus, Adamab initio ‘non (olum.,
habuir perfectum v{um rationis, (éd etiam ac-
cepit ' Deo feientiam infufam omninm ; qu
homines naturalitér ftudio , ac difciplina pol-
funt cognofcere ; ac praterea notitiamy infus
fam myiteriorum faperpatarainm .- Hocfup-
pofito,quaritar,verufn fi Adam non peecafler,
proportionalitér pucti generaréatur, ac nafee=
rentur cum perfe@o viu rationis , & cum ha-
bitibus per-accidens iafufis fcientiarum  nacu=
ralium, & cum notitia infufa fupernaturaliont
myfteriotum ?

3. Richardus in 2. dift.20. art; 1. quizfl. 4
opinatur, quod licet pucy ab initio nou habe-
rent fcienrias naturales gquantum ad-vium, ha-
berent illas' quoad habitas per accidens infu-
fos. Contra hang fententiam .

9. Dicendum' cum San@o Thoma hoc
art.1vquaft. 101. quem fequuntur {atis com=
munitér Theologi, ac ‘inter cgteros Suarius
[ib:5.'de Opere fex dierum ; cap.8. num. 17. &
féquensibus’ ;' quod pucri abinitio , nec habe-
tent hahitus peraccidens infulos (cientiaruma
naturaliam , fed anima eorum effct feut rabus
la rafa; in qua nihil eft feriprtum , ac deinde
paulatim fpecits ;& habitus fcientiaram -na-
turalium , fudio , inuentione , ac difciplina
fine difficultare acquirerent, & d fenfibilibus
abftraherent .

16. Probator; nam vt com San&o The-
ma quait. 8. art. 3. & Ariftotele 3. de anima
t. 14. diximos quaf. 240. Anima hominis
naturalicer ab initio eft veluti rabula rafa , ins
qua nihil eft fcripram , ‘ac proind¢ caret om-
nibus fpeciebus , & habitibus , ac deinde pau-
latnm (pecies intelligibiles abfirahit i fenfibi
libus fenfu perceptis, ac habitus fcientiarum
ftudio ; inuentione , vel difciplina acquirit, &
ideo vnitur corpori, quia fenfibus corporcis
indiget ad fpecies , & habitus feicntiarumes
connaturalitér acquirendos , vt cum codem
Sin@o Thoma guaftione 89. art. 1. diximus
queftione 247. Sed de his, qus funt fupra natu-
yam, foli auflovitati credituy , vnde vhi anéforitas
deficit 5 fequi debemus natwra conditionem > Vi lo=
quitut San@us Thomas hoc art. 1. quatt. 1or1.
ergo quandoquidem ex nulla auctoritate Seri-
pturarum colligitur in ftatu innocentie pue-
ros ab inirio fupernaturalitér accepturos (pe-
cies, & habitus per accidens infufos fcientias
rum naturalium , debemus exiftimare , quod
pueri generarentur fine talibus {peciebus; &
habitibus , ac proindé ab initio non effent per-
fe@i fcientia, fed eam proceflu temporis abf-
que difficulrate { qua nulla cffet in natura in-
tegra ) acquirerent, inneaiendo , vel addifcen-
do . Ex proportionali ratione licet abinitio
pueri fimil cum gratia acciperent habitum
per fe infufum fidei, qui connaturalitér fequi-

Ggggs 2 tux




788 Deviurationis , & fcientia puerortim.

tur cx gratia fanétificante per modum prog
}':ictatis » Vi diftum elt quzlt.z74. num. 9. ta-
men non Acciperent netitiam infufam myfte-
riorum fupernaturalium, fed eam deindé ac-
ciperent per reuclationem , vel immediaté d
Deo, velmediatg ¢x inftru&tione pacentum ;
aut aliorum .,

11, Dicendum fecundo cum codem San-
&o Thoma art,2, quafl, 101, 1o fatu inpecens
tiz pucri ab initio non haberent pertedium
vium rationis .

Probatur ex codem pripgipio » Nam
pueri naturaliter , feclufo miraculo , non ha=
bent perfedtum vium ratiqnis: fed nulla aue
&aritare Scriprurz colligitor hoe miraculums
ergo. Probatur maior ; nam yins rationis
quodammedo pendet ex vin vitium. {eniit-
uarum, ideoque ligaro fenfu, & impeditis in.
ferioribus viribus fepfitinis , in homine impe-
ditar perfectus v/us rationis, vt paterin dor-
mientibus , & phreneticis , & vt cum Sanfto
Thowma guaft. 84. arr, 8. explicanimus quzlt.
241 hUM. 6. 7. & 8. fed yires {enfizine funt
victuresetiam organorom corpereornny,idegs
quc corporcis organis impeditis , impedinniug
ab cxcreirip atuym. perfectornm: ergo in ho-
minibus perfectus vins rationis impeditur cx
impedimento, & indifpofitione organoruim
corporcorunt: led in pucris organa corpeirea
proprer pimjam humiditatem cerebri, (ppt
1mpedira » ac indifpofita , ac proiodé pueri,
jicut naraliter nen habent perfectom, vium
membrorym, {ic non-habenr pecfen pm vium
virium fenfitivarum, & confeéquentér ratios
nis: crgo &¢. AdditS, Thomas, quod in fta-
tu innogcentiz pueri habuiffent vium rationis
perfediorem,quam nung, quantum ad ea,qua
ad cos pertincbant, guantu g ad ffatum illam,
ficur & de viu membrorum faperins eft digi
queit.og.art 1. & nos explicauinins quzt, 273,
nLN.9s

12. Ad 1, cepcede maiorem, ac diftinguo
minorem : Adgm debuit geaerare filios Gmi-
les fibi in aceiden tibus nataralibns , & etiam
in gratuins datis oti natura, concedo : ip ac-
cidentibus naruralibys Adamo. conuenienti-
bus,in quantum erat patee,& inficudtor totius
generis humiani, nego minorem:& nego con-
fequentiann Adamao (fary innocentize debnifs
fet genecare filios (miles (bi in accidentibus
natyralibus, & etiam in garuitis datis 3 Deo
toti naturz humaoxin Adamo exiftenti, non
autem in accidearibugs iadinidualibus Adamo
datis , in guantum erat pater, & infirudtar
totins generis humani ; fed perfecta fcicntia
rerum naturalinm fuit in prima produdione
infula Adamo , in quantum debebat effe pa-
ter, & infirudor totius generis humani, vt
com Sando Thomaqu. g4, art. 3. diximus
quaft.256. crgo Adam nondebuir generares
filios fib1 fimiles in tali {cienta infufa .

13.  Ad 2 concedoanrecedens, & nego
confequentam . Difparitas et , quia ex dicts
Quait-274. gratia, & juftitia fuit accidens gra-

tuirum darum in Adamo tori nature huma-
nz_: fed aceidenriadara fori naturz huma-
na debuiffent propagatiinipafteros - ergo, At
fcientia per accidens infufa fui idens indi-
niduale datum Adamo., i0 guanfyin crat pa-
ter , & infiindortotiys generis humani, ac
proindé noirdebuit propagatiin po[t'_eros.Ad
confirmationem ; ficur pueri habuiffent ab
initio cum gratia omngs viceuees (upernatu-
rales per fe infufas, tam rtheologicas, tum mo-
rales , vediGum et quzfl. 274. num. 10. fic
habment etiam prudentiam.pey, fe infufam

pes- quam  fufficienter dirigerengur ad £xer-
gendos. adtus vireatum. fupernaturalivm illi
xtaticonpenientes . Ad adtus virtutom paty-
raliam fufficienter dirigergntur per lumcn.s
ratipnis, quod in ipfis efiet perfectum,& non
obtenebratum per peccatum originale, (icug
in nobis. At ficut virtytes paturales no fuifsét
pucris pet accidens infuf@ , fed debuiffent ac.
quiri per adtus,fic (cicnuz naturales no fuils€t
ipfis per accidens infiifg, fed debuiflent acqui-
ti per actus dependentera (tudio, & difciplina.

4. Ad 3.concedo maiorem, & dithnguo
minorem » ad acquirendas [cientias ftndio , &
difciplina innamra lapla requiritar loogum
tempus , & difficillimé ad earam perfeiiong
perucaitur, concedo; in natura integ:a, & of=
nata donis iuftitiz originalis, nego minorem:
& ncgo cpnfequentiam» Pueriin natura in-
tegra gencrarentyr , & nafcerentur line vilg
defectu organorum;ac bene difpofitiad [cien-
tiasacquitendas , ac proinde breuitcmpores
poflent ftudio, acdifciplina ompes fcientias
naturales facillime , ac deleGtabiliter acquire-
res prefertim cum per denum inllitiz origie
nalis pars inferior ita effer fubicéta rationi , vt
nonimpediret a contemplationeveritatis.

15, Ad4. dilinguo maiorem ; ignorantia
pura negationis caufatur a peccato, Nego §
lgnorantia priuationis , concedo; & diflu {
eodem padto confequens . Ignorantia pi
tionis it carentia (cientiz pro tcmpore, pro
quo debet haberi s fed pueri non carcrent
fcientia puerili ztati conucniente: ergo npn
effent {upiedti ignorantiz pruationis,quz fola
eft effedlus peccari. Atnon (olum pueri, fed
etiam viri perfedi fuat fubicéti alicui 1gno-
rantiz pure negationis, {iguidem nunquam
feinnt ognia .,

16, Ad 5. diftinguo minorem : folum.s
corpus corruptibile aggranat animam, cam=
que impedita perfecto viu ratienisin ijs, qua
copuenng Iillgnhs &tatibus,concedo:folum
corpus (Ui’lllp[lb]l(“ 3BE ragataniman ; eam-
gue impedit ab viu ranonis 400 €ox
fingulis £atibus , nego migorem ; 3
conlequentiam-, Solum corpus corrupnibile
aggrauat animam, eamque impedit ab vin ra-
f1001s Propuo gatis pucrilis, imuenes impedit
ab v{u ratiopis proprio &tatis innenilis . Poer;
in {tatu innocentiz,quia haberent corpus non
pbaoxium ¢arruptioni , non Lnpediteniut ab
viu rationis proprio pucrorim . At percor-

Pus

io




e e S

ks

Liber IV.Quzftio CCLXXVL

pus puetile non fubie&um corruptioni pro-
pter magnam hunnditatem cerebri impedi-
renturab viu rationis proprio @tatis inucnis
lis, virilis &c. vt diGum eft num.1o0.

17 Ad 6. Euam bruta animalia abinitio
non habent ita perfe@um vium induftriz na-
turalis, ficut poltea, vt patet ex co » quod aues
docent volare pullos fuos i ergenon eft mij-
fum, qunod in ftatu innocentiz pucti ab ini-
tio non haberent ita perfe@um vfum ratio-
nis, fient poftea, praferim cum in pueris
Aumiditas cerebriimpediat perfetum viam.
membrorum, virtutis fenfitive , ac rationis,
qued impedimentum non datur proportio-
naliter in alijs animalibus .

QVAESTIQ CCLXXVI

Viruw paradifus fueris locus COrporens conue=
wiens. habitationi hominum s ac Adam
fuerit factusin paradife , vel ad
paradifim iy anslatus, vt ope-
raretyr 5 & cafodiret

 illem?

8. Th-queft.102, art.1.2. 3.¢7 4.

b ¥ Xpeditis cmteris, qua (pedtant ad fors
mationem primorum hamicum, & ad
ftatum innocentiz,ac naturz inregrE.Sanétus
Thomas quatt, 102. quatner acticulis difpa-
tatde loco » in quo pofiti fucrunt primi ho.
mines. Etauiave dicitur 2. Gen. Plantauzrae
Deminus Deus ab initre paradifum volupeatis,in qua
pefuit homemem, quem formaucrat,agic de paradifo
Volaptatis« Doctrlnam huius quefionisalj
quibus quafiris breuiter explicabimuys ,

2, Quetitur igitur primo cum - Sando
Thoma art,s.queit.192, virum paradifus fue-
tit locus cotporeus

Refpondeo.quod vt loguitur S. Augnfti-
nus Jib.g.de Gen,ad litter.initio Tres funt de bac
ve quafi genetales fententios vna orutn , qui tant usa-
modo cerporaliter paradifum intelligi wolunt ; aliq
covum, qui (pivitualitér tantumitertia eorura,qui vires
que modo pavadifum accipinnt,alias corporalitersalias

“autem fpirisnaliser

3. Paradifum ergo non fuiffe locum cor-
poreum, ac proindé ¢, qua de paradifo, des
arboribus in e plantatis, de ligno vitz , acde
flunio, quo irrjgabarur ,qui deinde dinjdeba.
tar in quatboreapita, in Scriprura natraatue
fpiritualiter folum , ac myttice intelligends ,,
docuit ex Judws Philo lib, de Opificio myn-
di, prope finem, & lib. 1. Allegor, & lib. des
plantatione Noe propé initium,, & lib, des
confufione linguarum! ante medium, ac ag-
riquos ludeas , & Chaldeos idem tradid,
refect Auguitinus Eugubinus in cap. 2, Gen,
Ex hxrcricis Valeatinus docuit nomine para-
difiintelligl veritatem, vel Archangelum_
quemdam in tertio ceelo exiftentem, e refert

789
Irenzuslib.1,contra hzreles, cap.1. & Tertal-
lianus lib, contra Valenunum,cap.zo, Paradi-
fum etjan) corporgum,ac vifibileny pegarunt
Seleuciani, & Hermiani, ve teftatur S, Augu—
flinusJib. de herefibus, cap. s9. Otigenes Ity
Gen. vt norat Epiphaniug in epiflt.contra loa=
nem Hierofolymitanum , & in Anchorato ,
quos ¢x recentioribus , fecutys el Francifcus
Georgius, vt teltatur Sixtus Senenfis Jib. . Bi-
blioth. fan&tz,annot. 34. Non defunt qui pu-
tent A mbrofijum in hac (ententia, fuilfe, quia
lib. Epift, epit. 31, ad Sabigum dicit, Luod
paradifies eft gencfisdiber, & allegaricé expobit
tunicas pclﬁccas primeruin parentum, Sed
ex co, quod Ambrafius paradifum exponag
allegoricén 6 fequitur,qued neget illum fuil,
fe locum corporeum, cuin id fatis clare affe-
ratjloco citandg n.7, Hieronymus in qu.He-
braic, indicat paradifum (piritualem fuiffes
Nam dicjtante cglum,& terram, fuiffe 3 Deo
creatbm . Sed idem Hicronymus logo citan-
do num. 7. dif¢ree contra Qrigenem admitue
paradifum corparenm . Analtalius etiam Sys
naita lib. 7. Hexam.hane referens fententiam,
dicit jllam fuiffe plurinm vererum interpre-
tum, a quaip (e non videtur alienus. Exiftimo
igitur hes authores catholicos recenfendos
patius inter cos, quive loguitur S, Augullie
nus citatns nom. 2. virogue modo paradifum
intelligunt, 3lias corporaliter, alias autem fpir
ritualiter . :

4. Dicendnm cum communi, & catholis
ca fententia , qua vt docet Suarez Lib. 3. des
Opere fex dicrum cap.6.eft de fide,paraditum,
quem Deus ab initio plantayit , fuille locum
corporeum, ac terreflrem, ac ea, quz da illius
plantatiene dicuaturin Genefi.cum propric-
tate, ac litteraliterintelligenda, licet pafling
etiam allegarie¢ , & my(ticé explicari, Hang
featentiam clariffimé tradit S. Auguitinug
libs 13.de Ciuit,cap.21, ¢uius verba libet fuse
referre , quiaexplicant etim pracipuos fen«
fus myfticos, quibus paradifus, & ea, quedes
paradilo dicunrur_ in [Genefi, poffunt incelli.
gi, & foluit precipuum fundamentum afe-
reatiwm paradifum non faiffe carporcum, (ed
folum fpiritvalem , & mytticum . Nonnulls pri-
mum tllum paradifum , wvbi primi bomines parcnzes
genevis humani Sanfle Scriptura veritate furfle nars
rantur-ad mpelligibilia veferunt, arborefque illas, @
ligna frultifera tn wirtutes vite , merefque conuey=
tunt, vanquam vifibilia » & corparalia illa non fue-
vint,fed inselbgibilium fignificandorum caufa, eo ma-
do ditawel feripta fing . Dusafi propeerea non potye-
vit effe pavadifus corporalis , quia poteft eziam fpiri-
tualis intelligi; tanquam ideo non fuerint dug mulies
res Agar, & Sara, & ex illis duo filyf Abrabg,vnus
de ancilla, alius de libera , quia duo teflamenta in ifs
fgurata dicit Apoftolasiaunt ideo de nulla petra,Maoys
[ percatiente, aqua dafluxerit , quia poteft ilfic figu-
rata (ignificavtone Chriftas intelligi , etiam Apsftola
dicente; patra autera erat Chrifias . Nemo igitur pro=
hibet intelligi pavadifian vitam beatorum ; qiatuor
eius flutning quatnor vivimses, prudeutiaom [ortitudi=
nem,




De parad

7 ligna eins'om=

T98

hen stemperantiant, atque fuftitiamz Lig
b wiiles difcrplinasi & lignovum frulfus moves pio-
yum 5 & lignum vite' i (am  bonovum- matyem [a-
picntiam s & lignsim frientie boni 5 & mali ; ipfum
tranfgrefi mandati exper imentum . Et paucis inter-
poﬁlis.addi(- Poffunt hac etiam in Ecclefia initelligts
oit ea melius accipiamus, tanguam propbetica tndicia
futurorums paradifum [cilicet ipfam Ecclefiam ficnt
de ipfa legitur in cantico canticorhm i qualtor auiem
patadifi flamina; quatuor Erangelia i L na fruffifera
fancfos frulfus antem eovam opera. €ovim: : lighiumne
wite Sanétum Sanficenm , vligue Chyiftum © lignum
feivutie boni, & malipropritm voluntatis arbitrit .
£t paulo poft concludit. Heéc, & fi g alia com-
wiodins dici poffunt de futelligendo [pivitaaliter-para
difo, nemine probibente s dicantsr, dumn tamen <7 il
liws biflorie wevitas fideliffima revum. geftaruts nar-
vatione commendata sredagrr « Licet igitur nomi-
ne paradifi in-Scriproris aliquando fignificetor
¢celcitis habitatio, vel gloria beatorum, vtcum
Erech.28: diditur Lucifero , 'in delicys paradifs
Dei fuifli, & Luc, 25 Chriftus dixit Latront 5
Bodic mecuws cits in paradifo’; tamen non' eft ne-
gandumin Genefi nomine paradifi locum.s
aliquem corporeum;ac tecrefirem litreraliter
intelligi. g
5. Probarur-auntem ptimo ex: ipfocontex:
tu Seripturz . ‘Moyfes enim poftquam narra-
uit productionem Adami , qua ¢l ad literam
intelligenda, narrat productioncm loci,quem
Deus homini preparauit , ad corpotalemivi
tam conuenientér teanfigendam rergo logui-
tur de loco corporéo; & fenfibili, ac terrefton
in quo erant arborés corporea, & fenfibiles,
ac ferentes fructus aptos ad cibun,quo homi-
fies nutrirentur; & propottionaliter agit des
fluuiis corporeis; & fenfibilibus,quibus locus
illeirrigarerar 5 & fecundaretur . Confirma=
turs nam Genefis3, de regione circa lorda-
Aem dicitur : Zninerfa ivvigabatur , ficui pavadi=
Jus Dominiy @ ficut Aegyptus: ergo ficut- Acgyp-
tus eft locus rerreftris , qui irrigatur:propric ,
& fenfibiliter'a Nilo, {ic paradifus erat Jocus
terreftris , qulirrigabatur propri¢ , & fenfibi-
liter 4 quataor fluuijs’y viarguit Augultinus
qu.27.1n Gen-
6. Probatur fecundo ex traditione com=
muni Parrum Gracoram ; & Latinorum ,
quorum aliques affert Suarius lib.3. de Opere
fexdieram ; cap.6.oum. 7. Ex Grzcis Epipha-
nivs in Anchorate dicit . Si non et paradifus
fenfibilis, now eff feus ; non folia , non comedit ‘Heua
@ fed weritas iam fabula ¢eft . Damafcenus. lib.
2-defide cap.11.ex profefio hoc docet;& pro-
bat . Mofes Barcepha de hoc pun&o agit toto
]J_bro de paradifo,& pro hac communi fenten-
tia refert Cyrillum Alexandrinum , Diony-
fium' Alexandrinum, Gregorium Nyflenum
& alios .- Idem docer Bafilius homil.de Para-
difo' ;& Sophronius ja epiftola , quz refertur
in fexta Synodosad. 11. & approbatur fefl’ 13.
damnat Qrigenem , cinfque Scétatores etiam
guia plantationem paradifi reijicicbant . ldem
docent Lrenaus lib.2.contra harefes s €ap. 55+

. 5.cap.s. [uftinusin Oratriotic Parenctica
ad gentes prope finem Theophilus Antie
chenus lib* 2. ad Autolicam circa medium
oftomus homil.15:8& 10- in GeaTheor
doretus qu.24.& 2¢. in Gen. & alij

7. Ex Latinis Hieronymus contra Philo-
nem , & Origenem pracipuos contrariz {en-
tentie authores.in Gom. Daniclis 10 dicit
Eorum delivamenta conticefcant. » qui vmbras in ve-
ritate qugyentess ipfam conantiy eueriere vel itatem 5
@ fluming, & arboves 5 & pavadifum putar allega-
rig degibus fe debere fubruere - ldem doccet
cplfto 6r. ad Pammachium contra. errores
leanais Hierofoly mitani. Ambrofius lib.4. in
Tucam in illa verba, Jefns autem plenus dicit -

dam primum ex terrd wirgine ﬁ:rmatnm,depm'.:;ii-
foin defertam elelum fuiffe.cr per arborem mortem
incarvifle , & [piritualium nudum arboveis fetexiffe
exunijs . Auguftinus idem docet , non folum
citito lib. 1 7. de Cinit. caps 21. fed’ ctiam qu.
27,491 Gens & Har.az.contra Origenifias ; &
lib. 8. de Gen. ad litt-abnitio.

s. Probatur tertioratione . Homini enim
in ftatu innocentig, cum deberer viuere vi-
tam aliquatenus beatam , fed adhuc animalé,
manducando, bibendo, ¢ nutriendo, ac filios
generando »dcbuit prepatari locus terrenus ,
{~d deliciofifimus, proferens fructus, quibus
putriretur ; fed talis defcribitur paradifus : cr-
g6 . Porrd paradifus greecé idem eft ; ac latiné
Bortus; & 4 Scriptura deferibitur vt hortus ar-
boribus confitus.

9. Quezritur fecundd , vtrum paradifus
fuerit cerrus terrx locns in determinata teree
parte conftitutus, vel potius vniucr{a terra
fuis floribus,& arboribus ornata-

Refpondeo , quod Hugo Vi@orinus an-
fiotat. in Gen. cap. 2. refert vt probabilem. ,
licet illam non fequatur, opinionem quorun~
dam,qui dixerunt paradifum fuiffe vniuerfam
terram ; Aloribuss & arboribus ornatam ; &
hanc opinionem Y ftella tribuit lofepho lib.1.
Antiquit. cap. 2. licet lofephus oppofitum_
aferat; dicens Deum hortum ad Orientem_
plantafie,, & in €o Adam cum vxore intro-
duoxiffe.

10, Dicendum cum San&o Thoma hac
queft 1o2. art. 1. & cum Patribus citatis nu.
6.8& 7. & 1fid. lib. 14. Erymol. cap. 3. verfu 2.
paradifum foiffe locum particularem in de-
terminata terra parte fitum .

Probatur ex Scriptura . Primo enim.
Gen. 27.dicitur , formanit igitur” Dominys Deus
bominem de Yimo terre , 2C moX codem cap. 2. 15.
dicitur : Tulit ergo Dominus Deus hominems ¢ pe-
Jisit enms in paradifo voluptatis - lcd non pott fet
hominem formatum ex teria ferre in paradi-
fam voluptatis, fi paradifus noneffet alique_s
determinara pars terrz:ergo. SecundaGen. 3.
dicitut = Er emifit Deus eum » hoc elt Adamum
de paradifo Toluptatis, vt operarctuy tervam , de qua
fiimptus eff + fed Deus non emifit Adamum.
ex vhniuerfa terra s ergo paradifus volupratis
crat deterininata pars terre diftin@a ab alia_,
parte

o




PERERSE

Liber 1V.Quaftio CCLXXVI, 791

parte, ex qua Adam fucrat fumptus »j& for-
matus , & ad quam fuit cicitus . Eodem cap.

. 3. 24« dicitar 3 Erecitque Adam , & collacauit ante

paradifum Cherubim flammeum gladium habentem,
nc nimicum Adam poffet regeedi in paradi-
fum; ergo paradifus erat determinata pars
terre , 4 qua Adam fuit cjetus, ita vt non
poflet ad illam regredi. Praprer hee Scripta-
e teffimonia Soarius lib, 5. de Opere fex die-
rum , cap. 6. num, 15. docet fententiam do-
centem patadifum fuiflc determinatum lo-
cum terre , vel efle de fide, vel fidei proxi-
mam .

11. Opponitar primo : quatuor flumina »
quz Gen. 2.dicuntar oriri ex paradilo,habent
manifeltas origines in regionibus diftaatifli-
mis, vt habetur ex Ariftorele, lib. 1. Meteor.
duobus vitimis capitibus , hon autem ex vno
loco communizergo nomiue paradifi in Scri-
ptura non fignificacar vaus determinatus lo-
cus, fedvniuerfa terra .

Refpondet Sanctus Thomas hoc artic. 1.
in refp. ad 2., quod ficut S. Anguftinus dicit
lib. 8. de Gen. ad litt. cap.7. Credenduns efl,quod
locus paradifi & cogwitione bominum e/l vemoti{fimus:
flumina autem , quorym fonies novi cffe dicsutur s
alicubi effe fub terva , & polt traffus pralixarum ve-
gionum loczs alijs erupiffe « Nam bog Jolere tionnullas
aquas facere quis 1gnovas } Adda Cornelium , &
quofdams alios interpreres Geneleos opinati
omnes quatuor flavios in Scriptara nomina-
tos manifeftas origines habers in Mefopatas
mia, velin aliqua propinqua r¢giooc » atque
hitec arguant paradifum fuiffe in- Melopora-
1nia, vel in aliqua propingua regione,ac dein-
dé aquis diluai) defttuctam . :

12. Opponitur fecundd - tota terra fuit
4 Deo produdta ad habitationem hominumas
fed in Gatw innocentix,(i darafler’; omnes ho-
mines habitaffent in patadifo: ergo noming
paradifi intelligituc tota terra -

Refpondeo’; quad Deas totam terram.
definauit habitationi heminuint, ac fi preuis
diffet ‘fatum innocentie duraturum, totam
terram conftituiffet proportionaliter talem. ,
qualem coaftituit paradifum , hoc eft amenif+
fimam , & delicijs omnibusaffluentem . Sed
quia {cicbat primios parcntes peccatiros, an-
tequam genus humanum per generationem
maultiplicaretur , habirationi hominam pro
ffatu innocentim parom duratiiio ; przpas
rauit paradifum in parte dercraiingta tered.

t3. Queritur tertio ; quantz magnitudi-
nis fuerit paradifus. :

Re(pondco,quod Abul;nﬁs in cap. 13:
Gen, qua.-&.98._doc¢r p_arad;fum fu;_ﬁ'c itas
angaftum , VE€lus ambnqs qu_adragmta ¢ir-
citer milliaria non excefferit . Dicendum cum
S. Auvguftino lib.8: de _Gcncf. ad litteram, pa-
radifum foiffc ampliffimum . Probat: nam
irtigabatur flunio tantx m:;gmtud:ms » Vt po=
fida in guatuor t‘Lurqma_d;uxdergmr: fed lo-
cus irrigatus ‘tanto fluvio debuit effe yaldé
magnus : cga . Idco Mefes Barcepha Lib, de

paradifo; cap. 1. dicit; Necef3é et [paciofum
admodum , atque amplum fiziffe paradifium. Ei enim
vei fidem facit ingens illud flumen, qua 1rrigabarir
Confirmatur ; ham ad dininam magaificen-
tiam {pe&at, vt paradifum fecerit valde ma-
goum . Quantz verd magaitudinis fuerit ;
determinari 4 nobis nequit « Suarius lib. 3, de
Qpere (tx diernm opinattr illum habaiffes
amplitndinem vnius regni non parui.

14, Quzritar quartd , virum paradifos
plantgtus tuerit in aliqua planirie, velin ali-
quibus ¢xcelfis moatbus, & quanta fuerjral-
titudo eius ?

Refpondco plures fuiffe fententias . Pri=
ma, guam Sanétus Thomas hocartic. 1. qu.
102, 10t primo argumento tribuit Bedz, Ca-
tharinus aut@ in Genefim tribuic Auguftine ,
docet paradifum fuiffe ita altum , vt pertinge-
ret vique ad cglum Luna . At Suarius lib.3.de
Opere fex dierum,cap.6.num.26.dicit fe hane
{ententiam neque apud Augultinum , neque
apud Bedam inucoiile, fed afferit illam fuiffes
traditam 4 Strabo in Gen. quem eriam refert
Lipomanus in catena, & 4 PerroyComeltore
in hiftoria Ecclefiaftica, cap.13. quibus Magi=
fter in 1. dift. 17. viderur confentire. Addit
Suarius plures Patres ex modo loquendi fa-
ucte huic opinioni . Damalcenus enim libs 2.
de “fide , cap. 17 dicit paradijum excelfio-
vem effe omni tevra , Bafilius hamil. de paradilo
dicit : Qb fublimitatem loci , tn qua crat paradifus »
nullasin eo fuiffe tenchras, fodex ovientium [yderuns
[plendorem [emper- illufivarum fuiffe . Rupertus
libs 1. de Trinit, ¢ap. 37. dicit paradifum fuif-
fe deliciofum terr® locum cielis proximum
&c.

15. Hazcopinio, cuiufcamgque fuerit,
intelligdtur, vt verba fonaag, reijciturprimo d
Suario lib.3.de Opere fex dicrumy, cap.6num,
30. Nam (i altitido paradifi erattanta , vtad
{phzram lunz pertingeret ; cam planities i
{fummirtare talis montis deberee elfe ampliffi-
ma , bafis montis debuiffet efle propottionali-
ter tam magna, vt accuparet faltem {patium
totius terre , vt poteft mathematicé demons
ftrari ; fed hoc eff inconueniens , & contra ex-
pericntiam; €rgo.

16. Reijcitur fecundo 4 Pereriolib. z.in
Gen. difput. de paradifo, quaft. 2. Nam locus
adeo cxcelfus non fuiffer {alubris, nec habie
tationi human® accomuodatus, tum ab pro-
pinguitatem Solis , fyderum , & clementi
ighis ; tum ob perpetuam acris agitationem
€x mota cgli prouenientem ; tum ob alias
caufas. Ideo Sanctus Thomas {hoc art. 1, qu.
102, 4d 1. opinionem hanc , (guam tribuit
Bed#, benigne interpreratur , dicens 3 Perbam
Bedg non eff veram , fi fecundum fitum manifeflum
intelligatuy « Potef? tamen exponi, quod vfque ad
locum lunavis globi afcendic 5 non fecundun: fitus
eminentiam, fed [ecandum [imilitudinem, quia efl ibi
perpetaa aeristemperies,vt 1fidorus dicit lib. 14. Ety=
wol. cap.13. @ inhoc affimilatur corporibus cglefti=
bus,qua funt abfqne contrarietates

17. Se-




+- [
792 De paradilo

17. Secunda fententia et quorundam ,
qui vt refert Sanétus Thomas eodem artic. 1.
quzft.ioz. in relp ad 1. dizerunt, guod para-
difus pertingebat vfque ad lunarem globum , }vdeﬂ
wjque ad medium aevss intexflitinm, hoc cft, vique
ad fecundam regioncm acris , in quo genevantur
plunizs @ wventi ; & baiufmodi+

18. Hac etiam {ententia reijeitura Sanéto
Thoma . Nam fecundum boc locus 1lle non effet
conueniens babitationi humand , tum quia ibi efl ma-
xima aeyis intemperies, tuwm Guia noneft tempera-
tus complexioni butnana, ficut aer imferior magis ter+
v& vicings . 4

19. Dicendum jgitur cum tertia fententia
San@i Thome verbis citatis , paradifum non
fuiffe ita altum , vt ad fecundam acris regio-
nem pertingeret. Locnsenim in prima acris
regione conftitutus magis eft artemperarus
complexioni humanz. Hanc fententiam fe-
guitur Suarios lib-3.de Opere fex dierum,cap.
6. num. 31.quiaddit verilimilius credi para-
difum in loco montuofo, & fatis fublimi fuif-
{e collocatum, vt fuadetur ex co , guod in pa-
radifo magaous fluvios oricbatur : magni au-
tem fluni) , non nifi in altis montibus otiri {o-
lent. Pro hac opinione Suarius citat Abu-
lenfem in Gear. 2. quedl. 0. '& in Gen. 13- qu.
107. & pro ca conatur. €xplicare plures fcho-
lafticos, ac plures Paties , & concludit verifi-
mile effe intra ipfum paradifuin non totam
terram fuiffe voiformem., fed inilosamplis
tudine quafdam partes fuiffe eminentiores
alijs, ac {fubinde fuilfe colles, & campos ..

20. Qugritur quinto, in qua mundi parre
paradifusfucritcollocatus?

Refpondeo cum Sanéto Thoma hoc art,
1. quafl. i02. quem fequuntur communiter
Theologi, & Interpretes Scripture , quod fuit
cenftitutus in parte orientali refpeitu Palefti-
na;, acloci propinqui, in. quo Moyies feripfit
Genefim .

21. Probatur primo ex Scriptura . Nam
Gen. 2. vbivulgata habet, Plantanit antem Deys
paradifum woluptatis d principio , in hebr=o legi-
tur , plantauit Deus havinm in Eden ab oviente , v
vertit Pagninus, vel ad Ovientem , vt vertuosg
feptuaginta, & hanc leGionem fequuniur
pen¢ omnes Patres . Credibile autem el ver-
bum hebraum fignificare tum principium »
tum oricntem , & Spiritum Sanétumn verum-
que lenfum intendifle, ve cenfet Suar. lib,3.dc
Opere fex dicrum, cap.6,n. 344

22. . Probatur fecundd ex Patribus , qui
fecuti-hanc verfionem Scripturg ruxta feptua-
ginta communiiér docuerunt paradifum co-
ftitncum foiffe in Oriente . Ira {enferunt Ba-
filivs, &. Ambrofius de Paradifo,Hicronymus
in quaflicnibus hebraicis in Ges. Avguftinus
lib.8. de Gene ad lirt. cap. 3. Eucherins, Ru-
pertus , & plures alij in Genef. Damafcenus
lib: 2. de fide, cap.11. Iidorus lib.1 4. Etym ol
cap. 3. & alyj, quos refert , & fequitur Moyies
Barcepha lib, de Paradifo , cap.14.Idem docet
Jofephus hb. 1. Antiquit.cap, 2. Cum igitug

4]
o o

terrefirl.
Iudei, & Patres Graci, & Latiniin hoc con
ucniant, videtur hac fententia traditiones
firmari, ‘idcoque aliquj putant hinc ortam
confuctudinem orandi ad Orientcm , vt infi-
noat Sanétus Themas 2. 2. quall. 104. art. 3;
ad 3. €X cogue St
€ap. 7. num. 7 5. Sanétas Thomas hoc art, 1

quzft. 102. in corpore affert rationem cou-
ucnientiz,dicens de paradifo . Conuenienter au-
tem in pavee orientali diciguy fitus , quia credendum
eft, quod in nobiliffimo loco zotins terve fuerit confli-
tutus . Cum auiem oriens fit dextra cplt, vt patet per
philofophum 2.de celot. 15. dextra antem efl nobi-
Lior, quam finifira, conueniens fuit, vt in parte orien=
tali pavadifns tervenus infitueretur & Deo .

23, Quzritur fext0,qua dic paradifus fue-
ritd Deo produétus?

Refpondeo , quod vt docent Patres, ac
Theologi communiter cum Sanéte Thoms ..
hoc art.1. ad 5. produ@us fuit tertia die . Ra-
tio elt ; quia vt habetur Gen. 1.tertiadie pro-
duét® funt herbe, ac plant2: ergo etiam pro-
duéte funt arbores paradifi . Dum igitor cap.
3. polt narrata opera fex dierum dicitur, Plane
taucrat autem Deus paradifam voluptatis 4 pringi-
pies nomine principy fignificatur voa cx primis
fex diebus, nimirem tertia, qua Deus planta-
uir alias arbores , vt docet Suarius lib. 6. des
Opere fcx dierum,cap.6.n.37-

24: . Queritur feptimé, virum paradifus
aquis diluuij fuerit deftra@us , vel adhue
conleruetur , & duret, duraturus vique ad fi-
nem mundi i

Refpondeo plures, ac graues auttores
hac ztate cenfuiffe paradiflum non amplius
cxiflere, fed aquis diluuij fuiffe deftrudum . |

25.. Dicendum cum communi Patrum_.
fententia, paradifum adhuc exitere , & dura-
turum vique ad finem mundi. Docuaecrunt
hanc fententia Iren®us, luftinus, AthanatGus,
Auguftinus , Hieronymus, Ifidorus, & ali),
quos citat,; & lequitur Suarius t0.2. in 3. par.
difp- 55 fe@. 1. & in defenfione fidei lib: 5o
cap. 13..& lib. 3..dc opere fex diernm ; cap. 6.
num. 3. Suppofira Patrum auQoritate, probas
tur primo. Nam Gen. 7 in fine dicitur, quod
Deus collocanit ante payadifvm voluptatis Cheru-
bim flammenw gladium bakentem , atque werfa-
tilem, ad cuflodiendam wig:n ligni Bite: ergo cum
Deus miniticrio Angeiico poft eieCtum Ada-
mum volueritr paradifum cnftodire; & con-
feruare , verifimile eft , qued confernarit etia
ab aquis dilunijj, & adhuc conferuer. Secun-
do Ecclefiaft. 44. de Enoch dicitur ; Translatus
eft in-paradifum; ergo cum Enoch adhuc viuat,
verifimile eft ; quod ex paradifo non fuerit
translatus in alium locum, fed ibj mianfurus
fitcuom Helia vique ad tempora Aatichrifli.
Ideo Sanétus Thomas art, 2. huius quzft. 8 2,
ad 3. indicat Enoch , & Heliam nuacin para-
difo habirare, ac Sanctus Auguftinos lib.2.de
peccato originali, cap. 23.dicit . Qualis , vel
vbi fit paradifus,vbi conflituit Dens hommem,quem
formanit. ex puluere , quelio eft prater fidem , cum

Famicn

rius tom. 2. de Relig. lib. .-

e

&

—




Liber IV. Queftio CCLXXV]. 793

tamen effe illum fides chrifliana won dubisct «

26, Oppomtur : ‘aliqui diligentiffime in-
guifictunt omnia loca terre habitabilis', & ta-
men noliibiparadifum inuenerunt: crgo para-
difus nan remanct.

Refpondet San@tus Thomas hocart. 1.
quett 102, ad 3. quod locus ille feclifus cft @ na-
fira babitatione aliquibus impedimentis’s vel mon-
ginms » vel mavium 5 vel alicuius «flnofa vegionis 5
g pervivanfivi non potefls Licer autem aligui exi-
fliment paradifumfuiffein Mcfopotamia, vel
Arabiasvel in aliaregione , qua nugclotas
habiretut 5 & it nota, tamen hoc ¢ft parum_s
conforme antiquis Patribus, quicum’Augu-
flino 1ib.8. de Gen. ad litteram, cap. 7. dicunt
locum paradifi 4 cognitione hominum cffes
remotilfimum « San&us Thomas 2.2.qu.164-
art, 2, ad 5. exitimat locam paradifi efle inac=
ceflibilem pracipué propter vehementiani
«ftus in locis intermedijs , & hoc fignificari
per igneum gladium ;. guidicater verfatiis ,
quia verfatar ex motu circulari (olis, qui mo-
tus per Angelum fit. Chryfoftomushom.i8.

a Gen. dicit gladiam dici verfatilem , quod
turet 5 f permutet 0MNes VIas , U iltuc fernnts ac
iguftinus lib. 11. de Gen,'ad hirt. cap. 40.
dicit. Hoc per celeftes poreflutesin paradifo vifibi-
i7 fattum effe credendum efl s vt per angelicum mini-
flerizms effes illi ignea quadam cuflodras :

" 27, Queritur feptimo, virom paradiius
fucrit locus conueniens habitationi huma-
nx?

1
el

Refpondet affitmatiué San&us Thomas
art. 2. qualt 102.in corpare s Probat: nam—
cotpora primoram hominum non erantia-
corruptibilia, & immortalia per gualitatem
intrinfeccam incorruptibiliratis, {icut corpora
beatorum poft vitimam refurre@ionem , fed
folum quia anima data fuerat virtus prefers
nandi corpora i corruptione ; & morte per
media quadam a Deo preparata; fed corpus
humanum naturalitercorrumpi poteft ab it
trinfeco per confumptionem humidi, & per
feneéfturem 5 & ab extrinfeco prazlertim pet
intcmperiem aerisi ergo locus conuenieos ha-
pitationi hominum pro flatu innocentiz de=
buit cffe talis , vtio eo homo poffet {e prefer-
uare 4 confumptione humidi, & & feacétute,
& ab.acris intemperie: fed in paradifo homo
poterat fe prefernare d confomptione humi-
di, & a fenc&tute per vium ciborum , & piz-
fertim per frudum lignivite, vt cum Sandto
Thoma quzit.97. art. 3. & 4. diximus qu.27.2
ab inremperic auté acris poruiffet praferuart,
quia vt dicit Damafcenus hb.z.de fide,cap.1t.
paradifi locus et temperatus , et tenuiffimo 5 ac pu-
yiffime acre civeumfulgens, plantis femper flovidis er-
natus , & codem cap. dicir dé paradiio, quod
eft divina vegio , et digna eins ; qui fecundum imagi-
nem Dei eft, eonfernatio . Concludic Sanctus
Thomas hunc arct. 2. dicens, quod paradifus de-
beteffe in locotemperatiffimo , wel in aquinotiiali ,
.wrel alibi .

23, Addit prima Sanétus Thomas inrefp.

ad 2. quod paradifus terreftris crar locus con-
gruus homini , & quantum ad animam , &
quantum ad corpus, inquantum fcilicet ins
anima erat vis preferuandi corpus humanum
4 corruptione . Et quiacorporaaliornm aai-
maliom erant ita gbnoxia corruiptioni,t't non
deberent ab illa praferuari, ideo paradifus ter-
reflris non erat congraus habirationi alio-
rum animalium , ac vt dicit Damalcenus
lib. 2.de fide , cap. 11. in paradifo nullum ir-
rationalium habitat ; licet ex diuina difpenfa-=
tione avimalia fuerint illuc adduéta ad Adam,
& ferpens illuc accefferit per operationem
Diaboli .

20.  Addit fecundo, quod ceelum empy-
reum fuit locus congrous Angelis , tum fc=
cundum ¢orum naturam; tam-fecundum fta-
tum beatitinis;, ideoque Angelidebuerunt
creari in ceeloempyreo. Ratio eft, quia coe-
lum empyreum eft fupremum inter loca cor=
porca:ergo conuenicnseft, vt natara fpiri=
tualis, gua et fuprema ; & per quam Deus
regit cgeaturam corporalem , vt dicit Augu=
ftinus lib. 3. de Trinit. cap.4. creata facric ins
fupremo loco', hoc eft'in coelo empyreo s
Rurfuscoelum empyrenm’ et immaobile ;, ac.
nonfubiacet mutabilitati,vt diGum eft q.213.
num, 7. & 15« ergo conuenitlarui beatiru-
diais, qui requirit fammam quandam (tabi-
litatem; ergo cglum empyteum eft locus con-
gruus Angelis beatis, tum propter naturam ,
tum propter beatitudinem.« At homini non
conuenit proprer naturam s quia natura hu-
mana non et {uprema, fed folim conucnit
propter beatitudinem , ac proindé homo ab
1aitio > ante quam effec perfedté beatus per vi-
fionem intvitinam -Dei; nondebuit poni ins
ceelo empyreo, fed in paradifo terreftris tranf-
ferendus in ceelum empyream, quando cflct
confecuturus beatitudinem perfectam confi-
ftentem in viffone Dei.

30. Quzritur o@auo,; verum, & in quo
fenfu Adam fuerit pofitus in paradifo , vt
operaretut , & cuftodiret illum, vt dicitug
Gen. 2. :

Refpondet San@us Thomas atte 3. huius
quzft. 102- quod vt Auguftinus dicit lib.8. de
Gen.ad litteram, cap. 1o. dupliciter poteftin-
telligi, guod Deus pofucrit hominem in pa-
radifo, vtoperaretur, & cuoftodiret illam .
Primus fenfas eft & Deus pofuit hominem in
paradifo, vt ipfe. Dens operarecur hominens,
ipfum magis , & magis ftificando,& cufto-
diret ab omni malo, & corruptione . Secun-
dus fenfuselt : Deus poluit hominem in paras
difo,vt homo operaretur,& caftodirer paradi=
fum , noh quidem operatione , & cultodia la-
boriofa , qualeny'circa rerram exercemus pofh
pececatum; {cd operatione quadam incunda
propter experientiam naturz . Debet autem
aduerti , quod licet iuxta verfionem latinam
verbailla poffint-habere virumque fenfum,
tamen vt docet Suarius lib.3.de opere fex die~
FOM, Cap. 6. AL 17, iuxta hebraicam linguam’

Hhhhh prima




794

prima expofitio aon videtur pofic habere lo-
cum - Siquidem dum dicitur, v operarcts? »
et cuftodiree 1llum, pronomen illum In hebrao eft
feminini generis, ac proindé r¢ fertur ad para-
difum » qui pariter in hebrao clt feminin ges
neris , non autem ad bominem , qui efl guncris
mafculini.

31. Quazritur nono, vtrim homo falus
fuerit in paradifo?

Refpondet Sandtus Thomas art. 4. .102-
quod homo factus fuit exira paradifum, ac
deindé in paradifum translatus . Probatur
nam Gen. 2: dicitur : 7 ulit Zeus Fominem, hoc
eit Adam, & pofuit exm in paradifo - Ram:nem
congruenti® aftert San&us Thomas. Nam.
catenus paradifus crat locus congruus homi-
ni in flatu innocentiz , quatenns homo in co
flatu erat incorruptibilis , hoe eftimmunisa
corruptione , & morte : fed homo crat im-
munis 4 corruptione , & morte, non per nas
turam, fed per domum Dei fupernaturales :
ergo paradifus erat locus homini congruens,
non per natutam , fed per donom Dci fuper-
naturale : ergo conueniens fuait , vt ad hoc in-
finuandum, homo prius crearctur in fue loco
naturali extra paradifum , deindé transferre-
tur in paradifum , in eo manfurus sdonec vi-
weret vitam animalem , manducando , biben-
do &c.ac donec aflumeretur in coelum cmpy-
reum , vifurus Deum, ac dudturus per totam
gternitatem vitam fpiritualem . Licetautem
Adam formatus fuetit cxtra paradifum , filyj
generati fuiffent in paradifo , non propter fud
dignitatem , fed propter dignitaccin principis
ficut ctiam Heuva debuit formariin paradifo
propter dignitatem principij , hoc elt Adami,
qui iam fuerat in paradifo collocatus .

TRACTATVS XVIL
ET VLTIMYVS.

De gubernatione rerum esnfque ef-
fectibus, gui [unt confernatio; &5
mutatio » qua Deus creaturas
mutat €9° mouvet immedia=
¢ wel mediantibhus
4[:’1’; creaturis.

&, V1A Deus non folum ab initio

20  rescreanit , diftinxit, & ordi-
nauit per opera fex dierum.»
fed etiam cas gubernat , ideo
San&us Thomas poflquam_,
4 qugfione 44.vique ad 102.
1y inclufine egit de crearione ,
ac diflintione rerum , & de operibus fex die-
rum, quzft. 103. defcendit ad agendum des
diniaa gubcrnatione , ac de duobus przcipuis

De paradifo terreflii.

cius effe@ibuvs. qui funt rerum conferuatio,
& mutatio. Quzitienc igitur 103.agit de di-
u:na gubernatione : Quaft.104. agit dererum
confernatione,que ¢ft primus effeGtus divina
gubernationis: Quaft.tos. & fequentibus vf-
que ad 119. & vlrimam; agit de rerum mutas
tione , quz cft fecundus cffectus gubernatio-
nis. Etquiares poflunt mutari,vel immedias
té 4 Deo,vel mediantibus alijs creaturis,ided
quzft.10s.ag1t de mutatione , qua res mutan-
tur 4 Deo immediaté : quzftionibus fequen-
tibus agit de muratione , qua res mutanturab
alijs creaturis. Et quidem a quaft.106. vique
ad qu. r14. inclufiug agitde mutatione, qua,
creature fpirituales, hoc efty Angeli vel boar,
vel mali agune in alias creaturas,tim fpirituas
les, tam corporeas, & harum quaftionums
do@rinam explicauimus (upra agentes deAn-
gelis, tradt 13. qu.193. & fequentibus viques
ad quaft.z1e. Queft.115.& 116. agit de adtio-
ne creaturz cocporalis , ac de fato . Quzftio-
nedemum 117, 118. & 119. agit de altiones
hominis , qui conftat ex! cotpore , & anima_a
rationali , qua eft fpiritualis . Do&ripam ha-
rum quzftionum breuiter proponimus hoc
tractatn quefionibus, quarum tituli videri
pofluat in indice initio propofito .

QVASTIO CCLXVIIL

Virum mundus gubeynetur ab aligus vuo,
¢ ad guem finem ordinetur : ac Virum
effectus gubernarionis fint con-
[feruatio xerim in bono, ea-
rumigque motio ad
bonam?

,,@.;,eﬂ. 103<art. 14 2. 3¢ 4.

Ie Vzfione 102. art. 1. Sanétus Thomas
querit, vtrum mundus gubernerr
abal:i uo.

Refpondet affirmatiué contra aliquos an-
tiquos philefophos, qui dixerunt omnia agi
fortuito ; ac preinde fine reore, & guberna-
tore . At mundum ab aliquo gubernari pro-
batur primo ex Scriptura . Nam Sap-14. dici-
tar . Twantern Pater gubernas omnia prowidentia .
Conficmatur ex Boctio , qui lib. 3. de confo-
lat. metro 9. dicit « O qu# perpetua mundum ratios
ne gubernas o

2. Probatur fecundo ratione defumpta ex
rebus ipfis, earumque ordine. Quando enim
aliqua ira fiunt , & ordinantur, ve eft melius,
cuidens eft, quod ab aliquo fapiente guberna=
tote fiunt ; & ordinantur : ex.’gr. quia domus
ita fit, & ordinatur, vt elt melius ad finem
commuodz habirationis , euidens eft, guod ab
aliquo fapiente architecto fit, & ordinatur :
fed res natutales femper, aut plerumaque itas
fiant, & ordinantur, vt melius eft ad fuas
operationes exercendas ; oculi enim ita fiunt,

vt

Y

o

A1
—




Liber IV. Quaftio CCLXXVIL.

vimelios eft ad videndum , aures vt melius
cltad audicaduam , pedes ve melivs cft ad am-
bulandum , alz in auibus, ve melivs eftad
volandum, ac omnia animalium membraidi-
fponuntur mirabili quadam proportione; &
pulchritudine : idem dic proportionalitér de
plantis , & afortiori de ipfo voiuerlo rergo.
Confitmatur: vt enimdicit Ariftoteles lib. 12,
metaph. t. s2. relatus & Tullio lib.2. de natu-
13 Reorum : fi quis intrarct domum bend or-
tinatam, ex ipfo domus ordinc; (apicatiam_,
ordinantis animaduertceer: fed -mundos eft
vellti magna domus optimé ordinata : ergo
ordinatar a fapientiflimo gubernatore.Videri
poffunt qux de hoc punéio dixi fuprad quai.
16.num prafertim 20.

3. Probatur tertio ratioa¢ defumpta ex
bonitate dinina .y Sicut cuim Deus propter
{fummam fuam bonitatem produxit res beng
fe habentes iuxta carum naturany, fic illas de-
bet perducere ad fuam perfeGtionem:led per-
fe@io vniufcuiulque rei confiftit’in hec, vt
confequatur faum finem : ergo Deus propter
fuam bonitatem debet res perdacere ad fuum
finem confequendum : fed perducere res ad
{uos fines cft gubcernare : ergo .

4. Qugzritur fecundo, vtrum in mundo
gubernentar etiam res ratione , & cognitione
carentes ?

Refpondet affirmatiué San&us Thomas
in refponf. ad 1. Probat: nam ctiam res ra-
tione, & cognitione carentes: mouentur , &
petducuntar ad fuos fines per media pro-
portionata : cx. gr. plantz moucntur , &
perducuntur ad {uos fines {c nutriendi, aa
gendi, ac gencrandi fibifimile per medias
propostionata: fed hoc eft gubernari: ergo .

s+ Aduertit primo Sanétus Thomasins
refp-ad 1. quod alitér operantur propter fi-
nem creaturx rationales, & intelleftuales,
aliter irrationales. Creaturz rationales cor
gnofcaat finem , & media, ac proportios
nem: mediornm ad finem, & finemintens
duanat, ac perrationem ordinant media ad fi=
nem , adeoque feipfas agunt, & mouent ad
finem. At creature irrationales non cogno-
{cunt finem f{ubratione finis, & proportio-
nem wediorum ad finem, ideogue non tam
fc ipfas monent ad finem, quam mouentur
ad finemr. A fortiori creatura. cognitiones
carentes, quz proindé nullo modo cogno-
fcunt finein , von fc moucntad finem, fed
mouentur ad finem , & operantur proprer
finem, vt abaliguoalioadtz, & dire¢tzad
finemi, ficut fagiza mouctur directa ad (i-
gaum 4 fagittario, qui cognoicitfinem, &
fignum , ad quod fagittam dirigit . Conclu-
dit Sanctus Thomas i Sicwt motus [agitie ad
determinatum finem demonflrat aperté . quod fa-
gitta divigitur ab aligue cognofcente , iva certus cur-
fus reruwa naturalinm  cognitione carewtium ma-
nifefte declavat mundum ratione aliqua gubernari .

6. -Aduertit fecundo in reip. ad 2, quod
in munde prater ca s qua  {pedant ad mo-

3
tum, & operationem , datur etiam aliquid
ftabile, & permanens, faltem materia pri-
ma, & quod etiam fabilia indigenr guber-
natione, qua conleruentur i {ua fabilita-~
te, fiquidem ficut funt ex nihilo, fic recide-
reat in nihilum, pifi manu gubernatoris con-
fernarentur, vt cum Sandto Thoma quz(i.
1 24. artic. 2. dicemus quait. 270. vbioltende-
mus, quod ipfa rerum (abilitas, confernatio,
& permanentia in effe , eft effetus dininz gu-
bernationis .

7. ~Aducrtittertio in refp. ad 3. quod (i-
cut neceflitas, qua (agitta agitar ad cerramos
fcopum, & finem , eft impreflio fagirtan-
tis » non autem fagitte , {ic necellitas nara-
ralis inhzrens rebus , qua determinantur
ad vhum , eft impreflio quedam Dei diri-
geatis ad determinatum  finem . Sed ifte
du® neceflitates differunt in hoc, quod ne-
cefiitas rebus imprefia & Deo ett ipfa reram.s
natwara, ideoque eft neceflitas naruralis : ne-
ceffitas autem fagitte impreffa 4 fagitrario et
preter paturam fagitie,; 1deoque eft violen-
ta. Arconueniuatin hoc,quod ficut necel-
fitas violentiz in motu (agittz demonfirat fa-
gitrantis diretionem » ita neceffitas nataralis
creaturarum demonftrar diving pronidentie
gubernationem .

8. Articalo fecundo querit , verum finis
gubernationis muadi €t aliquid extra mun-
dum ?

Refpondet affirmatiné. Probat primo
ex Scriptura . Nam Prouerh. 16. dicitur:
Vniser[a proprer fe operaius et Dominus 3 fed
Deus non eft pars muadi , vt dium et
queft. 21. num. 16. ergo finis gubernationis
divinz cft aliquid , quod non eft pars mund:.

9. Probat fecunde ratione . Nam finis
debet ita refpondere principio , vt idem fit
principium , & finis omnium rerum creatas
rum ; & faCtarum : fed principium omninm
rexum creatarum , & factarum , ac totius vni-
uerfitatis create eft aliguid extrinfecum tali
voiuerfitati, hoc eft Beus, quinon et crea-
tus , neque fadus , fed eftd fe, vecom San-
&o Thoma quaft.1s. artic.4. diximus qua.
16. & cum eodem quelteq4. artic.1. & 2.di-
ximusquaft.11 1. ergo etiam finis vaiver(Ga-
tis creatz eft extrinfecus tali vhiuerfitati.
Probatur maior : nam ficut finis particularis
cuinslibet rei eft aliquod bonum particulare ,
fic finis voiverfalis omnivm rerum creata-
rum cft bonam vniverfale : fed folus Deos ,
qui eft principium omnium rerum creata-
rum, & factaruns, e¢ff bonum vaiuerfales :
crgo folus Deus, qui eft principium omnium
reruin ereasarum ; & fadtarnm , cft finis ea-
rum . Probatur miner ; nam ensa fe cft ens
per effentiam , & omniné illimitatum , ac
proindé efl etiam bonum per effentiam , & il-
limitatum , & eft ;bonum vniuverfale , vt di-
¢um elt quatt. 18, Entia autem ab alio (unt
catia participata, ac limitata , ac proindé funt
bona patticularia .

Hhhhh 2 10.De-




796

1o. Debet aduetti primo , quod bonpum
poffamus confequi multipliciier . Primo
poflumus confequi bonum vt formam. in-
trinfecam : ex. gr. poflumusconfequi {apifa-
tem , vl fcientiam, vt formam nobis intrinfe-
cam . Secundo poflumus confequi bouum,
vt aliquid extrinfecum , & 4 nobis operatnm:
ex. gr. adificator confequitur bonum dor
mus, ve alignid extrinfecum ab iplo opera-
tum per artem zdificatoriam . Tertio poflu-
mus confequi bonua,ve aliquid extrinfecom
4 nobis pofleflum & habitum: ex. gr. em-
ptor conlfequitir agrum , vt bonum cx[riqfc-
cum ab ipfo poficfimm , & habitum. Quis
ergo bonum eft finis , idco Deus , licet nons
{it bonum intrinfecum 5 fed extriniecumo
mundo, poteft effe finis mundi . Et quudem
non eft finis mundi, ve aliquid operatum,
fed folum vt bonum habitum , participa-
tum, & reprzlentaitum 4 mundo, Namo
ctiam quod reprafentatur , dicitur finis, co

acto, quo Cazfar dicityr finis imaginis 1c-
pralentantis Cafarens . Aiiftotcles «. Ethic.
cap.1. dicens , quod finis , vel cft opus, vel
operatio, loguitur folum de finibus artium
atiaarum, & fadivarum. Artes enimadti-
uz habent pro fine ipfam operationem , €0
padto, quo cithariftica habet pro fincipfam
actionem citharizandi. Artes fa@tiuz habent
pro fine opus, vel operatum diflinétum ab
operatione » ¢o pafto , quo ftatuaria habet
pro fine ipfam (tatgam .. Avnon repugnat,vt
mundus habeat pro fine Deum ,non quidem
vt operationem , ant opus mundi, fed vt bo-
num habitum , participatum , & reprafenta-
wmd mundo » Demum licet finis multitu-
dinis (it ordo , & pax, que eft tranquillitas
ordinis , vt docet Anguftinus lib,19. de Ciui-
tate,cap.:3.4c proinde finis intrinfecus mun-
di fit ordo ipfins vniverfi , tamen talis ordo
non et vitimus finismundi, cum ordinerar
ad Deum participandum, & reprafentandum,
ac proinde ordinctur ad bonum extrinfecum
vt habitum , participatum, & reprafentatum,
Vide Santum Thomam in tribus argumens
tis » corumque {elutionibus .

11, Articulotertio quarit, vtrum mun-
dus gubernetur ab vno?

Refpondet afhrmatiné . Probar : nam
cum finis gubernationis mundi fit bonum
vninerfale » quod eft eflentialiter bonum, ac
proindé optimum ; vt diftum eft numero o.
gubernatio mundi debet effe optima @ fed
optima gubernatio debet ¢ffe ab vno tergo,
Probator minor : nam gubernatio cft directio
reruim gubernatarum ad finem , & bonum ,
ac proindé gubernatio mundi et dirc&tio
mundi, ad finem , & bonem mundi ¢ fed bo-
num rerum confidit etiam in earum vnitate,,
ideoque ynaquaque res, ficut appetit fuum
bonum , itaappetit fuam vnitatem , ac rcfu-
git luam divifionem , illique naturalirer re-
pugnat, ac bonum multitudinis confiftic in
cius pace , & vnitate : ergo optima guberna-

De fine, & effelibus gubcm

-4+

ra'.i{)iiii-

e giber-

tio eft, qua et apriffima - ad vinirat
patorum ¢ fed guoed eft maxime vaum eft
maximé aptum ad voiendum alia : ergo qued
eftmaximeé voum eft maximéaprum ad op-
timam gubernationem, ideécque plures gu-
bernantes » vibene gubernent, debent efles
maximé concordes , & vaitiz ergo 4 primmo
ad vltimum gubernauo mund debet cffe &
gubernatore maximé vno, hoc eft 4 Deo .
Hzc rauo defumpta eft ex Aulrotele lib. 12,
Metaphyl. in fine, vhilibrum concludit.di-
cens . Fatia nolune malé gikernari ; von eff bo-
mum  pluralitas pringipatuum : wnus €rgo 'prin-
ceps, & ex Boetia lib. 3. de Confolat. Pro-
fa 11, Viderretiam pofiunt qua dixifupras
quait, 17. de voitate Dei .o Apoftolns ctiam
1.ad Corinth.8.dicit. Nobis eft vnu Deus Pater,
¢ Dominks vpus. Ad dominum autsm perinet
gu bernatio fubditornm ,

12, Licer vnus fit gubernator mandi di-
rigens vainerfitatem ad fuum finem, & bo-
num, tamen quia ad bonum, & perfectio-
nem vhjuerli reguititur diver{itas mobilinm,
& motuum ; gubernator mundi ponit ins
mundo diuctfa mobilia, ac dincrfos motus
idcogue in mundo guzdam mouentur , &
operantur neceflario , quedam contingen
ter . Contraria ctiam licer habeant contra:
rios fines proximos, cooueniunt tamen o
vitimo fine, quod eft bonam vniverfi. De-
mum licgr in particularibus: bonis duo fint
meliora voo , juxta illud Ecclefiaft. 4+ Me-
lins eft effe duos , quam onum , tamen quod el
a {c bonnm , cum contineat omae bonum. ,
debeteffe vnum tantum , & incapax > vt illi
addatur vlla bonitas.

13, Articulo quarto quarit, vtrum effe-
¢tus gubernationis {it vous tantum,an potius;
fint plures §

Refponder, quod effectus gubernationis
aliquo padto cft vnus, aliquo padto (unt pla-
res, aliquo pa@o funtinnumerabiles. Pro-
batur , & cxplicatur . Finis gubcrnationis eft
perdudio rerum ad funm finem, qui finis
clt Deus, feu bonum perfedtum, & clicntia-
le participabile 4 creaturis per atlioulatio-
nem ; ergo cx parte finis vous elt effectus gu-
bernationis, pimiriun affiaulatio, & parte-
cipatio De1 tummi boni ; fed creatura atlini-
Jatur fummo bono quoad duo , nimirdm
inquantum Deus eft bonus, & in quantuin
Deus alijs eit caufa bonitatis : cr.-:_!i:rcﬁ'i‘\‘:\rus
gubernationis fecundum ca, quibus ad Dei
aflimilatiencm creatura perducitur, eft du-
plex, nimiram conferuatio n bono, quod
creatura accipit per creationcm, & motio,
qua v¥na creatura mouct aliam ad bonitatem,
& perfe@tionem jlli conaenicntem . Demum
i effe€us gubernationis confiderentur ins
particnlari, funt 4 nobisinnumerabiles, fi-
quidem Deus- creaturas gubernando , pro-
ducit innumcrabiles effeétus , qui tamen.
reducuacur ad duo gencra explicata, nimi-
rum ad conferuationem creaturarum, & ad

hoc,




Ly |
&
&,
ki)

Liber IV. Quaftio CCLXXVIIL. #¢n

hoc; quod Dens faciat, ve vha creatura mo-
uecataliam ad bonitatem , & perfedtionem,
illi conucnicarem-. Patelt etiam dici , quod
ficutefie us gubcernationts, quo Imperator
gubernat éxercitum , et bonum ordinis, fic
cffeGtus gubernationis, qua Dets gubernat
mundum , cft bonum ardinis < fed ordo mun-
di confiftit in hoc , ‘quod res conferuentur in
diuerfis gradibus bonitatis, & perfedtionis,&
quod vna res moucat aliam ad fuum bonum &
ergo effectus gubernationis mufdi (unt duo
aflignati .

QVASTIO CCLXXVIIL

Virnm omnia diuine gubernationi [wbhdan-
tur s @ gubernentur immedin-
¢ 2 Deo ?

8. T ho. queft.103 ..am'c.,s.cSa

T3 Rrticulo quinto querit, virums
amnia dipine gubernationi fub-
daneug ?

Refpondes affizmating, iuxtad illod S.Au-
guftini lib. 5. de-€iait. cap. 1 V. Deus non fo-
lum calum 5 & terram, nee folum bominem. ; & An-
gelum 5 fed nec exigues & cantemptibilis animantis
wifiera , wec auis prnnulam , aut berbe flofeulum ,
nec arboris folinm (ene [uavum partium canuenientia
derelinquit «

2. Probatprimo : nam qui dat efferei,

debet criamdare perfetionem,; qua bené fe
habeat ,. ideogue Patres; qui per generatio-
nem dant effe filiis, debent ctiam illos per
educationem perficere, & curare , vt bene
{e habeant : fed vt idem San&us Thomas
docuit qual.44. attic.t. & 3. & noscum il-
lo queft- 111, Deus et caufa cfhiciens om-
nium rerumiabipfo diltinétarum , ac proin-
dé dat effe omnibus rebus:ergo debet omnes
res petficere;& prouidere,vt bene (e habeant,
quodad gubetnantem pertinet, ac proinde
Deus gubernat vniuerfa, & omnia. digins
gubernationi (ubduntar.

3+ Probat fecundo exfine- Nam guber-
natio debet (e extendere ad omuniailla, ad
qux finis gubernationis poreft(ccxrendere ;
fed finis diwin®e gubcernationis eft ipfa boni-
tas diuina , ad culus participarionem omnia. .
ordinantur : ergo diuina gubernatio debet
extendiad omnia ,ac proindé omnia debent
fubdi divine - gubernationi . Hinc San&us
Thomas concludit = Stalta igitur fuit opinio di-
centinm, quod hac inferiora corvupribilia , wel etiam
ﬁsgm’an'z » @it etiam ves bominum non gubernemiurs
ex quorym perfuna dicitur Ecclefiaft. 9. Dereliquit
dominns teyram.

4. Queritur primo, in quo fenfix Eccle-
{iafts 9. dicat Sapiens: Fidi fub Sole nec welo-
ciwm effe curf{uwm 5 [ed iempus, cafumque im om-
nibus

Refpondeo ;5 quod per illa verba Sa»
piens fignijficat in his inferioribus , qua fub
Sole funt, dari multaforenira , & cafualia ,
qu® accidunt prater inteationem, & pre-
vifionem caufarum inferiaram, “licee i pri-
ma caufa prauideantur ; intendantur, vel per-
mittantur , & erdineaturad funm finem ,-ac
proindé fubdantuar prouidentiz , & ordina-
tioni prima caul® , vt ex profefo explicauiin
phyfica quathzy.

s+ - Queritur fecundo ; in quorfenfu Apo-
ftolus 1.ad Gorinth.9. dicat : Numiquid de bobus
curg ef Deo ?

Refpondeo quod Apoftolus folum: ne-
gar Deum de bobus ;- aliiffque rebus razianes
carentibus habere illam {pecialem curam , &
prouidentiam , quam habst decrearuris 1a-
tionalibus, Angelis aimirtm, & homini~
bus ; dum eas inducit ad bonum , & retrahit
i mala, per pracepta, prohibitiones, pognass,
& pramia , fed non negat Deum debobus ,
aliif{que creaturis irrationalibus haberecuram
ip{is proportionatamy, qua illas dirigit, & or-
dinat ad fbos fines . Licer autem creatur ra-
tionales gubernent fe ipfas per intelledtum,;8
volum?.mn,t.zmcn dehent ctiam gubernari,&
regid fuis fuperioribus , prafertim 4 Deo per
precepta,confilia , preenua, panas, & per ifle
ternos inftinéus .

6. Articulo fexto quzric , verum omnias.
gubernentur immediaté 4 Deo ¥

Refpondet 1n gubernatione duo poffes
confiderati . Prima poteft- confiderati ipfa
prouidentia » & ratio exiftens ab eterno ino

.mente diuina , qua Dcas omnia gubernat,

difponit, ac ordinat ad fuos fines. Secundo
potelt confiderari ipfa executio temporalis ,
gna Deus intempore exequitur que ab zter-
no decreult .

7+ Hoc fuppofiro, Sanétus Thomas po-
pit duas conclufiones. Prima conclufio et :
Deusimmediaté per (e ipfum ab@terno in
fua mente omnia gabernat , difponit, & or-
dinat ad fuos fines. Prabatur: nam Decus,
cum fit ipfa effentia bonitatis, habetr optis

mum io omnigenere i {ed optima cognitio

pralticaeft» que confiderat omnia particu-
laria, etiam minima, ac non fiftit in folis
voiucrfalibus, co padto, quo optimus medi-
cus cft, qui potefl confiderare circa zgrotum
omnia particularia etiam minimas crgo Deus
per (uam cognitionem practicam confiderat
omnia particularia etiam minjma: fed guber-
natio divina eftcognitio praica : ergo Deis
per fuam gubernationem , feu ‘rationem gu-
bernativam ab zterno confiderat immediaté
omnia particularia etiam minima.

8. Secunda conclufia eft : Deus inexe-
cutione gubernat quadam , mediantibus alijs.
Probaturinam ad gubernationem pertinct res
ad perfectionem perducere ; ergo. tanto mie=
lior eft gubernatio » quanto maior perfetio
rebus gubernatis a gubernante communica~
tur: fed maior perfedtio rerumcht, vt non

folum

TR TRV




798

folum fint bonz in fe ipfis, fed ctiam alijs
fint caufa bonitatis ; ergo melior gubernatio
eft, qua non folum dat rebus bonitatem.. ,
{ed etiam efficit, vt quedam res {int ganfa
bonitatis alijs rebus : fcd diuina gubernatio
debet ¢ffc optima: ergo Deus ita debet res
gubernare-, vt quafdam ires in gubernan-
do confhitnat caufas bonitatis aliarum rerum,
ficut fi aliquis: magifter difcipulos non o=
jum faceret fcientes , fed ctiamaliornm: de-
étores. Ideo Auguftinus lib. 3.-de ‘Trinitate

€aps-de dicit o Luenadmoedum gorpora grolfiora,

@ infeviora , per [ubtiliora , & petentiora quo=

-dam ordine reguntuv ;' ita omnia corpora per [pi=

yitum rationalesn s & fpivitus vite rationalis de-
fertor 5 atque peccator 5 per [pititum vite ratios
valem 5 pism & duftun 5 & ilie per ipfum
LU .

9. - Infertur, quod iure Gregorius Nyfle-
nus, vel potius Nemcfius Philofophus lib.8.
Philofoph. cap.3.reprehendit Platonem , qui
tres pofuit prouidentias , ac docuit primam
prouidentiam effe primi Dei, quiprouidet
rebus czleftibus, & omnibus vniuerfalibus:
fecundam effe fecundorum Deorum, qui
celum circumeunt, & gubernant omnia ge-
nerabilia , & corruptibilia : tertiam eflfe quo-

.xundam demenum , qui verfanturcirca ter-

ram , & funt cuffodes actionum hutnana-
rum . Hzc opinio reijcitur , quia docet
Deum non habere ab zterno rationem, qua
in fua mente prouideat omnibus rebus, fed
folum , qua prouideat czleftibus, & vniuer-
falibus.

10. Opponitur: ex Ariftotele 8. phyfic.
t.48. mclius cft aliquid fieri per vaum,quam
per multa, fifit poflibile ; fed Deus poteft per
fcipfum abfque vllis medijs omnia guberna-
K¢ :ergo.

Refpondeo, diftinguo maiorem : melius
eft aliguid fieri per vavan , quam per mulea
perfedté (ubordinata illivni, & ab co acci-
pientia totam virtutem , ncgo: non perfe-
€le (ubordinata illi vni, nec ab eo accipicn-
tia totam virtutem , concedo fmaiorem i
concedo minorem @ & nego confequentiam .,
Ad optimam gubernationem fpe&at, vt re-
ducatur ad vnum  optimum gubernantem
habentem perfe@Gam: virtutem gubernandi .
Suppofito hoc eptimo gubernante, melius
elt, vt etiam alijs communicet virrutem: gu-
bernatiuam, quam vt alijs non communicet ;
€rgo fuppofito, quod gubetnatio mundi re-
ducatur ad vnum Deam , melius eft , vt
mundus 4 Deo gubernetur étiam per cau-
fas fecundas perfe@te fubordinaras Deo ab
c€oque accipicntes totam virtutem , quam
fi gubernetur 4 folo Deo fine concurfu cau-
fatum fecundarum , Idco Principes terre-
n . ctiamfi poffent gubernare finc vllis
mififtris , tamen debefent vri miniftris ,

quia hoc ipfum pertinerstad ipforum digni-
fatem.

De vnmerfalitate gubcrna:zoms

QVAESTIO CCLXXIX.

Virum aliguid po[fiz contingere prater or-
dinem dining gubernationis , ant pof~
it veniti contra ordinems
gubernationis di-
ting §

$.Tho. gusfl.103 ar1ic. 7,8,

i Rericulo feptimo querit , virum
aliquid pofiir contingere prater
ordinem diuin® gubctnationis ?

Relpondet neganiue . Ratio eft, quia
catenus aliquis effetus contingere poteft prg
ter ordinem alicuius caula particularis , qua=
tenus talis caufa particularis poteft ab alia
caufa impediri , ne caufet effedum , ad quem
ordinatur: ex: gr. licet virtus nutritina anis
malis ordinctur ad digerendum ¢ibum, ta-
men poteft caufare contrarium effeGum in-
digeftionis , quatenuspore(t 4 digeftioneim-
pediri ab aliacaufa, puraa grofiiue cibi : fed
omnes caulz parriculares reducuntur tandem
ad vnam caiifam voinerfalem , que eft Deus
per fuam prouidentiam! ordinans, ac difpo-
nens omnes alias c:ufas , ac proindé non
poteft ab vlla alia caufa impediri ab effedi-
bus intentis, vel permiffis: ergo nullus effe-
&us poteftcaufari preter ordinem dining pro-
uidentiz , & gubernationis -

2. Infertur primo , quod cum aliquidjex
vna parte videtur exire ab ordine diuinz
prouidenti® , qui confideratur fecandum ali=
quam caufam particularem, neceise cft, v
in eundem ordinem relabarur fecundum
aliam caufam particularem : ex: gr. cumali-
quis peccans exit ab ordine 4 Deoprafcripto
perlegem iubentem, relabitur in ordinem
pznarum i Deo prefcriptum per legem pu-
nientem . Ideo Hefter 13. dicitur « Domsi-
ne Dewus rex omuipotens in diffione tua vniner=
fa funt pofita, neceft , qui tue poffit refiflere vo-
luntati .

3. Infertur fecundo , quod neque mala,
& peccata exeunt omnind abordine divinz
prouidentiz , & gubernationis. Ratio eft,
quia vt cum Sanéto Thoma queft.44.artic.3.
diximus quaft. 123. nihil eft rotalitér ma-
lam, fed quodlibet malum fundatur in bo-
no, ac proindé dicitur malum , quatenus
exit ab ordine alicuius boni particularis, non
aurem quatenuos exit ab ordineboni vniner-
faliszergo omne malum poteft 4 Deo permit~
ti proprer bonum, & ad bonum ordinati , ac
proindé non efi cxtra ordinem diuinz proui-
dentie , & gubernarionis permittentis mala
propter bonum, & illa ordinantis ad bonum.
St autem aliquid totalitér exiret ab ordine di-
uinz prouidentie , & gubernationis,non pof-
fet & Deo permiui, ac proindé totalitér nihil
effer,ac non pofiet effe .

4. Pro-




Liber 1V. Quaftio CCLXXIX, 799

4. Infertur tertio, quod quz dicuntur
cafualia, (unt cafualia refpe@u alicuius caulz
particularis , prater cuius przuifionem, & di-
{pofitionem fiunt ; non autem refpeétu Dei,
qui {ua prouidentia omnia difponit, & or-
dinat ad fuos fines , vt explicatum eft in
phyfica quaft, 16. Proportionalitér licet ali-
qua fintconringentia, quia accidunt preter
ordinem alicuius canfe particularis, tamen
nihil eft 1ta contingens , vt accidat pratee
ordinem divinz prouidentiz , & guberna-
tionis .

s. Articuloo&auo quarit,vtrum aliquid
poffit refiftere 5 & reniti contra ordinem di-
uina providentiz , & gubernationis . :

Rcfpondet ordinem divin® prouidentiz,
& fapientiz pofle confiderari duphciter. Pri-
mo poteft confiderari ordo vniucifalis exi-
ftens in mente Dei» quo Deus omnia difpo-
nit, & ordinat ad {uos fines . Secundo porelt
confiderari ordo particularis § Deo creaturis
impreflss; quo vnaquaque res ordinatur ad
fuum finem pacticularem, puta guo ignis or-
dinatur ad fe confernandum &c. Hoc fuppo-
fito,Sapétus Thomas ponit duas.caclufiones.

6. Prima conclufiocft ; nulla res potelt
reniti,& refiftere ordini vninerfali squo Deus
in fua mente omnia difponit , & ordinat ad
fuos fines. Probat primo:nam Deus fua
prouidentia omnia ordinat ad bonum; f(ed
vnaquaque res fearper operatur propter bos
num ; vt enim dicit Dionyfius nulla res ope-
raturex intentione mali ; vemali zergovna-
quaque res operatur inxta ordinem prafcri-
ptuma dinina prouidentia. Probat fecundo:
nam omnis inclinatio naturalis , autivolunta-
ria creaturz ad aliquid,cft illiimpreff2d Deos
co pado, quo inclinatio fagitte ad {copum.s
eft illi imprefla & (agittario ; fed creatura dum
operantur, operantur juxta aliguam faam in-
clination&ergo operanturiuxta inclination&
mprefam 4 Deo, ac proindé iuxta ordinem
vniverfalem diuing prowidentiz . Hinc fc-
quitur ; quod que aguotur naturaliter, aut
voluntarié , quafi propria {ponte perueniunt
adid , ad quod diuinitus ordinantuar , & idco
dicitur Deus difponere omnia (uauitér .. Ra-
tio elt, quia ipfa inclinatio naturalis, & vo-
luntaria eft rebus impreffa 4 Deo & ergo cum
Deus moueat , difponat , & perducat res ad
{uosfines per inclinationes naturales , ant vo-
luntarias , difponit res [uauiter. Ided Boetius
lib, 3.de Confolat. Profa 3. dicit . Non eff ali-
quid s quod [ummo buic bono 5 wel welit , wvel poffit
obfifiere . Et Sap. 8. de Deo fummo bono dici-
tur. Aingit @ fine vfque ad finem fortiter, & di~
[ponit omnia [uanitér .

7. Secunda conclufio eft : poteft aliqua_
res refiffere , ac reniti ordini particulari , quo
res aliqua creatz ordinantur ad aliquod fui
bonum particulare . Probatur : nam res cor-
ruptibiles ordinantur ad bonum particulares
conferuandi fe ipfas: ergo dum agentia for-
tiora quafdam res impugnant , COrrumpunt,

& deftruunt, refittunt , & renituntar ordini
particulari, quo res ille ordinantur ad (uam..»
conferuationem $ €. g. dum aquaextinguit
ignem, renititur ordini , quo ignis ordinatur
ad fuam conferuationem: dum lupus occidit
oucm , & comedit, refiltit , & renititur ordi-
ni » quo ouis appetit conferuari, fed non re-
nititur ordini voinerfali,quo Deus ad bonum
vniuerfi vult, vtcoatraria fc mutua impu-
guent , ac deftruant .

8. Dices:Sinulla res refiftit ordini diui~
nz prouidentiz , & gubernatianis,in quo
feafu dicuntar peccatores cogitare, & lo-
quicontra Deum, iuxta illud lfaiz 3. Zine
Ena corum,&r adinuentiones eorum contra Dominyms.

Refpondeo , quod peccantes, dum pecs
cant, intendunt aliguod bonum , & operan-
tur fecundum inchnationem ad bonum, quz
inclinatio fuit illis impreffa 4 Deo; ac proin=
de non renituntur ordini dininz gubernatio:
nis 5 fed quia operantar contra bonym honee
ftum illis conueniens fecundum fuam. natu-
ram raticnalem » & fecandum foum ftatum,
dicuntur agere contra Dominom, & ideo iu-
fté puniuntur , {iquidem liber¢ agunecontra,
obligationem , qua & Deo obligantut ad bos
num honeltum .

QVESTIO CCLXXX.

Verum creatura indigeants t conferuentar in
effe a Deo 5 ab eogue confersentur non
[folums mediate , fed etiam
immediate «,

$. Th. qu.104. ar. 1. & 4.

Ie POﬁquam Sané&tus Thomas qug(t.103:.
egit de gubernatione rerum in com-
muani, queftione 104. & fequentibus defcen-
ditad agendum dc. effe@ibus. gubernarionis
in fpeciali ;. & quia effetus diuin® guberna-
tionis.reducuntar ad duos, qui funt confer.
uatio rerum,& earnndem mutatio,quglt.-104.
difputat de confcruatione rerum , quall 105,
& fequentibus agit de carundem mutatione .
2. Articuloigitur primo quarit , vtrum_
omnes creature indigeant . vt conferuentur
4 Deo?

Refpondet affirmatiué inxta illud Apo-
ftoli ad Hebr.1.vbi Deus. dicitur: pergans emnig
wverbo vireutis fue . Ideo Auguttinus lib.4. des
Genefi ad litteram. cap..12- dicit., Firtus: Dei
ab ifs , que creata funt, regendis, [i ceffaret aliquan-
do, fimil & eorum ceffaret [pecies., ommifque natu-
ra concidevet & lib. 8. cap. 12. dicit, guod ficut
acr , prefente lumne , ft lucidus , fic bomo, Deo [ibi
prafente, illuminatur-, abfente autem,contignd tene-
bratur . Sed quia de@rinam huiusarticulifa-
tis explicaui in Philofophia , quzft. vitima ,
nihil c¢ft addendum . Ibi etiam dixi, quod
Deus concurririmmediaré ad omnes actioncs

non




— " vy m

Soo0 De annihi

non folum produétitas ; “fed ctiam conferva-

tinas rerum , a¢ proitide in hoc fei

uat immediaté OMEs res crear:
3. Articulo fecundo quetit, Virt Deus

aliquas creaturas confcruet, mediantibus alijs

crearuris -

Refpondet, qiiod vna credtura poteft con-
feruare aliam, wim indirefté, & peraccidens,
tim direété ; & per fe . Probatur prima pars.
Illud enim dicitur confervare altérum indires
&e , & per accidens , quod remouer s vel im-
pedic aionem corrumpentis; fed yna crea-
tura‘potelt remouere, vel impedire adtionem
corrumpentis alreram creatur: g falim-
pedit adtionem putrefa@igam carninm, & fic
conferuat carnes, n¢ corrumpantut : potelt
aliquis-temouendo ignem , impedire ne ignis
comburat ligna:ergo. Probatur fecunda pars:
nam illud dicitur conferuare alterum dire@e,
& per fe; 4 cuins ad&ione alterum dependét
fecundum cffe, co paéio, quo lux dependet
i luminofo,puta d Sole, vel igne: ergo. Con-
cludit Sanctus Thomas, quod Deus confer-
uat res quafdam in effc, mediantibos aliqui-
bus caufis, & quod Aftrologi attribunnt Sa-
turno; qui eft fapremus planctarum,res fixas,
& permanentes . Aliqua tamen conferuan-
tur i folo Deo.cx.gratia que fiunt a folo Dee:
Videri poflunt, qux de hoc punéto dixi in.
Philofophia queaft. vitima ad 3.

4+ Quzritar, an Deus omnia canferuct
immediare , vel aliqua conferuet [olum me-
diaté s e.g: an- Deus confervet immediaté (ola
corpora ceeleftia,que corpora ceeleftia per vir-
tutem acceptam 4 Deo conferuent inferiora,
Dco non praftante alinm concurfum imme-
diatum ad confernationem infiriorom.Quz-
ftio pendet abalia quaftione magis voiucria-
1i, verum Deus concurrar immediaté ad om-
nes actionesicaufarum fecundarum’. Sienim
concurrit immediate ad emnes adtiones pri-
mo produ@iuasrerum, coacurrit etiam ad
conferuatiuas, Et quia quaft. vitima Philofo-
phiz diximus De@ concurrere immediate ad
omunes aétiones primo produdiaas ; diximus
confequenter ‘Deum concurrere ctiam ad
altiones conferuatiuas, vtetiam docet5an-
&us Thomas qu. 10§. ar- .

QVAESTIO CCLXXIL

Verdm Deus poffiz aliguid in nibilum redi-
£ere 5 ac de fucto aliguid in #ibilem
redigatur ?

1 confer:

S The qus 104, av« 34 & 44

T ARticulo tertio querit , vtrum Deus

- pofiic aliquid in nihilum redigere?

; R cipondet, quod iuxta errorem corum,
qui dixerunt , quod Deus res ad extra produ-
cit ¢ neceflitate nature, {fequitur Deum etid

lationererun

ex’ neceffita res produdtas confert
re; ac non polic n nihrlum redigere. Sed
quia, vediGum cfl fuprad Sanlto Thoma.
quzlt, 19, art: 4. &4 nobis quaell. 49. de fide
eft Deum creaturas liberé produxifie, ac po-
tuiffe non producere iuxta illud Pfal. 113.
Omnia,quectmque volnit, fecit, dicendum confe-
quenter Deum Liberé res conferuare,ac pofle
illasin npihilum redicere, fubtrahendo a@io-
nem confervatinam itlarum . Ideo Ierem.1o.

Yeo dicitur. Corripe me Domine i verumtamen
i1 indreto, & won in fuvere tno, ne forte ad wibilum
vedigas me .

2. . Addir San@us Thomas in refponf.
ad 1. & 7. quod non ¢fle non habet caufany
per e, & in hoc fenfu Auguftinus lib, 83-
qu. qu. 21. dicit , quod Dess non eft canfa ten-
dend in non effe . Poteftergo Deus folum per
accidens effe caufa,v res in nihilum redigan-
tur, fubtrabendo fcilicet fuam allionem con-
ferunativam; iddoque i Deus rem aliquam re-
digeret in nikilum boc non eflet per aliquam
z@licnem ; fed perhocs quod ab agendo cel-
faret,

3. Ariculoquarto quarit,vtrum de fadto
aliquid in nihilum redigatar .

Refpondetr negatiue iuxea illud Ecclea
fiaft. 3. Didici , quod emnia opera ; qus fecit Dens
perfenerant inaternum . Probatur : ham {i re-
rentucin nihileny, vel redigerentur ino
pihilumnaturaliter , ac iuxea corfum natura=
lem rerum ; vel miraculose, ac Deo operan-
te prater ordinem naturalem rerum : neu-
tto modo redigunturin nihilum : ergo. Pro-
batur prima pars minoris. Subftantie create
inxta fuam naturam;; vel funt immateriales ,
vel materialess {i funtinimateriales s non ha-
bent potentiam ad non ¢fle, ac proindé funt
incorrupubiles , ac nauralitér non poflunt
redigi in mhilum . Sifunt materiales, con-
ftant ex matcria prima ingenerabili, & in-
corrupribili, ac proindé dum res materiales
corfumpuatur, naturaliter femper-remanet
materia prima, & fie non rediguntur in ni=
hilum . Probatur fecunda pars. Nam quz
fiunt miraculosé ; ordinantur ad manifefta-
tionem gratie , ideoque Apoftolus 1.ad Co-
vinth. 12, com dixiffer; vwicuique-datur mani-
feflatic [pivitas ad vtilitatens , affert exemplumo
in operationibus miraculorum: fed gratias
non manifeftarur, redigendo res in nihilom ,
fed illas conferuando , cum per hoec magis
appateat diuina omnipotentia, & bonitas:
et2o. Licctergo Dens manifeftet (uam po-
tentiam, producendo res ex nihilo, tamen
endo res in nthilum , potius impedi-
ret manifefiationem fua potentiz , quatns
miaginié oftendit , res conferuando, inxrail-
lud Apoftoli ad Hebr. 1. portans omnix verbo
wirtutis fye . Ex iafinitate etiam diving virtu-
tis fequitar, quod aliqua res i infinitum du=
rent.

4. Quares: quare forma , & accidentia’,
quz  hon coaflant ex. materia tanguam ex
parte,

te
er

i T ———— i




IS —

i;

T, B S e

Liber IV. Quaftio CCLXXXIL

parte ;icum definuntefic , non redigantur in
nihilom .

Refpondet San@us Thomas inrefponf.
ad 3., quod non omniad rediguntur in nihi-
luny ,;non quia aliqgua pars corumremancat,
fed quia remanent in potentia materia, vel
fubiedti-«

QVAESTIO CCLXXXIL

Viram: Dens poffiz immediail monere ma~
teriam ad_formam 5 & poffit 1mme-
diare monere aliqnod
corpus 2

So The quéfis 105. ar, 1. & 2.

1. Ecundus effettus divine guberna-
tioniseft rerum mutatio, & motus,
ideaque San&us Thomas poftquam quzil.
104-cgit de conferuatione rerum, qua ¢ff pti-
mus cffe@tus gubernationis , queft.105. & fe-
quentibus agit de fecundo effeétu, quielt mu=
tatio, & miotus rerum» Et quia Deus poteft
tes mutare » 8 mouere, tum per fe ipfum,tum
per alias creaturas,, ideo queft- 105, agit dey
motu , & mitatione , qua creaturas Mouet,
& mutat per fe ipfum :.quafl-106.% lequentie
bus de mutatione , & motu, quo Vham crea-
turam mouct per altam o

2, - Articulo igitur primo queerit , Virum.,
Deuns poflit immediaté moderc margriam ad
formam?

Relpandet afficmatiué. Probat;nam po-
teatia pailiva poteft reduci in a&um a poten-
tia actiua , qua eam conriner fub fua potelta-
tesfed materia cft potentia pafliva ad formam,
qua cftiadus materiz y:Dews autem eft poten;
tia adtipa;, & cum materiaim produxerit, Cona
tinet.materiam in fua potedate : ergo Deus
potelt materiam reducere ad (wam, formam ,
& aftumy fed reducere matcriany ad fuam for-
mamy & adtam, e, moucre materiam ad- for-
mam ; etgo Deus potelt mouere materiam ad
formam . De fato autem dum vt narratuc
Gen; 3. Formauit Deus bowsinem de limo terre ,
meait matcriam ad formam hominis »

3. 1 Addit primo. SanGus Thomas in refp.
ad 1. quod quia Deus licet nonconfles ex ma-
teria, & forma); tamen: centinet emincnter
tum materiam ;. tum omnes formas , tums
quodliber compofitum;ideo {icut sompofita
generans poteftmateriam mouere ad forma,
generando {ibi imile, ita & Deuspotelt im-
mediaté mounere materiam ad guamlibet for-
mam:..Ecanuerfo aliz forme nen exiffentes
inmatcria non pofunt mouere: materiam ad
formam,quia materia non continetur jn vic-
tute alicuius crearg fubftantig feparatg.Et ideo
damenes , & Angeii operantur circa hac
vifibilias non quidem imprimendo formas ,
fed adhibendo corporalia femina . Videri

8ot
poffunt qua de hoc pundo dicta funt fupra,
quzft.zo3

.4« Addir feezndo in refponf.ad 2. & 3.
quod licet Dens fir agens yniucrfaliffimum,,
tamen quia ad extra liberé operatur per in-
telledum , & voluntatem , & cognofcens
formas fecundum omnes rationes (pecificas ,
& indiuiduales , poteft determinaté hanc,
vel illam| formam ad nutum prout voluerit
materiz imprimere . Quia vero caufas fe-
cundas ordinat ad producendos determina=-
tos effe@tus ; poteft etiam determinatos effe-
&us producere per fe ipfum fine quocmingue
alio.

s. Articulo fecundo quarit , vtrums
Deus poflitimmediaté mouere aliquod cor-
pus?

Refpondet , quod erroneum efl diceve Deum
non poffe facere per fe ipfnm omnes determinatos ef-
feltus , qui fiunt per quamenmaue canfam creatam .
Vrde cum corpora moncantur immediazé & caus
fis creatis , nulli debet wenire in mentem , quin
Deus poffic mouere immediaré quodcumque cor-

S« ‘ s
£ 6. Probat: nam omnis motus corporis ,
velconfequitur formam, €o pado , quo mo-
tus grauivm, & leuium confequitar formam
illis impreffam a generante, vel eft via, &
difpofitie ad formam., eo paito, quo calefa-
&ioeft via, & difpofitio ad formam ignis;
fed agens, quod formam imprimic, poteft
materiam difponere ad formam., & poteft
dare motum , quiconfeqaitur formamss :
Exi gr: ignts» qui potelt gznerare ignem, po-
tethcalefaciendo materiam difponere ad for=
mam ignis, & ignem-genitnm furfum mo=
uere , idecogue motus gravium , & leninns
tribuitur generaati: ergo Deus;qui v dicdtum
¢t numiz. porelt materiz immediaté impri-
mere quamhbet formam, poteft etiam quod=
cumque corpus mouere quolibet mgtu 4 Li=
cet autem , vt docet Ariftoteles 7. phyfic.
text..oi, & fequentibus mouens, & motum
debeanp effefimul, ac proinde mouens de-
beat tangere motum , tamen Don requuriturs
vt moucas tangat motum contadtu corporas
l, fed fufficirs vroillud tangat conta&u vit-
tuali : Deus autem quamlibet creaturam tans
gitcontactu virtuali , licet a nullacreaturasws
tangatur, quia nuilius creatur® virtus natus
ralis poteft ad ipfum pertingere , ideoques
Dionyfius cap; 1. de din. nominibus dixit,
quod Dei non eff aliquis tallns ; p afliuus nimi-
rum, quo tangaturs & patiatiripfe Deus,
licet poffit dari tactus attiuus,, que Dens tan-
gatcreaturas , atquc in cas agat. Rurfus li=
cct Deus mouyeat vt obiectum defideratum ,
& intelle@tum , tamen non elt necefle, vt
moueat tanquam defideratum & intelleGum
a mobili, fed fufficit; vt moueat tanquam »
defideratum , & intelleGtum abaligua , vel
ctiam i {eipfo: ergo licet Deus non poflit
defiderari, & intelligi & corporibus. mobifi-
bus, tamen vtamatas, & intelledus:a (<
Litii ipfo,




802 Demotioneintelle&us,& voluntatis,&c.

ipfo’y ‘poteft mouere , ac de fafto mouct cor-
pora, figuidem omnia operatur propter {uam
benitatem . Demum quamuis ex Ariftote-
le 1:b.8. phyfic. text.79. virtus motiua infini-
ta exiftens in magnitudine non poflet moue-
re in vllo tempore determinato , ac proindé
deberet mouere in non tempore,feu in inftan-
ti;tamen Deus, qui habet virtutem infinitam,
fed non in magnitudine, fed in intelle@tu, &
mouet per intelledtum , & voluntatem , mo-
uct prout conuenit mobilibus : & quia mobi-
fibus corporeis conuenit moueri tempore de-
terminato, mouet tempore determinato , ac
determinata velocitate .

QVAESTIO CCLXXXIIIL

Virum Deus poffit mouere s & aiin moneat
immediai imtelle@um 5 & vo=
Iunttatesn creatam

8. Tho. quefl.105. artic. 2.3,

T, Rriculo tertio querit,virum Deus
moueat immediate intellcGum

Creatum ¢
Refpondet affirmatiué . Probat: nam
ficut illud dicitur mouere corpus, quoddat
illi formam , quz eft principium motus , {ic
illnd dicitur mouere intelleétum,quod datin-
tcllectui formam , quz eft principium opera-
tionis intelle&ive , guz operatio dicitur mo-
tusintelle@ualis : fed Deus dat cailibet intel-
le&uicreato formam,quz eft principium ope-
JTationis intelleétinze : ergo. Probatur, & cx-
plicatur minor. Nam in creato intelligentes
duplex eft principium operationis intellecti-
ux. Primum eft ipfa virtas intelligendi,qua
datur etiam in intelligente folum in potentia,
quod (e habet ficut tabula rafa, in qua nihil
eft feriptum : fecundum eft principiamintel-
ligendi in adu, hoc eft ipfa fimilitudo, ac
{pecies intentionalis rei intelle@® , perquam
inrelligens conftituitur velut tabulafcripta:
fed Deus dat intellectui creato vtrumgues
principium intelligendi, nimiram vircutem
antelle@iuam , & fimilitudinemn , feu fpeciem
intentionaiem : ergo. Probatur minor: ex
dictischim fupra qualt 22. & 42. Deus cft
primum ens immateriale: & guia intclicétna-
litas fequitar immaterialiratem , eft primum
intelligens: & quia primum eft caufareiiques
rum , Deus eft principium , & caufa cyinsli-
bet viceutis intelle@ing . Rurfus Deus eft pris
amum ens, & priima caufa, in-qua precxiftunt
omniaalia entizgifed qua przexiftunt in Deo,
praexiftunt {ecundum modum divinum,hoc
eft intelligibilitér , & intentionalités : ergo in
Deo omnia primo preexiftunt intelligibili-
tér s & intentionalitér , ac omnes fpecics, &
rationesintelligibiles , & intentionaics , quz
dantue increaturis, emanant, & effluunt 4

Dco ; ac proindé Deus dat cuilibet intelledui
creato vtrumgque principium intelligendi , &
fic mouet ad intelligendum quemlibet intel-
letum creatum, tum in quantum- dae illi
omnem virtutem intelligendi naturalem 5 &
fupernaturalem , tum in quantum imprimit
illi fpecies intelligibiles , ac tum virtuteny in«
telligendi , tum fpecies intelligibiles confer-
uatinefle. ldeo Pfal.o3.de Deo dicitur,quod
docer hominess [cientiam . Licet igitur adtio crea-
ta intelligendi, vepoté viralis, fic ab intelli-
genlic creato , tanquam d canfa fecunda , ta-
men fimul eft etiamd Deo, tanquam. 3 cau-
{a prima , que iatelle&ui creato dat, vt pof-
fit intelligere. Rurfus lnmen intelle@tuales
creatum, & fpecies intelligibilis, fen fimi-
litado rei intclledte font principinm intelli-
gendi fufficiens , fed fecundarium , & 4 Deo
dcpendens tanquam 4 principio primario .
Demum licetDens moueat intelleGum crea-
tum per {pecies , fen fimilitudines illi impref-
fas,ramen tales fimilitudines non (ufficiunt ad
Deum cognofcendum per eflentiam,8 prout
elt in fe, vicum Sancto Thoma quait.a 2. ar-
tic.2.diximus quaft.30.

2. Articulo quarto querit, virum Deus
poflit mouere voluntatem creatam ?

Refponder, quod ficut ex didtis num.1.
intelleétus mouetur, tum ab obie@to, tum
ab co, quidat illi virtutem inrelligendi , fic
voluntas mouetur , tum ab obiecto, quod eft
bonum , tum ab eo , qui dat illi virtutem vo-
lendi.Hoc pofito Sanétus Thomas ponit duas
conclufiones.

3. Primaconclufioceft. Voluntas moue.-
ri potelt 4 quocumque bono, tanquam ab
obie&to, fed 4 folo Dco poteft moueri fufs
ficienter, efficacivér , & adzquaté.

4. Probatut : nam illa folum virtus aétis
ua pote(t fufficienter , etficacizér , & adzqua-
té moucre aliquod moble; quz porelt adz-
quare virtutem paffinam’, ‘& iaclinationem
talis mobilis : fed folus Deus poteft adzequare
virtutem paffivam , & inclinationemvolun-
tatis : ergo ; &c, Probaturminor: nam vics
tus pafliva, & inclinatio veluntatis ¢ft ad bo-
num vniuerfale continens omunia bona ; ac
proindé elt ad omne bonum: ergo. Confir-
matur; nam illud folum bonum poteft {uf-
ficientér , & adequaté mouere voluntarem ,
quod potelt illam fofficienter; & adequate
quictare : fed folus Deus poteft fufficientér, &
ad®quaté quietare voluntateIn :ergo .

s« . Secunda conclufio eft i folus Deus
poteft ‘mouere voluntatem ; dando illi vir-
tutem volendi , & interius illam: incli
nando .

Probatur : nam velle eft quedam incli-
natio ad boaum viiuerfale » ac proiade illes
folum poteft dare virtutem volendi , quipo-
teft inclinare ad bonum vniuerfale: fed {olum
primum motuens , hoc eft Deus, cui propor-
tionalitér refpondet vitimus finis, poteft in-
clinare ad bonum vniucriale: ergo lolus l?cu_-;

poreft

b




iy

LiberIV. Quaftio CCLXXXIV.

poiclt dare virtutemy volendi, & inclinares
voluntatem , ac proindé folus Deus poteft
mouere voluntatem , dando illi virtutem_s
t{olcndi y & interius illam inclinando. Vi«
deripoffunt ques dicta funt fupra quel. 194.
vbi examinammus , virum , & quo pado
vnus Angelus poffit mouere voluntatem als
tellys ?

6. Licet Deus , qui eft creaturz extrin.
fecus, moueatetiam efficacirer voluntatem
creaturz , tamen ve docer Sandtus Thomas
in relponf. ad 1, non cogitcreaturam. Ratio
cit, guia tunc folum illud , qued mouctur
abalrero, dicitur cogi, cum mouetur con-
tra propriam inclinationem ; {i aurem mo-
ucatur ab alio dante illi propriam inclivatio-
De , non cogitur, co pato,quo lapis, dum
d generante mouctur deorfum fecundum in-
clinationem grauitatis illi daz abeodem ge-
nerante, noncogitur : fed Deusmouet vo-
luntatem fecandum propriam inclinationem
ad bonum , qua inclinarnio datur voluntari ab
ipfo Deo . ergo Deus i voluntate non cogi-
tur . Rurfus velle , cum (it actus vitalis, cft
moucri a feipfo , ac proindé moueri ab in-
trinfeco ; fed quia ipfum moueri ab incrinfes
co voluntas habet 4 Deo , tanquam & prioci-
pio extrinfeco , non repugnar, quod volun=
tas ad volendum moucatur 4 fe ipla, & a
Deo, 4 principio intrinfeco, & 4 puncipio
extrinfeco. Quia verd valuatas creata. it
mouctur abalio, vt moueatur ctiam libes
ré 4 fe ipfa, idco motus veluntarij impu=
rantur creatz voluntati ad meritum:, & de-
ANCritam .

QVESTIO CCLXXXIV.

Virum Deus operetur in omni operantes

& poffir facere aliguid prater or~

dinem rebus 1nditom 2
§i Tho. queft, 105, artic. 5. &6,

i & Rticulo quinto.quarit , virtim.s
Deus operetur in omni ope-
rante?

Refpondet affirmatiug inxta illnd Ifai.26
Omnia opera noflva operatus es in mobis Dowmi-
me . Algui exifimarunt ita Deum operari
in omnioperante , vt nulla virtuscreaca ali-
quid operetur in rebus , fed folus Deus im-=
mediaté omnia operetur;, itd vrignis ex. gr.
non calefaciat , nec producat calorem’; idem-
que dicde alijs .

2. Reljcit Sanétus Thomas huncerrorem
multiplicitér . Primo enim optimum in vni-
uerio eft ordo rerum . Licetenim fingula
feorfim fintbona , tamen omnia imul {unt
optima propter ordinem , quem habeat ad
inuicem: fed precipuus ordo cft caufe ; &
caufati, ac peractiones, & pafliones, dum
fuperiota communicant inferioribus €1, qui-
bus fuperiora abundant, inferiora indigent =

803

crgo dum f{ubtrahuntur aliones creatu-
ratum , fubtrahitar ab vniuerfo opti-
mum, idelt ordo rerum . Per hoc autem
derogatur diuinz potentiz , & bonitatj .
Ad dininam enim potentiam pertinet , vt
effectibus fuis det virtutem agendi ; & cum
bonom fit diffufiuum, & communicatiovum
fui, ad diuvinam bonitatemn fpectat, vt dif=
fundat fuam bonitatem in creaturas, per
guam poffint bonum communicare fuis ef-
tectibus .

3o Secundo fruftra eft virtus operatiug ,
qguxz non reducituradadum: ergo fruftra
darentur in rebus virtutes operatiuz , fi nun-
quam operarentur . Imo ipfe creaturz effent
fruftra . Vnaquzque enim res eft propter
fuam operationcm , tanquam propter finem,
quo vitimo perficitur ; imperfetum autem
cft propter fuam vitimam perfedtionem ¢ er-
go licreatur® nunquam operarcnturs NONs
confequereatur fuum finem, & fic effent fru-
fira . Confirmatur : nam ficut wateria cft
propter formam; ac proindé materia, ficae
reret omanj forma , effer fruftra, fic forma,
qua cft altus primus , e proprer fuam.s
operationem , qua ¢t adtus fecundus , &
fic fruftra cilet , £ careret propria operatioe
ne. Sed de hoc punéto fufiusegi in philofo-
phia lib.4. qu.18, cxaminans, virum creatura
fint caufz cfficientes aliquorum effe@tuum ¢

4. Hoc fuppofito , explicandum eft,
quo patto Dewss ira operetur in rebus,
vt iplz res propriami habeant operationem .

Vthoc explicetar, pramittendum elt ,
quod cum fint quatuor gencra caufarum,
materia non eft principium a&ionis, fed fe
habet vt fubie@um recipicns effe@um actio-
nis: tres autem aliz caufe, nimirum finis,
agens , & forma, funt principium alionis’,
ted ordine quodam . Nam primum princi-
pium cil finis, - qui moueragentem ad ope-
randum « Sccundume-eftipfe ageas. Tertium
clt forma cius, quod ab -agente applicatur
ad agendum . Ex. gr. cum artifex fecat li-
gnum ad faciendum fcamnum , finis eft
fcamaum, in quantum apprehenditur vi bo-
num , & mouet arriicem ad agendum : arti-
fex eft agens fecans fcamnum ¢ forma autem
fecuris, per quam fetrum elt dentatum , cft
etiam principinm fecandi’; ac ipfa etiam for-
ma, feu idea: operis exiftens in mente artificis
clt principium aperis.

5. ‘Hoc przmiffo, docet Sanétus Thomas
Deum in quolibet operante operari, tum fe-
cundum rationent finis; ita vt fit caufa fina-
liscuiuslibet operatiouis ; tum fecundum ra=-
tion¢m forme . Primo ergo Deus habet ra-
tioncin finis refpetu cuiuslibet operationis .
Omne enim agens operatur propter bonum
verim s vel apparens : fed omne bonum ve-
rum , vel apparens ‘eft- tale per hoc, quod
participet aliguam fimilirudinem {ummi bo-
Al quod eft Deus: ergo Deus vt participas
tus & quolibetbono ¢l finis cuiuslibet @pera-

liiii 2 tionis,




804 Dc Dei operatione in omnibus.

tionis . Secundo Deus eft primum prioci-
pium adtinom, in cuias virrute agunt oms
nia agentia fecunda, & inferiora; ergo eoft
caufa omniun aédtionum, quibus agunt agen-
tia inferiora . Tertio agentia inferiora ali-
quando folum applicant formas aliorum.
agennum ad operandum , fed agentibus non
dantrales formis : ex. gre artifex creatusap-
plicat formam (vcuris ad fecandum, fed non
dat fecuri formam , qua fecat: at Deus nonos
{folum applicat formais agentium creatorum
ad opecraadum., puta formam ignis ad cale-
faciendum, fed ctiam dat, & confcraat ins
agentibus formas , per quas operantar : ergo
operatur in qu:?libct operante.ctiam v dans ,
& confcruans foarmam , per quam operatur ;
& quia forma,& e(fe eft maxime intimum re.
bus ; Deus in quantum dat rebus formam's &
cfle, per quod operantur , operatur intimé
in tebus . ldeo in facra Seriptura aperatio-
nes tribuantur Deo » vt operanti in ipfis
rerum natucis , iuxta illud lob.1o. vbi Deo
loquensdicit . Pelle , & carneveflifti me , of-
fibus, & mernis compegifti nie ¢re. Videri poflunt,
qua dixi in philofophia gquait. vitima exami-
nans , virum Deus concurrat immediate ad
conleruationem , & ad omnes aitiones caufa-
rum fecundarum ¥

6. Exco, quod Deus fuflicientér opere-
tur in omnl eperante, won fequitur, quod
fit fuperflua operatio creatute - Nam Deus
operatur futhcientér in ratione primi agentis ,
ac proindé ita attemperat fuum coney
vt nonexcludatopesationem agentjum fecun-
dorom , [ d faciat etiam oberariagentia fe-
cunda. Licet autem; voa eperatio non poflit
procedered pluribus agenribus eiufdem ordi-
nis ; tamen potelt procedere a plusibus agen-
tibus diucrifi ordinis , ac proindé a primo , &
fecundo agente .

7. Articule fexto quarit , virum Deus
poflit facere aliquid preter ordinem rebus in-
ditum ?

Vt refpondcat , pramittit , cuod quias
caufaclt principinm fuorem effetunm, que-
libet caufa fundar aligucm ordinem ad. {uos
cffe@us , ideoque ordines maltiplicantur fe-
cundum multiplicationem caufarum . Quia
vero yna caula continetur fub altera , illique
fuberdinatur, ideo vous ordo continetur [ub
altero, illigue fubordinatur y ac caula inferior
fubordinatur ordini caufz {uperiosis , nons
autem ¢ conyerfo « Explicatur, exemplo de-
fumptoex humanis. Nam ordo domus de-
peadet ex Patrefamilias, quieft veluti prin-
cipium domys . Et quia domus coatine-
tur in ciuitate , ordo familix fubordinatur
ordini civitatis- » qui depeadet ex Recto-
re;s feu guberndtore ciuitatis. Quia rurfus
cinitas continetur in regno , ordo ciuitatis
fubordinatur ordini regni , qui dependet a
reges

8.  Hoc pramiffo , Sandtus Thomas ponit
duasconclufiones . Prima conclufio eft:Deus

non poteft facere contra ordinem refum ,
prout dependet 4 primma caufa. Probartur;
nam cum Deus {ir ipfa prima caufa, i faceret
comtra ordinem reruin , prout talis ordo de-
pendet 4 prima caufa, faceret contra ardinem
prafcriptum 4 feipfo, & 4 fua fapicntia;quod
clt ablurdum .

9. Secunda conclufio eft: Decus poteft
facere przter ordinem rerum , prout depen-
det 4 caufis fecundis. Probatur: nam Deus
non eft fubicétus ordini caularum fecunda-
rum , fed ordo caufarom fecundarum eft
fubiettus Deo , ab coque dependet , & proce-
dit , non ex neceflitate nature, fed ex arbi-
trio voluntatis: ergo poteft agere prater or-
dinem caufarum fecundarum , & potuiflee
alinm ordinem inftituere. Ex. gr. ordo caufa-
rum fecundarum exigebar, vt ignis in forna-
ce Babylonica combureret tres pueros , &
tamen Deus prater talem ordinem noluir, &
fecit, vt non combureret. Caufe fcconde
~xigunt concurrere ad fuos effe@us, & tamen
Deus poteit producere tales effe@us fine con-
curfu caufarum fecundarum . Potelt ¢riams
Deus producere aliquos effelus , ad quos
virtus caufarum fecundarum non fe exten-
dit , vt cum produxit vnionem hypottati=
cam &c. Hzc doftrina defumpra eft ex Au-
guftino, qui lib.26. contra Fauftum cap.3.di-
cit , quod Deus contra folitum natire facit,fed con-
tra [ummam legem nullo modo facit , quia contra fe
ipfum non facit «

10, Queritur primo, vtram cum Deus
facit prazter ordinem rerum , operetur contra
naturam?

Refpondet negatiué Sandtus Thomas
in refponf. ad 1, inxtaillud Auguftinj lib. 26.
contra Fauftum , cap. 3« Deus aulflor , & con-
ditor omnium naturarum nibil contra naturam fa-
¢it . Prabatur, & explicatur.. Cam enim ali-
quid fit preter oaturam alicuius rei, fi fiat
abagentc, quod noa dedit illi naruralem.s
inclinationem, & 4 quo talisinclinatio non
pendet, & cuinon fabordinatur , fit contra
naturam: ex.gr. ab homine corpus graues
mouetur furfum contra; Naturam  corporis
grauis , quia corpus graue non habet @b ho-
minc gravitatem , per quam moucatur deor-
fum-. At quod fit prgter naturam rei ab agen=
te, quod dedir illi rei naturalem ioclinatio-
nem; & a quo pendet 5 & cuifubordinatur
talisinclinatio , non_fit contra naturam :ex.
gr-fluxus , & reflugus maris non ficcontra
nagaram: maris , quia fic per a&tioncmy, &
impreflionem corporis celeftis, 4 que pens
det 5 & cur fubordinatur natura maris; ciuf-
que inclinatio ad motum deorfum i {od om-
nis natura creata pendet & Deo s ac Deo (ith-
ordinaruz qualiber inclinatio y &'quilibet or.
do ercaturarum.:.ergo quidquid fit prerer
naturam creatam, cin{que ordinem ; non fic
contra paturam. ‘Ildeo Auguftinus lib. 26.
contra Fanltum cap.3. dicit quod ideff cusli-
bet vei narnivale ; quod ilie fecerit, 4 yno éff omnis mo.

dus 5




‘

]
8
i
i
|
1
i

Lib.IV. Quzft CCLXXXV.

dus , numerus , & ordo natura . Ex hac doétrina
‘Videtar fequi Deum non poffe, Creaturis vioe
lentigm inferre .

Xls Queritur fecundo , verom ficut
Deus potell faccre prater ordinem rebus
m_d_num » lic poflit facere prater ‘ordinem iu-
flitiz .

Refpondet negatiug San@tus Thomasin
relponf. ad 2. Difparitas eft, quiz ordo re-
bus inditus poteft confiderari, in quantum
fund:u[.xr in caufis fecundis: fed Deus potelt
opcrar: preter ordinem ‘caufarum fecynda-
rum, cum fit illarom dominus; ergo. At
ordo iuftitiz etiam creatz habet pra regula_
ipfam legem ztcrnam, quz eft idemcum
Deo : fed Deus non poteflt facere aliquid
preter fe ipfum , & legem &ternamo
€Igo .

12, Quazritar tertio : quandoquidem
Deus ordinem natura inftitic , quo pas
o dum facir aliquid preter ordinem pae
turz, non mutatur; & non cft {ibj ipfi con-
trarius ?

Refpondet Sandus Thomasin refpont.
ad 3.quod Deus fic rebus certum ordincm in-
didit, ve fibi referparit quod ipfe aliquando
ex caufa aliter effet fackurus* Vade cum preg-
tcr_hunc ordinem agit , non matatut, nec eft
{ibi ipfi contrarius . :

QVAESTIO CCLXXXV.

Virwm omnia s que Deas facit prater ordi-
uwem natavalem rerwm s fint wi-
racula , & unnm wiracn-

Iy [it maius
alio }

8. Tho. quaft.105. artic.7.8.

1. Rticulo feptimo quartit, virum
L. omonia que Deus facit prater

ordinem naturalem rerum,fint miracula ?
Reefpondet, quod quia nomen miracu-
li {fumitur ab admiranione ; pramittendum
cft, quid fit admirario , & ex qua caufa oria-
tur . Admiratio cft, cum effectus funt ma-
nifefti, canfa autem oecultg , jdeoque glij
vider eclipfim' Solis ', ignorat autem cau=-
fam:; miratur ; veaduoertit Ariftoteles lib. 1.
metaphyfice, cap. 2. Er quia caufa effeétus
manifelt¢ apparentis potelt effec ignota vni,
alteriautem nota , ideo potelt contingere , vt
vifa tali effe@u, vnus miretur, alinsautem
non miretur, €a pacto, quo vifa eclipfi So-
lis smiratur rufticus , quia eaufam ignorat,
aftrologus autem mon mireturnfed potius val-
de miraretur, fi tempore ftatuto non fieret

eclipfis . ;

2..'Hoc fuppofita , miraculum dicitur,
quali admiratione plénum , quod fcilicet-bia-
bet caufam fimplicitér,& omnibus occnliam;

8og

& quia caufa fimplicitér , & omnibus occul-
ta eft Dens, cum operatur prater ordinem
nature , & caufarum naturalium pobis nota-
rum’s ideo miracula funt, qua Auat a Dco
prater ordinem nagurz , & cagfarum nobis
notarom . *

3. Infertur primo creationem mundi, &
agimarum rationalium , ac iufhificanonem
impij 5 licer fiant a folo Deo , propric nons
effe miracula. Ratio eft, quia vt aduertit
Sané@us Thomas in refponf.ad primum non
funt nara fieri per alias caufas , & ita non contingunt
praterordinem nature , cum bhac gd facultatem na-
turg non peytineant .

4. Quzres, in quo fenfu miraculum de-
beat efic ardunm , &infolitum, ac preter fa=
cuyltatem naturz , & prater {pem admiran-
tis proueniens » & quo pacto conditiones ift®
conucniant quibufdam miraculis ?

Refpondet Sanctus Thomas in refponf.
ad 2. gquod ardunm dicitur miraculum , non
propter digniratem rei, in qua fit, {ed quia
excedit facultatem nature . 1deo nmuraculas
poflunt fieri etiam 1n rebus minimis , puta in
reftauratione gemme, vel viliffimi vafis, in
fanatione ®groti . Rurfus miraculum debet
cfle infolitum; non quia non frequenter cuee
niat , fed quia eft prater naturalem coniuerus,
dinem.Idea licet fanatio egrotorum frequen=
ter cuenirer , cum vt narpatur A&, s. infirmi
poncbantur in plateis, vead ymbram Petri fa=
natentar s tamen illa fanatio erat miraculofa,
quia ficbat prater naturalem conluetudinem.
Prazterea ad miraculum fufficic, vt fit fupras
facultatem nature,vel quoad fubftantiam,vel
quoad modum fa&i. Ided cam quis fanatuc
a febri repenté, & inftantanee, licer fanatio il-
la fecandum fubftantiam nen fit fupra facul-
tater natur® ; tamen fecundum modum elt
{upra facultatem naturz, ideoque eft miracu-
lofa. Demuin ad miraculum f{ufficit ; vt fit
fupra fpem fundatam in patura, non reduiri-
tur, vt {it lupra {pem fundatam in gratia,& in
dinina promilfione, Etquia refurrectio mor-
tuorum , quam omnes [peramus {pe fundata
in gratia , & divina promilfione, nihilominus
erit fupra {pem fundatam in patura, ided talis
refurredtio erit miraculofa. Addit San&us
Thomas in refponf. ad 3. quod cum admira-
tio , cx qua defumptom ¢ft nomen miracali,
dicitur debere effe de rebus fenfuimanifeftis »
quarum caufa ignoratur , non afferitur, quod
debet efle de rebus fenfui manifetis immedia=
té, & fecunduni fe, fed (afficit, ve fit de rebus
fenfui manifeftis , vel immediaté , vel media-
té per effectus fenfibiles. Ec quia (cientiaA po-
ftolis infufa , licer non effet manifefta fecun-
dam f¢, manifeitabatur tamen ex effe@ibus
fenfibilibus , €x quibus mirabilis apparcbat,
ideo talis (cientia erat miraculofa.

$. Articulo oftauo quarit , vtrum vnum
miracolom fit maios alio ?

Relpondet , quod cum miraculumdica-
tur per hoc, quod excedat aliguam poren,

tiam




806

tiam , & facultatem ; nullum autem fatum
polfit excedere potentiam diuinam , vtpote
infinitam; ac refpe@n cuius quodlibet fatum
¢t minimum , iuxtaillud Ifai. 40. Ecce gentes,
quafi flilla fimile , & quafi momentum flatera vepu-
tate funt , miraculum dicitur cx co, quod cx-
cedat potentiam , & facultaren natura : fed
tripliciter poffunt aliqua excedete potentiam,
& facultatem naturz : ergo poflunt dari tres
gradus miraculorum . Probatur, & explica-
1ur minor. Primo cnim poteft aliquid exce-
dere potentiam, & faculratem nature quoad
fubftantiam fa@}, vt quod duo corpora penc-
trentur, quod Scol retrocedar, quod corpus
humanum glorificetur doribus gloriofis,qued
natura humana voiatur hypoflatice Verbo
dinino: & ifta miracula tenent primum,& (o=
premum gradum. Secundo poteft aliquid ex-
cedere facultatem , & potentiam, non quan-
tum ad id ; quod fit, fed quantum ad id ; in>
quo fit, vt refufcitatio mortui, & illumina-
110 cxci. Poteft enim natura dare viram ani-
mali, & homini, (ed non mortuo , & poteft
dare vilum , fed non cacp : & ifta miraculas
tenent fecundum,& medinm gradum Tertio
potelt aliquid excedere potentiam, & faculta-
tem natur@ quoad modum , & ordinem, quo
fit: e.g.cum agrotus naturaliter curabilis pan-
latim , dinipa virtuate curatur in inftanti, talis
curatio excedit faculratem naturz folum fe-
cundum medom, qua fit: cum vt parratur
1. Reg. 12, & 18. & 3. Reg. 18. & 45. ad pree
ces Samuelis, & Eliz aer ftatim denfatuos eft
in nobes , & pluniam , talis denfatio exceffic
facultatem naturz quaad modum : & hac te-
nent rertium , & infimum gradum mitacnla-
rum . Hing concluditur vhum miraculum
pofle effe mains alio,quia voum magis,quam
aliud poteft excedere facultatem,& potentiam
natur®, ideoque Chriftus Io. 14. dixit . Opera,
qus ego facio & ipfe facict , &7 wajora kerum fa-
EiC o0

De actione creature corporalis

QVASTIO CCLXXXVI.

Viram aliguod corpas [t actinnm s & iz ma-
teria corporald dentur aligne rationes
feminales

8. Th. que 115 ary 1a 24
T P Oftquam San&tus Thomas quet.105,

€git de mutatione,qua creatura mue-
tantird Deo, & quelt 106. ac fequentibus
viquead quaft. 114- inclufing de muratione,
qua creatuie mutantor per actiones creatur®e
Igintualis,ho_c eft Angelorum wum bonarum
tum malorum queft, 115, difputat de actione
creature corporez .
2. Articnlo jgitur primo quarit,, virum

De miraculis?

aliquod corpus fit adtiuum’

Refpondet affirmativé iuxta dodrinam
Dionyfij , qui cap. 2.de ceelefti hierarchia,
enumerans proprictates corporei ignis, dieit :
ad fufveptas materias manifeflat [ui ipfius magnitudi-
nem , ¢ aclinus , & patiens, Sed quia dodrinam
huius articuli propofuilib. 4. philofopl. qu.
18. in qua examinaui, vtrum creatura {int
canfz aliquorum cffectuum in argumento 4.
$. 6. 7. & 8, & quaft. 21, & 22. ciuldem libri
examinaui vtram, & guomodo accidentia
fint inftrumenta in productionc (ubftantix,&
corpora ceeleftia fint in(trumenta Intelligen-
tiarum moucntium , nihil hoc loco eft ad-
dendum .

3. Articulo fecundo quarit, vtrum ins
materia corporali fint aliqua rationes femi-
nales ?

Refpondct affirmatiué iuxta S. Augufti-
pum,qui lib.3. de Trinirate cap.8. dicit, quod
omuinm revum , qua corporaliter , vifibiliterque na-
[euntur 5 ocoulta quadam femina in iftis corporeis
wmundi buius elementis latent

4. Viexplicet hanc doétrinam S. Augufti=
ni, aduertit Sanétus Thomas , quod yt docet
Ariftoteles 2. de anima tex. 49. denomina-
tiones fumi folent a perfectiori: & guiacot-
pora viuentia funt perfectiora réliquis, idco
denominationes corporum folent {umi a cor-
poribus viuentibus : e. g. vt Arifrotcles docet
lib.s.metaphyf. t.5. nomen natirz primo im-
pofitnm eft ad fignificandam gencrationem
viuentium, qua dicitur nariuitas . Quia verd
villentia generaotur ex prifpclpic comundio ,
vt fruftus cx arbore,cui coniungitur, & fgtus
ex matre , cui colligatur , ideo nomen naturz
tra@um cft ad fignificandum quodlibet prins
cipium motus; quod eftin co, quod moue-
tur,

s« Hoc fuppofito , manifcfium cf , quod
principivm a¢tivum , & paifiuum gencratio=
nisrerum viuentium funt femina, ex quibus
viuentia generantur i fed nomina’éx £orpuris
bus viughnibus trahi folent ad reliquacorpos:
12 +crgo connenicntér Augaltinus virtures
actinas, & paffiuas, qua fune principia genera-
tionum , & niotuum naturalinm: ¢tiam N
corporibus non viuentibus, vocawr rarioncs,
ac virtates feminales . Itz virtates feminales
poffunt confiderari , in quantum diuc:{o no=
dpoexiftunt. Primo enin; vt docet Augufti-
nus lib 6. de Genefi ad litt. cap.ie. & 18. {unt
principaliter; & originaliter in effentia diuina,
acin Verbo Dei . tSecundo funtin clementis
mundi, ficut in caufis vimuerfalibus, in guibus
fimul ab initio produdw funt . Tertio funtin
iis.> qua ex vninerfalibps cauflis fuccefling fvis
temporibus producuntuc .. Quarto demums
funt in feminibus , que producupiur ¢x ani-
malibus, & plantis .- Semina purfus compa-
rantur ad alios effc@us parriculares, ficutcaun-
fx primordiales ad primgs efte¢ius produ-
cendos.

6. Quaritor primo , quare cum rationes

figai-

!
¥
2




S

Liber IV. Quaftio CCLXXXVIL

fignificent aliquid habens effe (pirituale, &
intenrionale, virtutes feminales, qua exiltunt
in-corporibus folum materialiter, & corpo-
raliter s vocentur rationes?

Refpondet Sanétus Thomas in refponf.
ad 1.quod vocantur rationes per compara-
tionem ad {uam originem,figuidem derinan-
tur 4 rationibus idealibus exiftentibus {piri=
raaliterin mente diuina ; in quibus ideis om-
nia corporea , & materialia exi(tunt (pirirua-
liter, & intentionaliter .

7. Quaritur fecundo , quo padto verifice-
tur didtum Auguftini, qui lib. 3. de Trinit.
cap. 8. dicit,quod damones quadam opera faciunt
adbibendo quadam femina , que in elementts cogas-
feunt .

Refpondet in refp. ad 2. quod quaedams
virtutes adtiuz , & pafsine funt in aliquibus
partibusfcorporalibus : demones autem , qui
cognofcunt, in quibus partibus corporum-s
exiftant tales virtutes, dum illas partes corpo-
rum adhibent ,i& applicant per motum loca-
lem , dicuntur adhibere , & applicare femina
ad quofdam effetus efficicndos .

8. Queritur tertio , vtrum nomine femi-
num intelligantor fole virtutes adine, an
ctiam virtates pafsiue .

Refpondet in refp. ad 3. quod quia non
folum femen maris c(t principium generatio-
nis animalis, fed etiam vocatur femen id,
quod ex parte foeming concurrit pafsiné ad
generationem, ideo fub feminibus compre-
henduntur non folum vireutes adinz, fed
ctiam virtutes palsing exiftentes in corpo=
ribus . :

9. Quazritur quarto, vtrum rationes femi=
nales fint etiam rationes caufales ?

Refpondet in refp. ad 4. ex verbis Augu-
ftini fatis inferri , quod ficut femen et qua-
dam caufa , fic rationes feminales (unt etiam
caufales. Auguftinus enim- lib. 3. de Trinit.

cap. o. dicit, quod ficut matres grawidg funt feti-:

bus , fic ipfe mundus eft granidus caufis naftentium 2
crgo ficut femina, quibus matres gravide funt
foetibus , fant caufz feetuum, (ic femina,qui-
bus mundus eft grauidus nafcentibus, {ont
caufz nafcentium , ac proinde rationes {emi-
nales funt etiam caufales . Addit rationes
ideales exiftentes in mente Dei efle propric
caufales , non autem effe propric (cminales.
Ratio eft, quia femen cft principium non fes
saratum , fed coniunGum effectui : fed ratio-
nes ideales exiftentes in Deo {unt {eparate ab
effectibus creatis: ergo licet fint proptic caue
{ales , non funt proprié feminales .

10, Queritur quinto , in qUo fenfit mi-
racula dicantur fieri praster' rationes femi-
nales ? :

. Refpondetin refp. ad 4. quod dicuntur
fieri/preter virtutes adtinas naturales » & prz-
ter/virtutes pafsiuas proportionaliter corre:
fpondeates virtatibusadiuis naturalibus , ap-
plicando virtutes actinas naturales fuis naru-
ralibus pafsiuis . Atmira, quafivacd dzma-

8o7

nibus, fiunt applicando a&ina naturalia fuis
pafsiuis, ideoque fiunt per virtutes teminales,’
& propri¢ non funt miracula. Atmiracula -
non fiunt prater rationes ideales exiftentes in
mente diuina, nec prater victures pafsiuas
creaturis inditas , vt Deus pofsit ex creataris
facere quod voluerit , qug virtutes pertinent
ad potentiam obedientialem .

QVAESTIO CCLXXXVIL

Virum corpora celeffia fint canfe corum , qud
fiunt in inferioribus & etiam humano=
rum adnum » & agant inipfos
demones ?

S, Thoquaft. 115, art. 3. 4. & 5o

I. Reticulo tertio qugrit, vtrum corpos
ra cocleftia fint caufa rerum, qua
fiunt in inferioribus.

Refponder affirmatiué. Probat primo
auétoritate Auaguftini, & Dionyfij . S. Augua-
fhinus enim lib. 3. de Trinit. cap. 4. dicit: Cors
pora craffiora, & inferiora per fubriliora, & inferios
raquodam ovdine veguntur : & Dionyl, cap. 4. de
diumnis nominibus dicit , quod lumen_ Solis ad
generarronem [enfibilium corporum cenfere, & ad
wvitam ipfam mounet , & nurry ; & auget , &
perficit .

2. Rrobat fecundo ratione . Maultitado
enim procedit ab vnitate: fed immobile vno
modo fe habet , mobile autem fe habet pluri-
bus maodis , ac proinde immobile fe habet ad
mobile,ficut vaum ad plura; ergo omais mo-
tusprocedit tandem ab aliquo immobili , vt
criam Ariftoteles docet 8. phyfic. t.45.& 12+
meraph. t.29. crgo ex corporibus , que magis
funt immobilia funt caulg magis mobilium :
fed corpora ceeleftia, cam (intmobilia folum
localiter , funt magisimmobilia , quam cot-
pora inferiora , quz non {olum funt mobilia
localiter, fed etiam motibus altecationis , ge-
nerationis &c. ergo corpora ceeleftia per fui
motum localem , & vaiftormem caufant om-
nes motus varios , & difformes corporumin-
feriorum . Videri poffunt qua de hoc pun-
Qo dixiin philofophia ib. 4. in tra&. de cz-
lo, quet.s. & 9. in quibusiexaminaui, virum
celum agar in inferiora perlumen, & in=-
fluentias , & vtrum motus celeftis {it pri=
mus motus , & caufa coeterorum mo-
tunm?

3+ Queritur primo, in quo fenfu Da-
mafc. lib. 2, de fide cap. 7. dicat: Nos antem
dicimus , quod ipfa nimirum corpora czleftia ,
non [unt canfa alicuins eoruns ; qua corrumpuniuy »
figna autem f(unt magis imbrium 5 & acris tranfmu=
tatonis . g

Refpondet Sanétus Thomas in refponfl
ad 1. quad quia illi , qui afferebant cor-
pora czleftia cffe Dcos, putabant illa cffes

primas




808

primas caufas generatiohum , corruptionum,
& aliorum cffetuum inferiorum , Damafce-
nus hoc negat : at nen inficiatur corpotra ¢~
leltia effe caufas (ecundas inferiorum .

4. Queritur fecondo; quare ad generanda
inferiora non {ufficiant ageatia inferiora pre-
fertim contraria, nimirum , calida, & frigida,
guaha funt elementa?

Refpondet in refp.ad 2. quod {i inferio®a
differrent folum per hoc, quod effent calida,
vel frigida , qualitares adtine clementorum
futficerent ad generationes inferiorum. Sed
quia calor, frigus, alizque qualitates actiue
elementorum font folum difpofitiones ad
formas fubftantiales corporum , materia au-
tem non- {uflicit ad agendum , ideo vlera ca-
lorem, frigus &c¢. poneadum eft aliud princi=
pinm actinum formarum fubftantialinm . Et
quidem Platoanici pofuerunt ideasyfen formas
feparatas, per quaram participationem infe-
riora confequercntur formas fubtansialcs.
Sed contra hane fententiam eff;namidez po=-
nuntur immobiles, ac femper eodemn modo
{e habent: fed idem: eodem modo fe habens
femper facit idem: ergo ide® non poffunt efle
calil® varictatis generationum , & corruptio-
num. ldeo Ariftoteles lib. 2. de Generat.
1ext, $6. & fequentibus docet prater princi
pirm immobile ponendum effe aliquod pria-
cipium adtinwm mobile ; quod: per (uam ab-
fentiamy, 8¢ prafentiam caufer varictatem
& viciflitudinem gencrarionum , quod prin-
cipiumy mobile ell corpus caelefte; vt €x pro-
feflo explicanimus ia philofophiain Traék.de
caelo,quedltio. ldee quidquid in his inferiori-
bus generar, & mouet ad [peciem ., gperatur
vt in{krumentum: cot porss caelefbis , inxea tl-
lud Arift. 2, phyfic. tex.25. & 26. Sol , & homo
generant hominem. Haec autenm magis explicaui
mus in philofephia tum locis citagis; .tiim in
lib.de Gener. qualt: 21. & 22. examinantes ,
werony, & quorpacto-accidentia fint infiru-
mentain produitione fubfantiz ; & vtrum
corpora coelefhia, fuir inftrumenta Intelligen-
tiatum moucatum: s

ss - Quearitur tertio,; quo padtocum agens
producat {ibi imile , corporaceeieftia, gquz
non funt fimilia corporibus iferieribus, nec
cym illis conueniune in qualitatibus altecati-
uis caloris, frigoris &c. fintcauflz predudiuze
corporum inferioriim: .

Relpondet Sancus Thomas in refpiad 3.
corpora coeleftia efic imilia corporibus infe=
rioribus, non fimilicudine fpeciers '8 vninos=
¢¢ , {ed zquinoce, in quantum fua vniuerfas
iiwirtyre dontinent in fe quidguid jn‘inferio-
Tibiis gengratyr, fecpndum: quem moedum di-
cimus ctionr gmnia effe Deo ffmilia s

6y Oppenivin cx Augufkiollibs 5. de Gi
Wik, Capy 6y nihil magis eft corporenm , quam
cortporis fexus : crgo feaus deberet caunfarid
corporibus ceeletibus ¢ fed noa caufatur 4
carporibus cegleftibus , vt patet ex'eo , quod
duorum gemincram. {ub ynacenftellatione

De aftione corporumcceleftium.

natorum vnus &t mafculus, alter famioa:
€rgo .

Refpondet San@tus Thomas ¥n relp.ad 4.
eafdem conftellationes caufare diuetfos cffe-
Gus iuxra diverfam difpofitionem maten :
fed aliguando vna pars materiz et fufficicn.
ter difpofita ad malenlum ; alia pars ad fami-
pam: ergo ex vna partc matcriz generatut
malfculus, ex alia generatur femina. Hinc
Auguftinus lib. 5. de Ciait. cap. 6. impugnat
diuinationem per aftra: figuidem effectus ¢o-
ftellationum variantur in corporibus propter
diverfam difpofitionem materi® & ergo €x
conftellationibus non: pefiant certd dininari
cffe®us eriamy maturales  conftellationum ,
puta vtram fit nafciturus mafeulus , vel fe-
mina .

7. Articulo quarto querit, vtrim corpo=
ra ceeleftia fint caufz adtuum humanorum.

Refpondet ; quod poflunt indiree ,; &
per accidens ; non autem dircéte ; & per ftj-’
caufare actus humanos , -ideogne Damafc.
lib. 2. de Fide cap. 7. dicit, quod corpora ces-
leftia humanorum a&uum negiaquam: {uat
caufa. Ratio eft, quia corpora non poflunt
direté agere in fubltantias fpirituales , ;qualis
eft anima rarionalis. Do&rinam huius articin
liiexplicaui in philofophiain:Tractatu de cce-
lo.qu.8.conclufiz.ac 3.8 4. argumento; & ins
corum refponfion:bus.

8. . Articulo quinto quarit; vtriun corpo-
ra ceeleftia poflint agete in demones?

Refpondet circadzmones fuifle tres pres
cipuas opiniones. Prima querundam:peripa-
teticornm, qui dixerunt demoncs non.efic,
nec¢ aliquid operari ; fed ca, rquei tribuuncur
demonibus, fierl per artem necromanticam ,
virtate'cotperum coeleftium. luxm hanc opi-
nien& Porphirius relacus abAugnftinoelib.1o.
de Ciuitate caps ri. dixit. Enam obferuatis in
Celi conuetfione motibus [ydernm fabricari interra
ab hominibus poteftates idoneas wvarys effeéfibus exe=
quendis' .

9« | Reijcitur hzc opinio , que manifefté
eftfalfa. Conftat enim experientiamulta pee
demoncs fieri; ad qua faciendd non fufliceret
viftus corporum ceeleftiom, vrcam: arreptis
ti}, fet energumeni loquuntur linguaignots,
cam recitant verius,& audtoritates, quas nun-
duam fciuerant , cuqy Decromanncrfaciunt,
vedlatuz loguantur, moucantus e,

10.  S¢cunda opimo eft Platonicoram’,
qdiconuidti his experientijs docuerunt ‘dari
demoenes), fedafferuerunc illos non efie: fub-
ftantias (piritnales corporibus: carentes, fed
clzanimalia corpere acrea; animo pafling, vt
cxiftimauit Apuleins gelatus ab: Auguftino
lib.8. de Ciuit. cap.16. luxta hanc opinionchy
dicendam effer;; guod ficut corporacoeleftia

affunt agiére in' animas rarionaley ;. non qui~
demydicecté’, & per fe; fedandivecte > & per
aeeidens,vr e xplicatwm et num:7. fic poflunt
agerein (piriras demonun , now ditectéy fed

loluny indireté, altesando conwmi corpora:

acrea

St

oy

-y




S

)

o

Liber IV.O;limﬁio CCLXXXVIIL. so 9

agica; led quia cum San&to Thoma quaft.sy.
at, 2. diximus fupra quaft. 129. Angelos , &
dxmoncs effe penitus immateriales, & corpo-
EC carentes , confequenter dicendum eft cors
pora ceeleftia, ne indire@é quideni poflc age=
rein dzmones,vtpote carentes potentijs core
porcis , & organicis .

11. .Dices:{ficorporaelementaria,vel coe-
leftia ne indire@¢ quidem poffunt agere in»
dzmones, quare demones attrahuntur , vel
arcentir quibufdam herbis, verbis, lapidibus,
figurationibus &c. vt docet Porphiriusapud
Auguftinum lib. 10. de Ciuit.cap. z1.? Prate-
rea quare Magi, fett Necromantici ad dzma-
nes inuocandos obferuant certas conftellatio-
nes ; Lunatici vexanturd demonibus fecun-
dum certa quedam incrementa Lunz, vt pa-
tet Marth.4.8& 17.3

‘12. Refpondet apud San&tum Thomamo
hocart. §- ia refponf. ad{ argumenta Augufti-
nus lib.12, de Ciuit. cap. 6. quod demones alfi-
cixntuy per varid genera lapidum , berbarum. ligno-
gnm y animalium , non vt animalia cibis, fed vt [pi-

witus fignis, in quantum [cilicet hac eis exhibensur in -

igitur vlla corpora elementaria, vel coeleftia
habent vilam vim a&inam in dzmones, licet
illi ex quodam pacto tacito, vel expreffo,dum
in fignum diuini honoris , quedam corporas
exhibentur, liberé excreeant quafdam opera-
tiones . Damones i Magis innocati {ub certis
conftellationibus veniunt,& faciunt quafdam
aftiones propter duo: primo vt inducant in.
errorem > quod in (tellis eft aliquod numen
fecundo quia fubcertis conftellationibus ma-
teria corporalis eft magis difpofita ad recipicne
das adtiones , quas demones debent circa ta-
lem materiam exercerc . Ex proportionalibus
rationibus vexant lunaticos in {incrementis
Lunz, primo vt infament creaturam Dei, vt
docent D. Hieronymus, & Chryfoftomus ;
fecundo quia cerebrum’, quod eft humidiffi-
ma pars Animalis , vt docet Ariltoteles, ma-
ximé (ubiacet operationi Luna,quz domina-
tur rebus humidis, ideoque ia incrementis
Lung cft magis difpofitum ad recipiendas ope-
gationes , quibus demones turbant hominis
phantafiam .

QVAESTIO CCLXXXVIIL

Virum corpora celeftia imsponant neceffis
tatews bis > que corum actiens
[ubdnniur 2

fignum disini bonovis 5 euins ipfi funt cupidi . Non

8. Thom. quafts 115, art, 6.

1 Rticulo fexto qurit, vtrim corpora

A ceeleftia imponant neceflitatem his ,
quz corum aétioni {ubduntut ¢

Refpondet,quod fi inteilectus, & volun-

7as effent potentiz organic ; aC COrPoICIS Or=

ganis alligate, vi'quidam docuerunt,affcren-
tes intclleGum efle quemdam fenfum, cx ne-
eeflitare fequeretur quod corpora ceeleftias
dire@té , & per feagerent in intelleCtum, &
voluntatem (fiquidem dire®¢,& per (e agunt
in omnia corpora) ac proinde eflent caufe
per fe cledtionum ; & aGtunm humanorum =
& quiaid , quod in inferioribus fit cx impref-
fione corporum cceleftium, fit naturaliter,
& non liberé, fequererur viterius , quod ho-
mo non libere , fed narurali inftin@u ageretur
ad fuas actiones, ficut cztera animalia, ins
quibus non funt nifi vires corporeis organis
alligata , ac proinde homo uon effet liberiar=
bitrij,fed haberet adtiones determinatas, ficat
& exterz res naturales : quz manifeié funt
falfa, & conuerfationi humanz contraria .
Cum ergo conftet intelle@um,& voluntatem
non ¢ffe atus organori corporeori , vt pros
batum et quaft.31. deanima, corpora ceele-
f¥ia non flint caufa per {c haumanorum a&tui,
nec illis neceffitarem imponunt . Hine fequis
tur, quod ficut homo per liberum arbitrium
potelt impedire in feipfo effeftus, ad quos
inclinarur d corporibus cagleftibus, fic poteft
illos impedire in alijs rebus, ad quas hominis
operatio potelt fe extenderc, puta poteft pet
agriculturam impedire, ne ager aliquis (iluc-
fecat &e,

2. Sed quia caufe naturalesnon habent
liberum arbitrium, quo poffint impedirc ape-
rationem corporum cceleftium,videtur,quod
faltem omanes effe@us caufarum naturalium »
cueniant ex neceffitate, vt docuerunt qui-
dam antiqui . Hanc opinionem reiicit Arifto-
teles lib. 6. Mectaph. tex, 5. quoad duo , quz
fupponuatur. Primo enim non cft veram.,
quod pofita quacumque caufa naturali,ine~
cefle (it effeGum pori: nam dantar aliqua
caufe naturales determinatz ad producendos
fuos effeétus , non femper, & neceflario, fed
plerumque, eo pato , quo homo generat ho=
minem , non femper; fed plerumque: ergo
non producunt fuos effe@us ex neceflitates .
Poteft refponderi tales caufas aliquando non
producere effectus fuos propter impedimen-
tum : fcd hocipfum impedimentum ponitur
neceffario : ergo cum impediangur,neceffarid
impediuntur, cum non impediuntur, neceffa-
rio non impediuntur, ac neceffario produ.
cunt fuum cffeGtum. Ided dicendum , quod
licet omne , quod et per fe, habeat caufam,
tamennon omace, quod cft per accidens, ha-
bet caufam , fed ficur quod eft per accidens ,
veré non cft vaum,fic veré non eft ens;ac ve-
ré non habet caufam : fed fxpé impedimen-
tum clt ens per accidens , cum fit concurfus
accidentalis pluriom rerim ;3 ergo fxpé im-
pedimentum non habet caufam , ex qua fe-
quatur ex neceflitate , & fic effeus impedi-
mEti nd fequitur ex neceflitate,ac nd e necef
farius, fed fortuitus,& cafualis refpectu caufa-
rum fecundarum, licet non fit fortuirus, &
catualis refped@n Deiyvt explicatum eft qu.17.

Kkkkk Phy-




810
Phyfic. de fortuna, & cafu . Ideo Ariftotclcs
lib. de fomno, & vigilia dicit , quod neqse eos
yum , qua in corporibus funt , fignorwm. celeflium 5

velut aquarum , & TEntoram s inconueniens eff muls
22 101 EHENITE

QVAESTIO CCLXXXIX.

Virum fatum fit aliquid exiflens in rebus
credsis immobile ¢ cus omnia
ﬁ.ﬂédﬂﬂmr ?

8. Thom, quefl. 116.ar1.1.2.3. O 4,

1. Via aliqui exiftimarunt dari fatum , ac

nihil alind el , quam difpofitio-

nem corporum ceeleftium, hoc cft
fyderum , idea Sané&ns Thomas dilp, 116.
agens de adtione corporum cogleftinm difpu-
tat etiam de fato . Quia rurfus 3 mualtis fato
tribuuntut omnes effectus fortuiti , & cafua-
les, agit fimul decafu, & fortuna, Sed quia
doftrinam huius quzfionis faris explicaui
quaflt,17, phylice, que cftde fortuna , cafm ,
& faiq, ideo nihil hic addendum.. :

QVASTIO CCXC.

Virams unus homo pofiis docere alium
bominems s ¢ etiam
Augelap ?

$.Th.qu.117.405 1.8 2.

Offiquam San&us Thomasegit de actios

ne creaturatum fpiritnalium , & cor=

poralium , tribus vitimis quaftionibus prima

partis, nimiram quaf. 117. 118. & 119, agit

e adtione hominis, qui compofitus eft ex

corpore, & anima rationali, qua eft {piri=
TS . '

2. Articulo igitur primo queft.117. quz=
rit, verum, & quomodo vaas homo poffit
docere alium hominem 2 ' ‘

Refpondet circa medum , quo vous ho-
mo docetalium , commuanicando: illi fciens
tiam , plures fuiffe {cntentias » Prima fuit
Auerrois, qui in Comm.lib.3.de anima tex. 5.
ytcum Sapdo Thoma qu, 76. ar. 2. diximus
quzlt 226. num. 5. docuit ipielletum poffi-
bilem, quo nimirnm home jntelligit, non.
muoltiplicar fecidum multiplicationem cot-
porum bumaporum , {ed effe vaicum om-
ninm hominam, & per confequens, quod
cnm vaus homo docer alium , docens non.s
caufar in difcente {cientiam numero diuers
fam , nec fpeciesintelligibiles numero diner-
fas, {ed communicat illieand& numero Icien-
giam, quam docens habet,2c monet illum ad
ita ordinanda phantafmata, vt per talem ordi-

De humanaa&ione docendi.

nationem anima difcentis fit difpofita ad rc-
&ae¢ melligendum , & -ad bené vtendum.s
fpceicbus inrelligibilibns 5 quas habuit ab ini-
110,

3. Hec opinio inaliguo et vera, inali
quo .eft falfa. Eft vera, in quantum aflerit
{cientiam magiftri, ac difcipulreflc candems
ex -partc obiedti ; fignidem cadem veritas fcis
tur & magiftro , & 4 difcipulo . ‘Arfalaeft; in
quantom aferit voum numero cficintelle=
&um poffibilem omnium hominum , aceaf
dem numero fpecics intelligibiles, ac fcien=
tias eflc in ommnibus hominibus» acdifferres
folum fecundum phantafmata, Vt enim {upra
queh, 226 num. 5. & quzft.2:1. pum. 7. &
in philofophia quef. 33. de anima ex San&to
Thoma hac 1. par. quzft. 76. art. 1. & qu.79-
art. 5. diximus, intellectus pofiibilis, & agens;
& confequenter {pecics intelligibiles multi-
plicantur fecundym multiplicationem corpo-
rum bumanorum.

4. Seccunda fententia fuit Platonis, & Pla-
tanicoram , qui ve cum Sanéte Thoma g. 34.
art, 3. & o diximus quat.239. num.10. &
guzt. 240,-nam. 1. docuecrunt fpegies intelli-
gibiles, & fcientias ab initio imprnmi animz
ab ideis, feu fpecicbus, & formisfeparatis pet
f¢ cxiltentibus.fed animam per vnionem cumi
gorporeimpediri, ne poflit liberg confideras
1¢ ea, quorum habet fpecies, Juxta hane fea-
teatiam difcipulus 4 magifro non addifcit
fcientiam de nouo , fed folum -excitatur ad
confiderandum ¢a , quorum haber {cientian,
acd{pecies,ac prainde addifeere nihil alind eft,
quam reminifci, Proportigualiter exiftima-
runt agentia naturalia cifponere folum acci-
dengaluer materiam ad formas , fornas vero
fubfantiales imprimi materiz ab ideis -
5. Reijcitur hec opinto - Supponit enlim
intclletam anime ab initio habere natnrali-
ter fpeciésintelligibiles impreilas ab ideis: fed
vt cum Ariftotelelib, 2, de anima tex. 34. dixi-
mus quzft.239. num.11. intellectus humanus
naturalitér non habet vllas fpecies intelligibi-
les , fed it ficut tabularafa, in qua pihil eft
feriptum , & paulatim de noup acquirit (pe-
cies intelligibiles obiectorum , & conflituitur
velut tabula, vel liber, in quo multa funt [cri-
pta: ergo &c, Vide San&tum Thomain qu.84.
at, 3.

6. Dicendum igitar, quod docens canfat
fcientiam in addifcente, reducendo illomo
de potentia in aGtum , v, dicitur 8. phyfic.
tex. 32,

7. Vrtexplicetur , & probetur conclufio ,
{upponendum primo , quod ex effe@tibus,qui
funt 4 principio exterioti,quidam folum funt
ab exterioti principio,acnd pofsiit effe a prin-
cipio interiori ; quidam autem ita funt 4 prin.
cipio exteriort, ‘vt poffint weriam aliquando
effc 4 principio interiori. Ex. gr. formado-
mus, aut templi jta e ab arre; tanguam ab
exteriori principio, vt nunquam poffit cffes
d principio interiori. At fanifas,licct aiiqciil:z f~

: 0

L

S

J




i,
}

Liber IV. Quzftio CCXC.

do (itab acte medicandi, tanquam 4. pringis
P10 cxicriori , tamen potelt ctiam efle abip-

fa narura animalis, non concurrente arte me:
dici .

8. Supponendum fecundo, quod circas
{anitatemy aliofque effeus, qui poffant efies
tum ab artey tanquam & priacipio exterioris
T d natara tapquam 4 principio interioris
duo funt atcendenda. Primum eft, quod ars
in fua operatione imitatur paturam . Sicut
enim natara finat zgrotum, alterando, dige-
rendo, & extrahendo materiam, puta humo-
res<canfanics morbum, ita & ars. Secundum
efl; quod principinm exterius operatur, non
ficut agens principale;fed ficut adinuans prin-
cipium interias , quod eft agens principales,
confortando ipfum , & muniftrando ipfi'in-
ftrumenta, & auxilia,quibus natura vtatur ad
effedtum producendum. Ex.gr. medicus, qui
elt principium extrin(ecum f{aaitatis , confor-
tat naturam ; & adhiber ¢i cibos, & medica-
menta, quibus principivm intrinfecum ; hac
clt narura, vearur ad cfficiendam (anitatem.

9. Supponendum tertio [(cientiam poffes
acquiri s & caufari rim 4 principio inreriori,
tum 4 principio exteriori. Acquiritar 4 prin-
cipio interiori ; cum acquiritur per inuentio-
nem, Vi cum quis . nullo difcente  inucait
demonitrationem alicuius veriratis; qua con-
ftiruitur jlfam fciens . Acquiritur'd principio
exteriori, cum quis (Cientiam aliquam addi-
{cit & magiftro,. Scd cxplicandum; quo pacto
fcientia a principio iateriori acquiratar per
inuentionem.

to. Vridexplicetur, fupponendum quar-
to,quod vnufquifgue habst natutalicer prine
cipium fcicatiz, hoc et lamen ndturale in-
telleétus, par quod cognolcit aliqua principia
vniuct(alia per f¢ nora omainm fcientiarum ,
puta quod rotwm eft maius fia partes quod  non
" poteft tdem firnl effe, & non effe &ren Cum autem
principia ifta per fc nota applicat aliquibus
paccicularibus s quorum memoriam, vel ex-
perimentum accipit per fenfum,ex principijs
vniuerfalibus , tanquam ex maiori; & ¢x pat-
ticularibus, tanqnam ex minoti iam 0oOLis s
infert conclufionem antea ignotam, proce:
dens cx notis ad ignota . Quia ergo ats imita»
rarnaturam,’ vt diximus aum: 6. in fecundo
fuppofito , docens ex his' s quz difcipulus
ante nouerat , dacit eum in cogniionem ¢o-
tum , quz ignerabat; idcoque Ariftoteles 1
pofter. tex. 1. dicit, quod omnis do¢trina , &
omnts difciplina ex praexiitente fit cogaitio«
ne.

11. Si verd quaratur, quo pa&o docens
ex precognitis & difcipulo poffit illum duccre
ad cognitionem ignotorus, dicendum,quod
potcft ducere duplicitér . Primo poteft illi
proponcre propofitiones aliquas minus yni-
ucrfales, quarum veritatem €x prEcogoitis
potelt difcipulys cognofcere, & fic paulatim
difcipulum ducere ad cognitionem veritatis
anteailli ignotz, vel patctt illi proponere alis

811

qua exempla fenfibilia , vel fimilia, y;l oppo-+
fita;per quz manuducatur ad cognitioncis
veritatis, ignote . Secundo poteft confortare
intelleum addifcentis, proponendo difcipu=
lo principiorum ; & veritatum jam notarum
ordinem ad veritates ignotas, quem ordinem
difcipulus per fuam virtutem collativam, &
compatativam non poflerex fe deprehendere,
ac proinde non poffet'conclufiones ex princi-
piis inferres Propencre veritates ante Notas,
ficillas combinando s vt appareat ex illis fe-
qui veritates antc ignotas , cft, conclufiones
demonitrare , & per demonftrationem caufa-
re feientiam conclufionum , ideoque Arifto-
teles 1- Pofter. tex, s. dicit , quod demonftra-

.tio eft [yllogifmus faciens [cive . Patet ex his

vonum hominem pofle docere alium , 8 cx«
plicatum e, quo pacto pofiit docere . Yide-
ri poffunt , quz de hoc pundo dixi quaft. 66,
logicz , & qua dixi fupra quzil. 193, agens
de illuminatione,qua vaus Angelus docet al-
terume.

2. Quaritur primo , in quo fenfu docere
fit proprium Dei;iuxta illud Chrifti Matth.
23. Nolite wocari Rabbi. ¥nus eft enim magifier
wefler : que verba glofa explicans dicit: nedi=
winum honorem hominibus tribuatis?

Refpondeos quod ficat eum quis fanas
tur, natura eft priacipalis canfa faaitatis , me-
dicus autem folum adhiber extcrius miniftcs
rium, quo naturam adiunat, (iccam quis ad~
difcit, lumen intelleGtuale eft principalis cau-
fa {cientiz , homo autem docens s adhibendo
exterius minifterinm , adinuat lumen intelle-
étnale: fed Deus ficat dat, & conferuat natu-
ram, que elt principalis canfa fanitatis, fic
dat, & conferuat in homine lumen intellé-
Quale, quod et caula {cientiz : ergo Deus eft
prima, & principalifliima; caufa {anitatis, &
feientiz, ideoque ficut pfal.101: de Deo dicie
tur , qui fanat omnes infirmitates tuas , {ic pfal. 93.
dicitur, qui decet borsineni fcientiam « Efle igitur
magiltramydando, & conféruando in homis
ne, & Angelolumen intelle@uale, ¢t pro-
prium Dei .

13. Quzritur {ecundo, vtrim cum do-
cens , per {cieatiam, quam haber , caufatin
altero fimilem fcientiat,agat per faam [cien-
riam, tanqouam per qualitatem a&iuam, &
productivam fimilis fcientiz , co padto, quo
cum gahidum calefacir, agic per calorem,tan-
quam per qualitazem activam, & produdis
uam caloris fimilis . ;

Relpondeo negatiné . Nam qui dacet
alterum non communicat alteri {cientiam
per modum agentis naturalis, fed agit per
{cientiam. , tanquam per principium; quo dis
rigitur ad proponendas alteri veritates anrea
notas ita ordinaté , vt ex ijs manuducarur ad
inferendas , & cognofcendas alias veritates
antea non notas. Malé igitur Aucrroes ex no-
ftra fententia infere (equi fcientiam effe qua-
litatem a&inam Gmilis fcientiz, ficut calor
cft qualitas a@tina fimilis caloris . Magiftee

Kkkkk 3z €1go




312
ergo docendo, non caufat in dilcipulo lumen
mtelle@uale, nec diréété caufae fpecicsintel~
ligibiles, fed loquendo, propenitiilli *res no=
tas in vniuerfali, & fubquadam confufione »
ex quibus manuducimur ad ‘eafdemi cogno-
icendas diftin@¢ , ¢ in particulari. Vide di.
&a quaft.66. logice inirefpsad 6.

14 Articulo fecando querit , viriim ho-
mines: poflint docere Angelos

Refponder, quod de rebus diuinis ab ho-
minibus Angeli nnnguam illuminantur, co~
gitationes ramen , & {ecreta fuorum cordinm
homines Angclis per modumiecutionis ma-
nifeftare poflunt, qua fecreta cordiam fcires
Dei folius efts vt cum codem S. Thoma g-5 5«
art. 4. diximus.quallsisss

15. Probat:ipam exdi&is quat.194. cum
Sanéto Thoma quelt.107.art. 2.inferiores An.
geli loqui quidem poflunt.fuperioribus An-
gelis » manifeltando eis {uas cogitationes, ac
1ua feereta, (ed de rebus diuinis (uperiores ab
inferioribus nunquam illuminantur , aut do=
centur : fed fupremi homines in natura {funt
inferiores etiam iufimis Amgelis , iuxta illad
Chrifti Match. 11 Inter natos mnlierum nop fur-
vexit maior loanne Baptifia s fed qui minor efl in re-
gno ceelovwm , maior eff illot ergo . Ideo Diony-
fius caps 4. de divinis nominibus dicit , quod
omnes dining illuminationes deferuntur ad homines ,
mediantibus Angelis s-.ex quo fequitur, quod
non deferuntur ad Angelos, mediantibas ho-
minibus.,

16.  Opponitur. illud Apoftoli, ad Eph: 3.
Ftinnotefeat principibuss & poteflatibys, in coles
Bibus per Ecelcfiam multiformis [apicntia Deit et=
go_per predicationem -Pauli innotnit Eccle-
fiz coeletti » hoc eft Angelis, multiformis {as
pientia Dei. Hic locus Apoftoli examinatus
it 4 nobis ex profeflo quaft- 157. num.19. &
fequentibus , ideoque nihil hic cft adden-
dum .

17. . Addit San@us Thomas, quod dum..
aliqui homines , puta Apoftoli , dicuntur in-
firui immediateé 4 Verbo Dei , iuxta illud
Pauli ad Hebt. 1. nouiimé diebus iftis locutus eft
nobis in filio,non intelligitar , quod fint inftru-
&ia Verbo Deiimmediaté fecundum dini-
nitatem , fed fecundum hymanitatem .

QVZASTIO CCXCL

Viram homo per virtutem anime poffit mutare
materiam 5 ¢ anima hsmana [eparata
polfit corpora mouere faliem
localiter ?

S. T hom. qugfle117. art.3.07 e

1. ARticqu tertio quarit, vtrum homo
$ per virtutem anima poflit corpora-
ichn materiam immntare ?

2, Relponder,quod anima fua virtuge na-

Deaétione animz humanz in'cor pora.

turali non poteft immutare materiam corpo-
ralem s 'hifil mediantibiis gliquibus corpori-
bus; putanion: potéft cotpora calefacere , nii
mediante igne, vel alio corpote formaliter;
aue virmualiter calido. hih

3. “Probatur : -nam ‘vt cutn$anGo The-
ma quadt. 110/ arts 2. diximus uzl. 207, ma-
tcria corporalis ndn immutaror immediaté
ad formam ', nifi vel ab agente compofiro ex
materia ; & forma, vel 4 Deo’; qui ‘continet
eminentér materiam » & formatm ; vt catifa
primoxrdialis vriufque; ideoque Angeli non
poffunt materiam corporalem immutare ad
formam , nifi applicando corporalia agentia
ad cffetus aliques producendos’; puta non-
poffunt €orpora calefacere s nifi - applicando
ignem , vel aliud corpus calefadtinvum & ergo
multo minus anima rationalis, qua et infe-
rior Angelis,poteft naturalitér immutare ma-
teriam corporalem ad formam, nifi median-
tibus aliquibus corporibus. ldeo Anguftinus
lib. 3. de Trinit. cap. 8, dicir ; quod matcria..
corporalis foli Deo obedit ad nutum , figui-
dem folus Deus per fuam voluntatem porelt
matetiam cotporalem immutare ad quamli=
bet formam . Dum ergo Gregorius lib. 2.dia-
log. cap.30. dicit, quod faniti miracnlaaliquan-
do ex prece faciunt, aliguando ex poteflate, ficut Pe=
trus, qui T abitams mortuam prece [ufcitanit , Ana=
niamy € Saphiram mentientes morti increpands tra=
didit ; fignificar fanfos miracula materiz im-
miutativa facere,non poteftate , ac virtute na-
turali , fed poteftate , ac virtute fupernaturali
gratiz, ideoque ibidem dicit : Qui Filyj Dei
ex poteflate funt, quid mirum [i figna facere ex pore-
ftate waleant ? fcd poteftas, qua fandti poflunt
fieri filij Dei, eft fupernaturalis : ergo etiam.
poteftas , qua fanét poffunt ficere miracula,
& imymutare materiam corporalem,eft fuper.
natutalis .

4 -Quzres primo, fi anima nou poteft
immediaté immutare corpora, quznam cft
caula falcinationis, qua aliqui folo afpectu
fafcinant alios , ac prefertim pueros, de qua
fafcinatione loquitur Glofla fuper illnd ad
Galat. 3. Dufs wos fafcinaxit® dicens , guod
quidam habent oculos wreutes » qui folo afpelin infi-
ciunt alios , Cr maximé pueros .

Refpondet Sané&tusThomas in refp.ad 2.
Auicennam docuifle , quod materia. corparalis
nataeft obedire fpirituali fubflantic magis, quam
contrarifs agentibus in natuya; €r-ideo quando avime
fuerit fortis in fua imaginatione , corporalis matevia
immutatur [eoundum eam, & hanc dicit ¢ffe caufams
oculi fafcinantis . Sed quia h@c opinio repugnat
dodtrina tradite, guod nimirum materia cor-
poralis foli Deo obeditad nutum, dicendum
cumSan&o Thoma . quod ex fotti , & vehe-
menti imaginatione anima immautantur ipi-
ritus corpotisanima vniti, ac prafertim hae
immutatie fit in oculis, ad quoﬂuhulio;cs
{piritus perueniunt . Oculi per (piritus infe-
¢tos inficiuntaerem continuum vique ad {pa-
tinm determinatum , ideoque fpecula valden

I a

S .




i
A
A
A
!

- Liber IV. Quaftio CCXCL

pura contrahunt quamdam impuritatem cx
alpedtu mulieris mealtruatz, vt notat Arifto-
teles lib. de fomao , & vigilia, cap, 3. Cum
igreur aliqua anima fuerit vebementer commota ad
malitiam . [icit maximé i vetalabus contingic , effi-
citur fecundum wodum pradiFum afpelins eius vene-
nofiis y & noxius , . maximé pueris , qui habent
corpus tenerum s @ de facili receptivum impreffionis.
Poffibile eft etiam; quod ex De1 peymiffione, vel etiam
ex aliquo fato occult s cooperetnr ad boc maligniias
datmonum; cum quibus vetulg fortilege commerciugs
habent .

¢ Quates fecundo ; nonne anima rationa-
lis poteft per apprehenfionem immuzare , &
alterare proprium corpus, cui vaitur vt for-
ma!

Refpondeo affirmatiug , ve patet ¢x co,
guod iralzentes calefiunt, & rubeftunt, ti-
mentes frigefiung ,& pallefcunt, & alignando
ita alterantur , vt agrotent, & moriantur.
Ratio effy quia vt cum Sanéto Thoma qu.8 1.
art. 2. diximus quaeft. 236, appetitus fenfitious
clt adlus organi corporei : ergo cum. appeti-
tus {enfitiuus immutatur exapprehenfiones
rationis, fir aliqua immutatio etiam. 10 Orga-
Do corporall, ideoque cum guis irafcitue, ca-
lefit , cums tiniet , frigefit, Ar ad muranda.
corpora nen viita anima ,.non fufficit appre-
hentio anima , nifi mediante mutatione pro-
prij corporis .

6. Acrticulo quarto querit, virum anima
rationalis [eparata poflit corpora faltem loca-
liter mouere?

Reéfpondet negating, ac docet , quod
nullum cerpus obedit anime feparate ad motim lo-
calem , quantum ¢ft ex virtute fus nature , fupra
quam poteft aliquid ei conferri wirture diwina . Pro-
batur : nam cum anima rationalis eft vaita
corpoti , Bon mouct immediaré, & ad nutum
aliud corpus , quam guod ‘ab ipfa elt anima-
tum, &viuificatum > 1deogue manuny, aut
pedem , aut alind eyembruay abiciffun nons
potelt ouere immediaré » fed folim medio
corpore (ibi virito: fed anima icparata nuilum
corpus aniimat, ac viuificat: ergo anima fcpa-
rata nullum corpus poreft naruraliter mouc=
re- Ideo Ariftoteles 2. de anima tex-26. dicit,
quod anina non potelt moucre guodeungic
corpus, fed folummodo proprium.

7 . Quares,quarc Angeli poffunt,cum vo-
lucrint localiter mouere corpora , ideoques
materia corporalis dicitur ad nutum obedire
Angelis, anima autem feparata , licet fic fub-
ftantia fpiritualis,ficur Angeli;non poflitcum
voluerit,mouere corpora ,

Refpoudet Sandus Thomas in refp.ad
1. rationem ¢ffc, quia Angeli non funt forma
vilius corporis, ideoque habent virtutems
nfotinam non detecminatam, a¢ relirictam
ad hoc potius corpus , quaay illud; ac proin-
de poflunt moucte omnia corpera, At anima
rarionalis eft forma corporis , ac proinde ha-
bet virtatem metinam determinatam-ad mo-*
pendum corpas; LUl v pilas,ac mouere nequit

813

vllum corpus feparacum . s

g Quia vero in itinerario Clementis Nice-
tas narrat Perro, quod Simon magus anima
cuivfdam pueri & fe interfecti vicbatur ad
magicas operatioues , qu ficbant cum
motu aliguorum corpotum;San&us Thomas
ad 2. tefpondet ex Apguftino Lib. 10. de Ciu.
cap.11.& cx Chryfotomo hom. 29.in Matth.
quod frequenter demones [imulant fe effe animas
morrsorum ad confernandum pentilium ervovem , qui
boc credebant, & ideo credibile efi, guod Simow ma-
gus illudebatur a5 aliquo demone,qui fimulabat [c cffe
animam pueris quem ipfe occiderat .

QVASTIO CCLXXXXIL

Viram anima [enfiting s & etiam intellefdina
traducatay cum (Cwmine 5 7 0MRALS ANLTL
intelleiing fuerint fimul creara?

8. Tho. qusfi-118. arta1.2. 3+

1e Agir demnm $.Thomas de adtione, qua
vaus homo cuam {cmine traducituc
e1 alio quoad animam s vel quoad corpus.
Acricnlo igitur primo.querit, Viram animaa
fenfitina ia gencratione traducatur, cum fe-
mine, vel potius 4 Deo fiat per creatione .
1 - Refpondet quotdam. exiftimare anwias.
fenfitivas bratorum animalivin a Deo creati,
Hzc opinio poffet admitti, {i amma lentiti
uz brutorum animalium per fe fubfitterent,
& haberent per feefle; & operaiionem . Nam
quod per {eeft; & operatur ; per fe fits (ud res
fubfiftens , & fimplex non poreft fieri, mfid
Deo per creationem ek nihilo: ergo. Sed quia
viex Sandto Thoma qua.75. art. 3. diXimus
qualt. 223. anima fenfiting brurorum ani-
malium non per fe fubfittunt,, nec per (¢ ope-
rantur , fed dicuntur efle, inguanrum coi-
pofita fubfitentia per cas funt, proporticnas
liter non per fe fiunt, fed compofita fubfitiens
tia per eas fiunt, vt magisexplican) qua {t. 108
phyficz: fed gencrans deber cfic frmulc genls
tori: ergo naturaliter apime fenfirine, ac om-
nes torme non (abfitentes produsuntur b
aliquibus agentibys corporcis tranbmutantis
busmateria de potenna in aftum , & educens
tibus formas ex poteniia matetig pet aliquam
virtutem corpoream, qua in cis ¢l AnimE
porro viueanum produci {oient per femen .
Ratic eft, quia agens quo cft poientius ; €
potelt diffundere (uam adtionem in magis di-
fiAns , ideéoque corpus quo cft calidius, co Iy
motius diffundit fuum calorenifed vorporas
viucntia vtpoié perfetiora funt potenliords
corporibus non vineetibus 1 c1gocorporas
viucntia difundunt fuam a@ionem in niagis
diftans, quam corpora non viuenria: fed gua
producunt: (ibi fimile non folam per feipia,
fed etiam per alignod wedidm , cuicomas-
nicatui virtns ageutis priscipalis; difundnnc
Kkkkk~3 fuam




814

fuam a&tionem ad magis diftans, qudm quz
predacunt fibi fimile folam per (e ipfa: ergo
licet corpora non vinentia producant fibi {i-
mile folam per fe ipfa, corpora viuentia pro-
ducunt fibi fimile non folim per fe ipfa, fed
etiam per medium , cui communicant (nam
virtutem , quod medium vocatur (emens .
Viuentia ergo per actionem fc nutriendi , &
augendi prodacunt per feipfa fibi fimile, par-
tes nimirum carninm , & oflium fimiles alijs
partibus ; per altionem autem generandi pro-
ducunt fibi fimile per medium, hoceft per
femen : ac bruta animalia producunt animas
fenfitivas per femen , qua proinde dicuntur
traduci , ac derivari fimul cum femineg , ad
quodfemen tanquam ad inftrumentum déri-
natur virtas adtina ab anima animalis,ac plan-
te, tanquam ab agente priacipali . Sicurau-
tem nihil refere dicere , quod aliquid mouca-
tur ab inftrumento , ac quod moucatur ab
agente principali, puta quod moucatur ab
homine , vel & manu hominis, fic nihil refert
dicere, quod animz brntorum animalium,&
plantarum deriucnrur ab anima gencrantis ,
vel 4 virtute feminis deriuataab anima gene-
rantis . Quia verd inftrumentum virtute cau-
fz pnncipalis poteft caufare effe@um perfes
¢tiorem [e, ideo poientia generativa, qua cft
in femine animalis, & recenfetur inter potens
rias vegetatings , virtute anima (enfiriux pos
relt caufare anipiam fenfitivam . Ex propor-
tionali ratione licet femen non fir animatuem)
ramen quia continet virtutem anime fumdat
tam, & recepram in fpiritu,qui ett in femine
porelt caufare corpus animatum . Quia rif-
fus in tali fpirita clt etiam quidam calor ex
virtute celeftium corporum, quorm virtus
¢ agentia inferiora agunt-ad fpeciem, VI
cum Sanéte Thoma quaft 115, artyz, ad =
diximus quall. 287, nunn 4. idco 2. phyfic.
1eX. 26. dicitur, quod bomo gexcrat bominems
& Sol . Calor autem ¢lementaris fe habetine
firnmentaliter ad virtutem anima,fout etiam
ad virtutem nutritivam , vt dicitur 2. de ani-
ma, tex. 50. & 2. de partibus animalivms ,
cap:3.

*  Quarityr, vtrum principium a@inum.
anime fenfitiuz » quod ¢ft in femine , rema-
neat in animali iam generato , vel nen rema-
neat?

Refpondeo cx dodlrina San@i Thoma
inrelp. ad 4. quod non remanet . Vt hoc ex-
plicetur , notandum primo ex Ariftot. lib. 1.
de Generat. anim. cap. 2. & 20. quod virtus
actina eft in femine maris, materia antem, ¢x
qua generacur foetus,elt illud, quod miniftra-
turd feemina.

3 Notandum fecundo quod in materia,quz
miniftratur 4 foemina, ablinitio eft anima ve-
getanua, non quidem in adtu lecundo ;cum.s
actu non vegetetur, fed in aitu primo, cums
poflit vegerari, €0 pado ; quo in dermicnii-

bos anima fenfitiva efft folam in a&u primo,°

noa autem in adu fecundo , cum dormicn-

De creatione anima rationalss

te s'atu non fentiant . ldco in materia mini
ftrata 4 foemina anima vegetatina eft quo-
dam modo dormicens,

4 Nortandum tertio.qnod materia illa tran{
mutatur ; & perficitur 4 femine maris, donec
perueniat ad actum animz fenfitiuz ; non ita,
vt jpfamet virtus feminis cuadat anima fenfi-
tina : ( alioquin idem eflet generans » & geni-
tum, & potius fieret quedam nutritio,S aug:
mentatio,quam generatio,vt Ariftoteles dicic
lib.t.de anima rex. 33. & 34.) fedita, vtin
materia {ubminiftrata 4 foemina producatur
anima fenfitiva .

5 Notandum quarto, quod poftquam per
virtutem principij adiui, hoc eft feminis viri-
lis, produéta e(t anima fenf(itiua in marerias
fubminiftrata 4 feemina, & inaliqua partes
principali geniti, puta in corde, tunc illa ani-
ma fenfitina ad complendum , perficicu-
duom; gngendum ; & formandum proprium.s
€Orpus ; incipit operari per motum nutritio-
nis, & augmentationis - Virtus autem a&iva,
ac generatiua,qu= crat in femine, non rema-
net amplius  fed euanclcit, diffoluto femine,
& euanelcente {pirity, quierat in femine. Nec
cft abfurdum ; qued virtus inftrumenralis or-
dinata ad aliquem efietum, habito effedu,&
fide, definar ; & enanclear; fed virtus altina
feminis ordinatur -ad mareriam animandam
anima feafiriva 3 ergo non eft inconueniens ,
quod delinar e, producta iam anima fenGri-
ua i ‘Mider poffunt que de animalivm ge-
nerationc ex femine dixi in Philof queit. 3.
acanknd.

6 -Articubofecundo guarit, vicranl criain
animainceletiva) - aerationalis canferur ex
femine?

Refpondet mégativé . Probat: pam im-
poflibile ¢t victutem ; que eft in-mareria, ex-
tendere fluam altion€ ad producendum effe-
dum immaterialem s fed'virtus feminis et in
materia: ergo impoflibile cft vitturem (cmi-
nisextendere fuam adionem ad producen-
dum effedtum immaterialem : fed anima -
tellectiva, qua el principium intelligeadi in
homine, rranfcendit materiam', & eft imma-
terialis ; habet enim operationem intelligen-
di, in qua non communicat corpus : crgo
impoflibile ¢ft virtutem femsinis exrenderes
fuam ationem ad producendam animamos
intellectiuam.ldeo Arittotelcs lib. 2. de gene-
rat. animak cap. ;. dicit . Relinguitur mtelleGns
folus deforis aduenive’; cum fcilicet non produ-
catur & generante materiali, fed 4 folo Deo .

7 Confirmatur fecundo : nam anima in-
telle@iua, cum habeat’ operationem vitalem
intelligendi independetitem & corpore , habet
etiam ¢fle independens 4 corpore, & materia,
ac proinde per fe fubfiftens, vt cam Sando
Thoma quel. 75. art. 2. diximus quait. 223,
crgo ctiam per fe eft, & fit , & cum fit (ub-
ftantia immaterialis non poteft fieri per gé-
nerationem , qua educatur ex poteatia mate-
tie,; fed debet ficri ex nihilo ui, & fubicéli,

ac

T N,

S




——

Sl

S L:..:.:I—_»—:i

e,

4
¥

LiberIV. Quaftio CCLXXXXIL. 815

ac proibde per creationem i Deo. Conclu-
dit San&us Thomas ; ponere ergo animam inicl=
lectunain a genevante caufari, nibileft alind » quan
ponere eam non [ubfiffentem o & per confequens cor=
Tampl eum corpore . Erideo bareticum eff dicere 5
quod animg intclleing traducatur cam femine .

8 Queritur primé, in guo fenfu Gen. 46.
dicatur « cantie animz , quz egreffie (unt de femore
facob, quadraginta fex..

Refpondeo cum Sanéto Thoma in refp.
ad 1. qued ¢o loce per fyncdochen famirut
Pars pro toto, hoc eft anima, que ¢ft pars ho-
minis, pro toto homine, ac fignificatur 45.
homiacs egreflos fuiffe de femore lacab per
€arnalenmy gencrationem .

9 Quazres fecundo : quandoquidem.s
cadem anima elt imul vegeratina , fenfitiua ,
& intellectiua, quo padto anima fenfitina ho-
minis potelt generari ex (emiac, anina aa-
tem intelledtiua non generari ex femine?

Relpondeo Sanétum Thomam 1a refp.
ad a.referre plures (ententias - Prima eft ali-
quorum, qui dixerunt operationcs vitales
embryonis, quibus nutritur, & augetur,non
procedere ab anima embryonis, fed ab anima
matris, vel d virtute formatiga feminis » 4=
citur heze opinio . Nam operationes vitales
debent procedere ab ipfo viuente, ac aon pol-
funt proced:re {olitm ab cxtrinfeco . Idco
dicendum , qued in embryone primo exiftic
anima vegetatiua, (eu nacritiua , deinde ani-
ma fenfinua , ac demuom intelle@iva . Aliqui
exitimant ita vonam ex iftis animabus alten
fuperuenire, vt {imul remaneant. Sed hanc
opiionem de tribus animabus fimal exilten-
tibus cum Sando Thoma queit.76, art. 3:
reiccimus fupra que(t. 227. & in philofophia
intract. de amma qua 6. Tertia (eatentine
docet , quod eadem anima , qux primo
fulr vegeratiua tantim , poftea per adio-
nem vigrutis , que el i femine ; perducisur
ad hoc,ve (it egam lenfitiua, ac demawm per
virtutem fuperioris ageniis, hoc eft Dei, per-
ducitur ad ‘hoc, v fit fimul intelledtina .
Reijeitur etiam-hxe opinio » Primo cnim
anima fafcip sre twagisy & minus, & animas
augeretur quodammodo per additionem gra-
dusad graduny, Secundo generatio animalis
elfat motus cotinvus,quo animalab vao gra-
du perduceretar panlatim ad alium gradnm .
Tcrtio generatio hamints, aut equi non eflet
generatio {impliciter , quia {upponeret ens
atu. per animam fenfitiuam, & vegetatinam,
Quarta anima inrelleéiua hominis creataa
Dco clt forma fubfiftensiergo diftinguitur ab
anima {enfitiva,qug non cft forma fubfittens:
ergo dantur in homine fimul pluresanimas ,
quod iam eft reieétum . Si vero dicatur,quod
anima intclle@tina hominis’ non eft forma
inbfiftens , fed eft quzdany perfeltio anima
fenfitine, quam prafupponit, fequitor, quod
cotrupra anjmafenfitina , corrumpatur etiam
intelle@iua , viporé qua aon per fe fubfiftir .
Quarta fenteucia ol éorum; qui dixernnt voi

numero efleinteileum omnium hominum.
Sed hanc opinionem cum S.Thoma quzft.76.
art. 2. reiccimus (upra quafl. 226, Dicendum
igitur; quod quia gencratio vnius eft corrup-
1o alterius , cum 1o homine , vel animalibus
aduenit forma perfectior, corrumpitur, ac
delinit forma imperfedlior contenta virtuali-
teein forma perfodtioris ied anima fenfitinas
eft perfediior, qua anipa vegetatiua,& anima
teledtva eft tior qua anima fenfitina:
crgo ¢ adugnicanima fenfitua, corrumpi-
tyr, ac definiv anima puré vegetativa : & cum
aduenit anima 1ntelleétiva , corcumpitur , &
iuit anima fenfitiva, & anima intelle@ina
nul vegerarina s fenfitiua, & intcllectiua
& producitur 4 folo Deo per creationem .
Hzc miagis explicata fuar in philofophias

quaft 6. de anima .

10 ~ Addit sandtus Thomas, quod cum
duo ageniia fuat fubordioara, non repugnat,
quod vnum difponat materiam, aliud produ-
cat formam i fed to:a natura fubordinatur
Deco, & agit vt inltrumentum Deii ergo non
rcpugnat, quod natura difponat mareriam ad
anumanyinte ledtivam,& former corpus,Deus
SULEY A TECT aimaill, calnquc CUl'P(in ]ﬂr‘illi'-
dac. Hincfequuwar,; quod homa generat {ibi
fimile, in quanrum per virtatem feminis dil-
ponit,corpns ad animam humanam , quam
Deus creit, & corpori infundit , Inactiones
porre adulecrorumiiliud , quod et nature,
benum it , cique Deus cooperatur : quod
autem elt Inardinate voluptaus,elt malum,
haic Dews non cooperatur, fed peccatume
pure permiteic .

11 Arficulo tertio querit , Virum omncs
anime humana creata fuerint. fimul a pua-
cipio muadi 3

Refpondet aliquos exiftimaffe animas
hominum ¢fle eivfdem rationis cum Angelis,
hoc ¢t cum fub®antijs fcparatis , que nonw
vioiantur corporibus ,ac proinde accidentali-
ter covporibus vair, & omaes creatas fuifles
fimul ab initio mundi .

12 Reijcitur hzc opinio. Primo enim fi
anime humana dccidentaliter corporibus vni-
rentur, {cqueretar, ‘quod homo couftiturus
Pc[’ vinogacin ammz cum COLpors efict ens
per accidens, vel quod fola anima efict ho-
mo; fed homo non elt ens per acadens , &
homno ¢t compofitam ex anima , & corpore,
ac non eftfola anima, vt cum danéto Thoma
quzft. 75. art. 4+ diximus quaft. 224. & ino
philofoplua quezit. 8.-Phyficorim : crgo .

13 Renjcitur fecundo: anima enim hon
elt ciufdem rationis cum:Angelis 1 ergo &c.
Probatur anrecedens: nam Angeli mreiigrne
per fpecies ingenitas, ac fine conneriionce ad
rhantalmata, 1deoguc non indigent COrpore,
& fenfibus carporeis, ve cumn Sandte Thonia
quaft. §5. art. 2. diximus quzlt. 150. anima
autem hominis: intelligit per {peeies 3 tenfi-
bus acceptas , & conuerrendo fc ad phéntal-
mata,vt cumn codem Sandto Thomaquzl.24.

art.




316

- arts 7. diximus quaft, 241. & 242. idcoques
anima indiget corpore; & fenfibus corporeis;
fed ex dinerio modo intelligendi fequitur ani-
fmas humanas cfie diuerfz rationis ab Angelis:
CIEO «

14 Reijcitur tertio, & ex di&is pofitine
probatur animas humanas non fuifie finiul
creatas ab initio mundi. Nam {i,yt probatum
¢ft, naturale eft anima Vvniri corpori, €arcie
cotpore elt contra natiram anima , ac prc-
inde anima , dum caret corpore , non habet
fuam perfe@dionend , & eft fubftantialiter in-
completat fed non tuit conueniens, vt Deus
{foum epus inchoaret ab imperfectis,& ab his,
qu {unt prater naturam : cIgo non fuitcon-
ueriens , vt Deus ab initio crearetanimas ca-
rentes cotpore . Conhrmatur: nam Deus ab
initio hou fecit homines carentes fuis parti-
bus naturalibus , puta manibus, aut pedibus :
ergo multo minus fuit conucnicns,ve faceict
animas, {ine corporibus.

15 Sivero aliquis dicat non effc naturale
anim&,vt corpori vaiatuf, debet afferri ratio,
cur de fa@o fi vnita-corpoti« Vel ergo dici-
tur animam fuiffe vnitam corpori ; quia vo-=
luir, vel quod faitvnita corpori ex alia cau-
fa; [ dicituc animam voitam fuifle corpoti,
qutia voluit , conrra et primo : nam iriatio-
nabiliter anima voluityalri corpori, i Corpo=
re non indigebat s fed ficotpore indigebat,
naturale fuit anime vairi corpori: fiquidem
natpra non deficitin neceflarys ; ergo . Con-
tea elt fecundo = nam fuiffer 1rravenabile ; vt
anima create ab initio mundipoft ot fxcuia
vellent corpori voiri« ‘Tertiowideretur<aia
contingere , vt anima vhitetur huic corpori ,
fiquidem ad hoc debeceat concurrere voluns
tas anime, & voluntas generaritis « Siautein
anima preter fuam voluntatem , & naturam
corpori vaitur , violenter vaiur  crgo talis
vnio ¢ft anima paenalts» & triflis, ac preigde
inciditur in errorem Origenis,gni docuit Ani-
mias corporibus vain in peenam peccarl , ve
refert Epiphandib. 2. de Harefibus, hesell 64,
ergo ne incidamus in hac inconucnicntia, di-
cendum; quod anima non (unt creatzx aate
corpora,fed fimul creantur,& fuis corporibus
infunduntur. Vide qu de hoc puncto dixi
in philotophia quefl3 3. de anima, conc. 2.

16 Quares primo; i Deus quotidic creat
nouas animas, quo pacto Gen. 2. dicitur,quod
die feptima Deus requienit ab omwiopere , quad pa-
trarai ?

Refponder San@tus Thomas in refp.ad e-
quod Deus dicitur requicuifie die feprimo ,
non quidem ab omniopere ; fiquidem o, 5.
Chriftus dicit s Pater meus ufque modooperatur
& cgo eperor , fed & nouis terum generibus , &
{pecicbus condendis , que in operibus primis
aliquo pato noa przexifterent. Anim crgo
hominum, qua de nouo cicantur, preextitc-
runt fecundum fimilitudinem fpecicei in ani-
ma Adami, que creata fuit die fexta. Quia
verg ad perfectionem vaiuerli {officiunt {pz-

De creatione animz rationalis

cies, idco mundus ab initio fuit perfedtus, li-
cet aaretur vaa folaanima Adami-

17 Addit fanétus Thomas in refp. ad 3.
quod de¢ fato cum homo-moritur, anima
remanet {eparata d corpere in peenam peccas
ti.» Abinitio autem non fuit conueniens, vt
anima cffet & corpore feparata,idcoque cap.l.
dicitur : - Deus mortem non fecit s fed impy mans-
bus , @ werbis accerficrunt eam .

QVAESTIO CCLXXXIIL

Virum aliquid de alimente conuersatur in
virinlem bumane nature 2

S Thequeft. 1194 art. L.

1 P(}ﬁquam San&us Thomas explicanir,

quo p;léto homines propagentur Juo-
ad animaim, quélt. 119, explicat, quo pacto
propagentur quead corpus. Articulo igitar
primo quits virum aliquid de alimento
conuertatur sn veritatem humanz nature? Ve
explicetur fenfus quaitionis » & queitio fol-
uaryr, premitif primo, quod qula ex Ariflo-
tele 2. Meraph. 1ex. 4. viiomiquodque 1Ma fe
habet ad veritatea, ficut fe Paber ad efle,illnd
dicitur pertinere ad veritatem alicuius naturg,
quod pertinet ad conftitutionem ralis natura.
Dum erge gquentar , virum alimentum con-
perlatiun veritatemy humaocz natur ; qua-
rital , Viram al mentsnd conucrtatur in ali-
quid pernnens ad contiitunionem naturz hu-
mane r

2 Premirttit fecundo naturam dupliciter
poile confiderari. Brimo potelt confideraiin
communi; & fecundum ipeciem,puia nitara
humana portelt cofiderari 1n coOmuni,in guain-
tuin ceniliruit hominem fecundum fpeciem.
Secundo potelt edfiderari in fingulari,inguan-
tum ceuttituit indiuiduuim, puta poteft confi-
deran fige natura humanasin quanti coltituit
PetramsPaulum,vel allum homiaem fingula-
rem . Sicut igitar, ad veritatem: humaoz na-
ture in communi pertinet anioia rationalis ,
& corpus humanum, fic ad veritatem huma-
nz nature in fingulari pertinet hac anima,
& hoc corpus, puta ad naturam Petri pertinet
hzdanima, & hoc corpuss

3 Premictic tertio. dariquafdam fubftan-
tias , quarum forma {pecifica non exillit, nifi
in hac materid , cuiab initio fuit vnita , puta
forma Solis non poteft de facto clie,& {aluwari,
nifi inhac materia, cui ab initio fuit vaita .
Idem dic de forma Lunz, & aliorum pla-
DEtartm .

4 - His pramiffis , refert , & reijcit Sanctus
Thomasquafdam fententias;, ac deindepro-
ponit fuam opinionem . Prinia ergo fentea-
tia elt quorandam 5qui dixerumt , quod ficut
forma Solis non poteft de facto cfie, & faluari,
nufi in hac materia determinata , & fignatasin
qua fuic ab initio creata, fic anima rationalis,

quz

i
A ]

S

P




b

il
%

Liber IV. Quzftio CCLXXXXIIL 814

que cft forma hominisiy non pore@t de fado
effe, &ufaluari, nifi-in ca materia detecminata;
& fignata, in qua ab initio creata fuitin. Ada-
mo . Confequenter docuerunt, quod.illa
foltim materia ; que ex Adamo derivatuein
pofteras, infom)au‘.r anima rationali:; mates
ria avrem, quaz fopperadditur, non informa=
tur anima rationali .. Addunt, qued materia
ex Adamo derinata multiplicatur in feipla,&
{ic multiplicata informatur anima rationali
aliorum hominum; & conftituie fubftantiam
jllorum ; alimentum autemr-nen conuertitur
in fubftantiam homiuais aliti, fed folum re-
quiritdr, tanquam quoddam fomentum na-
ture , VI refiftar adient caloris naturalis , ne
coniumat humidum radicale,ficut plumbum,
vel ffannum additurargento, ne confumatur
ab igne.

s Hancdo@rinam San&us Thomas mul-
tipliciter impugnat . Pimo caim co. iplo,
quod forma poflit defercre materiamy; in gua
eft, per corruptionem indiniduy;'poteftacquis
rere aliam materiam per gencrationem altes
rius indinidui , idcoque omnia gencrabilia
funt corruptibilia ; & € conuerfo : ex. gr. eo
ipfo squod potelt corrumpi ignis ; & fic for-
ma ignis potelt amittere materiam, in qua_
crat, potelt generarialius ignis, & ficforma
ignis potclt acquirere materiam , in qua non
erar : fed forma homiais ; nimirum anima_s
rationalis poteft amittcre materiam, inqua
erat, & de facto illam amittit, ¢um -homo
moritur , & {i non pofer amittere: matcriam,
in qua erat, homo nou poflet morit ergo for-
ma hominis , hoc cft anima rationalis poteft
per hominis generationemn acquirerc mates
riam, in qua DOD €rat.

-6 Secundoinomnibus {peciebus,quarum
materia inuenitur tota in vnico indiuiduo,
datar vonicum folim individuum , vt patetin
Sole; Luna &c. Quia calm tota materia So-
lis inuenitur in vnico inditiduo,datur vaicus
Sol: ergo fi tota materia natura humane fuif-
{et in vnico indiuiduo, nimirum in Adamo,
daretur vnicum indinidoum naturz huma-
nz, ac darctur vaicus. hemo , ficut datur
vnicus Sol .

= Tertio impugnatur eadem opinio, in
guantuin dicit materiam Adami, dum deri=
uatut in pofteros, multiplicari in fc ipfa.
Nam matcria non poteft multiplicari, nifi
vel per rarcfa@tionem , itaut eadem materig_
accipiat maiores dimenfiones, vel per addi-
tionem alterius rei, vt cum ignis multiplica-
tur per additionem lignerum , vel per crea-
tionem nouz materiz ; hullo ex his modis
materia , qua erat in Adamo , multiplicatur
in corporibus humanis sergo . Probatur mi-
nor. Primo enim , fidum pueri crefcunt,
materia multiplicaretur per rarcfa@ionem,
corpora hominum perfeétz ®tatis cuaderent
rariora, & ficimperfetiora corporibus pue-
rorum . Secundo non multiplicatar per crea-
tioncm noux mareriz, fiquidem vt dicit Gre-

gorius lib. 32. moral. eap. 10. omnia funt -
mul: creata fecundam fubftantiam materia ,
licet'non fecundum fpeciem forma . Reline
quitar ergo,quod ficur ignis augerur per ad«
ditionem lignornm, que conuertuntur in
ignem, fic corpora humana augentur per ad-
ditionem alimenti, quod conucrratrin veris
tatcm corporishumani.

8 Quarto homo non differt ab animali-
bus, & plantis fecundum animam vegerabi»
lem ; ciufque ‘operationes: ergo fi corporas
hominum non multiplicantur , & crefcunt
pet conuerfionem -alimenti in corpus nutri-
tum , nec animalia, & plantz augerentur ; &
crefcerent per conuerfionem alimenti in cor-
pus nutritum , fed per rarefationem ciufdem
materiz, vel per ércationem nouz' matetiz 3
ed iftz dux maultiplicationes non-poffunt
effe naturales, fiquidem naturaliter non po-
teft ‘creari noua materia, & mareria ion po=
telk narurdliter rereficri, nifi vique ad cer-
tum rermibum'zergo animalia, & plantz pex
nutritionem oon augerentur, & crefcerent
naturaliters,

o «.Sccunda fententia docet formam hu-
manam (pecificé confideratam pofie acqui-
rerealiam materiam 4 & fic conftituere aliud
indiniduum : at formam humanam iam exi-
ftentem in dererminato indiniduo, putain
Petro ; nonpofle acquirere aliam materiam
fpectantem ad idem indiniduum , fed cffe af-
fixam illi nyaterie, cui fuit imprefa in gene-
ratione,nec pofle illam deferere vigue ad cor~
ruptionem talisindinidai+ Confequenter di~
cunt illam folam materiam, cui forma cft
imprefla d generante , -principaliter pertinere
ad veritatem nature humanz . Quia vero ma«
teria, cui primo forma imprefla eft 4 génc
rante s non fufficit ad quantitatem debitam
indinidui, requiritus, vt adueniat noua mate-
ria per conucrfionem alimenti in fubftantiam
nutriti, & hanc ‘materiam dicunt fecundario
pertinere ad fubftantiam nutriti, quia non
requiritur ‘ad primum cffe indinidui , fed ad
cius quantitatem » Si autem aliquid aliud ad=
ucnit ex alimento, hoe non perrinet ad veri-
tatem humana naturz ,- proprié¢ loquendo.

1o Reijcitur ctiam hzcopinio .- Primo
enim corpora vinentium per hoc differunta
corporibus inanimatorum , quod corporais
viueatium non {olim poflunt generare fibi
fimile in fpecie,puta equus equum, fed etiam
fibi fimile in codem indiniduo, puta carocar-
nem, dum fe nutrit, & auger; corpora autem
non videntium , cum non nutrianturs hoe
non pofluat; {fed hec opinio negat hoc dif-
crimen,dum afferit carnem non poffe per nu-
tritionem generare carnem fimilem, acqua
principaliter pertineat ad veritatem humane
nature : ergo .

11 Secundo virtus adliua feminis deriua-
tur ab anima Zenerantis; & eft eius inftrumen-
tum,ve didtum et quaf. 200.: ergo virrus fe-
minis non poteft habere maiorem virtutem

attivam




818
activam , quam ipfa animas: fed virture femi.
nis veré aliqua materia in generatione affu~
mit formam naturz humana:crgo a fortiori
ipfa anima in materiam alimenti poterit pes
putritionem inducere formam naturz hu-
manz ,

1z ., Reijcitur tertio s nam indigemus ali-
mento non folum ad augmentum ( alioquin
terminata-augmento, non amplius indigere=
mus alimento) fed etiam ad reftaurandas par-
tcs deperditas per ationem. caloris naturalis
fed non effet reftauratio , nii id , quod ex ali-
mento genetatur , fuccederet in locum de-
perditi : crgo id,yuod ex alimento generatur,
fuccedit in locum deperditi: ergo ficutid,
guod primo inerat, & deperditum elts(pecta-
batad veritatem humanz natara,fic id, quod
ex alimento generatur, fpedtat ad veritatem
humang -naturz , in quantum veré ‘accipit
formain carnis, offis, & aliarum pacrium. Ideo
Philofophus lib. 2. de anima t. 43. & lib. 1.
de Gener. t. 39. dicit ; quod alimentum
nustit, in quantum cft potentia caro

13 Quaxres primo,in quo fenfu Macth.1s.
Chriftusdicac s omme 5 quod in os intrat , in ven-
trem vadit , @ pey fecceffum emiztitur , fi alimen-
tum conuerntur in fubftantiam hominis , in
€oque remanet ?

Lefpondet Sanctus Thomas in refp-ad 1.
quod non (ignificap Chriftus rorum , quod in
os incrat, in iceceffum emitatur, fed follim,
guod gpotict, vt de quolibet cibo aliguid
impurem per leceflum . emictarur .- Addir €x
Hicronyiuo in comument.: loci cirati; quod
guidguid ¢x alimento generatur,poteft ctiam
pet calorcm naturalem refolui , & per poros
occultos cmirt

14 Quariinc fecundo , in que fenfu dicat
Ariftoteles lib. 1. de generat, tex. 35.36. &
37-quod alia efl caro fccundum {peciem, alia
eft caro fecundum materiam, & quod caro
fecundum materiam aducnir , & recedit ¢

Refpondetin refp.ad 2,aliquos exiftimal=
fe camem fecundum [peciem dici id ; quod
primo accipit (peciem humanam per aétio-
nem generantis,& hoe afferunt femper mane-
r¢ , donec indiniduum durat, carncm fecun~
dum materjam dici illam , quz generatur €x
alimento , & hane dicunt non femper perma-
meie, fed quod ficut aduenit, fic regedit.
Verum hec dofirina ¢t contra mentem ; &
intentionem Ariftotehis . Dicit enim co loco,
quod ficut in ynoquoque habentium {peciem
in materia , puta in ligno , & lapide, ita & in
carnc , hoc eft fecundum {peciem , &illud fe-
cuadum materiam ¢ fed in ligno , lapide, aliif-
que inanimatis , cuiN non genercntut €x fe-
minc,ncquic nutriantur cx alimento, id, quod
cft fecanduin {pecicm,non diftinguitor ab co,
quod eft iecundum materiam , per hog, guod
illud 5 quod eft fecondum fpeciem , generetur
ex-femine, illud, quod eft fecundum mare-
riam , hon genererur ex femine, fed ex ali-
MCALO s crgo per Ariftotelem neque in carae,

De nutritione hominis

id ; quod €@t fecundum fpeciem , & id, quod
eft fecunduni materiam ; non dittinguuarur
¢x €0, quod id, quod eft fecundum (pecicm,
genéictur ox femine, id , quodeft fecundum
materiam, ‘non generetur €x femine, fed cx
alimento. Confirmatur:nam vt explicat Ari-
ftoteles t.88. eiufderm libri, id, quod exali-
mento generatur , adinngitur cOrpori nutrico
per modum miftionis, ficut aqua miftetus
vinoifed non poteft effe alia natura cius;quod
aduenit, & eius, cui aduenit, cum iam it fa-
&um voum per modum miftionis : ergo non
eft ratio, cur per calorem naturaicm vnum.,
confumarur . alterum non confumatur , fed
remaneat. Refponder ergo Sanétus Thomas
Acrillotelem verbis citatis fignificare,non quod
detur diuerfa carg, alia {ccundum f(pecicm 4
alia fecundum materiam, fed quod eadem
caro potelt confiderari fecundum formales
carnis , quod feaper manet , maneate indinis
duo, & fccaundum marteriale carnis, qQuod ma-
nente individuo , aduenit, & recedir, fiqui=
dem aliquz cias partes adueninntde Nouo ex

alimento; alique recedunt , & definunt s con.
{umpte per a@Gionem caloris naturaiis , o pa-
&o'; quo'in fornace ardente igais fecundims

formale igais maoer , fecundum’ materiales

adueanit, & recedit , dum aligua pars definit,
alia de nouo aduenit, ac gencraturex lignis.

15, Quaritur tertio , in quo fenfu medici
dicant, humidom radicale ; {i deperdatur, re-
ftirui non pofle ?

Refponder , quod ad humidum radicale
pertinet totum id,in quo fundartur virgus {pes
cici, quod fi fubtrahatur , reflitui nequit, co
pa&a, quo fiabicindatur manus , aut pes,re-
ftitui non poteft . Humidum nutrimeatale di-
citar, quod noadam peruenit ad {ufcipien-
dam perfeéte narutam fpeciei, fed cltin vias
ad hoe , puki fanguis, & alia huinfmodi , quz
cum non fintdnimata , nondum informantug
anima, qnavt forma confiruitas natura ha-
mana. ldeo fubtradto fanguine ; remanet virs
ws fpeciei inradice , per quam fanguis poreft
reparati .

16. Quaritur quarto, quare fi alimentum
conuertitur in veritatem humang naturz,non
potelt homo continué ex alimento sCPALrs
quod perdit per a®ionem caloris, ac fic (em-
per viuere ; & nunquam mori ¢

Reflpondet, quod quia omne agens pal-
fibile, agendo,repatitur,omnis virtus corporis
paffibilis , agendo, paulatim debilitatur, Vir-
tus igitur vitalis,qua viucns conucrtit alimea-
tum in {aam {ubflantiam,ab initio ¢ff tam for-
tis , vt poflit in fuam fubftantiam conuertcre
non folum , quod futficiat ad reflaurationem
deperditi, fed etiam quod (ufficiat adaug-
mentum , & tunc vioens.crefcit , & augetur.,
Procedente tempore , poteft in fuam fubftan-
tiam conuertere folum quod fufficit ad reftau-
rationem deperditi , non autem quod requi-
ritur ad augmentum , & tunc viuensiion am-
plius crefert, & augetur. Deinde nec potelt

coner:

-

IR s 4




Liber IV. QuzftioCCXCIV.

conuertere quad (ufficiat ad reparandum to-
tum s quod deperditur, & tunc animal decre-
fat, & minuitur, Demum deficiente tali vire
gute, animal moritur . Explicat hoc Ariftote-
les lib.1. de Generat. t.88, exemplo vini cons
nertentis aquam admixram in vinum, quod
per admiflionem aquz paulatim debiliratar,
ita vt tandem guadar totaliter aguofum , &
amittat formam vini.

17, - Quzritur quarto, quo patto remancat
jdem numero homo, guando paulatim, de-
perdita tota materia prioriper adtioncm ca-
loris naturalis, {uccedit noua materia genera-
ta cx alimento per a&tionem nutritivam .

Refpondet ex Ariftotele liby1. de Gene-
rat, I.29-GUOd cum tota materia conugrtitnt
in ignem precyiftenrem, dicitar ignis pre-
exiftens nutriri , & mnc.non dicitur effe alius
ignis,{cd idem nutritis, & audns : crgo pro-
porrionalitér_.cum per nutritionem alimen-
tum conugertitur in.carnem , & offa preexi-
flentia, dicitur remanere idem viuens, Sed
de hoc pun@o egi ex profeflo in phyficas
quatg,

QVZEASTIO CCXCIV.
ET YV1LTIIMA.
Viram [emen (it de [uperfluo alimenti?
S$. Th. q. 119 art. 2.
i { Rticulo 2. quzft.119. & vitimo totius
\, prime partis S, Thomas quzrit,virum
femen fit de fuperfluoalimenti ?

Refponder affizmartiue . Vi conclufio-
nem cxplicet , & prebet, premittit primo,

‘quod vt ditum eft ace/1. huius quaflionis , &

nos explicauimus quzft.29'. proximeé prace-
dente , in natura humana eft vircus ad com-
municandam fuam formam akerl materiz,
non folum per generationem in alio 1ndiais
duo, fed etiam per nurcitionem , & augmen-
tationem in eodem indiniduo. Rurfus alie
mentum » guod eft mareria; cui communica=
sur talis forma, ab initio eft diffimile, ac in
fine euadit fimile : ex.gr. abinitio eft diffimile
carni s in fine, dum per nutritionem accipit
formam carnis» fit fimile carnis ab initio eft
diffimile homini , in fine, dum per generatio-
nem aceipit formam hominis , fit fimilc ho-
mini.

2. Przmittit fecando,quod iuxtaordinem
paturalem, quo aliguid ex potentia reducitur
in actum , & ex potentia tali fit attu tale, il-
lud per qualdam gradus ex potentia reducitur
in altum , ideoque 10 generatione primo ali-
guid eft imperfectum , & 10 potentia ad perfe.
&ionem , deinde panlatim perficitur, & fic
perfe@tum au . Et quiacommane , & inde-
terminatum ad proprium, & determinatum
comparatur,ficut imperfe@um ad perfe@um,

819
animal autem ad hominem; vel equum coms
paratur ficut guodammodo commune .ad
proprium, idco in generatione prius genera-
rur animal in adu feeando cum operationi-
bus fentiendi communijbus; deinde generatut
homo vel equus cum operationibus proprijs
hominis, autequi. Proportionalitér alimen-
tum prius tranfmutatur in chylom, & tunc
accipit quamdam virtyrem communem, per
quam poteft tranf{mutari in quamlibet par-
tem Corparis s puta incarnem » offa &e. dein-
de paulatim determinagur ad hoec, vi {it caro,
welos .

3. Przmittit tertio alimentum non pofe

effe-mitetiam {eminis, cum iam eft conuer-
fumin fubftantiam membrorum, & partiam,
puta carnis , offis &c.ita vt partes refoluantyr
infemen, Ratioeft, quia illud refolutum
vel non amplius retineret naturam eius,quod
refoluitur, vel jllam getineret : (i.non retine-
ret haturam ,-quam habuidet, non effetin via
gencrationis , fed corruptionis , ac proindé
non retineret, nec haberet virtutem conuer=
tendi aliud in imilem naturam carnis, offis
&c. {iretineret naruram carnis , offiss reti-
neretnaturam partis determinate, ac proinde
non haberetwirtutem generandi tgtum com-
pofitumex omnibuas pactibus , fed (olum ge-
‘nerandi voam partem determinatam , putds
carnem ,aut os&c. Poffer dici femen ita re-
folui ,ac decidiex omnibus pattibus , ve reti-
featnaturam/omoium partium , ac proind=s
fit a®u parvum quoddam animal, puta vt
femen canis fica@u paraus quidam canis , fe-
men equi fit aGu paruus quidam equus. Reij-
citurhec fententia : pam hoc pacto generatio
animalis ex animali ficret folum per diuifio=
pem , fieaecum lutumdiniditur exluto, &
Gcut in agimalibus, gue dinifa viuuat; fed
hocefl in€enucniens : ergo:
" 4. Przmittit quarto, quod quandoqui-
demifemen nof deciditur ¢x co , quod erat
actutotum’,” hoc eft ¢x toto animali , & fin-
gulis eius membris, deciditur ex €0, quod
grat totum folum in potentia, & habebat vir-
tutem producendi per nutritionem fingulas
partes animalis; fed hoc, quod cft potentias
totum animal , & fingulz cius partes, eftil=
lud , quod generatur c¢x alimento, antequam
conuertatur in fubftantiam membrorum , in
carnem, offa &c: ergo femenxdeciditur, & ac-
cipitur ex co, quod generatur cxalimento,
antequam conuertatur in (ubftantiam mem-
brorom . s

5. Hinc concluditur femen effe de fuper-
fluo alimenti. Illudenim , quod remanctex
alimento, quod eft iam potentia torum ani
mal , vocatur fuperflunm alimenti. Ideo vir=
tus nutritina dicitur deferuire virtuti genera-
tiuxz , quia id , quod eft conuerfum per virtu-
tem nutritivam’, & non defleruit nutritioni
indinidui, accipitur i virtute generatiua ve
femen ad generandum fimile in {pecie « Con-
firmart hoc Ariftoteles lib.7.de Hiftor.animal.

€ap.7.

e ——




820 De gencratione hominis ex femine .

cap.7.ex figno . Nam animalia magni Corpos=
ris parum habent feminis proportionalitér ad
corpus, & fimilitér animalia pinguia parum
habent feminis: ergo fignum eft, quod quia
multum alimenti confumunt in nutriendo
magno , & pingui corpore , parum illis {uper-
eft feminis, ac proinde femen eft fuperfiuium
alimenti.

6. Queres primo: {i femen non eft pars
fubliantiz generantis , fed eft fuperfluum ali-
menti, quomodo verificatur diGum Dama-
fceni, quilib. 1. de fide, cap.8. dicit!, quodge-
neratio eft opus naturg producens genitum ex
fubftantia generantis ?

Refpondet Sanétus Thomas in refp.ad r.
quod genitum dicitur efle cx fubftantia gene-
rantis, quia eft ex femine, quod habet virtu-
tem generandi d forma !fubftantiali generan-
tis, & quia idem femen eft potentia fubftantia
generantis, veexplicatum eft .

7. Quaritur fecundo, quarc fzpe filius
non folum affimilatur patri, fed etiam auvo, i
generatur non ex aliquo , quod fueririn auo,
ied folum ex fuperfluo alimenti, quod non.
fuit in auo

Refpondet in refp. ad 2. quod affimilatur
Au0 ; quia in femine eft aliqua virtus deriuata
ab auo. Ideo genitum non affimilatur boui,
€X cuius carnibus fit patris alimentum, fed
Patri, quia virtus generatiua derivatur in ali-
mentam ; non ex cibis, exquibus fit alimen-
m, fed ex animali, quod cemmunicat

femini virturem generatiuam.

8. . Queritur tertio’, quo padto verificetur
ditum Auguftini, qui lib.10. de Gen. ad litt.
cap.19.& z0.dicit, quod nos fuimus in Adam,
non folum fecundum feminalem rationem,
fed etiam fecundum corpulentam {ubftan-
tiami «

Refpondet in refp.ad 4. quod non eft fic
intelligendum, vt Auguftinus docuerit in
Adamo a&u fuiffe feminalem rationem pro-
pinquam huius hominis, aut corpulentams
cius fubftantiam, fed folum vt vtrumque fue-
rit in Adamo originaliter , fei fecundum ori-
ginem . Materia enim corporalis miniftrata 4
matre, quam Auguftinus vocat corpulentam
fubftantiam,derinatur originalitér abAdamo,
& (imiliter ab Adamo deriuarur virrus a&iua
cxiftens in feminc patris,qug eff propingua ra-
tio feminalis huius howinis . Chriftus dicitur
fuiffe in Adamo folum fecundii corporalem
fubftantiam,non autem fecundum rationem
feminalem , quia materia minifttata 4 matre
Virgine, ex qua materia formatum eft corpus
Chrifti, derinata eft ab Adamo: virtus autem
altiua, que formauit corpus Chrifti , non eft
derivata ex-Adamo, fiquidem corpus Chrifti
nonef formatum per virtutem feminis viri-
lis, fed per virtutem, & operationem Spiri-
tus San&i. Et per hec Sanétus Thomas con.
cludit primam partem fuz fuammz Theolo-
gicz.

T N1 8

PRIMI

TOMI.




	Seite 617
	Tractatvs Decimvs Qvartvs. De Opere sex dierum.
	Q. 211. Vtrum creatura corporalis sit à Deo, ab eorque per se facta fuerit propter suam bonitatem.
	Seite 617
	Seite 618
	Seite 619
	Seite 620
	Seite 621
	Seite 622

	Q. 212. Vtrum informitas materiæ tempore præcesserit formationem ipsius, vtrum vna sit materia informis omnium corporum.
	Seite 622
	Seite 623
	Seite 624

	Q. 213. Vtrum cœlum empyreum, & tempus concreata fuerint materia informi.
	Seite 624
	Seite 625
	Seite 626
	Seite 627

	Q. 214. Vtrum lux propriè in spiritualibus dicatur? & vtrum lux corporea sit corpus, vel qualitas.
	Seite 627
	Seite 628
	Seite 629
	Seite 630

	Q. 215. Quænam fuerit lux primo die producta, & qualis fuerit.
	Seite 630
	Seite 631
	Seite 632
	Seite 633
	Seite 634
	Seite 635

	Q. 216. Vtrum firmamentum factum fuerit secunda die, & diuidat aquas ab aquis: Et quæ sint aquæ, quæ sunt supra firmamentum.
	Seite 635
	Seite 636
	Seite 637

	Q. 217. Vtrum cœlum sit vnum tantum.
	Seite 637
	Seite 638
	Seite 639

	Q. 218. Vtrum congregatio aquarum, & productio plantarum conuenientèr dicantur facta di terio.
	Seite 639
	Seite 640
	Seite 641
	Seite 642
	Seite 643

	Q. 219. Vtrum conuenientèr productio luminarium, solis minirum lun , & stellarum dicatur facta quarta die.
	Seite 643
	Seite 644
	Seite 645
	Seite 646

	Q. 220. Vtrum conuenientèr describatur productio piscium, auium, & animalium irrationalium terrestrium quinto, & sexto die facta.
	Seite 646
	Seite 647
	Seite 648
	Seite 649

	Q. 221. Vtrum conuenientèr dicatur Deus septima die complesse opus suum, quieuisse, ac benedixisse, ac sanctificasse diem septimum.
	Seite 649
	Seite 650
	Seite 651

	Q. 222. Vtrum Deus creauerit, & ornau erit mundum sex diebus naturalibus, hoc est sex circulationibus primi mobilis, vel vno tantùm momento, vt die naturali, & sex diebus solùm spiritualibus, ac mysticis.
	Seite 651
	Seite 652
	Seite 653
	Seite 654


	Tractatvs Decimvs Qvintvs. De Anima hominis, eiusque creatione.
	Seite 654
	Seite 655
	Q. 223. Vtrum anima sit corpus, & vtrum anima tum hominum, tum brutorum animalium sit alium sit aliquid incorporeum, & subsistens.
	Seite 655
	Seite 655
	Seite 656

	Q. 224. Vtrum anima sit homo, vel sit composita ex materia, & forma.
	Seite 657

	Q. 225. Vtrum anima humana sit incorruptibilis, & immortalis, & eiusdem speciei cum Angelis.
	Seite 657
	Seite 658

	Q. 226. Vtrum principium intellectiuum animæ humanæ vniatur corpori, vt forma, & multiplicetur secundum multiplicationem corporum.
	Seite 658
	Seite 659

	Q. 227. Vtrum in homine præter animam intellectiuam sit alia anima, vel alia forma substantialis totalis, aut partialis.
	Seite 659
	Seite 660
	Seite 661

	Q. 228. Vtrum anima intellectiua conuenientèr vniatur tali corpori, mediantibus dispositionibus accidentalibus, vel medio aliquo corpore, & sit tota in qualibet parte corporis?
	Seite 661
	Seite 662
	Seite 663
	Seite 664

	Q. 229. Vtrum potentiæ tùm organicæ, tùm inorganicæ distingnantur ab anima, & conuenientèr explicentur quæ ad illas pertinent?
	Seite 664
	Seite 665
	Seite 666
	Seite 667

	Q. 230. Vtrum conuenientèr distinguantur quinque genera potentiarum, tres potentiæ vegetatiuæ, & quinque sensus exteriores, ac quatuor interiores.
	Seite 667
	Seite 668

	Q. 231. Vtrùm intellectus sit potentia actiua, vel passiua animæ, ac intellectus agens sit potentia distincta ab intellectu possibili?
	Seite 668
	Seite 669

	Q. 232. Vtrùm memoria sit in parte intellectiua, & sit potentia distincta ab intellectu?
	Seite 669
	Seite 670

	Q. 233. Vtrùm ratio sit potentia distincta ab intellectu, ac ratio superior, & inferior sint potentiæ distinctæ?
	Seite 670
	Seite 671

	Q. 234. Vtrum intelligentia, intellectus speculatiuus, & practicus, syndæresis, & conscientia sint potentiæ distinctæ inter se, & ab intellectu?
	Seite 671
	Seite 672
	Seite 673

	Q. 235. Vtrùm appetitus sit aliqua specialis potentia animæ, & diuidatur in appetitum sensitiuum, & intellectiuum, qui sint diuersæ potentiæ?
	Seite 673

	Q. 236. Vtrùm sensualitas sit solùm appetitiua, & appetitus sensitiuus diuidatur in irascibilem, & concupiscibilem, tanquam in potentias diuersas, quæ obediant rationi?
	Seite 673
	Seite 674
	Seite 675
	Seite 676

	Q. 237. Vtrum voluntas omnia, vel aliqua appetat necessario, sit potentia perfectior, vel imperfectior intellectu, moucat intellectum, vel ab intellectu moueatur, & in ea irascibilis distinguatur à concupiscibili.
	Seite 676
	Seite 677

	Q. 238. Vtrùm homo habeat liberum arbitrium, quod sit potentia cognoscitiua, vel appetitiua distincta, vel identificata cum voluntare?
	Seite 677
	Seite 678

	De cognitione intellectiua, siuè de actibus intellectus.
	Seite 678
	Q. 239. Vtrùm anima intellectu cognoscat corpora per essentiam ipsorum corporum, vel per species innatas omnium intelligibilium.
	Seite 678
	Seite 679
	Seite 680

	Q. 240. Vtrùm species intelligibiles effluant in animam ab ideis, vel formis separatis, & anima cognoscat res immateriales in rationibus æternis, vel potius intellectiua cognitio accipiatur à sensibus?
	Seite 680
	Seite 681
	Seite 682
	Seite 683

	Q. 241. Vtrùm intellectus possit actu intelligere per species intelligibiles, quas habet, non conuertendo se ad phantasmata? &vtùm iudicium intellectus impediatur per ligamen sensus?
	Seite 683
	Seite 684
	Seite 685

	Q. 242. Vtrùm intellectus noster intelligat res corporcas, & materiales per astractionem à phantasmatibus, & vtrùm species intelligibiles à phantasmatibus abstractæ se habeant ad intellectum nostrum, sicut id, quo intelligitur, & prius  intelligat magis, vel minus vniuersale?
	Seite 685
	Seite 686
	Seite 687

	Q. 243. Vtrùm intellectus humanus  possit plura simùl intelligere, intelligat, componendo, ac diuidendo,  possit esse falsus, ac possit eandem rem vnus intellectus cognoscere melius, quàm alius, & prius cognoscat indiuisibile, quàm diuisibile?
	Seite 687
	Seite 688
	Seite 689

	Q. 244. Vtrùm, & quo pacto intellectus noster cognoscat singularia, infinita , contingentia, & futura?
	Seite 689
	Seite 690
	Seite 691

	Q. 245. Vtrùm anima intellectiua se ipsam cognoscat per suam essentiam, ac suos habitus cognoscat per essentiam eorum, & quo pacto intellectus cognoscat actus suos, & voluntatis?
	Seite 691
	Seite 692
	Seite 693

	Q. 246. Vtrùm anima intellectiua, dum est vnita corpori, possit intelligere substantias intellectuales per se ipsam, vel solum per substantias materiales: & vtrùm Deus sit primum, quod à mente humana intelligitur?
	Seite 693
	Seite 694
	Seite 695

	Q. 247. Vtrùm, & quomodo anima separara possit aliquid intelligere, ac intelligat substantias separatas, omnia materialia, & etiam singularia?
	Seite 695
	Seite 696
	Seite 697
	Seite 698

	Q. 248. Vtrùm habitus, & actus scientiæ acquisitæ in via remaneant in anima separata, ac distantia localis impediat eius cognitionem, ac anima separata intelligat, quæ hic aguntur?
	Seite 698
	Seite 699
	Seite 700
	Seite 701

	Q. 249. Vtrùm anima sit de substantia Dei, aut sit facta, & producta immediatè à Deo antè corpus, vel solum cum corpori vnitur?
	Seite 701
	Seite 702
	Seite 703



	Tractatvs Decimvs Sextvs. De formatione primorum hominum sencudum corpus, de eorumque statu innocentiæ, & gratia naturæ integræ.
	Seite 703
	Q. 250. Vtrùm corpus Adami fuerit ex limo terræ productum immediatè à Deo cum congrua dispositione, eiusque productio conuenienter describatur in Scriptura?
	Seite 703
	Seite 704
	Seite 705
	Seite 706
	Seite 707
	Seite 708
	Seite 709
	Seite 710

	Q. 251. Vtrùm mulier, hoc est Heua debuerit immediate produci à Deo ex costa viri, & in adiutorium viri?
	Seite 710
	Seite 711
	Seite 712
	Seite 713
	Seite 714
	Seite 715
	Seite 716

	Q. 252. Vtrùm imago Dei inueniatur in quolibet homine, non autem in creaturis irrationalibus? & vtrúm Angeli sint magis ad imaginem Dei, quám homines?
	Seite 716
	Seite 717
	Seite 718
	Seite 719

	Q. 253. Vtrùm in homine sit imago Trinitatis secundum mentem, & secundum actus mentis, in quantum habent pro obiecto Deum?
	Seite 719
	Seite 720
	Seite 721
	Seite 722
	Seite 723

	De statu, & conditione primi hominis ante peccatum, seù de statu innocentiæ, & naturæ integræ.
	Seite 723
	Q. 254. Vtrùm primus homo viderit Deum per essentiam, & quàm cognitionem de Deo habuerit?
	Seite 723
	Seite 724
	Seite 725
	Seite 726

	Q. 255. Vtrùm Adam in statu innocentiæ Angelos per essentiam, & intuitiuè viderit?
	Seite 726
	Seite 727

	Q. 256. Vtrùm Adam ab initio habuerit scientiam, & notitiam infusam naturalium, & supernaturalium?
	Seite 727
	Seite 728
	Seite 729

	Q. 257. Vtrùm Adam antè peccatum potuerit decipi, & errare?
	Seite 729
	Seite 730



	Tractatvs Decimvs Septimvs. De Gratia primi homini, seù de statu naturæ integræ.
	Q. 258. Vtrùm primus homo in creatione acceperit  gratiam sanctificantem, & virtutes infusas?
	Seite 731
	Seite 732
	Seite 733
	Seite 734
	Seite 735

	Q. 259. Vtrùm in Adamo ante peccatum darentur passiones appetitus sensitiui, pars inferior esset perfectè subiecta superiori , & appetitus sensitiuus esset perfectè subiectus rationi?
	Seite 735
	Seite 736
	Seite 737
	Seite 738
	Seite 739

	Q. 260. Vtrum iustitia originalis, qua in Adamo inferiora erant perfectè subiecta superioribus, fuerit donum supernaturale, & in quo consisteret?
	Seite 739
	Seite 740
	Seite 741

	Q. 261. Vtrùm Adam ante peccatum habuerit perfectam libertatem, qua nos post peccatum caremus?
	Seite 741
	Seite 742
	Seite 743

	Q. 262. Vtrúm Adam, & Angeli ad iustè viuendum, & perseuerandum in iustitia, & ad singulos actus bonos indiguerint gratia , & adiutorio Dei.
	Seite 743
	Seite 744
	Seite 745

	Q. 263. Vtrùm Adamus, & Angeli indiguerint adiutorio consistente in motibus indeliberatis voluntatis inclinantibus ad actus bouos?
	Seite 745
	Seite 746
	Seite 747
	Seite 748

	Q. 264. Vtrùm Adam, & Angeli habuerint solum adiutorium sine quo non, seù purè sufficiens, non autem adiutorium; quo siuè efficax?
	Seite 748
	Seite 749
	Seite 750
	Seite 751
	Seite 752
	Seite 753
	Seite 754
	Seite 755
	Seite 756
	Seite 757
	Seite 758

	Q. 265. Vtrùm merita, & perseuerantia in statu naturæ integræ hominum, & Angelorum fuerint specialia dona Dei?
	Seite 758
	Seite 759
	Seite 760
	Seite 761

	Q. 266. Vtrùm opera primi hominis fuerint minus efficacia ad merendum, quàm opera nostra?
	Seite 761
	Seite 762
	Seite 763

	De dominio, quod homini conueniebat in statu innocentiæ, ac naturæ integræ.
	Q. 267. Vtrùm Adam in statu innocentiæ habuerit dominium in cætera animalia, & omnes alias creaturas.
	Seite 763
	Seite 764
	Seite 765
	Seite 766

	Q. 268. Vtrúm omnes homines in statu innocentiæ fuissent æquales, vel vnus homo alteri dominatus fuisset.
	Seite 766
	Seite 767
	Seite 768
	Seite 769

	Q. 269. Vtrùm Adam, & eius posteri, si non peccassent, immunes fuissent à morte, & ab alijs miserijs mortalitatis.
	Seite 769
	Seite 770
	Seite 771

	Q. 270. Vtrùm immortalitas, & impassibilitas primi hominis fuerit donum supernaturale, & an intrinsecum, vel extrinsecum.
	Seite 772
	Seite 773

	Q. 271. Vtrùm, & quo pacto Adam fuisset immortalis ex ligno vitæ.
	Seite 773
	Seite 774
	Seite 775
	Seite 776
	Seite 777

	Q. 272. Vtrùm, & quo pacto in statu innocentiæfuisset generatio.
	Seite 777
	Seite 778
	Seite 779
	Seite 780

	Q. 273. Vtrùm pueri in statu innocentiæ statim, ac nati fuissent, habuissent perfectam virtutem ad motum membrorum? Et vtrùm in illo statu generati fuisssent non solùm mares, sed etiam fœminæ.
	Seite 780
	Seite 781
	Seite 782
	Seite 783

	Q. 274. Vtrùm in statu innocentiæ homines fuissent generati in statu gratiæ, & iustitiæ originalis, in eaque confirmati.
	Seite 783
	Seite 784
	Seite 785
	Seite 786

	Q. 275. Vtrùm in statu innocentiæ pueri nati fuissent in scientia perfecti, & cum perfecto vsu rationis.
	Seite 787
	Seite 788
	Seite 789

	Q. 276. Vtrùm paradisus fuerit locus corporeus conueniens habitationi hominum, ac Adam fuerit factus in paradiso, vel ad para disum translatur, vt operatetur, & custodiret illum.
	Seite 789
	Seite 790
	Seite 791
	Seite 792
	Seite 793
	Seite 794



	Tractatvs Decimvs Octavvs, El Vltimvs. De gubernatione verum, eiusque effectibus, qui sunt conferuatio, & mutatio, qua Deus creaturas mutat, & mouet vel immediatè, vel mediantibus alijs creaturis.
	Seite 794
	Q. 277. Vtrùm mundus gubernetur ab aliquo vno, ad quem finem ordinetur, ac vtrum effectus gubernationis sint consernatio rerum in vono, earumque motio ad bonum?
	Seite 794
	Seite 795
	Seite 796
	Seite 797

	Q. 278. Vtrùm omnia diuinæ gubernationi subdantur, & gubernentur immediatè à Deo?
	Seite 797
	Seite 798

	Q. 279. Vtrùm aliquid possit congingere præter ordiuem diuinæ gubernationis, aut possit reniti contra ordinem gubernationis diuinæ.
	Seite 798
	Seite 799

	Q. 280. Vtrùm creaturæ indigeant, vt conseruentur in esse à Deo, ab eoque conseruentur, non solùm mediatè, sed etiam immediate?
	Seite 799
	Seite 800

	Q. 285. [i.e. 281]. Vtrùm Deus possit aliquid in nihilum redigere, ac de facto aliquid in nihilum redigatur?
	Seite 800
	Seite 801

	Q. 282. Vtrùm Deus possit immediatè mouere materiam ad formam, vel possit immediatè mouere aliquod corpus?
	Seite 801
	Seite 802

	Q. 283. Vtrùm Deus possit mouere, & actu moueat intellectum, & voluntatem creatam?
	Seite 802
	Seite 803

	Q. 284. Vtrùm Deus operetur in omni operante, & possit facere aliquid præter ordinem rebus inditum?
	Seite 803
	Seite 804
	Seite 805

	Q. 285. Vtrùm omnia, quæ Deus facit præter ordinem naturalem, sint miracula, & vnum miraculum sit maius alio?
	Seite 805
	Seite 806

	De actione creaturæ corporalis.
	Q. 286. Vtrùm aliquod corpus sit actiuum, & in materia corporali dentur aliquæ rationes seminales?
	Seite 806
	Seite 807

	Q. 287. Vtrùm corpora cœlestia sint causæ eorum, quæ fiunt in inferioribus, & etiam humanorum actuum, & agant in ipsos dœmones?
	Seite 807
	Seite 808
	Seite 809

	Q. 288. Vtrùm corpora cœlestia imponant necessitatem his, quæ eorum actioni subduntur?
	Seite 809
	Seite 810

	Q. 289. Vtrùm fatum sit in rebus ereatis immobile, & cui omnia subdantur?
	Seite 810

	Q. 290. Vtrùm vnus homo possit docere alium hominem, & etiam Angelum?
	Seite 810
	Seite 811
	Seite 812

	Q. 291. Vtrùm homo per virtutem animæ possit mutare materiam, & anima separata possit  corpora mouere saltem localiter.
	Seite 812
	Seite 813

	Q. 292. Vtrùm anima sensitiua, & etiam intellectiua traducatur cum semine, & omnes animæ intellectiuæ fuerint simùl creatæ?
	Seite 813
	Seite 814
	Seite 815
	Seite 816

	Q. 293. Vtrùm aliquid de alimento conuertatur in veritatem humanæ naturæ?
	Seite 816
	Seite 817
	Seite 818
	Seite 819

	Q. 294. Vtrùm semen sit de superfluo alimenti?
	Seite 819
	Seite 820




