UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

Liber Il. De Angelis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

LIBER SECVNDVS.
De Angelis. ;.

fuhithdsfhdhdhrtadhdatadh ot dhdhslh
QV ASTIO PRIMA.

Virum fint poﬁibéles s 69 dentur de
facto ﬁx;lzﬁ‘ﬂm’i& (reata pwé
ﬁiritml 5,69 17Corporest

efle poflibiles. 1. Quiahomo , inter
omnia creata , eft antonomaftice
imago , & fimilitudo Dei , inxta
illud Genel. 1. 26. Faciamus beomi.-

: nem ad imaginem, & [imslindinem no-
firam, Creauir Dexs hominem ad imaginems & fimilitn-
diners fuam. Siavtem darentur Angeli, ipfi porifli-
muim effent imago , & (imilitedo Dei, vepote perfe-
ctiores , ac propinquiores Deo-

2. In'codem loco Genelis ennmeratur ﬁngii]a-—
tim » quae Deus creavitinitio. Et quod nullum genus
operam enumerandum vlcerius fuperefler , apparer
exilla cotius enumerationis claufula , quz i:ubmngi-
tur in fine capiis : P:ditqm Dens cuntta qua fecerat,
& erant valde bona. Et clarius initio capitis fequen-
tis : Compleuitque Deus dic {eptimo opus [num., quod f2-
ecrat, & requiesit die (eptimo. ab vninerfo apere guod pa-
trapat, Et benedixit diei [eptimo , & [aniEificauit illim.
1174 ip (0 rcj]}.ﬂer:zt ab ompi aperﬁﬁm s quod creanit,
vt faceret. In illa autem enumeratione non expri-
muntur Angeli, nec fic vilade ipfis mentio : Ergo
Angeli non continentur inter opera Dei.

3. Subftantix pure i])iricualcs » & incorporce
non pertinentad perfectiohem , & complementum
vaiverfi. Quia , que ad illud pertinent , poffant ab
homine naturaliter cognof” cegnitione certa , ac
enidenti ; Quandoguidem »gnofcere potelt { v
ponderatum eft queeft. 2. ¢ Deoart. 24. ) hoc vni-
uerfum autorem habere Deum, cuius perfeéta funt
opera, & a quo nihil imperfedtum , ac incompletum
clle poreft. Subftantiz vero puce {pitituales , & in=
corporez non poffunt ab homine naturaliter cogno-
lei certo, Quia homo nihil certd cognoflcere potelt
naturaliter, nifi mediante fenfusatque fenfibilia, cum
non fint canfz , neque effedtns fubfantiarum pure
;Pir_itualium inferiorum Deo , nullam precontinent
In fe participarionem perfeétionis propriz , ac pecu-
liaris ipfarum | ideoque manuduncere naturaliter ne-
quaquam peflunt ad earum cognitionem, faltem cer-
tm , ac cuidentem. Qua autem non pertinent ad
Perectionem, & complementum vninerfitatis rerum
CIcatarum, non dantur de fado. Alioguin Deus fe-
ciffet, quod fieriab eo non poteft , cumulum effe-
Stonm diffonum sac monftruofum > vt pote nulla
Ine perfectionis , ac perfe@ibilitatis habitndine,
& nexn colligatum vniuerfaliter , & continencem in

€aliquid redundans atque {fuperfloum , qualis cft
K:P.Efparza. Carf. Theol. Tom. I,

SRS

manus fex digitorum. Ergo fubftantiz create pu[é
{pirituales , & incorporez nulle dantur de fadts.

4.  Omniscreatura certis (e nature cércﬂmﬂripm
eft limitibus, yr dicic Ambr.t.4. lib. 1. de Spir. Sanék.
cap.7.initio. Omne autem,quod circum{cribitur, eft
cotporeum ; cuma pofle circam{cribi fic proprietas
omnis, & {olius corporis. Id quod expre it clarius

lias in orat. 1. Nazianz.§. #ibil enim nifi (olns Desnsa
aic, circumfcriptionis expers eft quia [olus proprie corpore
vacat. Cirwmﬁ'npzi antem Angeli, quia nge incorporess
proprie funt sctiami noftri respebtn incorporei dicannr.
Eamdem Angelorum circumferiptionem, & corpo-
reiratem tradunt non femel Orig. Bafil. Auguft, Ber-
nard. & alijapud Suarez, lib. 1. cap. 6. initio. Ergo
Angelilunt corporei. ;

5. Intellectus humanuas eft omnia fieri, & eft
quodammodo omnia , vt dicic Philofophus. Vnde
ita fe habent omnia ad efft , ficur fe habent ad intel=
ligi', & quz ex [ua natura non cadunt in intelleétum,
feu quibus intelledtus ex {ua natura affentiri nullate-
nus poteft, quod i‘olum prouenit ex implicatione ter=
minorum , €o iplo repugnat , vi fint , i'untquc chy—
merica, & repugnantia cx terminis. Repugnat au-
tem , vt alignid intelligatur intelletu humano in-
dependenter a corpore , cim intelle@tus huma-
nus in omni aétn fuo dependeat d fenfn , & fenfi-
bili. Repugnatigicur , vt aliquid fit independenter &
corpore , ac proinde omnia poffibilia fieri {fune cor~
poreaswvel dependentia 2 corpore , ideoque corpo-
ralia. :

6. Omues effeétus ;s qui communiter attribunn-
tur Augclis, & ex qnib_us exiftentia eorum commu-
niter arguitar , habent alias caufas fufficientes cx fe.
Quia motus Cezlorum , ex quo argnic Philoflophus,
& poft ipfum plerique alij, pronenic ab ipfis Ceelis
in genere canfz efficientis , & materialis,vt moderni
Altronemi manifeftiffimis indiciis efficaciffimé per=
{nadent.

Similicer opera arreptitiofnm, necnon magoramy
& incantatorum, quz humanas,omninmque aliaram
caufarum corporalinm vires fuperant manifeftiffime,
& ad qua propterea recurrunt Valquez, & nonnulli
alij, profe¢tonon f{uperant vires animarum fepara+
tarnm.

Quz videlicet , & linguas norunt omnes » & acki-
na pafliuis omnia applicare pro libito congruenter
poﬂﬁnt, vt pote domindte co!:po_ribus propter excef-
fum perfeétionis, quoea longe fuperant. Quid quod
Philofophus eofdem iftos effeétus attribuic hnmori-
bus melancholicis, eorumque pradominio refpedtn
hominum , in quibus talia deprehenduntur. Nihil,
igitur fupercft, ex quo Angclorum exiftentia, quam
patet , non innotefcere nobis immediate , efficaciter
colligatur mediarte,

7. Quodlibet incorporenm pm_eminet cuilibet
cotporeo : Nihil antem eft inter omnia creata , quod
preemineat homini, qui vrique eft corporeus. Qnod
patet ex Anguftino dicente cap.3 4. de quantitateani

R nA
5 ;




166

mz initio. ‘%emeﬂ.’modrfm Jatendum eft sapimam by~
snanam non effe quody Desss eft 5 itz prefumendsum nihil
dnter ammia , que creauits Deocffe propingnins. Similia
eradit lib. 3. de lib.atb. eap.11- lib. 83. quatt. 54. &
lib.3.contra Max. cap 25. Idem difereé afferic Ber-
natd, lib. §.de confiderat.cap. 3. nihil igirur creatum
eft prorlus ineorporeum.

8. Sigue eflent fubltantiz penitus incorporce,
ralescertiflime effenc foli Angeli. Angeliautem non
funt penitus incerporei. Quiaillud Gen. 6.2: Fidentes
filij Dei filias ke minam , qmd cﬁ%m pnfchr‘g > dCoeperunt
Sibi yxores ; videtur intelligendum de Angelis, maxi-
me reponentibus 7o.4ugeli Dei,vbi dicicur filij Dei,
Maniteftum vero cft vxores accipi non potnifle 3
{ubftantiis penitus ipcoh‘portis 5 mulmquc minus ex
€a coniunctione palei pornifle Gigantes, vtibidem
mox perhibetur. Accedit Toannem Theflalonicen-
lem relacum in 1. Synodo.dixifle Angelos pingi pof-
ie, quia [unt corporei,atque Patres concilijamplexos
deinde fuiffe fententiam eius. Nullz igitur dantux
{ubftantie penitus incorpores.

9. Ad complementum,& perfectionem vniunerfi
pertinet,ve dentur fubftantiz ex vna parte incelligen-
tes indepengenter a fenfir, miniméque fentientes, &
ideo homines {uperiores ; fimulque ex alia parte ha-
bentes potentiam loco motinam, ac progreflinam, &
ideo pradite corpore. Subflantiz antem fuperiores
homine funt foli Angeli, atque Angelis nihil eft fu-
perius infra Deum. Nulle igitur dantur fubftantiz
create expertes corporis. Aflumprum fuadet Cajeta-
nus , citca illud ad Eplm{‘. 2+ 2. Secundummn Principem
poreftatis atris buins (piritas, hac ratione. Ad comple-
mentum,8 perfectionem wninerfi {pectat ,ve detur
vegetatinum fine fenfn,& fenfitaum fine mom locali
pro.pric) , & fenfitiunm le mouens fine ratione , &
fenficivam {e mouens cum ratione. Ergo fimiliter
{peétar ad complementum, & perfedtionem yaiverf,
vedetur intelletivum {e mouens localiter , ac pro-
grefline fine fenfu.

10. Rationes a prioride perfecta fimilitudine Dei
i rebus creatis , & ex necellitate pcri‘udi(mis in
omni genere ad rorale vainerfi complementum , qua
communiter adducuntur pro exiftentia Angdforum,
zqualem habent vim ad probandum , necefle effe ex
natura rei, vt dentur omnes {pecies rerum abfoluee,
& fimpliciter poflibiles ; ac p roinde , vt detut vnio
hypoftatica,& vifio Dei,aliaque dona fupernaturalia,
necnon fubftancia puré creataintrinfece impeceabi-
lis; fané&a, & beata,fi ea eft ablolute poflibilis. Hoc
sutem eft manifefte abfurdum , minimeque ferens
dum in Theologia. Ergo 82id vnde fequitur, :

Art.1. Refpondetur. Malea fnnt,qna Angelornm
exiftentiam efficaciter perfuadent, & ad allenfam
etus fortiter impellunt. Sed funt panei , qui effica-
ciam eoram agnofcm:c valeant , velintqus cedere
fortirudini. Nempe homo , & arduus intelle@tu, &
fenfnrepens , ad fubftantias fibi , qua maxime praea
ftac, aftines , ac propitias, multikluc indiciis mani-
feftas , magno fertur pondere. Atindidem vi reuo.-
cat hand quaquaim minori fen(us , vmbrarum & pul-
litatis , ac fictionis incnfans , quecumque carent
corpore , quod ipfielt limes , & iufta menfura rea-
Jicatis!, ac verm entitatis, Ex ifto mutno intellechus
multa cogitantis , & fenfusillum deprimentis con-
Aictn fuborti funt in primis apud gentiles tot illi Dij,
Dezque penetrabilicate , ilitate , fortitudine , fu-
Turorum contingentinm ceta, ac immediata prano-
rione (up;‘a conditionem corporum euedti , quo parti
mtelleduali hominis fatisfieres fimulque vilivati cor-
porum, nihilominus obnoxij, propter cibum & po-
tum, diferimina {exunm, concubitus, paffiones , &
multiplicem earpm efiecum, quibus admiflis , & non

Lib. 1. De Angelis.

aliter , ftult fenfuum perfnafio fablimiora illa facile
permitteret.

Art. 2. Et qwidem gentiles volentes in vna , e
demque rc_.(m:iiftucrc indinifim limites potentiarum
inuicem difparium, nec intra eamdem fphcmm Conn
tentarum,atque confundentes fupremum incelligibi.
lecum fupremo {enfibig,perablurde confinxere ¢
modi predicatorum inunicem pugnantium identifics.
tas combinationes , & nentri potentiz aflignouerg
obietum adzquatum {ibi congruens , dum veique
indulgent ex quo ; nec {eruitutem pectu fenlus
totaliter poflefli, nec {piritualem intelleGus am plice-
dinem,ac libertatem perfecke fecuti. At Sadducini-
hil affurgentes fupra fenfum s cique penitus fuccym-
bentes', nihil effe dixerunt, nih ilque efle pofle prates
corpora, omniaque purauerunt eile chymerica, qua
incorporea , pureque corporea non eflent, fuxta illug
Ackorum 2 3.8.Sedducai dicunt non effe vefurrefionen,
ueque Angelum , neque Spiritnm, Platonici ¢ conuerfy
vique adeo intelleétui adhe fere, vt modis intelligen-
di noftris omnes rerum effendi modos conformars,
iildemque eofdem penitus metiri voluerint. Vnde
quia intelleétus 2 corporibusin {e indiniduis abftra-

hitrationes commmunes ; cum pracifione ab hic, &,

nungc;contrahibiles per indinidua, pofuerunt fubfian.
tias feparatas efle Ipecies exemplares corporum, es
quarnm participatione corpora {ubfiffant omniz,yti
refert D. Tho.quaft so. Art, 3. initio, ex philefo-
pho fufitis id exponente 1. Metaph.atext. 6. Eadem
dinerfitas apparentie rerum ex fenfu , é_‘c 1'51:'911@&5.
peperic fimiliter muldplices , & inter fe dilcordes
opinandi medos circa preprietates , & operationes
Angelornm,non folum mirabili vbertate apud T heo-
lugos fcholafticos , fed etiam ex parte apud Sandtos
PP. aliis pleraque omnia trahentibus ad conditionem
corporum , & apparentiam {enfus , aliis nimium,
vel non fatis , idgue difpariter indidem recedentibus,
vtnon pauca , nec pancorum aflerta circa Angelos
videri,ac meritd dici poflint rehquiz, vel Sadducao-
mum , vel Platonicorum.

Art. 3, Medium vericatis iter feliciter pra cereris
tenuerc , idemque pofteris circumquaque common
ftrant ilfuftrits Dinus in primis Dionyius , & dein-
de D. Thomas, Pra:ccli}'; vierque, illimi, ac Angelico
ingenio praditi , atque dininitus illuftrac circaiftam
{pecialiter partem Theologiz. Cuius obictum eft
imperium fenfibus, ficut Deus, necapparet ex vilis
fuis fenfibilibus effectibus , quibus impertierit parti-
cipationem {ui , atque impreflerit fimilitudinem, ficus
impertitus eft , atque impreflic Deus refpectu fui. Bt
tamen {ublimes du® ille mentes de eo egere melius
:tiam, maiorique com comprehenfione, & quafi do-
minio, quam agant plerique alij deiis , que , & cer-
nimus oculis,& tangimns manibus.Quapropter pra-
cipnum in omnibus hifce quaftionibus ftudinm no-
firum erit , vedocnmenta Dionyfi) potiflimum , &
poft ipfum D.Thoma, & eruamns diligenter, & reli-
giose obfernemms. Praferemus yero vbique demore,
{ed cum obfernatione magisaccurrata.fi quid ex faciis
lieteris , & Conciliis , vel manifefi¢ innotuerit , vel
latenter I:L'n.nfparmiit,vt certitudine , & illufkraci 1
ac manudu@ione dininz reuelationis dirigatur , ful-
ciatur.ac promoneaturfpecialis in hac materia debilis

tas,& fluGtuatio rationis humanz. :

Art. 4, Preferendum itaque inicio eft.dari fubftan-
tias creatas, ideoque inferiores Deo; quafimul fin
homine fnpc-rim't‘s > atque intrinfecé pe:rﬁ:&iqrcﬂ.—
Notum namque primd cft , veapparebit ex pluribus
teftimoniis indicandis in progrefin ,~dar1_iubﬁ:m_tm$
gréatas,que com munim: dicuntur Angc‘:li,zd eft ;}l!jﬁ,
{eu nunci] , nomine officij notioris r.rani_hm ad ilg“.
mificationem natwiz minds not® : ve liquet ]T:;:

2103




Quazitl Deexift. &incorp.Ang.

7. cir=

alios PP, ex Ambr. in capix. Epift.ad Hebr.
caillud ex Plal.ros. Qm facie Adngelos [uos (piriien.
Idem frequenter tradicus ab Interpmgribus circa illud
cinldem eapitis , fine: Nonne omnes funt adminiftra=
torij [pirites it wminifterivm miffi proptereos 5 qui baredi-
tasem capinnt faluris ¢ Ex quo teflimonio innotefcit
praterch 5 quod in }?i‘o‘i_'_r;-ilig manifeftabitar magis,
nomen Angelorum , ita ex officio accommeodar. de
facto paturz iftarum fubfantiarum » venon fitex fe
alienum ab eadem ipll.rum natura fecundum fe. Quia
nimirum eiufmodi fabftantiz ex natwra fua hoc ha-
be:{t intrin{ecé ac determinaté , vtfint adminiftraco-
1y {pirirus, veque mittantur , & nuncient. Vnde noa
€0 omnino modo dicantur Angeli,{fen miffi, & nun-
¢l »* ficut homo dicicur miles , qued eft exemplum
Ambrofi) 5 fed tantiim cum propoitione quadan
analogi

C

Sertum rursis eft Angelos effe homine fu=
periores , ac petfectiores fubffantialicer. Quia PL 8.
pramilla admiratione v. 5.-Quid ¢ff homo, guod memor
es.eis > ant filins hemiris, quoniam vifitas enm 7 Imme-
diace ﬁli)inugitus: Vo 50 Minuiffi exn polo min ob
Angelis , glorea & bonore coronafti enm. Vbi nongu-

\bium elt quin in priori partesiuxta fenfum lisreralem,
tomponatur homo cum Angelis cildemque polt-
ponatur quoad naturam, & perfectionem [ubftantia-
dem; ficutin pofteriori parte extollitur abloluté quo-
ad dona gratiz. Tametfienim in Hebrzo , loco An-
gelorum ponatur Deus, feu Di)s fenfas tamen codem
proculdubio redit :eum quia Angeli, ficut, & homi-
nes 1ufti o necnon Principes fupremi, nonnunquam
\-'c:c,_llltlll"i)u in _Sc;ipr_nm stamquia 70, & Vulgata
Yoot Hebrex {ubftimune Angelos tanquam  quid
zquina ; 101y mum : tum quia non paulo,
{ed infinite minoratus eft homoa Deo O
mosatque a {olis Angelis pauld mintis o 1
poteft : tum denique quia A poftolus 5 L2357 A
commodans Chrifto, patienti praedicdtum Plalmilo..
cum:, vepote pertinentem ad ipfum inxea fenfum al-
legoricum , vt riotancibi Bellarminus, & alij, ponit
fimilicer Angelos, Scnion Deum , dicens + Minwifli
f:r:;zpa::fa mintsab Angelts. Cercom igitne eft, An
licam paruram nature humanz pracminere.

Art.6. Accedit , Apoltelum toto .
Epiltole, quater cum Angelis

timo Maxi=

55

1, cinfdem
onferre Chrifium Do-

fuper omnia pure creata 5 veque concludataduerlys
incredulitatem Hebraord contemprricem Chrifti, &
crucis , ac doérina eiug » fcuti concludit initio ca-
pitis fecundi his verbis': Proprervea abundantivs epor-
16t obferniare nos eyt andiiminsy ne forte p
Sienim gtk per ﬂ:.;(;zi:;y ditlus eft férmo., f,::

minum, vt oftendar dignitarem eius , & exzellentiam »
: :

Hreamms,
o eft fir-
sjeatia , O inobedientia accepit su=
us., fi
Cauceminidonea

& conclufioin:

s SO omrits priuas

S mevcedis vervibuionion qeomeda nos effuoie
: JHE

itim mgz‘c:\:f?'z?»m.r_[.':!::;rm 3

“dcomparatio pro lcopo propofito ,

Cilicax , acene

o
&

s fF Anggli non tenerent primum
Ijl::{uﬂ intef omnia pare creata, vi‘per {e patet. C

fihomines eff;
comipfis potif

[
I

rid

nt Angelisfuperiores, eifdemve pares;
1um facienda fuiffec comparatio » ve
e notifinis ducerems argumentnm , eoque ad in-
fitmendum s ac permonendum euaderet efficaciug,
Qua cadem profedto de caufa affimplic Apottolus
tirca  Angelos ) qua- - erant & pre - ‘catetis
11111&;53 s & apnd Hebreos notiflima.  Primum ne-
SHCY. 5. Cuf entimpdixiz aliguando drngeloviim ¢ filins
'mm;- er 1,05, Deinde po{}duc > cligendo teftimonia
Mmitime honorifica refpecia Angeloram, eaque con-
ferendo cum alis 2ugnMaribus circa Chritum Domi-
mim teftimoniis ; idqne nulle ; aut loco 5 auc auctore
dete.{minucé indicato , quinerant ex ‘celebrioribus,ac
hotifsimis apud Hebrxos , vt obleruatibi D, T ha-

RP.E[paria Curf Theal. Tom.I,

il

mas,neenon alij frequenter ad illud capitis 2.6+ Teffan
tis eff autem in quedam Loco gris. Supponit ergo fimilis
ter Apoftolus canquam notilsimum Angelos praze-
minere rebus omnibus aliis purd creatis,atque adeo,
6 hominiquoad perfe@ionem fubftentislem natu .
Art. 7. Idem docet ex profello , & exponit lucu-
lenter Dion. cap. 4. de Dinin. nom: & ex eo D. Tho.
queeft. 75/art, 7. & quaft 93+ ast. 3. quibus vnanimi
confenlu fuffraganturcateri,;cum §S.PP.ti Theologi

‘{cholaftici. Confirmatur ex 2. Petri 2. Vbi malis Ans

gelis, quibusfola reliéta eft perfedtio Mturz iplorum
propria , tribuitur poteftas, 8 virtus maior poteftate,
& virtute hominis. Similicer cap41. Tob. multis pree-
milsis.mirabilibus de fortitudine , virute , ac pore-
ftate Satanz,concluditur in fine. Noz eft fuper terram
poseftas , qua comparetur eiqui faftus cft s ve anllum ti-
merer , viique {uper terram, faper qmm‘dk homas
A lica igitur natura,eft humand intrintece, ac fubs
ftantialicer fuperior.

Arc. 8. Subftantia autem homine [uperior nequie
‘li‘]!" corporalis , quia homo praeminet inter omnes
fubftantias corporales . Anima namque hominis; pes
nes quam penlatur eins. perfeétio , minimam om-
nium habet dependentiam i corpore, qwandoquidem
eft capax ex fwa natura , vt fuperfic, confer necurque
!‘Cpfl.l".l_[l hcotp(n’c 5 nec el vaitur nagaraliter 5 nifiad
breuifsimum tempus » atque dum vnita manec, pre-
cipnas fuas intelligendi, & volendi operationes exer=
cerindependenter ab organo corporeo, vi dickd eftin
qq.de anima. Quse quidem eft minima omninm,qua
cogitari poflunc dependentia a cm‘_};ﬁrc.Nccciibigimr
elt vt forma maioris aliquatenus pet fectionis » quam
fic anima humana , qualis vique formaeft fubftan=
tia Angelicas 2 qua videlicer paulo minusdiminneus
eft homo , vt dictum eft : Necelle inquam eft, vt talis
forma fit penitus independens a corpore , atqueom=
nino incorporea s puralque {piritus. Daptur igicar
{ubftantie purs i‘lwirmmlcs > Brincorpore® ; quas di<
cimus Angelos.

Ast. 9. Plaribus in locis fuffragantus aperte huic
veritatifacra liccerz » dum. Angelos dicant {piritusa.
Spiritus epim 5 & ‘.Pilritua.l..',iuxm proprium ; ac ger=
manufh {enfum fignificant genus rerum oppoficum
corpori, & corporali 5 atque verba Scripturie acci-
pienda fune in fenfn Proprio ,ac germano-; nec fung
ad metaphoras traducenda 5 duxea celebre Angufli=
ni documentum s dum neque contexeus s nec tefti=
monium alind clarius eiuldem [cripture, neque ratio
aliqua manifefta ad id omnind cogunt. Cuinlmodi
certe nihiladeft circafequentia teftimonia , ad Hebr.
fine. N onneomies fitnt adminiftratorij [pivitns 7 A6k
8. 29. Dixit antem Spiritus Philippo. Evinglus vz gu'
Cam autem afcends([ent de agua , fpivitns Domini rapuik.
Pr’)i!t_ppt:m s & amplins non vidst evm ermchns Apock
14. Septem Eccleliis 5 quae {untinAfa » {alutem di=
cit Toannes his verbis : Gratia wabis s & pax ab coqui
effs & quierat , € quinenturnseft, O afeprom (pirsti=
bus , qusi. iz eonf ekt throns eius funt: B cap.5. 6. pra
mifsis fignes lymbolicis feptem Angelorum ; fubii=
citnrinvmediae « Qi funt feptem Spiritus' Dei. miffi in

wmzem tervam. Sed & malis Angelis ( quibus profedte

nulla infunt dona glorie valentia rédderc corpus
quodammeodo {piritale ; ixta illud 1. ad Corinthrs~
44 Surget corpus [piritale ) ribuitur eodem mode Ta-
tio [piricas.tum alibi fept , mum maximé Matthi 8.
6. Eiiciebat [piritus verbo. Et cap.1e. 1. Dedit illis
Fouff:ttcm [piritunmimmundorum,v ciscerént eas. Lucae
1c.20.8piritns vobis fubsicinntur. Bt cap. 11,24 Cia
immindus (piritis exierit dehominesperambular, e, E
affumit feprem alios [piritss nequiores fe.Cumiigiza (pis
rirn v dicic Chriftus Luce 24.39. carnem,n offa mon
habear, id el fic corporis expers ; atque ad excludend
Pz corpo,

167




168

corpotietatem tribuatur ratio .r‘pirims > tum Beo, qui
eft remotiflimus 2 corporis imperfectione, vt apparet
inter aliaex loan.4.24. Sjlirirm r_[z" Dezesy tum animae
que & 1}:{':\. eft feeundum fc incorporea, li-
G. Sicut enim cor-
requenter,& in-

hums
cet fic vaibilis corpori , Iacobi 2.2
pus [ine [piritn mortusm eft , S alibi
{dperin loco Adorum indicato fupra art. 2. ad ex-

primendum errorem 5;:Lid‘.|c;mm‘~.‘n nihil agnofcen-
tinm preeter corpora , dicatur, iplos negare refurre-
€tionem , Angel & {piricnm.Cum,inquam,hzc
ita {e habeant & dubitari minime poteft , quin An-
geli, qui toties dicuntur {piritus , fint progius incor-
]‘(J[('[.

Att. ro. Magna vi hocipfum pegfuadet Conc.
Later. fub Innoe. 3. Quia capite 1. quod continet
profeflionem fidei, Dens Trinus , & Vius dicitur,
Li‘r'm:or IR if:za;ﬁf)ir'ivm_. & vifibilinm, [piritualivm,
€ corporaliym. Et deinde (ubiungitur immediare :
#i fua omuipotenti virtute fimml ab iaitio temporss
VeraEmagne de uihilo condidir ereaturam [piritnalem , &

corporalem: . Angelicam videliget,& mundanam,ac dein=
el unan A, quafi communem ex fpiritu & Corpore con=

_,J?;rf:r;:m‘. Quibus nihil clarius , aurefficacins pro re

propofita diei potuiffe viderur. Quia ereaturam {pi-

ritualem , & Angelicam contraponit corporali, ac
mundang , tanquam ab ea omnino dinerfam. Etne
i_u}?cvu[iig }*.oﬂl-: dubitatio de pura prioris extremi :pi—
iitualitate,acin corporeitate,comparat fubinde vtrum-
que. extremum cum patura humana , eamque dici
Virlque quafi commun 5 qu;ltcuiis conftituta eft
ex lpirietn , quo conuenit cum {pirituali , & Angelica
Crcatura , & ex Cotpore’, quo fimiliter conuenit cum
creatura corporali , 8 mundana. Manifefté ivicar
profitetur Concilium, Deumanctorem , & ex nihilo
conditorem triplicis differentiz rerum pure l"piri—
tualium, pure corporalium , & ex {piritu, & corpore
conftantis.

Art.y 1 :Cenfent nihilomints Carranza in annota-
tienibus. Canuslib. . de locis cap- 5. Sixtns Senen:
hib.s. biblannot: $. neenon Valentia , & nonnulli
alijin prafenti, nullun inde certicudinem huius rei
I];iL_urn pofle. Nempe Cancilium nihil de hoe ané’m
definire , ant tanquam dogma fidei profiteri vdluiflt;
{ed vnice intentum ex profeflo ad articulum Dei, vt
auctoris rermm omninm creatarum, cetera obiter ad-
iunxifle maioris claritatis gracia, inxta fenfom magis
tommunem Doctorum. Quo pacto in Concilis non
paucis reperiuntur plura , ardiculis ac definitionibgs
i}dciinterie&a > qu& non proprerea cenlentur , aut
{funcreiplade; fide , vepot? accidentaliter , ac pure
materialiter fe habentiaad feopum Conciliorum pra-
cipunm: Id quod in genereeft in confelloa pud om-
nes, necin re pr:cl‘cnti;}.dgﬁ vlla ratio fpecialis , qua
veter,quominns idem ablque ablurdirare dicatur.

Art. 12. Vertim rcl}wuliu ifta, vt poflic videri pro-
babilis relat¢ ad priora illa verba Concilij: Crearor
wifibilism | & innifibilinm {piritnalinm ;-G corpora-
dipm 5 quateniis hze ifforum extremorum in ebliquo
pofitorum diftinéio poteft cenferi non intenta ratio-
ne ful., fed accidentaliter tantum fuperadditaad cla=
norem , accommodiorem declaradonem ; ac perce-
prienem fuivedti. « Relatdtamen ad poflteriorem in-
tegiam propoficionem : Qui fa omniporents virtute
femm !1 initio s @e. Non video , qua ratione {ubfifte-
te poflit , aur rolerarieadem interprevatio. (Juia in-
dcpcnd_en; ab ifta propofitione erat iam per priora
verba fufficienter dleclaratus articulus creagionis re-
fam omninm. Vnde apparetecam propofitonem fu-
Peraddicam , ac intentam fiffe ratione fui , ad expo-
nendam ,ac determinandam diftinétionem ; & naru-
ram rerum ipfm‘nm creatarumy , cuius nogitia eff ne-

<ellatia,tum ad excludendum errorem Sadduc rorum,

Lib.11 De Angelis. -

aliorumque fternentinm fibi viam ad neoandam ex:

ftentiam Dei negata exiftentia creaturarnin pure (pi
ricwalinm , tum ® legitimam intelligentiam pl : n
illorum de fiﬁiritilms locorum facre Scripture. Pro-
feéto ctim relique omnes propofitiones Concilij, &
priores , & polteriores contineant fingulx fin
atticnlos fidei , ex indwbitata omninm confefl s
necpoffent negari abfque hzrefi , tameth ex nully
alio ceftimonio conftarct de cervitudine iplarum , ag-
que hze ipf.l propofitio , ;}c qua agitur , contines
conftitutionem hominis ex fpiricu,8 corpore,que eft
fimiliter de fide 5 nec dubitari poffit , quin intentio
Concili] fuerit , illam profiteri , ac ftatnere tanquam
dogma fidei,irrationabiliter omnino eximitur cadem
propofitio quoad priorem partem , per voluntariam
;ﬂ')i-nluc fpcci:\l'l fundamento exceptionem , vera,
ac propria proh {lione , & definitione fidei Catho-

uios

licze.

Act. 13. Non tamen ob hzc anfim affirmare, ;
fercam Angelorum puram {piritualitatem, & incor-
porcitatem effe certd de fide : tum propeer auctores
indicatos id negantes : tum maxime, quia D. Tho-
mas, qui fair pradicto Coneilio pluribus annis pe-
fterior, dicit queft.16.de malo Art.3. initio ; ex Aus
guftine lib. 21.de Ciu.cap. 1. Noz multum referre
ad fidei chrifliane doftrinam » fine demones babeant cors
pora [ibi naruraliter vaitas fine non habean: , arque inibi
inrelponfionead 1. in a:qmruril}m s addit ; fore , ve
dzmones poflent dici abfolute {piritus , tametfi ha~
berent corpora {ibi naturaliter vnita. Quia videlicet
non fubderentur corporibus , ficut nos,led magis ca
haberent fibi fubieéta , vt tradit Augunftinus, ideoque
preualente ratione {piritus.dici poflent abfoluté {pi-
ritus jrametfi homines ob contrariam rationem fpiri-
tus dici non poffint. Ex quo patet aditns ad interpre-
tationem -teftlimoniornm Scripturx , qua [uperins
ponderata funt , quoad Angelosetiam bonos. Veve
antem hzc habeant , res eft iam plena temeritatis, na
> puram Angcfomm fpiw

quid dicatur fenerits , neg /
ritualitatem, & im:m'lu:sl:cit:\tunjcm;i‘u‘ntiL'_nt]bua iam
in eam Doctoribus catholicis vniuerfis poft Mag.dift.
8. & D. Thomam quelt.so.arti.cummagno funda-
mento in doétrina reuelata , ve apparuic luperins, &
conformiter ad expreffam , & {pé , ac mlulcip'iicim
repetitam dod‘tinum Dl:anyh] cap.4. de din. nom, &
€ap.1.4c 2. dcc:;:lgih H;cmr_. Bt :
Art. 14. Duz {unt przcipu¢ rationes naturales,
quzin idem tandem incidune re ipla , quibus D.
Thomas in illo art.1. & lib. 2.contra gent, cap. 6. &
alibi , atque alij communiter aud:m:cs wam}:rc.u"
ftentiam Angelorum , feu éul‘;lt;\.nt‘l:ll'umq puse {piris
tna atque fuppolita creatio-
ne aliquarum rerum necelle fuiffe ex natara rei s ¥
ciulmodi fubfantix crearentur. Altera ratio petitur
ex intentione Deiin condendo vniuerio altera ex
perfectione incrinfeca cinfdem vninerfi. Intentio Dei
condentis vninerfum tendit ad pf.‘o-.iuu-n.;{;np pcth:.
&am  (imilicudinem fui. Quia omne agens in tendit
propagare fe ipfum imprimendo effectibus fuis, arque
in ¢is exprimendo fltlliliii:ldlllclll fui , quantam po-
telt. Similitudo autem effectus cum canla artenditur
penes id , per quod eadem canfa operatur . é«i in quo
perfectio eius caufatina PL‘im:ipu’lchr confiftic. Cum
1gitur Deus operetur pet iutcllc.ctlnn,.f\: yoh}umrcmi
atque iniis pecfedtio eius c;au(\utum principaliter con-
{iftac, vt liquecex dictis queft. 26. d; Deo, nccno.l_i
quzltione: 36. ad 3. patetin toto \'n_l_ucrilo,_ q}md ef
effectus Dei adequate fumptus, deelie m:%nmc Poi{c
{ubftanrtias p::].f;_-c"téintcl}c'c’.tu.llcsl R :‘.C\VO.][VIHJ;S ,{I;LIL’—
que iftius modi {ubftantiarum exal’tcr?ua.n} 13&13;11 e
p:‘incipa]iter Denm in creatione ynigerit. subitan-

tiz autem pecfedte intelleGtuales; ac velitiuz 11[.::;;1“--
acit

inm, ac incelleétualinm




8 ?
um , 1nte

L J

s incorpote®. Quia incelledus , &
s eperationésgndependenter ab
poreo , & dependentia intellectus a phan-

fadoit B o
fario lmat pe

wabi, eiuldemque intellecbus coniungibilitds natura-
liscum corpore eft argumentum , & canla impetfe-

2 .gsm:’ Cory i.'mpm.'?‘ aggranat animan , & 1erien
. I . = . g
sakabitatio deprimiz [enfum wmmlta cogitantem. Quod li-
atir ad ftacum hominis , corpori
sdeprauati, acdepretli per peceatu

cet directe re
Iumani,quaten
C e ; indiredke tamen oftendit,maxir
intell

cum corpore , nondum :;:!Un‘itjlls. Quia ratione pec-
nalis non eft inducka penitas de nono , fed
m crenic vis impaditiua 5 ac recardativa , feu de-
na incellednalicatis » qui vis natnraliter ineft
corpori refj 1 fo writilece inordinate ad [
complementum {ubftantiale. Quod nimirum T
€x naturarei, ne veritates vnince

zternz 5 ideft praftant 5 omnitim,inte
fint,nifi obnubilate; ac infeliciter teansforny
bris,ac ani

lopere im-
eltualitatis preftantiam ex coniundétione

ainatis reram fingul
ac corporalimm. Necelle igitur eftex natura ipla re-
ionifque divine volentls creare ; & ed
cere aliquid extra (& , vt dentur fubftantize incelles
cuales pute [piritnales, atque omnine incorporea,in
tlluihm reluceat petfecta , quoad fieri poteft fimilivu-
do cum Deo , quoad intellectum , & voluntatem.
Art. '15. Altera ratio- s fewmodus alter arguendi
pro exiftentia Angelorum , ex pet‘fcétim‘.c vijuerii,
et manifeftior, ac dilucidior ; quia reloluitur in prin-
pia notiora , 1""‘%!{‘!1“ obuia. Manifeftiffimum nam-
que primo recfumiiftud (idemque dicitur de
qualiber - 1 rerum creabilia Deo ) eflz
videquaque perfectum i
ceflario 5 ac intrinfec
verfum iftud effenci:
tim ex fide . atque 1
tunr, Dei cutern porf

rinm conting entinm,

OLLICCEIO

, idque ei conuenire
¢ ex fua iplan
itee eft opus Dei. Quod eft cer-
tione enidenti alibi de monftra-
ta funt operayex Deuter. 31. 4.

ra.

)

aec fieri poteft . VE aliquod'epus Deuin habeat au-
ctorem , & pihilgmintis non fic eatenus perfeétum
iuxta naturam , 8 exigentiam fuam intrinfecain , vti
plusibus expofitum ; & confirmarum eft quaft.20.8
%S. de Deo , atq )
faeris lite
Cipit s Ademor ero igitur operami Domini » civca quem

inifice pradicatns fepius in

L

2015 3 m

1}“»*;11111 mulea in eam rem valde epportana videri pof=
tuitapnd Cornelinma Lapide , aliofque interpretes.
Manifeftum rarfus eft, de conceptu operis }wgrfcdtj,

rlalicer eflt, ve nihil ipfidefic cornm , fine qui-
bus eflet ineprum ad fuum finem , nec potler ad illum

tey peruenire,{en perduci, veque nihil cidem’ perperd

it. Nikii]l namque notivseft, quam efle imperfedtis,
i quod eftineprum , feniniuflicie difpofitum
ad loum finént , tum cuj 2 quidin.ﬁ in T omii-
10, ac {uperuacanee ; nihilque confe
1pitas, ;

Art. 16. Ad perfelionem verd operis divini ada
quate fumpti , {en vniverfi cuinluis ihpc;;’tat MrErered

rens-ad -

]?"L’Cll‘l‘llﬁ:.l » VU itl eo emineat onine genus perfectio-
mung abfolice poffibilium -, atqueinnicem com pof-
{ibilium: Quia’opus 1'{'1}L(lh15. '}"..‘tr\'étum dicitur, in
quoapparet; imperfedtnm vero, in quo mon apparet
quantum- fieriabloluce porelt, tota perfedtio preexi-
‘tens .in caula’, totaque artificis peritia. 1d quod com-
paratione Dei s operifque diuini {pecialis’ ratio effica-
Citer perlnader. Quia videlicet ommnis effectus ex fna
mtura eft often{ivus ;ac commendatiuus perfetionis
Preexiftentis in caufay idiue conuenit effentialiter,
e primario e¢ffedtibus Dei compartarioneipfins,vepo-
te ({E‘Cntilgil:[ ordinatis ad fandem, & glotjam Crea-
torfy. - Patct autem imperfedd fungi-hog muncre
&P Efparza.-Curf Theol. Tome Ii

Quzt I Deexili.& incorp.Ang.

nis in opere intelligend], inxta illud Sap.g. 15.°

S o B X Tkt
me vero BEccle g2.a varg. vbiin- _

169
eff2cbam i qao nen apparet ; p:ri:cﬁ"c 5 enm {oliim,
ifn quo apparet s quantim ld;‘-.'uiut‘c flerd pot;:_l't 3 tota
pertectio piexiftens in canfa 5 rotaque artifics pe-
ritia : atqueadeo priorem efedtum eflcimperfectum,
folamque pofteriorem effe perfectum comparationg
fuzx caniz , feu pt‘l‘ﬁ?&iOﬁC'ﬂ:la.thm effeétus ad can~
fant. Quz quidem petfechio 5 & imperfectio in effe-
&ibus Dei quatenus comparabilibus cum iplo Deo,
coincidic cum petfectione, & imperfectione iploram
abfolute , & f{impliciter ratione mudf*indicam. Cum
igitnr Deus contineat in (e effentialiter s ac indiuifiny
omneé gents perfe {ition_is s necefle , vtique eftex na-
tura ipla rei , voin effectu adequato , fenin quali-
bet tota colleGione rerum & Deo produdta 5 dentur
ntitaces » & perfedtiones omnis generis.

Art. 17. Supereft , vtoftendawur , exiftentiam
Angelornm elle necefariatm ex natura iplarei ad per-
f.tionem vninerfi; fuxea fingulas ex wibus notio-
mibus perfectique premiffz funt, Quod ad primum
i ine vninerfi. Notum cft , quod nuper ite-
1M reriim omnium
ereatarum, efle landem, & gloriam Creatoris ; Tuxta
illud Prow.16. 4. Prinerfa propier [éme rilﬁ:m aperatis
eft Duminns s nempe propeer lemetipl
dum; & glerificandum : fiquidem nihil alind haberi
poteft ex creattris relpectu Dei. Vnde Habac. 3. 3.
dicitur : Operuit Calos gloriaeins & landis eins plena
¢ rerra. Cuinfmodi funtalia plura facile obuia in (a-
cris litceris, prefertim in Plalmis. Hic autem finis ob~
tinéri peqingquam poreft , nifi indudks m vx:liuurfnm_
{fubfantiis intelleétualibus, Que nimiram folz cog-
nofcere, mliiimare , confiteri , ac celebrare poflunt ex
creaturis potentiam, {apientiam, & maieftacem Crea-
toris , U..l':‘.\ Deus nonex creacuris Ld ex "IJ pmcis;‘:
agy it , & glorificet {e ipfum , que vero intelle-
&tualia non funt , fint prorius incapacia percipiendi
titulos, feu merita landis , & gloriz,& viramque ex-
hibendi , preterquam obiectine ; tanquam materias,
ac motiunm. Sed neque natura incellectualis corpo=
rea eft {ufficiens ad tribuendam Deo totam éam lan-
dem, & gloriam , ad quam yniuerfum c:c;\.cumﬂpiha
que maxime natura neelle@tualis corporea apta eft
mouere , quantum eft de fe. Quia natura intelledtua-
lis corporea, tum intelle@nalitas immerfa corpori,
nihil cognolcere poteft ex natira rei , nifi dependen-
ter 4 fenlu , ideoque prafantiflimas qualque verita-
tes, nonnilt -.tniguucic& 5 in‘.ld'.t’ql!ﬁtf: sac valdeim=
perfedte cognolcere poteft, atque forma intellectua~
lis naturaliter vnibilis corpori, dum et in ffatu fepa-
rationis abiplo , nihil magis, aut melius cognofcere
poteft’, vt docet D. Thomas ; cerce non multd plus
cognofccre poteft ; quam d_um_ elt vnita corpori, de
quo alibi ex communi confenln. Cum ergo laus, &
gloria Creatoris deriuabilis ex crearnris commeniure-
tur neceflario perfedioni cognitionis circa iplas {ub=
ofte ex vi motiua earuimdem , coriciuditur,res crea~
tas non polfe naturaliter confequi perfecte s & adz-
qtiatd fuum iftum preeciprum fingm laudis, & glorie
Creatoris ; nifi dentut tubfanciz ereare pure intelle-
ctuales , atque omiind ifcorpore® , qna illas , tum
fingulas feorfim , vdm omniuim finii] ordinem mu~
tuum earum 5 & harmoniam; totamque ‘Pulcliritudi‘—
nem adzquaté cognofcm'c » & comprehendere pDi—
{inty arque ita landare, & glorificare Creatotent,ein{-
que pot(:n[ii,nttiﬁcioﬂtm prouidentiam,iul’titiam;&c«
quantii laudabilis, & glorificabilis gft ex vi motiua ca-
rumdem reri creatarum. Quade caufa Regius Plaltes
volens pli14.8. inuitare omnia creata ad landem, &

gloriam Creatoris.merito incipit ab Angelis, tanqua
2did maximé idoneis, non aliunde quam ex pura in~
telletualitate omnino incorporea,dum dicit: Laudate
Dowrinnan de coslis » landate enm in cxcelfis, Landate ewns
3 smAk

v dicebarur 5 finem primari

tr manifeftan-




170 Liber 11

wonms Angels eins, landate eum omnes Virtutés eins.

Are. 18. Hinc fponce apparet lecundum incon-
ueniens de aliquo perperam exiftente in vninerlo , fi
in co non darentur fubftantiz pute intelledtuales, at-
que omnito incorporex. Quianon datis hujufmodi
{ubftandis,nen poller reduci in adtum fecundum T
proinde exilteret perperam vis motiua , quz ineft re-
liquis creaturis comprehenfiuan,

,» ad cognitionem ¢
tum yaiulcuinlque ex illis {eorfim,tum omninm col-
lectine , atque ordinis mutni , & pulchritudinis ex
omnium proportione , connexione , & iufta corre-
f_puudc; itia conlurgentis,cum virtute inducendi xqua-
lem ¢i cognitioni L'!u:lt'c'f'.l[ioncm. Quapropter i Deus
condidiflet vninerfum non induétis in iplum {ubftan~
tiis incorporeis; ac pure intellectualibus 3 perinde fe-
cifler , atquefi pictor exponerce piduram artis exi-
mizfolis cecis , & cacutientbus , aut muficus deli-
catiflimi concentus chormn folis exhiberet furdis,ac
furdaftris , & ficde fimilibus , in quibus manifefti(-
fimum fit fenfibile aliquod, aut intelligibile , prafer-
tim eximimmn,ac valde dele&abile fuperare mMAgio ex-
ceflu capenm eorum omninm, quorum tantummodo
gratia exiftit. Eo na mque ipld manifeftifimnm eric,
inutiliter , acnfipienter tantam operi perfcéionemn,
tantamque vim fen{um,aut intellectum delectabiliter
permouendi adietas fuille. Perperam igitur , & in-
fipienter fecifler Deus , quod abfit, fi condidifler vni-
verfum iftud fenfibile vique aded perfectum, mirabile
ac delectabile, & glorificatinvum iphus,fi non induxif-
{et fimul fabftantias pure intgllcCl’u.‘.lcﬁ,atqu: omnind
incorporeas ; que folz funt capaces, vt cooperentur
adequate toti cognofcibilitati, ac delectabilitati eial
dem vniverfi.

Hine apparet inadequaté attigiffe hoc argumens
tum Senecam , quod tamen attigit pulchre cap.32.de
otio, Sapientis : Curiofum nobss | aic |, natura ingeninm
dedit , & artis fihi 5 ac pulilritudings fie confcias[petta-
20765 705 tantis rerum [pectaculss Zennit . perditura fri-
Etum fui , fitam magha , tamclara 5 ram [ubtiliter duéta
Soliruding oftenderes. V1t fias iflam f[peciari voluiffe s non
tantum afpici, vide quem logum nobis dederir. .

Art. 19. Sim cargumentum conficitur ex @irigis
bilitate , & indigenta dire@ionis, qua ineft rebus
inanimatis , atque omnibus vaiuerfim rationjs exper-
tibus. Nempe inanimata, atque omnia vniverfim ra-
tionis expertia ex vna parte retinent, quantum eft de
{e,vniformem {—empcu:pcrmdi modum , nec poflimt
ex [e pracisé inducere vllam ynquam operationum,
atque effetuum dinerfitatem, praterqua vniformiter
difformem,redenntibus fempcr in orbem iifdem effe-
<tunm, parium ac difparinm vicflicudinibusy nec fieg
Ppotuit, vt caulz libertatis ; ac eledtionis expertes,vi,
& impetu proprio fibi relico , alicer operentur, Ex
alia vero parte eadem omnia exiftunc immediate pro-
pter hominem,quinen eftlemper vniformiter dilpo-
fitus , acaffedtus , fed varietatem ﬁzbltpm}w& innu-
merabilem , tnm quoad COIpus , tim maxime quoad
animam , idedque indiget vt pro diuerfis temporibus
cum propettionali varietate fubuenianc fibi atque
infervianc , que funt infra iplum omnia , atque ita
juuent, tum ad tuendam (alucem corporalem,tum ma-
xime ad correpfionem , & correcHonem pranorum
morum,atque ad bonorum fomentum , & promotio-
nem;ad coercitionem , & penam impietatis , atque
ad pietatis ftimulos, 8 remuneérationem. Id quod fierj
minime potcit ob rationem modd premiflam,nifi ad-
ftr,‘c:_mla pradita lil®reate , & eledtione, quz propt
Iea it idonea ad inducendas in principiis, & fubiectis
libereatis expertibus varictates difpofitionum. & ope-
raticnum Opporeunc congruentes varietatibus prae-
didtis , quas homincs , partim n i neceflitare
patiuntur, pattim libertate [uain te 1plos inducunt,

De Angelis,

Hac de cauls conceffumeft homini prout perhibet

M
Genii.2 6. & 1%. vt pl'&:llr >ac deminetur vniuerlz
e , atque Omml‘«‘u':.' > que lunt, & mouentur l'up_-l
terram. Ve nimirum prfidendi officio , & domina.

tione fua dirigeret omnia, atque deger

* cando activa paflinis, quantum, & qu:
humani gencris interefif, ideft quantam , &
opus eficr, veea omnia luum proximum hnem crea-
tum (Ul‘ll\_'(l! rentur.

Art. 20, Verim homo non fufficic 2d tantam s &
tam perfeétam rerom inanimatarum , ac irration
linm dircitionm‘:,qzmntu,& quam per fecta opus ipfis
abfoluce eft , relaté ad finem pradictu mo quia
homo , ( iJcmquc dicitur de quaui >0t qua pra-
terea pofiibilis eft, fubftantia intellectualis corpores
neguit e, & adzquate inter fe conferre OMnes,
& fingulas qualque mundi huius {enfibilis partes,ve-
poté non cognitas fibi exadle , & adequate. D
Yiea omnia exalte , & adzquate complecti intelli
gendo pollet , aeftitnitur tamen virtuce , & actiuicae
phyfica ad eadem omnia vniverfaliter permouenda,
atque inuicem contemperanda,prout oporter,indudtis
pro loco , & tempore, & prohumanis vbique gen-
tiin meritis , ac demeritis,tempeftate , & leren
pluuiis, & ficcitare ; fame , & abundantia , [alubyi
te » & infalubritate , ac pelte , ventorumque vi, 1.':11
frenata , fen laxata , & mari, & terra. D m cili,
qui & ipfi {untdirigibiles 3 principio libero c;tj.‘u:li
plures iplorum motus , ac dliyol‘.tiogc; > 4 quibng
tublunaria omnia dependent , non poffunt fubeile di-
tectioni humane , cim caprum hominis, &:ﬂnn\.nif:-
{tus actinitatem eius phyficam longiflime {uperent.
Necefle igitureft , vt dentur in v\néu:::fc_) fubftantiz
]*m'c intelleétuales atque omnino ncorpores (31::1:
ad ea omnia (ufficiant ; ne perperam data fit dirigibi-
licas czlefiium , & fublunarium corporum,e edens
capacitatem intelleGualem , & actinttatem phyficam
hominum , atque commenfurttam ati , &
actinitati fubftantiz create puré {piritu > vique
potentia illa paflina reducaur in adtum {ccundum

s quz lola infra

lis 5

per huinfmodi potentiam
Deum c_\'\iicru illam iufte 5 8 exercere
poielt.
Arc. 21. Venio ad tertium , & poftremum ¢
de neceflitate perfectionum omnis generis
" fum (¢ perfeétum : Genus quoddam vrum
feu fpecialis gradus,, & claffis perfeéiionis ¢
& 3 - 3
‘-ﬂ:l(luﬂ.’ r1s lﬂ.'\’.lol‘ﬂ.ll’ ous
liter dinerfis con
conceptu ;slrus pe
quz eidem fuperadd
ram 5 quibus ipi

ad@eg

DCL pecu

fola dicuntur ablolute contineri intra voum , id

que genus, gradum, & claffem perfe {ionis,quot um
ratio aliqua vniformiter commanis prae¢minet omii-
bus rationibus differencialibus cm’umd;._‘n] Quz vero
ita inter fe comparantur , vt alicui , vel ;ﬂirplbu; co-
rum infic plus perfectionis,penes : tionem i\u.u_p;ﬂt-
ferentialem , quam penes l"L:‘L’dlC:ltﬂ omnia 1ifdem
omnibus communia, dicuntur abloluté dineriornm
generum quoad perfectionem, & fﬂ:imul 1litatem 3 t%’
metfi logice , & quoad pr.rdicp.bx[imtnr inb '»nu,r\'t‘l
multiplici codem genere cominc;u‘!tm. Itaque f:mJEfj'::
vninfcyinfque generis quoad perk ctionem , & aiti-
mabilitatem {unc omnes , & lokz rerum ,I‘nc_r;xc,;,lqul,z:
plus inter {e conueninnt, quam differunt ; teu pluris
a[timaptur ratione alicnius commudis,quam rationg
differentiarum. Pertinent vero ¢ conue fo s.-i‘ diuerfa
gC'IlCI.T;t‘lu:ffulﬂﬁlllc P:l!b d,fl int ilut.t.‘k‘ [CA‘-]UHI“ Fﬂn‘
neniunt, fen quorum aliquod plu ris habetur ratione
fuz peculiaris differentiz,quam ratione L‘.Oll‘l.:_‘l;]‘.lhj;lulzﬂj
Hoc modo ompes plantz dicuntur habere perfettioné

cinidem




L

Quazft. II. De compofit. Ang.

¢infdem generis , atque ;11‘)[‘0111@3 contineri i-l}b VIO,
eodemque gradu , & claile perfectipnis. Quia ratio
yiuentis, qua eft illis omnibus communis, eft maio-
&ionis , plurifque habetur, quam vlla dif-
lis L‘J.zio,cuiu!l}_uam pl;m[:t pn.rcqicuhu‘is.l{ur-
fus omnia bruta dicuntur fivgiliver einldem generis.
via racio animalis , in qua cnpu&‘ninnt, praponde-
rat omnibus eorum inter {e differenciis. Bruta vero,
& plante non {unt cinfdem generis quoad perfectio-
pem, & ftimabilitatem,quia nihil eit verilque com-
mune s quod pr::cm_i neat pm:éic.u_is omnibus , pet
que differunzinter {e. Pater enim brutum effe pree-
{tabilius , quam animal eft, vnde¢ differt a plantis,
quam qua viucns precise cft, per quod vitimo con-
nenit com iifdem.

Art. 22, Patentius verd malto eft fubftantiz in-
tellectuals create , qua taliseft , ineflé genus perte-
dionis long e dinerfum a perfcétione rerum omni,
qua intellectnales non funt. Quia iutuli_céhln.iitﬁ
coitinet in {e amplitndinem quandam eflendi quo-
dammodo infinitam , ac intermmatam , quatenus
omnia, & quelibet intelligendo, poteft eadem omnia

Jfibiex fe quodammodo adiungere;,ac fuperaddere per
fimilicudines , & imagines iplorum , quas actinitace
fua exprimere, atque €x {ua effendi , & petfedtionis
vafta plenisudine expromere poteft ; cum bruta fing
teftricta ad fola immediate fenfibilia: qua vero cog-
nofcitina non funt, fint adhuc reftrictiora incompa-
nbiliter, veport niodis omnibus coarétataad vaicum
determinatum  genus non contentinum generum
alioruin vllo mode.Preeminet itaque intellectulitas®

omnibus alils praedicatis , qua funt communia {ub-
flantiis intellectualibus 5 & non intelleéualibus ;
gum nullum alind pradicatum continere in fe, atque
intelle@ualitati fuperaddere poflic tantumdem pree-
fantiffime, ac plane mirabilis amplitudinis effendi,
& que ad eam coni"r:clu‘.tur CJP(lCiEJtiS, vt elenerur ad
videndum , Foﬁidendumquc perfecte Denm. Vnde
fubftantiz intelle@uales certiffime conftitnunt genus
quoddam {peciale entis, & petfedtionis. Cum igitur
necefle fit ex ipla natura rei,ve deturin vninecfo om=
n¢ genns entissac perfedtionis,iuxta pofitionem pre-
miflam drt.1 6.necelle viique eft ex natura ipla rei,ve
détur in vniver{o fubftatiz intelle€tuales. Iimmo quia
genus iftud entium diftar multo magis magnitudine,
& amplitudine perfectionis s vt apparer ex ratione
nuper poderata.a celiquis cmnibus terum generibus,
quam diftant inter fe qualibetalia duo rerum gene-
1a , maior omnino,& certd manifeftior longe eft ne~
ceflitas naruralis, ve dentur fubftantiz intelleétuales
datis fubftantiis non intellectualibus , quam vt den-
turres vz aliz datis rebus aliquibus aliis.

Art. 2 ;3. 1fa porto eadem ratione maioris perfe-
¢tionis conuenientis generi fubftantie intelleétualis,
magis quam v1li alfj rerum creatarum generi,confici-
tur,fub ilto potius quam {ub vllo alio debuifle confli-
i differentias, & exurema perfecti 8 imperfecli, in-
uicem {ibi oppofira. Quo enim pradicatum aliquod
genericum maioris eft perfectionis ; €0 plurium eft
capax dinifionum in {pecies dinerfas, magifque indi-
gecdiffufione fui per differentias fumme; infime, &
medie perfectionis , vt tornm intuentibus explicatif-
fime appareat, vimgque fuam toram exerat completé,
ac cumulate, vl diftinéius exponemir quaft. 4. In
generibus autem ignobilioribus vniverfim omnibus
terum, qua: (ub {enfum cadunt, manifefta experien-
ta deprehenditur iftud arcificiom ordinis diftribuen-
tis yanmquodd; genus inexcrema fumme, & infime
perfedionis. Quorum alterum maiori fuw vilitatis,
atque in nihilum decliuitats con{picnicate diftin-
&msrefmt originem totius zeneris ex rihilo. Al-

tecnm verd illaftrior fux dignitatis , atque ad purum

171

efle alcenfionis prominentia clarins manifefter aus
Gtorem totius eiufdem generis fummum. Ecficex
mutua verinfque extremi comparatione innotefcac
clariffime terminus 2 quo; & per quem, & ad quem.
extrahuntur , diriguncur, ac elguantur creata omniaj
atque oppolitis, vedicitur,inxra le poil:is, viraque ea
extrematam indicatiua, quam indicata magis eluce=
fcant, & viliflimorum comparatione maxima que-
que emincant auguftins in omni genere ad eum mo-
dum, quo circumiectis vmbris (olent gictores attol-
lere , & qualiaccendere , ac venulitiores reddere no-
biliores quafqueimaginum partes.

Art. 24. Huc{pectat ex communi interpretum in-
telligentia illud Eccl.45.25. Omnia duplicia vasm can=
travnnm, @ non fecit guidguanm decffe. Quod non tam
de rebus fingulis,quam de omnibus , & ungulis repi
generibus continentibus , lege vbigue vniformiter
inuiolabili,binarium differériarumsalterius perfecte,
& alterius imperfecta,accipiendum eifle,id que doce~
ri requilitnm ex natura rei, ne quid defit vaiuerio,
nempe pulchritudinis, & perfedtionis pertinentis per
{e ad complementum einldem vniuerti, oftendit pra
alits accurate , atque indutione vniucriali dilucide
confirmat Fran. Valefius facrz Philoli’cap. 75. Sed
inuerit magis anfcultare concinnam expolitionem,
& [ententiam Aug, lib: 11 de Ciw ¢,18. circa fimi~
em aliam dinini artifici) commendationem ex c. 33«
einldem libri vers. Antithetaenim s premictit, guc
appellantur in ornamentis elocutionis, funt decentiffimas
git Latine appellantur oppafira , vel quod expre(lis dici~
tir contrapofiza,.Erpolt panca fubiungit : Sicut ergoiffis
contraria contrariis oppofita [ermonis pulchrituainem
reddmuint y ita quadam non verborum 5 [ed rerum eloguen-
tia, contrariormm oppofitione feculi pulchiitudo compo~
nitur.  Apertiffime hoc pofitum eft in libro Ecclefia-
fHci hoc modo : Contra twalum bonum eft 5 € contra
mortem Vitd, SicContra pium peccator. Et fic intucre in
emnia opera Altiflimi binas& bina, visin coptra venm.

Art. 25. Necefle igitur eft ex watura rei, ve {ub
generc etiam {ubftantiz intelle€tualis detur differen-
tia perfeéta, & imperfete, corporalis, & {piritualis,
{en compacta ex corpore » & {piritu, penitulque in~
corporex. Immd quia in omni genere imperfectum
eft proprer perfectum ; atque neceflitas finis eft ma-
ior quam mediorum, multo magis necc_ife eft, vo
dentur Angeli puré intelleétuales , penitnique incor-
porei, quam vt detur homo, quieit altera differentia.
imperfeéta,nemy eintelligentis corporeisideoque in—
telligentis imperfecte proprer dependentiam a fenfu..

Ad 1. Ratio imaginis Dei conuenit proculdubio
perfectis Angelo quam homini,dicente Dion.cap.4=
de div.nomin. Angeli ad Dei [imilitudinemn, quoad eina
feeri pareﬁ,cxpwﬁﬁmt, bonitatifque [peciem prafeferunt
Ev ruclus : fmagoe Dei eft Aagelns, latentis lucis decla—
ratio, [peculum nitidum,perlucidifimumsintegrumm,incor=
Poreum; non inquinatin: , quod recipit vninerfam , fi fas
eft diétn, fignre dinine bomitatis pulchritndinem. N nde
omnes Theologi docent cum D. Thoma queeft. 934
art. 3. Angelum magiselle ad imaginem Dei ; quam
hominem.Caerum tefpectn intelledtus humani ma=
¢is conuénit ratio imaginis Dei ipfi homini, quane
Angelo. Quia homo magis cognolcitur ab homines
quam Angelns, ideogue manuducitur magis ad cog-
nitionem Dei , cognitione naturz humana ; quam,
Angelicz.Quia vero liber Genefis [cripruseftsficut &
reliqua [criptura, ad eruditionem Qominis,propterea
ipfi potiffimum homini tribujtur vniee s qnod fic ad
imaginem Dei, prxﬁ:‘.ndcndo interim ab Angelis;
non verd idem de iifdem negando:

Ad 2. Communis , vera, certaque fententa eff
Angelos creatosa Deo faiffe fimn] cum Ceelo,8¢ ter=
ra, eltque preetersa longe probabilius non fuiffe pree-

' P w6




=
" permiffem i Moyfe creationem eorum , fed nomine
cceli comprehenfam fimul fuifle, vt videri poteft
apud Suar.lib.1.de opere {ex dierum,apud Molinam,

aliolquec ommuniter cum D. Thoma quzft. 61
Ratio aueem, ob quam non exprimuntur Ange
mine proprio & Moyle, fed iﬂtt!'l:_C‘-: fub nomine Cee-
li comprehenduntur,tanguam-eins incole, hae com-
muniter redditur. Quod nimirum libet ille dirigere-
eur ad inftruendum rudem Hebrzorum populum, qui
propterea dofondus erat directé , ac immediaté de
ereatione rerum fenfibilium , eeque facilius per cepei-
bilium , quibus deinde mediantibus poflent peritio=
fes conlcendere ad cognivonem Angelornm , &
<reationis eoramdem.

Ad 3. Negandum eft non pofle inceileétum huma-
num peruenire ad cognitionem certam exiftentiz , &
nature Angelorum medi

1 110=

iancibus rebus fenfibilibus,
Patet enim in primis 4 pofteriori per experientiam ex
dictis luperius , peruenire omnino pofie. Deinde }
priori, quia non {ola canfalitas efliciens , & phyfica

endam canfam ex effedu, {ed etiam

{ufficic ad co
ionalis ; licet haec pofterior

oL

o
canfalitas finalis, ac inte
ﬂElS.t(fﬂ:iOl’,‘LC profundior , quatenus media,& ratjo
artificiofi , non ita _participant perfeétionem pro-
priam finis , & artificis, ficut participant perfee
nem propriam caulz cuinlque efficientis efectus per
ipfam produéi. Res autem fenfibiles ordinancus ad
Angelos , tanquam ad finem foum {ecundarium 5 At=
que ab eildem fortiuntar concinnitaten , & ordinent

tlo-

mutuum fibi congruentem , vri 1i:pc1 fus infinuatum
ek, & in progreln declarabitur vberius. Pofluntigi-
tar Angeli, Lamf:tﬁ {piricuales . & Iil'\'llliJ]C)l-ElCUI'[:)(l—
rei fint , cognofci ab homine mediante fenin , tan-
quam pertinentes, & requifiti,prout re ipfa pertinent
& requi unear ad complementum vniuerfi, v ﬁ:pc—
sins oftenfum eft. :
Ad 4. D.Ambrefins immediaté poft illa verba obie
€tignis fubdic fic = Siquidemn & illa invifibilia opera, quin
w0 quennt-locts & finibas comprehendi, fubffantie (ita ta-
wien proprietate claudunrnr., Quomodo guzs andeat crea-
an appellare Spiritum Sanstum qui non habear cir-
esmfiriptam , determinatamaue virtutem ! Ex @uibus
manifelbe apparer Ambrofium non tribuere Angelis
circumfcriptionem localem , qua cft propiia corpo-
wm:, fed {olam circamleriptionem perfectionis, qua
conuenit omni enti ereatos ac finito , fiue corporali,
fine pure {piritneli. Eodem fenfn nonnalli etiam ali;
SS.PP. vlurpant circumf{criptionem , dum eam ate
buunt Angelis. Alij verd corporeos dicunt Angeles
corporeitate lace fumpea pro vera realicate , & quali
fubftantialitate effendi. Aliyverd eandem loctutionem
viucpant de Angelis comparatione Dei , vt folam
fignificent imperfectionem eornm , & potentialica-
tem ; que eft maxime propria corpornny, & ratione
euius Angeli comparati cum Deo,qui-eft purus actus,
putaque pi-rfcc’}:io,nppurét corporei;quatenus Apoeli
Tunt re ipfa medij inter Denm, &res propriesac firicte
corporeas : atque medinm inter duo extrema com.
Paratum cum altero eorum induit appatentiam op-
politi extremi , vt obfernat D Thomas quzd. ;.
t. 1. ad 1. & rraditor non {emel 3 Philuf'ﬂplm. Ne-
ti nihilominus non poteft, quin aliqui $S.PP.
I nicis documentis yehementer addicdhi tribuerine
fingelis corpora proprie¢ talia, vel homogenea cum
inblunaribus , vel cercéfubtiliora. Sed quia iamdiun
Pprevalnic in Ecclefa Dei maxima fanéarum fcrip[n—
Taram inclinatio in prram (piricualicatem Angelo-
Tum,; atque illi acceflic Coneili) Lateranenfs \;-1'c|ne
adeo elara , & efficax determinatio » &adeam fnb-
lecurns eft vnanimis earndem in pattem Theologo-
Tum omnfom confenfiis , ac demum Platonice ea-

doétring fiundamenta euidentibus raonibus
8

I

Tehns

; el
»

[ ]
L

Lib. II. De Angehs

corporeitati Angelornm
: i

(rON1 eornm ex C{]rl.:U
Dion

& ipiritu, pr

cum eidem refragentur Ii]lﬂcz'ill_\ 1
: i yilen. (
S85. 1]

3 ) %

um elt vnitas ¢

prehend
enim cognolc
g
quorum pie
perducitur , qu
dum eflendi conf

mem modo. apprehe
Atqueita contingitin apprehenfione, & cog
tum Dei,tum Angelorum,quos cognolcit pe
rerum corporeari. Ideoque ad inftar corporn
tamé aflirmec de ipfis corporeitatem,& mod
orporenm,led magis cumdem negee rati
em rebus corporeis , vt luperius innotuit. Pro
dignofcenda antem narara cuinlque rei non tam efe
ateendendus modus, quo ea cognolcitur ab ho
fed qn;.]c fic pradicatum >quod de eac
cognolcitur , eidemque mdicando attribuitur,

Ad 6. Ex iis, que fuperius producta 2 nobis font
liquer [vperelle rationes efficaces pro incorpore

are

S , (ll'mf L:li‘i_"‘_‘.DLl] in

tranleac

er1 primo poteft ,

eas duas rationes efle fhicaces s acinutiles.
Deinde tameth ravio Philofof ceflitate Ang
lorum pre motu'ceelosi probari mihi,aut firma om-
nino repucari non poffic,quatenus ceclisnullum mo-
tam localem concedit ex propriaiplorum actinivate,
actione, & readtione , ob ea , quaalibi fufils difcn-

adt

tienda funt; fupere® nihilominus neceffitas Ane

lorum ad dirigendos motus Celorum , ficur &

porum {ublunarium pro nnﬂti_p'bic,i MULuo cornin
li ablauei

carfwinexericabili,acindetermit

te,& ele

. s fail
Tione agentis [113('1't

LICCTam rFaty ac

U0
R o )
°r , plures vulgo
demone, aui folis vez

arrepritiis,
putari ; & obleffos
moribus melancholicis;{olac
taliz. Caterum negaii non pote
oblideantur ademone , feu {piritn m
idclicer deprehend ¢tus perit
§ s omnem vim nature , & qu

Quia vero

borat Izl

ft; quin

0, in gurbas

nt, cum ple

rique manif inhoncfti
necab animabus feparacis pr !
ma [eparatz non plus pofline

res corporales,quam dium eflent ynica
prEterea anima beat® eadem r 5
clodantur ab ciufmodi operibus , repre
neantur in inf
ri¢ redire {a
effectus pronenire ab alia {pecie fubftantfarun
que effe puré [pirituales, 8cincorporeas; quand
r penetrantur cum corpore humanos
in i Maximo numero , vt ap

iferno , néc permittancurd

L.‘-qi:‘.

dem natural
necpon fecum inuice
rec-exd. Luce , vbi cradicur
monioram intranifle’ in ynam
1]11‘[111'}'0{.1 eorum }TElleti“ i :
{ibilis , {i effent corper
rationem eflé abfoluté v 3
nulli viramque plusinfto amplificens

Are.1. Ad'7. Obferuanti torum fuperiorem Angu-
ftini contextum immediate praecedentem 34? capuil-
lud 34. de quantitate anima , haud oblcure apparets

~2tera Omnia

conferri ab ipfo cum apima humana cet

iemanteg

(urvera I'l“qH(.‘- camnt
cem, licetnon-

],

as




L d

Quaft. 1 Deexift & incorp.Ang.

creata » quoad differentias ipforum proprias fecun=
dum le praecisé conlideraras , & prelcindendo a pra=
dicaro capacitatis contemplandi, a@ videndi Deum,
quod cit eidem anima comumune, {_‘ulumquc negace
voluifle nullam dari ; nullamque cffe poffibilem tub-
ftanciam creatam , cui ex fola lua ratione differentiali
conneniat maior perfectio ,qnaiorque ad Deum pro-
pinguitas , quam que ineft anima humanz ex {uo
concepeu adequato. Quod merito, veriffimeque ne-
gatur, vt liquerex didkis fupraartia 1, & 22, &appa-
rebit clarius ex dicendis queeft.4. prazlertimad 1. Ve-
rymid non tollit; quominus fint poflibiles , & den=
wur lubftantiz, que fecundum funm concepium ada-
quatum contineant in {e.abfoluté aliqualem {ubftan=
tialis perfettionis exceflum refpeGu anima huma-
nz. Fieri namque poteft, vt fubftantiz, alizque res
qllibus L‘ﬁ Vﬂl[:()l‘nllttl' commmaine Pr:\f‘{‘licﬂ.{ul‘ﬂ 3 Cluod—
cit in vioquaque earum precipuum, ac precminenss
differant nihilominus difpariter quoad pra
alind minorisex {e pracise perfectionis;atque ratione
prioris viiformitatis quoad predicatum precipuum,
dici haud ablurdé poffunt ablolute equales , maxime
vbi pradicatum idem pracipuum,ac vaiforme fuerit
, notabiliter notius, ac difcernibilius , quam rationes
differentiales 5 vt euenit in re Pr:ei"cnti; & tamen ra-
tone conceprus differencialis difformis,ac inequalis
quoad pradicatum minus’ precipunm,dici etiam po-
terunt inzquales ablque falficate ,anc abfurditate.
Art.2.Facit hoc Anguftinus quoad verique partems
ia ficutin teltimoniis obiectionis affivmar ®qua-
litatem, & excludic inequalitatem inter animam hu-
manam , & alios [piritus , ita preeminentiam , &
ngcﬂhm Augclmu;n refpedn eiufdem animz tradic
diferte lib. 11. de Cin. cap.s.dicens : «Augelica natura
aittia cateras que Dens condidie, natnra dignitaie pra-
cedit. Eodem pertinet, quod habetur lib. 1. recradh
cap.26. vbiregnofcens , qnod dixerar quaft.illa 5 4.
Nibil eft vationali anigpa melizs , nifi Desns 5 fubdic fic;
Fbi dixi, qgrod omui anima melims , id Dexm dicimus,
wagss dici debuit , omni [pivitsn melins. In fumma in-
tentio Auguftini quoad €os loguendi modos,qui in-
dicantur in obiectione , hzc proculdubio fuit, ani-
mam humanam i nulla alia {ubftantia ereata {upe-
rai poffe eo modo ; quo fuperantur ab eadem ani-
ma omnizirrationalia, finganimata, {lue inanimata,

fiue fenfitiva, iue fenfus experria. Quod eft veriffi- .

mum. Quia anima humana {ecundum fnam pracise
rationem intellectualitatis , qua differc ab omnibus
illis, includicin fe perfeétionem longe maiorems
quim fic tota irrationalinm quornmlibet perfectio,
idque ipfum nulli alij (ubftantiz intellectuali con-
uenire poteft refpectu etnfdem anime, ve dictum eft,
Idem {enfus legitime accommedatur Bernardo, & fi
quis aliusfimilirer locurus eft. Alios exponendi, a¢
conciliandi modos,fed in modum pradictum nece fla-
rioreducendos,videre licet apud Smar. lib.1.c.x .fine;
apud Francifcum de Lugo, aliofque in pr;rfcmi.
. Ad 8. Communis interpretario illius loci Genets
intelligic nomine filiorum Dei, vel pofteros Sech,vel
vites quolvis fortes,ac potentes ; nomine vero filia-
I hul:ninum svel feeminas defcendentes a Cain,
vel qualvis alias viles , .ac tenuioris forcunz. Ratio
¢lt, quia progenies Sech fuic pia, & mfta , ac placens
Deo. Homines autem iufti appellantur in Scriptara
filiy Dei , necnon & Angeli, Atquehoc iplnum An-
gt‘_lomm nomen accommodatul nonnunquam vitis
€tiam potentibus , ac preeminentibus inter alios,
wming vero venientes aCain, qui receperat a Deo
ofiginariam prauitatem , fuis motibus referebant,
ideoque filiz hominumibi vocantur per antithefim
3 adlﬁli(;s Dei; quafinon filie Dél ; idemque nomen
Sliarum hominum congruit » propeer vilitatem,

173

abiectioribus quibulque faeminis, Yam vick priotis
veriufque conditionis abitinuere,per aliquod tempus
3 matrimoniis cam feeminis pofterioris verinlque
conditionis , impediente eam tantam coniunctionem
dinerfirate, magnaque diftantia , vel moram; vel for«
tunz. Sed poftea crelcentibusdn dies viribns con-
cupifcentia , & przualentibus refpectu honelti , ac
decentis, in €a tandéza matrimonia , ant qualemcum-
gue mutnam commiftionem ventam eft. Inde vers
orti iimt(jigmtes,ncmpc viri infigniter proceri, ac
robufti, proprerimpetnm mutni inter Marentes amo-
ris niminm =ftuantis , atque largins vanimittentis
praferuidos [piritus vitales in prolem.Tidem fucreine
iuper prazpotentes propter confluxum in ipfos fa
¢tionum prius dinerlarum, atque inuicé oppofitaruny,
prouenientem ex coninnétione parentum , aleerius:
ex vna , & alterins ex oppofira fattione. Anétores
huius quoad {ubftantiam  expofizionis videri pollung,
apud Suarez {ect. illa 6. in fine , & apud Pererium,
Fernandez , aliofqu: interpretes cius_lﬂci conmuni-
ter. Sed alia preerea ratione Angeli fumpti pro fub-
{tantiis homine fuperioribus intelligi in co loco nul-
atenus pollune Quia boni fam co tempore erant
beati 5 acimpeccabiles. Mali vero dici non poflunta
nec vinguai in feriprura dicuntur alij) Dei. Quod ad
teltimoninm ateinet Ioannis illins The(falonicen(iss
cuius contextum integrum exferibic M ohn;t_ qualt.,
0. art.1. potiffimum eft, Pattes, aliofque [nffragato-.
res Conciliorum folere ante definitionem dogmatun.
adducere pro corum veritate,ac defmibilitate varias
pro cuiufque capru , & principiis tationes alias legi~!
timas , & alias illegiimas; 2 quibus deinde abftrahic
Concilium.dam tandém concipit definitionem fidei,
ita vt teneatur conclufio fnﬁ-‘mg.uc)rum , 10N tamem

; approbentur premifiz, ex quibus ea 2 fin-
mulis dedutta fuerat. Hocigitur pacto feptima Syno=,
dus amplexa et definiendo contlufionem,quam fua-
debat theologus ille cirea imagines Angelorum , at«
que picturas, quin proprerca ampleéteretur , aut ap~
probaret rationem eiufdem fundatam in corporeitate:
Angelorum, ‘

Ad 9. Negatur alfamptam. Probationi Caietani
conceMtur antecedens,& negatur confequentia.Quia’
fubftantia intelleGualis non indiget cotpore, vt tran~
{eat ex yno fpatio ad aliud fpatinm , ve paeebit ex
quatt. 9. & 10. & apparet clart in anima humana’
tranfeunte cum mioritur homo ex {patio corpofis sad
fpatium ceclorum , vel inferorum. Qitod autém ea~
dem ariima, dim eft vaita corpoti, moucatni morw
proprie locali, ac progrefline, hoc pertinerad puram
ninperfeétionem corporis ; quia {epatata 2 corpore!
rnouecar peffectius, ac velocins.Quare ﬁl {ubftantiax
intelledtuali adijceretur cofpus pracise ad motumy
localem progrefliunm, adiiceretnt wrigne complé~
mentum {ibi,& connaturale,& pure nocitum. Quod
repugpat. Quia purum nocumentum nu_!ii poteft ef~
{& connatarale, nec ad ¢omplementum eits incrinfe~
cum pertinere. Vnde patetdifferentiam intelligibilis
corporei , qualem inténdit Caietanis, non pofle per-
tinere ad ‘complementim & pcrfﬁ&}onem vninelia,
cum fic diferentiz entis incrinleet ablurda, 8 chime=
Lica. ,

Ad o: Ul obieioni induget nimium Suares
difp. 35- Metaph. feé. 3. Admittic enim eadem ra~
tione , & =qut oportuifle, vtdaretur ynio hypolta-
tica,& fore vt oporteret exiltere fubftantiam €rcatam
intrinfec impeccabilem ; ac beaggm {ew intuitivan

Dei, fi ca cffet abfolutt poflibilis,qua oportet vt den-
tur fnbftacie pure intelleétnalessacqite omning incors
porex. Quod licet idem atiior c01_1dire, ac iqnmirc Ve
cumque moliatuy de mo're,ad_i}mﬁl_s 11011111111155 9bfer—~
vationibus; qua fubfansiam dolhin premifle non
(ngm'l‘-"-




174 Liber11.

fangunt’, ferendum nequaqiam viderur. Qu
* . 1 - y 1= =

Tiypoftatica , & cateraomnia , & quelibet dona fu-

pernaturalia fuperadduntur 2 Deo reliquis partibus

vnio

vninetfi }"1”'&' gmtuiu‘), & liberaliter, nec confequun-
¢ ex naturarei ad denum crea~

tur neceffario necefll
tionis , vt phiribus dictum et com Augultine in qq.
de Gratia , maxime 6.8 7. Rationes antem , qua ad-
ducuntur pro exi {tentia I!‘-i:;;:lm’um » ad hee tendunt,
vt oftendant necefle efle ex natura rei , quod dentur
fubfantie intelleétualesincorpores,datis rebus fen-
fibilibus , ac Erporeis. Neganda itaque eft fequela
ia res fenfibiles , & corporez haberent in fe ali-
, nifrillis adiungerentus

quid pet peram ,ac inutili
fubftantiz einimodi pure {piritnales , vt apparer mul-
tipliciter ex fuperioribus noftris argumentis. 1d au-
tem ipium nequaquam fequitur, i exdem fubftanti
{pirituales {imul cum rebus corporeis exifterent abf-
que vilo ente fupum.uur- 1. Quiatotam fnam vim
attivam, & paffiuam exercere poflent adequarce ,
adaquatione virtutis ip[}mm, independenter ab exi-
{ftentia donorum omnium fupe1'11;1turalinm,1éu rerum
quales proponunturin obicélione,; vtiniifdem qq.
de gratia oftenfum eft , prafertim in 7. Progreflus
porrd in infiwitum iplarum fobftantiarum puréintel-
feétualium perfeiornm , & perfedtiorum fine fine,
quomodo , & vbi cohibendus, ac terminandus fir;
qued nonnullos non parum vexat , declarabitue
quett. 4.

e b 8 e W W % : g
Mthdadhriihdh il dh dhdadh

OVAST IO Ik

Virum Angeli fint compofiti ex
materia , €9 forma.

349 1 px i 1 v R elle compofiti 1. Quiain
P omni motu datar matesia, ve dicitur
12. Metaph. tex. 7. Angeli antem fung
biles de vno loco in alium , ex vna
differentia durationis in aliam , ex yna cognitigne, &
volitione in aliam , ve ififra dicetur. Necell:
eft, vyt in Angelis detur materia, qua fit fubi
ednctionis , & receptionis eorum motutim.

2. Wbicumque datur agere , & pati , datur etiam
materia 5 & forma , quia ratio agendi eft forma,
& patiendi materiay Datur antem in Angelis agere,
& pati, quia datur intelligere , quod eft quoddam pa-
ti, & velle, quod eft propriiffime agere, fusta dodtri-
nam Philolophi : Bxgo-datur in Angelis materia , &
forma. Conhrmatur ex Boctio dicente lib, de Trinic.
ante medium, formam fimplicem lubieGtum effz non
pofle.

3 A:_lgelns non eft adtus purns. Quia hoceft pro-
prium [olins Dei. Ergo Angelus eft compofitus ex
actu, & potentia. Ratio antem actus connenit forma,
& materi® ratio potentiz, vt dicitur in 1.Phyl,

4 . Repugnat vniuer{aliter enti camplcto 5 vt fie
pura potentia , cui ntillus infic adtus. Ergo repugnat
i1 niliter omni S:mi creato, vt fit purus atus, cui nul-
lainfic porentidlitas. Patet conlequentia, quia non
minus:eft de conceprwentis ereati potentialitas ali-
qua > cum fit.ex nihile , qudm fic de conceptu entis
¥t fic, aliqua admalitas.

5+ Datur in Angelo compofitio ex genere, & dif-
ferentia ; ergo datur in eodem compefitio ex materia
& forma,; Patet antecedens , quia in Angelis dantur
pluta preedicata, quibus conueniunt yninoce inter {e,
& cum aliis rcbus , necnon alia prazdicata, per que
differnt inter fe , & ab aliis rebus ; Idque eft habe-
I¢ predicata generics, & differentialia. Patet item

itur
unk

L(JIHC_’L]UC?

> quia genus fumit

, I ex materiz ; &
erentia ex | i

)
ma, vt dicitur §.Metaphy

1, text.6,
omnia , ac materialia conftant:
ifibilibus s ergo (piritualia omni
terta ; & torma {pirituali-

5 - " :
L‘ILi.‘i.hn.LdLl_il‘i'CE'JlI‘-L'f‘l\lCﬂtl»Ht\}i-ﬁ Llﬂ.lill].,)l] APParet ra-
- i npohtonis in lenfibiibus,
gibilibus , leruara propottiong

quam in pure
; : \ ‘ 2 5
artinm componentinm ; tim quia ratio finite ;ac

limitate pesfeétionis,in qua fundatur neceflitas com-
pofitionis , & repugnantia implicitatis fubftantiali
in rebus corporalibus, ac fenfibilibus ; perinde repe-
ritur in emni ente creato ,etiamfi Pm& {piritnale, ac
intelligibile fit.

7 Forma rerminatur , ac limitatur per materiam,
Si ergo {ubftantia Angelica eflec pura forma abfque
materia , co ipfo effec illimitata s ac infinita. Quod
tamen répugnat enti creato. -

Art. 1. Relponderar. Materia fumitur dupliciter.
Primo pro fubftantia, fen complc a, [en incon pleta
habente partes extra partes , & capaci trinx dime
{ionis. Sub quo concepra communiter dicitnr cor-
pus. Quapropter oftenfo in qualtione pracedenti,
Angelos efle omnino incorpereos L\‘C.HCLII'LL‘ adae~

jue inadequace corporeos efle , nulla mo-

do fupereft quaeftio de compofitione ex einlmodima-
teria. Secundd fumitur pro qualicamque paree fub-
ftantiali nacurz cornpofite magis indifferenti ad alre-
ram parcem ein{dem u.mu‘:cl,q\.liun ¢ conucrlo , fine
vtraque pars fit expers partium extra partes, atque
trinz dimenfionis , fen molis , & quantitatis; fme
non fit, arque in hoe {enfn ‘ﬁlpercﬁ noua difficuleas
diucrfa,ac independens adiflicultate quaftionis pr:
cedentis , aientibus nonnullis dariin Angelis verai®
compofitioncm ex eiulmodi materia , & forma, cum
Alenfi, D: Bonau. Richardo , & Amco]g, poit Ani-
cembromn. tametfi iidé dicant Angelos efle procfus in
€OIPOLEOS. Dicendum atitem eft gum U.'i.‘l]l.ql,;r;-
ubftantias

quatc , neq

o

aliifque ‘communiter ibidem, Angelas el
liter omnind fimplices quoad fuam 1

materiam habere vllam , per quam intrinlece com-
pleatur vis intelle@tina , qua in iphs haber rationen
forme. Quod in primis colligitur , €x l)i;fuylm di-
cente de Angelis cap.4.- de din. nom., Sicut incorparas
les , & immateriales invellignniny , & cap. 7. Ab o

LCTEL

* wnareria foluti , fine materia aqualiter , Cc. Suaderur

praterea primo, qu ia anima lnmj_;um cum (('p. atur
prm’lus materia, €x oni-

> ]
d corpore , mangt {ine vila
[ libris de anima. Ange-

nium confenf{u , de quo in
li autem funt perfediores anima humana , vt li-
quet €x qum&jbnc pr;vc:dcnti_‘ atque i?u!:u‘liﬁbilitcr
manent femper ad cum modum, quo anima humana
manet poft {eparationem a corpore. E:_
multo magis funt expertes mareriz , omnilque com=

3 oeli
g0 Al]__{t’;.

pohitionis effentialis. T 3
Art. 2. Idem rurfus pm]ﬂ,nmrﬂ, quia fi in Angql
daretnr materia , ea debererinlernire opert inteil-
gendi, cim forma intelleétina non poﬂ—:nni};{ alicui
parti non intellefting ex {e; ‘nift proprer vuatatem.
eins,& vinm :;ccc;m'.nodamrim ad incellicendum. A 1.:-(:“
quin enim materia non effer propeet forman , ‘icC_t
forma efler propter materiam ,quia et 11\1.'.
veilis , & perfectina, non vero ¢ conuerfo. 1d aqugem
et abfurdam , cum imptrfc&um fit propter P-.-rfﬁ-
&um, & minus pethétum propter ‘magis 1)t'rfu_:‘ru_il‘.,
non yero & conuerfo. Matéria autem non POJ‘TUTL in=
{emire operi inr.;'lligcudin}ih ef o:*g.nnca,#cdxfoneii
ad recipiendas fpecies oblte_f‘conm} > que dczn Lﬂpo
p.:;-ccptir_mun corum 11].11.'(';‘1.{1'..'.1‘(‘1 u?tu:llilgcna‘ul r: a.-nt.
Rario autem organici, ac :1i|1_mmb;!1‘s '.IdIEC\.PtEIfz-
nem fpc'cin'mm 5 & p{:xccptior}m‘n ublcgfll}llrﬂﬂp:i;
yiam ad intelletionem, intelligi non pot difplolj

g




Quzft. IL De compofit. Ang.

difpofitione pattinm cxira partes , ideft ahfquc cor-

ore. Exclula igimr ab ‘Angelis corporeitate pro-
prié tali, nulla potelt admitci in ipls , aue excogitari
vllius generis compolfitio macerialis , vt optimé in-
ferune poft D.Thomam quat.§9. a. 2. Suarez, Mo-

lina, & alij communiter. Demum modus operatio-

nisindicat modum fnbftangje , atque ad enm confe~
quitor cum infta inter veiramgue proportione , vt op-
tim¢aflunt ibidem D. Th. Intelligere eft operatio
prorfus immaterialis » vt apparetex obieGto primd
ac per fe intelligibili. Quia pex intellectionem ab-
ftrahuncur ipfa etiam obiectain le i -parte rei indiui-
dualia , ac materialia ab omnibus conditionibus in-
diniduantibus , ac materialibus,ita vt que materia-
lia, ac indinidnalia funt, in fe exiftant in intelleétu
vninerfaliter , ac omnino immaterialiver : Ergo fub-
fantia puré intelletualis . qualem dictum cft cfle
Angelum, ex {uo concepruelt omninoe immaterialis,
adeoque effentialiver fimplex.

Ad 1. Inillo loco Metaphyfice agitur de motu
fubftantiali , per quem'fic cranfitus ab vna {ubftan-
tiz, ad aliam {ubftantiam , quod fieri non poteft abl-
que materia vtrique communi. Alia ratio eft de
, motu aceidentali , eoque vitali - Quia hic motus

poteft recipi in codem adequate lumpto , a quo
efficienter procedit. Motusautem Angelorum tunt
huius polterioris generis,& non prioris. Hine etiam
Ppatet ad ». Quia’ non eft de conceptu adtionis , &
paflionis , vt ic, & in communi , vt dinifim corref-
pondeant materiz, 8 forme;jlicer fit de conceptu
torme vis adtiva ; paffina verd de concepru materiz.
Bottius autem loquitar de forma omnimode fimplici
non {olum fubftantialiter, & quoad naturam , fed
etiam accidentaliter, & vndequaque. Ex quo vlterius
patet ad tercium. Qpia ve aliquidlic purus actus,non
{ufficit fimplicitas fubflantialis nature , fed requiri-
tur preterca exclufio compofitdonis ex natura, &
{ubiiftentia, necnon ex fubltantia, & accidenti. Maa
¥ime vero rcquiritn?cxciuim potentialitatis , feu ca-
pacitatis ad non efle impliciter. Nihil autem horum
conuénitc Angclo, licctnon conueniat materia, cuius
proprium eft , vt fic potentia ad formam fubftantia-
lem,de qua fola potentia agicur in 1. Phyf.

Ad 4. Non-ita eft de conceptu perfedti , ve fic
proprer peifectibile;fcut eft de conceptuimperfedti,
veht propuer perfectivam: Potentia auten ex fuo
conceptu clt imperfedtas & actas perfectior. Ergo li-
cet potentia foret perperam ; nifi  ordinaretur ad
attum, quo compleri, ac pérfici pofler 5 non tamen
¢ltde conceptu actus , ve fimihter ordinerur ad po-
tentiam , fitque perperam; nifi coniungatur cum ali-
quo potentiali, & incompleto refpectu fui. Iam po-
tenitialicas ad nihilum qua eft eflentialis enti creato
non ¢ft propria materiz , nee proucnit vninerfaliet
ex materia, {ed ex quanis indil criminatim limitatione
petfedtionis finitz 5 qualis viique eft perfedtio An-
geli, licet fit fimplex quoad naturam.

Ad 5. Iniis que componuntur ex materia,& for-
ma s de quibus agic Philofophus ; genus delumitur
potiffimum ex materia, 8¢ differentia ex forma , qua-
tenus materia eft magis indifferens refpectu forma,
f]nhm_ forma n;"‘p.':Ctu materies ficut genus eft magis
Indifferens refpectu differentie , quam & conuerlo.
Czterum compofitioex genere , & differentia ex
fno conceptu, et compoitio tanchm logica , foliuf-
querationis noftre concipientis eamdem totam ene
tratem, modo relate ad accidentia , & operationes,
feu ad connotata magis vninerfalia, & qua in ple-
Yibus vniformiter reperiuncur ; modo relaté ad con-
Wotata minus vniverlalia, feu que in paucioribus
IEpermntur.  Vnde cn.d@m entitas concepta priori
modo dicitur genus , ditferentia verd prove conge pra

%
175
pofteriori modo. Patet autem dinerfos iftes conci+
piendi modos dari pofle independenter & compofitio~
nefubftantiz ex materia , & forma. Quia indepen-
denter ab cadem {ubflantiali conpofitione dari poteft
vniuerfitasilla accidentium , fen connotatorum ma-
gis , & minus communium ,vt infra patebic, pre-
fertim quaft. 4. Circa hocargumentum diflerit lace
Valquezin prafenti integra de eo inltitura difpura~
tione.

Ad 6. Que funt divifz in inferioribus, ac im-
petfectoribus, in fuperioribus, ac perectioribus exi-
ftunt indinifa.Quia eft proprinm imperfecti indigen-
tia plurium , vt complet¢ ; & intra fuum genus per-
fote exiftar. Quapropter ex neceffitate imiibiliun?,,
arque corporalinim rerum , v Componantir ex parti-
bus eflencialibus , non arguitar neceflicas fimilis
compofitionis in {piritualibus , adeoque pcr{cﬂio{i-
bus {ubftantiis. In quibus nimirum militat oppofita
ratio. Quod additur de compofitione fundata in con-
ceptu finitz , ac limitate perfedtionis; non convin-
cit. Quia ad limitationem propriam pcl‘fbé\tiqnih fini-
te non eft pracisé neceflaria compolitio eflentialis,
{ed fufficic quanis alia compofitio obicruara , atque
attribuea Angeloin refponfad 1. fine.

Ad 7. Efto fubfinti intelle@uales , maxime vero
que funt pure intellecuales, fint quodammodo , &
fecundum quid infinice ; ac limirare quatenus in-
finita, iplumque per effentiam ‘ﬁ mp]icitgr infinitcum
Deum intelligere ; ac velle poffunt : Abfoluté tamen
funt finite , ac limitace , tum quia finicé ingelligunt,
& volunt ebiectum infinitam ; tum quia non conti=
nent in f¢ omne genus pet‘ﬁ'&ionia , fed fub determi-
nato genere continentur. Quod quidem eft commu-
ne ‘omni enti creato , alu‘a creatum eft, atque t:l]mv
tialiter dependens ab alio. Quia co iplo deeft hzc
{altem perfe@io fuflicientis hibi {e folo , nec depen=
dentis ab alio, eodemque indigentis. Non ergo re-
quiritur materia ad hninfmodi limitationem ; ac fini~
tionem:

Y OwESTED JdIt

Virwm Angeli fint incorruptibiles,
ac indefectibiles ex fua natura.

Ipentvrnon elle indefeibiles ex fua na=
> tura, fed ex fola gratia Dei. 1. quia res crea~
tx abfque vlla exceptione dependenta libe~
ra , & puté gratiofa voluntate Dei non minus quoad
confernationem ipil\rum > quam quoad primam ea-
rumdem productionem , ¥tapparet, ex _Sv.picnc. T1%
& Adkor.: 3. Nihil antem creatum necefleeft, veexi=
ftar fimpliciter , & abfolutt ex natura ipfa rei.
2. Confirmatus ratione paritas in pr&dictis ancto=
ritatibus contenta » qia creatare poliquam jam exi-
ftune, nullam habent vim maiorem permoucndi vo-
luntatem dininam ad confleruationem {ui, quam prius
haberent permouendi ad primam fuam exiftenciam,
Quia non habent bonitatem majorem polkea ; quam
antea , fed femper habent omnino camdem. Neque
vero ex vi prime productionis, quz fuitomnino
gratiofa 5 vllnm ins acquiri illis pornic ad vlterius
conlernationis beneficinm, Quia nikil gratuitum gra-
uac , aut reddic debitorem anétorem gratiz : Ergo
quzlibet rerum creatarum , ac proindé 5 & Angglo—
rum conlernatio eft gratiofa ; & liberalis non minus
aucaliter , quam prima exiftentia, —
3. Sophropius inEPiﬂ:olu, que habetr in 6.
Synede,




196
: Synodo adk. 11. & approbatur adt. 13. Nullatenus
guidsm moriuntur 5 inquit de {piricualibus creaturis,
(6 corrump iy, iuxta guod fenfibilia deflunntsatque
[enng o non tamen [unt mmortalia per naturans vec
[entiam incorruptibilem tran(cunt , [ed gratiam eis
largitus eft Dews a corruptione ca, O a morte cosreentem,
Spirivualesigitur, feu Angglice creatura hoc {olum
differunt & fenfibilibus iltis , & fublunaribus re-
bus ., quod non habent intrinfecam necefficatem
tranieundi, fen intereundi , led non , quod praterca
habeant neceffitatem aliquam intrinfecam non tran-
fendi,feunon intereundi. Alioquin non ex gratia, fed
ex debito eflet,vt I'-lim'mptiou ,& 2 morte co€rcerena
tur,contra quam illi Synode vifum eft. ;

4. Plures $S.PP. gratie Dei fimiliter tribuunt,
quod Angeli nunquam deficiant , cai tamen non tri-
buuntur qua neceflicate narurals confequuntur ad
-.1_1iquid,1icm calorad ignem, motus ([urfum, ac deor-
{um ad lenicatem, & gravitatem. Audiacar inter alios
Berpar. lib.s . de confid. cap. 4. Corpore arhereos, dicic
'A“:‘i'fim’ immiortalitare perpetnos impalfibiles nen crea-
705, [¢d fallos, id ¢ff gratia , mon watnra. Similiver Da-
malcenus lib. =, fidei orth. ¢ 3. Angelus eft (ibfbantia
per Srasain,non per naruyaris inmortalitatem confbcuta.
Ergoimmorfalitas non conlequitur naturali necefli-
tate ad exiftentiam Angeli.

5+ Proprietates cuiulque reiideo ad iplam con-
fgclr_it}aaFlll'zmr;u‘;ﬂi ‘.l('CL‘HlE.itg’;nlﬂi idem meft {fufi-
clentia intrinfeca ad illas {ibi {uperaddendas. Nempe
qmnuuqnuin; rant lufhicientiam , & vim actiuam
\ xlxic‘uicluc Intrinfecam, eo ipfo {unt giatiofa, nec eft
aliud capur agnolcendi gratiam Dei proprie talem in
conceflione;ac fapererogatione alicuius doni. Aneeli
antem non habentin fe fufficientiam (ibi in[rini?:{;m
ad conferuationem , fed fola Dei activicace fuperaddi
illa poteft prime iplorum exiftentiz. Ergo conferna-
tio, ;S:‘p-.‘.r;:mtu‘.t&\s‘ﬂn geloram non natarali necefli-
tate {ublequirar, {ed ex gratia Dei proprit tali vnice
prouenit.

_ 6. Angeli polfunt annihilari de potentia faltem
ablolura Dei, vtque annihilabiles ita fint , conuenit
ipfis intrinfece ex fua natura, ac eflentia. Nulla ioiur
annihilationis impoflibilitas conuenire pol;:ife"‘.?]gt-
lisex fua pracisé natura , ac effentia :

7+ SiAngelieflent ex {ua natura immorta
indefectibiles , non folus Deus effet immorcal
lus autem eft immortalis , v liquetex illo 1. ad Ti-
moth.6. Qui folss haber immertalitarem.

Art._‘x. Refpondetur. Cerrum primo eft Angelos
non efle effentialiter indefetibiles,ica vt nec de po-
tentia abloluta annihbilari poffint. Hocenim exlocis
indicatis Sapientiz, &adoram aliifque pluribus {i-
euis teflimoniis pertinet,ad acticnlum fidei , quoad
omnia viiver{im creata. Etratioeft manifefta 5 quia
omnia creata pendent effentialiter ab influxu 2@ uali
Dei, quem quominas fufpendat, quando libuerit,
veque libeat, nulla vis, nullague ratio prohibere
omnino poteft. Certum rurfuseit nullius canfe cr
tz V_i, & actiunitate corrumpi , aut quoquo modo de-
{kewi poffe Angelos. Quiaadequaté dependent, A fo-
la Dei caufalitate, contra quem nulla alia caula pre-
walere poteft. Et praterea carent corpore , néc fub-
funt contrarietati qualitatum inuicem pugnantinm.
His autem feclufis nullus eft locus cortuptioni , ant
deftruétioni v1li inducendsz per caufas {ecundas 5 ve-
potc agentes dependenter 2 prefuppofito fubiccto,
& inducendo aleerationem per contrarias qualitates.
Vade Angeli proculdubio funt incorruptibiles , ac
indeftruibiles comparatione cauflaram fecundaram,
necex feipfis paturali neceflitate tendunt ad corrup-
tionem , & morrem, {icut homo.

Art, 2, His fuppofitis nulla fupereflt contronerfia

|

€5, ac
. So~

: Lib.IL De Angelis. -

realis apnd cos auttores , qui nullamin Deo agnofls
cunt f:‘xﬁctfil[;lt’c;‘ﬂ ad €a qua ynicuique connaturaliy
funt {uperaddenga potis , & concedenda , quim
neganda 5 ac detrahenda. Vertim quia hac opi-
nio pluribus efficaciter reiecta eft quaitione vige.
fimaoltana de Deo, vbi demonftratum eft dirih\'_q
" Deo nc;.:cﬂ?’ rem aliquam peculiarem {ubinducen.
di, ac fuperaddendi quz {unt vnicuique connagis
ralia ; nec feri vilatenus potle s veea negentura Deg
nili rarenter , & faGa compenfatione vt minimum
zquali ; difcuriendum re ipla Lﬁpcruﬂ, an tali aliqua
neceffitate adftringatur Deus ad @ternam 3 parte poft
Angelorum conleruationem, ex fuppofitionc , quod
€0s pure gratiose , & ablque vlla prorfus neceflitate,
fed cum omnimoda libertate 5 ac indifferentia lemel
produserit, itavt ex natura ipla rei fecundnm fe praee
cise confiderata, {pes nataraliter certa, l;j!llm{)tluu mis
raculose fruftrabilis concipi poffic de xterna eornm
duratione,& conleruatione : Dicendii autem eft, An.
gelos eo [enfuelle incorruptibiles,immortaless acin-
defectibiles < Ira docet D. Thomas quaft. so.artg,
& 2. contra gent. capis 4. & alibi fepé,aliique Theo-
logi communiter aduerfus Valquez , & pancos alios:
Probatur primo ex poteftate Angelornm ad pecean-

! 0 ; ¢ .
dum, & honefte operandum. Nempé Angelis debe-

tur ex nacura rei poteftas proxima ad actiones , tum
lethaliter peccaminolas, tum honeftas, ac meritorias,
Actionibus autem lethaliter peccaminofis debetur
itidem ex natura rei peena @ternas ac per conlequens
actioni contrariz honeftz, ac merjtoriz debetur pra-
mium zternum.Cum ergo Angelo naturaliter repug-
net, vt exiftac ablque alterutra ex iis duabus opera-
tionibus ; repugnat veique il_l‘dtlll';l]itﬂl.‘; vt d:‘:[iﬂ_ﬂ.t ali-
quando effe;poltquam iam lemel extitic. Manifeftum
namqueeft fubftantie connataraliter mortalisac de-
fe&ibili , {en non immortali , ac indefectibili conna
turaliter, non pofie naturali neceflitite conuenire
operationes habentes deninétam {ibi ex natura rei
‘nitatem {ui principij , ac fEbiecti ¢ Patet rarfus
@ternitatem a parte poft debitam connaturalice
cui coniunéto, non poile efle indebitam naturaliter
parti , cui eft debita coniunétio cum altera parte.
Subftantiz autem Angelice vt coniunéte cum pec-
cato lechali, vel cum merito oppoficoseft debita con-
naturaliter eternitas a parte poft; vt dictumeft in illa
quzlt.26.de Deo,& liquet ex dictis nqq. de merito,
" ex communi '1"hcu[ogm'um conleniu j atque vt con-
iungu-m cum alterutro ex iis excremis et eidem fumi-
lier debitum, ex vnanimi omnium confenfu. Eft igp
elicz vr

mr debitum ex natura rei {ubftantz A
@ternlim maneat, durctque indefeétibilier.

Art. 3. Idem eflicaciter perfuadet ratio qua fecun-
do loce loco veitur D. Thomas. Nempe prioris ra-
tionis efficaciam , & conuenientern limitationem

ego nec apud iplam aflequor fatis, nec apud com-
mentatores. Ratio autem illa pofterior delumitur ex
natura opetationis Angelicz,quatenus modus opera-
tionis manifeftat modum,& naturam operantis. Mo-
dus vero, & natura operationis innotefcic ex obiecto
cius. Obiedum autem operationis Angelice eft zter-
num, & indefeibile. Quia Angelus per izl:uﬁllcc;:g‘
nem cz;gno[cic veritates neceflarias , ac indefe@ibi-
les abftrahentes & loco , & tempore, atque per amo-
rem ad eafdem afficitur. Ergo natura Angelicacft in-
trinfece indefectibilis , & xterna , nec zm_tumlitcr
fieri poteft , vealiquando definat efle. Confirmatnr,
quia Angelus naturaliter C(_)gn()lf.'lt poflibilem fem-
per elle viteriorem fui Comml;lt_mn:m_ , eamque 1ta
{ibi propofitam naturaliter appetit. Quia ynumquod-
que naturali neceflitate propendet in {mam efle , &
confernationem , quantum poflibile eft , tam per ap-

peticum clicitum , fi intellectu praditum fit ql;;:l‘l




L

Quzft. I11. Deimmort. Ang.

per innatum. Neigiruc perperam, & ad pham cor-
cucam indira fic Augc].o mlls_q)gmtlo » & appetitios
necelle eft, ve eins fubftantia fit natgraliter indefecti-
bilis , xternumaque manens. Huinfmodi porreargu-
menta qua mplura COllf‘lCi muimplicitq‘ ]mﬂm}_t ex
Puﬁibihmtc pluti_um fine ﬁnc reflexionum fupra
quamliber incelleGtionem &_hg"ﬂ?am » €X vimemora-
tina femper vlcerius {uperftit¢ circa quamlibet ope-
sationem , ex prouidentia lemper fimilicer poflibili
citea futuram, ex poffibilitate mutui affectus amica-
bilis inter Angelosappetentes n_mtui) PL“.’].I‘.'.illL‘llti;Ull
indefectibilem, exquealiis cinlmodis
Art. 4. Non eft pracermittenda poft hac ratio
alia communis Theologorum, defumpta ex defedtu
contrarij : Repugnat enim ex natura rei,ve id definac
elle, cuins nullum eft contrarium in rebus creatis,
{en cuius mterne permanenti® in effe nihil creatum
aduerfame , neque dire&té , neque indireéte. Quia
Deus nihil corrumpit eorum , que iple facic, quan-
tum eft ex fe pracisé,quia nihil odit corum, quz fas
¢it, fed diligit omnia qua {unt, atque fine peenitentia
funt dona Dei. Qua lunt principia reuelata , 8¢ ra-
tioni naturali congruentia ﬂ}mufcﬂé, quatenus ni-
hil defieuit {ponte in opus fuum , nec facic quid-

A : For
quam, vt deftruat , nulla ratione deftruendi aliunde

iupm’ucuicu[e de nouo. Angclicu autem natufa , {1
quidem eft implex, & caret materia formarum con-
trariarum capaci , vt didkum eft, nullum habet con-
trarium, nec vila caufa creata inducere poteft vi fua
formam , aut effe@um vilum incompoffibilem cum
eviftentia , & conferuatione eius ; quandoquidem
nulla canfa creata agere quidquam poteft nifi depen-
denter & materia , & {ubicto ccmmuni. Sed neque
indirecte deficere poreft Angelica natara propter de-
fedum , aut ablentiam {uz caulz ad eum modams
quo deficit lux folaris abeunte fole. Quia Angelus
caufam adequatam , & auctorem {ui vnicum habet
Dzum cifentialicer indefectibilem, & vbique pra=
fentem {emper. Acce@ic Angelum exiftere primario
gratia {ui comparatione aliarum omnium rerum
creatarum , vt pote amicabiliter diligibilem a Deo,
& fic dileGum , nifi obftet peccatum. Que autem
exiftunc gratia fua fui, nuollis funcex fe pracise cic-
cwmicripea limitibus cerce, ac determinate duratio-
nis. Accedit rurfus yniucriitacem rerum creatarum
elle natnraliter indefe&ibilem , ac xternam. Ratio-
Nes autem ptopnﬁtﬁ: in queitione pm:ccdcnti ab art.
17. pro necefficace exiflentiz Angelorum cx [uppo-
fitione, quod exiftat reliqua yninerfitas rerum,equa-
liter perfuadent|, vt apparet confideranti , eamdem
necellivacem  permanentie Angelornm’, quoufque
manet idem vniueriart .
_ Art. 5. Probatur poftremd hzc veritas natoralis
immorralicatis, ac indefectibilicatis Angelorum, an-
dtoritate in primis Conc.Later. 3.iub Leone 1 ofell-8.
vbi fic definitur de anima rationali, Cm diebss noftris
nonnslli anfi fine dicere denatura anime ravionalss,quod
mortalis iz, c. (acro approbante Concilio damnamiss, &
reprobamus omnes dﬂ erontes animam intelleltisiam wmor-
talem effe, Natura antem Angelica eft perfedior,ma-
gilque intellectiva , quam anima rationalis. Ergo a
fortiori negandum eft eam elle mortalem. Quod an-
tem negatus efle morrale, eaipfo dicicur effe immox-
tal?. Et rurfus alind eft efle mortale,vel immortale; &
efle;vel non efle moriturum, vt ponderat alicubi Au-
gu.l'tinus. Quia efle mortale , velimmortale fertur ad
exigentiam.intrinfecam,atque ad intrinfecam necel-
ﬁfﬂ‘tcm, vel impoflibilitatem moriendi, ac deficiendi.
Effe vero , vel nonelle motitarnm dicicur relaté ad
extrinfecam , & accidentalem determinationem cau-

& libere refpectu interitus » vel confernationis.
Conuenit erzo Angelis ficut & anime humane im-

R.P.Efparia Cir{ Theol. Tom.I.

177 -
mortalitas fampta pro aterna indefeéibilitate na= -
turali,ad cum modum ; quo conuenit homini morta-
litas fumpra pro nacurali neceflicate intereundi.Acce-
dit anoritas Dionyfijdicentis cap.4.de din.nom.in=-
celleftuales fabfantias witam bebere indeficientem o @F
ab vniner(% corruptione, Morte; C:J” materiay (G generatio-
ne mundas exifteres Ac deinde (Wperaddic , animam hi-
manam poft Jﬁ’i.gé!'ﬁf habere immortalen vitam , vt fity
& poffir ad Angelorum afpicere Vitas. Eadem immor-
talicatis voce weuntnr circa Angelos Auguftin.lib.12.
de Cinic.cap.1 s.aliique plures SS.PP.nec eft vlla ra~
tio, qu& cogat ad dimouendam eam vocem a propria
fua, & communiter ab omnibus ylurpata fignifica~
tione , qui nuper obleruata eft ; immo adeft ratio iy
contrarium , Vi patecex dictis. Certiflime igitur te=
nendum eft, Angelos ex fua natura eflfe nacuraliter
indefeibiles » leun incorruptibiles , & immortalesa
quod & plerique Philofophi docuere olim, tefte Eu=

gubino lib.8.de perenni Philofophia.

Ad 1. Auétoritates illz folum aflerunt annihilatio-
nem rerum omninm poflibilem de potentia Dei ab-
foluta,nihil dt‘ro::.mdo indefe&ibilitati earnm conna=
turali , inxra documentum Cyxilli lib.8. Thefauri,
cap. 2. Qe .r.’.':’flﬂ’l«-fPﬂ'zﬁftPiu: infunt,ea re[pecta Creatom
vis nibil fisat. Quare (fout ignis combuftinua guidem eff,
[ed non Deo,fic eriam Angelus immortalss quidens eft, fed
non Dgo. Sicutergo non obftante potentia De ad
impediendam combuftionem , ignis naturali necefli-
tate comburit ; ita non obftante eadem potentia ad
annihilationem Angeli, Angelus naturali neceflitate
aternim manet.  Alioquin vbicumque {acrz lictera
commendant potentiam Dei ad C&T:Ctu‘q » & euentus,
qui non nifi miraculose exiltere pofiunt, docerent
eo iplo nullam rebus creacis inefle neceflitatem na-
turalem ad effe@us, & cuentus oppofitos. Quod eft
ablurdum.Quapropter ca paritas,& coniundtio quead.
exiftentiam,& conlernationem non eft totaliter vai-
formis quoad vtrumgue extremum, fed folam ad-
ftruic potentiam {impliciter circa vernmliber,& circa
viraque.

Ad 2. Illi rationi fuse ;ac plene fatisfadtum eff
quatt.illa 28.de Deo,prafertim ad 1. 2. & 3.In fum-
ma nufum us acquinit aduerfus Deum vlla creatura
ex vi prima exiftentie {uz. Dens tamen cadem f{ua
voluntate, qua tribuic rebus exiftentiam , imponit fi-
bi voluntariam neceflitatem operandi inxta naturam,
& exigentiam intrinfecam iplarum , quarenus opus
eft,ne quid perperam fecerit.Oftentam antem eft hoc
modo necellariam efle confernationem Angelornm
fuppofita eorum exiftentia. Neceffariaigitor et co
rum conlernatio aliqua peculiari neceffitate, quanc-
ceflarinm nequagquam fuit, ve exifterencablolucé.

Ad 3. & 4. nomen gratiz aliquoties s nec ablug-
d¢ accom modatur donis ; que per dininam potentia
abfoluté negari poffunt , licet debeantur ex natus
ra reiyve dictum eft queeft.r de gratia,ex Augult.E pift.
95.8& 106, Oportuit verd immortalicatem hoc fenfie
Angelis gratiofam , & definiri 2 Concilio , & docer®
a SS.PP. propter quofdam olim exiftimantes cum
Philofoph.L2.de ceelo ex. 16,8c b1 2. Metaph.tex.
4 +.cornm immortalitatem efle effentialem. Quod eft
hzreticum. Einlmodi antem error nunquam extite
de aliis donis connaturaliter debitis, taque proptex
fimilis de illis nec definitio extat, nec viarpamur lo-
curio. Hoc padto rediguntur in concordiam fententiz
illa eius Synodi ponderata in cbiectione, & hzcalia
cinfdem Synodi definitio ibidem ; Deum animas , &'
Angelos condidiffe immortales ; Becnon teftimonia

illa Bernardi , & Damafceni , & ea quz {uperius
infinuata {unt pro noftra fententia. Nec obftat,
quod preciput expendic Mastinon,illa antichcfis; 7on
patura ;ﬁd‘gm:m s _Qgia.tb garwra perinde ¢ft arque




i78 '

eflentialiter , feu per effentiam cum Metaphyfica nea
cefficate , quo fenfu nihil creatnm eft indefectibile.
Confitmatur , quia Cyrillus eft vous ex PP, veenti-
busilla contrapofitione , #on natnra , ed gravia 3 Ee
tamen Angelos valteo modo efle immortales > quo
ignis eft combuftinus, vr'liquet ex verbis relatis ad 5.

folus Damalcenus viderur prorsus alienus ab hac ex-

politione. Vertim quia eins contextus non folam
prefefert indifferentiam , vt patetlegenti, fed criam
naturalem neceflitatem Angeloram: ad intericum in-
tra tempus degerminatum , quod omnind exorbitat &
vero, & probabili ;5 proptered vel maxime eft pié ve-
cumque interprecandus.
Ad 5. Vtaliquid confequatnr naturali neceffica
te ad aliquid alind, non eft pr&cise neceffarium , ve
Polterius contineatur in priori in ‘genere canlz ef-
ficientis, vt paterin neceflitate,qua confequnitur crea-
o, exiftentia , & vnio anim rationalis ad corpus,
quatentis congruenter organizatum 5 ac difpofitum,
Sufficit ergo muotua propottio intrinfeca inter prius,
& pofterins , fundans exigentiam , & appetitum in=
matum prioris refpectu pofterioris 5 ia ve negato po-
fteriori 'perperam aliquid datam fuerit in entitate
priori: Paterantem ex dicis , adefle in Angelo eiul-
modi propdtionem refpectu xternz fue durationis.
Deinde licet Angelus non pofficactinitate fua confer-
ware le @ternum , habet nihilomintis a@initatem fufe
fcientem ad colle@ionem , & {pecies operationums,
quz ex lua natura poftulant @ternam , ac indeficien-
fem permanentiam operantis , vt multipliciter inno-
tuitlupra.

Ad 6. Plura platibus repugnant phyfice , &ex
natura rei, qua non repugnant metaphyfice , acel-
fentialiter. Quod eft omnibusnotiffimum.Quod ergo
Angelns annihilari poffic de potentia abfolura,id eft
non repugnet metaphyfice annihilatioidque ei con-
ueniat ex {ua natura,ac cllentia,nequaquam probat id
iplum eidem non repugnare Jvh‘j,:ﬁcé, & ex natura rei,
aut hoc einon connenire ex fia ipfius natura.

Ad7. Dens habet immortalitatem qualis nulli rei
creatz connenire poteft ratione magnitudinis fuz per-
fe@tionis. Habet enim immortal

litatem effentialiter
repugnantem defitioni fux , & 1on tantém @K natu-
Tarcl; propreseique veriffime dicitur per antonoma-
fiam , acexcellenter folus habere immortalitatem 3

tametfi immortalitas ex naturarei tantnm, & abio-

Inte dependens 2 voluntate , & potentia alterins, fit
communis aliis fubftantiis. Quo videlicet pacto plu-
fa alia pradicata exponuntur in {acris litteris tan-
quam propria folius Dei, tametfi cum aliqua fimili
Yimitatione , iam exprefla | dam [ubintelledta, accri-
buantur creaturis » vt quod (olus fit bonus 5 & in=
ftus , (olus potens,&c. Hoc modo €xponit textum il-
Yum Pauli incer alios Ifidor. lib. 1. fentent. caps .
Augeli s & anima immortales funt | [ed immutabiles non
Yunt sideogue [olus Dews dicitur immnortalis, quin (ol eff
sncommutabilis. Similiter dici pote(t Angelus ens ne-
ceflarium non fimpliciter , fed ex fuppofitione, quod
iam feme] extiterit , idque exprimendo fimal , vel
fubintelligendo limitationem , ex natura_rei , feu
connaturaliter,

rdhdhthdhdbrkehl v dh i
QVASTIO 1V.

Vivwn A ngels fint multiplicabiles
fecundum [peciem ?

owelnentyr cfle immultiplicabiles fecundiim
{peciem. 1. Quia quzcumque conueniunt
quoad predicatum. . gquod in ¢is ypiformicer ompje

Liber1I. De Angekis.

bus eft nobiliflimam , & pratcipuum , fane o
infima (peciei. Differentia enim {pecifica vuiuf
que eft lupremay, & vltima eins perfedtio, &
paratur cum pradicatis cmnibas genericis,ficut cop.,
parator forw_—.n cum materia 5 vt paulod prius
elt ex Philofopho, aliornmque comn
nes autem {ubflantiz le@uales cre
niunt inter fe quoad pradicac

cufuls

Com-

. Om.
o=

' 5 quod i eig e

Precipunm , ac nobiliffimum. Conueninng epip

im

quoad intelleGualicatem ; cuin
tum potelt (uper

ddere tantundem perfeé
que prziupponitor. in ipla incelleGualicate
dum fe, vt pater ex dictis quaeft.y.a.22
nesigitur fubftantiz incelledtuales ¢
dem infimz {peciei.

2. Quo aliquid eft propinquins Deo , adedque
fimilins ipfi , qui eft efféncialicer omnibus modis jm.
multiplicabilis , edeft mints multiplicabile ; ming.
remque {ubire potett rationem diuifionis,ac mulipli-
citatis. Angeli autem funt propinquiffimi , & fimil-
limi Deo inter omnia creata. Diftinio vero, & mul
tiplicitas {pecifica eft maxima dittin&io , & muliipli-

5

citas; certé diftinguic , ac dinefificar muled magis,

fe

fecun
&cun-

7 Ull‘:f

quam diftin@®io, & multiplicitas puré iu-.?iuidu:\hs.r

Ergo in Angelisfola eft pollibilis gliﬁiu&io,ﬁg multi-
plicitas pure indinidualis,& né etiam quoad fpecieimn

3. Differentia , penes magis-, & minls tantiim,
non eft differentia i'ljcciﬁc.t > Ve patet in qualitatibus
magis , & minus intenfis. Angeli autem (olum diffe-
runt penes magis , & mints. Ncmpc quatentis vous
perfpicacitis , & alins mintis perfpicaciter intel igit.
Ergo nulla differentia poffibilis inter Angelos eft [uf-
ficiens ad fpecificam inter ipfos diuerfitatem.

4. Viliones Dei, licee in dinerfis beatis fint in-
xquales iuxta inzqualitacem mcrirorum,ﬂuil;su['gum
finguli decednnt , omnes camen funt einldem int
fpeciei propteridentitatem obiedti formali
ti , circa quod verlantur , vt didkum efl queett. 13.de
Deo,prelertim ad 3. Simili igiﬂlr Ia
ftantiz intelleGtuales , vtcumque i
funt eiufdem infimz {peciei. Quia vi

vhiformiter, ampleéuntur toram la
Omnis enim , & cuiunlvis {ubftantiz incel
obie¢tum adequatum eft ens , vefic, prove comple-
¢titur fubfe omnes yniverfim rerum differentias

5+ Subflantia intelle@tualis dividirur adzquact in
incorpoream , & corpoream ranquam in parees i
uicem oppofitas. Altera autem ex his different
p¢ corporea comprehenditur tot 1
infima,que et homo,nec Lun;pui
rationales diffidentes inuicem [pecie.Ergo altera
que differentia , ad quam pertinent Angeli , compre
henditur imilicer fub vnicafpecie infima , nec{nnt
poflibiles duo Angeli diffidences inuicem { cie. P
tet conﬁ'qaentia 3 _quia o 1pc.-1’i:or|1m mdn_-m elt ratio,
& dilciplina,& infnper , quia maiori pul‘l!‘cﬁmm i
gis repugnat multiplicitas, vt nuper d:{cLut)tf Y
petfedtio Angelorum eft major , quam perfectio ho-
minunm.

ecie. Pa-

. . o UL c e

6. Siqua admittatur dimerfitas {pecifica An

: : Te procedluminin-

gclos 3 ffzqmtm admittendum efle procodiumin e

m

finitum Angc[umm magis , & mag : \ 5
ab{que vllo limite. Nulla namque ratio IL",'i.LUIPG[.'ﬁ‘-n
nulla cereé hucu[i]uc inucnm eft , ob quam d.:-cg.ntnf
POlﬁbiles; aut exiftentes de fato decem s 1?1;1:1?, aut
centum Ipecies Angelorum. gradatim untqua.uun:
& non dicantur pofﬁbilcs fimilicer , ant cx;ij{:‘:lm:es‘ cL.
fa&o muled plures, nempe m:lllc, centum millias éu.-,
Quz flc*quclzl eft manifefte ablurda. @od autem chcj—
tur communiter 2 modernis Theologis, Deum lll'
bera fua voluntate confticuifle Lllllllﬁf'f‘ﬂnlldlt.‘tL‘L'l‘f-'ll_-
natem fpecicrpm Angelicarum; quasenus !im_}’_ ACIE

5 perrectoiu

-
=
L




Quezt:1V. De multicfpecific. Ang.

shique vlla ratione exigente ;:slsm numerum potitis-
quam alinm mgiol:'c_m 5 vcl_lnuwrcm,no;_l \f\ln‘h_.:turic e~
ste ; fapienterque dicl. Quia Deus 11{§c§llnriu faeit la-
Pic]:til‘.imé quicquid F:mc,?.tquu ompist in menfura , ¢
sumero , & pondere difpofhit , vedicitur Sap. 11.21.
Vnde irracivnalibiliter dicitnr, Denmaliquid [na vo-
laneate [pecialiter difpofuiflejn aliqua materia abfque
peculiari ratione conuenientix ex parte ipfius. Id por-
10 magis necelfarinm eft fater: de fubftantiis fpiri-
walibus , quarum eft maior pertectio, maiulque mo=
mentum , quam de rebus cm‘pgmiibus > quas paret
optima ratione fundata in intrinfeca earum exigentia
tales , tor, & tantas confticutas de facto.

Art.1. Relpondetur. Sicut corpus quodliber, quo
maius eft ; ed eft dinifibilein plures partes , quarum
fingnlee pex fe feorfim fubfiftere poffunt , ita genus
qum\iib;t perfectionis, quo maioripia eft , eveft di-
uifibile in plures {pecies, que funt veluti pastes ge-
nexis , quarum fingule per fefeotlim fubliftere pof-
funt. It viventium funt pluges fpecies , quam non
visentium , necnon aninmlium,qu‘aln plantarum, &
fic de fumilibus. Similiter quia Deus eft infinite per-
feftionis , funt poflibiles infinite cius participationes
inter fe difpares , ac diffidentes innicem fpecie. Cum

Ngitur genus (ubftantiz intelledtualis create fic fom-
me perfectionis infra Deum , dicendum eft fub hoc

gencre eflé poffibiles plures {peciesinter fe dinerfas,
quam {ub vllo genere inferiori, plurefque de facto
dari fub illo ; quam fub vllo alio. Ratio huius reivl-
terior 2 priorieft. Quia ficut agentia phyfica dilt n-
witnr inter {e fpecie penes virtutes actinas interle
res ad producendos effetus magis , & minus
ectos effendaliter , & plares , aut pauciores ca-~
Rils paril ita fubfi z inteliedtnales diftingui
poflunt inter fe{pecie , penes vircutem intelle@inam
magis , & minus feecundam ad cognitiones , & affe-
ttiones magjis , & minis perfedtas, & plures,vel pau-
ciores cxteris ‘paribus. Chim ergo poffibile fponte
apparear , vt vna fubMtantia intelledtualis poffic plu-
1 fimul ; ac preftantiora compleét indinifim vnica
ognitione , quam alia fubftantia intellectualis; &
fimiliter de amore ; ac proinde vt vna plures (pecies
tognitionum , & amorum elicere poffic ; patet pol=
libiles effe [ubftantias intelie@uales fpecie inter {e
diffidentes , tantamque efle amplicudinem diverfita-
tis huing fpecifice,quanta eft poffibilis dinerficas , &
inzqualitas ciufmo:licogmiiimis. Qua enim yerd
poliibilis dinerfitas cognitionum innicem difparinm,
Wemgue dicieur de affeGionibus. , procedit in infini=
tum,cereé et multiplicabilis multo magis quam diner=
litas. poflibilis obieftorum directe cognolcibilium,
uia combinationes , & difinnétiones poffibiles cir-
quamlibet decerminatam collectionem rerum,funt
incomparabiliter plures quim res in collectione con-
entE sarque cognitionés, & potentiz cognofcitine
tunt mulciplicabiles & wvariabiles totidem vt mini-
mum madis, vt patet ex ratione propofita. Subftantiz
agitur incellectuales fune multiplicabiles fpecie, multd
phis,quam fubftantiz , & res omnes materiales.
Art. 2, Licetautem ab intelleétn humano deter-
Minari 5 8 comprchendi minime poflic , quot den-
tur de fado fpecies Angelorum ; Aquo nimiram ne-
que fpccits terum corporalium , necomnes vuiuer-
f}ma nec quead ynumquodque determinatum genuss
& claffem pettinent , decerminari 5 & comprehendi
poffunt : Legitima nihilominus ratione deduci poteft
qnalem oportuericefie (peciem tum fupremam , tum
nfimam Angelorum, Nam quod ad infimam atrinet,
0031[13: efle paulo perfediorem , quam {it homo.Pri-
MO quia ex teftimonio Danidico ponderato fupra
Qrares, conftac hominem panld mints ab Angelis
Minpratum efle , ac proinde infimum Angelum eflg

R.2.Efparza Curf. Theol. Tom.L i

a

179
pauld perfedtiorem homine. Deinde quia in rebus
omnibus aliis apparet’ manifefté principiamillad de-
rivatum & Dionyfio ; quod [upremum infimi attin-
git infimum {upremi. Ergo homo qui eft {upremns
inter corporalia, pertingic pmximé infimam {peciem
fobftantiarum puré {piricualing. Quod autem atti-
necad fupremam Angelorum fpeciem : Sicut [upre-
mum , & maximum corpus eft, quod ambit, & conti-
tinet intra {e reliqua omnia corpora : Ita lupremum
intelle@inum creatum credendum eft, effe; quod vno
intuitu comprehenfiué cognofcere, & agequate com-
pleéi poteltfe,8 omnes , & fingulas res creatas per-
tinentesad perfectionem ; & complementum conna-
turale huius vmiverfi. Etquidem, quod neceflaria fit
ex natura rei fubftantia aliqua intelleétualis creata ca-
pax vaftz eiulinodi lateque patéris comprehenfionis,
efficaciter concluditnr jitdem illis rationibus , quibus
exiftentia Angelorum vniverfalicer comprobataeft
queeft.1. ate.17.18. & 19, maxime verd 20. Quia to-
tim itud vniverfum adequaté fumpmum  fundac
{pecialem landem, & gloriam creatoris, eamque ma-
iorem , quam qua nititur fingulis quibufvis eius par-
tibus {feorfim fumptis , atqueeflcapax quantum eft
de e, vi moueat ad cognitionem actributivam non
totius eius laudis, & gloriz. Vnde fi nonWarerur fub-
ftancia intelleétiua creata , que pollcr cooperari toti
illi viccudd motinz vniverfi totius , atqueederecog-
nitionem comprehenfinam ipfius adzquate ﬁunpn',
aliquid exifterer perperam in ipfo vniucrfo, nempe
virtus eiufmodi motina ad cognitionem tantz pera
fectionis. Rurstis ad perfedtam diredtionem rerum
creatarum non {ufficic vis dire¢tina perfedté compre-
hendens fingulas qualique partes vniuerfi, fed necel~
{e infupcr eft , vt detur vis direétiua cumpr;hcndcns
perfecte omnes fimul, & fingulas partes eiuldem vnis
uerli , ipflumque yninerfum. Perfedta namque dire-
¢tio alicuius votius indiger cognitione eiufdem todus
adequate {umpti vlera cognitiones fingularum feor-
fim pactinm ; ficut perfedia directio exercitus indigee
fupremo Duce totum ipfum exercitum confiderante
vltra centuriones, & alios inferiores adminiftres,qui
incumbunt determinatis exercitus partibus. Necefla-
riaigiyr eft ex natura reiexiftentia Angeli tanta per-
fectionis , quivaleat indiutfim comprehendere per-
feété totam totius ordinis naturalis vniuerficatem.
Art. 3. Quodautem hanc menfuram nullins An-
geliexiftentis de falo perfe@io excedat, ex eo con-
cludicur efficaciter. Quia res omnes creatz ita funt

" inuicem ordinatz ex naturaipfarei , ve nulla exce-

dac inftam reliquarum proportionem,fed omnes con-
cinné,ac harmonice fibi inuicem correlpondent per=
feétiffimo » & fuaniffimo concentu. Nulla igitur eft,
nec poteft effe ex natura rei {ubftantia intellectina,
qua perfectione,& virtute intelligendi praetergredia-
tur limices intelligibilitatis , 8¢ virtutis motinae ad
intelligendum , que conuenit toti ordini naturali re-
rum creatarumadxquate fumpto. Confirmatur,quia
fi daretur fubftantia intellectina {uperans virtutein=
telligendi totam intelligibilitatem totius ordinfis na=
turalis rerum fibi coéxiftentium ; non Poﬂét natura-
licer reduci in ad&nm fecundum , quoad excellom il
lum. \Quia nullum datetur obiectum creatum , quo
vi fna motiva cooperari illi eatenus pofler, ve perfe
patet 3 nullufque intelletus creatus poteft elicera
aliquam cognitionem, aut pertingere ad aliquem co-
gnitionis gradum , nifi cooperante obiedto motina
quoad omnem formalitatem, & gradum cognitionis.
Effetigitur perperam ex natura rei ¢xeellns einfmodi
virtutis cognolcitine.Neque verd dici poteft fore,vt
pradiftus exceflus vircatis cognofeitine exercerecut,
aut circa Deum , aut circa ipfins Angeli fic ex-
cedentis  (ubftaptiame Quiz nullus intellectus

? 2 creatug




180

creatns poteft naturaliter attingere Denm immedia-
te , enmdémye cognolcere vltra menfuram cogni-
vionis circa tes creatas , quibus folam 111cdi:1ntil)115
Deum cognofcere poteft. Nec magis potclﬁluhﬂnn‘
ftantia aliqua intellectiua, differre ab alia fubftantia
intelletiva, camque {ua perfectione fuperare preci
s¢ propter vim reflectendi, feu quafi xcﬂcc‘tcndi,_i I-
pra {e ipﬂlm. 71‘_10(‘1 nimirnm c[} commune Um_ui {nb-
ftantiz intelleétinz. Pretecea ficut repugnat {ubftan-
tia intellectina,cni ablolute, & adequate confiderata
nihil conuenjat alind,quam poife fe ipfam cognofce-
1e , quia eoiplo nihil, prefupponeretur , fupra quod
caderet L'ogllitit) + ita ¢adem ratione eft im_pombi}ia
peculiaris aliquis gradus perfectionis in {ubftantia
mtelledtiva 5 cui nullum peculiare cognofcibile cor-
re{pondeat practer {eipfum przcisé , v cognolcibile,
& cognofcitivum fui, & afe Hocigitur pacto viden-
tur legitime conftitni limites extremi furlum,& deor-
fum verfus,quibus {pecies omnes fubftantiarum pure
intellectualivm continencur.

Art. 4. Circa numerum {pecieram , qua inter ea
extrema clauduntur, opinio Philofophi fuit 1 2. Me-
taph. text. 48. nec plures , nec pauciores illos efle,
quam fint motus Cu-!oil‘n‘n,quod etiam tennit Rabbi
Moyles,ve fifert D.Thomas qu.so. art.3. Vode quia
célent motus celeftit corporum cffe quadraginea fe-
prem, totidem {olum {pecies intelligentiasum pofue-
re. Caterum multo plures effe {pecies Angelorum
communis , & certa Theologorum fententia eft cum
D.Thom.ibidem art.4.& ratio initio 2 nobis premifa
efficaciter perfuader. Certe fi fuppenatur {ententia
eiufdem D. Thoma,aliorumque fatis frequens,de qua
dicetur in qu. {equenti, impoffibilem efle diftinétio-
nem par¢ numericaminter Angelos, & quotquot di-
ftinguuncur inter {e realicer, diffidere inter fe fpecie,
ex principiis fidei deducicnr manifefte multwudinem
fpcciu um Angelicarumefle valde magnam , & quo-
dammodo innumerabilem;,ac infinitam,ye patet ex il
1o Iobh 25 N umgwid eft mumerns militi eins?Er Pan.-.
Millia millizm miniftrabant ¢ , & decies centens wirllia
affistebit ei.Ex quibus locis cum maxima admiratione
ceiebrat Dion. cap. 14. de Clefti Hierar, Incompre-
henfibilem Angelonim numeram, Et Gregoglib.i7.
moral. cap.9. S:;pcmw‘;fm Ciuingm nimerss z'r,ﬁmirm effs
& definitus exprimituy , vt qui Deo ;:::mer..-r’ﬂff.rn_[f seffe
bominibus inpumerabsles demonfirerur. Videriea de ro

poflunt Clemens Rom. lib.8. conftit. cap.1z. Acha- .

nal. l'ttrmon.;. contra-Arianos , Hieron. Dan.7.alii-

que PP. frequenter. Ex quibus certum eft multicu. ®

dine Angelorum {uperari multitudinem rerum om.-
nium corporalinm , faltem fecundum {pecies ipfa-
rum. Cui documente congruit, quod fingali
minibus exiftentibus a prineipio ad finem
mundi,correfpondent totidem An veli Cuftodes, iux
ta communem PP. doctrinam, fique omnes, vel fere
omnes {unt ex {olo infimo ordine, quo funt numero~
fiores ordines fuperiores,inxta vim eiufdem illius ra-
tionis initio indicate.Patet autem numeri homifhum
fuperare mulcitndine incomparabiliter {pecies corpo-
rum. Immo multitudine Angelori fuperari multicn.
s.}incm ctiam indinidualem rerim omninm inferioram
ienfit Bu‘n-.-‘-.n:l.Scrm:ni'. tu4. teim,48, de amore mileri-
cordiz, inducta cam in rem anctoritate Dionyfij his
verbis « Dionyfinsin fio libro Hicrarchie dicit, gaod o~
igeliin Pavadife. exiffentes fiomt Plusres quam fing

&

-

Felle  fint avena marisyac terpa, quiam [int folia &
berba, ¢ g )"J?:;{Gj?ﬁﬁifc!?r:ﬂci{?ﬂqﬂf creara. Qu od fient

aflerere nuila (ufticient ratione pollumiita nec refel-
dere efficaciter facile eft. Verba Dionyfij,quo nititur
Sanétus Bernardinus ox cap.illo 1 4.czleft. Hierarch.
Nencontinent exacte cam {ententiam, tametl; multd
in gam inclinent. A funt i beati cxercit fipermas

Lib.IL De Angelis, «

#hin mentinm, infirmam @& conflrictam excedentes #o5tre
vum materialinm numerorion commen|irationen, Raria
D.Th.pradidte sationi noftrz colona eft, Quia Deus
condidit vninerfam ex intérione manifeftandis i

1

tudinem fuw perfedionis magnitudine perfection
illud indu@z. Vnde quia nihil voum alicuins eners
eft {atis idoneum ad manifeftandam m AT
dinine per FcE‘:imﬁs,npdrtuit,v& eoplura {
que genere crearentur , quo preeftabilins iplam effer,
Confirmatur paritate rerum corporalium;,inter qQuas
excedit incomparabiliter magnitndo corporum incore
ruptibilinm , qua funt pr

ub vneguo-

zltantiora ; macnitndinem
cortuptibilium, vt patet ad [enfam. Magnitudini aueg
€orporum correlponder multitudo incorporalinm,
Arte 5. Vove autem fit de multitudine , & numerg
Angelorum , cuins [upputatio , & com paratio cum
multitudinibus aliis eft admodum ob{cura, & an eps,
f‘n!ii‘qnc conieéturis leniter clctnmins_bilis,qi:;:s pro-
{equirur inter alios fufias Swarcz,lib, 1.2 cap.1r.Cer-
tum eft apud Theologos ex doctrina Dionyfijacapi.
de czl.Hier.totam multitudinem Angclmum,ul‘:. 2,
atque ordinatiflima reipublice more,effe diftributam
in tres Hierarchias, {eu {acros Principatus , & colle-
Ctiones perfonara {zerarnm fub determinato Piin
pe conititutas; & rarlus ynamguamgque Hie
diftribui in tres imiliter colle&iones, & ord
gis determinatos, ac {peciales cum pecnliari aliqua
conuenientia , & fimilitudine murua quoad munera
gratiz, cuius divifio in Angelis nunquam pracergre-

dituc affimilem eorum divifionem quoad naturalia,ve

apparebit ex dicendis infra qualt.24. In prima Hie-
rarchia continentur Chernbim amore Dei, Sera-
phim {apientia dininorum , Throni puritate terreno-
rum affectuuim , & dininis fulgoribus, (pecialicer in
fe,8 ad aliorum veilitatem praeminentes. Secunda
Hierarchia compleétitur Dominationes libertat
affectu peccati, Virtntes fortitudine, Poreftates ¢
ftantia.quodiam peculiari modo conlpicuos, & ad in-
feriorum inuamen intentos. A® tertiam Hierarchiam
pertinent Principatus in perfecta ‘endarum
executione pracipui , & quoad

Kl

nium , atque immediaté ;115{L’.11'-.t111" nines
que nunciant diina {altem v pluriimum. Circa IH':Tll'lL
wriplicis Hierarchiz, & triplicis fubvnaquaque | lic-
rarchia ordinis diftribnronem ; & nouenariuvm ordi
num numerum,&¢ circa prarogatiuas , & munera pe-
cuoliariter fingulis atcributa , multi multa dicont eru-
dite , & L'un\!picuc“ , vt videre inter alios licet apnd
& 14. Egolibens eap g
nt {a

1
ritate ‘.'_;\D,-‘

Suarez lib. 1. cap. j

mitto, quia vix qu;u;p:.nn! illorum ("_l

ma ratione deprehendicur 5 ant andlc

non multipliciter flexibili.

Art.6. Duo funt certa quz precermii non debent.

Y : SYSS

Et quidem primum eorum cit de fide , nempe pradi
{tos nouem ordines vere ex inter Angelos

quidqid fit de modo fingulos dif ¢ g

TR e RS, T ) 'l(,'li 7d. Goc
nendi , veliquer ex 8. ad Rom.ad Colel. 1. ad ‘-

rinth.1 5« ad Ephef.1. ad Thellal.1.4.exque aliis plo-

e p : T i 1

ribus feriprure locis , in quibns finguli ex pradichs

: S ide

rdinibus diftinéte neminantur, velupra , atquedi

deo: cer~

Q [
uerfificantur inuicem. Alterum non viqu
tum eft, attributionesillas preeminentia , q}load.
amorem Del, fapientiam dininorum,écc. non efle ac-
cipiendas de excefluintrinfecos & biolute vnius (.:1'».
linis fupraalifiit2 v¢ Cherubim fu erens Scr%phmqs
amore Dei. Seraphimverd fuperent anrubm_us il—
pientia dininorum » é( fic dciuniiil_)lls: Hoc L‘llﬁll‘ll eft
impoflibiie , quiain {piritibus pi’zE{cr“‘m b;;'.t.u 5 q\u}z
maior eft cognitio Dei & dininornm,¢o maloiem elle
necefls ¢t amorgm ¢l , atque e connerfo; cim (:’2;




L

Quzlt:1V. De muitit.fpeciﬁc.Ang;'

aes ament Deam , quantam poflunt. Poffint verd
amare magis » qui magis , melinlque cognolcunt.
Fadem eft ratio de puritate terren®rum atteétuum,
Grid commenf{uratur amori Dei, cui fimili
commenfuratur libertas ab affedtu peceari.
¢ licet forcitudinem , & conflantiam,
capaces [upernigpiritus,radicari inamo-
16,8 charitate Dei,eidemque ufte commenfurari.Ea
inque diftributio accipienda eft in duplici priori Hie-
rarchia , ficut accipitur ab omnibus in tertia Hierar-
chia relate ad inferiores fubftantias intelle@ualess
ita vt quibufdam (pecialicer demandatum fic minifte-
rium illaminandi inferiores per reuelationem , ac
manifeftationem 1})6(:111_11:11!1111 myfteriorum Deialiis
vero minifterinm tuggerendi, ac ini})ir‘.mdi,'vn:’u: ac=
cendatur amor Dei-vel & terrenis rebus atceatur af-
fedus , & fic de reliquis. Ex quo apparet eam parti-
donem Hierarchiarum , & Ordinum nulli argumen-
to elfe pofle ad inducendam diftinctionem fpecificam
inter Angelicos piritus, {i aliunde de rali ditinctione
non conftaret,veiiam conftitic. Pofito tamens,vii po-
ficem cft, dari quamplures dinerfas Angelorum fpe-
ties , credibile valde, ac rationabile eft diftingui {p
JGie, ordines , pro diftinétione ipcciﬁca munerum ; g
quz finguli deputantur ,* atque preftancioribus qui-
bulque in natura , & gratia, praftantiora minilteria
committi. Hoc enim potiﬁimu m poftulat ratio per-
fediffime & apientifim prouidentiz, qualis et di-
uing. Ex iis igitur omnibus vtcumque liquet de (pe-
dfica Angelorum diuerfitate , deque ferie ; & coor-
dinatione [peciernm omnium per fumma capita.

Ad. 1. Ratio generis & differentiz ®quiparantur
materiz, & forma,non quoad omnia, fed {oltim quo-
sd maiorem indiffarentiam conceptus generici com-
patatione conceptus differentialis, ac fpecifici, quam
¢ conuerfo , quatends ciufmodi maior indiffercntia
conuenit eciam materiz compatatione forma,quam
¢conuerfo. Quia verd vltimo complentd , ac decer-
minanti torum aliquod [pecialicer ; attribuitur ratio
perfectionis , quee ineft iphi toti ; proprerea ratio dif-
ferentialis , 8 fpecifica cenletur maxime perfedtina
vninfeuiufque ret. Ceetertim non eft vniverfaliter de
conceptu rationis differentialis , ve fecundim {e prae-
cige thsmddnt maiorem p:thé.ti.onm}l rationi gene-
tice, quiam que prefupponitur inipfa ratione gene-
Tica, vt pa nter aliain brutis , quorum rationes
differentiales , manifeftum eft , non {uperaddere
plus , aut etiam tantumdem perfe&iﬂnis > quanta
illis conuenit quateniis fenfitiva funt. Idem apparet
in omnibus vniner(aliter divifionibus vulgaribus ge-
nerum,aleeram pofitiuam, & alteram ncgatiumu.(.tr-
thm pamque eit differentiam negatine communiter
fignificatam , & preedicatum pofitivum {peciale , in
quo ea fundatur, non continere in fe pracis¢ tantam
Pﬂ‘f.’:ﬂioncm s quanta }H‘Etfup}?(m",tur in genere.
Abfurde enim fignificarerur negatine comparatione
eins, cui preeminerer. Nempe ditterentiz hignifican:
tur in communibus illis dinifionibus relate ;- & com-
paratiué ad {uum genus. Conceditur itaque omnes
Angelos conuenire inter {e quoad praedicatum,quod
elt in omnibus , & fingulis pracipuum . ac nobilif-
hmum. Sed negatur inde {equi non effe poffibiles
plares eorum diffesentias cffendiales s per quas dini-
datut pradicatum illud voinerfale,

Ad 2. Cim dicicur genus intelledtnalis fubftantiz
elleipropingquiffimum Deo inter omnia creata , non
fignificarur aliquid voum indinifibilicer continens
nfe fammam propinquitatem ad Denm. Hoc enim
de folo fupremo Angelo virificatnr, Solim itaque
Intenditur , inter ca pradicata qua {unt plutiblls
Communia, & praeminent reliquis iplorum formali-

ttibus,primum locum tenere intellegualicaté. Hinc
R.P.E[parZa Cur[ . Theoh. Tosa. 1.

que ! 1ecef

necellica
Nec dut
qualium [t

1 8x

autem potius infertur , vtiillatum eft fupra, plur
elle poffibiles differentias participes| eius pradicati,
quam fint differentiz poflibiles fub vllo alio predi-
cato vaniuerfali, fen genere. Quia differentiz inaqua-~
liver , & dinerfimode participes perfectionis dininz,
ciufdemque fumma , ac infinige fimpliciter , infinita
fimpliciter multitndine diffundantur. Ex maiori igi-
tur propinquitate Angelornm ad Denm , quam alia-
rumierum, (olum colligitnr , vnumguemque Ange-
Jum effe fimpliciorem in {e , & eb magis, quo perfe-
Gioreft,quim rem vllam corporalem.@uod eft verd.

Ad 3. D.fferenta penes magis , & minus non
yariat [peciem , quando quod addizur , & cui additur

funteiufdem rationis : variatverd , quando addita-
mentum eft dincile rationis. Ira magis, & minls al=
bum non differunt {pecie , quia in magis alboadditio
eft eiufdem rationis. Idem verd album differe [pecie
3 vitidi, & rubro. Quia maior claritas albi quam vi-
ridis , & rubri s eft dinerlz rationis. Hocautem po-
fteriori modo fe habent differentia penes magis , ac
mintis,quibus differunt intrinfece Angeli,ficut & aliz
quzlibet fubftantiz. Omnes enim {ubflantiz di
runt inter fe (icuti numeri, vt dicic Philofophus.Nu-
merorum autem omnis differentia eft penes magis; &
miniis, vt pet fe patet. Minusyerd , & magis diner-
{@rationis , quia numerus maior includic in {eiden-
titatem fui peculiaris exceffus cum tota petfectione,
qu& conuenit numero minori,eaque indiuifio viriuf-
que formalitatis eft dinerfee rationis adinifione, qua
conuenit minori numero.

Ad 4. Tranfmillo antecedenti , quod expofitam
eltin loco ibi indicato , negatur con iﬁvqucntia. Ratio
dj\"}u ftatis eft.” Quia obie¢tum formale adequatum
omnium vifionum Deil et vonum, & Pi orsus idem.
At non eft voum, & prorsus idem obiectum formale
adequatum , ad quod omnes Angeli, per omnes (uas
cognitiones ferri poflunt. Di¢turn namque eit, & cla-
1itis exponetur, ac magis confirmabivur infria quzft.
13- quofdam Angelos poffe plura comprchenfiue
comple@i vnica indiuifim cognitione (]uilm alios.
Quod fieri non poteft , quin aliqui eornm compre~
hendere poffint motiuum aliquod peculiare sad cua
ius comprehenfiongim alij non {ufliciant. Quapro-
prex quod communiter dicitur, & dicitur vere , obie-
Gum cuinfvis fubftantiz intellectualis efle ens vt fics
non fignificat omnes fubftantias intelleuales ferri,
ant poile ferriper omnes, autaliquas [uas'cognitio=
nes ad eadem omnia obie@a formalia 5 quod eft fal-
{um,led folum quamlibtﬁt fubftantiam intelleGualem
pofle aliqualicer attingere quaflibet differentias entis,
iplamque vainerfaliffimam entis rationem.Quod mi-
hil nocet multiplicabilitati (pecifice {ubftantiaram
intelle@tualium. Alioquin effent etiam omnes einf-
dem infime (peciei cum Deo,

Ad 5. Subftantiaintelledtualis corporea eft infima
differentia poflibilis fub genere fubftantiz intelle~
¢kualis, idque ipfi conuenit , quateniis corporea pre-
cise eft. Subftantia antem’ intelleétnalis incorpored
non ¢ft imiliter fupremadifferentia fubfantiz incel-
ledtualis , neque conuenit ei , v {ic fupn:m:; X €o
precise,quod incorpored eftyve patet ex dictis. Vnde
dinifio intelligentis in incorpored , & cogporenm non
eftdinifio in differentiass {en quafi partes equales; fed
altera eft differentia fubalterna , & altera infimas Si~
cut fi ¢ conuerfo dinideretur fubftantia corporea in
intelle@tualem , & non intelleétnalemi Tam oppo-
fitornm rario,8¢ difciplina eft cadgmguoad ea,{ecun-
dtim que formaliter opponuntur inter {e,non verd
quoad ea;fecundim qua difparace fe habent, vtima-
nifeftum eft acciderein re praefenti. Quodautem: ma-

ior fit perfectio’ ingelleGualis incorporei , femef at«
que iterum didum ¢t 5 valere potits ad oppofisum.
Q3 Ad.




182

Ad 7. Patet fatis ex didis fupra roto art. 3. efficaci
namaue ratione conclufum ibi eft,dari ex natura ipia
rei terminum vidimum in ferie fubftantiaram intelle-
¢tualium’ exaftentiom, & put..:'!l’.ﬁll}’. con.aAc‘lln"u‘hte:
exiftere in hoc vniucrfo, quicquid {icde poffibilitate
ntiargm intelleétualinm  percfectio-
rum {ine vilo limite,ac terminosqua=

abfoluta {ublfta
:um,&perfcéh. vilo ; :
tenus poflibile fimi t alind, atque alind yuiver-
fum pérﬁ‘dm: fine vilolimite ; ac termino. Profeclo
ficut colled@io rerum fublunarium exiftensde facto
poftulat inaflifece {upremum czlefte corpus tante
determinate amplitudinis , quantaeft de hat‘m_;:m?iu::
oppofitum perabfurde dicererur; & nihilominus eft
ablolute pofiibile corpus maioris amplitudinis , & ca-
pacitatis , quam quod eft .1:11}:51511111:]1 , & capacil-
fimum de facto, quia poflibikia funt _‘-fmn‘mu‘: corpora
fublunaiia diverfe rationis , maiorifque perfectionis,
& molis : Ita ctiam in cundé proportienaliter modi
cft poffibilis ablolncé fubftantia intelledtualis perfe-
tior quim qua cft perfediflima defacto, & ramen
itnr deceriminate ab hoc vniuerlo , eidem-
el ; tanquam fuprema , nec

hac exig
que debetur ex natura i
oppofitum quantum quidem cqniicere mihi licet,abi-
queabfurdicete dici poreft.

PRt ok ik ik shehdhadadh
QVASTIO V.

Virum fint pofiibiles plures Ange[i
intra eamdem [peciem
infimam.

Ipentvanoneflepoffibiles 1.quiadiftin-
¢tio fpecifica defumitur ex forma , & purt
y ‘ndiuidualis ex materia, qua eft vnicum in-

diduationis principium, ex Philof. 5. Me-
taph.tex.4 2. vbi dicit : Ea funt vaumnumero , qusriin
¢ff materia vna. Ex lib.7.vext. 28, Formam in his carni-
bues , argne offibrs , dicic, efft Secratem , & Calligm , &
itcrum text. 2§. Singalare ex vitima materia , iam So-
erates eff. Idem principium tradic D. Thom. inifta
quaftione §o. art. 4. & capite 2. de ente , & eflen-
tia , atquealibi {wpé. Angeli autem funt prorsis
€xpettes materix, vedidtumeft. Repugnat igitur in
“Angelis diftinétio puré indinidualis (ub eadem fpecie
infima.

2. Ex pradicto principio probat idem Philofo-
phus 12. Metaph. tex. 1 49: PHmum motorem non
pofle efle nifi ynum numero ., quiaeff expers mate-
riz, & fimiliter 1. de ceelocap.g. probar , non polle
efle alium mundum , quia hic mundus toram mare-
Tiam reram naturalinm comple@itur. Ergo vbinon
datur materia , nec eius dinerfitas , multiplicitas
pure indiuidualis dari nequaquam poteft. Alioquin
dicendus efler: Philofophus inepté argumentatus
eile.

3+ IntelleGus apprehendens fubftantiam corpo-
zeam pr:c[jciudg‘n&o aloco; & tempore, & aliis depen-
aencibus & materia fignata , cinfque proprietatibus,
eoiplo abftrahittationenm communem corpotis 5 &
.\'cdycit ad vnitatem omnia corpora , quafuntinter
fediftindia realiter 3 parcerei. Qua de caufa dicic D,
Thomas queft, difp. de {piritnal. creatnr.a. 8. initio.
Jilnpoﬂnxbile_cilct‘t‘inn1 fingere,quod fint plures Anges
1i ynins infimz {peciei. Quia f quidem rediguntur
ad fimplicem vnitatem ipfa etiam materi:\iiﬁ.,ql;ni funt
infe multiplicia, & indinidualiter diftinéta » Cum pri-
wum abfbrahuncar per intellectam 3 conditiouibus,

Liber II. De Angetis.

& accidentibus propriis materiz 5 muled my
cefleeft, vt qu& carent materia , & confeq m-'nu-n
mb_u.f. conditionibus , & proprietacibus m‘dtcr?m, i
in fe realiter, tm etiamin incelle@Gu 3 '_;.a,ml.-;.ﬂ;g.
dem vnirtatis ratione , tum in (& , tnm ¢ tiam ini ;
letu ; ita vt ne apprehendere quidem pof]

Angelos penitus immazeriales, imulque »
duali tinctos. Alioquin enim non ek 2l
1 iCtad

abftra&ionem vninerfalem P
prietatibus , fen accidentibus propriis macerie.

4. Ordo , qui ineft rebus omnibus v;
pracipuum ; & maximnm bonumipfarum eifdem in.
trinlecum , vnde necefle eft ; vt mutuus ordo retmm
petfetiorum fic’ perfedtior. Ordo autem per fe oft
perfectior > quam ordo per accidens. Quiain omni.
bus vniuerfaliter preeminet, quod eft per fe, ¢ nod
eft per accidens. Cum ex go ordo corum qua difti
guuntur (pecie, fit ordo pex {e; que yerd funt cinfd
mfima fpccim ordinentur per accidens , v tpotéindif.
ferentia,ve quodliber corum occupet locum, & fubeg
munus aleerins ; manifeftumett , Angelis quifunt
potiffima , & nobiliffima pars voiuerfi ,
ordinem qui fandatur in diftinétione fpe
dcmqm: repugnare ordinem , qui elt politbi
qua pure indinidualicer inter fe differunt. Confirma-
tur,quia in tebus quoque corporalibus § ‘
hoc diferimen,ve qua funt ignalziliorf;s_, 1
tur intrd eamdem Ipeciem idcuquc ordinentur per
accidens inter fe , vtapparetin omnibus {ublunari-
bus, que verd (unt praftantiores non multiplicentur
intra eamdem fpwcmm » ideoque ordinentur inuicem
per le , vt apparerin {olesluna, ;11iifqu<: omnibus cor-
poribus cecleftibus. Multd igicur magis necefle eft
hoc ipfum dicere de Angelis, qu funt fuprema fim-
pliciter , atque optima pars vninerfi creati.

5. Quo aliquid et maioris perfectionis, edeoft
matoris iufhicientz in fe; & relpedtu aliorum |,
apparet confideranti extrema fumma , & infi
fectionis recum omninm. Deut enim,, qui eft fum-
me, ac infinite }wl‘i':-_ &tus 5 fufficic fibife (olo , haber

e e |
clliointellecing 4 pro-

erfi eft

“onucnire

11is,

rumomninm. Res autem co
funt infufficientes & fibi , & aliis
nem {ui indigeant pluribus 2 fe diftinctis , fin
que indigeant multiplicatione cuinfque fpecie
plura indinidua, vt congruenter inferuiant vniueri
Ergo Angeli, qui fant medij inter Deum, & 1
teriales, habent quidem minorem fuffi 1
Deus , proptereaque multiplicari pofin Nt intra idem
genus per plores ipecies : habent tamen fufficienti
Maiorem quam CorIupr a-ideoque tnnt
multiplicationis pure indinidualisin
ciem. Nempénon (ufficereper fimpl

tnm genus , cir

18, vead conl

ad ea omnia , que f‘pcdhmc ad t
nima infufficientia , maxima verd que non fu
ad preftandum per fimplic itare i
{peétat ad vnamquamaque {pecien

Art. 1. Relpondetur. De multiplicitate pure in-
diniduali A ngciorum,duquc indiniduation i
ingens iam diu contentio viger inter Themiftas , 8
Scoriftas:, atque affeclas vtrorumaque, Thomiftis eni-
x¢ contendentibus repngnare plares Angeloseinl-
dem infima {peciei, atque vnicum multiplicitacis po-
re individualis , fen numeralis principium effe mate-
riam lignamm ¢ & Scortiftis verumque pari congtit
reiicientibus. am enim verd contencionem alit,
nif fallor.fauetque magna ex parce :Equiuocatio,tlll_"ﬂ
quoad rem ipt‘am > ummaxime quoad mentem Phi-
lofophi , & praceptoris angelici, ve panld poft appa-
rebic. Mea olim opinio fuic, plures Angelos efntdem
infime {peciei efle im pofﬁbiics naturaliter’, poffibiles

verd fupernaruraliter,& de potéria Del abfoluta. Niie
autem

o




o T

b3

>

L

Quaft.V. Deindiuiduat. Ang.

antem cenfeo poffibiles effe etiam connaturaliter, & fi-
ne vllo miraculo,aut dono fupernatnrali.Prior illa opi-
nio, cui plarimum faner D.Thomgopul.16. §. vitimo
reftat autem, 8 quamtenet Agiding Romanus conni-
nentibus Capreolo , & Ferrarienfi , necnon Io. de
Sancko Thoma , nitebatar hoc difcurfu. Indinidunm
eft id 5 catins omnes [erul proprietates alteri connenire non
peffient , inxta communem definitionem ex Porphy-
rio in Ifﬁgogc > Boétio , & Alberto Magno. lmpom—
bile autem ¢l naturalicer , fupernaturalicer vero pof-
libile , vt duz [piricuales fubttantie completz fub ¢a-
dem fpecie infima content® habeast proprietates,
que fimil omnes alterueri earnm indilcriminatin
conuenire non poffint. Ergo eft impoffibile naturalic
£EL 5 fupernaturalicer vero poffibile , vt dentur duze
i_ubﬁ_:atntj:r {piricuales completz, contenta fub eadem
Ipecie iElﬁl11;‘. x fulu:uqu: indinidvaliter diftinéte.
Minor {uadebarur. Quia fubftantie conrente fub ea-
dem fpecie infima, nullamin primis ex [e pracise
determinationem habere poffantad proprictates al-
terutri ex. illis repugnantes , vt per le patet. Deinde
{ubftantiz {pisicnales complece nen pollunt {ortiri
naturaliter eamdem determinationem ex loco , aut
tempoze , vllave alia ciccumitantia, ant caufh exrrin-
fC.Cﬂ » licet fupernaturaliver pofline. Quia cum fint in-
uicem penetrabiles ratione {piricualicatis , poflunc ad~
cﬂcﬂ fimul ¢idem loco. Quia verd non exiftunt fuc-
cefiine per generationem vnias ab alia, poflunt, im-
mo dcb-:‘nt > qua ad eamdem rcmpubiicam pertinent
EOdcm imiliter tempore creari., atque vt crearentur
pio diuverfis temporis,{en dutationis cuinfuis differens
tiis , nihil propeerea in {e diverfum haberent necefla-
tio , fed folam denominationem extrinfecam. Cum-
q“t"O!HE‘.I‘bu saliis circumftantiis , & caufis , eodem
penitus modo , eademque cum exigentia confequen-
ter h}bﬁnt,&‘ {ubelle certe poflint coniunéim, e lem
omnia ab illis nancifci poterunt , nec impoffibilitas,
vt eadem omnia fimultaned nancifcancar > poterit
elle connaturalis. $hpernaturaliter autem einfimodi
dilli?ll.'ii[.lt::lﬂA 11[(:131‘}@1-,{t11|.11 illis eunenire nihil vetac.
Qt\y‘t Deus libera {ua voluntate poteft aliquid erpe-
o tribuere yoi , idque ipi"um perpetuo negare ale-
I ex duobus , quantum eft defe indifferentibus ad
illud,

Art. 2. In rebus materialibus , ant ad materiam in-

-t S P ua i i H
tiiniece ordinatis {ecus fe res habet. Quia omnes res

materiales proprer impenetrabilitatem exiftuncin di- *

verfis locis 5 arque in illis dinerfimode plerumque
cgiloc;mtm‘ > & plerzque diverfrs temporibus inci-
piant , ac definunt efle propter fuceefliones genera-
tonum , ac demum propeer diverfitatem locorum, &
Emporum,diuerios alpe&us Ceelorum fubeunt,alia-
mque cautarum difpofitiones multimode diuerfas
neceflario relpectu vouwl cuinfque. Vnde confequitur
(L’nllper vnicuique {ubftantiz materiali
(i“lt_i s quod iam reliquis , aut alicni reliquorum con-
ehire non poffit. Impoffibile namque eft, vt qua
tntinuicem impenetiabilia , non fint inequalicer di=
ftantia :113 aliqua , vel aliquibus caufis , veque influ-
lei caularum in ipla non fic inequalis , ac diverfus
Pro mmquafi e , 8¢ dinerfitate diftantiz , idemque
Proportionaliver dicitur de diuerfitate ; quoad rem-
p8s. Patet itaque materiam plurimum conferre,atque
01:1[11[1}1::1 iriiuflluccr?', vEqua fant participes illins Puf—
= : P opiictates , qua fh;l‘.}li omnes nulli 91-
non’ t;?;{m- C‘_n{.lldl:m }llt mhm&: ip_e.cwl s Conucml‘?
ﬂmtefh 1t 5 id q:m‘, iptum nulli rei independenter a
a conuenire poffe. .

.ioaf?:;'i ;-1;]:’“.“ j“““_‘:i.hi ?gw?qnebamr, i]l'\l cﬂ'ﬂfj-limi
flltbnmul-f: l?.n!n‘ LECHTHTOH ldcoﬂuc ['ofumm.dc ad
mum provari ion pofle nataraliver exiftere duos
Bgelos efnfdem infim# (pecici , logica indinidua-

adefle ali-

-

183

tione dinerfos. Caterum poflibiles nihilominis na-
turalirer fupereffe duos Angelos eiufdem infima fpe-
ciei cnmindiuiduatione folum metaphyficé dinerfa.
Quia indi nidunm metaphyficé definicur communiter
cum D.T homa 1.par.q.29- a-4.-Latod eft indisiifum i
J&.& diuiftim & quolibet alio ﬂ[gms-z diniftone, Indifferen-
tia antem omnium , & quornmlibet expertium mate-
riz , & dependentiz , ac ordinis 2 materia , & ad ma-
teriam , ad eadem fimul loca» tempora , caufas, &
circumftantias , non impeditindiuifionem vninfcn-
iul‘ql ein fe , & dinifionem i quonis @io , tamecfi ab-
fit omnis diverfitas proprictatum accidentialium,om-
nifque neceffitas einfmodi dinerfitatis. Vaumqaod-
que enim , ficuc eft ens, & aliquid pracisé per fe ip-
fam in genere caufz formalis, iraeft voum , quod elk
proprictas entis , & conlequenter indinifum in {e, &
diuifum ab aliis per feipfum pracise. Non igitur re-
pugnat, vt dentur duo Angeli ciufdem infime (pe~
cicidiftin&i inuicem per fuas hzcceitates,fen indinie
duationes metaphyficas ; tamcthl repugnet , proprer
independentiam corum a materia , velortiancur indis
uiduationes logicé diverlas.

Art. 4. Verim huic oppofitioni non difficulter
[atisfacicbam hac ratione. Nempe indinidua Meta=
phyfice diftinétaablque diftinétione indiniduali logi-
ca, funt obnoxia confufioni, & pluribus inde incom-
modis , contra rectam relique rei publicx rationaliss
cornmdemque indimduorum inftitationem. Quia in-
dinidua eiuldem infime fpecici omni peculiaris ali-
cuius , vel aliquorum accidentinm infeparabilium
chara@ere deftituea , licet poflint inuicem fecerni, &
determinate defignari , ac melIdc {ubiici liberz ele~
&ioni veriulvis , fi vino mentis intuitn fimuleance, &
perfecte infpiciantur , atque inuicem conferanturs
(qua de caula indinidna etiam purc poflibilia difcer~
nic oprime Deus, atque inter illa eligic liberé ) vno
tamen eorum occurrente feorfim , ne quidem per in~
telle@um, etiam incuitine, & comprehenfiug cogno=
feentem difcerni illud poterit a reliquis, nec cognofck
quodnam determinate fit ex tota multitudine indini-
dnoram omnine,tam fubftantialiter,quam accidenta~
licer fimilinm. Quianihil habet peculiare.per quod
incermp(ci, & ab aliis difcerni poflic. Nempe pradica-
tum diftindti a reliquis connenit fimiliter vaicuiliber
crererornm ex eadem collectione. Qua de caula nul~
lus intelleGus crearas diftingunere,ac lecernere vllum
poteft inter indiuidua ciufdem {peciei , etiam mate=
rialia, precise vt pollibilia , ac proinde adhuc indif-
ferentia ad quaflibet proprietatnm , & accidentinm
colle@iones diferetinas vnius abalio. Ratio eft; quia
imago alicuins,zqualiter, eodemque mode eft imago
quoramlibet aliorumilli omnino fimilinm. Quare
cognitio alicuins obiecti , cum fit imago eius , @que
eodemque modo necellario reprefentat quecumque
funcilli omnino fimilia j ac’ proinde {ufficere nequa-
quam poteft ad difcernendum illud ab aliquo ex iif-
dem omnino {imilibus ipfi. Tdem patet experientia
wianifefta, Quia fi cui obiiciantur duo oua omnino
fimilia, difcernere quidem poteft virumlibet ab alre~
ro, dum fimultance illa intuetnr : Caterum fi poftea
alterum corum feorfim afpiciar, difcernere nequa-
quam poteric,verum dnorum fit,an quod dextrorfums
an quod finiftrorfum pefivum prius erat,& fic dealiis
accidentibus. Si igimr darentur duo aliqua individua
metaphyfice diftincta , fimulque deftitnta indinidua~
tione logica , confufionem ca parerent neceffarids
qualis propofita eft. = S )

Art. 5. Quot porrd incommodis pateat itiulmods
confufio aduerlus exigentiam inerinfecam , & iarz
connaturalia nature rationalis » qui\-’_ls facile depte-

hiendet, fi confideret propoficum de lecreto cominie=
tendo, autcommendando negotioalicui ex indiuiduis
4 gum




184

eum in modum innicem indifcernibilibus,necnon de-
fiderium de exigenda ratione , fen fecreti iam com-
miffi, {eu negotl) iam commendati, aliaque eiuf{modi
lura,  Ex quo liquidd apparet pluralicatem
individuorum metaphyhce rantum diftin-
m inter fe, efle 1‘u<w'r'>lllullull cum recta, &
{a ;‘ws\LL s8¢ qualisa quouis prudenti optabilis eft,
d 1]1:)1. ione , & cnn{lum one. Quod ex eo confir-
11 vleerins poteft , quia in intellettn bene dnpu-
s ficue fant in fe ip Ls, vt dicit
o darentur res ita m {e 11”1: di-

cke mutuo , ve in intelledtu adeffe non poflent
mutua J;‘hn{‘ho‘a:’ e JﬂLLLt]Dn(' ynullus in-
us creatus poflet effe bene dif {pofitus , fapien~
terqueinftiturns. Cum igitar ex ﬂw}wr‘riO"i difcurin
pateat indiuidua logice diftinéta dari naturaliter non
pol cmd ependenter & materia, & ab ordine ad mate-
Tiam mtaulmmmnru verd poffe. Pateat vero fimi-
liter ex modo dictis,repus 1dinidua meeaphylice
diftinéta,quin fimul r’111 guantur logice ; concludi-
tur P'JHELHIUF\IL\.'\“ An relos einfdem 1]1h111a: [p{_uu
naturaliter dari non puuu, fupernataraliter poile.
I IHLJ'U‘LL olim.

Arr. 6 Iam ratio ob quam ,Ie me -lins confider ata,
cenlco n.mu.l:‘.cu Lmnn dari pofle plures Angelos
eiuldé infimz {peciei,fundatur in ojaluc,nuuﬂwn h
referuntur ad cor pum €X 11“1 11‘1.1 natuta. l\cmpc
Angeli ex m_m..w.;_], unt admi mm.umu ip]mua, vE
notatum eft fupra queedt. 1. arc

srter res elle

nare1i

ole. Sunt
1§ clrca corp um. 58 pr
fertim circa homines , v tpote iz mnifterivm mi
groprereos, qui »’dw:f&::a}fm:@: #nt falntis, QJIJ‘LO.P"
ter v 11u1qunqm. Angelus ex iis, quos queft. 4. art.4.
in tertia hierarchia conclulimm > refertur ad -.u1quod
determinatum corpus , antad determinatam corpo=
rum collectionem , atque cum illo , ant illis pecu-
liariter connectitur in ratione motoris ; & directoris,
habetque in fe intrinfece aliguid , per quod a Deo
eft permanenter deftinatus JJ mha stLan.uL cor-
pons., (en corporum curam, & regimen. Vnde voul-
quilque Angelus ex tertia hierarchia effet difcerni-
bilis a reliquis ,atque log indiniduatus 5 cametfi
mnes ellent ei 1 1peciei. 1'1'"~"1;,..\-um
i |LL1]’]IL’1|.L "LL]UL‘ 'I u.lll'llu‘l‘.\_: iil”l mmus q U? n ani=
ma rationales. Quia ficut anime ra
&ur fin Uu'._.”t ad fingula corpora , t quam eorum for-
ma ;ita inguliex pradicis Angelis referuntur {in-
guli ad fing uln corpora , aut corporum colleéti
tanquam motoru. & directores eorum. Patet autem
€os, quiin fe habent, quo determinard referantur
aliquo modead ea, que ratione fui funt inmicem
difcernibilia, eo ipfo effe innicem dliculublh 5. Qujia
eoploinefl fingulis aliquid lpcu:xl(. diverfum ._b 1is
omnibus accidentibns , qua infune reliquis. Quia
vero AJu'chlnpum_r & mediz hierarchiz 15&11:117
tur in ratione illuminantis ad Angelos tertiz hierar-
chiz, ad eum modum , quo dictum eft , pofteriores
1ﬂusutc,n.1d homines,& ad czrera (.Olp()i"lli”ti;l ra-
tione directoris ,ac motoris ; concluditur 3 Angclm
t‘tldfﬂ fuprema, & medizx hierarchiz polle fimiliter
elle difcernibiles innicem, atque logice indiniduatos,
ametil eflent einfdem ml‘mm {peciei.
- Pro miaiori horum omnium claritate, acfir-
uL\anundum elt d;iuuncn inter diftinctio-
& indiuidnationem 5 fen inter negabilitatem
wvnins de alio , & dil feceni Billtdter ynins ab alio: &
confequenter int principium diftinctionis , fen ne-
gdm.mm & prifici | m mdmmmuomb, fen dif-
cernibil & quidem haze duo efle inter {e valde
diverfa liquido a apparct ex do¢trina Philefophi , &
D. Thomz, Quia D. 1s in locis indicatis in
prima ratione .'hm;t;mm,duccz ex profeffo, principia

vero admini lll..mlw {piric

IL"I].L S IC l\.] i~

AC1

i+
it

atis

"docet vbique con

Lib.1L. De Angelis.

indiuidu wionis effe materiam fignatam , idemque
traditura P 1]“(\\0[)1;0 i 50\.1.: lbm\.ln indicatis , &
nihilominus idempD. Thomas in hac 1. P quett 4.
art. 1. docerex profeflo principium » & caufam dj.
flinctionis rerum non efle am ; atque Philo-
{ophus diftinéti abilitatem vnius dé alio
bilem cum ratione entis , cum
qua certé conuerribilis 1fon eft ex mente iplus ratio
en Lh 3 Ua >.aut (IL}UI.K’EJLH a3 mateéria. 1[':"'11‘“'
ad diftinctionem tum {pecificam , tum numericam
{ufficit 4imitatio entitatis , & pc\ftct:m'lis,: tione
cuius a;;t]u:-. ¢ntitas non comp.cih_tur in fe toram fui
generis, luzve 1pu.C;LL pL'Lh dionem , nec praftare
lm!ht {e fola, quantum pizftare p sgeelt imnl cug n
entitate alia einldem aut generis, aut lrLLlLl Huiunf~
modi antern limitatio tam quoad genus , q1.“m quo-
ad [peciem non repugnat nature Angelice. Quoa
genus :llml\le}wHLi €a, qua dicta {untin quaft,
proxime prac denti : Ql]_().l.d Ipeciem vero , quiafi
Ani:clu iui'rcnm: pcrﬁ ¢tionis non repugnat infuffi-
cientia, ratione cuius indigeat coexiftentia Ar ngelijn-
ferioris , acque eflengialiter inzqualis , nec etiam re-
pugnare poteft cidem , ant inferiori Angelo inlufi-
cientia ratione cuins indigeat coexiftentia alverins,
vel aliorum Angelorum fibizqualinum , atqueeffen-
tialiter , ac intrinfece omnino Gmilium. l_aaiu.l igi-
tur ratione qua agnofcuntur poflibiles plures Angeli
innicem inequales , atque eflentialiter diffimiles,
admittendi etiam {unt poﬂibilc: plures Angeli inui-
cem .Lqul,m » atque effentialiter omnino fimiles
quoad omnia pradicata identificata realiter cum
vnoquogque eorum. Hac porro limitatio, infufficien-
tia ,arque indigentia aliorum einldem aut generis,
aut ipcuu foletetiam iplaaceribui materialitati, q
tenus omnis creaturarum imperfectio eft aliqualis
acceflus ad materiam, qua eft {unme imperfedta, &
quul% pelagus impcrﬂ';ﬁtic‘rnln, ficut quaunis perfe-
¢tio eft aliqualis acceflus ad Denm , qui eft fumme
}7(.,1 fLL‘tu‘. 5 &’ }1C1.1U1L‘, om []]u!'llrl gli’tcljth 111, Q}'[J
de caufa dixit Auguft. lib. 12. confefl. cap.7. Mate-
via eft prope nikil, Ak‘éf!’s autem prope Denrn. Sunt t
men multo magis }'mpiuqm materiz , a qua diftan
finite tantum , (i'l.: 1 Deo , aquo diftant infinite,
ideoque func magis capaces imperfeétionum , que

{funt proprie materie 3 & ecorum , qua fundantur in
einfmodi j_mpf_-rl'}.'ttlonlbm s quam l,.:.Lch‘_hc,umm;

»

e que lunt pi‘opri:c Dei , & eorum , qua fundantur

in einlmodi juhcucmﬂms Vnde ciim in 1}‘L:"uc'tiu
propria materix funder, vel maxime mmt.pnut’mm
purc indinidualem, {en rernm omnino fimiliuminter
iu \]un.m omnia P1 xdicata ,Ijl.mlu,.‘t s AC (ILJ)LL.]I 1a,
{ecundum fe precise 5 perfectioni verd , qua ¢ft pro-
pria Dei, repugnet }\m} ter fuam infinitam magnin-
dinem eadem multiplicitas 1mc indimdualis - cons
traria vnitati Dei. Angeli ma ffines materizs
quam Deo, vtdictum LH: cred Judi potius fm][c:.}‘.'.—
ces ll]llltll’ll{.l;.lt:.s purc indinidualis , fen coniunéte
cum totali zqualitate , ac fimilitudine mutua diflin-
&torum quoad omnia preedicata intrinfeca ipforum,
{i mhil obftet alind prater ma agnitudinem perfectio-
nis, quz conuenitipfis ex genere fno. Ni 1111 autem
obl ftat alind. Quia dif {cernibilicatem mugnam » pet
propiietates,& accidentia inherentia fibi permanen-~
ter, ac inamiflibiliter ,Imtm poilunc per ordinatio-
nem fingulornm ac d peculiaria corpora, & res Phi fice
11‘-&LU1 LUCS s qua lillb conuenit ex natura, & L\Jgul-
tia {una intrinfeca, vti expofitum, & ¢ comprobarun eft
{upra.Pofibiles igitur funt,non {olum fupernaturali-
&de purw:m Dei ablolute, fed etiam naturaier
Angeli ciufdeminfima {peciei , ta meth immia=
les fintsfeu expertes materiz habentis rationem
aul‘h.u!‘cu11,1bihm1 alis intrinfeci relpectuiplortin,

Ad




L

Ad 1. Philofophus 1bi agit de multiplicitate nu-
rerica rerum corporalium, & compofitarum ex ma-
teriay & forma. In lis autem cerrum eft in primis,
materiam effe principium {nfficiens” indiniduationis,
atque lllLl‘.[ﬁii‘]z(’L":.Iiis_ puré indinidualis, vt liquet ex
dileurfu propofito iupra art.2. Certum itidem eft,
eamdem muleip

rarem purc indinidualem earumdé
ferwm pr i, a®ue fundasi in materia,
delicet clt fumme imperfecta ;atque adeo in-
:Lp[inc:-p_l'ntcr eorumompium , que fpct‘:‘mt
adimperfectionem, ad quam dictum eft, vel maxime
fpectare muldpliciatem pure individualem , arque

-

9

infufficientiam vnius tantim indinidui ad preflanda
e omnia, qua {pectant ad vnamquamque {peciem,

¢, materi@ l‘utilI‘ltilfiti\..Ltt;'ibui:
eo D. Thomas , multiplicita-
1 umndc:nq:m pntlﬁ’immu di-
:m. Ceterum neque Philofo-
libi docuit, non efle poffi-

Optima igitar
Philofophus,atqu
tem pur¢ indinid
xit ptincipium cinf
phus, neque D.Tho
bilem pluralitarem individuorum intra eamdem {pe-
ciem infimam 1I.L!.1-L1’.1f.’ compolitione ¢X |
forma, cum {ola habirudine , & ordine extrinfeco
admateriam ; quem o enfum elt, (uflicere ad cinf-
modi raunlziplicitatem pure indinidualem. Soltun ita-
squedefideratur in Dino Thoma confideratio ordinis
quo Angeli ex (a2 natura referuncur inguli ad fin-
eula corpora , vel corporam colleétionem s coniun-
éha cutm confideratione fufficientize. huniulmodi ordi-
nis ad ‘.‘l’.i.l;EE',‘lEC;t;ltulﬂi pute indinidualem. Quod illi
accidit ex {olita fua adhxfione ad Philofophum in iis,
que non pertinent ad fidem, ideoque non vique
adeo oportuit iplum corrigere , v corrigit fideliter,
acdiligentor, vbicnaque in eum fecopum necetfa-
i 1t epportunum eit.Ph i‘.ofop[nls autemex con=
fideratione ¢ oralium vix vnquam emergit,& tunc
emerpic infeliciter , vt apparet ex erroribus eius , &
pluribus , & craffis circa intelligentias , qui funt in-
confe(fo apud omnes Doétores Catholicos. Qu
intutum eft ei adharsre, & pofitiue, & negatiue,
dum agicus de incelligentiis , eaque omnia , & fola
lequi velle , qua ille docuit, & quibus dodrinam
omnem inadihcanit.

jateria » &

A 1 - - ~

Ada >phiscui plurimiim ins
L, elt prorius inntilis
s Quia Philofophug
rincipuim ex co, qued
pecic ; neque numero
cui. erat effe pri-
ir. Fanm ergo,

Prior ille locus Philole

teralios fi

a Sancto The

LG lcopo g
I

e 1o 49. prab

1 habear materiar
I3 elle

i, on habet materiam 5 cime at
tum ratione , tem aymero, At excl
qua carce
aut etiam
poile }
faphus ibide e

tipl
i

o elus materize,
quain probat,aut ablolure,
silofophnin , Angelum non
ergo loquitur Philo-

Accedit;ab codem
meodem libroxa.tex, §1. probari fimiljter ; ex ¢a-
dem exclufione materiz, intelleétum primi principi)
efle indiftinctum ab obiedto fuo , & intelleGtione.
Com igitur, argui, non fit di fiams idy quod intelliz
G amtellelim . guecumq habent materiam , idem
rﬁ'fmrac_fmeltcéhc v eists 5 gisodd intelligitur. Vbi clare
patet, fermonem efie non pofle de mareriafola, qua
carer Angelug. Incelligic igitur Philofophus in iis
locis, vii & lzzpe D . Thomas, nomine materiz: po-
tentialitatem, fen eapacitaten, v aliquid pecficiacur
per aliud. Videatur commentarius D. Thoma ad
\'Imean locam le&, 1¢. & 11, anifn ante finem,
S pacebit ea loca Philolophi effe abs re pro inftituto
prelenti. In altero locoex 1.de Calo; ficut conclu-
fiode impoflibilivate aleerins mundi , eft falla, iza ra-
tode tota mater ftade facto per res natura-
fes, Ff‘t ininfhiciens , & fupponit falfgm. Deinde an-

“ontatem Philofophi in hoc punéte nullins ponde-

'y

(t. V. De individuat. Ang. °

185 -
ris effc poffe apud catholicos demonftrat inter alios
claré Der. Kennis difp.1.cap.& §.1.& cap.4:§.2. De
mente etiam D, Thoma multa nonnulli mouent ; ve
perfuadeant ipfum non fuifle lc*mihmem vbiqua
in ea fententia de principio individnationis indiftin-
&oadequate 3 materia fignata , atque ineam tem
expendunt locum jam indicatem ex opufculo 16.necs
non hac verba in primum-diftiné. 34. quait.rart, 1.
Hypoftafis , vhicungue diffinguitur realiter ab effentia,
illi (wperaddit pro indiniduarione determinationens via=
terie, vel alicnius,quod loco maserig f6 habeat, Pracerea
in quaftione de principio indimdmtiog'ts nonifer ine
uenta , & appenla ad tres tomos opulculomm Caie~
tani edizos leorfim Venetiis , origo indinidnationis
redncitur in alia etiam prazter mageriam, Verim ego
his, & fimilibus pon immoror ,quando Angelicus
Deoétor in pta:i‘cnti oz n ﬁuxl.hunc dii;uuta:a,
quam fuperius indicaui, clariffimé fnam mentem ex=
poluit circa repugnantiam multiplicitatis indinidua-
lis. Angelornm intra eamdem {peciem infimam,
idque vnice, quia carent materia. Satius igicur eftin-
genup faceri ipfum eatenus aduerfari (uperiori noftiz
icntentiz - cui tamen {uffragantur Scotus, & Scas
titte omnes » Suarez , Valquez , aliigne omnes
Theologi noftri , dempro Granados , & gon pauct €x
T homiftis.

Ad 3. Nondubinmeft, quin ipfa etiam materia
trin® dimenfionis capax, {en Corpus eriam ipinm in-
digeat alique accidenti , aut accid_cntiunzl culic_é“tiqnf:
peculiari, vt fiv dilcernibilis abaliis eiufdem {peciei,
ac proinde concepmm materie abﬁrahemeu} ab
omni ciufmodi accidenti , & collectione proprieta-
twm, €0 ipl‘o redigere omnem m teriam » & omne

corpus ad vnitatem vniuerfalem : qua decaula D,
camaue dicit materiam effe
{ed materjam f{igna-

Thomas non quali
principium indiniduationis s
tam , ideft quatenus praditam tali det(_:rminar;i.
menfura , fitn, aliifque eiufimodi. Vertim ficat vni=
cuilibet corpori neceflarid adiiciantur , infuntque
a e reitales , vel tales alique determinate pro-
pr pecnliares , nullj alij communes ; ita etiam
vnicuilibet fubftantiz pure {piritnali aduciuntur fi-
mihter , infuntque permanenter ,ac inamiflibilicer
{peciabia aliqua accidentia, quibus determinae refer=
tur ad tale , vel tale aliqued cotrpus modo {uperins
explicato. Quapropter ficut intelledtus diffinguic,
arque difcernit vnumquodque corpus ab aliis corpo-
ribus , cointeilectis accidentibus , & proprietatibus
cius peculiaribus, ita etiam ditinguere,atque difcera
nere putcft vaumquemaque Angdum ab aliis A]}gc_
lis, vtcunque fimilibus quoad eflentiam , penituiqua
zqualibus quoad omnia pradicat identificata peali-
ter cumipfis, dummodo cognolcat fimul accidens,
vel acciflentia, quibus ordinatur , ac refertur ad cor-
pus dererminate l.iun}atum. CQ\lccdiEut itaque , neg
dari 5 nec intelligi , vel etiam fingipofle duos Ange-
los eiufdem infime {peciel abique difcernibilic
eorum mugna per accidentia , & proprictates prEdi=
¢tas. Quod codemmodo verificatur de duobus cor=
poribus cinfdem iniima:_fpccici fpolia:is itidem omni
einfmodi proprictate , {en accidente p_c’::uli;tri. Sed
negatur non pofle indi Angelis cinldem infimg
{pecici accidentia charaterittica relare ad diuerls
corpora , guatenus motioni,ac direttioni eorum
{pecialiter lubordinata , ficut propugtionaliter €07
tingit in corporibus eiufdem infima {peciei.

Ad 4. Sicut ad perfetionem vniuerficatis Ferum
fenfibilinm pertinet,ve quzdam dift miguantur fp‘e.:.ic,
ideoqne fint innicem ordinare per fejaliz verod fine
eiufdem infime {peciei , ideoque fint innicern ordi-
natz peraccidens : ita etiam diel poreft pertinere ad
perfo@tionem v niverfisatis perum puse [pirivialinm,

X




186
vtinea reperiatur vtrinlque eius ordinis differen-
tia, Neé enim necelle eft , vt omnes fenfibilinm
imperfectiones excludantur 2 (piritualibus ereaturis,
clim finc plures imperfectiones omni enti creato
communes , nec adfit argnmemtum {peciale ad exclu-
dendam ex rebus {piritualibus iffam potius imperfe-
¢tienem ordinis per ancidens , de qua agitur , quam
ad exclodendam quamliber aliam imperfectionen.
Igitur ex ca comparatione hoe foltum efficaciter con-
cludituz , ordinem  tum per accidens , tum per fe re-
rum {piritnalium effe perfeétiorem, quam fic vterque
idem orde in®:ebus materialibus. Quod eft veriffi-
mum , quia ficut pradicata fpcciﬁcm Angelorum,
quz fundant ordinem per fe , fune perfedtiora,quim
pradicaca {pecifica corporum ; itz funt , vel forent
perfectiora accidentia indinidualia , feu inuicem dil-
cretima illorum , quam iftorum , quz fundant oxdi-
nem eormm per accidens. Quod ad confirmationem
attinee, nego ordinem perle, & fpcc"lﬁc‘\m mutuam
diftin&ionem omnium caleftium corporum fundari
in maiori iploram , quam {ublunarium perfectione.
Quia animalia , ac pralertim homo , in quibusdatur
multipliciras pusé indinidualis feré innumerabilis, ac
proinde datur ordo per accidens , {uperant perfectio-
ne omnia cgleftia corpora. Aliaigitur ratione niti-
twr naturalis repugrantia multitudinis pur¢ indiui-
dualis corporum czleftinm, de qua dicetur in loco.
Nunc enim fufficic , quod manitefté apparet, cam
ron fundari adequatt in ma rftudine perfe@ionis,
ac proinde nihil inde concludiad propofitum.

Ad 5. Illa ratio eodem modo,cumque eadem prot-
dus vi applicari poffet ad probandum pauciores fpe-
cics efle poffibiles fub genere fubftantiz intelletua-
lis , quam {ub genere fubftantiz , aut fenfitiue » aut
vegetating, aut experts vite , pauciorefque dari de
facto ex natura ipla reifpecies priorum, quam pofte-
riorum fubftantiarum. Quia multiplicitas non minus
ij.accicrum fub eodem genere , quam indiniduorum
fab eadem {pecie fundatur in fufficientia vninlcaiul
que {eorfim , tum {peciei , tum individui, Cum ergo
intentum illnd maximé omniom reprober D.Thomas
auctor huins , ficut & precedentinm duorum arou-
mentorum in loco preindicato de {piritnalibus crea-
turis;non video quo inre idem argumentum dﬂig.\.tut
ad negandam pofibilitatem plurium Angelorum {ub
eadem {pecieinfima.Dicoiam abfoluté,ad faluandam
maiorem Angelice natnre fufficientiam , quam fic
{ufficientia natura corporalis, fatis effe , quod vnuf-
quilque Angelus per indiuifibilem entitatem fufficiat
ad operationes longe perfedtiores , quim vllum coi-
Pus per entitatem ex pluribus partibus conflatam ; ta-
metlt nullus Angelns fe folo fufficeret ad praftanda
omnia, que pprtinent ad totam rationem (uz fpcciui,
ficut nec (ufficit vilum corpus fublunare pro omni-
bus pertinentibus ad fuam fpeciem. Vertim de hoc
dicetur plufculum opportuncin queltione fequenti.
Hoc.vnmn hicaddo, compatationem cum Deo nihil
.h:m 1_:1\rc‘cﬂ1cncitcr concludere. Quia omnia creata
infinite diftant, acdifferunt 3 Deo, ideoque oportet
peculiarem adducere rationem protali, vel tali de-
terminata differentia excludends 5> vel non excluden-
da ab ynoquoque ente creato,

Lib.11. De Angelis. .

s*‘ff"ﬂ%i‘%ﬁ??’”%!’%% %&Wﬁ?ﬁ?%&ﬁﬁﬁ&%

QWASTIO VI

Virum dentur de faito plares An-.

geli einfdensinfima [pecic.

2 [ p g n T VR nondari 1. Quiamuldtude
¥ indiniduorum {ubeadem fpecie infima vi-
detur ordinari ad folam confertationem
perpetuam {peciei. Vt nimirum deficien-
te vno indwidno, fuperfit alind in quo {aluerur {pe-
cies , que fqln intenditur per le a natura. Quade
caufa in iis fublunaribus , que {unt corruptibilia,
dantur plora individua {ub vmgu.ﬂlbct ipcdr,c“hm
in corporibus celeftibus , quz funt .incm.'m't‘:;oih;{,
nulla detur einlmodi multiplicitas indiniduorum einfly
dém infime (peciei. Cum igitnr Angeli fint incor-
ruptibiles, ‘minde&‘étibiic‘s ex [ua natura , vt dictum
eft quaft. ;. nulla duo indinidua :Ldnptt-cndaiu-ilt in=
traeamdem l'pecicm n ﬁm:ml > ne quid dicatur fuper-
fluum induétum a Deo efle in naturam.

2. Magis confert ad pulchritudinem vniverfi di-
uerfitas fpecierum, quam indiniduornm einfdem in-
fimz {pecici. Ergo in ea parte vniuerfi penes gnam
elt maxima , & lumma eius puichrituﬁdo > qué funt
Angeli, {ola admitrenda eft diuerfieas {pecifica.
3 Ratio » ob quam in miniltris , & famulitio
ipnm oportet, vt dentur le‘es pnri; 500 i?_j‘"
paris; conditionis pro diuerfis,8 l:milibu_s minifteriis,
inzta illud Proverb. 14. 28. In multitudine Populi di-
gritas Regis ; & in paucitate p.’ebi;. Ilgﬂom:':ﬂ:'af Prif;cifzﬁ.
Ratio, inquam ; ¢ft, quia ﬁngu%l non luﬁ'ln'.‘l!.lllt ab’ir
que aliorum confortio ad exhibenda omuia obfe-
quia , quibus indigec Princeps , ﬁ&f t:ll!i(l-j)'l'lll['L ps
creatns nequit impertiri fingulis {ubftancialem »ac
eflentialem idoneitatem ad easgeterminate operatio-
nes, quas exigitab vnoquoque: H‘_'.‘ autem :uu:io:tcrg
locum non habentin Angelis , quifune miniftri Dei.
Quia fufficientia cuinfque Angeli eft maxima prop-

er maximam p{:rfcc':mm'm naturz A ngel Et
quia Dens potelt facile inducere tantam dm_urh_tntap
effentialium miniftrorom ; quanta potcllk c{h diuerfi-
tas peculiarium operum t_.\:_igibﬂ‘ium ab ;p;L‘s. :

Refpondetur, ymbabﬂms alignanto videtar, dari
de fadto in vnaquaque lnc'r:u'_ch‘m, arque in finguli
ordinibus plures Angelos ciufdem ummf!.' ip.‘:CiLﬁ;
idque quadruplici ratione. Prima cft » quia Angeli,
quorum fineuli (unc caltodes ungulomm !1‘3‘1;‘.1[\_.11111‘
omnes habent minifterium vnih?r:\w 3 c']Llwl‘ﬂ,n;nh‘al]{‘
inhma l‘pec‘wi. Par autem ¢ FCl'cflL'l:L‘CL)S_LI}C. mj}w_c
eiufdem {peciei, quorum m;_xuﬁen.} “‘.““."“‘{‘1_‘1’; JP{.’;
ciei , quia divine prouidentiz jjerfcrf‘}m impari i.jS .‘h.
imparia tantlim , & pnr‘.bm viitur ad 1‘1_111&1)111 2 "liql\,
oppofitum huius Vid(ﬂt:u[ d?(cligtl‘t‘ 3 ratione per! Ktl
prouidentiz, arque (:lps(_‘uu‘g. Sicut aucem mfitm} f‘
geli comparantur immediate cum hmmmbllb,__ftg e
i)criol.cs quique ordines comparantuz S t‘(.l‘lt-)él!_
bus quibufque ordinibus vhlut ;1dlh_§p:r;.n]m?1) Orll i-
nem. Ergo eadem ratione ;'!.L"un:l.t[Cijldl [one }?lum ;1-
geli einfdem {peciei in reliquis etiam omnibus u}& i
nibus. Secunda ratio eft , quia eadem pil{tnl}tas u{z
gelorum intra vnamquamque 1pec1lcm_n_1h|_n'.1.)m C‘
ipfis neceffaria ad incundum 1_num$lf;1mlAllar)1‘s 911»;
nolentiz , & communicationis clnmn‘ium _1:1;1:;0111:}
conceptunim _chmmerciqm s cnius 1114p1'_1|‘gff“ 11;%;02
{unt capaces , vepote mtlo‘ns.‘lts -,icmn:s in Il'jsuileo-
dem ,quia {unt imim", ac li.mlmcaf: p::‘ﬁ&i?‘ﬁ ;ﬂ L‘l]li-
que non 1][11'quiquciuﬂwwmcs naturaliter ad mc

: i efle ilpares
ditatem vite, S1autem omnes Augeh effencdily “::“E

3




Quaft. VII. De affumpt.corp.

aullidno poflent einfmodi mutuam communicatio-
nem pcrﬂ‘ét& inire. Quia Augg'hl.s: inferior Aiif)_ An-
gelo mon potelt percipere perleéte,f adequate’con-
ceptus l-upcriorisg vE patet 5 per {e autem apparce
moleftum naturz intelleétuali finite, cum nullo pol-
feagere 2xqué fapienti, & ®quebono , capaci cadem
omnia percipere , & conantiintraeamdem {pheram,
Tertio credibile eft, eadem proportionali rationein-
ftru¢tam a Deo efle pulchritudinem curiz celeftis,
& mundi huius {enfibilis : Quia perfeétus arcifex
omaes {ui operis pattes inftruit proportione mutna,
& iufta cortcfpondcntia > quantum fieri pet:“ﬁ. Fieri
aucem potuit , vt liquer ex qualtione pracedenti, ve
obfervaretur hacetiam propertio inter {piricualia,
& corporalia quoad diverfitatem {pecierum cum plu-
ralitate indiniduord [

ub vnaquaque fpecie: Poftremd
Foti{ﬁma ratio multiplicandi indinidua f{ub eadem
ipecie infimaselt infufficientia vnici indinidni ad col-
lectionem ompinm operationum inuicem fimilium,
quz eft neceffaria ad perfedtam difpofitionem , ac
dire¢tionem vniuerfi. Huinfmodi autem infufficien-
tiamanifefte deprehenditur inter alia ex deputatione
fingulorum feorfim Angelorum ad cuftodiam fingu-
lorum hominum. Nempe cuftodia vniufcuinfque

Y hominis eft eiufdem rationis cum cuftodia ‘alterius
hominis, maxime , fi vterque {ic, vti {unt plerique,
aflimilis conditionis, & fphmr:r. Pcrperam autem,ac
fopernacanee finguli Angeli fingulis deputurencur
hominibus, fi vnus pro omnibus zqué fnfficeret,

Al 1. Negacur vnicam , & adequatam rationem
mulciplicitatis indinidualis fub cadem fpecie infima
efle confernationem fpeciei : tum quianuper reddita
eltalia s eaque potior ratio eius multiplicitatis , quae
vigetin Angelis, non minus quam in corrupribili=
bus: tum quia inde ficret totidem folum debuiffz
dari indinidua cuinlque i'};;;cic:: corruptibilinm, quot
pracise fufficerent ad perpetnam eins conferuatios
nem. Cuius oppolitum cernitur manifeftd in emni-
bus rerum corruptibifim {pecicbus.

Ad 2. Efto plus conferatad pulchritndinem vni-
verli dinerfitas (pecierum , quam pluralitas indiui-
duorum eiufdem fpeciei fcorfim fumpra 5 viraque ta-
men fimul pulchritudinem reddit maiorem , quam
vetaliber feorfim , prefertim cum vaicuilibet indini-
duo ineftaliquid peculiare, & diverfumab iis omni-
bus, que infunt reliquis indiniduis, vti contingit in
Angelis,iuxta di¢ta in qualtione pracedenti ab art. 4.
Eadem igitur ratione, qua oporit pro pulchritudi-
nevniuerfi vndequaque completa ; ve vitra fpeciem,
aut {pecies {upremas Angclorum darentur mediz
etiam , & infimiz fpecies , opottuic imilicer, vt fub
vnaquaque {pecie direntur plura indinidua acciden-
taliter vantlum inter {e diverfa.

4Ad 3. Repugnat veiis, qui deftinandi funt ad mu-
nera prort‘ua lltll‘ﬂug()ﬂf;'ﬂ, & exigitiua zqualis pror-
fus virtucis in fuo principio , conferatur fubftantia=
lis, ac eflentialis idoneitas fpecialis pro fingulis cinf-
I}:‘Udi_ minifteriis. Quia dilparesin natura, & fub-
fantia eo iplo funt habiles ad munera non {olum
plura, & diftincta, fed etiaw dinerfa,ac heterogenea.
DiGtum autem eft j;—i.m'imnAngeim‘um munera - ae
misiftesia efle prorfus qualiz; ac homogenea,

187 °

i ot s e e e i ot
QVASTIO VIIL

Virom A ﬂgcii aﬁ%mzm carpam:

8 Tpew T va non affumere;nec fieri pols
¥ (e, veaffumant 1. Quia corpus aflumj
F; a {piritu eft hunc il vgiri » tanquam
S fommm.Numpe ;lﬂl.liPEI:‘i‘l eft ad l(; {ua
mere , quod fic per vnionem , nec fert ﬁne viiong
vllo packo poteft: Angelus antem nequit yniri cor=
pori, cum fit {ubftantia pure {piricualis , & pure fpi-
ritnaliter in fe completa, adeoque inepta , qua com=
pleatur per corpus fibi ynitum , vt apparet ex dictis
quieht. 1. & 2. Ergo Angelus nequit aflumere eor-
pus.

2. Angelus fufficic fibi fine corpore ad omnes
{uas OPt‘!.‘:’:liol}CS perfecke exercendas. Alioguin po-
ftularet intrinfect vnionem cum corpere , tamquaim
cum inftrumento neceflario ad operandum perfecte.
Qug fuit fententia Bernardi hom. 6. fuper Cant. vbi
dicit s Domms Deo [oli ficut immorralitat®n , fic incor=
poreirarem, cuirs natira [ola neque proprer [¢,neque prop~
ter alinm (slatio indiges infbrumenti corpores, Lignet ans
rewn omner [piritum cYeatum corporeo indigere _{Blﬂr_io,
Sequela antem admitti non poteft obea , qua dicta
funt in eadem queft. 1. & 2. Ergo nec antecedens,
Quod fi abfque corpore pollet exercere perfedte om-
nes [uas operationes, perperam,penitulque inutilites
affumerce corpus. Nihil autem perperam , & inutili«
ter peragic Angelns. Non igitur aflumic corpus, (i
ca fuppofitio eft vera.

3. SiAngelus aflumeree corpus;appareret homis
nibus, atque ab eifdem exiftimaretur corporeus , 8
opere ipfo diceret illis feefle corporeum. Quod cft
mentiri, & inducere in deceptionem. Angelus au-
tem mentiri , ac decipere non poteft. Quia peccare
non poteft

4. Angelus allumpto corpore foret vifibilis , &
tangibais, ficut homo, ac proinde eflecindifcernibi-
lis per vifum, & taétum ab homine, autabalia {ub-
ftantia veré corporali. Fieri antem non pugeﬁ, Ve
{ubftantia puré fpiricnalis non peflit certd difcernia
fubftantia corporali. Alioquin fuilfet infufficicns ar-
gmﬁcntum Chrifti Domini, que probat fuam refar-
reGtionem Lucz 244 39. Fidete manss meas , €& pedes,
quiz ego (um = Palpate , & videte, quia [piritis carnen,
@ offanon habet, fiont me videtis habere. Exgo h{:}‘i 1on
poteft, ve Angelus allumat corpus , veque {ub ¢o
appareat hominibus.

5. SiAngclusaffumree corpus,pollet in eo edere
operationes vitales videndi ,-audiendi ; loquendi,
comedendi, & localiter progrediendi. Quia eft perfe~
¢tior quam anima rationalis, qua einfmodi operatios
nes exercere valetin cotpore , cui adiungitur. Fieri
autem non poffet,ve Angelns tﬂlcet et elulmodi ope~
LaLioNes PEr COLPus , quin yiunificaret ipfum COrpus.
Quia operatio vitalis eft atus proprius vivenciss
Vwificare autem corpus,eft iplum informare,cidem-
que vniri tamquam formam. Quod jam irernm di=
<tum eft repngnare Angelo.

At 1. Refpondetur. Affumere dicicur eripliciter.
Primo frigkiffime pro vnione phyfica petfectina af~
fumpti per alfamens,qualis eftaflngptio humanita-
tis per Verbum dminum. Acque hic madus affamp-
tionis omnino repugnat Angelo refpr&n Corporis,
clim {it fubftantia implex eflentialiter completa pex
fe iplam , adeoque incapax , vt compleatur per cor-

pus fibi yaisym ; aut ¥t compleat corpus per vnios-

L5y




Liber I1

1 Angeli eft

188

nem [uicum {pi“t).]l‘t';ll‘ati neque {ubfifte
qux terminet ; & v c
boream 5 vt doc
uit hypoftalis creata, inina , quod diui-
genus perfectionis, ideo-

tdonea.s complear natu-~

ontineatin |
que poteft Eurﬁcn‘c
tum eft ex fe , quamh
Ac hypoltafis creawa s qui ita , ac limitata, ideo
haber folam eam perfectionem ; qua folam eam na-
turam perficere poflit , cui connaturaliter vnitur.
Qua quidemeatio probat , vt oblernacidem Vafqu.
ne quidem de potentia abfoluca fieri pofle , vt Ange-
lica natuza . aut eins hypoftafis vniatur , vel hypo-
ftafi , vel natarz alien® vnione mutnd , vel non mn-
o pecfedtinainerinlece fuoram extremorum, Quia
potentia abfolura Dei nihil poteft peculiare qfioad
genus caufee formalis, ficut potelt multa quoad ge-
rus caulz efficientis.

Art.2. Secundus alfumptionis mo
nem allumentis cum aflumpto pracis

riminatim natoram.

s fie pet vnio-
i ordine ad
locums; & in ratione mororis, ac moti 5 & praterea
cum vi 1’uprﬁ!lﬁanatttm ;1!‘111111-;:11!:1511&' id , quod affu-
mitur. Atque hoc modo cesrum eft ex fide, Angelos
polle affu mere & vert ;ac realiter ﬁ!]iimp]igﬁ varia
corpera. Quia libri Prophetaram, ac maxiné Tobiz
funt pleni apparitionibns Angelorum in figura cor-
porali , atque variis corut

1‘:)1’1[31:5 5L pet

M opétationibus in cor-
npta. [lnftrior pree ca-
teris eft apy nis, & collocutio ¢cum Eua
{ub {pecie ferpentis ex 3. Genel. illuftre s quoque ; ac
L:;'lc'l)us lunt apparitiones bonorum Angelorum fub
{pecie hominum , factz Abrahamo, Loth, & Ia-
cob s qua habentur Genef. cap. 18. & 19. & 32. vbi
ctiam narratne ludta Angeli cum Tacob per toram
noctem. Przrerea in Enangelio habentur ediam plu-
res eiulmodi apparitiones. Matthzi enim 4. Satan
tentac Chriftum vifibiliter. Et Luce 22:43- apparer
illi Angelss de Celo confortans ewm. Ex ad. 12, 7. An-
gelus Domini aftitic Petro, illumque eduxit de carce-
cere,ve omittam alia einfmodi quamplura. Hiiulmodi
porro apparitiones non fuiflé purt imaginarias , vei
imaginatus eft Vdalricus infumma lib.4. fed veras,
ac ieales cum vera, ac reali vaione penctratma An-
gelorum ad carpora , & cum vera , ac reali mortione
corporum per Angelos , cumque vera apparentia, &

corporaaf

to Demo

reprelentatione Angelorum per figuram , & modum |

corporum fibi adiunctorum 5 perque operationes

excrcitas in ipfis , manifeftilime apparer. Tum ex

zealirate operationum corporalinm , que exprimy
tur in locis indicatis. Tum etiam quia,vt optime
fernat D. Thomas quatt. 5 1. artic. 2.quod apparet
imaginaric tantum ;e in fola imaginarione viden-
tis. Angeli autem inducuntur in pradictis locis , vel
eticin plerilque eorum percepeibiles indiferimina-
tim ab omnibus ; maxime verd Angeli , qui appa-
raesunt Abrahz vifi fuere non folum ab Abraham,
{ed etiam 2 tota eius familia, necnon 3 Loth, & 3 qui-
bulvis promifen¢ ciuibus Sodomorum , fimiliterque
Angelns Tobiz'ab omnibus promifcaé videbatur.
Qg.\.prups:ur veras , ac reales apparitiones corpora-
les Angelotum , veralque , & reales aflumptiones
corporum per Angelos cum vi, & difpofitione re-
pretentandi, & indicandi corporaliter 5 ac {enfibili-
“iplos Angelos,vmanimi confenfu tuentur poflibi-
des, ac {wpe exiftentes de facto, omnes Theologi
cum Magiftro in 2.dift.8. & cum D.Thom. loco nu-
perindic =
Att. 3.Ratio poffibilitatis eft, quia Angelisineft vir-
tus (nfliciens ad motum localem corporum,& ad con-
ﬁgu[acioucm,iiﬁhrﬂ,r:_wl_:ls ipfis placuerit, & ad pre-
ftandaea omnia,qua per {olam motioné localem cor-
potnm praftasi potlunt; quandoquidem hoc eft minis

De Angelis,

mum,quod citca corpora peragi poteft. Atque Ange
li aliquid peragere circa corporea pollunt , cum |
directores eorun®, vt fuperius dictum elt , 8 infering
confirmabitur denno. Per {olas autem pradich )
1“.1tiuucs peragitur affumptio corporum per Angelos
e qua nuncagitur , v liquet ex eius expofitione pre.-
mifla in articulo pi.i.‘cm?,ua(i, initio. Ratio verd con-
uenientix , ob quam pluries de facto ita apparnering
Angeli , atque aflampferint corpora, delumitur ex
€0, quod Angeli ex lmanatura lunt adminiftrator)
Lpiritus,yti 'f-.c[:uux di¢tumelt , & Vit
directioni , & protectioni, & confolatic 11 hominur
Homo veco plurimim dependet afenfn , & fenfi-
bilibus quoad directionem fuorum adtuum interno-
rum , & quoad' internam prowectionem , & conflola-
tionem : t1itaque non pomit , vt omnes homines
& [emper dirigerentur , protegerentur ; atque con-
{olationem ccynlcqu-\:):cntut OpporTunain per ‘Angc-
los ; & tamen nunquam oceurrerer impofiibilitas, ea
prefiandi , auc perfediflime » & conuenientiffime
praftandi » independenter ab ,1511::11}'&’101}‘-»“ cor poris,
& a vera, ac reali , vereque , ac realiter {enfibiiiap-
paritione , & multiplici operatione corpor li. Quz-
cumque autem ita funt opportuna ; ac nece t
fines intentos per dininam prouidentiam, eadem Dei ’
pronidentia cumulate prafiarin omni genere; quan-
tum c';,pulit. :
Art. 4. Circa naturam porro corporis affumpribilis
ab Angelis , ac de faéto affumpti ; licet fic nonnulla
diucrfitas opinionum , ea tamen eft longe probabi-
liOL‘,LLu.\.a‘l‘. (_f;u{w‘_t_]'_),’flmm.in dicto art.2.ad 3.8 alibi
non femel, aliique plures auctores cum eodem: Ann
gelos nimirum plesumque aflumere corpus acreum,
atque hanc efle conuenientem prz carexis matc-
riam ex qua plerumque conforment Il‘hl corpus,
bhumano fimillimum. In primis enim, cim Ange-
1i fint nature eflentaliter fimplicis' , magis ei
congruit corpus ﬁm};lcx > quam miftom. Deinde
cum aflumant corpora ab brefie tantummodo tem-

sincumbur

pus, quo elapfo oportet , vt protinus dilpareac
corpus aflumprum , eiulque configuratio hun 2,
atque terra fic corpus tenacius figura femel ful-
cepta , nec ita facile dilpareat ; patet terram fimul
cum mixtis omnibus debuifle ordinarie excludi
einfmodi affumptione. Sed neque ignis , autaqua
couenienter aflumerentur. Quia huiulmodi aflump-
tiones , & apparitiones fiunc in gratiam hominum,
vtque ipfis familiaricer adfint Ar Ig: anrem
propter vehementiam {ue actiuitatis ellec nimium
> tam herent
apparitiones , neque frigidicati , 8¢ humiditati aque
idem deeflec inconugniens. Vnusfacr n.‘ﬂ_‘ 6 Mg
fimplex , & facile \‘l{‘-.‘cci_ﬁ.tiu\ns Cllill.l\\:%f‘h:_g. T,
quo eadem ﬁgm‘;l facillime ; ac cl{ulmx:l £ G
nihilque offendat hominem, qui affidua eius inlpira.
tione ; & 1'cﬁ1imti@nt fouerur 5 ac ;‘-1‘01’11.:1_c eft maxi-
{ua natura , vt aflumatur ab

Ly

offznfinus refpedtn corum; in quornm g

meé accommodatus. €x
Angelis, adiuncta per v
rum conftipatigne pastium , ac d;n. :
vt referat cofpus humanum. Dixi antem, v pluris
mum hanc efle mareriam aflumptionis , quia nob-
nunguam expedic ve corpus allumptum fit natat,

irtutem , & actinitatem iplo-
te.congruent,
:

que nou citd enanefcat »aC d_i['p:ltcﬂ.‘t - Vt:_?‘l_lc'rjc eft
in appatitione dezmonisiub figura lerpentis mf
difo. An vero atri, quando :zdum;:lu' 1.utca"u. ‘
exigna aligna quantitas corporis cralitors :ilCllE U}"
teriicitur in nubibus 5 quo exemplo vtitur D.T ‘f}otll..s
vbi fupra,affirmant D.Bonauentura , Scotus , & a0
nulli alij. Sed non videtar id mm:mo_111%.‘:11;1111_‘-31:
net tanti ea res eft , v longior mora cirea cam hert
debeat.

Art.s. Tertins affumptionis modus

latd, ac impre-

pric




Pl R S

-

s

Quzit. VII.De affumpt.corp.

it talis 5 a¢ rard fub ea voce vlurpatus eft per ap-
sligationom Angclica{ yirtutis 5 & pralentiam cius,
ad corpns pracise VE iu_bﬂs.ns motiond i?ins , ablque
[epr:tli;m;n:iuqc Angchca: natura per 1"{‘_:“1 corpus.
Quo pacto allumit Dzmon corpora hominum,quos
oblider > & dici quod;umnod() pollunt aflumese fin-
guli Angeli fingulos ccelos, qubus mouendis adlunt,
necnon {ingulos homines , quibus cuftodiendis, ac
dirigendis inuigilanc. Verum de hoc aflumptionis,
fen quali affumptionis genere dicendum eft infra
{rorfim » nec ad prefens awinet ; vequidquam dica~
wr. Quia hae quetho fubinferetar in hoc loco a
Diuo Thoma , atque & nobis fubinferta eftstanquam
appendix ad quaftionem de incorpercitate Angelo-
punt 3 ad coins intelligentiam conferunt aliquid pri-
s, & fecundus modus aflumptionis , tertius vero
mihil. Eadem autem ratione pritermitticur a fortiori
examen apparitionis puré imaginarie per puram ap-
prehenfionem phantafie » vel per oculos praftigiis
delufos 5 de quo genere plura videri poflunt apud
Del-Rio , aliofque agentes de Magia, & aliquid ano-
bis etiam fuggeretur infra.

Ad 1. Patee refponfioex diftinctione aflumptionis
emilfa fupraartic. 1. & 2. Seclufa enimaflumptio-
ne per vnionem aflumentis , & aflumpti 5 vel alee-
mutrins , que repugnat Angelo , fupereft aflumptio
er vnionem colligatinam in ordine ad locum , &
fignrativam aflumentis pex aflumptum , quE non re-
pugnat eidem.

Ad 1. Nen exiftic Angelus gratia {ui pracisé, nec
operando foli ineumbit proprie veilitad , cum ficad-
miniftratorius {piritus , tametfi principaliter exiftat
gratia dui , atque operationes elus ordinentur prin-
apaliter ad propriam vtilicatem. Vade licet plerum-
gue exiftat fine corpore fibi adinnéto : Aliquoties ta-
MEN oportet , Ve alfamat corpus , quatentis aliquan-
do accidic , venon poflicaliter {ubuenire hominibus
quantum , & quomodo intereft iplorum ; interfuic
antem magis , vt id ffequentius fieret in veteritefta-
mento , quam in nomo , Vt obfermat D. Thomas
art.illo 2. ad 1. tum quia Maiores erant tunc tenebre
generis humani , minorque capacitas proxima ad
percipienda [piritnalia ; non fubuenientibus extraor-
dinario modo figuris corporalibus, tum maxime quia
ompes ille apparitiones Angelorum. veteris telta-
ménti erant opporeuna , & ordinabantur cum {pe-
ciali veilirate ad prefignrandam 5 & pronunciandam
apparitionem Verbidinini in carne humana , & ad
teddendam faciliorem poftea in nouiffimis tempori-
bus fidem illins. Tam fgnccntia illa Bernardi procedit
€x opinione eins iam ante reiectade corporalirate An-
gelorum , nifi accipiatur, ve vule D. Thomas.dein-
digentia corporis , non ad proprinm intriniecum
complementum , {ed ranguam in ftrumenti aliquando
neceflari) ad aétiones aliis viiles , idedque ad tempus
aflumpti modo dicto. Vernm de modis interpretandi
aliquos ex Sanctis PP, quorum alique locutioncs vi-
dentur tribuere Angelis corpora connaturaliter vnita
& completina cornm , diftum eflt iam vainer(alites
fapra.

Ad 3. Sicurnos , quia cognofcimus infenfibilia
mediantibus {enfibilibus , cognofcimus illa ad me-
dum iftorum , quin proprerea affismenus infenfibi-
lia effe {enfibilia , autcredamus talem efle modum,
quo Angeli funt in fe, qualis eft modus » quo cog-
nofcuntur 2 nobis, iraetiam Angelus alfumens corpus,
atque {ub cius velamine apparens , non propierea
dicit, ant vilatenus fignificat (e effe corporeum , fed
fe efle perfectivs » qualis imperfecte apparet »ac {ub-
Incer per corpus , & per operationes,quas median-
te corpore exercet. In quibus nimirum apparct vis
intelle@ina latentis b corpore, & direétina homis

- &LP.E[parTa Cuwr[ Theol Tom.1,

‘nem,& condenfationem eius pra

-
189
nis 5 atque fufficiens ad cuftodiam eims.

Ad 4. Optimé obferuat Valquez difp. 184, cap. 2+
licét Angeli apparentes corporaliter, fint indifeerni-
biles per negligentem primi occurfus oblernationem,,
quatenlis corpus afflumptnm vicumque aéreum , ac
tenue, efler refifticiunm tadtus propter conftipatios

a’.{crnutm::iic-.:x luper-
additam » & propter colores yleerius fuperinductos
humanis fimillimos , efle nihilominus dilcernibiles
abfoluté per accuratam infpectionem. Quia eft im=~
poffibile , vt Angelus inducat in corpugnon vinens
omnes qualitates , totumque temperamentum pros
prinm corporis visentis. Quia ipleex {¢ actiuitateme
immediatam ad id {ufficientem ncquaquam habets
nec potelt applicare caufas corporales ad id iplum
fufficientes , quin d(—:PrchCnd.u;ur ab adftantibus 5 fi
& abfolure id impoflibile non eft. Examenautem {ui
per infpectionem » & contadum , qued exigic Chris
ftus Dominus a Dil‘cipulis, fait dlligcntiﬁimum, vi
apparet ex contextu illo Luca, & ex cap.20. Toannis.
Accedit Angelos bonos femper i cinimodi appari-
tionibus interiicere aliquas actiones,ex quibus tandem
innotefcar,certd,ac legitime natura ?l.:*.brum.r\iali ve-
ro innotelcunt facis , nolenti decipi ex praua corum
intentione s quam manifeftanc operatiorss ipforum.

Ad §. Operationes , & effeGus vitentinm pro-
prij func in duplici differentia. Quia in quibuldan
non folus modus operandi » feu ackio eft vitalis ; fed
‘etiam fubftantia operis , & terminus vitaliter pro-
ductus eft incrinfece vitalis , vt patet in intellectiones
volirione , vifione , auditione , & fimilibus. Atque
operationes huinfmodi nullas poteft edere Angelusin
corpore , anr per corpus aflumprum. Quia nequit
ipfum viuificare , nec veinon v ino ad aliquid vitales,
qua vitale eft peragendum. Aliz viuentium opera-
tiones antsin quibus {olus modus operandi, & actio
eft intrinfecs viralis , terminus veto produdtus eft
vitalis per folam denominationem extrinfecam. Hu-
julmodi funt locutio , comeftio , generatio , & mo-
zus progreflinns. Quia fonus editus pex vitalem aé-
ris conuuiﬁuumn & qui in locutione intercedit , nok
eft intrinfece vitalis; idemgue dicitur de traiectiona
cibi in §omachnm , necuon de traductione feminis
ab vno corpore in alind , necnon de tranfitu corporis
de vno locoin alium. Atque huinfmodi operationes
poteft exercere Angelus in corpore , & per corpus
affumptum cim imitatione, fed abfque realitate vita-
litatis. Quia nimirum hoc non tranfcendit limites

< wirutis actine {ufficientis ad mounenda localiter cor—

pora , quam certum eft inefle Angelo » 8¢ bono, &
malo. Paterautem nihil hoc prodeffe proicopo ai~
gumenti.

A ddhihdadrdhhd
QVASTIO VIIL

Virum duratio A ﬂgc’li [fie
éﬂdi:»t—{}?bilis :

IpeTvr efleindinifibilis 1. Quia @terni=
tas eft duratio indinifibilis. Angelus atitem
duratzternitatesve habetur ex Bafikhom. 1~
¥ exam. ad illud iz principio creamit. Erat
[fané,aitsfbatws quidam mundi generatione [fuperivr > ab-
frratin illis @ concretione marerig potentiis (Angelis)
mnndo praflantioribus, pro decoro Becommodat s temporis
eriam conditione anterior . apernds MIBITHIR 5 AC PETPCS.
Ergo duratio Angelieft indinifibilis.

2. Dutatig diuifbilis habet partes priores , &
: pofte

b




190
p’n{tcréurc%. Vbiautem eft prius , & }mﬁm;ins,_dntur
numerns. Quia pofterins Lupa’[:ulm_mm priori con-
frituic multcndinem numerabilem {econdim ordi.
nem corum, At numerns eft {pecies quantitatis, ex
Philofopho. Cum igicur Angelus fic expers quanti-
tatis, vepote incor poreus , ve [uperins dictam eft, eft
omnind incapax dufarionis dinifibilis. -

3. Si duratio Angeli eft divifibilis , nihil differt 4
tcmpo[(‘. Ql_];‘:a tempus eft 1‘11.111101'115 motus i-c:cun-
dum prius, & pofterius , vt definit Philofophus, Du-
ratio autem quadibet dinifibilis,eft numerabilis fecun-
<lum prius % pofterins, yt per e patet, & ex ratione
modo indicata. Duratio autem Angeli eft longe di-
werla a tempore. Quia Angelus durat zno, ve fere
communis omninm fententia. Auum autem eft du
ratio mediainter xternitatem, & tempus 2que diuer-
fa ab viroque hoc extremo. Quod itidem dogerar
communiter ab omnibus. Omnes enim diftinguune
durationem in ®ternitatem , 2 uum, & tempus.

4. Duratio eft proprietas rei durantis, Proprietas
autem cuinique rei participat naturam eius » & effen-
tialiter eft imitatio quaedameius. Cum ergo Angelus
fic indiuifibilis quoad fuam naturam oportet dura-
tionem quoque cius efle indinifibilem,

5o Immo duratio eft indiftinéta i re durante S VE
docent Snarez , & alij plures. Impoflibile igitur eft
durationem Angeli , quieft effentialicer indiuifibilis,
dinifibilem efle.

Sed contraeft 1. Quia ve dicie Augnft. [ib. 8. fu-
senel. ad lict. cap. 20. Dess monet creaturam [pi-
nper tempus. Tempus antem eft duratio dipi-
fibilis. Ergo Deus mouet Angelos per durationem
dinifibilem.

2. Duratio cuiufqne rei eft determinatio ejus ad
permanendum in elIL'._Datenuin:Ltio autem Angeli
ad permanendum in efle, eft dinifibilis. Quia pofita
deter minatione eius, vt fit hodie , poteft decile deter-
minatio eius, vt fit cras , quandoquidem exiftens ho.
die poteft anpihilari crasde potentia abloluca,

3. Angeli durant ficut animz rationales. Quia
vtrilque eft vnifermiter communis im mortalitas 5 &
@witernitas. Animz autem rationales durant duratie-
ne dinifibili. Quia anima , que hodie creatyr , & in-
funditor corpori , minus habet de duratione quam
anima Ade, aut aliorum hominum > qui praceflere.
Vbi antem datur plus, & mit datur v tique diuifio,

necangmentum , & additofieri poteft ablque di-"

flincione inter alias , & alias partes. Duratio igitur

animarum , & conlequenter Angelorum eft dinir

{ibilis.
4+ Quaz funt feparabilia , funtdinifibilia. Duratio

autem Angeli hodierna eft {eparabilis 3 duratione
cins craftina. Quia fieri poteft abfoluce ve ¢ tat

hodie, & annihiletur cras , atque adeo ve detur dua
fatio eius hodierna , & nihilominns non detnr cra.
ftina. Quz autem leparabiliora effe poflunt , quim
€2, quornm altero dato, fieri nihilominus poteft , v
alterum non detnr?

5. Proprisimeft folins Dei , guod non noneri Juifl,
#in 5 vt dicit Glofla Exodi 3. ex Ifidoro lib.7.
Etymolog. c. 1. atque tantum dininnm nsne idem [erm-
per perfenerat, v dicit Boetus lib. 1. de Trinie, refe-
rente Scoto. Ergo nullius rei create ; ac proindé nec
Angeli zune idem femper perflenerae . f{ed habet Fuil-
fe, & fauram offe , in qua proinde extrema diui-

fibilis eft.

6. Duratio Angeli § parte poft eftinfinita. Vide
Biduratio Angelf effer indinifibilis , & tora {imul,
aliquid crearum effet infinitum in adta, Quod repu-
gmt.quia folus Deus eft adtu infinitus, V¢ didhum el
quaft.7.de Deo. 3

Ats 1, Relponderur, Ponepdum inige ef hoc

ut furn

Liber II. De Angelis,

durationi , & vbig.xtirmiﬂrlgch comy
IOCAtion - ataie vk oo i

durationi , atque vbicationi omnis 1 creat
IniLer conuengens @ Nimirum non minns re

< Sl ! i
Angelo , & cuinis enti crearo , ve nullibi | 4
quam de inate fic,ex

ftac in fe ineri

] -
1 quod verg ey,
; Ite rei, ql_i;'un VEy lniqu_

1cmpc“1‘ {it. Re 1L enim manifef
tum it prafens pofitme immenfitat
Dei » Vtinecelle eft quemlibet effe sty
tem 111‘r‘c‘ml'.u e_ﬁicicm. > quatenus efhicienti , aqu
a_ccipi[ lnum elle: & nihilominus nec fi; p;':cl'cnsi‘m,
fitiuc eifdem xrernitati & immenfitati totis, & Lot
liter , nec excludatur determinaté ab vlla illarum par
te, aut quafi paree ; fjue ve Deus Ponac a parte e ve.
ram , & pofiwinam Angeli prafentiam , & coz iften.
tiam refpedtu fui ; Et tamen nullam determinag

alg

Jne,

przlentiam , & coéxiftentiam ponat determinagd

Parte rei, cim nihil vagum, acindeterminar
poffic 2 parterelintrinfece 5 acentitatiug, Sicus: .
tur Deus nihil crare poteft , quin illi communice
aliquam participationem determinatam [ui efle;ades
que determinatam enticatem , ira fieri non poteft , vt
aliquid creet, quin illi communicet aliquam pa
pationem {ux , & wternitatis, & immenfitatis, Tam
enim necefleeft, ve quidquid creat,ereet alicubi, &
& aliquando , & non iblnpcx saut ybiqut‘, aut nulli-
bi . vel nunguam ; quam neceffeeft , vt quidqui
creat, faciat aliquid efle determinate tale , & non aug
habens totam plenitudinem efféndi in omnj genere,
aut nihil determinate habens de efle. Accedit 5 An-
gelosex fua narura efle ordinatos ad operandum cit-
€a corpora, & circa e innicem. Id quod fieri non po-
teft ablque duratione , & vbicatione , quibus coési-
ftante , & reddantur indiftantes relpeétu eornm deter-
minate fubieGorum ; circa quz operatio verfari de
bet, cum fit de ratione caule,vr cotxiftar fuz open
tioni , vtque non diffet & fubiecto , in quo, vel cira
quod operatnr. Igitur Angeli fiue comparentut cum
Deo , cuius funt effedtus , i cum rebus creatis »in
quibus agere ; & operati €050 » necefleef
vralicubi , & aliquando fint dererminate , nee fier
poteft , vt abloluantur ab omni aur duratione , an
vbicatione determinata.

Art. 2. Dicendum rurfus eft,itidem promilcue de
duratione,8 vbica:ione,v;ramqnceﬂb modum fuper-
addicum Angelo. Quia nimirum Angelus eft ex
natura indifferens , ve creetur 5 & conleruetur 3 Deo
pius , vel pofterins , hic, autalibi , prout ipfi pla-
cuerit, Sicut enim Deus creauit Angelos de f'acjto
{imul cum mundo corpereo , atque in Paradifo, fer
in {upremo Celo ; ita potuit creare , vel ante, vel
poft mundum corporeum , arque in concauo lunz,
In aére 5 aut in terra. Eo rarfus ficue operantur fingn-
i Angeli circa talia dererminace corpora exiftentia
in tali determinato loco’ , & pro tali determinate
tempore 3 ita fieri pomnit,¥t 2 Deo ordinarentur, ac
difponerentur proxime ad operandum cirea corpora
exiftentia alibi, & alio tem pore. Ipfi quinetiam An-
geli poflunt propria voluntate applicari ad agendum
modo hic , medo alibi , & circa rale determinatum
corpus pro tali determinato tempore, &non proal
Vtraque igitur ratione apparet Angelos, licet fint in-
trinfecé determinati , vt fint » nihilominus efle ins
differentes ad talem , vel talem potius , quam ad
aliam quamlibet determinatam , & durationem ; &
vbicationem. Determinatio antem indi erentis alti
aliquaduo , vel plura aliquid; addicipfi mdiﬂ'crent}.
Non enim eft aliquid indifferens , fimnlque determi-
natumad ynum, & idem pracise Pc_i' fe ipiltll‘rl‘t:(.l'_df’d
quidem eft euidentiffimum in ente finito, ac 1_!1‘1_1‘1t'r1t17:
Quia quodlibet indifferens ad plara eft eo iplo Eg*
parabile 4 decgrminatione refpectu cuiufliber ex 1‘1 5

w ; dgterms

ble]




(2

Quzlt. VIIL Dedurat. Ang.

Acterminate {umpta , vt per i\, patet. Patet autem @
que claré qua {nu inuicem {eparabilia realiter , effe
innicem diftincta realiter. Verum ch‘t‘_lmc fulius in
yi1[l01hphia_. Ratio enim propofita {ufficit , quantum
quidem ego aflequor quidquid reclament nonnulli,
vt [upponarur tanquam cm‘tum,Vbic::ltjo_11c1um » e dus=
rationem Angeli elle modos 1'9‘3%'11'-:1' iplifuperadditos,
arque ab codem realier diftinétos non minus , auc
aliter, quam diftinguantur intelleétio, & v E\Jitio. Su-
pcrc!f: jam vtexplicetur tantum quulis {1t vierque
modus, an diuifibilis, an indinifibilis. Aque de vbica-
tione dicetur in queaftione {equenti.

Art. 3. Quod ad durationem attinet in genere,
tres cins differentiz aflignantur communiterseterni-
tas, Euam, & empus. Que diuifio niticur triplici re-
mm differencia. Alia namque {unt obnoxia genera-
tion1, & corruptioni, acque tran {innt

ationi, que mo-
méntis omnibus fubeunt mutationem aliquam;ratio-
necuius magis 5 & magis appropinguant fem per lld
interitum , & non eflz fuum. Qua proinde menfu-
fantur tempore indudtino {eneétucis , & corrolino
ferum,quas uiﬁcit,ncqm aliquam eornm permitcenti,
yevel vno inftanti maneat ineo ftatu,ac dilpofizione,
in qna fuic prins. Excremum huic oppofitumeft Deus
eflentialiter immortalis,atque immutabilis non folum
fubftantialicer, fed criam accidentaliter. Cuius proin-
de menfura eft @rernicas; idelt interminabilis vira tora
Jimil, & perfecta poffeffio , vt fert communis definitio
ex Boctio,de qua dictam eft qu.8.de Deo.Tertiumre-
mm genus complectitnr {ublftantias ex fua natura per=
manentes 2ternim,ex quo femel exiftunt,inuariabi-
Ies quidem fubftantialiter 5 atque immucabiles, com-
mucabiles tamen , & variabiles accidentaliter. Que
proinde [nbftantiz durant 210, quod eft duratio me-
dig inter eternicatem, & tempus,fiont {ubftantiz crea
mincurrupnbilcs {unt medix inter Deum, & corrup-
tibilia. Verum quia fubftantia creatz incorruptibiles
plus diftant 3 natura Dei, guam 3 natura rerum cor-
mpribilium, provtitefum dicbum eft fupra;propterea
auum quoque differt plus ab wternitate . quam a
tempore. Duobus autem pracipue diftant & Deo fub-
fontiz create incorruptibiles. Primo quia non repu-
gnat metaphyfice,vt redigantur ad nihilnm, poffunt-
que abfolute , licet non poflint ex natura rei definere
effe; poftquam extitére. Quod repugnat Deo. Deinde
differunt,quia poffunt etiam naturalicer fubire multi-
plicem mutationem accidentalem,tran{eundo a bono
opete ad malnm, & peccatum;ab intelletione, & vo-
ltione vnins obiecti ad intelle@ionem.& volitiodem
alterius obiecti, & fic dealiis eivfmodi. A rebus verd
corrupeibilibus differunt pracipug, quia funtincapa-
<es alterationis tendentis ad corruptionem fubiedi
exipfa natura rel. Zunm itaque; quod eft menfura
ubltantiarum incorruptibilinm , quatenus he diffe-
mnca Deo, habel partes realicer inver fe diftinctas,
quarnm aliz aliis {nccedunt effentialiter , coque dif-
fore ab wrernitate,& conuenit enm tempore. At qua-
tenus ezdem f{ubftantie funt incorrnptibiles ex na-
tra rei, fen quatenus differunt 3 corrupeibilibus,
exdem partes xui flunnt cum omnimoda intér fe vani-
formitate , ac indifcernibilicate intrinfeca fecundum
¢ pracise.
ért. 4. Ratio diftinguendi partes in zuo , eft;
quia non poreft fieri,nequidem de potentia Dei ablo-
tura, v& qued non habet partes realiter inter fe di-
ftin@as,partim fic, & partim non fit. Fieri antem po-
teft dL potentia Dei abfolnta , ve zuum Angelicum
Pattim i, & pattim non fit. Cum enim zuum fic
1 per quod in genere canfz formalis Angelus derer-
Minatur ad permanendumin efle; fieri vero poflit de
Potentia abloluta , ve Angelus aliquandiu permaneat
1eefle, ac deinde non permaneat , fieri vtique potcﬂ;
R.P,Efparza Curf. Thesd. Tom.],

101

91

de potentia abfoluta , vt partim fic , & partitison fie
2uum Angciicum, per quod An};dm permanet il_t
efle, in genere caufe formalis. Vnde Angelum Fuif-
{e, vel furnrum cffe, non differt fecundum folam acs
ceptionem intelleGtus noftri , fed fecondum ipfam:
realitatem obiectinam. Qitia Angelum exiftere heriy

* atque coéxiftere rebus corruptfbihbus, & differentiis

temporisexiftentibus heri , eumdemque non exiftere
hodie , neque co€xiftere rebus corruptibilibus , &
differentiis temporis exiftentibus hodie , non accidic
{ecundnm acceptionem noftri intellectug » led lecun~
dum realitatem obietinam. Non igitur accidic le~
cundum folam acceptionem noftri intelleétus, fed {e-
cundum iplam realitatem , vt ratio formalis 5 pex
quam Angelus dererminatur 5 vt exiftat heri, & cog-
xiftat rebus hefternis , demr  pard rei, & nihilomis
nus non detur a parte rei ratlo formalis per quam
idem determinari potuiﬂl[,vt exifteret hodie, 8 coié~
xifteret rebus hodiernis. Eadem itaque ration
nuper oftenfum eft, durationem Angcli cile diftin~
&am realicer, atque realiter {eparabilem ab eius fub-
ftantia fecundum (e, probamur zque efficaciter eam-
dem durationem, {eu @uum habere parces realiverin-
or (e diftinétas. Quiaficur Angelus eft indifferens
ex {\ia natara,vecreerur nunc,vel prius,v¥l pofterius;
itz eius duratio,quatenus iam inchoa a,eft indifierens
relpeén potentize abfolute Dei , vt continnetur , vel
non continuetur , vtque diucins, vel zternimconti~
nuetur, vel non continuerur, Vade quia nihil eft in-
differens relpecku fui , vel relpectu cuinfquam fecum
realiter identificati, vtque ipfo dato iplum nihilomi-
nus non detur, ant non detur aliquid , quod eft idem
realiter cum ipfo; concluditur zuum quatenus cor-
refponder tempori hefterno , & quatenus hodiers
no tempori correlpondet habere partes realicer in-
ter fe diftinétas , coque ab xrernitate difforre , quaa
eft fimplic 1

€, qua

-

{fima. Ec quidem fiznnm nullis effer pac-
tibus realiver diniduum , nihil differrec ab =terni-
tate fumpta formaliter, Quia zunm ficut & parte poft,
¢ft prorlus indefinicum , nullifque finibus conclu~
fum ; ita elt quoad conceptum luum meraphyficun
indefinitum A patte ante, nullifque finibus conclu-
{um.Qgia nullum eft affignabile;vel imaginibile nune
determinatam durationis,pro quo Deus potuerit An-~

gelum creare,ante quod non potuerit creare enndem.

Quapropeer {i zuum Angelicum quatenus refpicic

permancntiam 2 paree polt , nullas habet partes , fed
per indinifibilem entitatem infinitim diftenditur ,
nec eiam quatenus refpicit’ permanentiam a parte
ante vllas habebic partes , {ed per indinifibilem enti-
tatem diftendetur infinittim , ac proinde eric zquale
@ternitati , & zque indinilum, ac ipla, Quod eft ab~
furdum.

Art.5. Ratio omnimod2 vniformitatis, totalifque
indifcernibiliatis mutuz inter partes zui fandatut i
vaiformi , ac inuariabili fubftantialiter. permanentia
Angeli.Sicut enim fuperius qu. 4. dictum eft, Angelos
einldem infima {peciei non efle ex ua natara difcer~
nibiles mutud, i confiderentur fecundum fe pracise,
& nifi infi ¢is aliquid per quod referantur ad dinerfs
corpora. Ira fimili fundamento dicendum eft partes e-
ni elle {ecundum {e omnino fimiles,ac indilcernibiles
inuicem, Quia videlicer fundamentuin, ex quo re-
fultant, vniformiter , codemque penitus modo feha-
bet femper , quod ad [ubftantiam attiner. Necehim
Angelus inmenefcit ; {enefcit, 8 appropinguatad in-
teritnm ficnt homo,fed [cmpcr zqué,eodemque mo-~
do viget. Vndein Angelo nihil diffestduratio anni
centefimi , 3 duratione anni millefimi, & fic de aliis
differentiis, ideoque alpiciens ad prafentem quando-
cumque dnrationem einfdem, nihil coniicere potafts:
ficut poteft ip homigede multa,; payca, aut nuila

R i proziug




192 ’
prorsusduratione pi¥eexiftenti. Hac de caufa @uum
Angelicam dici poteflt indinifibile f:mdn.uwnghtur,
licer formaliter lic dinifibile , chm tempus fic diui-
fibile non folitm formaliter,fed etiam fundamentali-
ter. Quia videlicer fubftantie corruptibiles funt di-
{pariter affe@ta femper quoad vlreriorem fuam dura-
tionem , & permaneritian. Angelus verd femper efk
vniformiter affeétus quoad eamdem , nec pro indn-
cendas duratione fequenti eget alio {uz fubftantiz
irlq:p-.--mihiituj}u zter durationem pracedentem omni-
no fimilem ofdem {equenti durationi.

Art. 6. An verd zunm Angelieum dicendum fic
blolutt indinifibile propter indinifibilicatem fui fun-
amenti, & propter vaiformitatem , ac indifcerni-
bilitatem mutuam omniwm fuarum partium ; an ve-
ro diuifibile propter realem metaphyficam diftinéio-
nem {uarum partium 3 queftio eft de voce.. Placet
verd loqui cum D . Thoma, aliifque communiter di-
centibus zuum efle indiuifibile , habita maiori con-
fideratione fundamenti ex quo refnltat , quod eft val-
denotius , quam intrinfecz fuz conftitutionis , quz
ab eodem D, Thoma, maxime verd & Caietano , nec-
non a Suarez , & aliis dicitur abfrufiffima. Accedic
commodius efle inde denominare @uum, vnde maxi-
ximé differt™ tempore , pro clariori verinfque diftin-
Ctione, & pro exp editiore difputationum vin. Differt
autem zunm a tempore per ea duo pracipuc
ac maximé , ob qua indivifibilicas adlcripta - eft
&uo. Nihil porrd necefleeft dicere , ac fuperaddere
circa durationem operationum Angeli , quando
apud omnes meritd receprum eft , illas durare
per tempus difcretum , fen per inftantia minime
continua. De quo tamen infra opportuné aliquid adii-
cietur.

Ad 13 Partis affirmantis indivifibilitatern zni. Ba-
filius loquitur de @ternitate 3 parte polt, eamque vt
magis expenat, addit perpecnitatem , qua non folam
ex fuo conceptu , fed etiam ¢x communi modo lo-
quendi admireit partes realiter diftin@as, ve patet in
mom perpetao Coclorum.

Ad 2. D. Thomas in hae 1. p. quzft. 30, diftin-
guit optime dunas {pecies numeri. Alius nempé eft
tundatus in vnitate,& multiplicitate tranfeemlencali,
atque hic noneft {pecies quanticatis. Alioquin per=
fonz dinine que {unt plures , & numerabiles , habe-
tent adinnctam quantitatem 3 necnon Angeli ratio-
ne multiplicitatis {pecifice , & fic de aliis rebus {pi-

a
ek

-

vitualibus vecumque realiter diftinétis. Alius vere

nuamerns eft, qui fundatur in dinifione continui ma-
terialis ; enius partes habent difeernibilicatem mu-
tuam fibidenin@am ex (na natura 5 vt innotuicq, ¢.
art.2. Partesautem @ui Angelici non {unt huius po
fterioris generis , {ed priosis s veliquer ex dictis pan-
1 prius.

Ad 3. Fuum Angelicom longé differt d tem pore,
tametfi commune fit virique habere partes. Quia
zuum non eft numerns mogis , nec fandamar iy mo-
tu,ficut tempus.

Ad 4. Duratio Angeli participat naturam eius
proprer vniformitatem intrinfece invariabilem om-
ninm fwarum pactium fupcrius explicatam. Da reli-
quo notum eft, [pecies Angelicas, & ex {ententia fatis
communi,potentias quoque intellectinam , & voliti-
#aam inter {e diftinékas , tametfi infint nature in-
diuifibili,

Ad 5. Sententiailla Snarez pluribus & me reie@a
eft efficacicerin philofophia,& ratio naper propofita
af.4. demonftrat {atis ; eam admitei nequaquam de-
bere, Qualifcamque autem fic probabilitas illiuns

opinionis , ea fuppofica nullus eft controuerfiz locus
in re prefenti, cum pariter fupponatur Angelum ef-
12 indwifibilem ; vt wipm videri poffic , epndem

}

Liber I1. De Angets.

f?u‘ul“_z tam fuse lilputare de ea niilominus potuif~
5 ttione e~ Aecanh {8 16
e dl!P!.h.\_lLLi-_llN 50. Metaph. fec. 5. vbi tupponit ey
antea difcoflis mdiftinétionem durationis i re
¥anti.

L R i ”

“‘&:,\ 1. Partis afh iibllitatem zni. Aga
gl\l[l‘;l'!.l‘l:w';tlLl_‘.ll‘ﬂ. Angelicum dicic eempus latiord hnigs
vocis lignificatione = Ppopter conuenientiam zui, &
temporis , quoad diltinétionem , & luccai!":unml

s ¥ T | -
partium ; vel quod magis eft

dua

loquitur de motione Angeli accid
rationes , qux reipla fm t per tempus difcrequm,
demptis operarionibus beatificis , qua funt 2uiterng,
Ad reliqua eiuldem partis concediter totnm , juxes
{fenfum partinim@ui s in quorecte concludunt , pra-
ter fextum, Quia licttzeunm cffer penitus indinifibile,
non eflet infinitum fimpliciter , tum quia nihilomi.
nus foret finitum ex via parte , llcmp& a parteantey,
vt ftatuunt auctores eins {ententiz 5 tum quia efler
infinitum tantdim in quodam determinato genere , &
fecundiim quid, nec perringeret ad infinitatem, qua-
iseft infinitas Dei.

s i dh B dh

QVASTIO 11X

1S 0De-~
Iy

Virum A ﬁgclm' ﬂf in loco.

Inz1vr non eflein loco 1. Quja corpes
ribus conunenit eflein loco , quatenis eo-
rum intereft s effe hic , & nonalibi, pro
[ua confervatione , & perfedtione. Ange-
lorum autem nihilintereft efle hic, ant alibi ; immd
nullibi ipfornm intereft , vt adfint , quia vbt[ilbcc
zqualiter poteft influere iniplos Deus | 2 quo falo
dependent , & accipivnt omnem {uam perfectionem.
Cum ergo nihil cniquam inufiliter indicum {it 2 na-
tura ; non eft ab ea inditum Angelis , vr fintin

lUCU.

2. Locus eft fuperficies corporis ambientis ; vt di-
citur 4. Phyfic. Repugnat antem Angelo, veipfum
ambiat corpus aliquod , cum firincorporeus , ides-
que incommenfurabilis corpori , & incapax cirenm-
clufionis , ac cireumf(criptionis. Repugnar igicur lo-
cus Angelo. Eodem pertinet »quod locus elt quanti-
tas pofitionem habens. Repugnat Cmm_Angdo po-
fitio', & firus, qui eft proprictas quantigatis , clum
repugnec eidem quantitas. i

3. Nonomne quedeft , eftin l:)sg o fed tantum
corpus mobile: eft principium Philofophi 4. Phy-
{ic.text. 45. & §7. Angelus autem noneft corpus
mobile , ve di¢tum eft fupra. Ec przterea fi quid po-
telt efle , quin fitin oco , tale proculdubio F&’
quod eft pnre {piricnale; ideque minimum ompiunt
indignum fubfidio loci. Qua de caufa dicic Bottitis
in libro de Hebdom. {ub ibitinm , communem aninit
conceptionem apud [apientes offe im?rpamii.c #n Loca nor
¢ffe. ¥nde videtur ad craffam ; ac fallacem imay
tionem phantafiz pertinere , quod Angelis infipien-
ter ad{cribatur locus. i

4. S Angelice pature non repugnaret efle in
locospefent plures Angelieffe fimulin eodem loco;
& vice verfa vous Angelus poflet e

¢ fimulin plu-
ribus locis inuicem diftantibus. Quia Angeli IM:‘if.Jllt?
{piritualitatis fuz fubftantialis non poffant dici im-
Pcnerrabi les mutud , & quia perfédtione fna goug!c
{uperant perfetioné quamplurium corporum 11'&111‘,-
tanet fumprorum,poteft vnulquiliber eorum praitass
quod praftant plura corpora,quead ea,que fibi alius-

; : e autem eft inconug-
dé¢ non repugngnt, Veorumgue autem elt ipeon
= " PUGuER ]}legi




Ll

m LN 2 »

|-

k:@“'

L

Quat.IX. Deloco Ang.

wiens. Primum quia perperam adeffent (plures An-

geli {imul in codem loco , cim- quiliber ie folo fit

infficiens ad omnia , qu& peragi pofuntin vnoquo-
que loco. Et confirmatur, quia v numqu_odli'nct cor-
pus {ufficit vn'?:uilihtt loco proprercaque eft im-
poffibile , vt fine duo corpora fimul in eodem loco.
Alterum verd eft fimiliter inconueniens.Quia fi idem
Angelus poiliit {imul elle in plqnbus locis inuicem
diftancibus, peflee diflare a [e iplo. Quia quacumque
{unt in locis inuicem diftantibus , diftant inuicem.
Diftantia autemalicuius 2 f{e iplo eft manifefté chy-
mezrica. Quia vnumquodlibet effentialiter eft fumme
confun@nm {ibi, nec eft poflibilis coniunctio maior,
quzque magis repugnet {eparationi , & diftantiw,
quam identitas.

Art. 1. Refpondecur. Non hoc {olum eftincom-
modum in tranfitu confiderationis 2 fenfibilibus ad
infenfibilia , quod intellectus nofter dependens afew-
fu5 & {enfibilibus afluetns , @gre , necline violentia
quadam emergit ad infenfibilia, eaque proprerea fa-
oil¢ , ant partim confundit cum {enfibilibus , aurnis
mium ab corumdem modo, & natura divellit, {ed hoc
infuper alind intercedic incommodum, quod difpura-
tonibus aliornm cum aliis diverfarum  prefertim

Ncholarum grauiter nocet 5 quod necelle elt , magna
faltem ex parte , voces primitus inditas rebus mate-
ralibus traduecre ad res {pirituales illis affines. Vn-
defic , vrquod diciturde re (piricuali fub yoce pro-
pria rerum macerialium , accipiaturin fenfu illegici-
mo, atque applicetur ab andiente , vellegente , &
tducatur ad rem {piritnalem , non {ubintelle@aca
seltrictione , fen modificatione,qua aderat in conce-
ptu loguentis,aut feribentis. Qua tametfi communia
fint toti doétrinz de rebus (piritnalibus , tamen in
queftione prefenti locum velmaxime habent , vt
coniicere quiuis facile poteft legens circaipfam Sco-
tiltas y ac Nominales , & Thomiftas , maxime verd
Caietanum in quaf, 5 2. art. 1. Quod inde emanalfe
crediderim , quia i in rebus corporeis , qua funt
minima , vt atomi , & quae prope atomos, dithcillime
difcernuntur per vifum;ica in intelledtualibus , que
fincinfimz , ac renuiflime perfectionis difficillime
percipiuntur , & innicemdiftinguuncur per intelle-
ctom ; atque prafentia localis eft huiulmodi ,tam in
fpiritualibus,quam in corperalibus. Vnde fic,ve plures
@nt::nti:c » qu& apparent {nmme dil"crcpantcs inter
{e, differanc folum vocetents , nihilque re ipla diffe-
anc. Quapropter conatus meus exit , non vt diligen-
tffim¢ , magnaque cum arduitare rem hanc difco-
tiam , quod efle vlera dignitatem materiz , nulloque
fiudtu , fed ve breniflime , & quam clariffime di-
cam,

Art. 2.Ponendum eftinitio cam Mag.in 1.dift.37.
D. Thoma quett.s 2.are.1 .8 cum ceeris ibidem com,
muniter, Angelos non effe in loco propri¢ , ficut fune
cotpora , fed analogice , & impropri¢ cum quadam
corum imitatione. Quia locus , vt nuper allumeba-
tur,definitus fuperficies corporis ambientis, Angelum
anem nulla corporis fupetficies ambire propric , &
q‘lmfl circumclufum tenere poteft. Quia cum fic pe-
nitus expers molis s & quantitatis , clt pencrrabilis
€ quoliber corpore. Et cum ob eamdem ratio-
nem {ic praditus vbicatione minime capaci {itus , &
Pofitionis ; ac figure , non poteflt commenfurari cor-
pori propt fe pofito, atque indiftanti vndequaque.
bjemp& non funtidemn , effe pra:lquns loco, atque in-
diftans ab eodem propri¢ , & formaliter , & eflein
loco propri¢ , & tormalirer. Reus enim propric’ , &

ormaliter eft prefens omnibus locis, atque indiltans
ab cifdemq, & tamen in nullo loco eft proprig,ac for-
malicer , fed caufaliter , vt exponit D. Thomas qu.8.
&L.2. pecnon Caietanus ibidem in fine commentarij,

R.P.Efparza Curf. Theol. Tom.], 3

Sy

& alij communiter,quibus (ubferipfiq.7.de Dicos
Art, 3. Quapropeer claritatis gratia poteft diftin~
gui in Angelo duplex modus prafentialitatis , & in-
diftantiz relpedtuloci. Aliuseit meraphyficus contti=
Lutus per puram indi[t:mtiachm!d.‘n{ a loco, abfque
commenfuratione fui cum ipfo,& ablque circum(cri-

* ptione per fuperficiem corporisfambientis. Ad efi vi=

delicet modi,quo idem Angelus foret indiftans 1 Deo
nullo exiftente corpore ; ac per conlequens nullo
exiftente loco , propri¢ , ac ftricke tali. Alter modus
eft phyficns 5 perinclufionem cinfdem Zngeli in lo~
0, ad cum modum , quo anima tationalis includicur
inloco’s quamdiu eft vnica corpori. Primus modus
eflendi in loco conuenit Angelo independenter acor=
pore 5 & fieri minime poteft, etiam diuinitus , voee
{2lcem modo non fit alicobi determinate , vt liques
ex principio pofito in quaftionc pracedenti, fub ini=
tio. Secundus modus eflendiin loco conuenit eidem
dependenter a corpore , feu peradhafionem aliquam
ad corpus , nec potelt, aliter conuenire , vt liquet ex
loci ', & exiftentiz in loco expofitione modo data«
Quia vero Philofophus nomine loci , & exiftentiaz
in loco , phyficum & locum , & modum exiftendiim
loco » proprium corporum vbique intelligicablolute,.
arque D, Thomas , veelt Avriftotelice 8 locutionis,,
& {ententiz vbique retinentiflimus,idem ii{dem vo=
cibus fignificat,enmque plerique Thomifte imitan~
tr. Ex aliavero parte Noterici non pauci abeunt im
metaphyficas earnmdem rernm confiderationes;& lo=
cutiones viurpant illis accommodatas. Atque inde
emapanicin prelenti oppofitio inter verofque , &&
alios etiam nonnullos antiquiores , fpr:cie quidem,,
fententiarum , re autem ipfa, quantum ego allequors
non nifi vocum. Propterea opera pretinm fucurum.
elt, vefub diftin&tione data legitimam, proferamus
{ententiam in hac , & fequenti queellione circa qui~
{tiunculas,& notas auctorum opiniones , feu locutio~
nes de loco,& motu Angelorum.

Arr. 4. Dicendum itaque primo eft , Angelum’
efle in loco phyfice per folam eperationem actinam,
anc paffiuam circa corpus, antper applicationem vir
tutis ad operandum : Meraphyfice vero independen—
£cra cqrpore , & ab operatione , ant applicatione
circaillad , per vbicationem pure [piritualem.’ Pro-
batur priot pars , que cft conformis & menti , &
phrafi D. Thome loco indicato. Quia elle in loca

? phyfice , & per medum corporum , non poteft con—

uenire Angelo , nifi per adhzfionem ad corpus , vik
nuper expoficum eft. Huiu{modi angem adhzfionem,
cum habere non poffic per vnionem informarivam
corporis , vt liquet ex dictis quaft7. fub initium, nes
cefleeft , ve habeat {olim per operationem, veladti-
nam, qua moneat corpus , vi mouet Ceclum,vel pals
finam , quacorpus agac in ipfom, vt ignisagicin,
demones,vel pet applicatienem virtatis factam fua,
vel alterins voluntate , ‘ratione cuius in aétn primo
proximo, {euinchoatiné incipitelle in loco corporisa
circa quod , vel a quo operatio efle debet. Altera
pars de prafentia metaphyfica refpectu loci patet ex
preindicata queltione precedenti. Quia fcilicer Ana
gelus , & fi nullum effer corpus in rernm natura,
eller preefens Deo. Non autem vbique. Quod repu-
pnac natur finicze,ac limitatz , vt ibiden dictum efty
& aduertit inter alios Swarez lib. 4. cap. 1. contra
Durandnm. Ergoalicubi. Ergo Angelus ind spenden-
ter a corpore, & ab omni erdinead corpus elt deter-
minatus ad aliquam partem {patij imaginarij per vbi-
cationem purt {piritualem , ficut Deus per immen-
fitatem eft determinatus ad omnes emldem partes
colleétine. Adde , antecedenter ad operationem
circa corpus  necefle efle,vt An&clus adfit {patio,vbi
eft corpus,cliun pullumagens poflic operariin diftans,

R 3 =




194

fenin non proximo fibi, a¢ prafens pro prieri natu-
rz ad operationem , cuius munns primanum noneft
determinare formaliter ad {patium, {ed agere , ac
ponere i parte rei aliquid. Priorem {olam partem
intendunt reip’fa plerique Thomifte aientes, Ange-
lum effe in loco per, folam op nem citca cor~
pus, aut per applicationem virtutis. Pofteriorem
verofolam intendunt te ipla Suarez, & alij moderni,
dicentes ; eumdemefle in loco independenter ab ea,
& operatione , & ;111}311\:;1’5&()31@. Vnde omnibus vtro-
rumque argumentisdatisfieri a quounis, nifi fallor,ex-
pedite, & facilé poteft diftincione ifta phyfici,& me-
taphylici modi exiftendi in loco.Eade mque fere ratio
eft de {equenti conclufione.

Art. 5. Dicendom itaque rtitlus eft , Angelum
potle pro libito effc phyficein loco minor,quam qui
eft maximus refpedu ipfins , feque redigere in {pa-
tinm , quod eft minimum narurale relpeétu indinidui
corporei 5 immo & abfolui ab omniloco , & nullibi
elfe; ac demum efle in extremis partibus eiufdem
fpatij maximi, quin {it iu medio, non tamen pofle
naturaliter effe phyficé in eodem loco cum alio An-
gelo: At loquendo de prafentia metaphyfica, & pu-
r¢ [pititnali , omnia potius oppofita funt vera. Prior
pars contin®t dodrinam , quam exprimit D.Thomas
Ioco indicato, nec dubitari de illa poteft iuxta fenfum
explicn_mmprm entiz phyfice. Quid enim vetat,quo
minus Angelus operetut pro libito cirea corpus mi-
1S , ant circa minorém partem corporis s quam ab-
folute poffit, aut operetur in folo corpore omnium
ininmimo naturalicer, aut nullam Pm;‘ihs operationem
circa corpus exerceat; nec fic paratus ad exercen-
dum,aut operetur in extremis partibus corporis,quin
eperetur in mediis partibus. Hoc anrem eft, & nihil
aliud reipla, quod dicitnr in priori parte noftra con-
clufionis ex mente , & phrafi D-Thom#. Tam quod
additur de incompoflibilitate natarali duorum Ange-
lorum in eodem loco,probat optim¢ D.Thom. in ¢a-
dem queft.5 2. art.3. Quia non poflunt dari duz cau-
{z adzquate ejufdem effectus , ve fappono ex alibi
diétis. Darentur antem ; {i duo Angeli fimul adeffenc
phyfice eidem loco. Quia vterlibet cft canfa adequa-
ta, & fe fola fufficiens ad mowum corporis srui ap-
licatur , atque hic {olus efeétus tribuitur Angelis
rca corpora. Vit autem libertate {ua attemperent

vires , & conatum , feque finguli conflitvant cau-

fas partiales , forte eft abfoluce poffibile ; non tamen

connaturale,& procliue, ficut eft refpeétu hominum.
-

Quia Angelinon defatigantur ficut homines,& pro-
prerea grata illis; fient nobis , nequaquam efle poteft
einfmodi vitinm, & operis coniunctio. Et praterea
ad dignitatem Angelicam pertinet , dominari adwz-
quaté corpori , circa quod exercetur , & a&ioni
guam exercet , nec pati rem multo etiam magis ri-
diculam , quam fi homo vellet adintorium alrerius
hominis pro fricanda barbas levanda feftuca , monen-
do digito , & fimilibus. Quia quanis circa corpora
molitio vecumque magna, <t facilior Angelo, quam
fint hominia&iones emfmodi.

Art‘. 6. Probatio pofterioris partis de vbicatione
f!i}l'i- {pirituali, & independenter a corpore non eft
vique adeo, ant facilis, aut efficax ; & clara. Videtur
nen aliquanto efficacior , quam qua occurrunt in
contravium. -Quod ad primum attinet de reduétio-
inus {patinm, quam quod eft maximum,Va-
Ecntie._q; elt. 3. part. 3. cum fbernico , Gregorio , &
aliis fuffragatur pofire fenténtie , cenferque non
polle Angelum voluntate fua conerabi,fen quafi con-
€fahi ad minus | m,quam quod eft maximum ref-
pectuipfius. Suadetur , quia amplitado {patij maior,
vel inor contingit fingulis Angelis fecandum ma-
gnitudinem perfectionis cntitative vaiowique copuce

e

Lib.1I. De Angelis. ¢

nientis maiorem , vel minor
confequens ab fubfantiam ip
tem ad viemdamque fobftanciam bl
cum proportione ad perfeétione
tunt pro arbitrio minui , & aug
.lm, aut tales - conlequuntur, ve liquep ex
induétione, tum ommnigm aliarain «
l.n:opritt:w_tum CELerarum , qu ip
ueniunt.

Art, 7. Confirmatur paritate fummi, & in
tm entium. Quia nec Dens retrahere poteft
immenfitatem ab aliquo fp;din » nec fieri pot
homo > aut res alia inferiof redigatur na
minus {patinm , quam quod eft magimum natur;
relpedtn ipfius , omniumque accidentinm, & qu
tatum , qua cidem naturaliter ineffe poff
firmatur roclus | quia licet poffic An
to applicare {e ad cognitionem horum ,
1um obiedtorum , non tamen {ubeft libere eius vos
luntati , ve cognofcat inadaquate obieéta, «
Prehenfine cognofcere poteft. Nulla ay
verifimile apparer,magis {ubefe libertaci Ar
{fui prafentativam xcfpu&ﬁ i-pat}j » Quam vim co
{eitivam fui. A

Art. 8. Difficaltatem ingerit in hacre Moline,
Valquez,8 aliis oppofite fententiz anctoribussquod
Angelus eft liber, vt fe applicet ad hoc , vel ad illud
fpatium ; nihilque appareat ; quod cum neceffitet ad
tantum determinaté {patinm, & non minus. Addunt
exemplum amime rationalis contractz ad minus [pa-
tinm in puero , & dilatate ad 17_P.ﬂ.tium mainsin viro.
Addicur rurfus, amplitndinem {patij non effe neceffa-
riam Angelo ad fiam beatitudinem , vrque bene ha-
beat, ac proinde facile contemni ab eo pofle, 8 cligi
fpatium contractius,provt libuerit.

Art.9. Vertim hecnon vigent. Ac in pii
libertate ad din {patia nulla eft co ad
liberam-electionem majoris, & minoris {pasij, veli-
quet tam ex patitate L'j;:"'llitiulgfls mUPer notata , tum
ex libertate variandi {pada fine fine, cum tamen ex
confeflione eoramdem auékerum defic Tibereas
gendi , aut minuendi {pativm fin
mirum ad tantum deteriminate fiutuuu tantd d
minace perfectio {ubftantie antumdeém aduerl
minutioni ; quantwm aduerfaeft angmento imperfe-
¢tio eiufdem fubftantiz. Exemplum animz rati
nos potius muat. Nequit enim, ftante eadem dilpofi-
tione phyfica fua , & fui connaturalis complementi
terminos i‘l.uui:] variare. In Angelo antem l'c:npur ad-
eft inuariabiliter eadem difpofitio phyfica , nec habet

Angelis cop.

e com-

1
L
.

one

153
1

nentia a

au-
fine. Neceflitar ni-

.lE\‘)

complementum,cni {uapte natura attemperetur. De.
mum amplitudo fpati) , quee eft maxima refpectu cu-
iuLlluc angeli , fiquidem infte co l}‘-_ond;r perte-
¢tioni eius, eo ipfo confert , vt melius f¢ habear cum
illa, quam fine illa, nec facilé contemnitur,quod fpe-
étatad cniulpue perfeGtionem , & digni
liarem. Hinc a fortiori {equitur, non potl
contrahi pure {piricualiter,& fecundum fe pr :
{patiwm corporis , quod eft mi m natnrale, &
multo minus abfolui ab omni pre
& pureé {pirituali ad ompe {patinm.
Art.1o. Indidem concluditur Angel
(e naturaliter adelle extremis parcibus
diflitis, quin adfic toti medio aligua vera,& @
fentia faleem Metaphyfice. Qua cft {ententta Moli-
na, Valentiz, Swarez, Valquez , aliornmgque recen-
tiorum commupis,qui contra fe refernnt Caietanum,
Ferraram » & Marfilinm , quos tamen c,rf:do loqui
de prafentia foliim phyfica, de qua prius dictam eft
cum ipfis. Probatur illatio. Quia vel extrema funt
ita diftantia inuicem ; vt Angelus pofﬁt adefle f-
mul medio fpatio , vel non pollic. Si primum , crgd

et

{entia metaphyfica,

um non pol=
ij inter f¢
ceali prees




-

L
1
.3
L

Quelt. IX. Deloco Ang.

exit inl (patio
raliter
pugn
produc

» quam quod elt maximum natn=

iphuos.Quod ofteniwn eff re~
Si lecuridumg ergo operabitur
iam ybicationem in maiori diftantia,
12 continetur intra fpheram fux adtivitacis.
Nempe fphara adequata correfpondens altiuieati
cajufcunque age
continuis comp

Ler reipe

quam g
1 1

um ; quod eft maximum natoeali=
L:u ciuidem , vt potentis ads Voique
enim termini prafenti@ , & actinitatis eadem rel per-
fe 1¢ meniuraneur, Alioquin liceret abire operan-
do ]'llq i:itiuitum per diltantiam maiorem , & maio=
rem {ine Ane

Art. r1. Accedit , merito ab ommnibus reputari, in-
tet miracula aflenfui humano penitns imperuia natu=
naliter, replicationerm corporis Chrifti in pluribus lo-
cis inuicem diftantibus , ac difcontinuatis » licer exi-
fiat modo {pirituali. Res autern vique adeo mirabiles,
atque auertentes vehementer animum ab affeniu fui,
cedendum eft nulli enti creato effe connaturales,
qmdq‘l.lid contra horeetur Ioannesde SanétoThoma.
Acgmc rutfus fubftantiz ex fe indinifibili folam v bi-
cationem itidem indivifibilem effe connaturalem , ve
hac habeat quoad {uam conftitutionem , ficut habet
qumld amplitndinem , perfeétionem ; & modum ef-
i_:nd! _proportionatos perfectioni fui principij, &
151b1:;k1.h’(‘c_olwi¥at Angelum moueri pofle puré fpi-
muailtgr ad ipatium minus,quam quodlcik maximum
natucalicer relpectu fui , arque adeo amiccendo folam
partem {pati) prioris. Quod videtur fieri non pofle,
quin Angcil}s habear plures vbicationes partiales rea~
iter incer te diftimdctas , per quarum {ingulas cor-
[tipondl:.ip {ingnlis partibus fpatij predicti nauralis
%t maximi. Hoc, inquam, nnon ebitat , quidquid co-
11:1}1[;1“.‘ cont ez lib. 5. cap. 17. & non-
nuili aii). Quia d Jue dici , Angelnm

~ - = e
{;CUE‘ fe toto ad pacei {pati) de nono acquifiti , &
ﬁmlht"c e toto adeft parti{parij prioris in cafn propo=
o i m vbicationem realiter indi-
milbi“ m ; adequaté ditinékam ab vbicatione priori,
que ie cota fimiliter adfic parci retence fpati) prioris,
necnon parti i patij de nouno acquifiti. In quo nul-
lam eft inconueniens.Immd eft maxime conuenicns
ve Angelus ica differat A corporibus, quoad naturam
fui motus, & vbicationis, ficur differt ab eifdem qtio-
»d {uam !n_bft::ntmm. Accedit , fi qud ca ratione du-
b}[gnc-ii eflicercrur pro }m[ti;zlﬁhus ybicationibus li‘i-—
“EllJ]L‘bH\: Angeli , fore , ve concludeterur vbicatio~
Hem eins conflare ex partibus realicer diftinétis, adtn
111.hn.1c1_s.%m Angelus poteft moueri lentius , ac len~
EHFS m infinitum , atque facere commurationes fp;r.[i_',
:3111101'@ > & minores fine fine. Quod fcilicer often-
tum c:f‘t in philofophia corporibus etiam accidere na-
t‘lFIfllttur polle. R tem , vt dentur einimo-
“L partes vbicationis® a&tu infinire cum reali , &
a@uali mutua diffinétione , ve ibidem oftenfum

eft.
}‘.nﬁét.{" 22. Supe; ﬂ s VE ‘Oﬂ'\?ll\{.:’.tlll; ph_u('s Angelos
imul adefle eidem {patio prefentia faltem me-
fﬂph.\rﬁca, & pure {piritnali. Hocautem , & ex facris
teris certum eft , & clarnm ex didtis. Quia Luce 8.
datar fuiffe fimul in vno , eodemque iomine legio-
imm fli?fi_lo.num. Q.W?f{ qujldmn elt longe diverfum,
ique d_lll'nbumm fuille legionem per diverfas partes
;Dl;!)orls“humm_ai - cxi&cnti‘ans fingulis demonibus
IC{ ll}gullsf;fox'[1111 partibus corperis humani , vt vale
ngﬁ:er 2 Sanéto Thoma, renitente textu Sacro, i
quo dicitur ablolut , ac plan¢ legionem fuifle in ho-
Mine. Deinde Angeli funt expertes corporis , fecun-
Um e, vt dictum elt ﬁ:pm. Solt autem corpori, &
adharencibus ad corpus conuenit impenerrabilitas
“m alig einfdem racipnis. Quod cum fig viqueadeo

n

tis efk {patiam continvum, auncex *

195 -

manifeltum s dubitandum minimé eft , quinD. Tho-
mas dicens quaft.illa §2.art. 3. non polle duos Anges
los el fimul /in eodem loco, agnouerit; eos duos
modos prafentie Angelice ad Ipatium torporum,
qui 2 nobis afferti, & expofiti funt , fitque proinde
locutus in eo articulo defola prelentia phyfica, &
ad modum corporis per adh®fionem ad illod media
fua operatione , atque {uppofuifle tanquam ex fe ma-
nifeftim ; oppofitum concingere peile Angelis fe-
cundum {e precisé confideratis ; atque pure Lpiritua=
liver prafentibus {patio. Expofitiongpimirum india
gebat , quod conuenit Angelis pet accidens_ad moa
dum corporum propter operationem circa ipla, fior
vero quod clarilfime conlequitur per fe ad incorpos
teitatem; puramgue ipi[i:ualimtcm fuperiuns traditam
ab eodem 8. Do&ore. Argumento eft in hane rem
non debili , quod iple nullibi afficmating , anc etiam
negatiu¢ quidquam dicic de prafentia pure {piricuas
ki , atque independenti ab operatione Angeloram
citca corpora, Cum enim intellectus nofter naturali-
ter inclinetad wibuendam Angelis pralentiam refpe-
& fpatij , conformem nature eorum pure {piritnali,
opormifler viique s ve eam refelleret {i non voluiffec
tacité {upponere tanquam certam , & ex fe {atis ma~
nifeftam. Ex his igitur omnibus {atis apparet ,an,&
quomodo Angeli poflint efle ; 8¢ fint in loco.

Ad 1. Intereft quidem corporum {pecialites , v
fintin loco phyfice 5 proprer influentiam canfarum
corporalium refpectu ipferum. Sed intereft quoque
Angelorum 5 ve fint Pr;sibntes fpat_i-o » tuim {pirituali-
ter propess fe , vofing alicubi prefentes Deo, & qué
accipiunt {um effe 5 l-lmmquc confgl'll:ttionc_ln g ct‘nln
neucrum accipere ab eo poflintablque pralentia ad
eumdem , aut fadi prefentes vbique ;tm phyfice
proprer corpora , atque in {olam corporum veilitas
tem , vt ipfis profint operatione fua. Infecundo, &
tertio argumento Philofophus , & in fine Bottius
loquuneur de loco; & de exiftentia in loco phyficé
fumptjs s ideoque non indigent vlla relponfione pres
ter ea , qua fuperius dicta, & catenus admilla ; affers
taque funt diftinéte.

Ad 4. Quod Angeli adfint fimul plutes in codem
{pation, fi intelligatur de preelentia phyfica , iam
conceflum eft effe naturalicer impoffibile. Si anrem
accipiatur de preefentia metaphyfica , & purefpiritua-
li , probatio obic&ionis eft inefficax. Quiaficut nihil
fpecialiter intereft, vt fint plures fimul prafentes ei-
dem [patio » ita nihil (pecialicer interett , ve fine
vnufguifque feorfim in diuerfis fpatiis. Interelt vero,
eftque iplis effentiale, vt adfint alicubi detérminace
Deo , cum nec vbique, adefle poflint, neque abeff&
omuino , ant nullibi adefle determinate, Vnde vero=
uis modo poffunt pro libito adefle fpatio , vel eidem,
vel plugibus, Idem dicicns proportionaliter de exis
ftentia vnius , einldemque Angeliin extremis parti-
bus {patij inuicem diftantibus. Liget enim ita il
lisadfic phyfice , non proprerea fict, vt Angelus di-
ftet 2 fe ipfo , fed foltm,; quod diftet vna eius opera~
tio b alia ein{dem operatione circa corpus, vel cor-
pora. Aderic enim , efique necefle , vt nihilominus
adfiv toti {patio intermedio faltem metaphyfice , &
pure [piritualiter ; vt dictum eft fupra. Idque mani=
fefte fufficic, ne difte a feiplo abfoluté.




196

shhdhhshthdadhdhh dhivhdhrhdh
QVAESTIO X

Virum Angelug pofiit moneri , €5
tranfive de loco in locsme , quin
tranfeat per medinm ?

3 1 5% 1y R Angelns moueri localiter mi-
70 nimc pofle , multo verd minus tranfire de
extremo ad extremum fine medio , fen
quin pertranfear prius medinm. 1. Quia
udlints inpartibile mouetny , wt probat fuse Philofo-
phus 6.phyfic.tex.32.8 86.Ratio verd pracipna eius
clt, quia nihil movetar , dum eftin termino 2 quo,
{ed eatenus quicfcit, cum quiefcere wihil fit aliud,
quam adefle vbiprins. Sed nequedici poteft aliquid
moueri, dum eft in termino ad quem. Quia eatenus
verificatur, motum efle; non vere moueri. Alioquin
moueretur toto tempore , quo vniformiter adeft ein
dem termino ad quem. Necefle igitur eft , ve quid-
quid mouetue, dum moncgur , partim fit iR termino &
quo, & partim in termino ad quem. Quod pateét,
impartibili , quale et Angelus , conuenire minime
j‘oﬂb. Quia partim,& partim repugnant impartibili,
Cuins nimirnm nulle funt partes.

2. Morws eft attas imperfelti, vt dicitnr 3.Phyfic,
:_u‘\.o.(‘. uius ratio eft, quia quidquid mouetur loca-
llct:r > Mouetur proprer indigentiam ; Nempe vt ac-
quirat in nouo loco s quod {ibi deerat in loco priosi.
Aliognin perperam , & fine caufa , vllove motino
amoueremt. Quodrepugnat. Angelus autem eft {ub-
ftantia ex fua natura valde perfecta,& qui beatus eft,
nulla re indiger , atque v indigeret , nihil eum iuna-
xe pofler mutario loci, clim nihil accipiat , poficing
aceipere ab iis , qua funt in loco, fed 2 folo Deo, qui
¥bigue zque adet,

3. SiAngelus poffet tranfirede extremo ad ex-
tremnm, quin prius pertranfirct medinm, poflet age-
s¢in diftans, quin ageres aliquid in medio. Quod eft
impoflibile ex dictis in philolophia. Sequelaautem
patet. Quia qluml le mouert, aliquid agit. Ergo qui
mouet {e ad {patium diftans, & peruenit ad illud, ali-
quid neceflario agit in fpatio diftanti; & nihilomi-
nusin fpntio medio nihil agit, finon percran{ic me=
dium, vt ponitur.

4. SipofferAngelus tranfire ab aliquo extremo
ad aliquod aliud exrremum , non pertranfito medio;
cadem ratione poflet tranfire 2 quolibet extremo in
quodlibet alind excremam vecumque diftans, immo
etamfl diftaret infinite, Quod eftincredibile , & re-
Bugnat virtuti motive finitz. Sequela pater , quia
nullaeft ratio peculiasis de vna potius tranfitione,
quiam de alia, ctim refpedu non pertranfeuntis me-
dium,nulla habeatur ratio medij minoris , vel maio-
ais, vel etiam infiniti. Ciim enim non pestranfeatur,
materialiter {e habet, quale , feu quantum illud (i,
Accedit ; intelleGtum pofle cogitando tranfire 2
quouisextremo ad quoduis aliud , etiam infinité di-
ﬂ 5,V patetin cogitatione de Deo, qu& immediate
{uccedere poteft cogitationi de re creata ;idque piz-
ciscilli accidit , quiaex fua natura hec habet , vt
tranfire poffitcogitando ab vno extremo ad alind,
quin cogiter de ¢o, quod interiacet. Idem ergoacci-
deret in vircute 1€co motina Angeli non minus pet-
fedta, minuive {piritnali, quam fic vis intellectiua
eiufdem , fi poflet tranfite ab aliquo extremo ad ali-
guod aliud fine medio.

Sedcentra eft 7. Quia

communiffima San&orum

-

]

Lib.11. De Angelis. .

PP.dodtrina eft, Angelos {ubito adefle i"’nicunqa.:
volunt. Quod fieri non poffer,fi non poflent tranfize
de exttemo ad exgremum fine medio. Quia fi debe-
rent prius adefle medio , quam. extremo , neceffarid
intercederer mora aliquain peruentione ad extremum
prafertim valde diftans.

2. Motus Angeli non eft continuus , certe non
cft neceflc, vt fit contindfls, cim Angelus fit indinifi-
bi‘&is,idcmgu:, non commenfuretur continuitari loci.
O\'i autem non mouetur motu continuo,led dilereto,
necelle eft,vrtranfear de extremo ad extrem um,quin
tranfeat per medinm {patinm, In quolibet enim me-
dio {patio dantur infinita indinifibilia , vt pate ex g,
phyhe. & principio. Vnde pertranfiensilla motu dif-
crero, neceflario ederer motus infinitos » fen motm
vaum conftantem infinitis partibus inactu , & non
in potentia tantim , quod repugnat. Ergo non fo-
lum eft poﬂibil«:, ve Angelus wanleat de extrenioad
extremum {iné medio, {ed etiam eft-emnino necefla-
rium, vtita fat

Refpondernr. Queftio ifta facile , & claré derer-
minari P[’,Ei.‘ﬂi ex dultinétione datain .(111“1,‘&1101'“' piz-
cedenti inter-vbicationem , feu preelentiam Angeli
ad [pacinm metaphy ficam , & phyficam , feu conue-
nientem ipfifecundum {e , & conuenientem ecidem,

quatenus operanti circa corpus. Sienim agatur de
prefentia phyfica ratione operationis circa corpus,
manifeftum eft , Angelum pofle incipere operari in
extrema vna patee alicuius corporis , & immediate
operari in altera extrema parce einfdem corporis, vel
in alio corpore diftanti A corpore priori, quin ope-
recur :Liiqmd circa corpus, aut partes corporis inter-
iacentis ; dummodo VIIumque corpus extremuim,
fen extremitates eiufdem corpotis contineantur i:lt{?.
totum {patium, cui Angelns pure {piricualicer adefle
poteft imultane¢. Manifeftuin itidem eff, non pofle
Angelum tranfire de extremo ad extremum fine me-
dio, fi fermo ficde prefentia eius metaphyfica , fen
pur¢ {piritnali. Quia nullum agens potelt agerein
diftans, quin agatin medinm, vt recte nuper aflame-
batur, & oftenfumeft in philofophia. Pofler aucem
Angelus agere in diftans , quin ageret in mul_iu:u i
pollet actinitate fna acquirere praicitiam ;_1\1 {patium
diftans a prioriluo {patio, quin prius acquireret piz-
{entiamad {patium intesiectum , vt per fe patet. His
igitur modis poteft Angelus , & non potelt tranfire
de extremo ad extremuim fine medio,

Ad 1.Partis negantis. P hilofophus ibi loquituc
de motu continuo s qui conceditur impartibili con-
uenire non polle. At aduerfus ummun_Miugum h.“'
partibilis,nibil probat ratio ibi propofita: licet enim
verum {it, non laluari conceptum motus per i‘u\i:ml
prelentiam Iui‘pcdu termini a quo , aut per lolam
}u\tfcnti;lm rcfpcéhl termini ad quem ',Sal_mmi‘ ta-
men conceptus motus per viramque prafentiam fi-
mul, Sicut enim conceptus hominis non [.11&!;.[11:
per folam rationem, ant corporis, autanima ,_‘i.ﬂn;_’
tur tamen per vtramque fimul, leu potius per 1;111}:1-
tatem vtriufque : ita licet pr.‘?fcn[‘m ad vioum 1;?1*
tium, atquead {patinm alind feorfim , & fecundum
{e, non conftituat motum, conftituit tamen eumdem
adzquate prefentia ad aliquod fpatium quatenus ac-
quifita de nouo dependenter 4 praelentia praexiftentt
ad aliud {patium. Fieri namque non poteft , ve Ange-
lus pro inflanti , A, intelligatur adelle {patio 5 B, pro
inftanti verd immediato, B, intelligacur virmie, &
actiuitate {ua adelle {patio, C, quineo iplo intelliga-
tur motus eins , & motio ab vno lp;‘.tiu ﬂ_d ‘dllut\i
{patinm. Quia moueri nihileft alind,quanm f.'ﬂ(:'-mUC[tO
hic , & modé alibi. Dixi autem , qmnlmt'cmgat_u:t
motus , & motio. Quia in inftantaneis , ac dil-
cretis idem cft fieri , & fadum effe, ve fere com-

mung




AP AN F e

-

| Quzt. X, De tranficu finemed.” 197 -

mune » €& vernm proloquinm ex Philo{ophe.

Ad 2. Conceditur , motum. omnem efls actum
imperfe&i. Quia eft adtus afficiensgnobile , de cuius
conceptu cft imperfectio, ve patet , quia ex {e eflen-
galicer dicitincompletionem refpectu eins,per quod
formaliter mouetur, Angelo autem non repugnat
hoiulmodi imperfedtio , vrpatet ex multiplici eius
motione per varias intcilc%ﬁones , & volitiones.
Vnde ex hog capite non poteft illi repugnare motus
ab vuo {patio in alind fpatinm. Catertun corporibus
quatenus localiter mobilibus ineft alia prererea im-
perfectio, cuius Angeli non funt capaces. Corpora
enim mouentur de vno loco in alium propter india
gentiam rernm, & caularum , que adfune in diverfis
locis. Subftantiz autem fpiritnales non habent huinl=
modi indigentiam, vt per fe patet, & {uperilts iternm
notatum elt. Mouentur nihilominus de vno loco in
alium, vt profint corporibus exiftentibus in aliis lo-
¢is. Quod multipliciter abeis praftari poteft appli-
cando aéina p‘.lfﬁuis,qu;\: inuicem diftabant.

Ad 3. Argumentum illud procedic bene aduerfus
wanfitum pure {piritnalem,fen metaphyficum de ex-
temoad exttemum fine medio. Qua de canfa di¢tum
eft, non polle Angelun tranfire metaphyficé, ac pu-
1¢ [piricualiter ab vino fpatio ad alind adequace di-
ftans 2 priori , fen quibus interiacer aliquod {patinm
adequate diftinétom ab illis, Ceterum  aduerfus
tranfitum phyficum pet operationem circa extremi-
tates corporis,quibus interiacent ali@ partes eiufdem
corparis, {eu corpora alias quin fiac tranficus per par-
t¢s medias , nihil inde concluditur, Quia non prop-
terca verificarur , nihilomnino agere Angelum in
{patio medio , fi quidem producit in eo prafentiam
fuam purd {piricualem, a cuius przexiftentia depen-
det quoad actio induétivam (ne prefentiz phy-
ficz , feu quoad actionem , quam excreet circa cor-
pus. Dickum nimizum ¢lt , cranfitum Angeli de ex-
tremo ad exeremum fine medio per morum phyficum
intelligi de extremis & medio contentis intra [pa-
tium, ci {piritnaliter ; fen metaphyfice adelt Ange-
lus pro prioti naturz,quodque efl maximum natnra-
licer pofiibile refpeciu ipfins.

Hinc etiam patec ad 4. Quia totum fpatium » cui
Angelus poteft adefle fimmitaned s eft finitum , & li-
mitazum, Quadecaufad nonnullis , & Sanctis PPy
& Theologis dicitur , Angehim cirenmicripting effe
inloco. Quia videlicer eft aflignabile {pavium , cui
toti, & non maiori adefle poffit. Verhun vlius coms
munis obtinuit iamy vt praelentia eius pure {piritnalis
ad{patium , & conueniens (ubltantiz ipfins, dicatur
definitiua, & non circumferiptina , quatenus totus
Rdrzﬁ_mti {patio , & totus fingulis quibulque parti-
bus fpare); & pracerca non commenluratur catenus
luperficiei corporis ambientis , {en qu;tii ambientis,
nee ea circumeluditur, Vertim hoc pertinet ad vocem
tantam, Quod ad rem ipfam attinetsfequela obiectio=
nisnion tenet, fiquidem necefle eft, v wanfitus phy-
ficus Angeli de extremoad extremum fine medio
contineatur intra (patium , coitoti poteft iple fimul.
taine¢ adefle. Paritas dci‘umpta. ¢x cognitione ided
Non tenet , quia per motwum localem applicarur dia
ch:ﬁs locis efléntia eius » quod mouetur. At per co-
gnitionem non applicatur rebus cognizis {fubftantia
cognofcentis j fed magis res cognite transferuncue
{lltcntioﬂeﬂitﬁr ad cognui"ccntem 5 & manent in eins
ntellectn, Nullaigitur eft paricas,

“Ad 1. Sententiz affirmantis. Modus ille comnin=
s loquendi Sanétorum PP. foltum fignificat firm-
m(m_l velocitatem ; qua_ pracellunt wmotus Angelici
Motibus corporum natusalibus ; quatenns Angeli
fingulis inftandbus polfant acquitere naturalicer

Patia pdequate diftineta 2 prioribys fibi adequatis,

que fang bend magna, & quibus proinde aliquoties
replicatis exhauricur qualiber murna diftantia cor-
porum, vtenmgue magua reipectu noftri.

Ad 2. Motus Angeli metaphyficus , & pure (piti~
taalis non commenturatur loco phyfico, & corpora=
Ii ; fed indiuifim per vnicam vbicationem de nouo
produdtam compleckiur part®s , & punéta infinita
in potentia, quaz dantur in loco corporeo, & in qua-
libet eius parte. Morus verd phyficus Angeli poreit
effe continuus tranfeundo medium fuccefline , &
complectendo infinitas partes , & pungta infinita in
potentia , qu infunt loco medio , per totidem einf~
dem rationis partes » & puncta , quz reperiuntur in
tali motu , qui nimirum eft parcibilis , & continuuss
licer Angelus fit impartibilis. Nec enim repugnat,
effeétum , fen adtionem canfz imparcibilis partibis
lem efle 5 ac dinidunm propeer conditionem {ubiedti,
circa quod operatur. Quod fi tranficus idem phyficus
Angeli fit dilcretus , vi poeftefle insta dicta , pro-
cedet de extremo ad extremum fine medio , vtietiam
dictnm eft fupra, & intendic obieétio.

sashsleds dechehdhdhdhdhdhhiidhcle
QUVASTIO XP
Virum [ibflantia [piritualis fit ex
fno  conceptn intelletualis ,
¢s intelligens actu,

InzTv R non efle ex fio conceptn
AV intellectualis, atque ex {uo conceptn ef=
A‘; fointelligens adtu, fi eft intellediualis ex
¢ codem. 1. Quia plura {unt accidentia
{;mmuhl, qua neque {funcintellectina, neque intel-
le@iones. Ergo funt fimiliter poffibiles fubftantia
{piritaales, que non {int intellective. Probatur con-
{equentia, quia accidens ita viderur comparari cum
intellectione , & cum vireace proxima intelligendi,
ficut comparatus [ubftantia cam intellectualitate ra-
dicalimatque {piricualitas non potclt augere magis
perfectionem {ubftantiz in genere fuo, quam acci»
dentis in fuo.

2. Materialitas non excludic vim cognefcitinam,
vt patet in brutis , quz {unt adequate marerialias
fimulque cognolcitiva, Exgo nec exclulio materialia
ratis includic, ane arguic virtutem cognofcitiuam,
multo verd minds intelle@inam.Pater confequentia,
quizvbi affirmatio non eft caulz affirmarionis , nes
que negatio eft caufa negationis. Erge fi affirmata
materialitate non proprerea affirmatur neceflaris in-
cognolcibilitas , nequenegata matcrialitace negabi-
rur wecellarid incognolcibilitas , few non cognofcia
tipum.

2. Sifubftantia (pititnalis ex fuo concepm elfet
intellectiva, que effer fomme {piricnalis, efler ex fuo
concepru (nmme intelledtiga. Quia pradicatam illa~
tiunm alicuius altering predicati , eft neceflatio illa-
tinum einfdem in eo gradu , in quo conftitnitur ip=
fum infercins, Sequelaantem eft falfa; quia Angeli
funt fumme (piritaaless cum fintomnind immaterias
les, ae proinde excludantex fe omnem prorfus ma-
terialivagems Atiidem funt vircotis cognofeiting li-
mitare 5 ac imperfedte folnfque Deus eft fam me in=
telle@inus. Ergo (pisitalicas nonigfers intellectuali-
tatem. ;

4. Aliquid poré materiales ¥t abrelt fufceptinug
fpeciernm intentionalium. Nempe mediantc aceg
tran{mitcunt fenfibilia fpecies fuas intentionales in
fenfum,Ergo aliquid fpisitnale porgft fimilites & cog?

- ? nerhe




198

uetfo non efle ﬂﬂ"ﬂ'yt‘uu:a\. {peciernm 11
Ii oinde, necintelleCbinum , nec fenfitinum.
Patet conlequentia. Quiaoppofitorum eadem eft ra-
tio ad oppefita.

5+ Incorrupribile
lectiunm, , vt pater in ©
& non intellectinis. E
unm ex o concey
nullo capite

tiona~

o conceptu intel-
eibilibus (imul
go nec {pirituale eft intelle-
Patet confeque Quia ex
o raio perfectionis in con-
ceptu [piricy In cenceptu incorruptibi-

bilitas viderar i

lic: I Eeminere:
cum quia conleruariin effe , eft appetibilius quouis
ereluo , cum quia incorrmptibilitas aflimi-
mutabilicati ; & aternitati Dei, quam
tualitas effentiz , aue ylliatcribuco

i

miletur pi
by

diuing.

6. S§i quod eft pure fpi
eclledtinum , effee etiam eo iplo intelledtio péreffen-
tiam fuam. Quia intellectinum puré {pirituale eflec
perfectins,quam intelle@usagens animz noftre. E{-
1et enim remo corpore , cuius anima noftra eft
forma , ctim fubftantia put¢ [piritnalis ,.& in fe com-
pleta nullins poflic eflé forma cotporis. Intelletus
autem agens et {ma actio adeoque ¢t intellectio per
feipfum , ve Spparet ex tertio de anima texe. 1 9. &ex

_ommentatore ibi. At fequela eft abfurda ex con-
fcflione omnium. Quia in folo Deo, qui folus eft
purns actus, actio et idem cum fubftantia , cuins
eft adtio.

ale, eoiplo effet in-

7. Subftantia ex fno conceptu intel

p ectina , eft
yiuens ex tuo concepru , & rurfus vinentis efle eft
vita 5. vt habetur in 2.de anima text. 37. Intelletio
autem eft vita, vt habetur ex lib. 11. metaph. text.
39.Ergo fi fubftantia {piritualis ex fuo conceptu efler
incelledtina , effer etiam intelledtio fua ex fuo con-
ceptu.

Arr. 1. Refpondetur Quz {unt inunicem diffimi-
hia ; fustinuicem inazquahia, & qua funt magis diffi-
|_ni!ia , lune magis inequalita , vt obiter 5 ac breuiter
{ed efficaciter oftenfum eft quaft. 44. de Deo ad 7.
are.1. Subftantia autem {piritnalis eft magis diflimilis
fubftantiz materiali, quam fubftantia aliqua
lis alicui alij {ubftantiz materiali. Quof vide-

tur patcre ex terminis. E
s eft magis diflimilis cuilibet

1a

Ex alia vero paree tubft

qualiber intelledtua

fubftantiz non intelleétuali , quam {ubftantia aliqua
pon intelle@tualis , alicui alij fubftantiz non intelle-
<uali. Quod itidem patet ex terminis. Ergo {ubftan-
siz qualibet tum {piricualis , tum intellectualis diftar
maiori inzqualitate 3 qualibet fubftantia , tum mate-
riali , tum non intelledtuali , quam diftare poflint
inuicem alique due fubftantgz vel non intelleétua-
les s vel materiales. Siigitue poffibilis effet fubftantia
€X vna parte immaterialis 5 & fimml ex alia partenon
intellechualis ; poffibile vtique effer, ve eadem fub-
ftantia diftarec magis , limulquc diftaret minus ab
vno codemque termino.Nempe qua efletimmateria-
lis diftarer magis a brutis, quam bruta inter fe , ant
ab aliis rebus materialibus non fenfiti Quavero
eflet né intelle@ualis, diftarct'minus ab iifdem rebus
non {enfitinis , quam bruta inter {e, ant ab aliis re-
bus, nee intelligentibus. , nec fentientibus; quando-
quidem {ubftantia {piritualis {enfitiua efle nequit, fed
{olum intelle&ina. Quiz duo patent ex duobus prin-
cipiis immediate anse premiflis. Patet igitur nullam
{ubftantiam cffe pofle pure fpiritualem , ideoque ex-
cedentem omnia corpora , quibus ea foret diffimi-
lior , quam poflint efle vila duo corporainter fe 5 fi-
mulque non intelicctmalem , ideoque non exceden-
tein. omnia COrpora , L1|Il['¥ih' eadem ﬁJ!CE catenus
minus diflimilis , quam aliqua duo corpora inter
fe, videlicer quam brutis omnibus, quiduis aliugd

Lib.1L D

c}angeh&*

corporale , ficuc funt corporalia brutaipf, 1

fubftantia {piricualis ex luo conceptu eft ing
¢tualis, e
Acrt. 2. Acceditfubftantiam matetialem , qua mak

terialis eft , efle valde imperfectam , qu
in\lig}i pluzibus fimultanee confluentibus in fiitim:
effe [ubftantiale. Quia in fubftantiis puré marerial;
bus neque forma portett elle fine mareria, neque o
teria fine forma, & pr a neutra poteft efle , &
conleruari 1 que p;‘.l‘LilJu\ inLugr
meris , dinifibilibus inuicem re I , atque inter

fe vnitis. Quod autem pluribus ndiget, eft ma-

gis imperfettum czceris paribus. Quia co iplo com-
ponitur ex pluribus, quorum quodliber eft infuf
#ficiens fe folo vt fit, & conferuetur , adeoque com-
ponitur ex pluribus , quornm quodlibet elt imperfe-
ctiflimom, Manifeftiflimam namque argumentum
imperfectionis eft infufficientia , & maior maiogs
CRLCILs l‘..sl’i‘[!l\‘i , vl funt paria in pr;‘c!:cnti? quatenus
voumgquedque comparatur cum efle fuo fimplicicer,
ac pracise. Oppofita huic imperfectioni perfedtio
conuenit fubftantie (piritnali. Que nimiram ex fuo
concepeu eft penitus fimplex quoad fuam cffe
ac naturam , neque vefit, indiget pluribus partibus,
quarum nulla exiftere poflic ablque reliquarum con-
loreio. Patetigitur fubf‘mniijlm puce fpiritualem, &
completam per {e ipi'nm ablque cm}fortio nut':s';.z_,
& ablque partibus integralibus, ex fuo conceprmsedle
perfectiorem,quam bruta,quibus ineft oppofita com.
pofitio , & indigentia parrinm. Foret antemeadem
fubftancia iifdem brutis im perfedior , fi non effet in-
telleétualis. Quia nec fenfitiva efle poffec, cim de
concepiu [enfus, ac fenfitivificorganum corporenm.
Pacet antem , quod non eft intellcétiuun} S1EC fcnh‘--
tinum , adeoque nullo modo eit coguolcitiun}n,eiég
imperfectins quohb_ec quomadoliber cognofcitino
Quia omne cognolcitiuum habet quamdam effc
vniverfalitatem peculiarem , quatenus ca omnia ad
trahere , & aétinitace fuain feipfo reficere aliquo mo-
do poteft ; qua cognolc {

nolcitinum nullo modo eft;carer einli
ne eflendi, vt patet , ac proinde elt naturE reltrid
tur hag etiam ra

Atenus . vt [ir

e,

alibus pen¢ innus

o

i amplitndi-

ris,magi{que limitare. Repugnat ig 1
tione non minus ; quam przcedenti (ubftantiam ali
quam efle omnind [piritualem ; prorfufque expertem
materiz ; & non efle intelleGtualem. . ;
Art. 3.Acceditad hec quecunquefont in hoc vai-
uerfo , quzque effe poffunt in quolibet vniverfo,cfie
ex [uo conceptu inuicem duuiuct_-: pex mutuas \"E!lli...‘.*
tes , qua mediate vel liiT‘LlT:lLidiilt_L‘ [i:;lumhut{-_'x qui-
bufvis eius partibus in qualvis alias. Quod enim exi-

are

fteret in aliquovninerto cum (M\"!Iliu‘:(ri{&jI111Ii}‘
rcfpcc’tu caEerarum omnium ,H& Mngu]arlum partimmn
ciutdem vniuerfi ; €oiplo redundaret , & perperam
-xigum;bus x‘;'i_’\}lils amnibus parti-
erio , eadem ratione,

exifterer, atque . :
bus effet excludendum ab vni 05 : )
qua in Enangelio fal infatuatum dicitnr mizcendum
foras , vt conculecetur , & palmes qui non fert frn-
&um dicitur mittendus in ignem; & jicﬂdc qulbul}']s
aliis , que fimiliter {e habent refpeu fui LE_)tiu‘sJ. 1!.1%
collecionis rerum peculiaris , ad quam [pecialitet
pertinent. Subftantia autem purc igiriL" 2 que
non foret intelleGualis , foret prorius inutilis vii=
uer{o , omnibulque & fingulis cins p,nribu_s , Vipote
nulla vieali 5 ant tr;lnfcum_i ;-ﬂiolnc pradia. Vitali
quidem. Quia {nbftantia 1.Ju1_x:ugmf‘: feclula 11‘.t£‘1];‘c_
¢tione ; eiulgque adinrorio nihil vitaliter agere poselt;
ctim {entre non poffit, nec vegetari > atque lllS_ i’r.‘n
clufis reliqua omnis vitalitas per intellectionem exer-
eatur , autcum i 'sluit‘xm?e 5 &C non 'nhtu‘. : L;}.‘II]-
feunti vero , quia non poflet in primis producere

i ubftagcam £bi fimile ) fubltantia I]Ji-
li; 19 ID aptiam iu?l J_lhl.llLlI] 3 cum Ly el 7
allam i.u it i \ l{u{a‘h




»

o

Qua(t.X1.De connex [pir.cum intell.

ricnalis ficex pers materiz , & [ubieéti ex quo educas
gir per generationem , creatio vero repugnat omni
enti creato. Deinde neque fubftafftiam vllam mate-
rialem gignere poffet.Quiamaterialia non continen-
tur eflicienter in {piritualibus, vtapparet 3 forrori

ex Angclis exiftenubus de facto,quos in prima quz-

fione oftendimus efle fpiriguales , & intellectnales,
atqueaded perfectiores fubftantia {pirvicuali non in-
tellectuali, & qui nihileminus non continent in fe
efficienter aliquid mareriale. Qua eadem ratione ex-
cluditur ab eadem (ubftantia {piricuali, & non intel-
le¢tina , actio etiam alteracina, aut producdtiua ali-
cuins alterius qualitatis s aut accidentis materialis.
Adtio autem dire@ina aliorom manifeftius repugna-
ret fubftantiz non intelle@iuz. Nulla igitur actione
viilis cuiquam eflt pofler eiufinodi (ubftantia. Per-
peram igitur , ac infipienter fieret , quomodo nihil
aDeo fieri poteft. Repugnat igitur cinfmodi f{ub-
ftantia.

_ Art. 4. Facilins demonftratur repugnare fubftan-
tam intelledtnalem creatam, que fic indiftinéta rea-
liter ab adu intelligendi, feu intelleGtione fua, quia
intellectio ex fuo concepru eft adtio vitalis. Er rurfus
actio vitalis ex fuo concepru eft ab intinfeco. Qua
duo oftenfa funtin qq. de Anima. Repugnat aucem
fubftantia creata , que {ecundum fuum efle fubfian-
tiale fit ab intrinfeco, fen exiftens vifua , & ale, ve
liquet exiis, que circa exiftentiam Dei dicta funt
quzft. 2. de Deo. Repugnatigivar fubftantia creata
indiftinc¢ta realiter ab incelleétione; fen que feciidum
fuum cffe fubftantiale fir aétus intelligendi. Apparet
itaque ex iis, Angelos , de quibus innotuit quaft. 1.
& 2, efle immateriales , & pure {piritnales , effc in-
telleduales, diftindos vero quoad fubftantiam ab
omni actu intelligendi tam fe, quam alia. Licetan.
tem in eadem queett. 1. 2liis ex capitibus comproba-
tum fie, Angelos effe fubftantias intelledtnales, libuit
nihilominus {pecialem iftam inftituere quaftionem
deillationeinte Qalizaris ex piritualitate, proprer
difficultates , quasmouent pierique moderni circa
probationem , qua D. Thorhas quatt, 14, art. 1. de-
monftrat exiftentiam [cisnti® in Deo , ex eins imma-
terialitate, (eu {picitualicate, Vifa nimirum eft difcul-
fio huius rei opportunior pro hoc loco , tum quia ea
illazio elt vniuerfalior, latiufque patens , vt apparet
ex dictis,quam fic 1"c0pu> iile de exiftentia {cientiz in
Deo;tum quia {cientiam Dei conuincunt manifeftius
plures aliz rationes, vr apparer ex dictis , & infinua-
tis quatt.1 . de Deo, vbi proprerea hae probatio ex
Immaterialitate infinuatitié tantum attacta eft; ineel-
lectualicas verd Angelorum nulla ratione 2 priori,
aut clarius , aut efficacius conuincitur, qu.’im ex €o=
mm immaterialitate.
~ Ad 1: Quelibet fubfantia creata eft pradica mul-
tiplici accidengium differentia pro multiplicitate mu-
nerum, ratione quogum illis indiger lubftantia. Vnde
Emgula accidentia non participant neceffario totam,
acluprema (ui generis vainerlalis perfedtionem, (ed
f{ﬁqua font infima, & vix vilins perfe@ionis; tamet-
I comprehendantur (ub genere perfedifiimo, vt
Ppatet inter alia in vbicatione, & duratione {piricuali.
Quia nimirom fant obliquum quoddam (ubftantiz,
dc proinde obliqué tantum {ub genere {piricualis
Continentur , nec Pal‘[icijl teins pcrfcé’t‘wmcm ,nifi
Quatenus intereft fubftantiz cui infint, Quapropter
Preeminct in eis ratio muneris pecaliaris, quo infer-
Biune fubftanciz,rationi generis vainecllis , fub quo
€ontinentur, Hinc fit durationem ; & vbicationem

I}geli > tamecfi (piricuales {int,magis aflimilari vbi-
Cationi , & durationi fubftantiz materialis | ideoque
Materialibus, quam affimilentar exdem wvhicatio,
& duratio materiales fepfioni, & appetitioni itidem

199

materialibus. Alia longé ratio eft de fubftantiis, quz
habent rationem re&i, & fnis refpedn {uorum
accidentium , & exiftunt , faltem eatenus » gratia (ui,.
ideoque continentur directe fub genere vnaqueque
fuo, ideoque participant neceflario totameius pers
fectionem fecundum fe confderati. Hac igitur de
caulanon tener paritas ,atque rationes fuperius pro-
polite connincunt circa fubftantias, & non conuin=
cunt cum proportione adequata circa accidentia.

Ad 2. In {ubftantia {piritnali , qua {piritnalis efty
{aluaur perfectio {ubftantiz marerial®s , & excludia
cur eius impq&&io. Vnde ex eo , quod materialitas
componi poflit cum cognolcitivo ; non concluditme
{piritnalicatem’ pofle - fumiliter componi cum non
cognolcitino , led componi polle , atque neceflarid
componi cum cognofcitino in gradu perfectiori, &
carente imperfectione , quee eft propria cognolcirini
materialis. Diftinguenda itaque eft prior confcquen«
tia obiectionis. Erge nec exclufio materialitacis in-
chudic,&c. i materialitas excludatur per pradicatum
pofitinum , & perfedtius, quale eft {pirirnalitas , nea
gatur confequentia. Si fecus per poflibile,vel impofs.
tibile, tranfeat confequentia.

Ad 3.Angeli funt quidem {umme {pigjruales quoad
coficeptum negatinum  matecialitatis 5 non tamen
fumme {pirituales per fummam diftanciam & rebus
materialibus , fmnmn.mquc dil‘crcpanciam ab carum
imperfectionibus 3 quandoquidem conueniunt cum
illis'quoad plures imperfeétiones communes omni
entj creato. Itaque comparatio obiectionis quoad
coriceprtum negativnm eft de {ubicéto non lupponen-
ti. Quia omne {piritnale eft effentialiter fomme {pia
rituale quoad conceptum negativum materialitatis,
Quoad conceptum vero pofitiuum perfectonis , &
difcrepantiz 2 re materiali » aflumic falfam eadem
obieétio. Quia non omnis fubftantia {piritualis fum-
me difcre

par magnitudine {uz perfectionis are ma-
teriali, ideoque non eft fumme intelleétina ex fue
conceptn, licer ex eodem fivabfolutd intellectiua.

Ad 4. Dicitur proportionaliterin primis illud ipa
{om, quod dictum eft ad 2, Deinde {pecies intentioa
nalesiuntin aére materialiter tantum , nec dancilli
fuumMfectum formalem , ficut dant potentiz fen-
finuz animalis. Vnde confequutio eft mnlla.

Ad 5. Probabile valde eft , nullum corpus effe in-
corruptibileex fua narura tam partaliter, quam to-
taliter , atque anctores minime contemnendi, & ra-
tionibus non facile contemnendis dicunt , Czlos,
omniaque cxleftia corpora efle corrupribilia partiali-
ter, ficut aér,aqua, & terra, tametfi {e totis corrum-
pi minime poflint, ficut nec poffunt eadem elemen=
ta.Vernm de hocalias. Nempe quoad prefens hiffici
dicere, incorruptibile , i poteft effe corporenm ; &
materiale , non habere perfe@tionemita oppofitam
imperfectioni corruptibilinm adequace fumpre , fi-
cut {piritnale habet pecfectionem oppofitam imper-
fedtioni propria,& peculiati rerum materialium ade-
quate ii:mpt:t ,vtifuperius ponderatumeft. Ex quo
corruunt omnes compatationes corruptibilium , &
incorruptibilium aflimiles comparationibus {uperius
inftitnis inter {piritnalia ; & materialia. Quod con-
fiderationi cuinfque relinquo, ne fim, longior abf~
que neceflitate. Facile namque eft, fed aliquanto mo-
rofum, ea confiderare , & applicare , vt expeditiDe-
mum ratio illa de inntilicate eflentiali {ubftantie Ipi-
ritualis non intellectine , manifeftiffime non tenet
quoad fibftantiam materialem incectnptibilem non
intelle€tinam , vt patet in corporibus czleftibus , f1
€a funt etiam partialiter incorrupribilia , vt tene=
tur communjter cum philofopho: Quod additur de
maxima appetibilitate conférnationis in efle , & de
maxima aflimilatione incormpribiliratis ad immuta-
S bilitatem;




200

bilitatem 3 & xternitatem Dei; ideo non conuincit,
ynferaario in eflt appeticur maxime,non prop-
us maximam bonitatem , & perfedtionem , led
proprer necefliratem ejus ad reliqua omnia bena:
Alia nempe appetuntur maxime propter magnitudi-
nem bonitatis , alia proprer magnitudinem neceffica-
tis eornm. Iam incorrt 1tas conjunéta cum ma-
tetialitate aflimilatur immurabilitaci . & =ternicari
Dei , cum maiori ratione diflimilitndinis ex materia-
litate {ibi adinnda , vt liquet ex dickis fupra art. 2.
Vnde quia !ﬁri:m!ims excludit materialigatem ;K
omnes peculiares impetfectiones iplius , magis afh-
milatar Deo abfoluce.

Ad 6. Intelle@us agens dicitur 2 Philofopho efle
{va actio , non per eflentiam , {ed per conc omitan-
tiam , quatenus ex {no conceptu eft fubftantialiter in
adtu , ideoque fi nihil obfter alind , fequitur provi-
nus , & concomitatnr actio : quo differt intelledus
agens a poflibili , qui elt remortior ab actione , vedi-
cit , ac exponit D.Thomas quaft. 5 4. art, 1. ad 1.Vn-~
de concello excefln Angeli , len (ubftantia pure {piri-
walis fupra intelleétum noftram agentem , negatur
'{i'.‘\'iuL' I'L

Ad 7. Vita dicitor de fubftantia in concreto , de
operatione vero vitali , qualis eft intelleétio , eadem
dicitur in abftraflo , ideoque argnmentum laborat
zquinocatiene ; & nihil concludic.

Fr . 3 ) lr e
fhonshrhi i ek Sk

QVASTIO XIL

qui

LEr 1

Viram Angeli intelligant per [pe-
cies [ibi (apevadditas ¢

% Ipenyvr nonillis indigere. 1. quia An-
geli indigent propinguirate obiectorum,
vt ea cognofcant. Ergo non veuntur , nec
indigent [peciebus impreffis obiectorum.
Pater conlequentia , quia qui habet apud fe fpeciem
obicdtialicuius,eo iplo habet in fe principium fuffi-
cicns ad totum concurium obieiuum , quo®ncelle-
ctus indigere poteft, ac proinde non amplius indiger
propinquitate obiedti , vt eliciat cognitionem eins.
Probat antecedens Martinon ex facris litceris. Quia
Xob. 1. 7. dicente demone {ecircninifle terram, eani-
que perambulanifle , interrogat illum Deus 5 2n con-
Oderanerit feruum fuum Iob. Ex quo datur intelligi
eam fuifle demoni occafionem opportanam confi-
dcmndi‘ Iob, quam non habniilet , {1 longe ab homi-
nibus {emotus no in loco lamiffer, Similiter Match.
32. 43. dicitur demonem perambulafle loca arida ad
captandam requiem , eaque non inuenta , revertifle
domum, ex qua exierat , & ea inuenta mundata , ac
ornata s iniflead conuocandos focios. Quod fi poffe
obiecta vecumque , & quantumeumque diftantia
‘IE[HE: bene intueri , ac propinqua, necefle non ha-
buiflet perambulare loca arida , nec {pes inueniendz
requici cum fefelliflet , ac demum potifler {ocios
e bent in domum antecedenter notam, ac fami-
conuocare » quin illam prius adiiffec , ve cer-
ftacus prefentis.
Pro/cognitione obiectorum fpirjtualium non
necefiariz {pecies vlle impreflz , cum ea obie-
ta fint inwinfece proportionata, vtimmediaté per
e i}»j:-, poflint cpoperari ad producendam cognitio-
nem foi. ObieGtaautem materialia non funt fdunm,
qua emictant [pecies ni {pirituales , quales fole re-
€ipi poflant in in ‘u Angelico. Nullaigitur ob-
1e€ta cognolcuntur ab Angelo mediantibug fpecie-
bus impreffis eorum

Lib.I1. De Angelis.

3. Agentia naturalia voiner(:

i2 , nempe corpo-
raceleftia

exercent luamactini tatem circa omnia

o g ) 5 z 3 i
pora i1bi {ubic&f ablque vlla cooperatione ttorum
in illa, perq
demaue |

tes aliquas fluentes ab ipfis 5 eif
er correfpondentes. Major aut

pecl
pec

T et

perfectio,& (uflicientia intelle@ns Aneelici ad actio-
~ ¥ kit 5

nes fibi connaturales cigea obiea emnia fubft:
virtuti fuz intelleétine. Malto 1gitnr minus ind
intelleétus Angelicusadiutorio qualivatil , fen [pecie-
rum tranimiffavum ab obiectis in eumdé inteliccoum,

4. Angelus cognolcit omnia pracis¢ per fuam
{ubftantiam , vt appatet ex Dionyfio dicente cap.7.
de div.nom. Angu los icire ea, quluntin terra , {e-
cundum propriam naturam mentis. Natura autem
mentis Angelice eft ipla Angeli effenda. Rusfus
quicquid eftin aleroseft in iplo per modumeinfdem
alterius , omnia antem {unt in Angelis ; inferion
quidem eflentialiter, fuperiora vero participatiue, iq
que conuenit Angelo ex eflentia fua; vt colligitur
ex Dionyfio cap. 4. dedin. nom. part. 1, Cum igi-
tur Angelus fit intellectualis; omnia funt iniplo At
tellectualicer , vel per effentiam s _\’\Ol participatiue.
Igitur omnia L‘oglm‘l}:ﬁu‘ 5ac PrrfL‘fh' intelligere pon

teft per fuam eflentiam pracise , perfectione accom- 4

moda conditioni fingulorum eobiectorum. Aliquln
Deus non congregaret tota in totis » vt dicit ibi Dio-
nyfins , ideft omnia in omnibus , modo vtique con-
C‘);‘UL‘EIE'\: fingulis refpectu fingulorum , atque adeo i1_-L—
%\.'l]tg!b‘lliﬂi'l' refpeétu Angelorum. Demum in his,
qua funt fine materia , idem eft intellcv&lisr, & qmd
intelligitur. Ergo intelledins perindé [qufhc‘!.t {e folo,
atque coninnétus cum obiectis autiPcm_cbu% ob-
iectorum ad intelligendum omnia; hqmdc.m h_:rc
quatenus intelligibilia non diftinguuntur ab ipto in-
tellechu, T

5. Angelus non vci:urmtm'fni{‘ccr (pecicbus , ne-
que inditis 2 Deo ; neque acceptis a rebus cognolci-
bilibus » fed inductis actinitate ipfarum rernm cog-
nofcibilinm. Non quidem _imﬂii:; a Deo. Quiaco
iplo tales {pecies forent {upernaturales. 1d enim
eft vnicuique fnpc-: \'mLu‘..‘;:lg » len fupra nataramip-
fins , quod fnperat totam vim , & actinitatem cmlsl,
{olumque haberi %b eo potett operante victure di-
nina. Sed neque {peciebus accepris a_xclu}s fuuari
potelt Angelus. Quia res mateniales font 11\}1.113:.%(‘5'
ad inducendas virture fua {pecies ilj]-‘l'ltl‘l_;‘:lcﬁ >Ac 1=
telligibiles ; res vero fpirituales le ?}11.5 funt pn}np(‘nt
tiofare , vt cooperentur incc}ltctm Al}gghgo. I\;\“h
igitur {pecies imprefle funt admittend in inteliectn
Angelico. e

Art. 1. Refpondetur. Certum in primis eft, intel-
leGtum Angelicum indigere concuriu ahiqno obie-
&orum fibi cooperante , vt ea intelligac. P :‘111?".(3 qul:a
omnis cognitio realiter producta, ac luperadaita cOg-
nofcenti,eft imago fui obiedt, vt poteinftituta prima-
tio ad Ecpf:efenﬁmdnnm idem ob\ic;‘tum. De ;".u.mnl.:
autem imaginis eft , vt procedat a luo Pwmty_P[‘,’l‘?t
docet, & probat Auguft. queft. 4. lfl.DEuEC-l.“'%\. 1?-
$3.9q. qualt.74. Omnis igitur cognitio rc_alm;x ilfb-
duéta , & fuperaddita cognofcenti procedit 2b 0{3‘10"-
¢to s atque ab eins concuriu, & cooperatione <-.1. en
tialiter dependet. Deinde intellectus ex 1_11()_ L?}?-
ceptu eft principinm yniuetfale cuguqlcun\h (de_!.l:.:,
& quzlibet obiedta , atque ‘vmqurhbct cogl-_lt‘l;:
cnm ex conceptu fuo fit (imillimz ob ,‘caﬂ‘i-}bfﬁf X ‘
necellario perfedtionem peculiarem {peci E‘-ct}:}:):il
refpondentem peculiari cuinlque obiectl p'elltjﬁw;(-"fn-l
Repugnat autem invno, L‘cdcm_qm’: mdmf.‘; dﬁtén
cipio fnite , ac limitatz perfectionis, Llua-‘—}{ m.-t.‘
ne principinm intellectivum creatum ctiam ng_:ﬁ‘.
cum , contineri , tanquamin caufa adequata, ac it

1
- - amnitm remm pecuba-
et e pracise ; omnes ompinm rernm p 1és

ciente




Qualt XII. De fpeciebus f‘img:

ges perfedtiones , lewto lias fpecialiter
{

Fa j)
dentes. Neeefle igitur«elt , vr acceda

::nrrc‘i'pm :
patte obiedi influxus , & c\m?cmtiff aliqua p;c‘ulmm
1is », qua intellectus creatus eriam Angelicus adiuue-
o , atque y[rulﬁlsl cumplea@lr pro eliciendis obiecto-
Tum J.‘uomi[cllt omnii, ac nn};ulm;'.un cognitiunibus.

Art. 2. Quia verdintellegtus Angelicus non eft
magis (ufficiens ad intellectiones , quam fenfus no-
ftriad [enfationes , de quibus oftenlum eftin loco,
indigere l-lwc.icbu; 111)]91‘uir15 Obi_sc'i;m'nm > quorum
indigent cooperatione ad opus fentiendi. Etrurlus
ex obiectis intelligibilibus aliquafunt ex fe prorfus
inidonea , queimmediate influancin adtus 1}-irim.t-
les ; qualia {unt omnia obieéta materialia , alia vero
vel lunc longe pofita ab intelligente - vel certe cog-
nofcuntur independenter 2 propinquitate {patij, qua-
lia funt obieéta catera creata; vel non cognolcuntur
nacaraliver ; vefuncin e immediate , fed mediate , &
od modum aliorum , aliifque cooperantibus intelle-
¢ui » fine Angelico ,fine humano , qualia funt om-
nivdining. Quia, inquam, hac itafe habent ; necelle
demum eft , intelleGant Angelicum efle inftructum
{pecicbus impreflis , quarun influx u efficienti , ve-
faque cooperatione innetur ad producendos (uosin-
telligendi adtus circa fingula obie@a. Dubitatur au-
tem;an ad omnia, anad aliquataniim , & quznam
obiecta cognofcenda indigeat Angelus {peciebns im-
prefiis dittingtis ale , & ab obieétis ¢ Quain re extat
Magna opinionum varietas, vti fempur acciditin re
eblcura , & ancipiti , nmltip}icifquc comparationis
ambagibus implicata , qualis proculdubio haceft,
luneric proinde breuiter prenarrare fumma capita
fenrendarum, atque opinienum dinerfarum.

Aer. 3. Primaitague opinie D. Thoma quaft.sé.
ke 1. aliorun communis negat Angelo 1}1-:::1-(:5
alediftinctas i, & proprietatum
fibiconnaturalinm. Qu

ey i
cognit

1 cum Angelus fic ibi fom-

mépraziens , non pogelt indigere qualitate (nivica-
fia, hoe eft {pecie imprefla iui, vtcognofcatfeiplum.
ula

vero haec cognitio elt j).‘t!" €k in viipquogue
Angelo comprehenfiofui, cadem necefle eft , vecog-
noleat proprietates ad effentiam nacoraliter confe-
quentes, vepore contentas inilla 5 & cum quibus ca-
dem fntrinfect connedtitur tanguam caula ; & radix
przcontinens in fe perfeftionsm illarum. Confirmari
poselt, quia Angelus non eft minus perfeas in ra-
tione cogm)fﬁihilis, quhm in ratione Cogzwl‘:i(ini,\"t
ippatet ex dicis quelt. 1 3. de'Deodb art.r.ad 7. vi-
fue. Ergo non mints per fc il'_r'}'um preltare potelt
conenrfum obicGivam , qu«.tcm‘ls COgnoiL‘]blﬂs elt;
quam concurfum efficiencem , quatents et cogno-
Ititiuns 5 quando [ub viraque ratione fuent xqué
| 15, & applicatus , vii eft refpeétu fuz de feco-

Initonis.
At 4. Verlim he opinio fubdividitar in duas
Hias:Prior eft Caietani,& afleclarumientinm ibidem

witantiam Angeli non preftare , immediare per e
Pam ;" eum concurfum obicétinum , fed per fwum
ftelledtum , qai refultar 2 fubftantia ; com vireure
acking propria potentiz , fimulque fpeciei. Altera
Opinio eft Swarij, & noftrorum communiter Theolo-
gorum adferibentinm eumdem concusfum ipi {ub-
lantiz immediare. Fundamentum Cai tani eft, fub-
Hantiam creatam non effe immediate operativam 5 vt
quo, f’uu vt proximam rationem agendi. Suarij yero,
&alleclrum fundamentum eft , eppofitum princi-
Plum effe verpun, nempe indiftinctionem faltem par-
l‘L‘:l_lem potentixz intelle@ing 3 fubftantia incelleGuali.
Cirea proprietaces Angelo connatnrales exrat fimilis
Wodinifio , aientibus Arrabale , & aliis 5 illas per fe
Hnmediace exhibere concurfum obiedtinum in cogni-
onem fni, que tendacin ipfas feorfim ; acimmedias

R, Py EsparTa Carf. Theols Tom, 1.

>
:

201

té , negantibus vero Thomiftis » conuenire Angelo
rue::n_uiﬁm;‘m {narum pmpxi‘c:.ztu:ujpv.'.‘tr_-n]urt:‘n_ DEL =
feltam a priosi ,& per canfam , ac proinde ‘.ndiﬁiu-
¢tam ab eius cognitione , & ortamab eius pracise
concutlu obieétino.

Art. 5. Secunda ciuldem frrnbalis , & aliorum
opinio negat Angelis [pecies diftin@as realiter ab
obieis, non (olim relpedtu fui, fed etiam omnium
corum que {unc ipfis vnita phyfice . fine naturalia
illa fint, fine (npernaturalia ; fine necelfarid inhzren-
tia , Vo propricrates connaturales , fiue Contingenter,
vt aliaaccidentia, Quia {cilicet , qua funt vnita phy-
fict eo ipfo habent prafentiam , & applicationem
fuflicientem. Et cum {int {piritualia , habent quoque
proportionem requificam , vt influant obiccting in
cognitionem. Que ratio 2qué viget pro naturalibus
sictatibus , & pro aliis quibulvis identibus
tam {upernaturalibus » quam naturalibus, Reliqua
verd non vaita phylice, fi fintablentia,non poflunt
ope ndiftans , quin operentur per medium 5 at-
que hoc eft incapax ad recipiendas Lpecies {pirituales,
Quee autem [unt propinqua , cognolcunturab Ange-
lo independenter & propinquitate. Quia poteft xque
bene cognofcere obiedta vecumque diftagtia , & con-
{eruare cognitionem femel conceptam s obieétis, aug
iplo cognofcente quocumque abeuntibus. Sunt qui
diftinguant inter obieGa propingua {puitualia, , &
materjalia, propter iftorii improportionem, & propo-
firionem illornm refpectu intellectionis, quz eft {piri-
tualis. Qua de caula volunt, [piritualia propingua im-
mediate influere obiedting , minime vero materialia.

Arc. 6. Tertia fentenda , in quam {emel , atque
iterum valde propendet Valquez a difp.2c0.cap. 3.&
quam cum aliisabfolut¢ tuerur Martinon , docet An-
gelos non indigere (peciebus impruﬂis ad cognofcen=
da obieéta naturaliain {e intrinfece exiftentia , & (nf-
ficienter prafentia , fen pofita intra {pharam adkini-
nitatis § ad reliqua indigere. Quia dum obieéta exi-
ftant, & func {officienter propinqua, fruftra{ubfi-
tuitur qualitas , que agat vicem iplorum. Quad qui-
demde obiectis {piritualibus videtur pex L fatis pa-
tere , cum fintintra idem genus , ad quod pertinent
cognitiChes intellectuales. De obiectis autem corpo-
reis {nadetnr idem exemplo adtuum phantafiz , ex
quibus , licét materiales fint , oriuntur fpecies (piri-
tuales 5 cooperante fimul intellectu, Quidni ergs fi-
militer ab obiedtis materialibus eriantur inadequarg

;JI()E

Antellectiones ¢ Accedit , nullo ex capite apparere

impnfﬁbiic » quod intelle@us Angelicus tanquam
caufa fecunda adzquaga poffit elicere coguitiones nas
circa obiecta exiftentia intra [pheram Angelicz vig.
tutis cognofciting. Immdid videtur maximé con-
gruere eximizilli perfectioni, qua ab omnibus agno.
icicur in Angelis. Qud potiffimum propendet Vaf.
quez loco indicato cum Okame , Alsifiodorenti, Dur,
Gabr. Iam ad obiecta praterita, ant nondum exiftena
tia indigcrc Ang::ium i‘pﬁcichus s ( quod tamen , nop
minis propendet Valquez , vt neger ) aflerit patere
idem Martinon. Quia eiulmodi obicétanon funt (uf.
ficientia ex fe ad excitandum intelleGtum , & cogno-
feuntur 2qué bene fub quacumgue durationis diftan=

tia, & ablque vila propinguitate locali pefitina. Quo«
ad obiecta coeéxiftentia quidem Angelo , [ed cidem

minime propinqua nititur idem auétor {criprura lo-
cisexpenfis{upra in prima ratione dubitandi.

Are. 7. Inre dubia & maximé occulta placefadha-
rere yeftigiis D. Thoma,cui omniz®patuere, Dicen-
dum itaque primd eft, ob cius przcipucauctoritarem,
tum ob rationem przmiflam poperatt.3. Angelum
non indigere {pecie obiedtis fupperaddita ad comni-
tionem {ni , fuarumque proprictatum, & accidentinm
Gbi patwealier iphzrentinm. Prima {pbdiuifio

8 huiug

-




202

ol
huins fententiz propofita at. 4. nullum apud me lo-
cum habere poteft , qui potentiam inL-_cth:étnmm
non agnofco diftinétam a fubftantia incelligenti , ob
ex qua producentur infra qus.:fr. 178.' Qﬂon_d fecun-
dam {ubdiuifionem placer A rrubalis fententia. Quia
eam accidentia Angtlo cun:mtu‘.‘.ﬂg;_n eodem me-
do comparentur in ratione c:)gz‘.u!‘ubilium cum
fua cognitione , arquée comparatur lz}luﬁ:.m[ia cum
{una 5 nulla apparet ratio » eur quando lune aque pre-
fentia , & .[ityllicnm 5 NOR pu.ﬂini eque praftare con-
curlum obiectinum immediatum. Eo, vel maxime,
valde probabile , Angelum ceffare pofle ab
sediata cognitione fui naturali , & nihilominus
e cognitionem eofum accidentium.

Art. 8. Dicendum rurstiseft , pro reliquis omni-
bus obieftis neceflarias efie Angelo (peciesimpreflas
diftinéas realiter ab cifdem obieétis,tum ob 1ationes
nuper propoficas in pofteriori parte attic. 5.tum ob
iftam aliam. Quiafcilicer viderur intellectus indige-
Te , ad eliciendas connaturaliter cognitiones , caula
concutlus obic@ini {ibi intrinfecé inhwerentd; qua
perficiatar intrinfece , ac illuﬂ‘_rtt_ur. Sicut enim
que grania , & lenia funt , nec furlum; nec deorlum
mouetérurfropeer lenitatem,& gravitacem fibi pra-
fentes, non inhzrentes ph:;iic": ; nec corpus redde-

‘etur proxime vifibile propter propinquitatem colo-
is; & lucis , quz nennifi per phyficam inhzfionem
lifponunt ad vilion
fuo gen poreus in (uo indig;‘[t 5, ad
iendos [uos actus, difpofitione fibi phyfice inhz-
tenti, communicata per {peciem obiecti, aut obie~
Gum iplum, nec fufficere, quod hac fintilli propin-
qua. Frequens nimirum eft apud D. Thomam , &
alios rationibus indicatis quafl. 12. de Deo, [pecies
impreflas appellare lumen intellectns, Quibus {cili-
cet illaftrarar, wim intelledtus , thm oculus, ve videre
P;Jﬂit , & determinatar, ac excitatur, vt videat, & fic
eliciat cognitiones ex exerinfeca inclinatione , impe-
tu inde {nperaddito difpolicioni remote , quam ex fe
precise habet , vt cognofcat ad eum fere modum,
quo ex omnium confeflione idem accidit in volun-

=

13 ica videtur intellectus in

]

e 5
5 &€ ocuius C

zate. Veveautem hoc fehabeac, ditinétiog qua ibi
{ubinneicur abfoluce inter obieéta l‘iiiritlmiia 9%
materializ , mihij placer ex hypothefi. Tameth
cnim obicéta [piritualia  propinqua poffent fe ip-
{is immediaré concurrere obieftiue , non proptere®
idem ellic concedendum obiedtis materialibus , feu
corporeis ob rationem differentiz ibidem affignatane
Nec vrget paritas ; quam opponit Marunon ex actu
phantatiz. Quia a&us phantafiz humana participat
plurimiim de perfedtione adtunm {piritnalinm ex in-
fluxn animz rationalis, & ex modo rcpr.rlbut.uuii
defrcatiori, quam qui inefk fenfui externo ; ciim res
aliz materiales longiflime diftent ab einlmodi perfe-
&ione ; ac participatione. Atque yniuerfaliter eft
verum illud folemne 5 {upremum infinki non ac-
tingere infimum fupremi. Qui gradus conuenit ,
inter res marteriales , adtul phancafiz comparato
cum actu intelleétus fibi immediatos nen vero rebus
aliis.

Ast, 9.His ita conftitutis circa necefitatem {pecie-
rum ; fupereft adhuc dubitatio , an Angeli illas acci-
piant ob obieis,an 2 {olo Deo immediate, & quan-
do : Dicendum autem eft cam D. Thoma eadem qu.
s 5. aitic. 2.” & plerifque aliis ibidem aduersus Sco-
tuim, los non pancos, eiufmodi fpecies fimul om-
nes infulas fuiite Angelis a Deo in primo fna crea-
gionisiftantis Soler hze conclufio probari & Theo-
logis nON paucis ex 28. Ezechielis, vbidicitur pri-
mits Angelus plenus {apientia ante peccatum , ideft,
a primo creationis inftanti. Quod tamen non videtur
elle efficax ad oppofitnm. (Quia id accipi potelt de fa-

o

- o

-

Lib.11. De Angelis.

1

i, cum hic fit [ermo de fola natu.
accipi-etiggn potelt de {apientia habia per {pe-
cies rerum tunc exiftentinm , tim de illaminations
indiftinéta 2 perfeétiffima virtute incellectinaablone
exclufione alterius aliunde l‘upﬁdij neceflarij pro o
co, & tempore , nec non de leienta circa Deum; 3¢
demum de fola cogmﬂonc fupemnun;;‘.\ LErum in
verbo. Probatur itaque aliter conclufio. Quia Angeli
n6 poflunt {ola {ua altivitate acquirere fimilicudings,
feu fpecies rerum omnium, proprer infinitan prope.
modim variccatem perfectionum in illis repertam,
vti obferuatam eft fupra att. 1. pro necefl
curlus obiectiui. Rursis neque poffunt ha

pientia fupernatur:
rali

ate con.

bere eaf-

dem [pecies dependenter ab actinitate, fen adzquats,

feu inadequata obiectorums wia qua naturali
{unc,carent pmtl‘us ea actinitate, ve didtum eft. Qua
vero {piritualia funt, cognofcuntur independenter §
propinquitate ad Angelum ea cognoicentem s & 2=
men producere {pecies nequaquam potfunt indepen.
denter ab eadem propinguitate. Que itidem duo
obferuata func faperius. Necefle igitar fuit , vei
Deo infunderentur {pecies omninm reram. Quip

1
1}

verd nulla eft maior ratio infufionis pro vno inff

ian-
ti, quam pro alio,fatins eft exiftimare,Deum a primg,
inftanti voluifle ea perfedtione donare naturam An-
gelicam. Tmmd adeft maxima ratio cius infufionis 3
a primo inftant. Quia videlicer Angelus ex fuanaru-
ra habet {emper intrinfecam capacitatem, vt perfici
tur per einfmodi accidentia 3 ac pL’Oil‘.dC emper i
xigic incrinfecé, Deus autem omnijbus largiter fup-
peditat omnia, quorum funt incrinfect capacia, que-
que proinde exignnt intrinfece 5 ex quo lunt capaciz,
& exigunt. Etquidem quod Deus infundat f’%;lgchs
fprcius oninium reram ; maxime vero materialium,
colligitur haud obfcure ex Dionyfio cap- 7. de diu.
nom. non longé ante medinm , Vbi docet , tum An-
gelos difeere s qua funt » dinina iib-l‘ ;1c_f.'(mmmdrt:.w.
iluftratione,rum {cientiam dipinam ab €is noxn con-
parari ex rebus indiniduis. T-.Joo‘_cr}w pertinet celebris
doétrina Auguftini lib.2.de Genel. ‘
& lib. 4. cap. 32. omnia prins a Deo creaw L‘_l[‘\:“}
Angelornm cognitione quam in lc_ly}u- Q\!llud fert
non pollee {i [pecies rernm & rebus ipfis accipe
& non i Deo immediate, his itaque omnibus
patet, an, & pro quibus obiedtis finc Angelis necel-
' impreflz fibi fuperadditz & vnde e

4 licteram cap.8.

jariz {pecies
habeant. ‘ 97
Ad 1. Quod intendic ibi Martinon de propingui-
tate obiectornm neceflaria , vt videantur ab Angel
merito dixit Snarez lib.2.c.3.clle contra omnes,
aduerlantur auctores , qui docent » Angelos [un‘.cg
{pecies ab obiectis. Quia fam {ufceptis \"_L_Uf:u:
quantacunque i]\‘.orumﬁd;[tvmcm. A.Lfl l_ou trslpilu];
que ille perpendit pro l¢, dl.c::ur‘, Spiritum ku.b‘_t”‘.
ibi, & .ﬂ’pc alias exponere moré humano qua ‘h.l..j\u
more l})irituum 5 WE Cummc)dih's l:k'l'CiF].‘lllt'L‘.i' ’zblu
minibus,in quorum veilitatem feripra lunt, qua:ula.r]-
que feripta fune. Dici etiam poffet cirenitiones it
modi fadas efle 2 Dzmone, non ex indjgentia not-
tize,fed ad libitum inepté;vii facit pleraque alia. g
Ad 2. Species imprefle ul:icc“ltormp 1}3:1’1L;1t1¢_!t:f-,1
{unt neceflarie Angelo , tum yt e1us Vis 111?\'.'“% _t-t}ﬂ
erficiacur intrinfect fimilitudine \:lrcu.}!n GDjL.‘fl
pro priori natare ad intclicé'ti_o‘;wm eius, 1u,~.ti¢. xdlul:
{upra art. 8. tum vt ca COZNoici poflint _111de}t%|\6b—
ter i propinquitate , atquein }11:_\_hbc: dlﬂ:ﬂ.ﬂt%nl\- :
iectorum antem materialinm ipecies habentur 2 Dn‘\j
snfusé ab initio crearionis; ve dictum eft {npra. Vg‘f;
omnia, que funtextra Angelum cognofcuntur ab¢
er ipecies. : A
£ Ag 3. Agentia naguralia folum producunt in patio

7 . A - 3 o
effe Gus participantes perfectionem iplorum , b:;:-uu




L

Quelt. XI{L.De fpeciebus. Ang. 203

b

¢tiam eorum pre C
dionem peculiarem,ideoque nulla indigent coopera-
tione arge iplorum, Oppolito modo {e res habee
in intelleétu comparato cum obiectis cog;ml‘cibili_
bus per iplum. Quorum videlicer peculiares perfe-
diones adfe traducit , eaintelligendo , ve liquet ex
ait.r. & 2. Eftigitur difpar mmifelte ratio.

Ad 4. Quod dicit Dionyfius 5 Angelos {cire ea,
quz [unc in rerra fecundum propriam naturam men-
tis , folum conuincit non cognolci terram terra , &
fic de aliis ; qui fuit veteris error p}lilofﬁ-phim , non
vero cegnolci;quacumque cognolcuntur per natu-
ram mentis in genere caule formalis , aut etiam ef-
ficientis adzquara. Deinde non fune omnia in An-
gelis , tam fuperiora , quam inferiora fecundum om-
nes » & ql!_.ﬂi_b(t {uas rationes ﬂimu'.t's adequate
fumptas , fed folum inadequate fecundum aliqu
Cognofcit autem omnia {ecundum omnes eorum ra-
tiones, etiam eas quibus cetera differunt ab vnoqno-
que Angelo. Indiget ergo catenlis cooperatione ob=
ictorum. Hinc apparet legitimus {enfus fenten
rum Dionyfij : qui nimirum folum intendit czcera
omnia ¢fle in Angelo tantum inadequate, atque tora
«lle in totis fecundim rationes communes tantim, vt
exponit D. Thomas di¢ta quatt.g 3. art. 1. ad 3. De-
mum quod dicitur,idem effe intellectum, 82 quod in~
telligitur , accipiendum eft de intelleétuin actu,qua-
tenlis ingelleéio eft intenconaliter ipfum obieétum
intellectum 3 non verd itave eflentia intelligentis {e-
andum fe precisé fic res intelle@a , aur fimilitndo
eius , vel vircualis adequata , vel formalis.

Ad 5. Ad conceptum doni fupernaturalis non (uf-
ficic 5 quod {uperet totam actinitatem cias , cuicon-
fertur, {ed necefle infuper eft , v;ﬁn]acrct proportio-
nem 5 & ¢ 1 eius intrinfecam , vii plaribus
expofitum , & fabilicum ¢ft queelt. 6. & 7. deg
Alioguin creatio anima , rationalis , ipfaque anima
eflet intrinfecé fuperpgruralis. Itaque Angelus acci-
pita Deo 1‘pcc1c3 imprtﬁés rerum materialinm , nee
non f}ﬁfitﬂ;\liu m exiftentinm extra ipi-um > tanquatn
pecfectiones iph connaturales,debitas perfetioni na-
wra eins , & quibus non fupperadditis perperam da-
win eo fuiflet virtus intellectina , que ex fua natura
eft vniverlalis 1‘(:fpc:i‘tu omniun. Quid verd cuiquam
connaturaliug cﬂl-,.m:‘dici poteft, quam id , fine quo
exiftere nequit ex ipla naturarei , quodque vt ipft
negetur, eft infra dignitatem , & exigentiam nature
eins ? quidquid ficde reliquo , & quo {ibi non con-
ceflo nequit exercere actiuitatem & vim effectivam
fibi effentialem , ac ptoind¢elt eatents fruftra in re-
Ium natura.

shihdadhohdadadhrhds b dadadhdidh
QVEST IO XIIL
Virgm [pecies Angelice fint in-
&L]%ﬁ[ff pro iﬂxqmﬂlitme
Angelorum ¢

rea; CIIca qU& operantur , i

Ipentvr nongfleita inzquales 1. Quia
dici non poteft in Angelo perfectiori {pe-
cicsefle perfedtiores , & minoris perfe-
ionis in minus perfecto. Nempe qui per-
fe@tior eft, habet maiorem virtutem intellectivam.
Maior autem virens intelle@iua minori indiget coo-~
Peratione ex parte obie@i , adedque fpccieaindi?ct
minas perfecta , & e conuerfo de Angclo minus pgr—
fecto . Sed neque dici poreft Angclo minus }:e:fc&u
deberi fpecies magis perfectas, qua perfedtior;. Quia
peifeétio cuiulque fubftantiz elt menfnra perfectio-
R'P.Efparza Crrf: Theol. Tom.1.

nis eorum,que infunt ipfi neceffario , nec fieri poteft
vt alicui debeaturaliquid preflantius , pracise quia
iptum eft ignobilius.

2. In fpeciebus intﬁ'ntimmlébus non eft excogita=
bilis maieritas perfeétionis, nift quioad maiorem vni-

. nerfalitacem. Angelo autem perfectiori non infun=

dunwr {pecies vninerfaliores. Quia cognolcens per
{peciem vniverfaliorem ferpur in rationem magis
vniuerfalem obie@i,ac proinde cognolcic cum ma-
iori precifione & particularibus , & cum maiori plu-
rium confafione fub vna ratione comiftmi. Repug-
natautem,vt Angelus ed cognofcat imperfedtius, quo
perfectior ipfe eft. Repugnatigitur , vt habeat {pe~
cies eo vniuerfaliores , quo perfeétior ipfe eft. Ergo
{pecies Angelorum non lunt inequales pro inequali-
tate ipforum. 5

3. Si {pecies impreflz Angeli perfectioris effent
vniver(aliores, poflec Angelus perfectior cognolcere
per ynam {peciem plura fumul obiecta,quorum {mgu-
lzs Angelus inferior cognofeeret per fingulas{cor{im
{pecies. Hinc autem vlcerilis fubfequitar, plures iftas
{pecies Angeli inferioris diftingui inter fo 5 & a {pe-
cic vniuerlaliori Angeli fuperioris, per puram nega=
tionem maioris extenfioms , qua congenitipeciel
i vninerfaliori , quod repugnat , quia quecumque
differvnt fpecie,habent peculisres perfectiones , per
quas differunt fpecifice mutud'; tum quia ratio Ipeci-
ficain vnoquoqueeft pracipua eius perfedtio j tum
quia enius nullaeft (pecialis perfedio fecundum fnam
rationem differentialem , nulla eft appetibilicas {pe-
cialis fecundtim eamdem. Nulla autem exiftente {pe-
ciali alicuins appetibilicate , quatents differt ab aliis,
nulla canfa poiibt intendere , ac inducere exiftenciam
eitts , quatentss differentis ab aliis. Repugnatigitur,
vt exiftant auctore Deo , autvialicuius alterius cau-
[z duz ciufmodi {pecies impreilz , quibus imul fam-
ptis zquinaleat indinifim Y}\iut‘l‘.f.lii({f alia {pecies , &
quarum pmin@é ratio diﬁ:_rcnti;\hs {it pure negativa.

4. Idem non poteft effe propriaratio multorum.
Ergo fi Angelus fuperior cognolceret plura per vii=
cam {peciem maioris vniuerlalitatis , non poﬂ;c‘ill:w.
z‘-.Ltmgn.'g‘c {ecundum propriam , & peculiarem voiuf-
cuiulque rationem. Ergoea omnia cognofceret con-~
fuse, & imperfedte.

Art. 1. Refpondetur. Ex boc funt in vebus aligna
[uperiora, qHod [int Uni Primo s guiod ¢ft Dests , propin-
qitiora , & [imiliora , vtallumit D. Thomas in hanc
iplam rem qu.5y.att. 3. DiGum autem eft quatt. 4.
Diri Angelos alios aliis {uperiores. Dantur igitur
Angeli alij aliis propinquiores , & fimiliores Deox
Deus autem quacumaque cognolcic per vnicam vni-
nerfaliffimam rernm omnium {peciem , que elt eins
eflentia , atque in hoc peculiaris eius perfectio infini-
ta ; quatentss intellectinus eft , plenifliméconfiftit, ve
dictum eft quaft.15.de Deo. Ergo Angeli quo per-
fe@iores funt liilque fuperiores,ed vniuerlalioribus,
& paucioribus numero (peciebus vountur; €d vero
pluribus , minufque vniner(alibus , quo inferiorey
imnt, minorifque perfectionis. ‘

Art. 2. Et quidem admiteendam effe de fa&o ali=
quam huin(modi vniuerfalitarem in fpeciebus Ange-
licis falrem refpedtu indiniduorum cinfdem infima
fpeciei , ite ve poffint cognoldi plura , etiam fcorfim
diftinéke , & clare per vnicam {peciem realiter indi-
uifibilem , conftat « Primo ex perfectione Angclo-_
ram Jongt maiori , quam fic humana,necdependenti

afenfibus tran{mitrentibus fingulMeorfim indinidua
in intelle€tum per fingulares cuinique {‘E;cxca im-
preffas. Par enimeflt credere,fpeciesimprefias Anggtz-
lorum,que funt proprietates 5 aut quafi PI‘EJ]“YW‘MT-'?S
ipforum, & oot Propartipnﬂmef gradu perfectionis
excederg {pecies impreflas humanas , guo natura

S iz _Ange!xca




204

Angelica excedit himanam,idedque illas eflc vaiuer-
faliores , maiorifque ad pluta indiuifim repraefentan~
da fufficientiz. Deinde quazitione pracedenti diftn_m
efl, Angelis pro primo {uz exi ":nti;uiu1_’t:mti infulas
efle {pecies pro rebus omnibus cognofcibilibus per
iplas , exeituris decutlotem poris. ]{_L'f» autem cogno-
{cibiles ab Angelis extiture decurln temporis funt
infinita, \‘tlw‘n.:tjn durationibus , cognitionibus, &
volitionibus iplori A:\gclm'um,g\c dEzmonum extitu-
ris per totam dfernitatem. Oportuiffet igitur {pecies
categorematict infinitas infulas effe,finulla in eis da-
retnr vniner{alicas,fed ﬁnf.t_u'.zt ﬁngulis indiuiduis {eor=
{im refpaderent.1d quod eft impoliibilc,uc_t;]nim@jri
Art. 3. Rurfus probabilins videtur Ipecies im-
preflas cuinfque Angeli efle praditas aliqua yniuer-
{alicate quoad {pecificas etiam differentias rerum, que
{unt vnoquoque Angelo inferiores. Primiun enim
hzc perfectio non videtur vigue aded magna , vt
excedatlimites perfectionis conuenientis fubftantiz
Angelicz, Deinde {pecies , quas modd poluimus ali-
qua vniuerfalitate preditas quoad indinidua einfdem
infima {peciei , & quascommuni confenlu admit-
tant Thmiogi fere omnes , dubirandum minime eft
quin fint fufhcientes ad cognitiones difcretivas voiuf-
Ctiiui‘gue indinidui 2 }::_'liquig. f)\lyh_l‘ conuincunt
equa viexdem rationes s qu bus eiulmodi vniner-
{alitas comyp iciunt igiturad cognitio-
nem etiam obic cie inter {e diffidentinm.
Ratio illationis eft, quia vnumquodgne indiniduam
eft dilcernibile ab aliis indiniduis numericé tantum
diftingtis per aliquod accidens , ant accidentinm col-
leGtionem [pecie dinerfam abaccidentibuns aliorum
omnium indiniduorum , vt liquet ex diftis in cadem
quaft, 4. {ub inivm. Accedic quemliber Apgelum
efle comprehenfivum fui per vnicam cognitioncm,
vt dicetur in quzltione proxime fequenti. Plura an-
tem funt obicéta {pecie diftin€ta inferiora Angelo,
qua fimul {umpta non (int maioris perfectionis,
quam Angelus{e folo. Poterit igitar fimilicer com-
plecti vnica indinifum cognitione plura obieéta in-
feriora (pecie inter fe diftinéta. Ergo fimiliter vnica
{pecies imprefla poteric plura einlmodi infini{im
continere. Confirmatur , qu gis repugnat,
m continere in f{e
siectornm

11

qliﬂ“t:‘.tﬂﬂ\ ill[L"l‘Ll(U“.
cognitiones inter fe {pecie diner
fpecie diner{orum,quam canfam pure phy
tinere in fe plures effectus phyfices {pecie diucrlos.
Suncautem phures ein{modi caulz phyfice. Ergo &
{pecies impreflie admittendz funt pradice continen-
tia einfmodi vninerfali. Que eft communior longe
opinio aduerfus Arrubalem , & nonnullosalios , qui
{olam; admitrnnt vninerfalitatem fpecierum Angeli-
carum quoad indinidua ein{dem infima {peciei.

Art. 4. Concloditur #taquecnm D, Thomavbi
{upra contra Scotum, Angelum qud fuperior eft , €o
paucioribus fpecicbus impreflis intelligere eamdem
colle@tionem obie@Gorum , fennumero , fen f}wcci{:
diftinGornm. 1d quod tradit clar¢ Dionyluscap. 12.
Cexl. Hierar. dicens fuperiores Angelos participare
r_-.'icmiam magisin vninerfali, quam inferiores. Ob-
1\'.‘\.'}111}“{1]11] verd eft , necefle nequaquan propterea
¢fle , fi nihil foperaddatur alind , vt minor {pecieram
numerus exiftatin Angelo fupﬁrioti » quam in infe-
riori. Quia ad maierem {peciei alicuius imprefle
yaiverfalicatem [ufficic , quod vel plura obiedta in-
dinifim per eam cognolci poflint, velidem numerns
obiedtorum cognelci poflic peripfam clarius , ac di-
ftindtins , 8 quoad plura pradicata. Vetumuis nimi-
rum hornm @qué argnit maiotem perfe@ionem, id
‘.:ﬂ. maiorem vninerialitatem intenfinam , vel exten-
~'!"_!ld‘-‘-1 » & qnoad plura vel obie&ta inter {e realiter
mﬂflm;ta; vel pradicgga » & formalitatgs corumdem

Lib.11. De Angelis.”

obieGornm. Qua difiunétione vitatur facilé ;s ae jo
gitime incommaaum,fi tamen tale eft ; quod op

folet fenten
mirum eundo furfam verfus pex
rés , & perfectiores fine fine
quem, quiyna {ola {peci
uerla. Quod pmﬂct(‘} iffcommodum
iftinctione maioris perfectioni

zD. Thoma , quam defendimus Nis
Angelos

pofltad

intenfiat, & extenfine. Quanta porto , & qualis ded

terminate fic
Angelo , de ile z 11 11a-

g bkt
turaseormum pon nouimus definite , nec proinde iu-

alitas !P:‘.‘c‘i\.’i omin ynequoque
Y

flam ¢
nere {pecierut
Ad 1. Ca

et, quam caula minilsi perfecta ad effedus
xqualis perfectionis. Ac ad effectum perf
oportet omnia comprincipia elle perfectiora ; A
lus antem lilpcrior elicit c-)g111ti011u5] 'l\l!‘.til]‘._l‘i\'ﬂ
fectiores , ideoque indiger rc_uoptr.ltio::c Ipecierum
perfectiornm , arque vniuetlaliorum. Eovel
1i¢ quia cognitio ,qua eft perfedtior, quates
Iui-}‘-i_mdct intelle&ni , eoiplo r:_{i eriam pet
quateniis correlpondet motino fuo formali ; de quo
alibi , atque ided vtrinque indiget matori coop
tione , & virtate adtina nobiliori. Debentnr iv
Angelo fuperiorifpecies vninerfaliores , quim infe-
iori, Concella iraque pofteriori parte obieétionis,

tione in

fec I,

Zatur pars prior. Ve
Ad 2. Species Ancelice non dicantur a Theolo-
gis magis, vel minus vninerfales relace ad :czu;iuz‘)em
obic@inam voinerfalem phu'ibus 5 vel paucir:xlbus
indiniduis,aut fpccitbus communem , ied relate :.13.
plura , vel obiedta , vel pradicata ob‘icéti 5 vql‘ob‘:t-
ctorum , quatens diftinéte , & claré cognoftibilia.
Vnde obieétio :rqmuocnti_onc laborar, :
Ad 3. Concefla prima fequela , negatur pofterior
{ublecutio. Quia c11.1r§iptcics in€prel @ minus voiuer-
{ales , quibus (imul {urpris @quivaler alia quadam
{pecies vniner(alior , differuntabea . & intex ‘1u per
propriam t‘uiui'c‘luc perfectionem vique adeo l‘:m}:-t»
tam intrinfece , quatents li 2 eft. Ad eam yide-
licet modum , quo omnes creature &i;i\‘:l'upra_ Deos
tionem,

3 quo nihil differ¢ per puramaliquam perfechionc
{ed per adiundtamilli , atque identificatam limitatio-
nem, & impetfectionem. Nulle 1).‘[1!1(115.(1}111:’6 p
&tiones fibi inuicem repugnant , pracise qua

{unt perfectiones. Alioquinnon eflet in Deo fo
liter omnis pura Pc[ii‘&io lcc‘.ui_'.‘, omni i'_up':rﬂ'c‘tju-
ne,nec effec vllus defectus exclufioalicuius petfectio-
nis. Dicendum itaque clk,'l@p‘nfﬁbilc quidcnpﬂ: it
duo concepeus obie ¢kial luﬁ'lcricntcs (_'(:r-ihnlwl‘rcj‘}\
duabus rerum (peciebus ic‘.cm'iha‘n\mr in terda alt-
qua entitate , {1 ([umantur :1qu11:1tu",_113 _duf:.s etiam
impr:rfc&iunibus ; 1':1{1(‘}11{‘\(]1!:11'!1;'&']. {e inuicem c\'ch:

dunt , redduntnrque mueuo _iu:unfn_xgnLcaLnlgs1u
mé. Czrerum poflunt identificari {1 ium_fmtm- ina
ulis {olis illis imperfectionibus , ratione
luneas,

quatt » fecl ) _ :
quarnm OppONHNTUL IMUNO , AtqUe imped
quominus vterlibet commumcetur :11[crE :.mtu;m.lc[z“t‘.
atque fibi , & alternm perficiat tantumderm acque ic.
In fumma {pecies minus yniueriales ri]a’t_rm'-..:lmrul
{e , &ab yniuerfalion illis zquinalente indiuifim a
eum omnind modum ; eague ratione , quo , c‘«:_ql‘-‘ﬂ-
- 2b omnibus motina intellectus nm,gﬁ,&-’
minus perfecta diftinéta inter 1:1“1 -aliter, é\_ a moc;;}:i
perfectiori zzquinalente indinilim motiuis 1111__1:('{‘:‘-
Gtioribus. Nempe perfectio cog tionum & lpk‘ult
rum intentionalium commeniutatur iafte perfcchu-

agnolcuntu

1i motinorum , ad qua teruntur.
Ad 4. Conceditur non poli€ 1
cuem formalem adequatam multornm

EAtlo

dem effe proprian
5 quid
propria

»




Qo= XIIL De insequalit.ﬁaec;. 20§

propria patio formalis adzquata yniufcninfque ex
multis: includic in {e oppofitionemy, & incompofli-
hilicatem (i cum ceteris muldtudinis , cornmque
rationibus formalibus. Nec enita aliter diftingui
poflent inter ic realiter. Cererum ratio intentionalis,
ficut & exemplaris, atque efficiens poteft.fi fit excel-
lens  vnaefle plurinm etiaf® quoad concepns , &
formalitates , quibus dinechcanmr inter {e, vt patet
indinina cognitione, idza, & potentia, atque in plu-
ribus aliis, qua per per fectionem realiter indinifibi=
lem mquinalent plaribus , & pralare poflunt per te
pracile, quicquid eadem pluza feorhim preftare pol-
fe. 1de izitur accidere fimiliter poteftin fpecicbus
= - o i 2 ‘ L = .! i
1mp1’cﬁis, vt nimirnm vna aliqua excellente .
&2 zquinaleat pluribus plurium obiectorum {pe
1 I - 5 p: ¥ -
bus, eademque obiecta contineatin {e intentionali-
ter, & valeat efficere cognitiones corum quoad con-
cepus etiam differenciales eorum , cum omnimoda

claritate, ac diftinctione,

W e 7 T
dhdhfaskdadadadhsladhdashih i

@S TIO X1V,

L]
Virum Angelus copnofcat naturali-
O . . (:, - . a ]
ter omnia zrztellfg:iﬁzlm ¢

non cognofcit fe iplum : tum quia <
{ententia Dionyl. cap.6. Eccl. hierar.

S AT v .
E%z%a\?@ IpEe TV R non COg_llO{Cd... 1. Quit
¥

faltem f1 pe
eltquoddam |
late eft intelligibile
Tum denique quia int -ébus movetur ab intelligi-
bili, ctim intelligere &t quoddam pati,ex 3. de anima
tex. 12. Nihil verd moucrur > ant patitur a {e ipflo,
quod patet ad fenlum in omni mobili fenfibili.

1. Nullus Angelus poreft cognofcere vilum
alium Angelum. Primd quia intelleétus e habet ad
intelligibilia Gicut fenfus 2d fenfibilia ; Atque fen-
{us {i haberet in {e determinate aliguam naturam ex
wlledione fenfibilium , non polflet fentire reliqua
fenfibilia , vt fi pupilla efler colorata aliquo colore,
non pofler videre omnem drem , VL dicitur in 3.
deanima tex.4- Angelus verd habet in {e determina-
tevnam ex collectione naturarum intellectualinm.
Deinde quia, vt diciturin lib.de caufis propol.8. Oz-
s intellig [eit quod eft [npra fe,in quantum eft can-
fataab co, & quod cft (il [¢, 1n quantum eff canfa eins.
Nullus antem Angelus eft caula alterins Angcli, aut
caufatur ab alio Angelo. Preeterca vins Angelus ne-
quitcognofcere alium Angelum, per cllentiam cog-
nofeentis, aut cmgni_[i, aut per ipeciem cins. Non
per effentiam cognolcentis, quia non eft fimilis cog-
nitio quoad rationem eius differentialem , ve per {e
patet, atque omnis cognitio procedic [ecundum ra-
tionem fimilitudinis. Nec per effentiam Angeli
'Cﬂgniti > quia id quo vnulquilque intelligit , oportet
elle 11li intrinfecum, acque perfectinum ipfius, vedi-
_&u:n eft fupra quaft. 12.arric. 8. Nec denique-per
Ipeciem, quia €a {pecies foret immaterialis,ficur An-
gelus , cuius effet [pecies , ac proinde non differret
abiplo.

3. Deus nop eft nataraliter intelligibilis ab An-
gelis. Primo quia: Dews eff fuper omnes caleffes mentes
angomprehenfibili virtute collsatns , v dieic Dionyfius
€ap. 9. de din. nom. ante med. fubditque rationem

b\d(?m, dicens : Quia eft fupra omnem fubftantiem , ab
it cogmitione eff [c

4 _l'.hin-f'.c diftantia Dei ab
Ro.P, Efpar{a Cur[Theol Tom.1,

Angelo elt infinita. Qua autem diftant infinite, non
poflunt inuicem attingi. Demum duo tantam funt
modi cognofcendi Deum , nempe facie , ad faciem,
& per {peculumin anigmate, veapparctex 1. Co-
rinth. 13. Angelus antem nequit cognofcere Denm
naturalicet facie, ad fasiem.Qugd videlicee nulli fub-
flantiz create, ant creabili connaturale effe potefts
vt dictum oft queft. 10. de Deo. Sed neque per {pe-
culum in znigmate potelt cognof&:\ Deus ab Angelos
Quia {pecularis cognitio Deiomnino repugpat in-
telleétui Angelico,vepote incapaci acciffere cognitio=
¢ Dei & rebusfenfibilibus,ve haberur ex Diongfic.7s
non longe ante medium,lolz verd res fenfibiles dicti=
tnr ab Apoftolo fpeculum enigmaricum divinicatis.

4. Nihil materiale, nihilque fingnlare potefk
c:'xf_;nnﬁ:iah Angclo. Materiale quidem ; tum quia
intelledtum eft pcufcc"tio intelligentis ; nihil verd
maceriale poteft effe perfectio Angeli , qui eft [pisi-
tualis : tlim quia res materiales non {untincelligibia
les atu, {ed {enfibiles tantum , atque imaginabiles;
atque Angelo nec {enlus conuenit , nec imaginatios
{ed {olus intelledtus. Singulare vero nullum ab An-

1

oclo cognolci poteft. Quia fenfus eft ingnlarinm, &
intelledus vainerlalium , ve dicitnr 1. Polt. tex. 43.

atque in Angelonon datur {enfus,led foluintellectus.
5. Angelusnequic cognolcere futura. Ergd ne-
que praientia, :mrprxccrim.E;gL‘; nihil. Patee prima

confequentia.Quia Angelus in primo fuz creationis

inftanti accepita Deo fpecies omnium cogn ofcibilii
ab ipfos fine futurorum , fiue prefentinm , & prate-
ritorum. Quapropter fialiqua ex illis cognolcere ni-
hilominus non poteft, neque reliqua cognolcere po-
teft, Probatur antecedens. Quia cognitio futurorum
eft legitimum dininitatis argumentum , vt patet 1fa,,
41, 2 3. Aununtiaie, gue YERIHIA [unt in futurnms @
[eiemus, quod Dijeftés vos Idemque dicitar cap.46.

6. Angelus nequitcognolcere {nas cogitationes,
{fuofque actus liberos, quibus tamen nihil eft cogno-
feibilius ab vnoquoque. Probatur alfumptum , quia
nullus Angelus potelt cognolcere actus intelle¢tus,
& voluntatis alienz, qui dicuntur fecreta eordis , vt
patet ex illo Jerem. 17.10. Prauum eft cor hominis, &
inferuthbile, quis cognofcet illud 2 Ego Dominits [eritans
cor, & probans renes. Cogitationes antem, & electio-
nes liberze propriz cuinlque Angeli {unt ciufdem ra-
tionis cym cngitationibus , & ele&ionibus alienis,
eifdemque p:u‘fim @ quales , partim {uperiores. Et
qui eft infufficiens ad ynum ex duobus xqualibus,
ciufdemque rationis , nequit fufficere ad alterum,
Quia omninm intex {e zqualinm eft eadem quoad
omnia menfura.

-, Nihil fapernaturale innotefcit Angelis natu~
raliter. Quia quod quis naturaliter cognofcit , non
quzrit; nec dilcitab alio. Angeli anrem quarnnt no-
titign myfteriornm gratiz a Deo, caque difeunt ab
eodem , vt habetur ex Dionyfio cap. 7. czl. Hierar.
poft medium. Ex hisigitur omnibus apparet Ange-
los nen cugnofccre naturaliter omnia intelligibilia,
immd nihil proxfus intelligere ipfos naturaliter.

Art. 1. Refpondetur. Cextum primo eft, Angelos
naturaliter cognofcere omnia omnino cognolcibilia
cuiufcungue rationis, & conditionis, falrem confusé
fub ratione ents. Que videlicer fecundum totam
fuam latitndinem eft obieétum cuinfvis ingelieétus,
Certum rurfus eft, Angelos , licet non compsehenfi-
ne, intgiting tamen , & diftin&e , vefuntin {e, co-
onofcere pofle qualibet obiedta mseiralia (ibi coexi_
ftentia, infra Deum conftituta . neg fubiacentem jurj
peculiari alicuins dominiy & gaod lzderetur pep
alienam rei poffeflz cognitioncm. ia omnia
einfmodi obieda co iplo quod coexiftant, habeng
jam in fe aGualiser cognofcibi trinfecam.




habent propottionem cum inte
hand quaquam minorem , u|‘.|;‘>i:\. obiecta
lia cam fenfibus noftris. Certum tertio eft,
viumquenque Angelum pofle cognolcere compre-
henfiue [ei }lum, & alios Angelos fibi Lrtl\uh‘a, nec-
non 1"11qm obiecta mtuulw i

aihil horam {wa perfectione , & ¢

I.h z"‘i_ii

nolcibilic
perac per ectionem , & vim n'ugnuigltjgm-_l cuinli
Angeli. Cuins (cilicet virtus actiae cognolciti
citnecefiario g
pun';'._uo-.'-.l., eld
X
niencis. i e (o
iy

rchmetice , inxta augmentum omnis
m ablolute vadecn nqn; conue-
»& comparatione vider
.13.de Deo, necnon uu.L
Certum hinc viterius ¢ 01\\Lq1|_m

mnt quai

\J\ 3 'L
Ctorum, tam ma-

1 uu'ic ab An-
<, & ( lare. Q‘yu 1 '“‘H[u\.hc!‘hi)*
nem necellario conlequitur. Quod licet aliqui
biam renocanerint, non vacattamen in eis refellen-
dis tem| ¢ ,.\iu,um\; res el ex {e fatis clara, red-
e nfione al 4.

. Cércum fimilicer eft ex fide.Primo Anvc!(h
non lo.“ naturalicer molnuc Denm intuiting,
dum coneprehenfne , ve liquer ex praindicara
quaft de Deo. Poffunt nihilominus Angeli cog-
nataralicer Deum cognitione dl‘?“]“.i_hpla
Z .mp;ri\'::".z , tum 1n {e ipfis, tum in
s naturaliter cognolcibilibus ab eil-
funt eflentialiter connex;
que, fed anquam cum caufa
deteiminate neceflaria ad exiftentiam eorum; & tan-
quam imagines Deiab co produdz, vt iplum ren
prelentent , atque inducant intellectns omnes
creatos in eius cognitionem, plus minns,iusta cuinf=
que cu"nofc!blhs perfedtionem, & cognofcentis ca-
pacitatem, Qua de re videri plura poffunt q.2. de
L)\_O'

Art. 3. Certum itidem eft ex fide , non poffe cog-
nolci naturalicer ab Angelis , cognitione certa , ac
infallibili , futura continge I‘ELJ, fine (‘ ftinéa , .,u‘
-110Hc !‘-C‘:.l ab aétibus immc

vitit .11', 1*““\11“1‘.‘-]..5 eorundem
ot

gells dilti
o

\_.ll’

de

1te

L omnia
s 1101 VECur

pertinere
tui facre |

izt
TEro Qmi:c

me 11

tio cft quia c1u1m0cl1 ohf- ]
caufis fecundis » qua {olz , non verd decre
de 1li!<, mtmah[u mno- {cunt r\--r--l

natam. \ll}fﬂ nimirnm (‘.ﬁ: 1:1&5{1111&.1 n[: eorum exi
ficn atque hec pendet adhue in ver
tem abfque vilainfe, aur inillis fis canfis d
natione ad alteram partem. A nemine antem coono-
xr'; poteft, quod nondum eft cognofcibile ab eod
{cu cuins nulla eft adtnaliter coo gnolcibilitas,re fpe
alicuius intelledtus. De Cum~'.

ra pollunt queeft. 17
dem Denm cc

ionis efficacia videri
])LU, vbl ()il.:fl{ll]n Lﬂ

L.Liumm }lnhm coruim ¢ '!N,I:u ip-
Juidniddé dicatur 2 fortiori de omniin iLli‘_Ltl'l
em pmlu ratione dicendum eft aduerfns
nez, cum communi fententia ; neque ¢tiam ef-
: 1 ‘mn NLes prateritos  pof
5 1l -w\'uxcut 1pLuL5 ail\lu
aliguis alins®ffectus intrinfecd connexus cum
¢ifte rmm. Cztera verd obieda > quorum
tione m continet in e pre-
‘um-, aut effe@Gunm
-'\1‘.\:(11.'&' \‘“i

n

comprehe

L(\:.;lu),;_ll 1D
nemorating,

>aut prat

natur -hum CETT i
Bm L& cauia Qi 5

fo

fetunm

Lib.I1 De An:

one prenolcit
& effectus ab
:u:;'\o;i._a i

ris ydci'is » conlpira odem commun

ctorum PP. & Theo! ogorum ,aliocrumquee
rmm F..“[(,‘J]\.ll > ac interpretatione, v e2
certamex fide Suarez lib. 2
L)lp.r_\,"} cap. 1.aliigue non par
Martinon. di 11:.1‘9 M_Li Foinic
{fua opinione, nifi omnino fallor, nonnullis PP.refli-
xmmm, in quibus t: ;
fer Ll-ulL Ol

qus

en exponendis , quod notiel-
non libet , quianec intereft;
{alcem fine temeri
poteft, ex eins etam authoris fenft
ipua iuntx]u_\: l‘tll!l ntur. 3. Re
i rioffi cor omp :sz'um hominum, 2. }
. Taten, ww_,.w’w nofti corda filivs
S

mimnor

tio noftra

n bominum. i, 1

tin facie ; Dews autem intuetnr

car. LIT

clarum, eamdem in 1'{21}‘:‘L,a_ﬁ..;‘.'!titl;ul'ﬂ
itum in fexta ratione dubitandi, Vade
autem proueniat impoffibilitas Ange lu;un* ad co-
gnolcenda eaobiedta, an ex intrinfeca eornm naura,
an ex prouidentia Dei extrinfeca , res eft permultis
Theologorum meditationibus, huc,atqueillue varic
diftradta, vti videre licet apud auctores moddmemo-
ratos. Theoph. Raina. dift. 4.Theol. nau
art.4.cum Scoto !
effe tantum mor :
turarerum phyfica , fedex pr
bono ilsmm lice ra ‘1..,

ecicn ]‘ ‘\114-.

Teremiz indic

i E T
alils tuetur cam ‘nl‘:‘."i'li-l' HEatem

uenier item,non ex |

lm-".

I
nediatuin pro el

icienda ceg

1 obie¢torum , c

ia natnraliter 2 quolibet
a2 obieéta vnicniqueintelledni , vel maxin
portionata. *

Art. 5. Dicendum tamen eft cum cor
D.Thome quelt.57

tentia, cui lubl

nunioc

R s
quce .uu.,lﬂ- 10n-

cis nus

CI'CJEO cor

Nolcl certo i(..ﬂll.J aturaliter , led

1 uLl‘; 1‘I comimc
tiam De 1,(.‘,102\.0111.1'.‘
omni alia {cienti i
ram cotuli

5 Lllluhtlo LU‘T €
arque refpedtu caterornm omnium dici
l‘ull!LOphm. infcrurabile cor hominis , feu F.\J fun-

dum s nullum alinm {cire vias cmi, &cc. Hec @
teftimonia , & laudes compara
plicite,vel explicité cum omni {

ola

vt phu’imum uxpiic‘té cam ! >

ferunt
conftr:
tinon , fifolun
lis tantum cit:

{atis i.wu..
-nwuium Mac=
‘19 , feu mora-
m ad peénet
Quod quinis

fasile uwui’.;‘.‘nu‘.:t adhibita fincera 5 & atenta €0~
rum




L4

a7

1~

e.Deinde cont

‘monce L._Lnnicum opot
retam conftimtionem R
fibi l';:i1"c""11n -
nm ,ac eleétionum crea-
us autem tncs condid
rembat cas elle pro bono
fone 1‘\-.“-

i aliarum omninm,& qua-
Et ex eo pratere
tiadinina »

Denc \\r,‘{__
L/CUS cl Sl

nblice ratio

7 c'lnu.
qua re-
0 : : s

Hicutls vaiueriali-
poitere a
i

1R S

Caulls tecu

it que
{pam coopz

prope u.t,u_nnl mhj it
equificum

liq u\d alind

ab effe natos & in vir-
ee aftiua n min e

atnran

yide 1, lnxta op-

ra eflent in-

juod , ¢2-
11EEEnArm
quam

1C5

I { k
1 Lg‘mu

_l}.}n

quouis {no def

tn mos uxta clus qus

nmque vim infamatoriam. Nt cque lex , quz apud
s viget , inferioris conditionis tnblantias; de ter-

nando lecreto, & non dilcerpenda aleerius fama , vi-

lum apud Angelos locum habere pofler. Qua pro-

oo ommnia » & plura alia his (imilia redderent mi-

{eram naturaliter conditionem Aﬂ;t‘

vero {1
humat

Et qui

i pet vifionem i
s cuid c]m liberos 1
e proprio ; & peculiari

Hdem conieniu,

1 intentare in
lario
S ex natura

iles exna-

',L-] iili actus non elient i
nger

tn‘:" avo-

relentes ab .-.ms l,uf, Ai ‘:g_.' is 5 fine ho-
inctis ab elicente , dnm nonaccediccon-
-, ant quod illi zquinaler , ef

natura m

w"lwicm \ eius
bus pure internis, in-
ero. Nempe quolibes
fc‘e:rt.‘t eo.iplo actus liber
cum quo conhediung infece
Art, 6. Inguires, quic i conferat confen(us elicien-
tis ¢tus liberos , qui \n t, vt hiab alio , vel aliis
ol m-nm ‘\L Ze antur. Q&;u, 11‘1(‘[[!_1,_1.] con-
Lot

fL'L:.C, ;

ab J,lm > ¥

od

bonitati obiedtor
t proxime vifibiles , amabili
ort demum is confenfus ineum fco-
xemplo maxime congraenti pe

3 llE'.()"l confertd

natio, ve
]‘of‘{mn s volunras ho-
..\'h.'ll...

4z X1V. De obieGto adzq.” nb 207

&

rius faerat apud alinm inftum nmqmum Eodem
nirum 1 modo redditur - per nium reuelandi
proximé pofiibilis nona I‘LJ-IJ‘L" adtnum liberorum
111"”p1\m.a per cognitionem alterins. In huinf-
modi namque pofl¢ ﬁio-u idem eft efle poflibilem
abflolute , arque elle Foﬂlbll‘im honeftatem eful=
dem. Potelt enim necellarid refultare in intelleGtu
alieno ea cognitio s & \oil {lio, & nunquam reful-
tat cum libertate d11m~ refpectu ipfius , ¢um fit co-
”mtm enidens , de cuius conceptu eft ; ne fit imme-
diaté,ac directd libera, Qua canla eft®b quam non
PUE“L’LEL ()l.(_llll\ 1”(.&‘!'!11 Odlg } lOPGl][‘b 111 d.ltl\_‘ulu
pracedenti, fola lege moraliter obligante ad non ri-
mandum fecreta .111‘. na ; adeoque mr»o. rLELIE €31 Co-
gnitionem vetare Aum.lls ege 4 paturis rerum indi-
ftincta inducente Pll\fllt ain 1;11[0:1“31‘.1“&111 Is vero
Angelus, cui ab altero renelatum eiler fecrerum ali=
pacto,vit 2lem notitiam non transfunderet
o it onead i 1\1 teneretur, ve=
ractus yerus i"m eflor gitimo do=
non tamen ad omnes vius, fed cam limitatio-
ifto modo mutna inter Angelos renclationis

ni LL“‘_

quod, eo 1

in alios,morali folum ¢

naturalmm. ‘«u},u N 1Lm.1hl Lar
tia, Alia namque func {upernaturalia q

inm, ideft intrinfece ; ac effentaliter talia , alia verd
funt h:pun.um..lm quoad modam, ideflt extrin{ece,
& accidentaliter talia , inxta expofitionem traditam
qu xftion. 6. de gratia , verlus inem. Dicendum pri-
md eft cam Dito Thoma quait. 57. art. 5. aliifque

quoad [ubftan-

commnnitér ibidem aduerfus ‘:nmmn, & nonnullos
.ll 0S8 5 mmJ, mlu.ut 1 ubitantiam h. per natura nomn
gelo naturali 2 S.:

l-",'l‘,(},i]\[!u v“--“\ ftentia
bilic Inquam diftinéte. ﬁ)\lm Lonlusc L\ 1uup—
dum pradicata cominunia rebus namralibus , certum
e !l, illa el naturaliter cognofcibilia 2 aquol liber intel-
lectu. Inc lvmn rurfus certd. Quia cum de 16 fa,
nec uv.!c:m 1 dari P offit , nec cumulu fidei; appa-
ret claré natogali circa pofiibilitatem, aue exiftentiam
{ ac cutalium 5 {cu dubitationi, fen fufpicioni , aut
qm 1 Milpicioni nihil obftare poile. Dum aitem dl(‘\)
naturaliter nnpofﬁb ilem eam cognitionem , non in-
te nduiuppohn exiftentia donorum lupernatura lium,
effe rurfum mpcuucumlc_m , & indebitam; etiam ex
illa !upnnhnmw cercam, ac diftinétam cog vuc)m:m
eorum (‘m n potsm eft 11‘..1\1mc natoralis 3 O ‘k.n[;
ex namura rei. Quia dona lllP\,].i‘.T.ZU‘ :
cognitiones, ac illuftrationes dininz, vel funt intrin-
{ece ordinata ad cognitionem , & il luftrationem eo-
rum ; quormm gratia ¢ Cuius videlicet co-
gnitionis , ac il [luftrationis ll‘lLJLu:htu 5 vel vmce 4
vel certe puu:pm , magna faleem ex part
veilia , 2c {alutaria. LLUJ‘. Jlfuulu non eft
lis einfmodi feorfim , infpecta eorum naturas, obleg-
nare, ac oftendere. Solnm iraque contendo s non pal=
{e cognofci fola virtute naturali, nt illoque cooperan~
rincipio fup;matmm,quol {imul cum intel-
relico influatin cognitionem,

. Probamt concl uho de cognitione que oad
ne an iehdl ex 18

Mn

vEl \Ulu_

nnt

de fi ngu-

lectu

Arg
exiltentiam. Virtucl uwnuln:u
abL(jm Lumpll‘iuplo up ‘rnaturali ad cog "micL!l.la
diltinctes ac certo aliqua obiecéta,vr e \.mutm, debe-
tur €x nAtura rei exifientia talinm obicdkopmm. vel
{:‘}[Yﬂ l‘

':CL >.vel faltem \ equinalenter , Virtuer autem

t‘ i

, nec formmaliger, nec
dor 10rum fl‘l}l.l.

m qr;r:,\:,d {ubftantiar
eli non. cﬁ 'lnf"‘i iuni ex




20

tione entis fupernaturalis, & ex doérina Concilior(,
ac PP. aduerlus Pelagium , vrapparet ex praindica-
tis qq. 6.7. de gratia. Probatur maiot. primum indu-
¢tione fenfuum, quibus exiftentibus foret miraculo~
fum, (i nihilominus non exifterét obicéta per fingulos
eorum fenfibilia, necnan intelleétus Angelici, atque
bumani, quibus fimiliter debetur exif tia aliquo-
rum intelligibilinm , nempe eorum , que funt com-
menfuraca virtuei intelligendi'; qua & quanta vni-
cuique inelt. Probatur deinde a priori. ‘Quia canfa
fufhciensex le, ﬂblqm‘ comp{inc‘ipics 1111%'111 ucali
ad aliquos effcctus , infert ex natura rei exiftentiam
illorum faltem zquinalenter. Ergo pariter intellectus
fufficiens exfe, ab{que comprincipio {fupernaturali
ad eliciendas cognitiones diftin@as , & certas ali-
quorum obicctorum, infert etiam iple ex natura rei
exiftentiam illayum , tanquam fibi debitam determi-
nate.Eiufmodi porro cognitiones effe intrinfece con-
nexas cum exiftentia{uorum obiectorum , ac proin-
de hancillis deberi ex naturarei , eft fatis ex fe ma-
nifeftum , necindiget probatione. Confirmatur,quia
omne ens {upernaturale impedic exiftentia fua exi-
ftentiam alicuius entis naturalis fibiaffinis, eitque
cum illo incempoffibile ex {ua natura, vt apparet ex
doétrina tradita quaft, 21, & 22. de Sacramentis.
Cum ergo {ubftantia Ang fit ex {e determinata
actu, vel potentia reducibili in actum pro libito
cognitiones obiectorum connaturaliter {ibi cot

=

vel faltem ad non neganda illa obiecta,
ccqucqurm eft, vt fic etiam determinaca ex fead non
cliciendas cognitiones exiltentiz donornm {fuperna-
turalinm. Eo namque ipfo deberet connatiiraliter ne-
gare exiftentiam aliquoram obiectornm naturalium,
verpott incompoflibilinm cum iis donis fupernatura-
!ibys > quotum exiftentiam affirmaret per tales cog-
nitiones.

Art. 9, Probatur eadem conclufio quoad alteram
pattem de cognitione poflibilitatis. Quia poflibilitas
non exiftentium in fe intl'inft'cc,idt‘oq\.lc non compa-
rentium intelledui ratione {ui,non aliter cognofcibi-
liseft , quam per {pecies rerum exiftentium , que
sognolcuntur i one [ui. Peripegies
tem rerum exif ,» que quatenus -exifte
cognolcuntur naturaliter ab Angelis, non poflunt
ipfisinnotefcere res fupernaturales , quarenus poffi-
biles. Quia res exiftentes , naturaliter cognolcibiles
2b Angelis , funt pure naturales , veoftenfum mod
eft. Ex rebus verd naturalibus, fi qua poflent jnua-
ve ; ac {ufficere ad cognitionem poflibilicatis fuper-

naturalium , maxime poflent caulz elenabiles ad pro-
ducendos effectus fupernaturales. Hz autem ciul
ad id iuuare , ac fufficere minime poflunt. Quia li-
cet conneétantur effentialiter cam poflibilitate eorum
effedtuum , eofdemque ordine tranfcendentali in-
trinfece re(piciant ; nihilominus iidem effeéns , qua-
tenus ab iif{dem canfis procedere poflunt , atque ipfis
formaliter corre Tpondcut, eam {olam perfedtionem,
caque {ola pradicata participant , qua fant effe@i-
bus puré naturalibus omnind communia s vei de-
monftratum eft in przindicatis queftionibus de Sa-
nentis. In caufis igicnr naturalibus folum pollunt

e effectus {npernaturales , eorumque pofli-
quoad coniceptus communes cum effeétibus
331:_5 > tion vero diftinéte quoad {peciales, &
Cos 1108 conceprus,
Licet autem caufz naturales cognofcan-
lis ﬂumprc‘hc‘nﬁué 3 non tamen opus eft
enficnem caulz , vt cognofcantur in 1'}11-;1
te amnes , & finguli effeétus, ad quos tran-
candentalicer vecumaque refertur , quoad annia {pe-
cialia eorum prxdicata, fed folim quoad illa, relate
ad que tora einfdem caulz perfectio apparet adie-

nees

Liber II. De Angel

¢ Einfmc

qua
nus producibilium per ¢

naturatigim , q

B¥
¥

,» dictum eft, conuenire v
tunm connaturalinm

cum 1);'._1
{z. Nonig
li caufa cognofcantur , ac difcerna
ia, perqniE diffident effectus tuy
Verum fir |
bus cing;‘.[ﬂ\,;rf_’ Deum iub conceptu omnipor
tis » feu potentis cn_‘.';nin poffibili Sed quia
naturaliter per {olg
i]u'cits rerum natural ventum c.ft c.d.}
tionem poflibilium , & "d conditiones {ing
atticulorum , impeditur ;j.l_h.nius certus, ac di I
{upernatralinm, per diffimilitndinem, immo & op-

r necelle eft, aut e

(1 @
ter elts Angelos ex effuétibus

enm  conceptnm allucg

politionem, quaim nuper indicaui, rerum naturalinm,

* £y e SRV | e - v "
quibus mens vnicéaptecedenter aul,.h.reb.gt, quag
{olz funt obie¢tum formale motiunm totins cognj-
tionis. Que canla eft, \'C:L non 1011:__',(- d.lﬂ.‘.:‘m_i!\ im=
poffibilitatis naturalis aflentiendimyfterio Trinjtatis
menr ef«

dininz, cum quo res omnes crc;i_m:_cqnlwc“\_ _ -
fentialicer , & quod iund‘_uur in {i}hmt:ztc diuine el-
{entiz nacuraliter cognmmbili, 1_(:d. ren hab :
dum eflendi oppefitum modo effendirerum omnium
creatarum, vti expofitum eft queft. 38. de Deo ast.r.
&o.&ald 1 - 5

Art. 11. Dicendum rucfuseft; de myfteriistantum
noad modum ;up:rn.m:urklliii_us, effectas naturales
exiftentes modo {upernaturali coguolci pofle natu-

raliter , fecundim e, iyihm tamen mndu‘m , 0 he
quoad {ubftantiam mpuruatllr:‘thf:} non poffe cogos
{ci ab Angelis certd ac diftin&te lola virtute naturali
{eciis verd fi idem modus fit incrinfece natur is
Probatur , quia cffectibus naturalibus f11p¢r113t11|g||!,
ter exiftentibus , ficutconuenit eadem €ntitas, arque
naturalicer exiltensibus, itaé cognofcibilitas cons
nit eadem, Que videlicet eft indiftinéta ab .
catio que probar , Vi patgt, de modo etiam in-

J.LL!.}]f tentia

ILATE

(Q‘E:L Q o TEER R
trinfece, & quoab {ubftantiam 1 |

1 1= entia
ndi modum , qm eft intrinfece , &

autem cognolc ] t ;
quoad {ubftantiam {upernaturalis, vevnio hypofta-
tica, iifdem rationibus comprc datur, quibus proba
elt conclufio pracedens quoad yliamque pare
Quinain porro modi il1\1{1nt!fn!u’c h_m;*.-.‘m‘-.:, :
auinam verd folum extrinfece ,non elt camtz;mf{m
e An-

L21C5,

huius loci, in que agicur reflexe de c
gelorum, non diredte de natura ObICCLOTL
~ Art. 12. Obfernatum nihilominus volo,

1S.

{i modus
vtin re-
1ta iyl‘n:n

ecatus interneniens in aliquo miraculo

CIC

Lone morti , fit intrinfec nntgs:sliss
leri immediate ab Angelo , \‘t_ium\ll (m“w.n\icnr
abftraétiné adtum dininz voluntatis , 2 quDIe
modus eJentialives » & determinace dependet. Licet
enim hic acus fic liber, & indebitus natur® ; ma-

T S By e s G
nifeftatur tamen 2 Deo fufficienter , & per effectum
[ece naturalem,

sroinde e
nofcibilis fola virrute naturalt intelleftus ex v
ser fignt & locutionem
efiectus; tanguam per fignam , & locut .z‘ ]
riorem Dei, qua vul manifeftare manvt.‘;L‘.ml‘l
“ne = e O erl na-
Neque vero exiftimandum proprercaclt , debe l[111

{ ¢ que facta | (itione, exiften-

turz abfolute , nullaque tacka luppolitionc, exXI%e
: il

tiam, aut cognitionem certam vllins dininz volun:
=l = 3 v 2 g 1¢ ate natc
is, quatenus miraculos¢ operants , d.;tnmu ai
{fumptz. Non enim formaliter determinate, ac pras
: : 3 1 - -
o i Irar 16 -, 5 i) rer VE‘ 1=
cise, fed vel formaliter , vel ®quinalenter , 'ﬂm}:t":
5 [ i e = 13y

notatum eft paulo prius , debetur natur® exi .
7 iti 1 3 iftute nato-

& cognitio eorum omnum , que fola ?f.nti; e
rali, abfque comprincipio fupernacurat cognol -

¢ : imi ] 25 qual

poteft. Certuim nimirum eft apud omnes, Emhi 5
teft. i pud omEE )5
extitura, aut cognolcenda efle for maliter ab yllo ;4
il Creato . ORIA tai quoaﬂ {fubftantiam,
itelledkn creato s ) s oo

ANEE
quo!

cali ame
quam etjam quoad modam naturalia ; tan

exteriorem intrinie m

al




Quz(t X1V. DeobicCtoadzq. Ang. 209

T os? T !
LC1DLY

gitadliber corum {eorfim fit cogno e fola \'Ei’tii“_-.:
pacocalki, & =
Art. 13 Quapropter D.Thomas pa"ohaus ybi (n+
pra myfteria gratiz non pofle cognolciab Angelo
fola (na vircute naturaliguizex pura Dei voluntate de-
/:Wirizam, accipiendus proiu‘ldubxo elt de d:pun:\lcntia
exinteinleca nature rei depefldends per {e & ablolute,
& non tantlim per acc dens,ob prelentes circamftan-
tias & pura voluntate Dzt , ideft quin fimul dependeat
a.cau {alrein ab exigentia innata canlarum
naturalium,, vei Angeli a (e inuicem ; & omnesaliz
¢s naturales dependent. Qua adiinéa expofitione
12 certiffime 2 Dino Thoma , ea probatio
inci re ip}'h in noftram ﬁ]pcriurem prob;:tifm;m_.
vt patet confiderantis eftque efficax; & clara,, tametfl
Suarez lib.2. cap. 29.aliilqne nonnullis vila eft ; aue
em deducitur , ca~

inefhicax , aunt in;:xptica.b':i.is. Ind
rentiam cuiuflibst rei nataralis , tametfi inpernatu-
ralicer ponatur i parte rei 5 elle cognolcibilem ab
Anvelo diftinéte , & claré fola virmee naturalic Quia
carentia » {eu non efle cuinflibet rei creat® , quantum
elt ex iw:tria":l-t'ca eius natura 5 poreft poni ablolace &
parte rei abique vllo miraculo , & fupernaturalitate,
idecque non deperider intrinfece, & perle a volun-
tatz Dei- operante , aut ceflante ab opere fupernacu-
raliter , & miraculosé > {icut etiam dictum eft de ef-
fecdtu , & modo fupcm:un‘.'ali exrrinfece tantim , &
per accidens , deque manifeftatione divinz crga fe
voluntaris. Ex his itaque .omnibus liquer {atis An-
gelum omnia naturaliter intelligere , & quatenis

fingula intelligere poffit.
Ad 1. D. Thomas queft. §6. art.1. ad 1. dicit lo=
eum ium effe vitlatem in antiqua tranflatione , at-
que in noua , verbo igrordnt , fubfticai cognofcunt.
Quod fi placeat tenere veterem lectionem , dici po-
teit , ignorari ab Angelo {uam vircutem , non {ecun-
dium [e , fed prout procedic ab ordine dinine {apien-
tiz , quem non cBmprehendit s & magis ignorat,
quam cognofcits Tam philofophus , dum negat fin-
gularium intelleGum , non loquitur de fingularitate
vniuerfalicer , fed pront contracta ad materiam figna-
um, quz eft obictum {enfus & non caditin incelle-
étum , nifiper accidens. Angelus vero eft fingulare
expers materiz,idedque intelligibile per fe. Demlim

omnia creata MoUEntur , eu c;u::ﬁ mouentur ex le,

exque appetiti innato ad propriam per eCtionem. Eit

aurem magna Angeli perfectio cognitio 5 quam ha-

bet de fe , ideoque ad illam mouctar , feu quafi mo-

uetor cx fe. Nequein hoe fenfu eft vernm 5 guod ni-
hil mounetn, auc paritur a feiplo , fed pracise qua-

tenus miouetur propric ad aliquid, vel viole neurn fibi,
}'cl quod fibi infit per cidens,& contingenter. Nihil

igitur vetat , quominus Angelus cognolcat feiplum.

Ad . Cognitionem vaius Angeli per alinm non

potelt impedive , neque fimilitudo, neque diffimili-
FH;{() mutua incer virumaue. Q\_J_'m neutta eft con-
nnéta cum oppofitione , aut cum incompoiﬁbiiimcc
n‘t:crius cum aleero 3 fed aleera conftituitur per parti-
C}}\lticmcm eiuldem generis penes magis 5 & mintlisy
alrera exiflic cam torali muma affinitate , & conme-
nientia fubftanciali. In qualitatibus macerialibus non
I contingit, quia differuntincer {e per mutuam op-
puhg;on‘cm, vralbum , & nigrum , anc per accelfum,
& recelfum , maiorem , vel minorem relpedtu oppo-
fitorum, vt viride , 8¢ caruleum § ideoque vna diffe-
tencia inexiftente fenfui , impediretas is 3 perceptio-
nealiarom differentiaram. Vode 5 quod ineelledtus
ita [ habert ad inteiligibilia, ficut fenfusad fenfibilia,
¥etificatur quidem quoad proportionem verinfque
P\otenti&: cum veroque genere obieGtornm , non ve-
10 quoad conditionem ; & natnram  obicétorunm
vetiufque generis relact ad vim impediendi perce-

exiftentiam alterius. Quod

oné caulagy &

prionem vnius per priel
anté dicirur in libro de caufis de rat
{ati conferente ad'cognitionen,
nem, que requiricar ad cognitionem. ¥nde guia in
Angelis darur fimilitudo mutua quoad participatio=
nem perfectionis vnius genegs » abique proceflione
alterins ab altero » datur etiam abique eadem tanta
cognofci’ni‘.it.ls mutna aleerius inaltero , & peraltes
rum , quantadacur in rebus materialibus ratione pro-
ceflionts qua vium ab alio procedit. Dembm de me=
dio , fen ratione vt quo , cugnofccnﬁi , conftat ex
quaft, 12. Angelum ab Angelo cognofci per {pe-
ciem impreflam cogniti , inditam cognofcentiz Deo.
Differc autem fpecies imprefla Angeli abiploAnge-
lo » non pex efle materiale , & fpiritnale , led per efla
intentionale , & naturale , q\ut;:ﬁls' Angelus in fua
{ubfantia habet elle natnrale , in{pecic vero intens
tionale , proye requiritur ad cognitioncm.

Ad 3. Conceditur {ponte , quod {olum probatnr
inobiectione , Denm a nullointellectn ereato cog=
nofici puill‘ pg\'rt'uc‘ti‘. 5 0C cm’nprchcnliuﬁ* 5 Negatur
verd non poile cognolciimperfecte , & inadzquaré.
Et quidem Dionylius in priotibus verbls 5 inxta que
accipienda funt pofteriora cinfdem vggba , clare lo=
quitur de incom prehenfibilitaze. Jam cognitio crea=
ta Dei diftat 2 cognolcibilitate Del infinite , ficut di-
{tas.infinite perfectio quEnis entitatina creatd ab
entizatina perfectione Dei. V.nde ficat h_n:c pofterior
diftantia non impedit quominus perfectio omnis
creata » fic patticipatio dininz 5 ita prior diftantia non
dit , quorminiis cognitio creara fit reprafentatio
lis An-

rar ad fimilitudi=

lmy
Dc?,lic&t defedinofa. Demum cognitio natur
geli de Deo,cltonon {it &ni cum tant fcu=
ritate , quanta eft obleuri nitionis noltre de
codem , vt pott dependentis 2 enfin , & [enfibilibus,
elt camen &';‘vr\;ui_uia , & =nigmatica ablolute , quia
haberur mediantibus obiedtis ereatis » & peripeciess
ac proinde ad inftat iplornm.

Ad 4. Non cftde ratione intelledi , vt per (uam
entitatem fic perfectio intelligentis , fed per funm
wtionale s feu per fpeciem , & impreflam , &
s 3-atque per viramque poflnnt res materia-

elle inte

X P{L;

les perheere [ubftantiam f}_)iritunlcm. Quod Veroat-
ginee ad incelligibilitatem repugnantem rei materiali,
dicitur non repugnare intellectioni per accidens , fed
tantim ingelleckioni per fe jidque quatenils materia
fubeft accidentibus indiniduantibus , quz funt ob=

iedtnm immediatnm fenfus , & mediatum , ac per
i

accidens refpedin intelledus. Deinde dictum Philo«
fophi,quod fenfus eft fingularium. , intelle€tusyni=
nerfslinm, accipitur ex mente iplius de intellectuno-
ftro , quiintelligit fingularia abfrabendo ab acci-
dentibus fingulan i

arizantibus , que funt obiedtum im=
mediatwm {enfos , ve dictum eft iternm , & ex quibus
cranfmittuntut in intelle@um (pecies ,que inferniunt
intelleétioni per: abftraétionem a priori concretione
indiniduali materiz , de quo fufius in qq. de Anima.
Angelus vyu\ accipitaDeco fpecics immediate repra-
fenrantes fubfantiam quamliber fingularem quoad
fuam quidditatem, que eft obieétum proprium intel-
leéus. 3
Adr 5. Conceditur, Angelum noa poflc cogno-
feere certd , ac determinarte futnra contingengianec-
non preterita , quorum nullus extat effedtus 5 aue
fignum prafens. Sed negarur non poffeab eodem
€og nofei , que {ant eidem pr:efemia phyﬁ:.‘: 5 41 ni-
hil obftet aliud. Quia licet accepéivabinitio Ipecics
omninm indifcrinnnatim obiecortim » adeft !'1‘\};1io«
mints hae ratio difcriminis interobiecta preientia,
& non prafentia. Qued nimirtm,qua | prafeniia
{funt , habée in fe aétualiver cognofcibilitatem fibi
intrinfecam » ve poteindiftinéti rcaliter abipfis . eans
¥ et




210 Liber I'].

vero non habent, qua non funt prefentia , fed fue-
Mint tantim , ant erunt. Confert antem cognofcibi-
litas aétualis obieti coexiftens intell i
nolcatur,ad eum modum » quo confertapproximatio
3_3_-.IH reipectu agentis, vt hoc agat,
phyficum tametfi pra
:Ulii. agere in }\uii‘.:u nona
tametix pra
actuali

Vnde I_it'ucngcns

v virtuce aétiva , ne-
Iplicatium, ita intelletus,
itus fit {pecie obiedi ., nequic iplum

cognolcere , nilt actualicer illi coexiftar,
2l per fe iplum , vel per aliquid connexum cum
eoden. §

Ad 6. Poteft quidem quiliber Angelus relpeéa
fuorom a&uum tantundem s atque poteft quilibet
alius, prafertim xqualis, aut inferior refpectu fuor,
non tamen relpectu alienorum, ve patetin gaudio, &
dolore de adtibus bonis, & ma
propriis, atque alien
{uas vbicationes,dura

> peenis ;, & premiis
Poteft fimiliter vnuf Joulqne
mes;cognitiones, & v olitio-
- = Sr \ :

nes L'ﬂh:ul‘(', non tamen aliepas. I\Cm}‘c‘ ad ;1’&111;111314
teny, aut dnperioritatem {uflicit tantundem,a;
pofle proportionate ;

1

! It magis
nec eft necefle eadem poile,
Aut circa m , fed vel hoc , vel imilia ,aut circa
omnind fimilia potle. Non ergo bene arguitur ex
impoflibilitage , & infufficientia naturali intrinfeca
ad penetranda arcana aliena , infufficientia » & im-
potentia {imilis ad arcana propria. Ad rationem fub-
fumptam de inclufione omnium actvum liberorum
intraidem genus entis , & gradum eumdem perfe-
tionis, tam refpe@u mutuo , quam ad alia obieéa
cognolcibilia indifforenter quobiber Angelo ; di-
cizur, non prouenire ex illis duobus capitibusimpof-
fibilitatem cognofcendi arcana alienz voluntatis,
fed ex aliis rationibus expenfis fupra are. §- que
oftendunt, aétus cuiufque liberos ‘ratione fux indi-
aidunationis, quatentts coniundte cum Iatione gene-
rica exercity immediad liberracis, effe naturaliter in-
intelligibiles , praterquam ab indiniduo cnins funt,
independenter a confenfu eiufdem , ficut eadem fua
indiniduatione funt incrinfece determinati ad indu-
cenda plura alia refpectu fubicdt proprij , qualia in
nullom aliud fubie@um inducere poflant , idque ex
natura iplarei , ve eft in confelli
nibulque manifettiffimum.
Ad

1pud omnes,_, om-
g [

Non elt opus quidquam fu peraddere iis,
qua dicta funt ab art.7. Quod ad Dionyfium attinet,
iple non negat Angelis nacuraliter effe poflibilem
cognitionem confufam , & incertam myfteriorum
gratie, {ed foltim claram , & diftinétam. Qualem ni-
mirm querune , & difcont 3 Deo docente clare ,&
cum {umma certitudine.

Fhadelatadhls dhihdest 28 i
QVASTIO XV.

Viramintelletus Angelicus fit ca-
pax compofitionis, €5 diuifionis,
difegr s , 65 Jalfitatis ?

% Insrvr  clle capax. 1. quia Angelus

/¢ poteft ablteahere rationes COMMUNES , ¢

vniuerlales , & fimiliter poteft per alias
cognitiones cognolcere rationes magis

Patticularcs , arque indiniduales , vt Liguet ex qua-

ftione pracedenti# Ergd poteft deinde per tertiam
tionem illas rationes innicem conferre
per nl"rmnuticncm, vel negationem alterins de altera,
f]uod eft componere , ant n{;'ui:h’rc,qu:r.’ prius aderant
i intelle@u cum przcifione & mutuo refpedu, &
comparatione, Pater C(}J.Ll;.'niuulti;l > quia mentalis

aliam cogni

De

1w nihil eft

compofi
tio athi
henfa fu

iud,quam com Parge
m, LJ'lUiE}‘]']l"‘

pliciter , & fecundiim {e {eorfix
€a comparatione , nec in nobis a|

tina ¢

liter aliave de ¢
contingic compolitio, & diuifio mentalis.
v

«  Vbieft multitudo intelleGuum
politio, ve dicitur 3. de fnima tex.

5 ibi eft come
1. In intelle@y
autem ;'\115;uii datur multitudo intelleGuum, Quiz
intelligic plura per plures fpecies , ve didbum n!t\T_[l,
Ppra. Exgd datur compofitio in intelleGu An
per conlequens dinifio.

3. Ex pluribus

Ered

ge

i, ac

; iptura locis conftat clare, An-
gelos im‘}ui proferendo affirmatigmes > & negationes
funiles humanis. Day urigicusin Angelis compofi-
tiones ; & dinifiones fimiles humanis. Patet conf:
quentia, quia locutiones funt figna conceptuum, Vhi
antem figna funt fimilia;oportet fignificata e ;
fe fimilia.

am gl-

4. Angelus cognofcit ynum per alind > nempe
effeGum per caufam, & caufam per effectum 5 vt pa-
tetex cognitione creaturarum in verbo » 8 Del per
creaturas. Difcurfus antem nihil eft aliud > quam
cognolcere yaum peraliud ;atque cranfire & cogni-
tione vnius obiedti ad cognitionem alterins obied,
innante prioti cognitione ad pofteriorem. Datur igi-
tur difeurfus in Angelo.

5. Quidguid poteft intelledtus minus perfedtus
in ordine ad perficiendum fe, augendamque [uam
perfetionem, poteft eciam intelleétus perfectior.In-
telleGtus antem humanus , qui eft minus perfeGus
Angelico, poteft difcurrere , & ex preEcognitis per-
gere ad cognitionem corum , que nondum innotue-
rant, arque hoc modo poteflt perficere fe ipfum 5 At
que aungere perfedtionem propriam. Ergo idipfum
praftare a fortiori potett intellectus Angelicus.

6. Non cognoleuntar comprehenfiud ab Angelo
quacamque ab eo cognoil‘untm‘, led plura cognolei
imperfecte, & inadequate, tinfper {c

C

Angelos ibi [uperiores , tim pet accidens alia que-
libet', propter diverfionem attentionis ad plura akia,
quz non poflunt omnia fimul comprehenfiué teneri.
Intelledbus antem cognolcens aliquid inadzquate,
& imperfede, poteft proficere in eins cognitione
attentius, confiderando , & plura multipliciter con-
ferendo cum illo; ideft difcurrendo, & com ponendo.
“ Ergo Angelus potelt , & dilcurrere , & componere.
Confirmaturex Ifidoro lib. 1.de fummo bono, cap.
1 2. vbi dicic, Demones per experientiam multa cog-
nofcere. Quae videlicet independenter ab experientia
cognofcere pritis non poterant. Per experientiam an-
tem non porteft pc!'llt'nll’i ad notitiam alicuius ante-
cedenter ignoti , nift difcurrendo. Quia ex mulds
memoriis At voum experimentum , & ex multis ex-
perimentis fit vnum vninerfale , vt habeturin fine
pofteriornm, &ex 1. Metaph. {ub initium, Eimmc_a_ul
autem illatio experimenti ex memoriis , & vainetla-
lis ex experimentis, eft formaliter dih:uri}ls. De cuius
nimirtim conceptu eft, ve quibu{dam pofitis,alind fe-
quatur, fen inferatur. : 3 el
7. Ignorantia eft canfa falfe aftimationis circa
ea , qua ignorantur. Angeli autem {unt capaces
ignorantia, & plura de facto ignorant , vt dicit Dio-
nyl. cap. 6. Ecclef. Hierar. Ex g?)_ An_:__:“‘ funt capa-
ces falficacis , pofluntque falli. Confirmatar , quiz
alioquin non effent capaces qui caderent 4 veritage
{apientiz , & haberent 1ationem d-‘.‘?}.‘_llll‘l:l[.‘ll'll > cim
verumgue hoc formaliter confiftat in falfitate cogii-
tionis. Virumque autem affirmar de dzmonibus

-

Dionyl. cap.7.de diu. nomin. ante med. s
Art. 1. Refpondetur, Neceflitas, _ommfc[ue_ ca-
pacitas componendi, ac dinidendi oritur in rlof?us.C!‘{
dependentia 4 phantafia, in qua apparent wal;:g;
L -




Quz{t. X V.De compofit.cognit.

facomplexi, ablqueaflitmatione; & negatione, con-
inngente invicem , aut dli{un;jcntc obie&aillorum,
atque indicante de hu.bu;nd.mc corgm mutna., Quo
muncre fangi non potelt intelleétus dependens ab
ginfmodi prima obieftorum repralentatione , nifi
coniungendo, aut diﬁ}mgcudo conceptus ol)ic&iquos
apparentes in phantafia , & non habentes prout fub-
func eius actibuss neque idtitatem , neque realen
diftinctionem inter fe , atque aded indigentes, vt
clarefcant mutua inter (e comparatione per affirma-
tionem , &-negationem : que proprerea compofitio,
& dinilio appofitiffime dicuntar per exclufionem in-
differentiz antecedentis ad identitatem, & diftinétio-
nem , coniunétienem, & difiunétionem. At Angeli,
q’_]l’c“llﬂue C()g]l()!‘cullt il'l'!l'l'icd‘ld.‘té 3 Vidcnt l?IQYE
fupe in fe ipfis.Qua autem cognolcunt mediate, per-
cipiunt, vefunt in rebus immediate vifis. Quaprop-
ter, clim neque tes ipiz, vt funcin fe, neque fquate-
nus aliz in aliis continentur a parte rei, habeantin-
differentiam ad mutuam coniun&ionem , & f{epara-
tionem fuorum predicatorum , vti notatum eft ha-
bere in phantafia , fed habeant identitatem , ant di-
finGtionem mutuam omnino determinatam , per
fimplicem entitatem, ficut habent camdemiplam en-
titatem determinate > qua de caula quodvis cuinlvis
rei pradicatum eft cuguoi‘cibilc squantum eftex {e,
ablque compofitione, & diuifione. Vnde poffibilitas,
atque neteflicas compofitionis , & dinifionis menta-
lis non poteft fandari in natura cuinfquam obiedi
lecundim fe prcise confiderati, nec in identitate,
aut diftinétione reali aliquorum pradicatornm pra-
cise v funcin fe 3 parterei, fed {olimin medio , in
quo {oreiantur apparentiam diverfam  realitate, quae
illis conuenit a parte rei, tam in fe, n]v.hm iniis om=-
niht}s,in quibus virtualiter continentur, fiu¢ adequa-
te, fine inadequaceé. Nulla igicur dari poteftin An-
gelo neceflitas , aut poffibilitas compofitionis , & di-
uifionis formalis , fed per fimplicem tendentiam cog-
nofcic identitatem, éndiftinétionem obiectorum , af-
firmatione , & negatione quinalentibus noftra, &
compofitioni & diuifioni, vti facit Dens ex omnium
confeflione, ad quem ficut proximeaccedunt Ange-
iiquuad perfectionem namate , ita etam imitantur
eumdem maxime quoad modum coguof'c::ndi fujwm
modum humanum. Hze comparatio & cius inten-
tum habet, fundamentum in Dionyl. cap. 4.dediu.
nom. vbi dicity Angelum efle ffeculum purum , & cla-
riffimam > quod. iplum tribuitur excellentius Deo,
addicque cap.7.ante med. wirtutem intelleltualen An-
Lelorum  veslendere perfpicac disinorum intellectinm
fimplicitate, de cuins ratione eft exclufio compofitio-
nis, & dinifionis. Eandem (ententiam docet Diuus
Thomas quaft.s8.art. 4. aliique communiter adueg-
fus Scotum dift.7. quectt. vnica S.conrra conclufionem,
nec con aduer(us Snarez 1ib.2.cap.32.& 33. & non-
nullos alios,qui folum aflentiuntur D.Thoma quoad
obiedta nacuralia enidenter cognita , quoad catira
Seoto, cum tamen fitvna eademque omnium ratio,
¥t apparet ex difcurfu premiffo. i
Arg. 2. Exclufis totaliter ab intelleén Angelico
compofitione, & dinifione formalibus , exclulendns
conlequeniter eft ab eodem dilcnrfus formalicer , ac
proprie talis , vti excludit D. T homas ibidem art. 3.
aliique communiter aduerlus aliquos alios autores.
Nempe difcurfus effencialiter includic in fuo con-
cepru ;1111!t1'131icc:n compofitionem , aut dinifionem,
qluibus conferantue extrema confequentis cam me-
dio termino, & interfe. Impoffibile igitur eft, vt in-
t;lle&us compofitionis , & dinifionis minime capax,
ftt nihilominus capax difcorfus. Ed vel maxime, quia
Cflmpqﬁtio > & divifioex: fuo concepm funt quié;uu
dl[_’cm‘ius inchoatus , & imperfeétus. Quia compo-
fitio ¢ft quzdam quafi illatio , per quam intelleétus

i

e - hEC
Ang, 211
inferuétus fimplicibus apprehenfionibus termino-
sam, de s.luibus deinde indicat componendo 5 atque
coniungendo illos inter le; quodammodo infert mu-
tuam corumdem identitatem ex habitudine identifi«
ca, quee obfcure , & imperfedte prelucerin pradis
¢tis fimplicibus apprehcnﬁonibus R ;‘:{ ¢ conuerlo
proportione {eruata accidit cmca dinifionem menta-
lem.Qua de caufa Dinus Thomas dicto art.4.aflumic
in eandem rem hoc ipihm principium , his verbis 2
Sicut in intelleStn yatiocinante compararur conclufio ad
principinm 5 ita in intellelin componenty, fud dfuideme:
comparatur pradicarnm ad (ubiedum, Cui igitur re=
pugnac dilcurfus iftinimodi inchoatus , & imper fe-
tus , per collationem mutuam duorum tantum tere
minorum , impellentium intelleétum ad affenfum
compofitiunm ,vel ad diffenfum diifiunm, iuxta na-
turam apprchenfionum , quibus iubﬂ-:u;t ; necefle
maiori etiam ratione eft , vt repugnecdilgurius per-
fectus per collationem mutuam triwm termino-
rum pritis in preemiffis , & dc:pdc in Cr.';llchlllo_n(_‘.
Ergo Angelis repugnac difcurfus propric , & for-
maliter talis, magis etlam}, quam compolitio , & di-
uifio.
Art, 3. Confirmatur hzc ratio , & que proxime
receflic de compofitione , & diuifio®. Quia gus
Jint difper(ain inferioribus, [imt vaita in [nperioribus.
Quod principium aflumit D. Tho. queit, 57. art. 2.
pro Angelica fingularinm cognitione Jindiftinéta 2
cognitione quidditatis eorum. Addic vero Caietanus
ibidem cam difperforum vnionem accipicam hac li-
mitatione; guoad fieri poteft. 1d u&,Aquoad ea,quorum
vnio identifica, nec repugnat ex luo conceptu , nec
tranfcendit limites perfectionis rerum {uperioruni.
Hoc autem l-uppnﬁm » quod {fub ea expofirione elk
cuidens per e , fubfumitur vlcerius » NN TEpugnara
abloluté, aut refpectu perfettionis fubftantialis An-
geli, immoei congruere maxime fimplicem tenden-
tiam intelleétus, qua contineatin {e indiuifim totam
perfe@ionem, qua reperitur diuifa inappre henfioni-
bus, compofitione, diunifione , & difcurfu humanis,
quaque peragat {ubitd per primam obiecti fecun-
dum fe inlpeétionem , & quafi per lincam rectam,
quod geragic intellectus dependens a fenfu per mul-
tiplicem collarionem concepruum apparentinm in
eodem fenfu , & quafi per gyrum. Suadet hoc in pri-
mis paritas {enfus'communis , qui non magis pre-
eminet fenfibus externis, quam Angelus praemineat
homini. Senfus namque communis continet in {a
indiuifin, quidquid perfectionis ineft quingue fenfi-
bus externis.Quidni igimt implex tendentia intelle-
¢tus Angelici contineat fimiliter in {e indiuifim,quic~
qnid perfectionis ineft ﬁmpiigibui; apprehenfionibus,
compofitioni, dinifioni, & dilcurlui humanis. Suadec
idem rurstis correfpondentia vbique neceflaria , &
manifelta inter modnm operandi , & modum effends
proprium cuin{que f{ubftantize. Nempe fubftantia
Angelica eft in fe fimplex, vt di¢tum elt, & continet
in leidentice, quicquid perfectionis ineft corpori, &
anime humana invicem vnitis. Exgd operatio intel-
lectina Angeli continet infe fimili fimplicitate,quic-
quid perfe&ionis ineft terminis fimplicibus appre-
henfis prilis {corfim , quatents deinde collatis in_ui-
cem per compolitionem , aut dinifioem. Similiter
Angelus ratione fuz implicitatis eft incapax trani-
mutationis, nec proficic temporis decusfu pee tran(-
mutationem acquifitiam , & augmentativam ﬁ}b"
ftantialem, ficut proficic homosaliague trar}fmutatm—
nis capacia. Ergo imiliter eft incapax intellectus
eius, vt proficiat intelleGtualicer, ficut proﬁciF homo
per difcurfum, qui eft quedam tranﬁ‘numtio m}tellc—
étualis augmentatina , & perfc&im 111telligen tis, at-
que aded conftituite in termino totius perfectionis
intelligendi per primam infpe&ionem fimplicem
obicsty




-

212
obici,ficut conftimitur in termino totius perfectio-
nis fuz phyfice per primum fuum effe Imql‘Ciﬂ in-
telleétu Angelico, neque comp yofitio, aut dinifie; ne-
que thun;us vllus dari poteft prog mg talis.

Art. 4. Ex his infercur , intelleciui Angelico re-
pugnare luqm,niu per {e falfiratem;licet per aceidens
inciderein eam poflic x abulu voluntass. Infertur,
inquam, quu intellectus expers compofitionis, diui-
fionis, & difcurfus ferrur direéte , acimmediaté, ad
quod quidelt, fen ad qui&dlmtcm rei. Intelleftus an-
rem cirea n,(viszwf eft, _(cmﬁfr veras tj‘ freut & fenfus
tu:r‘,.':upz.tw;cﬁfvn’c » vedieitur in lib.3. de Anima
tex.26.Eandem doctrinam tradic iterum Philofophus
lib.g.Metaph. tex. 23. dicens, intelligendo quiddita-
tes memca non intercedere falficatem. Lwia vel ro-
aliter pon atvinguntuy , & nibil ingelligimus de eis , vel
cognofcunmtur vt (unt. Nempe obieCtum immidiate
mouens fenfum svel intelleGum ad percepricnem
fui, neceffarid mouet ad 1r\.1\1f1L1‘\.-Jln 1}\Lum >veeft
in fe , nec aliter mouere poteft per fe ipfum immen
diatd; ideoque ad [olam veram pecceptionem fui mo-
uere pote ft ¢x fe praecise. Quaproprer emnis falfitas
Ilu";‘lt in intelletum ex motione mediata obiedi,
prout apparentis imperfeété , &inadaquatt in aliqua
iui cognitiohe prenia, qua deinde inducere poteft
"'qmuocatwnf‘m, & malam , atque adulterinam ter-
minornm applicaric onem mutuam, propeer defedtum
‘pl\.l 81[‘}7 IENtiE 1N cadem inlllnl L\)"JJLELOTI lﬂl-
ta: Cam g huinfmodi
mediata obieétor tio, tam per compof fitioné
& dinifionem , {fubnixam apparencia obiecti, qua
praitin iun})hubua ..P]ue.q enlionibus , quam etiam
per difcurfom, qui niticur iifdem mediact, & infuper
immediaté  viterioribus terminorum praapparen-
tium combinationibus , qua fiunt per PLCL‘ITIH-{JS &
conchifionem , arque immediate feratur in omnia.
qua cognofcit mouentibus ipfis obiectis, vt funtin
{e ; Concluditur falfitatem in intelleétu Angelico
nullam daupolL , flue circa verirates na L[mulw 5 e
circa myfteria fupernaturalia. Inter hee nonnulli ita
diftingnunt, vt circa natnralia Angelum dicant inca-
pacem falficatis , capacem circa lupernaturalia. Ve-
rum dilcurfus }i’opniitvs et vninerlalis, &raqne
conuincit de omni genere obi u.‘tum s ld oquL
Dlum Tl]um.n mch qui 3

nerfalitate.

Art. 5. Ratio, ob quam Angelus pati nihilominins
polfic per accidens deceptionem , ac falfitatem circa
aliqua obie&a, vt tiadit D. Thomas ibidem, limitan-
do tamen, quoadlupumtumln Ratio, i inquam, eft.

Quia Angelus LoﬂnoiCh 1m}krﬁ ¢te, & con
Lirer, ant pmhalmltu tantium,aut cam [ola certitudi-
ne phyfica aliquos enentus, maxime fupernatuiales.
Fieriautem tunc poteft, veimperio voluntatis adiga-
wor intellectus , vt per qmud.un plxcxpnammm iu-
dicet ablolute obiedtum ita habere , 2ut habiturum
efle, ficut apparet per conieéturas, & ficde aliis mo-
€lo indicatis modis cognofcendi, tran{grediendo yo-
junt'mt limites fundamenti A qimdpm.bvt obie&um
er primam {ui in{pectionemn, Hoc porro przftare
Am'cnus perinde poteft per hmplm,m inordinatam
conucrfionem ad obieGum, praua, ac ftulea volunea-
te induétam; {icur nos poﬂumus per compohuumm
& dinifionem, fen prauva , fen laudabili ( verumuis
enim in nobisaccidere poteft ) inductam, ita A“uc_
lus confiderans hgminem mortmum, poteft indicare
eximperio voluntatis , enm non effe :eihrfeéiurmu;
& fimiliter confiderans hominem Chriftum, indicare
poteft ecum non effe Denm. Quz funt exempla D.
Thomz , fed eft eadem ratio de fecreto cordis , & de
furnro contingenti puxd natwralibus & appargntibus

- Lib.IL De Angelis. -

conieéturaliter tantum , per indici .1 it
enim fimiliter Lnu ] wec concipi voluntaric indiciyn
ablolutum conforme indiciis , & non refts clur
incertitndinem eorum. Vertum hic modus abus
intelle€tu per imperinm imprudens voluntatis o
Im aceidit in demonibus in omnem i :
peratiffimis. Nempe Angelis be

Anf.nh\ in pura naturaslicet non tam facilis xm!u “\
tunc fuilec , ate 1UL iam eft in demonibus. Per hie
igitur fatis conftat de quaft. quoad omnes eiyg
partes.

Ad 1. Non (ufficit
& diuidendum poflc abftral
fimulgue confiderare rationes ;velr
particalarem {ubftantem illis yniuerl:
cefle infuper eft, ve intelleétui defiv fide-
randi immediate eam yeritatem , QUE circa voiam-
queillam rationem defiderari poteft. Adeft autem Ap.
gelo hac facnitas , potefigne allcqui tendentia fin
PLJLi,duuh,.u immediata, qua nos affequi non §
fumaus .1.11 per Lompo momm, & dinilionem, V ;1_|L
berinon }n_:w;‘[, vt Angelus velic i lup» i
aliquam notitiam notiti preexiftenti obiecti,
Pprocinus ca ipla voluntate ap ph‘..u in
mlp >Cklonem di £
u'mct‘t], atque i|:1 I
llk, .:\

ad com l')()ll(.‘l'ls’.l.".-!h\ mex

ere rationes viiuer
rionem ’hql
ibus. Szdn
‘il!.C.l.ﬁ COl

ex vi ;’LFprchuuiiu!‘.:m praexiftentium, n _
perledemus ab vireriori compofitione ; & diuifione.
Eodem namque modo exhaurit Angelus totam {nam
vim cognolcirinam circa vnamquamgque veritatem,
per tendentiam fimplicem directam, ac 11111\\:111*11“
Llud nos L\hmlllnlllﬁ gotam &1]‘1’\ 11C
L‘U[um 3 "Ll Pl n""l‘l‘ [k“ L(‘“ﬂt)‘
fionem girca VAUMquoc ique cof
u,mpnat:o ob i
teruata i.cglum C
Ad..Ad rompmu‘
ficit qualibet cninfvi
(,\,l"l.l.u_ s led .:Lhr.h r'.f cam efle talem , quz
1e cormmdem  intelleGtuum gign
nmiorum notitiam 1‘"', quam que haberi p
’1!“‘,111&,!‘1 eius mlpu‘t onem. Hoc autzm
‘J:lu, \rpotc in nillg nn um fimp

el

uid I
aflequi abloluté p otci'r..
Al 3. Ang eli manifeftanthomi
tus modo i.um ano , vt pote neceflario , ve il
piantut ab hominibus. LLl_H etam i
tiffime 1;1an.1\ cumponm , & diuifior
igitur dedncitur lolh;“ Angelos cog nolcere coupo-
fitionem, & 1 it ri loquende
pofle, non verd facere itidem  atque
piendo po-ﬂb. S
Ad 4.Cognitio vnins ex vialterius,leu in al
fufficit ad difcurfum propric talem. Alioquin L.J.gur—
Tet pman Deus, \"\‘Il infua eflentia, & ex v
pthL,IlI!Ule ellentiz fuz omnia alia cogne
c‘vmtm 1gicar PI:LD’.LE.;,\«[ ex cognitione vnins gro=
ficifcatut cognitio alterins cam reali diftinctienc in-
ter viramque, ficut voym obieGum diftinguitur rea-
liter ab alio obie&o, idque per mutuam muuceﬂa_
collationem terminorum conlequentls inter [e , &
cum medio termino. Quod oftenium eft repugnare
Angelo.
i . Non [peétac ad perfeétionem intelle

&us preftantioris » vt poflic praftarein m&m;::gl

1ibus fuos ¢

ioncm , Camx

imitari concis

non




Quz(t. X'V L. De compofit.cognit. Ang.

Pf;‘ﬁcicndmu {e, cluidqn"id pr-.j._‘ft.n'c pot{:[? inr‘c[{m‘t‘us
minus pex Grus in eumdem 1c5)pu.m ,ﬂh'd vt poflit,
vel illud ipfum, vel aliquid pertgdm“s, & ;\.:q\llm.nlcns
com excellu, Di¢bum autem eft idem praftari ab An-
gelo per limppccm., & lnnnec‘hat.{lll tc:n%{cngmﬂ ad
ynumquodgue obie@tum j allequitur jenim \mccllc—
&us Angelicus omnem veritagem , quam aflequitur
intelleétus humanus , & plures alias , {ed noneo
modo ; quo is allequicur. Incellectus namque huma-
nus haber modum peculiarem perficiendi fe, funda-
fum in p;-cuiim‘i {ua imperfeétione.Quz quia non ca-
divin Angelum, ideonec modus ille cadit in eundem.
Ad 6. Conceditur, Angelum naturaliter cogno-
{cere inadzquate, & imperfectt , tam perfe , quz
funt fuperiora iplo 5 tum etiam _pﬂ"ucciclum > quz
{unt eodem inferiora. Quod reétéaffumitur, & fua-~
detur in obieione. Sed non propterea proficere po-
telt per difcurfum ‘in qcngnici_mlu corumdem obie-
&orum,fiquidem eo iplo, quod intendar viceriorem
aliquem fuz cngnlzi_onispmfc_étum s applicatur ad
illud immediace, & lecundum {e confiderandum ma-
gis , quam confideraret prius 5 reuocaris ¢6 viribus
fuis cognolcitinis 5 quas partim , \-‘F:i :_ut.;iltL:r 1m-
qPendebat prius in alia obiccta ; acque ita fine difcurfu
per implicem maiotem infpectioné obiect aflequi-
tur, quicquidab ipfo aflequibile abfolute eft. Quod
exponetur magis in guzltione fequenti. Ad conhi-
mationem ex Hidoro dicitur cum D. Thomain ea q.
§8.2.3.ad 3. experientiam c{ici de Angclis, & demo-
nibus fimilitudinaric tantim , quatenis cognofeunt
pro omni temporis dil’ff:xentia }flcccﬂ‘lué jenfibilia
mnc prefentia , non vero propric deducendo ex illis
conclufiones vniuerfales , ficut nos facimus. Quez
gimirum illi cognofcunt independenter ab einfmodi
obferuacione » & a collatione mutua eorum , quaz
contingant.

dhdhdnledadleda dhd e e de e
QVASTIO XVI

Virum Aﬂgﬁlmpaﬁit eadem obieta

cognofcere mediate£9 immediare?

IpET VR nON p(:ii'u. 1. quia mediaté cog-
nofcereeft vniex alio cogm'al'cth;. Hoc
antem eft dilcurrere. Quod repugnat An~
gelo, vt dichn}\ eft. Ergo eidem repu-
gnat , vt coguolcat aliquid mediate.

o2 Quidquid Angelus naturalicer cognofcit, cagnoa
icl'.t ex vi fola coprehenfionis elsétiz fue (mz:t,qﬁ'dte-
nus natura Angeli eft participatio, & effectus dininz
natarz,ducitin eins cogl{ i

ioné quanta eidem Angelo
poflibilis eft abfolnte. At quatentis cadem natura in
ynoguoque Angelo eft imilis naturzaliornm Ange-
orum,atque fub eodé cum illis genere contenca,ducic
¢tia ad cognirionemaliorum Angelorum,iuxta méiu-
Xiproprix perfectionis.Ac demum quatenus eft dire-
{l;t‘lua reri inferiord,ac proindéaliqui civca illas cau-
’n!i_raté exercere valet {ibi, & illis proportiona a,potelt
¢id parere cognitionem eard.Omnia igitur alia prater
e 1psut cognoicit Angelus mediate,ac proinde nullum
obiedtum mediace, & immediace cognolcere potefts

3. Non poteft Angelus ceffare 2 cognitione [ui,ne-
quecii ea cognitione poteft vl aliam cognitionem
CDpDn_&rc.Nqn\Lluidi‘ ceflare poteft. Quia habet in fe,
& ex fe preecise quidquid requiritay , vt cognolcat fe
Ipium,vt liq_u:; ex q.I 2.ac proinde fieri non poteft,vt
ceﬂc; neceflario & cognitione {ni.Sed neque per liberd
eledtionem poreft (ulpendere cognitionem fui. Quia
libera eledio vainfcniulque circa aliquid neceffarid

R.D. Efparza Curl. Theol. Tom. I,

~ . i G % = woye e -
tione immediata alicaius obieétiad {0l m

213

prafupponit coghitioné actualé cirea ipium. Ergo vE
Angelus veller libere igno e, Oporteret,ve actuan
liter cognofceret. Nullo igitur pacto fieri poteft, vt
Angelus {nfpendat cognitione {ni. Ac nee !_'1; i otci?c,
vt cii illa componat aliquamaliam cognitioné. Quia
quelibet fubftantia intellectualis exhauric totam vim
{nam intellectinam cognitio_nc’m‘mprghcniun bui, ac
proinde fieri non poteft, vt luperfint vires ad ;111(1__11‘1;11
aliam cognitionem fimul eliciendam.Probatur aflom-
ptum primo paricate Dei, qui nullam habet cogni-
tionem diftinctam 3 comprehenfione fuive eft in con-
feflo apud omnes. Impotlibile namque elt, vealiqua
alia fubftantid habeat maiorem proportionaliter,
{ufficientiam,quim Deus. Ergo i quidem Dens nihil
poteft vlcra comprehenfionem {ui,nec Angelus pro-
fecto pntci't. Deinde rantum in vnoquoque CE'uﬁ;lc
neceflarid cognoleibilitas paffina, quatenus crefcic in
eodem cumulus reliquarum omninm pefectionu
dictum eft q.10. de Deo art. 2. Impoflibile ig
vt in Angelo virtns intellectina fit maior,quam intel-
ligibilitas eiuldem paflina. Ergo elicita compichen-
fione fui impoffibile exit , vt luperfic ipfi aliqua pre-
terea vis intelligendi , quam fimulimpendere poffic
in aliam cognitionem. Ergo Angelus non poteit v
aliquod ebie¢tum mediate , & immed Seognolcere,
fiue fimultance,fiue fucceffine,fiquidem nuilam aliam
cognitionem naturaliter elicere voquam poteft,pra-
ter comprehenfionem {ui.

4-Non poteft in primis imultaned cognolcere An=
gelus 1dé obietnm mediage, & immediate. Quia ve
obie@tum immediate cognitum cognolceretur fimul
mediaté, necefle effer , v aliquod alind obie&tum co-
gnofceretur fimul immediaté,quatenus nihil mediacé
L‘oglmifi poteft , nifi cognito immedi te aliquo alio,
quod ducatin cognitionem illins. Inde antemdeque-
rezur. Angelum pofle fimul cognofcere multa ¥8mul

ta, nempe per cognitiones innicem indepédentes,me- ~

que vnitas muo per relationemad vnum motiuum
formale illis comune.Quod negat efle poflibile Diuuns
Thomas q/58. art.2. & alibi fepe. Sed neque fuccef=
fine fieri poteft,vt cognofcat idem obicétum,iamme-
diat¢,id immediare. Quia cognitio immédiata eft per-
fectiormuam mediata. Maiori auté perfectione nemo
caree liberé inl iis,qua non concernuntappeticum,fed
pertinent folum ad incelleéti.Ergo fi quidem implicac

. in terminis, ve Angelus neceflario careat aliquando

cognitione aliqua perfectiori,ad quam clicienda habet
vires fuflicientes,impoflibile eft , vt tranfeat

a cogni~
1td einl=
dem , cognitionem,ant vt primitus incidac in eamdé
cognitioné mediatam,impedita cognitione immediata.

Art.1. Refpédcmr. Solet agi de ilta quaftione pre-
cipucadexponendam Auguftinianamdiftinctioné co-
gnitionis Angelic in matntinam, & velpertinam, de
quibus differit fusé libi4.foper Genaad littc.22.& 31.
& lib.1 r.de cinit. Dei c.7.atque alibi nonf{emel. Verd
Augnftinus {ub iis vocibus comprehendit cognitones
lupernaturales fimul,& haturales, arqné matutind ap-~
pellat,vel vnice,vel cercé pracipue s & v plurimum
vilioné beatam,qua res cieate videntnrin verbo tan-
qua in eriente; fen meridie plenifsimo lucis. Velper-
tinam veroappellat quaniliber p'.'muii'cugf cognitioné
Lernm creatarnmin icipﬁs, qua fant obfcurz, ac no-
cturnza, i comparentur cuin Dco.Q_le: res per fe facis
patesnec indiger viteriorialigua cxpoﬁ!;ionr:;qtm?l ad
preiens.attinet.| Nam quod ad applicationém attinec
ciuldem Augnitini pro exponendissdicbus creationis
midi dependenter 2 pradicta diftinétione;alins elt di-
cendi locus. Nempe prafentis negotij folit eft, vt ex-
ponatur modus co:_r‘nc:fccndi mediatus,& ill}!ll(.‘d.i;l[us
connaturaliter pofsibilis Angelo , idque lccu_ndun'x
{e precjse , arque independenter { modis i;gniil;

Can




214 Lib.IL De Angelis, -

candi, & applicationibus metaphoricis , acallego-
ricis. Eaigitur diftinctione alid remifa.

Art.2.Certum in primis eft,Angelum pofle cogno-
{cere aliqua immediate , & aliqua alia mediate per
cognitiont:m {ibi connaturalem. P‘riijlm enim po-
telt Deam cugnufccrc mediate, & fe iplum immu‘ﬁa—
t¢. Quia comprehenfendo 1.. immediate ; quod fieri
ab eo poﬂ-(: ,dickum cft iam iuperiﬁs, non poteft non
cognoicere Deum mediaté ; quandoquidem conne-
citur effentialiter cum iplo , einfque perfectionem
participat efpntialiter , anquam effeétus dependens
ellencialiter ab eodem. Praterea canfas quaflibet , &
effectus quodlibet naturales poteft itidem cognofcere

immediate. Quia habet proprias eorum {pecies aDeo
fibi inditas ininftanti creationis , ve diGum eft fupra
quaft. 12. Poteft igitnr conflequenter cognofcere
caufas quafliber, & quofvis efectus naturales etiam
mediaté, Quia canfz referuntur intrinfece ad 'effe-
&hus, & effectns viciflim ad canfas , ideoque verolibet
ex his extremis perfete cognito , yti cognofcit An-
lus omnia naturalia , necefle eft , alterum cuoque
mediate cognofldi. Fieri pracerea poteft, ve aliqua fen
caula, feu effectn immediate cognito prils , deinde
cognolcatur mediate tantim. Quia cum Angeli, pre-
{errim qui fant infra {upremum gradnm, non poflint
cognofcere fimultaned , quacumque abfolute , ac
feorfim cognolcere polfunt ; quandoquidem folus
ﬁ.tpl mus Angelus sien fupremi ordinis,totam rerum
naturalinm. yniverfitatem fimultanet , ac indinifim
comprehendere poteft , vrdiGtumeft .’hpm quait. 4.
Quiainquam,hocitafe habet,poflunt Angeli , faltem
inferiores thprcmo s ab vno obiecto in aliud , atque
aliud obieGum perfe@e confiderandum tranfire pro
libito » applicando liberé intellectum ad ea obiccta
& gencra obie&orum , qua potiffimum opostucris,
aut libuerit attentins confiderare hic, & nunc.

Art. 3. Hisitaque fuppofitis ,in quibus nulla ap-
parerdithicultas , nullaque: communiter agnof citur ab
auctoribus , fupereft modus alius peculiaris cognof-
cendi mediaté , & immediaté , cuins expofitio eft dif-
ficilis , certe non eft vique adeo peruia. An videlicet
Angelus cognito aliquo obie¢to , maxime verd Deo
mediate per cognitionem , qua fimul immefiate co-
gnnfcﬂ aliquid zliud repizlentatinum prioris obie-
¢ti , poffic elicere deinde cognitionem , qua {olum

feratur ad obiectum , quod prius cognolcebatur me-,

diate ; itavt ad cognitionem caufz in effectu fubfequi
pofiit cognitio eiufdem cauf ;, non modo diftinéta

cognitione effedtus; fed etiam nulli coéxiftens cogni-

tioni effedtus , idque ex vicognitionis preéxiftentis
prius circa effeétum , nullaque praexiftenti {pecie
peculiari caule fecandum fe. Affirmar , id feri pofle,
atque de facto accidere , tumin Angelis , tum etiam
in nobis relpeétu Dei cogniti prius , mediantibns,feu
mouentibus ad cognofcendum Deum creaturis. Af
firmar, inquam , & multis accurate exponit , ac tne-
tur Swarez lib.a.c. 19.4 n. 3. atque in eam rem vtitur
teftimonio, qued eft clariffimum D. Thoma qu.8.de
verit.a.3.ad 18. vbi fic habet. Quands aligusd cogrnofii-
2ur per fimilitndinem in effeétu Juo exiftentem, poteft mo-
sus cognitionss tvanfive ad canfam immediate , fine hoc
guod cogitessr de-aliqua alia ve. Et boc modo intellegls
viatoris poteff cogitare de Do nion cogitando de aligua
¢reatiiza. Idem docet luculenter Dionyfl. capit, 1. de
myft. Theol. fub initium , vbi Timothenm hortatur
his verbis : Pratermitte , & Sfenfus , & mentisactiones,
€aque omuia , quels (ub (enfum cadunr , & animo cer-
nuntuy o & que o [t 5 O gee fint otnia s teque id
Cizgs gt omnnem effentians omnemgue [cientiam [fuperar,
Coniunitionem , € vnitatem , provirili parte clap exci-
7a. Libero enim  folutogue ac liguido a te , & ab omni.
bus di ceffits ad distinarsm vencbraram vadivm Gui omwi

effcatia wperior eft 5 contendes,'cum e omnia deﬁ‘.‘.
o D) R S s,
& ab ompbus [olutns fueris , & liber, Suffragatyg
e 2 = . . . P 8
perientia , qufl quilque coniicit CIC‘L!ZHI[:}-U['I‘;J_d
contemplandum Deum | omncﬁtlne intelligendi
1es impendere contemplationi eins, quin interim e

Ne-

giter quidquam de vlla alia se’ creats > atqueeo
lius le):.:;if‘ll‘(.! de Deo polle , quo ma
omni creaturarum cognitione,m
incideritin primam Dei cognitioné,ucque alire
duci ad illam quilquam poflic,dum eft in wiz, Quidp;
igitur idem praflare Angeli ctiam poflint;mule pro-
pinquiores Deo naturaliter,quam nos [inms,.\:qm i
tc]lcn‘:tupr:fdi:i abftraciori,ac puriorisquam fir noflep

Art. 4. Rario huius reieit quia ficut ras cregy
eft fimilitndo Dei quatenus eft effeétus , & partici
tio eius , ideoque poteft perducere , atque neceff;
Pcrducit comprehenforem fui , ad cognitionem P
ita etiam , cognitio rei create quatenus & iplaeftef.
fedtus , & participatio Dei, eft fimilitndo non folin
rei create , led etiam Dei , ideaque perducere poref
ad cognitionem non folum creaturze , fed ctiam D,
{i confideretur reflexé per aliam cognitionem , yq
relate ad verumque eum terminum coniundim 5 vel
ad vorumlibet feorfim. Quicumque igitur cognofiy,
Deum in creatura , {en mediante creatura > potck
deinde ccgnuﬂ:crc > ac contemplari eumdem medizy
{ola priori cognitione , eademque confideratyex vi
{peciei memoratine , quam de fe relinquit in ingel.
lectu ; cum definit efie fecundum fe. Patet itaque,in-
telledtums tum humanum » tum maxime Angelicam
polle in hoc {fenfu immediace cognofcere,8/contem.
placi Deum naturaliters Ita videlicet » vt nulla 1o
creata fecundum fuum efie phyficam actualiter mo.
uneat intellcétom ad cognolcendum Deum , {ed pofln
ipfe aétualiter cognolci nulla alia re creaca actmalive
cognita. Cxtertm necelle eft , ve inner intelle@umal
huinfinodi confiderationem Dei aliquod veftigium
relictumin intellectu ab obicéto creato quod pri
mitus excitanit ad cognoitcnﬂ"ﬁm Deum ; nempe yt
iuner vel cognitio retlexa prioris cognitionis de Deo,
quatentis erat fimilitndo exprefliva Dei, vel {pecies
memoratina eiuldem priotis cognitionis , qua pie.
ind¢ fimul obiiciat intellectui , & camdem priotem
cognitionem , & Deum. Alioquin per accidens e
habetet in ordine ad cognitionem , & contemplatio-
nem Dei poiteriﬁls conceptam , prior cognitio im-
mediata circa rem creatam , & mediata circa Denm,
Preteritum enim,cuius nullus effeéus prafens, perin.
de fe habet refpectu cornm,quz fiunt de pralenti,a-
que {i nunquam extitiffer. Vnde viterins {equeretur
pofle Angelum , vel etiam hominem cognofcere
Deum aétualiter , non folum quin adualiter cogno-
{ceret quidquam creatum , fed etiam quin anteceden-
ter vnquam cognouifiet aliquid prater Denm. Quod
eft impofiibile. Quapropter qued nuper docebant
Dionyfius , & D. Thomas de tranfitn cognitionis ad
caufam immediate , & de confideratione Dei foluts
& libera ab omni rerum creataram confiderations,
accipiendum eft de rebus prout condiftindtis ab in-
tentionibus, fen qualitatibus intentionalibus, & non
de rebus fecandum conceprum vninerfalem ents
tranfcendentaliter fumpti. 1d quod aperre diftinguic
D. Thomas , atque in huone fenfum diftribuit loco
indicato ; neque dubitandum eft , Dionyfium , ‘coius
D. Thomas vbique eft interpres legitimus , idem ip-
{um, & nihil amplius dicere voluifle,

Art. 5. Intereft verd plurimum pro perfedtiont
contemplationis dininz , an Deus confideretur me-
diante aliqua creatura entitatis pure phyﬁqz 7 Am'tj
rd medianté fola aliqua intentione afﬁmllatiu\a Da
formaliter,& informante intelleétum intrinfecé;qus-
tenus talis eft, @ia in Priori eHenty entitay creata _caj

: griofcitr

magis recedi




e

-

Queft. XVIL.De cognit.med.& immed. 215

snolcitur fimul ac indivifim,quatents eft affirilativa
Dei,& quatenusdiffere ab eodem , & fecundum fuam
rationem differentialem, qua habewvim retrahendi 3
cognitione Dei, atque impediendi , & offulcandi co-
gnitionem , quatenis eft L'xpre{ﬁua Dei. At imago
Dei intentionalis ; informans intelle@um, {e tora iu-
nt ad cognofcendum Deum. Quapropter crefcic
plurimum cognitio Dtl‘, qundo , iuxta exhortatio-
nem p{-.tn']illam Dionyfi , relickis omnibus obiectis
creatis , tranlmittitur intelleétus ad contemplandum
Denm immediate. Sola nimiram interpofita imagine
intentionali ipfius , qua qua talis eft , facic quo;“‘.';un‘
modo voum cum imaginato , & facit , ¢ perinde
re attingatur , ac penctretur Deus , atque i nihil
prorfus vllius generis interponeretur. Quid , quod
{pecies memoratiua , feu cognitioreflexa priotis co-
gnitionis direét¢ , pracise quatenus erat reprefenta-
tiua Deiseft tenniffimum quoddam , cui proinde fuf-
hcit, vt intelleétus impendat cxiguam admodum par-
tem virtatis fue intellectiua;idedque poteft incibere
in Deum tota fua l'::liqu?. virtute , & per confequens
nancilci cognitioné Dei incomparabiliter perfectio-
rem,ac intenfiorem, quam qua habebatur fimu! cum
immediata alterins alicuius rei creatz confideratione.
8 Art. 6. Hec proculdubio fuit canla deceptionis,
nifi ego omnino decipior , D, Bonauentniz, noftro
Alnarez de Paz , aliiique nonnullis dicentibus pofle
amari Denm nulla actualiver preexiftente cognitione
iplus. Sup poluerunt enim ; quod eft cergum , Deum
non polle naturaliter cognofei,& nefupernaturaliver
quidem a viatore snifi mediante aliquo creato : atque
experti [imul funt cognitionem Dei, qualis hic expo-
fita elt,in qua vix apparet, eftquedifficuleer difcerni-
bilis cognitio rei creat : tum quia {ola interponitur
i_m;r:;o creata intentionalis Deiatque imago facile co-
funpditur cum imaginato : tum quia cft tenuiffima at-
tentio ad eamdem imaginem,maxima vero ad Deum,
atque tenuiffimori difcrerio eft difficillima,preefertim
attendenti ad maximum [ummo conatu. Vilum itaque
illis eft,quod facile videri poteftiis praluppoficis, ni-
il iplos cognounilfe , dum perfectiffimeé amarent
Deam , tameth reipla adeflec cognitio Dei tantum-
dem perfeta. Eodem pertinet caligo adharens Deos,
len caliginofa theologia , de qua D. Dionyfius in
loco preeindicato , alii que Sancti Doctores agunt,
quz tamen et lnminofiflimareipfa. Per quam nimi-
mm contemplatur homoe Deum {ubtratis rebus om--
nibus creatis ; hoc eft, extinétis omnibus faculis ma-
nifeffancibus Deum mente viatrici, folaque {uper-
fite icuncula ems intentionali , que vix quidquam
morara animum cirea {e , vires eius relinquit liberri-
a5 pro infpectione profunda Dei. Verum ego for-
taffis pratergredior iam limites nmos.Vtcun-sc]i:c igi-
tut hoc habeat 5 ex didtis liquido apparer, Angelos
eadem omnia cogn ofcere naturaliter pofle , tum me-
(‘!i.‘l‘:i\‘, tum immediate ; catera quidem prater Deum
ablque vlla limitatione ; Deum verd cum hac limi~
tatione , venecelle fit, mediare pro ecius cognitione
aliquid faltem intentionale immediate informans in-
telleGbum, efto necefle non fit, ve mediet aliquid prae-
tereaalind pro continuatione, & augmento co‘gui-
tionisDei,fed tantum pro eiufdem prima inchoarione,
_ Ad 1.Jam iterum diéti eft, non fufficere ad difeur-
fum, vt vniiex alio cognofcatur. Quod,eft per fe eni-
dlens,quando mediatio eft ex parte obie@i tantum ob
diftinétionem realem medij mouentis ad cognitioné
4termino,ad cuius cognitionem mouet,nulla exiftéte
reali diftinétione inter cognitionem vnius,& alterius.
Sedneque eft obfcurnm illud ipfum,quando vna co-
gnitio excitat intelledtd ad aliam cognitioné, ip{'umq;
ad eam tran{mitcic, quin interneniat difpcﬂtio termi-
noram inftruens, & connincés intelle@nm ad cogni-
R.P.Efparza Cur/. Theol . Tom,I,

tionem,& ad affenfum conclufionis,Non enim magis
hoc [ufficit ad difcurfum proprié, & formalirer talem,
quam primum. His autem tantum modis ditnmeedt,
Angelum pofle cognolcere vaum in alio,& ex alio.

Ad 2. In primis Angelus non continetin e pet-
fectiones , quibus res aliz fiue fuperiores , fiueinfe-
riores differuncab ipflo formal®er , ideéque non po-
telt mouente fola fua eentia denenire in diffinétam
& claram cognitionem earum. Necefle igitnrillicft
ad perfectam catenus cognitionem aliomina fe, ve
immediat¢ ea cognoflcat. Neque relpeMtu rerum in-
feriorum quidquamin contrarium connineit vis ea-
rum diveétina conueniens Angelo , tum quia non ha-
bet vaufquilque Angelus vim direGivam omninm
illarum vniner{aliter ;tum quia in caula directina fola
directio cognolci poteft perfecte, cim hxe (ola pera
feGt¢in ea contineatur, non verdipla dirigibilia. Dia
&um deinde eft. Angelam pofle peruenire ad cogni-
tionem Dei perfectiorem , quam quaelt indiftinéta
a comprehenfione ipinsAngeli , feu qna Deumin fe
iplo cognofcit, tanquam in medio cognito. Non igi-
rur conuenic Angelo cognitio immediata tantum re-
fpectu fui, & mediata relpectu cecerornm.

Ad 3. Conceditur, Angelum non pofle ceffare ab
ab omai omnind cognitione {ui. anau potelt ca-
rere omni prorfus cognitione , vt apparet ex difcurlu
obiectonis , atque habenti aliquam cognitionem,pek
eamdem neceflarid innoteflcit e cognolcere ; ac pro-
inde fe ipfum aliquateniis cognolcit. Caterum fieri
poteft, ve Angelns fulpendat cognitionem fuicom-
prehenfinam, applicando prazcipné vim cognofcitind
ad ¢ onfiderationem exaétam aliorum obiectorum;
mazximé vero Dei , modo nuper explicato ; ad quam
fimul eliciendam cum comprehenfione fui vires eius
intelle@tinz nequaquam fufficiant, Quo paéo Ange-
lus edam f{upremus poteft pati defedtum vitiam ad
retinendam comprehenfionem {ui , quatentis poteft
illasabforbere in contemplando Deo. Retenta autem
hoc modo cognitione imperfecta fui tancim quoad
an eft, potelt Angelns {imul elicere cognitiones alias
circa alia motiua, vt per {e patet. Deinde tameefi nul-
la fubftantia incellectualis poflic naturaliter elicere
vllam owgnitionem abfolute perfeétiorem, quam que
eft comprehenfina ipfius;poteft nihilominns cum ca=
dem comprehenfione naturaliter componere aliag

. cognitiones circaalia motiva , fi {aperaddantur fibi

vires cognofcitiuz vitra eas ,queeidem conueniune
ex fe pracist. Didtum autem eft fupra. Angelo {uper-
“addi vires, & comprincipia inuantia ad cognofcen-

dum per (pecies impreflas , qua accipit 2 Deos
Ad 4. Nee intelle@um Angelicum , nec yllum,
alinm’ pofle fimultane¢ plura cognolcere s vt plura,
fententia eft {=pe repetita @ D. Thoma, cai eriam
{ubferibic Scotus dift. 3. queft. 9. aliorumque fatis
celebris ; aduerfus Durandum,Molinam, Valentiam,
Vafqucz. , & alios. Verum quo fenfu accipiendnm fic
iftnd,plura ve plura , obfenrum efle, & valde anceps,
atque controuerfiam videri potius de modo loquendi,
et exiltimatio Patris Suarez lib.2.cap.37. nu.8. Mo-
uetnr quia idem D. Thomasdocet , beatos fimul, &
videre Deum 5 & cognofccrc alia & Deo ecriam per
{pecies propriasiplorum, atque in proprio genere,8
fimiliter Angelum naturaliter cognofcére fimul {e,8
alia per plores , & (pecies;& aétns. Hac autem fant,
& huinlmodi tantim, que intendunt reipfa auctores
affirmantes,poffe plura fimul ab codem cpgnofcis v
plura. Cenfeo cognitiones plusium , vt plarium apud
D. Thomam,Scotam, & afleclas.efles quz non diri~
guntar mediare , vel immediate ad yvaum, eumdem-
que {‘copmn,&: finem omninmsita vt nullo pacto al-
tera alteri fubordinetur. Atque hoc pacto certum efty
neminem cognofcere poffe”plura vt plura ; ideft
T 3 omnin®




216

omnind difparatd, Quia omnis canfa quidquid agit,
ordinac ad vium aliquem finem vltimum omnium
qua agit , eaqueilli , &interle {ubordinat necefla-
10 , veliquerex qutt. 1,7dc act. ham. _Ekt_autm’n ticlam
¢trina fumpte. in hoc fenfu nihil conuincit ubu:dn:
ad }Jmpo{}wm, Ompes vero .xlms‘{cn‘;us 1_11111.\ quaf
axiomatis D. Thoma impugnat efficaciter idem Sua-
rezibidem. Poteft itaque Angelus fimul habere plu-
tes plurinm obiectorum iminediatas cognitiones > ac
proinde & mediatas. Poteft itidem habere fuccefline
cognitiones & mediatas ; & immcdiaus carumdem
rerum. Quia licer mmquam ceffare poffic ab exerci-
tio totius fuz vireutis intelledtine , poteft 11111'11-_‘11‘.:'.-
nus multipiicilcr 8Xphﬂ.‘c menfuram fuatum .v%z_:nm_,
tumanocandoillas 2 ‘creaturis ad Deum modo lupe-
rins explicate, tum tranfenndo a panciotibus maioris
perfectionis obiedtis ad plura obieéta minowis perfes
¢tionis , atque ex verifvis cligendo-, & omittendo
, vt placet , atque ita cogno-
té, modo mediate, quin

indinidua hec, veli
{cendo cadem modo im
vnquam abfolueé patiatur proprerea aliquam iactu-
ram perfeétionis in cognelcendo , proprer compenfa-
tionem, quam {em per '."cperit Ltquu.ltn‘x in aliis obje=
¢tis , feu mgdiace,fen immediat cognitis de nouo.

Br . alr I 7
dhfichdbdadadadraladh dhdhdhdids th

QVASTIO XVIL

Virum Subflantia intelleltina it ex
[uo conceptn volitina ?

InExvR noncfler. Quia intelle-
) Ctuum poteft ex modo cognofcen-
di prazicindi a volitiuo, vt perfe pa-
tet. Alioquin ne dubitari quidem
poflet de quaftione propofita. Ergo
volitiuum non eft de concepin in-
ellectini. Ilaautem , quorum alterum non eft de
conceptu aleerius 5 non repugnatabloluce , vt fepa-
rentur realiter. [

2. Non omnis intelletio eft illatina volitionis.
Eigo nec omne intelleGmum eft volitiuum. P:

confequentia , quiaficuc (e haber adtus ad adtum ; ira,

potentia ad potentiam. Probatur antecedens , quia

cognitiones pure fpeculative , vt duo & wuria funt,

quinqgue , nullam habent vim excitandi vllum affe-
étum , eumyve inducendi. Probatur rurfus idem ante-
cedens, quia Deus congcipere poteft decretum efficax
non concurrendi cum Perro ad vilum aGum volun-
tatis,ex quo perueneritad tale inftansdecerminatam,
atque idem decretum poteft pro eodemvinftanti i Deo
reuelari Petro, qui fimiliter poteft adtu fidei affentiri
tali revelationi. Qua quidem omnia apparent ex ter-
minis omnind poflibilia. Talis autem atus fidei el-
tentialiter eft incompoffibilis cum omni a&u volen-
di. Quia fiinduceret aliquem adtum voluntats , eo
iplo redderetur falfa reunclatio Dei , cum quaeffentia-
liter connedtitur idem actus.

3- Non eft de conceptu virtntis fenfitive conne-
intrinfeca cum appetita fenfitivo. Ergo neque cft
pru virtutis incelledtine connexio cum ap-
tionali 5 feu voluntate, Patet confequentia,
quia ficut {e habet fenfus ad appeticum fenfitionm;
ita fe_habet intgllectus ad voluntatem, Patetitidem
antecedens . quia fenfus externi vere percipiunt fua
shiedta 5 & tamen nullum per fe ipfos inducunt
actumappetendi , vt fert communis au&ornm con-
fcuiuq > 8¢ probatur ex eo efficaciter ; quia cognitio
boniablqueactu @flimativz non mouet appetitup,

e s

{ophus. Aftimatina avtem nulla dasye

vt di
in {enfibus externis , wt per fe patet.
4. Cuirepugnat appetitus , repugnat etiam
tas , quia voluntas fubappetitn continetur ; e yg;
Philolopbus lib.3. de Animaa ¢ »fibile g
tem eft intellectivam , cui repug

48. Do
appe
-

appetitns et actus imperfecti , vipote s
adhuc, qued appetit.” Poflibile

tum, fen nonimperiectam ,

utem et e

num }‘L“.

connatu
nihil (upereft ; quod naturaliter appctere poflic, Erg
poflibile eft, & de facto datur intelletinum , nemy,
An_[;uius: cuirepugnaty oluntas.

Art. 1. Relponderur. Cerrum eft ex pluribus
ptura locis, Angelis inefle voluntatem , ve

miniffri cins o qui facitis Voluntatem eiss, yriq
tarié, & laudabiliter, atque ex electione proprias
quam boni miniftri Dei, In hunc nimirum fcopuy
id ibi effertur de Angelis. Apoc.73. vous Ange
clamat ad alios , Nolire nocere tevra 5 & mavi
teibuitur defiderium 1. Petti 1.12. J# guemn 6
Angeli profpicere. Ex fimiliter. 2. Petri 2. Tribuj
eifdem peccarum, ve mula alia pratermittam , arque

proferentur in decurlu.

Art. 2. Queritar iam ratio 4 prieri huius veria-
ddit D. Thomas quelt. 9. 4
connexione intellectini cum volitivo , feu ex repu-
gnantia xucuplq-'iun.1:11611{‘&5‘-:1115. fine velitno. Qua
eadem ratione vtitur etiam queftione 1 9. art. 1. pro
adftruenda voluntate in Deo.Sed elt hic locus oppor-
wunior pro difcurienda ifta c:ontmucriia. Quia pro
exiftentia voluntatis in Deo funt aliz rationes o
feftiores, quam quee fundatur in concepru incelle
vt fic ; clun pro adftrucnda eadem in Angclisv

tis , camque

mnibus, nuila occurrat manifc

Maia i afl
112 hell

{aliter o

telle@inum non vo , efler admice

' £ T ’ Ta
ftens L:l\’ 1..C]£LJ 5 VL necelarnuimaa ¢

:L.‘.;rquacum viiaerh 5 vt colligi }“uLu!f ex dickis qua-

ftione 1. circa necell
perfectione operis dinini adzquate fum Conne-
xionem porrd intellectiui cum volitino ex fuo con-
btu vninerfali probat primo D. Thomas 3 pofterio-

ri per induétionem. Quia videmusad formam nam
ralem cnnfcqm appettum ‘n.xt}::.ﬂcm,im‘ imnatamsad
formam apprchenlam per fenlum , confequiappa-
n fenfitivom , atque ad formam intelledtam con-
Gualem , idque ita apg

tum len

fequi appetitun inte

s, o A % RS
manifefte in omnibus , qua cered ;5 ac diftin
mus. E
{aliter efle vnicninis ordini rerum eflencial:

€ 1c

go par efl credere , vim appetitinam viiuct-
t deuin-

¢kam iuxea naturam coinlque. Ergoad grad
intelle€tini confequitur nec: i
gradus volitiui. r
3. Probat rurfns 2 priori. Q\uh Deus ; cum fic ipht
effentia bonitatis,quidquid operatur , operatur exit-
tentione boni , & omnia ordinat ad bonum , quan
tum , & qualiter vnamquodque capax eft,nec oppo-
{itumn contingere poteft. Qli:tiﬂllu:\coum gere not
pf)tuﬂ vt Deus non operetur quatenus bonus , & €5
intentione boni. Eadem igitur neceflitare ; qua ré-
bus fenfu , rarione ; & intelletu carentibus nece
110 indit appetitum innatum , per quem formalic
ordinantur ad omne bonum , cuius [unt capacia » -
dit etiam appetitum fenfitinum fentientibus , ratio-

x Qr
10 5 X Hentiallte

nalem ratione praditis , & intellectnalem intelligen-
tibus. Alicquin non efler 2qualis neceflicas onhlr.n_nf
di ad fuum bonum,qua (upt meliorz,ac praftantiors

népe fenlitiva rationalia, 8¢ 1'ng:r:iit:é‘m?.liﬂ.-:'t‘qu“:i“”d“‘~
ipap




Quzt XVIIL Deconpexintell& volit. 217

sandi qua fune imperfectiora 5 ac viliora , nempe
carentia omni virtute cognolcitina. Nec enim dici
soreft {nfficere ordinationem - qu#ineft appetiui
innato, vt LLllLitnti{,aC intcl}igcmla Urdincntm‘,qu;t-
genus talia ad omne fuum bonum. Primo, quialentus,
& ratio , & intelle¢tus , maxime verd ratio , & intel-
lectus funt ad oppofita , -;1‘1:1% appetitus inpatusex
fno concepn fit determinatus ad vnum in vnoguo-
que; nec it variabilis inxca \’;1rictu.t6131 obie&orum
gecurrentium , jnxra quam varianour {enfiones , ma=
ximé verd ratiocinationes , & intellectiones. Deinde
bonum apparenseft quoddam genus boniratisdiftin-
dum realiter 4 toto genere bonitatis pure phyfice ac
obiectiva eidemque tuperaddicum. Quod ex eo haud
obfcure deprehenditar. Quia quando cognofcitur
aligna veritas , ant confideratur aliquod pulchrum,
non}b'num placet > quod cog:mﬁ:itur , aut confidera~
fur lecandum e , fed etiam,& maxime quatenus cog-
nitum , & confideratum. Vade fic, guod vnicnique
placeat [ua, de re qualiber, opinio, etiamfi res fit ma-
la,neque quiefcit voluntas habita apnd fere pulchra
yt imagine eximia , nifi detur eam confiderare , ea-
demque frui, vtconfiderata. Patet itaque per inten-
tionalem perceptionem cuinlvis obiecti , etiamfima-
‘lii'm_ﬁt in fe ; fuperaddi peculiarem aliquam rationem
bonitatis.Necefle igitur eft, vt detur peculiaris vis ap-
petitina in quocumque datur intentionalis obieétori
pereeptio. Ne nimirlim detur aliqua ratio bonitaus in
aliquo,ad quam ipfum non fic congruenter ordinatd.
Att. 4. Adde, intelleétiunm , cum compledtatur
totam rationem encis vniverfaliter , effe fimultaned
percepeinum eormm,que fimul dari non poflunt,nems=

p¢ innicem oppofitorum. Poteft enim percipere con-

tradictoria , eifdemque feorfim , ac fuccefling aflen-
trl, Necefle igivur ett, veilli fitadiuncta vis appetici-
U fimilicer vniverfalis , & que flecti fimiliver poffic
al oppofita. Huiulmodi antem eflé nequit innatus
ippeticus , vepote determinatus ad voum. Ne igitur
perperam detur ', fitqu® effentialiter fruftra vis eiuft
modi perceptiua oppafitorum, necefleeft » ve illi fic
conjuncta vis appetitina intelle@ualis, feu voluntas,
Adde rurfus motum , & quietem vniulculnfque circa
bonum funm,debere effe magis, vel minds perfeétum
mita menfuram perfectionis entitatiuz conuenientis
vnicuique. Quia bonum » cuinseft capag aliquid in
¢ perfectins , eft & iplum pecfedtius , ac maius. Mo-
wsantem ad bonum maius 5 eft maior , & maior in
codem qnies. Quod fi bonum fit extrinfecum , nec
%_mimjn phyfice ei, cni eft bonum ; motus , & quies
iplum , & in iplo neceflarid diftinguerur & bono
11101:}3!1{(:,&.’ quietante, IntelleGinum autem eft capax
Percipiendi omnem rationem boni , ipfumque fum-
mum bonum. Oportet igitur , vedetur in intelledti-
10, tum motus , tum ctiam quies circa omneim ratio-
nem bonitatis , & circa iplum fummum bonum ; it
Velua perfectione , ac praftantia correfpondeant vni-
umcrfalit_nti » & magnitudini tanti boni. Huiulmedj
autemefle nequennt motus , & quies » quales confe-
quantar ad vim appetitivam innatam. Quia ciim ap-
Peritus dnnarus infic vniformiter rebus etiam vilil-
himis ,-ex fuo concepru eft viliffimus. Debet igitur
ﬁ'PL‘raddi ¥is intellectualiver appertitiva , qu eftvo-
hintas. Adde tertid , fubftantiam puccintellectinam,
_&m_m vo‘litiuam fore inutilem vninerlo,omnibufque
intrinfece txdioflam , qua cunéta obfernaret , atque
ubgcmandu ita femper ftupide hzrerer,vt nulli rei,ne
qmdqn fibi quidquam vaquam provideret,atque ided
:Ll:‘f?:r?ﬂzr[::’zm:?h::‘r in:Lé}g.abalis}:l 1E@aic nil in na-
iy }2&_ : 7{, : \.'P ¢ auctorem habente fapxen_tli_-
mumq: > L& .ml:rij: J} qu; omnia amgre .cc’““e.&'r
‘}lnnibus Pr‘lrE:u'q : q'l;.‘fl.ﬁlAlelt CELETIS an}l{:[f_ﬂ.h[e:

us inutile. Adde pofiremo vim intel-

RP. Efparza Cir(. Theol, Tom, I,

le¢tinam 5 effevim addu@inam omuninm indiferimi-
nacim ad fe. Quia eft potentia ex fuo concepru vniner-
faliter ad omnia , eaque vninerfalitas eft coniuncta
cum vi transformandi omniain fe. Quia incclliguns-
aftueft intelleé¢buminadtn 5 vt fllptrius dicebatur ex
Philofopho. Ergo necefle eft,ve in intuilcﬂ;ug detur
appetitus fimilicer vniuerfalis”, & commenfuratus
vniuerlalitac vircutis incelleciue , per quem poflic
vniverfaliter adherere iis omnibus , qua intellecti-
uum ad fe trahere , & fua quodammodo facere po-
teft. Alioquin fieri poflet, vt aliquod b®hum , & ali-
quomodo perperam ineflce alicui. Ira nimirum , ve
illi adhzrere non poflet modo adhafionis , que con~
grueret modo habitionis. Cum ergo Deus nihil pers
peram facere poflit , vel quoad tubftantiam , vel
quoad modum , neque quidguam quoad aliquid tuk
perperam effe poffic effentialiter, patee intellectiunm
nullum dari poﬂb quod non it velitinnm. Ofltenfum:
autem eft prius. Angelos efle intelle@tuales. Conftac
ergo cofdem cife volitinos,fen voluntate praditos.
Ad 1. Non omne quomodolibet prafcindibileab
aliquo , eo ipfo eit feparabile ab codem realicer, & a
paite rei. Alioquin pradicata, qua funt invicem con=
uertibilia ex omniom confeflione , forent nihilomi-

« nus feparabiliarealiter. Quia quoduis eorum eft prae-

{cindibile 4 reliquis per intellectum Cl"gil()fo.’H'ECl‘l]
imperfe&e, & inadzquate , in ordine ad dinerfa con-
notata. Et fimiliter eflent feparabiles realiter murud
gradus {uperiores , & inferiores. Separabilitas igitur
realis duplicis conceptus obicéiul folum infercur re-
& ex feparabilitate intentionali vtriulquein intelle~
¢tu perfeéte , & adequart percipiente quiddiratem
viriufque. Hoc autem pacto non eft {eparabilis for-
malis conceprus intelleétini 2 concepru formali yoli-
tiul , vt patetex dickis.

Ad 2. Falfum imprimis videtnr , poflibilem effe
a'liqu.uu intelleCtionem , quanon fit indu&inaali=
cuius yolitionis. Quia quzlibecintelledio percipit,&
indicat {e efle veram , atque adeo reprzlentat in {e
eximiam rationem bonitatis , qua eft de conceprx
veritatis : Allicit ergo per fe iplam ad amorem iui,
cumque inducic ex {ua natura. Et quidem ct&guitio«
nes {peBulatinz enm inducone vehementillimum.
Quia ipeculationes delectant vehementer {peculan~
tem, & nemoeft , cui {peculationes fuz non placeant

~per feipfas , nullaque interpofita cognitione practi-
ca. Vnde quod cognitio {peculatiua non habear de
Jeafficere , & monere voluntatem , verificarur de
ipfis foltim relaté ad obiedta ipfarum , qua contingit
elle mala , idedque non appetibilia , non verd com-
paratione {ui. Quod dicitur de renelatione Dei , dici-
turcum ﬁlppoﬁtione voluntaria , quod Deus facere
poflit reuelationem omnin® ablurdam. Quid enim
abfurdius efle potett , quam Denm ﬁlpcrn.}.tur;llitcr_
illuminare intelleCtum alicuius, ita ve placere ipfx
nequaquam poffic talis illuftratio , & renclatio Dei,
idque ex narura ipfa reuelationis, & illuftrationis,clun
Deus per omnem {nam illuftrationem creatorum in-
tellectuum hoe vnice intendat , vt intelligentes tra-
hatad {e, cifdemque placeat. Hoc praterta eft fatis
diflonum dari aliquem acti fidei fupernaturalem,qui-
que fitdonum fupemarurale gratie Dei, & nihilo-
minus fic deterioris conditionis, quam cognitio quE=
libet natnralis etiam viliffima. Nulla fiquidem eft
cognitio naturaliter poffibilis , vt liquet éx ratione
mododata ; quz non polfic aliquatenus deleétare vo-
luntatem. Deinde tran{miflo fpontes, effe mebﬂCS;
aut etiam dari de facto intelleétiones effentialitet
freriles affetuum , negatur valere inde confe-
quentia ad poflibilitatem fubftantiz intelledtinz,
quz volitiua non fit. Quia » vt dicebatar in fimi-
li quaftione 11, ad . perfedtiones accidentales

3 {ubftag




Liber11.

totam {ui

n fhod patticipant adequa

generis perfedtionem, fed multiphmriewl:' cum inLlLL[..'—
quata cius participatione,atque in multiplicis muneris
i i u provt intereft fubftantiz,
ac immediatus

cx
cui infunt , & que
ipfaram. Ac {ubftane
perfedum in generc
tam pert
dem generis.

3

ideoque continet in fe to-

t de conceptu eiul-
tinterfit (ubftancia intelleétine
‘tiones non ordinatas il]tl’ltlll‘(‘ﬁ‘ s EC
a§'volendum , habere illas omnind pote-
nullo padoe poterit, vt nullas habere pol-
fit intellectiones feraces affetuum. Quia hocinterefle
ipfius nunquam poteft Repugnat enim conceprui

adazquato perfectionis , que eft propria fubltantie

habere int

ordin

intelledting , vt patet exdict

Ad 3. Probabilius imprimis eft ad {enfionesex-
teriores i-ubfcqni deleétationem , vel dolorem , fen
triftitiam, inxta naturam obieGtorum congruentinm,
ruentinm ynicuique potenti exteriori.
Cui exiftimationi videtnr {uffragaii experientia, qua
quilque inde deprehendic ciufmodi voluptatem, &
uriftitiam, cum primum per vnamquamlibet potentiz
fenfitinam percipic obicGum confonum , vel dillo-
num eidem potentix, atque fubftantiz ipfi, quatenns
cooperatur potentiz. Vide actus aftimatiue , prove
dii inctus a fimplici qualicumque perceptione obie-
<ti non videtur requifitus ad a&um,leu deleétarioriis,
{entr lam praefens,fed lolum
ad profecutionem , & fugam operationis in ofdine
:1__ul conlecationem boni, vel repulfionem mali: Tran-
fear deinde fenfiones exteriores non elfe immediaré
indudctinas vibus appetitionis , fen affeéins. Nesatur
tamen cafdem faltem mediare non efle ordinatas ad
excitandosaffectus couenientes animali, Quia inerin-
{ece ordinantur ad fenfiones internas , & adadtum
zftimatinz,ex qua refultar affectus, qui congruit con-
ditioni cuiu{que obieéti. Nec eft poffibile , vt detnr
aliqua potentia exterior fenfitiua , quz nonita ordi-
netur ad internam {enfionem, & ad appétitionem in-
de refultantem. Intelleétus aucem eft luprema potren-~
tia cognofcitina , nec poffumt eius adtus ordinari ad
actus potentiz alterins fuperioris , ve accidifin fen-

A

iftitiz circa bonum, &

{ibus,ideoque necefl

] 1 igend] ordi-
nentur immediate ad affeGus ; ficutnecefie eft,ve fen-
fiones exteriores ordinentur ad eofdem [altem me-
diate 2

Ad 4. Voluntas denominatur ab appeticu. Quia
plura funt bona, quibus caremus, dum fumusin via,
quam que habemus , & pluries concingit vt deficia-
mus, qguam vt abundemus etiam, quoad ¢a , quor
fumus capacesin via,ideoque appetendo potitlimum,
& quarendo vitam agimus, & impendimus vires vo-
luntatis. Carerim voluntas ex fuo conceptu non eft
principalites ordinata ad aftum appetendi , fed ma-
gis ad adtum fruendi , vtpote habentem rationem
finis. Quapropter in Angelis , quo minor eft natu.-
raliter indigentia » maiorque {ufficientia , €d eft ma-
io , vt voluntate praditi fint. Quanquam nec
appetitio proprie dicta denegari Angelis debet , tum
quia pluribus naturaliter indigent a primo {uz crea-
tionis inftantk pro confecutione fui vltimi finis, vt
infra C{Vi cerur 3 tum quia plura opottet eos, etiam dum
beati fimr > appetere in fubpentionem aliornm,quo-
Xum cura , & prouidentia commiffa fibi eft,

n

-

i,8 eftquid

G w‘ ﬁ g
& n Y
De Angelis.
fe e b Sl e W e &
shdadarh rathrshal i s Al s &

QVASTIO XVIIL

VirumintelleGns .69 <o
" = -

S on e R
geli fine potentia dj
ab eins fubflantia ¢

IRCL& Btey

InenTvR effe diftinétz tum inter f,

e
tum maxime 3 {ubftanda Ang
Quia Sanéti PP. per hoe comi
diftingmune 2 Deo [ubftantias omnes
créatas > quod infolo Deo fint idem ef-
fentia , potent
Diony(.de Caxlef.Hierar. ¢
determinate, Idem docet de
gelis quoque communi D. Augnft. lib. 6. de Tu
cap.6. dicens , animam humanam deficere a fimpliq
tate diuina propter multitudinem operationum, &

, & operatio : Ira docet in pri

11.agitquede

homine , fed ratione A

vircatum. Acque lib. 15. cap. 7. docet fusc mentem
ingui ab anima , nec potentiam hominis efleho-

minem. Eadem vero ratio eftde potentia Angeli, &
Angelo. Anfelmus verd lib. de cafu Diaboli ¢
loquitur de Angelis reprobis , & dieit, potent
mm , licetnon fint eorumdem fubftantiz , ac

o

fentias nihilominus

tiz ; non tamen effe nihil , fed
aliquas , & lib. de concep. Virginali cap. 4. eoden
modo, & ratione diftinguit potentiam 3 (ubftantia
€reata , quo operatio diftinguitur ab vtraque. Agcu._ift
communis in eamdemsem Theologorum confentus
cum D. Thoma quaft.s 9. artiz. & alibi {epe. Vide-
tar autem noen polle deferi ablque manifefta remeri
te fencentiam tanto audtoritatis pondere premusi-
tam.

2. Vitales omnes potentiz habent ratio

,

definitiones dinerfas a ratio

tiz. Oportet autem ea efle diftinlta , quornm func di-

definitiones , & conceptus quidditatiui.

3. Vnaquzque [ubftantia per {e, & ex fe pracise,
ad fe , & intra [e manet, necextenditar ad ea,que
funt extra , nifi per aliquid (ibi fuperaddicam , ve pa-
tet in rebus corporalibus. In iis enim fumjm per e
ipfam ordinatur ad materiam, & materia ad formam,
& que ad effe compofiti. Ad eaverd , qua fnt
extra , ordinantur per qualitates bl fuperaddica
ad locum per lenitatem m , &ad gig-
nendom 1?‘:1' oLnul‘t_\xt:;s aC:;‘uus. Simi _izcr ergo 111';1|-
ftantia Angeli per e pracisc man "n fe abfoluraab
omni ordine ad ca , qua funt extral
adem ordinatur per potentiam int
tiuam > & executinam fibi realiter it

4. Diuerfitas actuum arguic div
rum. Quia diverfi actus lunt diuc
e ioma. Exiltentia
tione,eidemque correfpot-

oraui
bl»l'l‘

Oruim 5

commune Philofophor
eftactus dinerlus ab op e c
det effentia rei, quam altuat imp.wdis.:c._ Ergo opt-
ratio correfpondet non eidem cli_cncin; seled potentiz
ab eflentia diftin& , ipfamque folam actuat imie-
diace, & mediaté effentam , ficut € congerio C};lﬁ{.:ﬂj
tin cflentie admat in effe omnia accidentia quz ll.h
infont. Qu ratio probat 3 fm't‘.c:‘-r‘-.‘? 1\'_0&}131m:un‘1_,§
intelle@tum efle potentias inter le u-.l:nuta; rcalvrm-l
, & velle funtaétus valdediuerli,
potentias diverfas. Confitmatus

Quia inczz-llig.c“'c
proinde fpecificant _ e
quoad hanc partem pofteriorem. Quia porentiz 1
2 : . q. =T ot 500
cificantur ex aétibus , ficur actusex ub.-g_hs. Li_*:,
& boni inducit dinechtatem 1-
riftos adius
Gen-
dis

ficut diverfitas veri , icit d
ter incelligere, & velle , ira diuexfiras inter: *
prafupponit iuerfitatem inter petentiam ingelli




&
i1

I s quia alioc 11:511
eflee ver twnos , &¢ Anl_‘clos velle ,atque
volunt il Quod appar ¢ ablurdum.

54 ratio 0 '1|;L11'i;1‘ creat® diﬂing;niz\ r ab
ipla realicer, nec fieri potefl , vel etiam de potenti
Dei abfolura , vt aliquod intelli ens , aut volens
creatum {it fua intellectio, gue vo &

libus adionibus. Quodeft in confeflo apud omnes,
Ergo & potentia operativa {ubftantiz crearz diftin-
guitur ab ipla eodem modo. Patet F():Liuqucmi;l.
Quia eadem finite , ac limitatz perfectionis ratio
impedit , quominus {ubftantia creata identificer fibi

: : - e :

FICEOESIM Hl‘»"]_" U, L]Li,t 1111-'1'\-‘31E) (l"rﬁ ]11'|'U5
et fibi fuam opera
quoad hec ratio dileriminis {atis idonea.

Arr: 1. Relponder Cefrum elt v ninerfa
nulli ubftanciz create identificari aliquam vircntem
aétivam adzquatd 5 ita ve nullo protfus indigear a (e
realier diftincto ad operan um;ad (xuc“nlumt na-
le mcumque  actionem. (_u 3 bet {u blt.mcm
crcatalmpuilri abfeluté potel em de potentia
abloluta Dei, quon\\nu; Aumml agat, & fieri poteft,
veexiltat, quin aliquid a liger ergo remotione
{altem 1'.1113”&11‘7\.“‘, Ve 3 C\' operctur actualicer,
atque ea remotio eft diftiné er  fubftansia rei.
Ergo potentia queliber rel create , quatenus intel-
ligitur adequace completa; & in adtu primo proxi-
XImo cos fitui , includicin fe aliquid diftinétum 2
fubftantia rei operantis. Prxterca lubltancia intelle-
&ina, & volitiua indiget aliis etiam adminiculis pofi-
tinis, fibi iupu-mims, veintelligat ; ac velit, indiger
fmmqtu .1& volendum coamu:mc pteuia obiedt vo-
1113111: 2 ¢ fimiliter ad iy IL igendum indiger fpecie
‘ella o ].)L.,u int lis , 1: qu:d».m lloa fir di-
ftinctum i Ve verod
fci?l:l.:u ingell m L’.!]Amm““ ab ahis
operationibus  potentibus impedire
gnitionis ergafe. Qua patentex dictis tuperius, ne-
que in m:bmmhuun.nl ]L,l.il.ll[ s quod ad fubftan-
tlamdoétring attinet, licet quoad modum it "i“luu
UPiﬂ]Oullﬂ'l dinerfitas , qnu tamen nihil nocer icol,o
pr rzfenti. Conftat enim ex ifta notatione pon.mum
]!l[‘:.‘ilif"'\ ndi, & volendi , & qu umliber aliam cuiunfli-
bet luuif.um.r virtucem nlml..L nam ncluders in fuo
conce Plll ad l.‘l !u Lo ..lll\.‘ll‘Ll al '(]'Ll Elﬂl— =33} i'nf)kl.o Cll:
finétnm realiver abi PL-.',lmil mntia fecundum {& pra-
cise confidetata, tVnde nonin hoc fentu ; fed in alio
longe dinerfo agitur ab omnibus de quaftione pm-
POHLJ. QL[::L"I: I enim, an pmunt.a intelleétina , &
voliting ita Jnlunr'muum 3 {ubftantia incelleébuali,
VEtota ratio virturis immediate actine fit penes po-
tentias diftinétas realiter 2 1i1bimnu1,1n|‘1q~:: {ub-
frantia fic operativa tantum mediate, & vt quod 2
Quz videlicet operetut tantummodo per potentias A
fe diftinékas , ficue arcifex {ecat lignum , vel pingit
tabulam infrumento a fe realiter diftinéto.; foltun-
qm fit diferimen, quod pet --m.unn.lhg\:ndx, & vo-
lendi fit infrumentum coniupétum : cumierra , &
penicillus | aliaqae nmalm , fint inflrumentum {epa-
fatum. Affirmant eiufimedi diftinétionenm realem D.
Thomas qual. 5 9.ait.2. & alibi fepe polt Alenfem
P2.qualt sy anem. 1.V .._Llu.:;, Sudrez, niuquc com-
Ph‘f"s Negant verd Scotus dift.16.quelt. vnica, &
in4. dift.ra, quett, 3. Durandus diflt 5. quaft 5. nec
non Lelll Zgid.Con.Maitinon, 8 alij.

Ate. 2. Mi hividerur ._hqu.m o pum.\.mhor puﬁ =
1101 h i of ("'I"t;iltlh.Pril“O (1[11.], LlL‘O v 1111.1]Liuouqlh.

puhuhus eo magis parcieipat pertectionem el-
entiae dininz. St mhmtl.x autem intelle@naliseft per-

“&101 omupibns {wisaccidentibus. ; faltem connatu-
ralibug, Quia cft corum finis, & prima radix, Clim
SIS0 natura divina fit immediaré operatiua , atqua

CLOneEm , nec apparct, v Ha

mecil \K.. 1

exercitinm co-

o

& X V111 Dediftin&. potént.

io , & fic de fimi-

210

ad;eius per fodti onem pertineat , ncglti n‘)ir-.?mc

Jquin jubfantia intellecting fir imilicer imme-
diaté operating, potills guam ac u“_na,il qnu.{umm
{ubltantiz connaturale. Max LIS ihha
{tantiz cum vircaee aligua immediate actiua, non
ex [no concepru perfedtio infi Quod prze
qu.un appatebit clarius ex {@utione argumentorum
in contrarium, ex co etiam fuaderu. Q__..L qui affe~
runt potentias (ubftantiis creatis lupu wdditas ,non
dubitanc , quine® pu)lluu,‘lﬂtul 3 (ubftantiz imme=
diace; ne detur }:mcdlm in infinicume fi dicatur, cas
potentias procedere A (ubftantia per alias ructus po-
tentias, & has peralias.

Art. 3. Quod autem dici confueuit potentias pro-
&ionem » C<. canlan
:‘.‘Jl 5 Lll PLl
fa eft. Quiafipo-

{ubftantia cuius

11(‘(

,1.\_"‘,5

edere afubltantia , non per eff
litatem proprietalem »led per re
fimpliceme nun.lno:nn‘l,ml\LlLc |
enti@ itaema mnant {en refultant a
fant , vt caufa cficiens 1yhmm .l\tl‘(ld\tl nen fit
ta ab cadem fubltantia, parum, immo
> qua voce fignificerur partialis canfa~
litas , & influxus [ubfantiz in potentias. Quiaques
cumgue modo id ex primatur, xplicerur ; per inde
valetad prop yelitum. Si \:;1‘5; nomine emanationis, &
refultantiz intelligazur fola, &n
fum proprietatum in ynaquagque fubftantia, atque
tota ratiocanfz fit extra eamdem fubftandam, qud
recurtit Valentia qmul o5 -PUBE. 348 ad fecundum. Con-
tra eft primo, quia, godem mododici polhc snullam
caufam creatam {ine fubftantislem , fiue accidentas
lem vere, & propric¢ efficere v'lu m omuind ¢ffedbum.
Quam exiftimationem merito dicic D. 1 homaselle
ftultam, I.’.oo e Lgclu la ;. quia ﬂu.\ entnin vni-
gum ; vel c d ‘ln"t‘- qui-
bu que Cll'i‘S cres veram ,ac 17‘.(:1*1!.:\11 cflicien~
tiam 1 } eétu pecy wuxnmdunm fundatur inex-
perientia, qua coniicimus quoiddm efedtus exiftere
in 11&1»'\7m qumuumun caufarum , alios verd
m pralentia aliarum, m.dgmuu non dari iifdem ab-
entibus; fmulque dari mutuam proportionem ; &
iuftany correlpondentiam puiwtmms reperta in ta-
libus , & effectibus, & canfis. Hac autem dno emi-
nent muled magis in vnaquaque fubftantia refpectu
fuarum propricratum - Que videlicet' participane
plurimum de perfeétione uarum fubftanciaram , iif-
d”mqm. prefentibus protinus exiftunt famma cum
necellitate naturali, & cum cadem iildem 'k‘hn ienti=
bus deficiunt. Ergo fi nihilominus liceret d icere pro-
prietates non pmdum vere, & proprica fi ia,
cuinsfunt, fed ad exigentiam cius produci adequa-
e ab alia canla s dl\.\.ft. fimiliter licerer , ommnes
alios effedus procedere & caufis fecundis folum im=
proprie ratione exigentix , & ablfque vlla iplarum
efficientia propric tali. Deinde policis potentiis-di-
findtis realiter a {nbftantia ;5 effectus d\'indf‘ mql}«
‘1“”"“5 dicuntur L‘lllul VL!C & PLO“L'C ab eis po-
tentiis, & non rantum refultarg ex illis exigitine , &
gon .1lJtL1. Impofiibile autem Lﬂ,hmlb are rat mn"m,
yrocedant potentiz 4 fubftantia , quam vl-
teriores ali) ¢ffaétus ab iifdem pot‘ntus. Contra ter-
tio, quia ; aquacale facta pumd. redic vilnaad prifii-
nam frigiditatem, atque tumhcwt alia ¢ orpora, dnm
ipla hwm eft. Emo\nomou- agnolci deber idem
genus propux can aittms, & eﬂ'icmnt.m Maneatita-
quenoneffe contra rationem finite, ac limirac® per-
fedtionis identitatem {ubftantiz cam aliqua vircure
imnndi:.ti* activa , & efficienti vgre 5 & propt‘i&;
immd congruere magis fubftantiz, quam accidenti
einlmodi nL tem cum viaétinaimmediata 3
ter maiorem ,ubﬁ;.mu:c , quam accidenti
nem cum Deo, & propinquitatem ad diui
ctionem,

3

nihilinreref

cut airer

T 4

Art.a.




-

' 220

Art. 4. Accedit vnamquamque {fubftantiam , per
i‘ﬁlPi‘;l'ﬂ‘., ordinari immediate ad (uam operationem.
Quia ynumquoedque intrinfecé ordinatur per ¢ ip-
fum ad finem {num. Vninfcninfque autem lllbﬂ:lllliﬂ:
finis eft (ua operatio. Quod cum du_tmmibus {ubftan-
tiis lit communiter receptum , de fubftantiis incelle-
ttualibus peculiari ratfone eft certiffimum. Quia
flicitas , & beatitudo iplarum confifticin operatio-
ne perfectiflfima, & conlequenter felicitas inchoata
confiftitin operationibus minus perfectis , vt liquet
ex dictis quals;. de act.hum, ex Philolopho, exque
aliorum vpanimi conteniu. Quodfiob hanc ratio-
nem negari non potefts quin lubffantiz maxime in-
tellectuales non ita maneant infe , fintque totaliter
ad intra ex {e prazcis » vt non referantur per fe ipfas
immediaté ad fnas operationes ; negari profecto non
debet , ealdem {ubftantias referri quoque innintece,
ac immediae ad ecaldem operationes in ratione caunfz
e_ﬂ'icicncis, & virtutis actine. Nempe ficut funt per-
tectibiles per (nas operationes, ita etiam funt precha-
bentes perfeionem , quam communicare poflint
operationibys effecting,

Quapropter tam funt habiles ex fno conceptu, ve
referantur ad operationes immediate inratione [u-
biecti perfedfoilis, quam in ratione canfz , & virtu-
tis actiuz potentis ex fe refundere perfectionem. Cer-
te ex hac paritate ve minimum corclud tar non fub-
Giftere rationem illam fandamentalem aduerfariornm
fuperius propoficam de conceprn (ubftantiz manen-
tis infe , quantam eft ex {z pracise , nec ordinabilis
ad extra, nifi per aliquid {ibi fuperadditum.

Art. 5. Accedit rurfus actiones efle fuppofitorum,
atque [ubftantiis potius, quam accidentibus , qua
illis infont , attribui operationes, idque per fe,quan-
do operationes {unt connaturales, & non tantum per
accidens , ficut cum dicitur calefacere aqua calida.
Quod tamen verificari minime potlet, fi fubftantiz
non cllent immediace operatine. Quia rei nihil agé-
ti per {c ipflam immediate , nulla actio ateribui pro-
prie poteft , ficut nec paflio ateribui poteft nihil pa-
tienti immediate. Neque verd dici poteft,fubftantias
agere vequod, potentias vero {uperadditas, tantum
vt quo, quatenns ex [ua natura (funt inftrumenea fub-
{tantiarum , & agunt {olim vt morx 2 (ubftantiis.
Quia impoflibile eft, inftrumenrum agerealiquid im-
mediate , nihil preagente ; aut coagente immediaté
£0, cuius eft inftrumentum sidemque inftromentom
moneria canfa principali, quin eadem caufa princi-
palss producat per fe immediate actionem » qua mo-
ueat. Quod fanein infirumentis feparatis eft perquam
manifeftum ad fenfam. Nungquam enim fieri pote-
rit, vt moueatur , & actionem fuam exerceat imme-
diac¢ ferra , aue penicillus , quin prins exiftat actio
motiua, per quam faber lignarius , aut pictor vtarnr
inftrumento {uo. Eadem autem ‘eft ratio de inftru-
mento coninncto, fiquidem non minus propri¢ in-
frumenium eft , quam quod eft feparacum, Nihil
enim facit ratio intrinfeci, vel extrinleci, quominus
aliquid dicatur mouerii fe , & non pure infttumen-
taliter, finulla datur aétio altesius, per quam mouea-
tur. Sin minus rogo quodnam (it verum , & reale
fignificatnm harum vocum : potentia mouetur nunc
edagendum a fubftanda , cuius eft inftrumencum ;
eadem ab eadem nunc non mouetur , quarum altera
werificatur, qnando potentia operatur , altera quan-
donon operatur. Si enim fubftantia perinde nihil
agit immediate per fe iplam pro vtraque temporis
differentia , perinde pro neutra mouet , atque ided
perinde pro neutra mouetur potentia ; quod ad rem
iplamactinet, Vinde diuerfitas illa vocum eft prorsis
inanis , vipote defticura omni dinerfitate obiectiua,
{upraquam cadere poflic. Quod verd nonpulli di-

: Liber I1.

De Angelis.

cunt potentiam moueri i fabftantia , non per altio
nem s quam immedjaté producat ipfa {ubftantia, (eq
per eandem illam*folam , quam immediace producic
ipla potentia; id verd eft mirabile , ne quid dicam
alind. Quid enim mirabilius, quam id mouere immg-
diaté, quod nullius eft principium immediatum ae-
“tionis , id verd moueri > guod folum eft principium
immediatum aionis. Jam quod rurlus dicitar, fub.
frantiam efle p[§ncipinm_ quod , & potentiam pringi-
pium quo ,non magis [ubfiltere poteft ; quam Pris
mum, Quia §i fubftanta fecundum fe pracile confi-
derata perinde {e habet ;quando dacur operatio , &
quando non datur , To guod erit additnm diminuens,
atque alienatinum vocis prazcedentis, ficor quando
dicitur homo piétus, nihilque relinquetin {ubftantiz,
ratione cuins cum veritate » & proprietate dici poffic
mouere potentiam ; ant aliquo tandem mgdo agere.
Concedendum itaque eft , (ubftantias effe praditsg
virtute aliqua activa immediate , indiftinéta realicer
ab ipfis,

Art. 6. Verimifte rationes vrgent multo magis
in opere intelligendi , &C volendi , ﬂlil'..(]ﬂﬂ operatio-
nibus vitalibus , prelersim intentionaiibus, QE.M
{ubltintia eft, que intelligic s & vult , videt » andit,
progreditnr, &c. Et non‘accidens aliquod inharens
{ubltantiz. Intelligere autem, & velle, & fic de aliis
cinfmodi, eftaliquid agere. Quo quid notius eflc pol-
fic ego non video, eftque notiffimum ex Conc. Trid.
fefl. 6. cap. 5. vti ponderatum eft quaft. 18. degra-
tia; poft med. Exgo {ubftantia eft , qua producit im-
mediate intelle@ionem, volitionem , alialque opera-
tiones vitales. Implicatenim in terminis intelligere,
& velle, efle agere, & non immediate , atque ratione
{ui conuenire ipihm agere, cui immediate , atque ra-
tione fui conuenit iplum intelligere , & velle. Pro-
fecto fi intelle&io , & volirio non afhcerent imme-
diaté fubftantiam per immediatam vnionem realem
fui cum {nbftanda , non poflént eam reddere imme-
diateintelligentem,& volentemTErgo neque poflene
id ipfum praftare , nifi procederent ab ca lubftantia
itidemimmediate per veram realemactionem Cxuul:i—
tam a [ubftantia per fe ipfam. Patet conlequentia.
Quia intelligere,& velle zque, codemque r.md.o in-
cludunt in fuo concepru vnionem intellectionis , &
volitionis s cum intelligente , & volente, aLque pro-

. ceflionem , & effe@ionem earumdeém ab coden. .EI‘-
go fiintellectio , & volitio non vnite immediate
non poffunt reddere immediace intelligentem, & vo-

“ lentem [ubftantiam neque potermit enmdem cﬂi_“
&um preitare , quin codem genere immediationis
procedanc cfficicnter ab cadem inbftancia.

Art. 7. Quod fi ob hac omnia necefle eft , ve
omnino videtur , necefle efle , concedere (ubftantiis,
maxime intelleétnalibus vim activam imm;céiumm
realiter indiftinétam ab ipfis , non videntur mpglc-.d—
dend® preterca porentiz accidentales Vninqin.us:
per quas fimul operentur mediate. Primo guia pet-
fedtio intelleGionis » & volitionis non eft tanta ex
fno conceptu , qua non poflit contineri adequate in
{fubftantia intelledtina, vt coniunéta, pro intelledtio-
ne quidem , cum l'pccie imprcﬂ‘a\; quE cooperatus ex
parte obiedti ; pro volitione vero,cum 1_nte‘|1ud\onc:
qua fimiliter cooperatur ex parte czbm‘ll s ic:u quate-
nus praecontinens in feintentionaliter obaud?mn , &
fic de aliis ein{modi. Vnde perperam , & abfque fuf-
ficienti fundamento fup{.’l.’iﬂdlltl‘[n{l‘lr eiufimodi po-
tentiz data ea hypothefi, Deinde fi femel vique adeo
voluntarie Inperaddantur potentiz accidentales , v I«
tra adtimtatem immediatam identificatam cum iu_b-
ftantia , fimiliter addi poterant aliz rurlus potenti®
vltra priores , nec reddi poterit vila Iuﬂ!c.'tns ratio
fitendi potins in primis potentiis accidentalibus,

quun




ute aétina i

-J;s 1 OLro m. co

quamin v
atubf i

elt dicere de

ficatur ci1
Adeft nil
non p aLineer e rea=
liter : Quia nimirnm volun®s non put..z \dLh\;i.ll» n
coguolcat , juod vult. Alioguin fieci pofler , vt
ferretur 1n incoy nmum, vellet

-niubiL..mg, Vil }rdi‘.tﬂ.m cﬂ: uhuL.tlL_
yminus ratio ;xcuii.u-is , ob quam dic

mti hasduas petentias difti

1 , quod nen cog-
nolceret efle volen ,.u-w. At ne Um m)mlvmm gno-
wigur ab
e ol Lf

fcere , qm)d voale ;{1 difkt

tam repugnat v olut lt‘t\.l, \.]

Ctus 5 VLGt
non eft

& voluntas Angeli neque
eius lublta

iGs um.n repugnat u wcelledtui , um
itas, veamet. lraqueineel
1t.n:§mmm, Iea

ta; m que inger fe.

Ad 1. San&islli PP. {olum contendunt ftatuere
inétionem omnis nature incelleCualis cr
natura diwina , quoad indigentiam alicnius admini-
culi fibi realier tuperadditi , nec curant , quale 1ud
fi. Quia ad [copuin corim abunde {nfficic necefficas
cuinlvis preeer ellentiam pro operatione qualibet,
& adtione. Prenotacum aucem eft lupraacc
indubitato omapium confeniu, £
quo cinimod: adminiculo prater potentiam incelle-
cting, & volinuam, e hze ver aque po:L’ntn ditkhin=
guatur realicer 4 fubltantia , fiue non diftinguatur:
Nego itaque Sanctos PP, nomine virtutum incelli-
gere putentias , quaies intelligunt Theologi tub ea
voce in pretent C()l]t.l'oll(.lﬁ't. Quod ex eo confir-
mari precirea p\)cuhqum in eodein certitudings gra-
du collocant diil: uc‘mnf m Virtutis , & Lutmamu em

al

I. €cX

gelos indigere alis

ercata. Quod iure optimo
wdo normine vircucis mnd,

oporationts a fubltantiz

FICETC i:-)i_Li_‘_L A HE
quid quomodolidbet ¢ rur ad operandum ex pat-
te .‘d:us primi. Facere
P\Jtt]}_lil,\h > i1 nomine victutis non quc {\‘;s prom i
e requiitnn, ied potentiamk vnide tlalem , fenin-
telligendi, ien voicndi compledt volwifent , cum ex
nio capite tanta certicudo haberi P'nllt dk veriul=
que hums potentiz diltinction realt, Bt quidem le-
genti torua 1hind capuc \'nw:‘.;cz'.m_l.n _LJ‘mnyhj SeelEs
I¢ Appaict, virtutein ab €O acclpt lenina me imntenco.
lam primus locus Auguitini def-&tum a fimphei-
cit vniformiter ad multitndinem
n 5 \\_:\: vVirtutum , cum ta-

croidem redte nequagnam

tate anmuna  1¢
noftrarum , & opera
men {umptis vi Lut.\,m} 0 pvuﬂtlb voiuerlalibus
inteliigendi , & volendi tubfiitre non p {fic vnifor-
mis cinimodi combinatio eperationum., & virtutum
que itndinem ; vt perte parce; tubfiltat vero
of

1d mu!

me ecxtendendo nomen virtuns ad omne admi-
niculum peculiariter re
fatione. Pofterior einfdem S. Doctoris locus men=
e dlihuglh' 2b anima non entitanne, fed connos
tatine , q
pleta, rel

uilitum pro vnaguaque ope-

tenus eadem fubftantia Ipiticualis incom-
1d corpus, cuius ¢ ft formu, & quod ani-
mwat, dicicur animag mens verd relate ad ipecies, qui-
bus meminic, dicitur mens. Frequens nimirum cft
Angultinus i illis de Trinitate , tum in diftin-
guendis, rela 1otacs dinerla, iis, qux fecun-
dum ré¢taim funt realicer identificata ; tum in-identi-
ﬁ\..u]\ilx I);_()PL [ Mutuanm vi l'xr._)ﬁl'!\_'.ﬂ L‘Jxl_liill{li’:llti;ﬂ'ﬂ,
lis, qua fone realiter diftinéta, vt facile imponateins
contextus incauto s aug non Lats verlato leétoris De
Anfelmoidem dixerim, quod de ceteris Patribus di-
¢Gum eft vomerfim. QE yd ad Theologos attinet,
confticic iam fatis muicos effe pro nohm {ententia,
fiec cant = fimard deber, ( in re leviori pmcwubuc
& non etiam meliovibus quis adhereat, quando ra-
tio fic perfuader , nec apparer momentum fufficiens
In rationibns oppaditx partis.

[1I. Dediftinét. potcnt 203 -

Ad 2. Intelle@us fpeculatinus , & pradkicuss m io
{uperior; & inferior,
admiratinum , & rifibile exponuncur diverfis d
tionit U‘l‘ﬁ 3 l,\‘ ramcn non d]ltl‘l“!lllﬂtul m I.Ll e [L".I"‘
ter. Similiter ergo accidit in re nuf‘fh. Ratio voiner=
falis eft, quia detinitiones diftingn r ad modum
iim;'u;u definitorum , fi racigne > ratione ; fi realiter,
realicer. Dico igirur definitiones Pocmn.num Vie
1gni ratione tantum adefinictione (ubftan-
ué, & & parte rel, quatenus {ubitantia con-
1d totam collectionem ‘&uluu.n opera-
(uonu.n &8 .1LL1JLL11tlum a Vv i.J.qu:L..lb\.L yero potentia

relace ad d eterminatum genus operationnim , &€ ac-
cxd:ntmm.

Ad 3. Conftiticiam {atis fupra ab art. 4. fubfan-
tiam creatam ex fuo cortcepen referri tranfcendentali-
ter per {e ip fam ad {uas ope rationes s nec m‘u;.rl';u'ij
negare }J(llJLllL,lE.! refer 11 1.11LLm ad proy briccates inas
ac \,,m.x.wiks >que ab 11.7.4 rumc,::n immediate cum
ntia incrinfeca iple vealicer ide ‘arificara. Q_%od
P -le._ {ufhicic , ne conceptus {ubftantiz {ir omnind
a L’llhtlUlJ svel uuhl-ulna in h, s atque exiftentis ad
&ione. Allumprumil-
lud .muLl de ‘.c'oah cor nm.h bus ord natis ad extra per

: [Wictione. Ef=
in wiplici dif-

tas mLu'Uu.‘.,éC eleétinag
1i=

s

talinm dafti
tiz,obi
cipitur relate

i_dub pr u:.mi ntes a uullﬂul.; 1
1g.un:1=. Alij namque lunt par 1
feékionis conuenientis vnimiuu-" tubltantiz corpo-

rex. Atque hi effe LLI!S 1h_] (unt puuuual g5 & intent
per fe, .1,1J llpu itiai 5 fenaleeratini, & ingenti ch_
accidens. Huiulmodi func, relpectuignis.alius ignis,
& calot difponens materiam ad generationem ilhus,
unt effectus niinimé parricipes pu;c 'E.om:, pe-
culiaris , quz conue nit {ubltantize operat . Huiul-
modi i‘m 1t motus furfum , & motus dmuum ;3 vbi~
i , & inferior. Dicendum iameft {ub-
untias cor P()l'lll.,b indigere quidem patentiis Iﬂuper-
Eres mm pro Lﬂ’"‘hl}lb nen partici-
pi ibus (ua peculiaris per rfectionis ,tt‘m plo effectibus
accid libus,& per accidens intentis ; Minime vero
indigere potentiis fibi fuperaddicis pro effeétibus, &
pa KL.\_ll‘ll“h propx iz puhctlcnls 2 & penieg e prin-
cipaliger ingentis. Hac igitur tatione grauia , & lenia
indigene granitate , & leuitace fibi {uperadditis pro
motu lurlum, & pro moiu deorfum, Similiter omnes
{ubftantie potentes gignere (ubftantiam fibi fimilem
indigent qualicatealteratiua,quee difponat matetiam,
vt lubf 'mm.\ ipla poflic exerere omues {nasvires in
{ubftantiam {ibi parem. At pro ipla fubftantiz gene-

ratione fecundnm fe immediate confiderata, non vi-
tur fubftantia generans vllo inftrur ncnto, vilave po-
tentia s.c:.l.di.umh, nec ea vti poteft, vti oftenfum ¢t
in plnlniophm A}‘l‘.lnt profeéto Lhn. non efle eam-
dem racionem SUPL“'L'J‘JLJI potentiam accidentariam
pm ifto poftremo genere effeétuum , atque pro alio
duplici genere , maxi me ¥ero pro primo, quo tatnen
precipuc; vel viice v folent adue 1l.u1J prore praes
{enti. Dico iam intelle@iones , & volitiones etle ek~
fectus, & p;lmupts perte ectionis _pLuma.ns,uurc con-
wenic fubftantie intelletnali , & per leac immediate
intentos racione fuic Erg zo pax:t'n pm"ohn in obie*
&ione valet potius ad oppofitum eius ; Leruatis fer-
uandis. .

Ad 4. art. 1. Efto dinerfitas adtunm arguat diver-
{itatem potentiarum, dummodo id accipiatnr ad acti~
buss & petentiis realiter, & phyfice ralibus, vtiacci-
p..xcneuﬁ eft , vt viterur xq\humatlo 5 Nihil ta
men inde concluditur ad plopuﬁmm > quia ina 1EL—
to comparationis extremo conh:mncur nuicem
.LCtu';,&: potentia logice tantum talessina !tL‘TC‘ verd

ealiter s & plnﬁgc cales: Nempe Op'*l’mo elt aétus
propri¢ talis refpectu poventi® a quaoritur, At exis

ftentia

catio .11“

{t




2:2%

frentia eft adtus logict tentum relpedtu eflentiz,
Quia eflentia , prelcindendo ab exiftentia » necefk
potentiz , neque quidguam in fe intrinfece > fed fo-
lum cft per puram denominationem extrinfecam a
canfa, que poteft illam ponere a patte rei , vei pluri-
bus demonitratum eftin Philolophia. Licet ergo, &
exiftenda; & operatio aéluent eandem effentiam fub-
ftantiz,non propterea funt duo aétus einfdem poten-
tiz. Quia videlicet exiftentia , que eft alter actus,
aon dittinguitar realiter ab effentia, & potentia cu-
ius eft aus, ac proinde actus realiter difin&us a po-
tentia cft vnus rantum, nempe operatio.

Art. 2. Ad inftantiam peculiatem circa diftinGio-
nem intelletus 5 & voluntatis. Si quelibet dinerfi-
tas aéuum [ufficeret ad multiplicandas realicer po-
tentias , diftinguendi effenc realiter intelleus appre-
henfiuus , indicatinns , & difcurfinus , {peculatinus,
& practicus , definitiuus , & divifiuns , & fic de aliis
einlmodi , necnon de voluntate proportionaliter.
Dicendum dtaque eft diverfitatem adtuum inuicem
fubordinaterum non {ufficere ad pluralitatem poten-
tiaram, vt patet in exemplis pofitis 5 actus antem in-
telligendi , & volendi funt inuicem fubordinari , vt
patet , clim aétus intelligendi omnes mediate, vel
imnediace ogdinentur ad actus volends, jidemque di-
{ponant potentiam, qui infunt,ad volendum,vti pon-
deratum cft fupra art. 7. fine. Ad confirmationem.
Vnulquilque aélus {pecificatur ex fuo obie@o pecu-
liari,potentiaverd ex collectione omninm adtunm in-
aicem fubordinatorum,nec eft vllus, qui mulciplices
totf@cm potentias pro multiplicitate aduum , ficut
multiplicant omnes fingulos actus pro fingulis qui-

_bufvis obie@is motinis formalibus.

"~ Ads. Adioeft modus determinans indiferentiam
huius caufz ad hunc effe@um. Implicat autem ma-
nifefte decerminationem alicuius indifferentis finiti,
ac limitati, efle indiftinétam realiter ab ipfofindiffe-
renti. Praeterea eft de conceptn intellectionis,& vo-
lidonis, vt fitab ipfo intelligente, & volente, Repu-
pugnat autem 2qué manifcfte fubftantiam aliquam
creatam ¢fft a realiter, Repugnat igitur aliquam fub-
flantiam creatam efle realiter indiftinéam ab adn

intelligendi , & volendi. Nulla porro ﬁmil;s ratio

oftendit repugnantiam identitatis inter fubfantiam
creatam , & creatam vim , ac potentiam producendi
aliquem effedum. Nulla igitur eft paritas. Immo eft
manifefta, difparitas, quia clt ¢ conuerfo de conceptn
fubftantiz creatz , vt per feiplam immediate fit po-
tentia ordinata ad operationem, vt patet ex pradidio
artic. 4.

it dhdhdhdlidh ik ki ol
QVASTIO XIX.
Viram Angeli fint praditi libero

arbitrio ?

Inewtvr nonecffe. Quia Angelus nec
£ inter xqualia, necinter inzqualia eligere
= sibere poteft naturaliter. Non quidem in-
~ terzqualia. Quiaqui eligic , prafere par-
eleclam pardd negleéte. Fieri autem non poteft,
vt praferatur zquale 2quali, cognito vt tali , vti co-
gnolcitur ab Angelo. Neque inter inzqualia. Quia
minus b(::;llﬂ? non poteft eligi pra maiori bono, ci-
:_jemquc praferri®null per errorem , qui non cadit
in Angelum circa naturalia, Qui vero non poteft
eligere alternm ¢ duobus , nec alterum eligere li-
bere poteft, Ergo Angelus nullatenus eft eledi-
vus natraliter ant yiens Jibertate circa bona natue

tem

3

" Lib.IL De Angelis. -

1';L_|i:t. Ficri autem fupernaturaliter non poteft | v
eligat libere , qui non cft naturaliter electiuns,
s e Cui repugnac cllil“cm'fus » fepugnat ¢
ctio libera. Quia le'cc't_m eft appetitus praconci
atque concilium eft difcarf{us, & inquilitio quadam,
vt haberur lib. 3. Ethic cap.3. & lib.g. cap.9. Repu.
guacautem Angelis dilcurlus, ve dictam eft fupry,

3. Siin Angelis da#=tur Liberum arbicrium »in
praftancioribus quibufque Angelis daretur Maior
libertas, eifdemque conueniret magis libeium arbi.
trinm. Quia Angeli diffidentes inuicem {pecie, dif.
fcuu_u: penes magis , & minus ; ve diétum eft [upra
qumltﬂ. ad 3. Vnde omnia quz iplis conueniunt,
necefle eft, vedifferanc imilicer penes magis , & mi.
nus, cum f{int fubftantiz fimplices. Ratio aurem Ji.
beri arbitrij confiftit in indinifibili , ve per fe paer,
Ergo nequit Angelis inefle.

4+ qud naturali neceflitate confcquimr totam
fue perfectionis plenitudinem pro primo fuz cxi-
ftentiz inftanti, nulla poteft gandere libertatis indif.
ferentia, Angeli autem narurali neceflitate confe-
quuntur einimodi perfectionem,cum primum crean-
tur. Quia non dependent eatenus a caufis fecundis
operancubus cum mora temporis ' ve dependent om-
nia {ublanaria, fed 2 Deo immediate accipiunt omne
fuum bonum. Deus autem non differt fua bona, fed
€a confert ; cum primum exifkic capacitas eadern ful-
cipiendi. Quod vero repugnat libertatis indifferens
tia habenti neceflarid omne fuum bonum , ex eo ap-
paret , quia libertas indifferentiz datur , in quocum-
que datur , v praferendo meliora minus bonis per-
neniat landabiliter , ac honorificé ad {fuum vltimom
finem, ideft ad camulum omnium {uorum bonoram.
Quod repugnat habenti jam neceffarid omne funm
bonum.

Refpondetur. Manifeftum eft ex facris licteris, An-
gelis conuenire libernm arbitrinm. Quia conueniunt
illis a¢tus boni, & mali, meritorij , ac demeritorij,
pramia, & poenz, ve infra oftendetur mulciplic'} te-
ftimonio. Ratio eft , quia ad intellectum necellario
confequitur libertas indifferentiz. Intelle€tus enim
eft potentia vniuerfalis complectens totam rationem
entiss{ub qua comprehenduntur plura bona inuicem
incompoflibilia , quorum verumliber haberi poflic
{eorfim , & fimul cum altero haberi non poflit. Hoc
autem pofito, voluntas, que dirigitur intellectu, ne-
cefleeft , vt {zpé conflitnatur inter extrema aliqua
bona,quorum alternm necefle fic eligere, & relpuere
alterum, vt libuerit. Ergo (i quidem datur in Angelis
intelleétus , & voluntas , necefle cft, vt in eildem
dernr liberum arbitrinm cum libertate indifferentiz
ad eligendum inter plura inunicem incompofiibilia.
De qua probatiene videri plura poflunt queft.12.de
act.hum.prefertim artic.$.in qua quaftione plaribus
argumentis oftenfum eft inefle homini liberum at-
bitrium,que a fortiori idem conuincunt de Angelis,
vepate perfedtioribus in natura. Nempe libertasin-
diferentiz eft perfetio fimpliciter fimplex , vepote
reddens funm {ubicétum laudis, & gloriz capax, do-
minatinum,beneficnm,venerabile, & fimilia. Quade
caula Deo etiam conuenit libestas , ideoque Angelis
decfle non poteft , qui funt propinquiores Deo quam
homo.

Ad 1. Angelus , & inter zqualia eligere liberé po-
teft, & inter in®qualia, Inter; 2qualia quidem. Quiz
fieri poteft , ve illi occurrant aligua duo , quorum al-
terum it melins ampleéti, quam virumque omitte-
re, tametfi omnino finc inter fe zqualia, atque in tali
cafu verumlibet zqualinm libere eligitur , vt often-
fumeft inilla queft. 12. de aét. hum. assie.2. ad 3.
Inter inzqualia vero , quia Angelus eft capax , nont

folnm impezfectionis ; led criam peccati » ¥t dﬁft‘l;lf
inira

»




Quzt.XIX Delib.arb. Ang. © 223 -

{fra quaett. 24. Neque ad id requiritur error pofi-
cinus in intellectu , led (ufficic cognitio imperfecta,
minimeque comprehenfiua alterut¥ins ex extremis
propofiris , vt dicetur ibidem vl?i etiam notabitur,
Angelis conuenire naturalicer cinfmodi imperfeétio-
nem, & inadequationem cognitionis.

Ad 2. Ele@io dicirur & Philolopho appetitus pre-
confiliati. Quia agit de noftia electione, qui non fir
;abfquc contultatione , & difcarfu. Czterum noneft
de concepen cleéionis liberze ve fic , difcurlus pra=
uius » & praconfiliatio proprié talis. Quia fiablque
deliberatione, & difcurin decur in aliquo tanta perfe-
¢tio cognitionis circa media , quanta acquiritur a
nobis per difcut(um , dabirur ytique incodem tanta
dilpofitio ad eligendum libere , qnanta datur in no-
bis. Iraautem conftingit in Angelis ; vt apparer ex
di&is fupra qualt.1s.

Ad 3. Libertas arbitei) confiftic in indinifibili,
quoad conceptum negarium excludentis & {e coa-
&ionem. Confiftit etiam in induifibili gquoad funm
conceptum genericun etiam pofitivum , ficut alie
omnes rariones communes. Caternm libertas cuini-
que Angeliin parriculari ed eft perfectior , qub iple
= ﬁugckus pechc’;ﬁur eft , quod attinet ad conceptum

cius pofitiunm in particulari. Quia vbi cognitio eft
perfectior , & perfetior yoluntas; ibi eft perfectior
libareas. Quz videlicee per veramque illam adequare
confticnitur,

Ad 4. Angelus confequitur necefarid pro primo
fux exiftentiz inftanti omnem fuam perfectionem
phyficam naruralem; ioralem verd ; & qua ad mo-
ralitatem conlequunur non habet neceffario ;ideft
habet neceflario, que dependent & fola operatione
Dei, non vero {uas operationes , & quz & {nis opera-
tionibns dependeat. Quas videlicet omnes non po-
teft imul exercere , fed fucceffing , nec ad {umme
perfedtas perucnire potelt ,nifi peralias minus per-
feltas, viiclarins ex ponctur infra.

FETEREXNT LT E T
QVESTIO XX

Virum Angelus naturaliter diligat

 alios Angelos, ficut [¢ ipfums9
Deum plufquam feipfum

: Ty R nentriim naturaliver preftare 130f—
1. Quia diligibilia ad alimmn {uat ex di-
bi ibus-ad {e, vrhabetnr ex Philofoph.
Lb.giEchic.c8. ideft dileétio aliorum pro-
ceditin vnogquoque ex dileétione fui , tanquam ex
caufa, & radice prima. Caufaautem , eft id , proprex
qued preeminet effectul , & ei,-quod proprer alind,
impoffibile igitur eft, v Angelus,, anc aliguisalius
diligat alterum,quantom fe, vel plufquam fe.
2. Vnulquilque debet prafeire  beatitndinem
fuam beatieudini alterius, cim vnufquifque fic gratia
fui, atque incrinfeceordinerurad fuam beaticudinem
potins, quim ad beatitudinem alterius, ve didtumeft
quaft. vic de vire. Teol. Magis autem diligicur'is,
cuigs beatitudo , ‘& felicitas prefertur , quam is,
anius beaticudo, 8¢ felicitas poftponitur. Ergo vnul-
quifque diligic magis e, quam quemlibet alium , nec
heri potelt, V:‘di'\igat aliquem alium , ficat fe ipfum,
ant plufquam {eiptum.

3. De concepru dileétionis eft ,ive procedat per
modum cninfdam vnionis. Qua de caula diligentes
Teinnicem folenc dicere,fe inuicem, alium fe; Magis

past

D
c

autem vnitut vnafquifque fibi , quam cuiquam altjy’
fiquidem vnitur fibi per identitatem 5 quam curm

nullo alio habere poteft: Ergo nec dilecbionem quil=

quam habere poteft; erga aliquem alium , zqualem

dilectionilni, cademve (nperiorem.

4« Dil¢dtio , qua creaturadiligic Deund plufquam
fe eft opus preeftanciflimum charitatis infule , & fu=
pernaturalis, neque hac charitas, quam Deus infun=
dit in cordibus noftris , vt dicit Apoftolus , & quam.

1ec Angeli habere pollunt nifi perinfufionem cinfl-
dem, vt dicic Anguft.lib.1 2, decinit. Dl cap.9.quid-
quam maius preftare poteft. Ergo Angelus non po-
teft dile@ione naturaliad hoc pernenire, vt diligae
Deum plufquam feipfum.

¢ §. Si poflec Angelus naturaliter diligere Denm
plulquam {eipfam, poffet etiam naruraliter diligere
tuper omnia 1'1mpw.icitur , & abloluté. Q&w omnia
alia pracer Denm diligic minus , quam fe 1pfum ; v&
apparet ex rationibus propofitis. Diligere autem
Deum {uper emnia , hoe verdelt opus certiffime
fummum charitatis infule ;neque hac pretergredi
cos limites poreft. Quia vlcra omnia nihil amplius
fupereft , cui denuo preferatur Deus. Ergo Angelus
non potelt naturalicer diligere Deum pluiquam [eip-
i, s

Ast. 2. Refponderur. Commune elt Angelo cum
homine, vt neceflatio diligat feipfum,tum fecundum
{uam fubftantiam & exiftentiam , tum quoad emnia
bona, tumintrinfeca , tum excrinfeca s cum quibus
nullum alind bonum fibi poffibile ; eft incompoffi-
bile: Nempe-quoad hoe eadem circa virumque mi-
litat ratio. Quapropter cim quat. 13. deact. hum.
often{um {it hominem amore nﬁ.‘:m‘:\li‘, {ew naturali»
ter neceflario eatenus fe A{iiigcrc,ncccﬁc non efl idem
de Angelo {pecialiter dcmnmft‘rarc. Commune itis
dem verique eft , venon necetlario s fed electiva » &
libera dilectione feraturad vernmliber bonorum ina
nicem incompo[ﬁbil_mm » quorum “abi'oluté , &
feorfim eft capax.Quod fimilicer oftenfum eftibidem,
homini conuenire. Commune coni'cqucnmr vEri=a
que praterea eft, venaturali neceflitate velicexiften-
tiam Dei{ecundum fe. C@ia exiftentia Dei ¢ft com-
poffilalis com omni, & quolibet bono ablolute pof-
fibili relpeétn vetinfque , immo elt fons, & canfa

-omnium alioram bonoram,& fine ipfo nullum alind

bonum haberi poteft. Qua ratione oftenlaeft in ea=
dem qua Hone neceflitas einimodi dileétionis Dei re-
{pectu hominis. Vinde, 8 Angelis etiam teprobis ea
inelt neceflario, faltem quoad {pecificationem.

Art. 2. Libera vero eft tam homini, quim An-
gelo dileétio {ui , vt finis cui, bonorum invicem in-
compofﬁbilium , quorum quodlibet inefle virilibeg
potett. Qua Vt;l_‘l‘.i]:t pE;cL‘ﬂ: velle ﬁb_i quodlibet bo-
num poflivile refpectu fui, fi cognolcaturye poffibi-
le. Ac per confequens poteft nolle quodliber bonum
incompoffibile , cum eo quod actualiter vult. Qaia
volitio efficax alicuius beni, faltem implicite eft no-
litio omnium incompoflibilium cum illo. Hinc con-
fequenter dicendum eft y nec Angelum ; nec homi-
nem neceflario {e diligere dileétione omninm: ma-
xima. Quiainter bona verifque inwicem incompof
fibilia,alix {ont maiora aliis,vt infra dicetur. Diledtio
antem , qua quisvule fibi maius aliquod fuum bo-
num, eft dileéiolui ablolure maior , quim dileétio,
qua vale (ibi mints bonum : Nempe menfuradile-
&rionis et bornmm volienm dileéto. Hine rarfus de-
ducitur, Angelum licet pofﬁt {e dijigere ; non tamen
neceffario {e diligere amore conprehenfiuo {ui, fen
adzquato {ue bonitati {ubffantali. Quia amor com-
prehenfinus relpedin alicuins ,fenadzquarus cidem,
eft maximus inter omnes dilectiones naturaliter po {=
§biles. Dictnm auté mode eft. Angelum non amarefe

nese




necellario a {olute fummo refpedin fui. Quod
autem poffibile ablolute fit natur licer, ve Angelus
diligat le : ATIOIE Com 1prehe olui, fen :’.quumu
relpectu totius fuz bonitatis, & dignitatis, & amernr.,
Suadetur primo paritate cognitionis, qua dictum eft
fuperius, Angeéum poflc co m}‘xhcndu; Mpimu.
Quiaeadem prorfus tetio elt de amore comprehen-
fino, feu adequato. Qu t fieri non poteft, vt
i(!l!]\[)_\g_ ibilitas Angen luperet vim cognofcitinam
eiul dem, cum hec vis fic pracipua, & prima eius per-
fedtio; ita figri non poteft , v diligibilitas Angeli,
feu bonitas, & u.ﬂmu.s amoris ht maior , gnamuis
eiufdem dileétina , caum hacvis Lunlkqmtu: in yno-
quoque iuxta gradum virtutis intelle@ive , ve cc
gitur facile ex dictis qua.
t.;lm Chui cn nnuiu:mu.

Art. 3. Dicendum iam ef} na
neceflaria ex natura rei dilige
natoram iplorum fecundum fe prEcise confidera-
tam, faltem quoad {pecificationem sitave non poeffit
eatenus odio habere alios Anc'uuk: efto poffic CLHa-
re atalicorum dile@ione , faltem explicite , & for-
m;:i:tu:. Ratio eft. Quia, cui placet aliquid , non po-
teft dilplicere , quod ft fimile illi , quatenus fimile
cft. L\ml veeuis imilinm, quatenus fimilia fune,inct
neceflario cadem vis .11).L1um1 » &€ permounendi vo-
luntatem , veper (e tet simpoflibile antem eft, ve
voluntas fuccambat alicui mor ino , {'mulqm non
ill(.uuml bat mocino ciuldem !nm'hs 1.‘{1()11|s,uuhu M=
que virer , 8 effic; cie 1,.”L11(Jm co 11‘}01?1m11
cum motino priori. Cum crgo in dilectione Angeli
erga fe determinate , ac individualicer conlide atum,
includatur ellentialiter amor erga rationem lmm
{pecificam; impoflibile eft, ve dil Ib;.nd() {e neceffario,
@ion ctiam diligat necellarid , faleem qucnd ipccﬂlmw
tionem, alios ,\11 gelos , quoad qum.uutpiomm sin

a fecundum fe Luniid rata , funt omnes. Angeli

onmlno fumiles inter {e. Dicendum rurlus cﬁmd m
ratione, v numque mq\u Angelum diligere alios An-
i.,t"o%, pari quoad {pecificationem neceffitate, {ecun-
dum pmh&,muﬁ accidentales iplorum , que necel-
{ario conl Lqmm[m ad -;ululqm {nbftantiam , adea-
l]l!\ m t colx ‘i*( dll‘n les cum o'll]nuu‘,,&_ qwlnilwh
H\l‘- L (‘["S ’ﬂl() ute ]‘ JET' ‘L‘hl‘? 1‘.]1‘((.[1) Vi
que. Quiaomnes Angelifunt e Lt.,mn fibi inuicem fi-
miles , nullaque eft lmg)mpn {libilitas modi bo-
noram accidencalinm, qua e [unt anllluhlllqm pro-
Pri¢ ; cum fimilibus bonis accidentalibus aliorum,
Eftigitur eadem-ratio neceffaria mutnz dile@ionis
Angelorum , quoad einfmodi accidentalia bona , &
quodd fubftantiam fecundum fe. Ex his dicendum cft
tertio vnumque mqm: Angelum diligere alios ne-
ceflario ficut fe iplum , m.cc.f‘fltut 1p_uhutu
Apparetenim ex duplici conclufione prea u.lm
'xnunulucmqm Angelum diligere aliquatenus reli-
quos ad inftar (ui dilecione neceffaria » Hoc antem
communiter lwmhgutm s &non etiam ‘Tnu.klma
amoris mcLiLz.,J, duom dicitar vhumquemque An-
,(;th‘nl a u” ere alios I'u,C\'.*liJllO, cu dhLLL‘l)D’C natu-
rali, ficut {e ip fum,

Art. 4.

aum

17. circa connexionem in-

tnralidileGtione , {fen
ealios Angelos quoad

cuinf-

Iam, quod ad ::qu.lht.xtqn attinet , dicen-

eft, non debere , nec pofle Angelum diligere

alios Avwc os naturaliter tantundem, atque fei P-lum;
worem fummum cuinfque erga fe ,

fed ar ga efle ma-
cm omni amore nataraliter pn!Tibm erga alios
1\1‘ clos k_ 1 \'Ahcmqm. eft m‘lgxs m’ccﬂum {na
1f‘“1_‘“- b‘m tas, quam bonitas aliorum , magifque
perficitur per fufm, quam per aliorum bummtc m.
Vuumqnu;.qn: em cateris paribus dxlngltm ma-
I5 , quo maior eft ipfins neceffitas, maiorque vis
_,‘*‘Lﬁétu a telpedtu amantis.  Vnde potelt quidem
voufquifgue Angelus dili 2linm Angelumamo-

: LiberII. De Angelis.

e ll"uds comy ‘!Lh\_ﬂl]”{‘, IICHEI

: iplum ; fi fit illi

zqualis {ed vantundem arque [e
potelt. Q1 cunffzqualitate pexfeétionis , x\ volup-
tatis , & conlequenter amabilitatis in vtroque,, fe-
cundum conceptum abfolutum | fac inzqual
n conceprum relatiunm , quatenas ,
&um cft, nollius Angeli bonitas eft

lo, atque eft illi , cuiineft per i

quam

tas fe-
T
VI di-
m bona alterj

neitatem sang

ta
de
[

lCt\ nl'\"_lll[“ car 111;1;1?1-

duim Con-
ctiam lLL’ll.]"llLH LU]lL\F-‘[m

ceptum ‘.bm.uLu m,
relatinum. Hacigieur de caula amores um‘gl\mm,

ui duorum omnino incer fe :i‘:lummn pollunt effe

€

nmqu ales ; Galeer fic pmpuus amantis erga fe, alter
vero erga alinm. Hic excellus amoris in vnc oquoque

{ile

erga fe ita explicatns ¢ a priori, poteft fluhus exponi
a poilcricl‘i. %(a fialicui Angelo derur optio confer-
uationis [ui cum anmhlllem .L‘LCL‘JQ > & ¢ conuer-
{o conferuationis alienz cum annihilatione fui, ne-
ceffario eligeret confernationem f{uni , nec pofle pre-
ferre c_oni\_m ationem alterins, Quia pro enentu fuz

annihilationis nihil fupereft bun.ln relpeétu fui,
adeoque nihil pro eoenentu et amabile ab ipfo. Ea-
dem eft ratio fimilis comparationis inter qualibet
alia bona {na euiufque,
propriam , & alienam beatitudinem , ex cuius confi-
deracione defumirar vlcima huins rei ratio. Quu ni-
mirum vnulq uilque eft propeer fuam beatitudinem,
atque in eamdem eft eflentialiter ordinatus a@ione,
& volatate Dei,non verodeft propter creatam cuinl-
quam alterius LL..t' udinem cum intrinfeca effentiali
ordinatione ad illam. Patet autem id , propter “quod,
cile preferibile , 1t'1pe:i:u. vniufe auinique,, iis , qu:
propeer alind. Vol qmlque igitur Angelus narurali-
ter diligit magis fe , quam vilum alium Angelum,
fine p.hLm Z [mc dlipaum hbi,tmmo eriam pmlqu.m
omnes alios Anr?t‘lm fimnl{x umptos. Hoc u imazqueé
conuincunt rationes ployonts: circa fin
{feorfim.

Art. 5 Exzdem autem rationes locum non l,.;o 1t
fed magis connincunt oppofitum comparatione fas
¢ta cum Deo. Dicendum, namque eft cam D.Thoma
queft.6cart.s.cum Suarez lib. 3. cap. 5. cumque aliis
communiter , aduerfus Vafquez, & nonn llos alios,
Deam pofle , ac debere diligi ab Angelo plalquam

{¢ dileGione naturali, fen non h]pumtw.lh, I
C(mul}ﬂ' ceéntiz, len qu‘m COhLl'I] ilcenti :
i Probatur primo ab inconuenienti.
ioquin ordo {upernataralis, quarenus complectens
{pem , & charitatem [upernamrales , non eflet pro-
motiaus , fed impeditinus ord naturalis, quatenus

<\mplcu\mh viramque eam dil

iectionem natura
Jem. Spes namque,& charitas fupernataralis prafert
Deum creatur@ amanti per viramque : Amor antem

Pt’c...um‘:s Dei non promouet, | d tolli

tanquam defedtuofum, amorem P‘
relpedtu Dei. Sequela veroeft a
eft qua.7. de gratia, & queft.,
cramentis, & Lon!'mn_mu 3 qm_.

\tinum creatt

\oqmn natura el

{et ex {e male conftituta,& non folum defeétuofa, fed
Male namque conflitutum eft opus,
nec vitio caret, cui non pou.ﬂ: {uperaddi fumma per-
fectio abfolute poffibilis, promouendo pra rcise » quE
preerant, atque ab auétore fno induta in .plum fne-
rant , & quin adiiciatur aliquid contrariz omnino

etiam viriola.

conditionis , & nature, atque forent, q 1”31 prius
inerant eidem. Ifnpoflibile igitur eft, vt Angelus pa-
tiatur naturalem necel ficatem praferendi Te Deo,
ue naturalem impo {libilitatem pmﬂ.tuldl Deum
ﬁ’ 5i omni genere amoris f{ibi poﬂ bili
P uia Ange-
Art. 6. Probarur idem rurfus a priori. Qui

lus naturaliter cognofcit,Deume efle [ummum,& lzh;
nitum

. : 2 a
& ‘.11!('113, maxime VEro inter




Quzt. X X. Dedilectione Dei & Ang. 21§

pitum bonum , tam in ratione vtilis,quam in ratione
excellentis , acproinde f.’ﬂl‘digimgl > qui pracferatur
rebus omnibus creatis nulla ficta exceprione. Ergo
poteit Angelus naturaliter praferre Deum fibi , om-
nibufgue rebus creatis , tam amore concupilcentiz,
quam_ amore amicitiz. De antecedenti nemo dubi-
wt, fed nec dubitare quilggam poteft , cum fic eui-
dentiffimum. Patec confequentia. Quia modus amo-
tis [equitur in vnoquoque modum cognitionis. Nem-
pe voluntas eft potentia fubordinata intelleGui, &
lequitur eius ductum naturaliter , nfﬁimpcdi;{tur per
accidens. Confirmatur, quia ficut perperam darecur
cognitio amabilitatis circa aliquod ; abiqn: poteftate
amandi illud ; ita darerur perperamcognitio dignita-
tis przferibilis, quantum eft de (e, circa aliquod ab[~
que poteftate przferendiillud.

Arc. 7. Probatur tertid, quia Deus eft finis natu-
walis , propter quem f{unt Angelus , omniaquealia
cteata, iuxta illud Prouerb. 16. 4. Friserfa proprer fe-
mm’pﬁ:m operatus eft Dominms , ac proinde Angelus,
omniaque alia creata ex fua natura habent rationem
mediorum refpectu Dei. Patet antem finem efle pra-
ferebilem , atque debere prafecri mediis , idque clle
virifque maxime connaturale , acdebitum ex patura
Iéi.

- Art. 8. Probatur denique , quia plus intereft An-
geli, ve exillat Deus , quam v exiftac iple Angeius.
Nempe exiftente Deo,& non exiftente Angelo,datur
poflibilitas , vt exiftat ipfe Angelus, vtque cidem
conferantur ompia bona , quorum eft capax. Actnon
cxiftente Deo , necexiftere potcft Angelus , nec vt
exifterer , bene habere pofier. Rurfus Deus eft bo-
num fufficiens ad beatificandum Angclum, cim An-
gelus ad hoc ipfum minime iufficiac, fed fic mifer, fi
careat Poﬂ‘ufﬁ:one Dei. Patctautem bonum magis fuf-
ficiens,magilque neccilwinm refpectu vinuicoinfque
elle naturaliter preferibiic ab codem, amore concu-
pilcentiz,len quafi copeupilcentiz,comparatione bo-
ni minus neccflari) , minorilque lufficienti= , ideft
minus potentis perficere , & in paucioribus cuenti-
bus. Amore antem amicitiz , eft fimiliter preeferibi-
lis Deus naturaliter. Quia Angelus eft aliquid Dei
proprium per effentiam propritate dominatina. Eft
enim {e toto eflentialiter opus Dei , fadtum ab ipfo
adequate. Vnumquodque autem opus eft proprinm
factoris fui ex natura rei. Patet verd manifefts, quod
€0 modo eft proprium alicnins ex fua ipfa natn-
1, naturaliter efle illi poftponendum amore amici-
tiz. Quid enim notiuselle poteft , quam Dominum,
qua Dominus eft , efle preferendum,ve finem cuisid-
cltamore amicitiz , ei qui fubeft dominationi, qua-
tentis eidem (ubeft ; clun quodeft fuum vninfcuinf-
que , eidem cedat tanquam eatentis digniori , & tan-
quam fini cui. Ergo quod eft fuum alicuins fe toto,
& quoad omnia {ua bona effentialia, & accidentalia,
vil Angelus , omniaque creata funt fuz Dei, eft poft-
ponendum eidem tanquam fini cui. Pater itaque An-
gclqm pofle , ac debere naturaliter diligere Deum
Plulqu.un feipfum ; tam amore amicitiz , quam con=
anpilcentiz, feu quafi concupilcentiz | atque aded
Angelum diligere Deum pluiquam fe dilectione na-
turali, prove naturale diftingnitur 4 fupernarurali.
Quod addo , vt excludam fimilem prelationem Dei
naturalem , prove naturale apponitur libero. Confta-
it enim infra quaft. 24. Deum non prafersi fibi ne-
Celf;_xrio ab Angelo naturaliter per amorem amicitizs
Quia videlicet alioquin effet navuraliter impeceabilis,

nec poflet relictus in ordine puré naturali recedere A

Deo per peccarum. Quod ibi apparebit non effe ve«
tum,
Ad1. Omnis amor incipit in vnoquoque i {e ipfo,
Yt 2 magis coniunéto, {ed deinde progreditur ad ex<
R.P.Effarza Carf. Theol.Tom,IL,

F |

tracum augmento perfedionis , {i amans extra fe
habeat maius bonum fuum , quam in {ciplo. Quia
hic eft ordo namralis in effeétibus , vt minus per-
fecto far progreflus ad magis perfeCtum. Omnis aus
tem creatura habet extra te maius luum bonum,nemn
pe:Deum Oprimum maximym,quam in (e ipfo. Licet
ergo amicabilia ad alios fint ex amicabilibus ad fe,non
tamen necefle proptereaeft , vtamor cninfque crga
fe fit maximus , fed (olim vt fic primus. Quo pacta
amor etiam {upernacuralis incipit a fpe , qua eft mj«
nus perfedta, & deindc procedicad claricatem , qua
eft perfectior , vti expofitum eft q.37. de Viet.Theol.
Vade particnla illa ex amicabilibus ad fe, fignificat
originem , leu ordinem , &_prm.'c-ﬂitm AMOTrls », NOR
vero caufam vniverfalem s faitem precipuam, clim
hze {ic finis refpectu cuinlque , arque finis cunivis
creature fit extra iplum , & non folum finis qui, {ed
etiam finis cui; loguendode fine excellentiz.

Ad 2. Conceditur totum comparatione fadta in-
ter vnumquemque Angelum , & emnes alias {ub-
ftantias creatas. Quod foliim conuincit obiectio. Ne-
gatur verd comparatione facta cum Deo, qui eft bea-
ticudo fna ', & aliorum omninm , & propeer quem
{unt omnia. Vnde Angelus diligit aligm Angelum
fient feipfum,non fimilitudine zqualitatis , fed fimi-
litudine proportionis » qua;ul_nammlp virique ¢ome
munem. At Denm diligic pluiquam ie per exceflum
propri¢ talemamoris erga Deum.

Ad 3. Conceditur {imiliter totum de amore alio«
ram preter Deum. Quia Deus fupplet vnionem
identitatis , quam non habet cum creatura , ficut ha-
bet crearura fecum: fupplet.inquam, per exceflum ra-
tione plenitudinis omnis beni , ratione influxus co-
tius bonitatis vnicuique conuenientis , rationedomi-
nationis , ac demum ratione fummz necellitatis {ui
refpectu omnivan » atque ob hzc omnia debet diligi
{uper omnia , tam amore entitatine naturali , quam
fupernaturali, vt ditum eft. Per charitatem fuperna-
turalem diligit Angelus Deum plulquam e, vt au-
¢torem fupernaturalem , per vires verd puré natuia-
les , vtaudtorem naturalem , vt expofitum eft qua-
ftione 4. de Virt. Theol. Vnde perfectins , & muito
magis ailigitur Deus per charitacem, quam per {olas
vires nacurales , licét veroque modo po_fﬁt > tam An=-

elus , quam homo diligere Denm plulquam te, aon
folum dilectione concupileentiz , qua etiam demow
nibus ineft’, vt dicic D. Thomas , fed eriam dileétio-
neamicabili ; qua elicitur liberc a bonis.

Ad 5. Non folimdileétio Dei fupernaturalis, led
etiam naturalis in fuo ordine perfecta diligit Deum
{uper omnia. Sed conceptus omnium, ad quem affnr-
gere poteft ratio naturalis » eft longe dinerfus 3 con-
ceptu omninm, quem proponit fides, & vifiobea-
ta. Quia ratio naturalis folim conferre poteft Denm,
cum iis omnibus, qua naturaliter occurrere poffunc;
ratio verd fupernaturalis cum iis praterea omnibuss
quz eviam fupernaturaliter poflunt occurrere, vt ex-
pofitum eft in didka queitione 4. de virt. Theol. at-
que alibi fzpé. Quare illa particula , fuper omnia , efk
ambigua, & applic&l:a. rationi » & dileftioni fuperna=
turali, complectitur explicité plura , & maiora, ma-
gilque ardua, Fhm applicatarationi , & dileétioni
nawraliter poffibili.




226
S s nithith i e ottt
QVAST 10 - XXk

Virum Angeli bogquantur inter f¢
fola woluntaie reueland: pro-
p;:iw concepties ?

'@ Ipen VR nee loquiinter fe , nec fola
/A cavoluntate loqui poffe 1, Quia locutio
inter ponitur propter obftaculum, quod
impedit manifeftationem concepruun,

whifi fuperaddatur ipfalocutio, In Ange-
lis autem n llumeelt einfmodi obftaculum , fieuf eft
in nobis ratione corperis. Angelis enim. conuenic
maturaliver,q nod di cit Gregorius ib.18. moral.cap.3.
de ftatu fupur naturali hominum beatorum- nempé
quodiaffatu refurveitionts vninfeuinfgue mentem, ab al-
teriss ocnlis, membrorum corpulentia nor abftosdit. Mul-
to igitur minusablcondit aligmid in Angelis,qui (ant
incorporei, idegque fecundum fe toros pernij mucnis
:Llpcctibu_s. Ergo Angeli non loquitntur locutione
mutna , led per fe iplos inuicem patent.

2. Nullus Angelus inferior loqu poteft.cum An-
gelo fuperiore , aut cum Deo. Quia quicumque lo-
quitur alteri , illi manifeftataliquid , docerquede re
aliqua, Angelus antem inferior non poreft manife-
ftare aliquid fu periori, enmvé docere. Qu a inferior
ﬁ}pgriorcm illuminare non poteft , {ed foliim ¢ con-
uerio , vedocent Dionyfins , & alij communiter.
Hluminat autem. , quicumque manifeltat, & docer
aliquid. Multo vero magis id repugnat re pectu Dei,
Videtur vero locutionem ex fna natura efle mutnam
inter andientem 5 & loquentem , nec nifi mutnam
efle polle naturaliter , & per fe. Ergo nec Angeli fu-
periores poffunt logqui cum inferioribus ;neque,Dens
cum vireifliber.

3- Nuliumeeft obie@um;, ad quod terminari pol=
fit voluntas loquendi ; A nullum exilla refultac fig-
num naturale , aucad placitum. Repugnat igichi
Angeli loquantur inter fe fola voluntate i
mutuo fuos conceptus , quin pratered interponatur
fignum aliquod externum conceptus interni.

4> Non. poflet. Angelus mentiri ex nagurarei ; fi
logueretut {ola woluntate manifeftandi fuos concep-
tus. Quid Angelus audiens;eo ipfoaundirer per imme-
diatam infpectionem eins voluntatis , & conceptnum,
Cui infpectioni pater non poffe fubefle. falfum, Se-
quela autem eft contra omnes » nec ratio permiceir,
vt qui poteflt committere peccata lechalia,mendaciom
dicere non poflit.

s« Angelus loquens poteft locutione  excitare
eunts quem alloquitar, ve artendat , & audiat. Solo
sutem confen{u revelandi, qui manet apud loguen-
tem:; nihilque ad alternm tranfmitcit, non poreft hic
excitari y aut cogi, vt attendat. Ergolocutio Ange-
licanon peragitur eo {olo confenfu.

6. Siquidem vnulquifque Angelus habet ab in-
atl in® ereatipnis, ve fuperins didtum eft quaft.1 2,

{t:

Ipecies impreflas omnium , de quibus czreri poffunt
‘ :

cum
wnolce
-

Deus poter

colloqui , & nihilominus non potelt ea co-
rdependenter @ confenfn loquentis - nec
it etiam de potentia abloluta eadem illa
renelare, cui voluerit , independeriter ab ecdem con-
fenfu. Quia Deus , vereucler, nihilalind facere po-
telk , quam infundere {pecies eorum , que vule rene-
lare. Sequela autem eft contra principia fidei.

7. Bx quo quis habet virtem aétinam fufficien-
tem , & omnla comprincipia requifica ad aliquem efa

rc

b ]

Liber IL De Angelis.

fectum, abipfins , & non alicuius alterius volut

1tate
dependet , vt illup cxequatur , vel non exequatur,
Habet autem ynunlquifque Angelus apud [e virtugem,
& comprincipia requifita ad cognolcendos quolvis
aliorum conceptus. Ergo vt eos cognofcar aétu , 3
folafua, & non etiam alterins volantate dependee,

8. Fingere conditionepfine quibus non, ad adio.
nem caula continentis in fe adaquatt cffeum,nihil
immutantes eamdem caufam,aut tubie@um; fen ter-
1‘.3‘1‘:;!1-.11 actionis , res eftminime philotophica , &
efinginm intelletus fuccumbentis difficulrati , & ad
res quafliber abfurdiffimas xque accommaodabile,
Talis autem conditio cft conlentus |, feu voluntas re-
uclandi , vt conceprus Angeli fic volentis percipia-
tur ab alio

9. Deus non poteft manifeftare aliquem fuum con.
cepum , autactum voluneatis vel Angelo , vel ho-
mini , quin ponar in ipfo aliquid eidem inherensin-
trinfece , & coadiunans ad percipiendum talem{en
conceptum , fen voluntatem. Ergo multo minus po-
telt Angelus id ipfom praftare {ola fua voluntace,quin
inducat in alium aliquid intrinfece illi inhzrens |, &
cooperans ad percipiendum.

Art. 1. R, Certum eftex facris litteris conuen're
Angelis locutionem. Supponitur id clare in illis vec
bis Apoftoli 1. ad Corinth. 13. Silinguis hominsmls-
quar , &' Af,’gclomm. Supponitur lnquam,ex commu-
nifanétornm PP. aliorumque interpretum confenf
citca eum locum. Nempe ea exaggeratio Apoftoli
fuifler inanis , & laboraffer falla ﬁ:PPQi-:(ionc L1 An-
gelis non conneniret aliquis locutionis modus, ifque
excellentior ; quam fit humanus. Idem exprimitur in
epiftola Inde Apoft. ver.g. dum dicitur, Civm Afichast
Arcb;wg.-!m cum Diabolo difputans , altercavessr d‘c
Moyfis corpore. Inducuntur praterea Angeliinter fe
loquentes-Zacharie cap.2. & 3. Apocal. cap.7. & 9.
atquealibi fzpe. Certum itaque eft, Angelos logui
inter {e, 8 cum Deo, atque curg hominibus. Verim
locutio. com Deo eft pure affectina per defideria ob.
tinendialiquidex ipfo ;' clim Deo manifefta fint om-
nia indcpcudmtcr a locutione, qualis datur refpedtu
creaturarnm,ideft,qua fit manifeftatiua alicvius ante-
cedenter occulti , {en praexiftentis iam , & non pre-
cogniti. Locutio vero cum hominibus peragitnz ab
Aungelis,tum per voces asticulatas in acre , aliaque
figna (enfibilia , tum per internas {eu infpirationes
bonorum Angelotum . fen inftigationes malorum,
vt infra exponetar ex profeffo. Difficulras igitut fo-
lum fupereft de modo, quo Angeli loquontue io-
ter fe.

Art.z. Tot feré funt Theologorum hac de re [en-
tentie , quotcapita. Nota {unt, multorumgue fcri-
ptis perunlgata , fignaad placitum ; figna naturaliz
inftituta, anceffedta 3 Deo, imul infundente corum
peritiam,, & maultiplicante fingula idiomata profin-
gulis binariis Angelorum , item idiomata orta ex
mutna Angelorum conuentione , alia omnium con-
muni, alia , atque alia {peciali paucorum 3 Collifio
aéris, & foniinde articulati, varia commotio 115
aut alterius corporis ablque fono ; um'.tip]c_x Ji!pu«
fitio ipfius vbicationis, Angelica per dincrias hgi}-
ras,aut quaﬁ figuras , & inde locutio ad modum artis
{altarorie , & chorearum. ; fpeci:\‘lis quaedam qua-
litas l"piritualis, a loguente velin fefolo, vel in_il_oiu
audiente , velin vtroque producta , idque perdilpa-
res intenfionis gradus. alioram , atque ;‘.iiuruﬂ'l'ob—
iectorum cxprcﬂiuos > quedam velud Agyprack
Hieroglyphica ; ad modum pidnra [piritnalis expri-
mentia naturaliter jam hos, famillos mentis; cof-
ceprus cum eorum obiedtis ; fpccics impr;]i 10"
quente ingudientem tran{miflz , vel oidcm 1nfliiq: 4
Dgo dependenter 2 conlenfireuelandi lecrecum clu:[l;




Quet. XXI. Deloquut. Ang.

toalogquente 5 cognitio ‘obieéti , de quo eft locutio,
producta a loquente in aundiente ; & centum alia,auc
hzc eadem centenis aliis modis explicata. Quibus
enimvero , ne quidem explicatins referendis immo-
rari lib_:c. Sed nec expedit , quando ex doétrina pree-
milla fuperius quafti 4. ab art.5. facilior , & legiti-
mus locutionis angelice mgdus {ponte nobis def-
cendic qui omnes alios vniuerfim modos exponendi
ynoimpetu diruit,

Art. 3. Dicendum itaque eft cum D.Thoma quz-
ftion.107. artic.1. & 5. Valentia, Lelio, & aliis non
paucis, Angelos logui fola voluntate reuelandi vni,
vel pluribus aliis Angelis internos [nos conceptus,
& corum obiccta, quatenus fubfunt cifdem , auc li-
berz alicui determinadioni fu®, Probatur, quia ratio,
propter quam necefle eft fignis nos , inter nos in-
wicem vti, diftinétis ab interno reuelandi confentu,
{en defiderio, eft impotentia , tum fenfuum ad perci-
piendnm adtus internos {piricnales 5 tum incelleétus
noftri ad percipiendum aliquid independenter 4 [en-
fibus. Hac antem ratio nnllum haber locum in An-
gelis , vepote ®que capacibus ex fe ad cognofcen-
dos immediate adus qualelcumque internos alie-
10s; atque proprios , cum illos fecerit aliis commu-
nes confenlu renelandi, ( hic eft quadam quali do-
natio {pontanca ) qui eoldem elicuit. Nempe actus
interni proprij , atque alieni non differunc entitatina
pecfectione,fed proprietate foli dominij. Tla enim eft
ierilque. yniformiter communis , & eodem modo
virobique fe habens. Hac vero {ola eft peculiaris; ad
alinm atque aliom Angelum feorfim pertinens ra-
tigne peculiaris cirea adkus fuos dominij. Cum igitur
itud diferimen fublatum fuerit per confenfum Do-
mini volentis fuos aéus efle communes [ibi , & aliis
gquoad fructum, & vlum cognitionis eorum,nulla fu-
peterit racio,nuilaque impedice difficultas, quominus
€0 iplo cognofcantur ab Alio Angelo, ficut cognof-
cuntur ab cliciente.

v

Art. 4. Nec nbil.w,:pfum etiam confenfom reue-~
andi el actum liberum non minus, quam eum, qui
?rﬂ.t Fl’iu.’; Ell:lpt'\f nagura occuitus. QE]"_].:I f:Ol:ih‘]‘.il!s
ifte reuclandi per terptum eft quali donatio , & com-
municatio {uiquoad cogaitionem , refpectn alterins.
Q_[I-: alits actibus neguaguam conuenit. Nee rug-
fus obftar, alias etiam proprietates, & accidentia , fi-
nedonata d Deo, fine acquilita per aétinitatem pro-
priam ab ynoquoque Angelo , efle propria cius, cui
Vifuntur 3 & nihilominus effe cagnofcibiliaab aliis
independenter & confenf domini.Quia quz non ha-
bentur propria libertate , defcendnnt & Libertate Dei
ientis bono communi, volentilque perficere
omnes indileriminarim cognitione rernm a {e pro-
ductarum, verepraefentent auctorem fnum , cumgne
itaglorificent. At actus liberi cread proueniunt a fi-
bertate etiam propria C!Lcicmis,ﬁmuic}m u'cip};n['}s,
le@lgua bonerum (nornm , tum fecundum fe, tam
ttam vt cognitorum primatim a fe , ideoque potente
ibi confulere , impedita aliorum communicatione,
& notitia circa illa , aut nonmullis permiffa, & nega-
ta ali_is, aut pluribus virobique, aut paucioribus , aut
vaifoli prove libuerit,

Art. 5. Confirmatur {upetior ratio ‘ex notiffimo
principio.«Quandocumque aliquis effedtus ira exiftit
Elﬁ@l‘tcme aliquo alio , vt eodem non exiftente , non
&xiffar ; idque fcmpcr accidit vniformiter 3 calisef-
itckus dependet ab hoc alic . vel tanquam a
V:fl tanquam 2 conditione , fine qua non. Atcogni-
tio ynins An gelicirga cogitationes, & actus qud!'vis
internos a]tu_'ius » & circa obieda corum > quatenus
tubftantia eifdem , ira exifkit exiftente voluntate re-
welandi elicita ab Angelo Anétore talinm adnum, ve
Bon exiftat eadem non exiftence idque ita ftmpl.'t

R P, Efparza Corf. Theo!, Tom. I,

L

y0
= s
a canfa, .

2%2.7

accidic vniformiter. Ergo voluntas eiulmodi reue-
landi eft caufa , vel conditio, fine qua non refpetn
eius cognitionis. Maior elt bafis rotius philefophiz,
De minori confticic auétoritate & ratione in dicta
queeft.1 4. Et neutra negaturab vllo ad rioram,
Pofito autem confequenti » fiquidem conlequentia
eft euidens ; pergo viterins, At conlenlus Angeli re.
uelantis non eft canfa cognitionis elicitz ab alio An-
gelo, neque immediata, quia nihil aperatur imme-
diaté vbi noneft, vt omittam dicere de impropor-
tione ; neque mediata , quia conftarex ﬁua:l'iion. iz,
nullam ex co confenfu fuboriri fpeciem im prcﬂhm,
quainuetur alins Angelus, fed 2 Deoinfulamillam
ellepro primo creationis inftanti. Eft¢rgo conditio,
line qua non.

Art. 6. Confirmatur rurfus. Quia caula habens in
le virtutem adequate produfﬁtiu;un nlicnlu_s effeus,
{1 nihilominus dependeatab aliquo extrinleco quoad
productionem illius , neceffe et ve abillo dependeat
folum , tanquam & condirione , fine qua nonj \:'c‘._
qued idem eft , tanquam 3 dil poﬂtimlc iedti , few
termini, quem refpicic talis effectus, Sic aurem acci-
dit in prafenti. Quia virwus iptelledhiva Angelieft
Zque proportionataex fe, & capax ad,intwendum
obieéta qualibet naguralia, codemque proinde jure
{ibi debentur illorum omnium {pecies imprelfle , &
quz zquédebebantur, {unt 2 Deo fimul , eodemiqne
mode infulz, vtin cadem quaftione conclufum eft,
Alionde verd , quoad cognitionem cogitationum
alienarnm dependet vaufquifque Angelus ab alvering
confenfu. Ergo hic confenfus eft conditio, fine qua
non , vlra quam nihil amplins defiderari poreft ad
eaim cognitionem.

Art. 7. Confirmatur denique s & fimul {pecialiter
refelluntur reliqua omnes lententiz. Quia voluntas
Angeli loquentis, qua vult alteri renelare fuas cogi=
tationes , & adus liberos , ant obiecta alia, quatenus
fubftanteildem, eft conditio fine qua non, iuxwa {en=
tentiam aduerfariorum ad exiftentiam , fen ﬁg:mmm
naturalinm ;-aug moralinm,f{en principiornm cogni—
tionis auditinz , fcn prodndtionis einldem in alio co-
guitionis, & eorum denique omaium , qua ipll quo-
niodocfimque interponunc. Fatentur enim exiftente
ea voluntate renelandi , id protinus exiftere, ad quod
quifque recurrit , idemque exiftere pon poffe, illa

~ nondum exiftente. Et infuper addunt eam volunta<

tem non effe Pyiucipiui‘n effe@iuum ciuldem reiin-

~ rermedie , aut cognitionis auditive. Quz planc efy
adzquata deferiptio conditionis fine qua non., fiue
dicatnr applicatio , fiue quouis a!turmo;lu. Ergo no~
{tra lencentia hoc folum difforc 2 {entensia aduerfa-
siorum , quod paucioribus rem preeftat camdem,, at-
que einlmodi conditionem apponic immediate refpe-
ctuintelle€us audientis , iam ex {e antecedenter {uf.
ficientis ad effecum , qui defideratur , quod ad vir-
tucem adzquate contentinam effectus attiner, folama
que impediti , quaminus P‘fodirct in ;Léhu}l + [ENie
tentia veri domini referuantis fibi iure {uo fecretum,
cuius aliena per cognitionem poflcflio, abfque cius
contenfu , noceret perfecto ipﬁus_ dominiq prinaros
& commodis , qua ex poteftate relernandi (ibi refnl-
tant. Paret itaque, mutnam Angeloium locutionem
peragi poffe fola voluntate reuclandi mutuo fues
COnCepus, neque ahquid neceflarium pragerea elle,
veillos manifeltent.

Art.8. Inquam,neceffarium effe. Quia animus hl](.:
qunc fuit exponere locutionem Af!gelic:.rm; “-'01"-1"\7‘
pondentem noftrz locutioni werbalis hoceft, magis
m¢e Angelis connaturalem , facillimam , & brenifli-
mam, {imulque clariffimam omnium. Crrerum non
nego, nec negabile vlatentisapparet  pofic invicem,
cos loqui,cum libuerit,fignis eriam,& altionibus e

Y a3 LeEnis




228 Lib.1L D

ternis multipliciter variis , dncentibus naturali
aut ex pl;u“.tc: » coque fine omninm , fine paucorum
inter fe , ad cognitionem obiectorum , qua vnicui-
que libueric aliis fignificare. Quid enim yetat An
gelis ciuimodi rerum, {i libuerir, ilut\'iygﬁticnf:m, &
vium,tametfi minimé peceffarium per fe : Quando &
nobis licet , cum libet’, non vei verbis , {ed nutibus,
vel aliis , {eu aétionibus , fen fignis inducentibus in
horum,velillorum obiectornm cognitionem, vel ex

natura rei s vel ex arbitraria infticutione. Itaque in
{ententiis inffuacis {upra arc.2. folim difplicet,quod
earum anétores ducti imilitudine noftri,nicuntur ma-
dere, illa figna exverna , vel naturalia , velad placi-
tum efle Angelis neceflaria per fe. Nec enim nego
lla eadem omnia efle poflibilia,ex ceptis tamen noua,
& libera (peciernm impreffarum productione » quas
dictum eft queeft. 12. hmul omnesinfundi a Deo pro
primo inftanti, quaque neceflario relultant ex obie-
clis creatis , queillas emittere valent ; necnon pro-
ductione cognitionis in andiente orta i lognente,
quam puto neceflario debere fieri ab ipfo cognolcen-
te , idque cile de concepru cognitionis vt fic. Prace-

ill

reacirca Lpecies , i ex deberent produci a loquente
in andiente , non poffent Angeli inuicem loqui in
qualiber diffantia ; cum non pollint agere in quan-
tumlibet diftans. Quod tamen contradicic D- Tho-
we quaftilly 107.a1.4. & conceptui operationis in-
tellectualis obfernato fupra quatt. 12. verfus finem.
His itaque duobus exceptis pollunt Angeliviurpare,
cum libuerit, reliquos modes reprafentandi exreritis
iuos conceptus , per voluntatem , qua veline, v illj
%nnytc_.‘-ﬂ:uuc alij, wvelaliis Angelis , nonimmediags
in [e,fed quatentts pracise canfparere poflune per
eiufmodi figna. '

Ad 1. In nobis non eft vaicam , fed duplex im-
pedimentum  manifeftationis fecretorum cordis. Al-
terom eft voluntas retinendi fibi foli notitiam illoram.
Alterum eft moles corporis , ratione cuius , ve dicit
‘Gregotius lib. 2. moral.cap.s. alienis oculis intra fecre-
um mentss s quafi poff parictem famas. Itud fecundum
impedimentum deeft in Angelis. At non deeft pri-
mum impedimentum » cim non defic i pfis fus domi-
niy prinativi {norum aGuum , quod & nob%® ineft,
Hync fit,vt homini viuenti
fic

in carne mortali non fufe

tie fola volun

teftandi fios conce prusg,

vt lequatnr effectus, fed cum manifeftare wofmetipfos e
: E ) /

cupims 5 _qu:_rﬁ ey lingtia iannam egredimnr 5 vt quales
eimnas intvinfecns , oftendamns, Vi dicit ibidem Gre- »
gotius. At Angeli , cum ptimum volunt {e manife-
ftare , manifeftantur , funtque inuicem pernij, quan-
tm & quando volunt , mlmuquu volendo. Hoc ip-
fum accidit hominibus beatis,nec alind intendit Gre-
gorius in loce illo , quo veitur obiedio. Idem etiam,
& nihil aliud intendunt Bafilius in homil. [uper
Jﬂnd‘: Artendetibi , Auguft. lib. 2. de Genefi contra
Manich. cap.21. Beda lib. 1.in Tob.c.7. Theodoretus,
& Theophilaétus in illnd fapra indicarum 1 §i linouis
5 =
]mmimmll lgqmr s & Angc_ioru_m : dum docent no-
f_h'as cogitationes, necnon luas innicem, Angelis efle
: : B :

iponte peruias. Quia videlicet Ppatent ve {funrin fe
ipfis;cum primiim vule, vt pateant,is,cuius fung , nec
praterea requiritur aliquod medinm ab ea volungate
diftinétum, vt requiritur in nobis innicem compara-

tis. Hoc nempe diferimen 2 nobis intendunt flatnere
it Sancti PP 8zmon etiam docere, {eereta cordis A~

et cuiqnam , preterquam Deo :'Lbqull;.‘ confenfn
€itts , cui inlunta Hoc enim 5 cum vigoe aded clarp
Contradicar [acris literis; vt apparuit quait. 1 4. art.4.
€x communi Sanctorum PP. intelligentia, non po-
teftablque abfurditate arrribui Sanéis PP.modo com.
Ineémoratis.

Ad 2. Non emnis locutio dicitur illuminatio fime

e Angelis.
@)

1

iciter , &abflolute , fed ea folum quee manifefiae
aliquid de lnim'.l.(rcgula veritatis , quaelt Deng,einf.
j P r s T = TR -
que voluneas , Qz._l.\ph_m};z. Vnde quia {oli Angeli
(up-;-j.;orcs manifeftant inferioribus , que

‘vero inferiores, tametfhictiam poffintillis:
ftare-aliquid cis ignotum , quod dependet 4 liberg
we. Nempe notitia rerum qua.

L"')l'liﬂl'i;:LlU \'U.,'l'l]
rumlibet creatarnm s prove fifticinipfis 5 non eftj|
luminat !
que vocatut velpertina , & &quiparatur nocki, pre-
fertim ab Anguitino. Loquunturigicnr mutud , lic
non illuminent fe mutud illuminatione proprie talj,
Angelus {uperior , & inferior. Multo verd minus
dici poteltilluminari Deum locutione creatuia,com
it locutio pureaffeétina , vt initio pranotatum cf.
Deus vero illuminat locutione dua , quidquid dica,
LQlizim.mituihL {uam voluntatem, que eft regula di-
rectrix noftra , tanquam lux vera,

Ad 3. Obie&um voluntatis loquen
elt cognitio alterins Angeli circa obie€
tendit, qui logquitur , vt iph innotelcant.
feéto obie&tum licet non vnicum , eft am
puum in noftra etiam yoluntate loquendi.

Ad 4. Habentquidem Angeli modum loquend,
enmque maxime connaturalem fibi ;! quo fe inuicem
reddant certiflimos 3 omnique’ liberent ambignita
& folicicudine ; circa cuinfque cogitationes , inten-
tiones , ;nulitionulipw omnes , Vv patet ex {uperiori
noftre {ententiz expofitione , eoque funt , inter ali,
feliciores nobis , qui tametfi maxime velimus ; non
poflumus parem inuicem certitudinem inducere circa
fecreta cordis. Que plane eft pars infelicitatis non
exigua , eamque Angelis longe licet felicioribus ad.
{cribunt auctores omninm aliarum opinionum.Quod
non vidernr fieri abfque iniuria nobiliflima fubftay
tize.: Catertim fi velint efle nequam ; non deeft it
modus » (111:111Li1117 eft ex natura ipforum il'curndhm fe
pracisé ,quo fe innicem anxios reddanc infidis , ac
allacibus fignis externis. Poflunt Snimluollc l?_m-f}‘,
cere aliis fuos conceptus immediate vt duncin Leipfis,

x propri¢ , led eft lepe oblcuratina , ides-
i o

di in Angelis

’

fed {oltim quatenus apparent in fignis externis , qua-
lia ‘exhibere libueric , vt ditom eft lupraare.8.caque
pofiunt efle fallacia , vt per fe patet. :

Ad 5. Credibile eft , Angelos cum fint perfpic
cis, comifque nacurz ; femper attendere , ac infpicere
{e innicem quantum fat eft , vt cuicumque loquenti

P[xil'u adfint , eumque auflcultent attente. Q_l_l_ch.lﬁ
nihilominus contingat aliquem Angelumita ad alia
diuerti , ve non attendat ad cum 5 qui fibiloquitur,
non deerit loquenti modus excitandi {nfficiens per
aliguem exterioremieffeftum, vel induétum de nouo,
velin iplo Angelo, quem alloquitur, velin re: li
cui{pecialiter incumbit idem Angelus,ita ve, fi s no-
lit, vti abfoluté potelt negare audicneiam , neceflasio
andiat, ac ].)w_‘rcxpi.mt,quu‘i fib

Ad 6. Sicut ocnlus corporens poteft videre colo-
res fimul cum luce ; eoldemane {olos videre non po-
teft; ita Angeli per {pecies fibi connaturales poffunc
videre alienas cogitationes fimul cum aliena volun-
tate exs manifeftandi , eafldem verd folas vide
pull‘unt. At per f‘Ptcics fupernaturales 3 Deo indias
lilpl‘;i exigentiam natur® Al_agclim videri potuerunt
exdem cogitationes etiam folx , & independenter @
confenfu cogitantis per illas. Quia Deus > cun fic
Dominus recum omninm magis etiam , quam Vi
quifque fuarum , potelt de omnibus dilponere
veyultram in' ordine intelleétuali 5 quam naturall,
fen phylfico. Dici deinde poflec hac eadem rationt
voluntacem Dei , vt conceptus alicuius manifefte-

tur alicui ali) , gquinalere perfedte voluntad 1}1111-::
co




L eh

T (LR T P Y.

1

Quzt XXI11. Deloquut. Ang.

concisientis , ac proinde tantumdem valere s vuide
conceptus manifeftertir de fatto ex vi folius {pec
ixnpl‘t‘irh‘ connatuialis , atque mlcfcqulmnlw iplius
concipientis; feu volentis libere aligaid.

Ad 7. Sufficientiaad cognofcendum aliquid fimul
cum aliquo alio non eft eoiplo fufficientia ad cogno-
fcendum verumlibetr eorum gorlim , vt nuper dice-
batur. Species autem , quas habetapnd [e connatu-
er voulquilfque Angelus relatz ad cogirationes
aliorum, fufficiunt {olum ad cognolcendas illas fimul
cum eorumdem conlenlu ; & voluntate , ve cogno-
{cantur , & non aliter. Miram igitur noneft, fi An-
gelus habens ab initio fuz creationisipecies {ufficien-
tes ad ugm;l}::ndoq actus intcm‘us aliorum , Cogno-
{cere nihilominus non poflic ablque eornm confen-
fu. Quia nimirum fune iﬂpccics {olim {ufficientes ad
mgnm‘ccndum virumque obiedtum fimul , & non
feorfim.Ex quibus apparet obie¢tionem laborate (alla
{uppofiticne :

Ad 8. Satis fuperque oftenfumeft , tum in hac
qualtione,tum etiam queft, 1 4.art.5..non pro libito,
fed cum vrgenti, ac manifefto fundamento dic1a no-
bis , confentum vniufcuinlque de manifeftandis (uis
concepribus , efle conditionem neceflariam s vtijab
aliis certo cognolcantar , neque hine patere adicuin,
vt confingantur prolibito conditiones , fine quibus
non. Deinde, licet eiulmodi confentus, fit formalicer
loquendo , conditio fine qua non, vt percipiantur ab
aliis alij ackus incerni propuij ipfius confentientissab-
[olute tamen idem conlen{us non eft pura conditio
fine qua non fed eft obieGtum partiale indiuifim ne-
irid cogofcendum fimul cumaaliis actibus inter-
nis, fient lux vidernr neceflario indinilim fimul cum
coloribus per oculgs corporeos. Quapropter oppor-
tanius fortalle fueric, eiulmbodi confenlum dicere po-
tins obiedtum partialu neceflarium , quam conditio-
nem {ine quanon. Sed hoc pertinet ad modum lo-
quendi , qui non tanti eft.

Ad 9. Voluntas Deivreltin fe immediate , non
potelt naturaliter innoteleere vili intelleéiui creato,
led eft neceffarium lumen fupernaturale. At volunta-
tes create {unt innicem manifeftabiles nawuralicer.
Quapropter An gelus ab initio creationis accipic ne-
cellario ex natura rei {pecies impre(Tas fufficientes ad
cognofcendas voluntates aliorum, fi 1pfi conlentiant,
non vero ad co'_.uwfct'uds.m voluntatem Del puLe in-
ternam, fed indiy,cc pro cius cognitione i'pu:tc ‘ﬁupu'—
wali. Cxrernm ad veramlibet voluntatem COgno-
feendam requiricur {pecies inminfece afficiens cog-
nolcentem, vel indita nataraliter ab initio, vel (uper-
naturaliter tunc , vel poftea fuperaddita. Neque quo-
ad hoc punétum,eft aliquod difcrimen.

A afr - e

fhiheh i ey dadadhde S dh dadh
QVAESTIO X XT11.

na

. Vitrum Angeli fuerint creati in
gratia

% [neNnTvR non fuifle creati in gratia , ne-
que ynquam eam illis donatam efle 1.
Quia Angelus viribus nature poteflt di-
ligere Deum fupra e , & f{upra ommnia
alﬁﬂ creata,vt dictumeft queeftione 20. Habenti autem
dile¢tionem Dei {uper omniz , quz eft vinculum
perfectionis , ex quo illam habet , ad nihil potelt
ndigere auxilio gratiz Dei. Ergo Angelis nunquam
€aclt neceflaria. Deus autem nunquam dat fupertlua.
2. Aunxilium gratiz Dei eft neceffarinm {olim ad
R.P.Efparza Curf. Theol.Tom.I.

»

{upecandas difficultates operandi bené ; Angel
tem in nullo opere bone perficiendo vllan
difficultatem; idque 1lli conuenic ex [na naow
tora difficaltas ben¢ operandi proucnic in 1o
coniunctione anima cuim corpore s quod ean
At Angelus et expers corporis. Ergo, &cd
tis. Confirmatur , quia Auguftinus treg
cet, gratiam Dei el nobis necellariam pra
ne concu pifcentiz , quregnatin carne peccati, in~
eftque nobis in pecnam peccati. Clm ergo Angelis
non infit concupilcentia , & multo Minus rebellio
cins » non patitur vllam gratiz neceflitacem.

3. Angeli non fuernn creati in gratia habitnali-
Ergo neque in gratia actuali. Patet” conlequentia,
Quia gratia habitualis eft prima radix reliquorum
donorum {upernaturalinm grati oinde cui; &
quando ipfa deeft, defunt etiam ncceflar ;?7‘ cetera o=
nia. Probatur antecedens s quia gratia habitua
potelt cuiquam infundi ex natpra rei ablque pr:
difpolitione libera , & mogali ex parte iphus lulc

15€¢ riutio-

&, ac |

pientis , vrdictum eft queeft. 1ocde wltilic

{Hone 8. de virt. Theol. atque alibi non 1_vmtl. An-
li antem non  potucrunt difponi ad fulceptionem
] libera , & mo-
itis tribuitur

ge
gmti-‘_rf pro primo inftanti L'li\}w
rali. Peimd quia operatio primi :
creanti , & non creatur®, quatcnus clui L’l.tlt formarm,
dat confequentia ad formam. Qua de canla D. Tlm_—-
mas , &alij quamplures neganc I‘.n_:_,;ciu:n p_n'wu‘:ii‘.:
peccare in primo inftanti. Quia o ipio Deus eflet au-
¢tor peccati, arque peccarum eribueretnr iph {oli. Eft
antem de conceptu difpofitionis libere, ac moralis,ve
tribuacur fpecialicer {ubieéto, quod difponitur. Dein-
de difpofitio preecedic formam , 1 difponir.
Impoflibile igitur eft, vt gratis clis
d=pendenter ab eorum libera di
minus conferretur pro primo inftanti,de cuins vt pri-
mi conceptu eft, venihil fuerit prius. :

4. Ira comparatur gratia ad naturam, ficot glotia

1 o4 '} 12 - i
m. At glorianon eftdata Angelis in primo

ad gra n pii
,» vt infra dice-

inftanti, in quo eifdem data eft gratia
tar. go neque gmti;t d.\{_u. elt L‘i!-&.cm‘ pro primo
inftanti exiftentiz naturz iplornm. Confirmatur pri-
mo » Guia ordo nararalis rerum vniveclalicer hic eft,
vt ab imperfectis procedatur aci__pcrfué‘tiuru s vique
illa dentur pritis,hac polteritis luperaddantur 5 ficnc
apparet in generatione , & tut\:tli perfectione rerum.
fenfibilium, Confirmatur rurstis ex Aunguftino lik
{uper Genef. ad litc. Vbi docet naturam Angelicam
primd fuifle informicer creatam , & Czlum dictam 3
poftmodum vero formatam Ci:.{i.:, & lacemappellatam.
Quod non potci‘t intelligi abique ‘iuch]'.uuc reali

inter creationem Angeli , & infufionem gratie.
Art. 1. Reflponderur. Certum eft, Angelos ele-
natosa Deo fuifle in ordinem fupernaturalem , tum
ob alia inferius indicanda , tum maximé quia conftag,
Angelos bonos frui vifione Dei imme
malos eadem carcrein pecnam peccati 5 ve infra di-
cetur. Vifio autem immediata Deielt iup:rlmtur;ﬂis
quoad {ubftantiam , atque indebita , ac gratiofa
ablolute rcfpcc“tu ommnis pature create » & creabi-
lis , vt Ph::ibus often(um eft cllua:ﬂ.‘iop:: 10, de Dea.
Rurfus quia cui conccdi‘tur finis , igu fic po:uﬂus
illum confequendi ; neceffe eft, vt conferantur media
eidem fini proportionata ; facta vero eft Angelis po-
teftas obtinendi vifionem Dei immediatam 5 atqne
Dous immediate vilus, eft finis vitimus petentis ip-
fnm videre : fequitur Angelis coljata efle media ne-
ceffaria ad eum finem. In mediis porrdad hunc fi-
nem neceflariis includuntur dona ﬁ‘lperﬂﬁ'tul"‘.]iﬂ.
Quia nihil fupernaturale folis viribus natuml.ibus :'{h_
tine:i poteft ;quandoguidest {fupernaturale, & gratio-
N 3 fum




Liber1l.

e dicitur , &eft, q

Lvim , & exigentiam natur. \‘kwlg re d;"‘hn‘]ﬂl

ex profetlo quaft.7. & 8. de Gratia. Dictum vero cft

rationibus xque conui

naturz create, & cre 1S,
Att. 2. Demmm quia

A : La
s ad fuum vltimi

am proptercata
i

1L'C'L'I.C‘..Lll!:.‘ Ic lp:ctu Cllllll‘.‘.':a.'a‘

atura rationalis virtutum
nem pro i

m actu

3 1‘1&.‘&‘11!-‘.‘
1 vhum finem vl=
o1inalinm finem vitimum diri-
e concepen finis vitimi , conclu-
& Angelis omnes vittutes {fuper-
2 poflibiles,& correfponde ominit
vircntibus nataralibus abfolute poflibi
corumdem , maxime yverd fidem s{pem , & ch
tein , quarumeeft precipuns viusin via {aluds. Con-
s gra-
mdi-
luribus efficaciter
im quiaeft radix
s , & quafialtera
natura , ad quamreliqua dona , wvel confequuntur
tanquam proprietates,vel tanquam difpofitiones pra-
lunt ; veindiden apparer quaft.a.& ;3.
Are. 3. Er quidem hee omnia funt indubitard in-
ter Dodtores omnes cacholicos | ve (upernacaneum
videri poffit in cis

potelt quarnmdam vircut

LS 1t

lequens autem ex his eft, in
itualiter {a ®
ab habitu

em & tum quia

charitatis , vt

comprobatum eft quait.g
totius reliqui ordinis luperpacurali

o

hius audtoricate

> & ratione
dis immorari non {cribentem
, fed expofitionem
> promouendo credibilita-
temcorum , & relpondendo aroumentis in contra-
tiwm. Videri nihilominus poflunc plura Pacrum tefti-
monia apud Suarez lib.s . cap. 2.pro néceflitate gratie,
relpedtu Angelorum ad perficienda opera falutaria.
Quod videtur punéum pracipuum inter ea,qua pra-
milia iunt. Voum pracermicti non debeteam in rem
ntl;.uﬁit!.mm:]dvmquc celebre teflimonium Auguftini
lib.1 2. de Ciuit.cap.g. vbi fic haber : Ep iffam  bo-
nam voluntatem Angelornm) gués fecerst nilf ille i
€os cum bona va!x:n:,r:g?, id ff rzgchtmr{je cafte, ;{;o ifa’: jﬂ.‘—
barent, creanit, [fmul incis, O condens naturam , O lar-
giens grariam ¢ Et nonnullis interie@is concludic:
Confirendsm oft igiturcnm debita lande Creatorss, non ad
f5los | omines pertinere,verim etiam de Sanctis 'f_/_f/rg(

J
Poffe dici 5 quod ",f{- .J»':;r{.,- De:
tum Santtum , quidatns

#

fafafie in eus per Spiri-

igitur certum eft,

& indidem certum eft s g

Dei efle neceffariam refpe@n Angelorum , quam,; &
wvide certumeeft , eamdem efle neceffariam refpectue
noftri. Quiavers anxilia gratize attualia confticuuntur
adzquate per illuftrationes intelleétus , & per infpi-
rationes , den pias affe@iones {upernacurales

s atque
ambz indiniduo nexu connedtuntur mutud, vei ex eo-

dem Auguftino, atque ratione efficaci commonfira-
timeeft quatt. 1 y.de Gratia , dubitari minime poteft,
quin Deuns vorumque genms anxiliomm contuleric
Angelis , ilidemque vtroque indiguerine. Tribuic
nihilominis idem Auguftinus plus aliquid non femel
libero arbitrio Angelorum,necnon pritmorum paren-
tam ante peccatum , quam noftro in negotio falutis
@ternzquatenus arbitrinum noftrum debilitatgm val-
de;ac degranatum eft ratione peccati , vtdiGum eft
quaft.g. de gratia ideoque neceflarium nobis eft an_

1 validing gratiz , quod fuperee impeti effranis
wcupilcentie , Angelis verd, & primis hominibus
cccatum ratione contraria {uffecit auxilinm
inoris efficacie » propter optimam in ipfis
j dirpofitionem 5 ae ¥igorem naturalem,
qua de caula victoria tentationum, & determinatio ad
opus falutare tribuitur potiffimum efficacie gratiz
fupernaturalis proifto ftatu naturee laple, cadem verd
determinatio tribuitur cum quadam [peciali prere-

liberi arbits

ipud Au‘:;m%im:m gratiain »

De

Nec alind
e 7 acr P
it, autagnofce
poteft Augnftinus vh
tionem ini‘[it'.:itm:ph i

explicitt. Sed nimis longum effer jre per dinguala e

Yiquam

men agnol
intend
que einf

GL ; aucing
ter
OGl Compar:

€,

lcum=

lequen

1

o ad puwétum aliquatent
iz aliqua ,

Angelis in prima creationis i

rocit cin D. Thoma quzft.62.art

muniter,c

intercell

aliilque com.

a illa fuiffein primo i 1ti;nec vl
{Te fucceffionem realis durationis inter ¢
tionem nature Angelice , & infufionem orati
hanc {ententiam compellit in primis communis {ey
fus Sanétorum P P. vroblernac D. Thomas ibi
& oftendit lncnlenter Swarez lib. 5. cap. 4. Suffc
pro multis vous Auguflinus , cuins in hunc fcap
{enfus lignidd appar | is

tex verbis elus indie
art.3. Simul in eis condens naturam,& laygic
Subiungit vero ibidem de demonibus n hune
dum < Ifti ansem qui cume boni creati effent , mali
&e. aur minovem acceperint dinini amoris
quam illi ; qui in eadem perfliternne 5 aut fi v
aqualiter creati funt ifits mala voluntate cadens
amplins adititi ad eam beavitndings plenitndinem , vy
MG am cafiros .:en{,j??;r»i_ﬁcren: > perneneruat. In qui
bus dubitari non poteft,quin bonoscreatos, 8 ban
®qualic eatos,intelligat ea bonitate, q‘.ii‘a_'. prefle:
tatin prioribus verbis fupra indicatis , népe bonitate,
quzellerex gratia Deil.queque cofifteret in amorecs-
{to,quo Deo adhererent, & 1 Eonc\cqql'lll? accdmodasi
illis pofiet > quod charitas Del diffufa ficin eis  per
Spiricum Santum ; qui datus eft cis. Accedic, izpe
& frequenter {upponi ab eodem Auguftino lib.11.fu-
per Genel. ad lice.cap. 3. & icql.lentibus,[an&‘o:,
gelos fuifle creatosin quadam beasitudine, & fel
te,laleem quanta , & qualis in viatoribus elle po
Non auntem talis ca foiflet, nifipi f
charicace , qux in viatoribus efle pollunt, 2\. {
bus'quzuis felicitas eft miferia potius. , qt

-_’;-'J'.’EE’}E){F‘

e {

tas,nec nifimiferia dicipoffer relpectn corum viatord,
qui aliguando eflent perducendi ad vifionem Dei.
Idem aurem docet etiam de malis Ange
creationis lib. de corrept. & gratia cap.10. tametliid
plum in dubium deiifdem renocancrit in dicto libre
uper Genef, ;
Art. 5. Ratio huiusrei pracipua eft. Juia fierd
fion pO[\.'I'i'.\'EAD,.}::;h .z!iquandn eflent elenandiin or-

1
{
1

dinem {upernaturalem , atque ordinandi in \'\c?n-.u;_:-
finem ﬁlp‘:matmnlcm vifionis Dei 111111!;(1%3::‘.‘; &
hilominus relinquerentur pro aliquo inftanti infta
puré natura. Hine enim fequeretur duj
niens. Alterum eft , Angelos |
operataros fuifle bene , & laudal
tiliter. Alterum eft , fore , ;

i Deo. Certe paterentir deceptionem’ inenitabilem,
nulla decipiente (ubftantia creata Operatentur gui-
dem inntiliter. Quiz bona opera € iciras fcu‘(ﬂ‘sc‘u lia
quod perind¢ eft pro re prafentd, nce [’mf_"-?”“““:J
finem fupernaturalem , necad [m%rm Vltm_*.-.lm -
turalem , cliim neque ifte effec obtinendus in calths
neque ad illum quidqunm L?Oli_fm 1 1)};;;;1(1 bi}lﬁ
pure naturalia , vedidtum eft in illa \':Iu;cLhunc_ % ;
Gratia. Perperam autem eft quod nihil cu:af\-}fnjl
finem operands , & per gquod ad ;m‘.dt‘l\ﬂ h];ullﬂ
peruenire non potcﬁ. Dccipcnzlnlu1_1 velro.f 1}t:
quelibet natura intelle@malis non inftructa '“P‘F“
naturaliter , neceflarid contrahit obligm:mnel:
rendendi ad vitimum finern pataralem , eaque
obligatio fundarur in indicio iridem neceflario nati=

raliver, quod oporteat conuerti ad Denm > ¥t *“‘mﬁ

( inconye

yro aliguo inftanti
]

iter, fimulque inu-

vt iidem d;cép;’rcn:u::




e

.

3
L

TR R,

vedefic is finis be-
duétnm einldem rationis na-
tw falfa in eodem calu, ve per le
patet. Confhirmatne , quia cmtera omnia ordinantur
4 Deo, cum primum exiftunt,; ad finem, ad quem
de facto perducenda Elm_[ > nift impediantur pek acci-
1] z , idque vt ita fat,
ipla rei. Ergo neceflarium

rem-paturalem,

ne :sim.mr:,x

5 (JJL‘L 101

densex vi alicnins ca

elt necellarium ex:
fimiliter eftex natur
rentur a primo fue exi
quem de fadto erant

inftanti ad eam
verducendi , nifi {ftaret

fos. Confirmatur curfus ; quia hac eadem rarione

communiter , Adamum , 8 Euam creatos
uile in gradia. Idem ergo dicendum eft de Angelis
T R S B [ S - e
nihilo deterioribus , immo melioris nature, quam fit
homo. Et fanc, ficut iis, gui in ftadio currunt, ne-
cefleeft, ve in p 1

i

1
creaitnr
f

curfus prefigarar {copus,
& meta s 2 qua Hedtere non debeant 5 ita
omni Yi.‘.l;L‘n.". necefle elt 5 vein principio vire pi G
gatur finis yltimus , ad quem per omnes fuasop
tiones tendere debeat, quin vngquar ab eo diuner
Quod P non potelt non videri id
comparance. Apo ad Corinth. 6. vi
cuitentibus in fladio.. Neque qnoad hoe vl
affignari ravio diffren nifi quod ea comparatio
viger magis relpectu Angeloram , Vipote aque ca-
pacium elenatienis pro primo , ac pro quolibet alio
inftangi , nec proficientium mora temporis, vt accidit
in hom:nibus. Quod relpexic Bafil.inillud Plalm.; 2.
Perbo Domini Cali firmati fitrt 5 G [Pivitu oris eius om-
s Virgas eorin. Anwgelos , ait, initio vt effent s verbum
opifex: omminm condidic , [wnttificationem vero [imul illis
mvesadir Spiritta S.:nit WNon ewem in snfantili fla-
M 1 deizids 1 tgue J:m?‘_

funt habiti; fed in i
! et
perftone [(ite (ubst

o hzc noltra }JIiE'lCEP.&htCI , A€ lmme-
¢, Angelos in inftanti creationis illu-
minatos 2 Deo fuille por fidem. Que videlicer eft
prima fubflantie omnis intelledualis creare dire-
&io , & ordinatio i vitam xternam conftipuram yi-
fionz Dei immediata. ¢ & caula Ruar. artic. 2.
& 8. oprima ratione ductus cenfec , Angelis elle
cominu bus illa oracula. Qgit 701 ¢re-
ditsiam indicatus &t 5 qu

Dti. Qui non crec

lioy sum vidih

2 cum hom

11t 172 903

7 Hai ¢

it comdemnabitir, Qu incres

am. Sine ﬁ:!‘f irﬁp(fﬂr:f!ifc cft
0. Gratig eftis faluaii per-fidow & hoe non
e Dei off ot e quts g[ﬂ?icmr. Eadem ve-
JuStus ex frde vinit. Ownts qui
s erit. Sed quomods in-
st 2 Dum fomus in corpo-
10. Per fidem enim ambul,

o :
Oratio cfb de his etiam

7

s,
| Ssnon
minus , quam hominibus, vt dirigeréntur, potlent-
~que proficere in vitam @rernam , nec aliunde potuit
inchoari elenatio in ordinem {upernaturalem., Acce-
dit, neque {pem concipi pofle fine fide, cim hac fic
Srerandariom [ibfk antia veram, ex 11. ad Hebr.neque
Imf-‘ ipla fieri pmlL opus .\Ei;lu:)i falutare , cim nemo
defperans de fing operetur,ve dicit Philofophus 5 ea-
dcmqn; eft rario de non {perante: Necelle igitur eft
‘ffttcri, {uXta ea, que pree: 12 font, data foiffe Ange-
s in primo isftant aux fufficientia ad creden-
dum , & (perandam. Quia vero fidess & fpes ex fua
hatura ordinantur ad aétum- chariracis , confcqm‘ns
elt ;v pro eo etiam eliciendo data fit initio {ufficien-
Hiaex gratia. (Juia vero neceffe fuit neceflitare {altem
morali,{ed minquam fallencesvei apparebic queft. 26.
initio , vt Angeli pro primo inftanti vterenrut bene

auiliis gratice Hibi collays; oporter praterca creder &

(t X XII. De gratia

ad cumdem vtanétorem fupernacuralem. Prior dil

o

omnes Angelos,etia
clicuiffeadtus fidgi, ip
Art.7. Vnde vileerius

231

ga reprobati func,

dem omnes

n

ccutos fuifle proprimo inftanc habitus trimm

con

virtutum theologicarnm:  Quia hi habitus con fe-

quuntur infallibiliter ad eos actus tanquam ad dilpo-

fitiones infeparabiliter connéXas cum illis, vt didtum

8. de vire. T heol. Demiim quia habitus cha-
1

vitatis eftve - indiftinéus a gratia fanctihcante,ve

ft. 4. de iuftif. atque ex fententia om-
nium eft inleparabilis ab ipla; gratia guoque fandti-
ficans dicenda cft omnibus Angelis communis pro
primo inftanti , tam bonis , quam poftea malis.. Hec
omnia videntur comprehendi in paucis illis verbis
Ezech.28. Tw Cherab , plenss (apientia A principio.
Nempe plenitado fapientiz a principio compledtitut
cumulum omnium donorum {upernaturalium con-
ducentium ad vitam zternam ab eodem principio.
Neque verd in principio dari potuicratio difcrimi-
1is, ob quamalicai daretur,aliis vero non datetar

- tudo, proportione {ernata telpediu vniu
cuiu{que. Immd fuilfer quodammode violentum, &

didtum eft

innaturale , vrelenato aliquo vel aliquibus Angelis,
1non ULCUQU’R‘_‘ULUL‘ ]7flfi[(l][ €& [.'l":l QImInes. Q‘;}‘iﬂ. O1MnNes
ex [uanatura (ot ordinati ad muenani™bencuolam,
& amicabilem communicationem , vt dictumeft (1=
perius. Beneuola autem, & amicabilis crm_"um_unc.uic)
mutua exigic parem proportionaliter L’uipomi{mcm
ingelleétns , & voluntats in omnibus ad einfmodi
communionem indilciiminatim vocatis. Omnibus
itaque -Angelis concefla fang in primo inftanti om-
nia dona {upernaturalia viatorum propriasatque aded
omnes abloluté ereati funtin gratia. Nec obftat di-
Stum Loannis P‘l}::r Can. 'Z,'iﬁ-: litrerts 16.q.16. nequi-
#iffe demonem habere charitatem in Celo. Dicendum
nanque eft Pontificem loqui de impotentia confe-
quenti habendiillam perfencranter, que eft commu-
legitima interpretatio ,'iuxta quam is textus
confirmat potius, qu& dicta funt. Accipi ctiam potelt
Po: x » velde impotentia recuperandi charitatem
per peenitentiam, ve acciditin hominibus, gued vule
Marcinon cum Valquez, vel de charitate pettecta,éc
conluAmata per vifionem, vr innuit Suarcz.

Ad 1.In eadem illa queeftione dictum eft,duplicem
elle dilectionem Dei fuper omnia, aliam fuper omnia
{ecundum quid, que fertur ad Deum, vt auctorem na-
wuralem , aliam Juper omnia {impliciter , qua ferrur

nis ; &

e
&kio poterat ab Angelis haberi fine gratia , pofterior
non poterat; Erat verd neceflaria pofterior dilectio
Dei pro fine vleimo prefixo Angelis de facto 5 vidi=
Sum efl.

Ad 2. Dupliciter poreft efle difficile aliquod opus.
Primo difficultate retardante voluntatem , quominus
illnd eligar , velicque efficaciter , cum alioquin fic
poflibile. Secundo difficultate fundata in excellen-
tia aperis fupi‘l;;mtls rotaliter vires actinas voluntatis.
Tranleat Angelis non obftitifle primum genus difh«
, de quo dicetur in quzftione proxime {ea
q i. Secundum nihilominus genus difficultatis
inerat Angelis {ecundum {e pracise confideratis,
pro quolibet opere falutari. Quia opera falutaria oms=
nia [unt intrinfece (npernaturalia, v pramonicumeft
fuperins ex alibi diétis. Nullius vero naturz create
vires fufficiunt ablque auxilio gratiz ad opus vilim
fupernamrale. Hac igitur ratione neceflarium fuic
Angelisauxilinm gratiz ad omne ogus falatare.Quod
ad confirmartionem attinet ex Angaftino: In primis
fam patuit , eum agnonille neceflitatem gratiz in
Angelis , tametfi expertibus concupifcentiz, qualis
nobis ineft poft peccatum. Deinde idem Aunguftinus
agic {xpe de neceffitate gratiz , non qualifcunques

o

Eo)
2l
I

4 fed




222

;
{ed {anantis, einlque proinde neceflicatem probat re-
éke ex concupilcentia regnante in carne peccati.
modi eft quod dicit lib. de {piritu , & lite. cap, 4.
fErationem ad bene agendum non (ufficere vhi fanctus

dinnat (Pirites ins] s pro concupifientia mala
concupifcentiam bonam , eft charitutem .«,i._)j’}ym'e;u in
s noftrds. Caxteruta hocnon tollit , quod idem
me probet ne

| ceffitatem grati,
a peculiasi difficultdate bene
per peccatum , & fj!(.t"t.:tn. {olana-
'atarium , & finis vicimi Angelici , &
humani, qui eft vifio Dei, quatenis {uperantium
vires , & (nflicientiam omnis natura creatz {pectarz
fecundum {e ; vtliquerex eins verbis &y perius indi-
catis, aliilque pluribus eius locis ex penfis opportune
in qq. de Gratia , preefertim quatt. 8. Itaque legenti
Aunguitinum obfcinandus eft v biquediligenter {con
pus cins immediatus, vt vitentur quinocationes , &
noxiedodtrineg,que pracextu autoritatis Auguftini
multorum animis facile irrepunc, prout in illo loco
qui pro re etiam prafent eft valde veilis 5 notatum
elt Lil:igl 11LEL.

indi induocta

tira operum iz

Ad ¥ Non valet in_ primis conlequentia 3 nega-
tione gratie habioualis , pro cuius infufione requi-
runtur plur;l’,"nti nu[fariun_‘.'m gratiz attualis , queex
{uo concepru {olam prelupgon

naturam eius , cui

mnfunditur. Gratia verd habicualis eft prima radix
caterorum donorum pofitiuc.non verd negatiune, ita
; =

1 & . 1
vt habent grattam hab tualem n

C&Lera non

it ;5 poflint vero aliqua conc

1 eamdem non
enti, vt difponatur ad habendum. Negatur dein-
de Angelos non potaifle difponi pro primo inftanti,
prout oportet, ad {ufcepionem gratiz anificantis,
Quiaquod dicitur operationem ptimi inftantis tri-
bui generanti, verificatar tantim de operatione ne-
<ellaria, & propria agentis neceflarij. Quia agensli-
bernm , fi pro primo inftanti habeat omnia requifica
fibi connaturalia , poteft agere libere non minus pro
Frimo , quam pro 1'cliqui§ inftantibus , atque adeo
elicere adtionem quz Libi fpecialiter artribuatur, An-
geli autem potucrunt habere pro primo inftanti non
minus quam pro quolibet alio , omnia requifica ad
ndum libere, quia non proficunt tempaeis de-
curlu ;necin infantili ftatura func creati , vt dicebat
{upra Bafilins, ficut nos,nec difcurfy, fed fubita obie-
&korum inlpedtione confequuntur notiriam perfi
ctam, qualis ad eligendum requiritur. Iam anteceflio
dilpafitionis refpectu formz, ad quam difponit, non
eft ex fuo concepru anteceflio realis durationis s fed
{ufficic prioritas natarz , e canfalicatis, Potuerunt
igitar Angelidifponi pro primo inftanti creatonis
ad lufceptionem gratiz ; atque itade facto [¢ dilpo-
luere, camque lulcepere.

Arc. 1. Ad 4. Non eft {imilis quoad omnia com-
paratio grati® cum natura comparationi glorizcum
cadem gratia , fed differunc quoad plara, Differunc
verd quoad pundtum illtl{l‘ltllﬂ'& in obie@ione , qua-
tenus gloria eft 111cmnpo§hbilis cum auxiliis, & acti-
bus dil ponentibusad infufionem gratie, vt patebit

x dicendis quaft.28.fub initio. Graria verd non eft
incompoflibilis cum natura l‘ulfipn'ntis > Neque cum

» quead eamdem naturam neceflario confequun-
wur, quinimme ex fua natura poftulat compofitionem
fui cum dildem. Potuit igitur dari Angelis gratia pro
primo lua exiftentix inftanti; tamerfi qibria con-
ferri non poflic pro eo inftantd , pro quo primtim
exiftic grac’a d :pendenter 2 difpofitionibus requifici
b ipla jux a provMentiam ordinariam Dei.

ALt 2. Ad priorem confirmationem. Ab imperfe-
€lis proceditur ad perfeétiora , vel ordine realis dura-
tionis, vel [olum ordine aturz, & caufalitaris, fuxea
exigentiam cninfque generis rernm ; atque pofterior

S

Lib.1I. De Angelis.

lolam ordo requititnr inter naturam, & prat

(1\1.11’.(!)1‘1:&]]JLU]'.L gﬁlt fubie@tum , & potentia p;
refpectu gratiz. Ad polteriorem confirmarti
Aunguftinus in eodem illo libro > & aliis eiufdem op
Tis, luqultm' fimiliter de cor poribus prius infor
bus, & deinde formatis , & ramen virumq
accidifle provno , eoderggue inft !

U’l‘:l‘n_

e doeet

nti reali durationis
cum fola prieritate naturz incer informiratem &
formationem. Lodem igitur modo accipiendus eft
circa ordinem informirtatis , & formationis t‘l]]L‘g\‘.lo_
rum. Dici deinde poteft, nacaram Angelicam infor.
miter creatam elle, quatenus creata eft ab{que form,
glorie, quz {uperaddira poftea fuit in alio infiant,

fafnnarh Marieihiladh da sl e

QVASTIO XXIIL

Virum Angeli mernering f3.am
beatitudinem ¢

IpentvR non mernifle 1. €
dificultas , & arduitas eft de con-
cepru operis meritori) , vt pluribus
comprobatum eft efficaciter quat
3. de ad. hum. Sed Angelus nul-
lam porteft pati difficultatem in vllo
¢ bono, quit non eft compactus ex partibus {ibi
inuicern aduerfantibus , ficot nos. Qui autem non
eft compofitus ex partibus fibi inuicem ita aduerfan-
tibus , nullam poteft pati repugnantiam , & difhcul-
tatem in opere congruenti nature {uz,ficut congruit
omne opus honeftum narura intelleétuali. Ergo An-
gelus nihil merexi potuit.

2. Quinon meretur gratiam , non meretur glo-
riam. Quia gloria neceffario confequitar ad gratiam,
& qui non meretur antecedens , non poteit meren
conlequens , quod inde neceflafio confequitur. An-
geliantem non meruerunt grat :Qu m oml-
nes acceperant in primo inftanti, ve dictum eft in
q“f‘fﬂi()ﬂ'{: Pls:'—‘CLf-’.JlCI'l[] -ACCCPC runtvero LJLL'pL‘]]‘.‘lC.HEC'E
a propria difpofitione , vt inibi {uppofitum eft ex
alibi dictis. Actus autem dilponentes ad infufionem
gratiz non poflunct efle meritori) einfdem gratiz:
Quia non poflunt procedere ex eademn gratia, atque
attus non procedentes ex gratia non funt meriton)
fimpliciter, & de condigno, vt diétum eft qualt.
deact. hum. art. 11. Fieri autem non potuit, v prater
actus difponentes ad gratiam fimul elicerent Angeli
pro codem primoinfiznti alios aétus procedentes ex
ipfa gratia. Quia altibus difponentibus ad g1 1,
vt pote perfectifiimis ex genere {uo , fum neque 2
duis impenderunt totam {nam a&initatem. Nuilis igi-
tur actibus poruerunt mereri grati

3. SiAngelinon fuiflent elenati in finem fuper-
naturalem , confequuti fuiffent omnem felicicatem
{ibi naturaliter poffibilem independenter 2 meri
Quz eft communis D.Thomz aliornmque fentent
Ordo autem gratiz imitatur ordinem nature , &
vnamquamque {ubftantiam ita Deus {upernaturali-
ter mouet, ac promonet , prove apta el moueri, ac
promoueri ex natura {ua. Et praterca prounidentia
Dei fupernaturalis eft magis proportionaliter bene-
fica, quam naturalis. Ergo beatitndinem fupcrmu_l-
ralem confequuti funt independenter 3 meritis , qui-
cunque Angeli eam confequutt funt de faco. ;

4. Non apparer quibus actibus Angeli mereri
potuerint beatitudinem {uam. Immo apparet nullis
actibus mereri eam potm’ﬂb, in primis enin non po-
tuetuntmereri per fidem. Quia Angeli habuerunt
cuidentiam in atteftante refpeétu omninm myltcn;;
Iy




]

|

Quzft. XXIII. De merito Ang.

£Hm, quT ipfis reuelata fonc. Fict_’i‘cn‘im non pom_i:,
vt perfpicacia intelleGtus Angelicia hpcn ab Xnigs
matis rerum lbn{ibilium 5 & 2 phantafiz imperfecta,
ac obfcura reprafentatione ; non difcernerent eui-
denter locutionem Deil ab omni locutione creata.
Coonofcens autem euidenter locutionem Deai ad fe
directamde re aliqua, coghofcit iridem euidenter
veritatem einfdem rei, cum fit enidens connexio lo-
cutionis dinine cum veritate rei pro vt fignificatz
per iplam. Enidens autem aflenius \":{.‘imtik; n—;qmt
elle meritorins , cum fic aétus neceflarius, Rurlus
cognitis enidenter Promiﬂioz}ibus diuinis tam eft
neceflarinm {perare rem per iplas promiffam , quim
necefleclt (perare calefaciendum iri corpus , quod
enidenter patet applicari igni. Ergo neque actn z'i‘.ci
mereri potuerunt Angeli. At non ¢lt mior ratio de
a@n charitatis , quam de aétn (pei. Quia dileckio Dei
conibquimr ad {pem coniunctam cum fide c_mlcm
pl‘or!'us modo, quo aétus fpei cotafeqnitur ad fidem,
& actus fidei ad propofitionem credendorum. De-
mum qui non poteft mereri per adtus vircatum
theologicarum proprer defedtum libertatis in illis
eliciendis,ne quidem per actus religionis , aliarumve
virtatum moralium mereri quidquam poteft. Quia
vircutes theologica fubordinane f{ibi per impetium
efficax virtutes morales , earnmque actus inducune
viinfuperabili pro tempore, & loco.

Art. 1, Relpondetur. Communis, ac certa Theo-
lozorum fententia eft , Angelos bonos merniffe glo-
Tiam, eamque Mmertis {uis conﬁ:quutos elle , quicun-
que de facko ad eamn pernenerunt. Ita omnes cum
Magiftrodift. 5.& cum D.Thoma queft. 62.art. 4.
Ratio p;':cu'pﬁa eft ; quia bc_utimdo fupernaturalis,
qua confifticin vifione Dei luperat omnem actiui-
tatem, omnemque cxigentiam, & dignitatem naturae
cuinlvis creatx , &creabilis, vt {uppofitum eft in
queftione przcedenti exalibi dictis. Modus autem
obtinendi finem, qui {uperatactivitatem , atque exi=
gentiam intrinfecam , ac dignitatem eins, qui ordi-
natnr ad, illum elt per vim meritoriam bonorum
opernm. Nempe vis meritoria datur in {upplemen-
tm virtuis actine propri@ ; nec non exigentiz., &
digniatis intrinfeca. Quia merita peragunt motione
voluntatis alien®, quod exequitur vis actina phyfica
per actionem fuam immediate, 8¢ appetitus innatus
per naturalem’determinationem caniz , quam rc-fpi-
at.Vade ciim Angelis non minus, quam hominibus
defit atiuicas fufficiens refpeétu vilionis beatx , nec
infic apperitus innatuss, & dignitas neceflicans Denm
adillam (ibi imperdendam, non alio modo potuerunt
ad eam peruenire , quam per merita. Et quidem
ynumquodque necefleeft , vt habeat in fe incrinfe-
EC' aliguam habilitatem , & modum perueniendi ad
fonm vicimum finem. Alioquin enim fieri & Deo
poffetaliquid abfolute inordinatum in fe, cim om-
nis alius ordo propric talis dependeat ex ordine ad
vitimum cujufque finem.Cum ergo Angelis defueric
poteftas phyfica , tum actinitatis , tum exigentize in-
nate adinducendum finem vhimum de fago ipfis
Prafivam i Deo , necefle eft fateri concellam illisd
Deo fuifle porefltatem moralem per gratiam {uam, vt
adillum peruenire poflent mericis {uis.

Art. 2. Confirmatur , quia non eft maior ratio, vt
hominibus conferatur gloria dependenter a meritis,
néc aliter conferatur , quam per merita » €X quo funt
praditi libero atbitrio , vri dictum eft praditos efle
Angelos,quam vt eadem dependenter ab iifdem con-
feratur etiam Angelis ; immo ratio propofita often-
dit nullom effe fundamentum difcriminis quoad hoc
Inter vuofque. Vnde non minus ad Angelos !Npcc_'tlt
ex matnraipfarei , quim ad homines illud Apoftoli:
N coranabitnrynifi qui legitime certaneyit, Confitma-

»

752
e g 5
tur ruzfus,quia de conceptu beatitudinis perfecte cfty
vt it gl()rlo‘.d ,vnde & jJ)Lm ia antonomaftice dicitur.
Illud autem cft refpectu v ninfcuinfque gloriofums
quod & magnum quid infeiploeft , & conlequitur
ad habentisdignitatem vel naturalem, vt in filio Dei,
vel moralem, ac meritoriam, yt in q;tturiﬁ omnibus.
Nec enim gloriofum relpedtu ecninlquam reputatur,
quod ei accidit ex {olo fanore alterius pure gratiofo,
nee eftab intrinfeco , aut per dignitatem namralem,
aut per moralem ratione '.mriLofum.Cun} igitur An-
geli non effent digni vifione Deiex v fuz naturz,
oportuit,vt eam dignitatem confequerentur per me-
rita. Accedit diétum Philofophi 1. Ethic. eap.o.bea-
titudinem efle premium virtutis. Confirmatur deni=
que , quia quod eft Prmihntiinm}im in vnoquoque,
aut eft beatitndo , aut ordinatum {pecialiter ad beati-
tudinem inxta modum fuum peculiarem. Dictum an-
tem eft fu pra, Angelis inefle liberum arbicrium,quod
eft in vioquoque praftantiflimum omninm , quxe fi-
bi inefle pollunt naruraliter. Liberum autem arbi-
trinm creatum non eft beatitudo, vt per fe patetsnec
eft ordinabile ad beatitudinem per modnm narure,
cum hezc fic ad voum, &illndad vecumlibet duorum.
Ordinatur igitur ad beatitudinem moralisgr median-
tibus adtibus meritoriis ipfius. In hunc {copum
accommodatur magno cum fundamento aD.Thoma
vbi (‘npm illud Apocal.l 117, Men ‘-n_‘a hominis, gz
eft Angeli .Vt feilicec Angelus non {ecus ac homo
confequatur beatitudinem mxta communem yerique
menfuram mericorum , nihil catenus conferente im-
mediare,& ratione [ui natura,qua non eft vna vriuf=
que, fed valde diffimilis, ac inzqualis.

Art. 3. Quibus porro actibus meruerins Angeli
beatitudinem, duplicem habet quaftionem; quarum
altera {pectar ad conditionem , & Ipeciem actuum,

tera ad inftans pro quo elicid funt. Species eorum

|

alte
actuum, patebitex dicendis q.27.circa qualitatem pec=
catorum,quibus dzmones demeriri funt beatitudiné ..
Maior namque claritas habetur ex {acris licteris,aliil-
que documentis de qualicace peccatorum, qua com-
miferunt dzmones,quam de qualitate bonorum ope-
mm, qq‘kbns infticerunt Angeli boni. Cu‘_:um antem
eft,bonos Angelos in veritate pertticifle , atque ad
beatitudinem perueniffe per aétus oppofitos its , ob
quos mali inciderit in damnationem. Digcetur ctiam
“aliquid de hacrein refponfionibus obiedtionum. Al-
teradifficultas breniter ; & facile expediri poteft ex
dictis de merito in communi in.qq. deadt.hum.pre-
{ertim queft. 32, Inde enim conftatin primisacus
difponcutc’s ad gratiam efle mericorios eiuldemde
congruo, & coniequentes etiam gloriz, non verd de
condigno. Quia videlicet attus; quinon procedunt
ex gratia,vei non proceduntsqui ditponuntad ipfam,
non funt meritori) de condigno, aut grariz , aut glo-
rie. QOmnes veroactus liberi {upernaturales eliciti &
viatore [unt meritori) vrrinfque faleem de congrua:
Quia vero aétus, quos primos omnium elicuere An-
geli, fuerunt difpoficiui refpedtu infulionis grate, fe-
quitur per eos primos actus non promeruifle gloriam
de condigno, quatenus exﬂ:itmunc pr-:ec]sb pro pri=
mo inftanti. Conftat rurfus ; Angelos non minus
quam homines effe incapaces merendi, ex quo bea-
titudinem confequun[ut, idque ex natura ipla xei, &
non ex fola extrinfeca difpolicione , & lege [peciali-
ter libera Dei. Supereft igitur vis meritoriade con-~
digno oratiz , & gloriz in {olis actibus Angelicis
elicitis inter inftans beatificationis, @ creationis, de
quo inftanti medio, deque tota huiufmodi partitione
inftantinm dicetur quaft 28. de bonis fimul, & malis
Angelis , ne eadem doétrina fpius moros¢ repe-

fator.
Att, 4. Vaum circa hee que didtafnne , notare
nown




234

non piget;tametfi ad modum loguendi magis fortaf-
fe {pectare videatur. Dici nimirum pofle Angelum
meruifle de condigno gloriam , non folum quoad
a ugmcnmm,ﬁ:d etiam (111‘.}_],Li, {ubftantiam, idque du-
plici modo. Primus eff minus proprius conueniens
aékibus elicitis pro primo inftanei precise, quatenus
exiftentibus in eodem primo inftanti. Licet enim
Angelus, quatenus cunc eliciens eosactus , non me-
seatur de condigno gloriam condignitate operis,me-
terur tamen de condigno condignitate merentis,
Opus namque non procedens ex gratia non eft fe-
cundam (e meriorinm gloria de condigno. At vice
verfa operans; qui imul habetin fe gratiam {anéti-
ficantem, co ipfo habet condignitatem relpectu glo-
viz. Eft igitur merens de condigno gloriam condigni-
tate merentis. Alter modus eft magis proprius ratio=
ne adtuum procedentium ex gratia pro fecundo in-=
ftanti. Hienim actus ita merentur angmentum gloriee
ablolute , & fimpliciter , vt etiam dici aliquatenus
poflinc meritorij einfdem gloriz quoad: fubftantiam,
Licer enim gloria quoad fubftantiam debeatur tan-
quam hereditas ratione prime gratie , eaque prop-
terea non detnr dependenter praeise 2 merito deinde
11[13[&(1‘_“311'[1{‘.[}51& datur augmentum,arque preminm,
caenus precise habeat rationem premij , quate-
nus dependet amerito : Nihilominus quia iasad glo=
riam, vt hareditatem , fundatum in primaexiftentia
grati@ , non eft omnino ablolutum , fed conditiona-
tum , aut quafi conditionatiim , vtpote capax excep-
tionis » & fruftrabile {uperueniente peccato , atque
hoc impeditur per {nbfequens opus meritorium, di-
cioptima ratione poteft, ius illud hereditarinm red-
di omnino abfolutum pro inftanti fublequenti , ac
proinde condignitatem glorizz quoad {ubftantiam
compleri vltimo , ac adequate per iplum meritam
ru[:ti-cqutni ad primam exiftentiam gratiz. Eo vel
maxime , quia cadem hereditas gloria exercet pro-
priiflimum munus pramij refpectu einldem operis
lubfequentis,qnatenns metus amittendz heereditatis,
& {pes, ac defiderium illam obtinendi mouent ad
aétum meritorium eliciendum pro inflanti fequenti.
Tametfi autem eadem confideratio fieri puﬂgvidm_
turde gratia etiam przexiftenti ; quatenus conferua-
ta pro co inftanti, pro quo {uperadditur opus meri-

Lib.I1. De An

torium impeditinum peccati : Adeft tamen ratio dif-

criminis quoad hoc ptdtum inter gratia, & gloriam.
Nempe gratia, neque etiam vt confernata poteft ha-
bere rationem pramij ficut gloria: Quia confernatio
gratiz eft denindta phyfice actioni meritotia, vepote
ortz phyfict ab ipla gratia , & 2 fuppofito illam ha-
bente, vr habente ; com tamen fit de ratione pramij,
vt {olum moraliter dependeat ab accipiente 5 phyfice
vero a {olaalterius remunerands aétione. Quod ma-
nifefbam eft conuenire gloriz, Atquc hec {ufficiant
circa meritum Atigclorum , cum quz ad maiorem
ciusintelligentiam defiderari poffunt ; habeancur in
focoindicato de adt.hum.

Ad 1. D.Thoiasin indicato art.4:ad 1.Refpon-
detopera bona elicita ab A ngelis fuperafle virmtem
natute cum cffent fupernaturalia Difficile antem ef
e opus;quod luperat virtutem operantis. Verliim quia
iftud difficuleatis genns eft commune beatis , quibns
non eft commune meritum , cum tamen adfint illis
1 meritum requifica, vt ponderatumeft quatt.
¢t.hum.& quiadifficultas operis meritori) de-
betefle retra@ina ab eleGione ipfius , pofitis etiam
omnibus com prificipiis requifitis ad operandum, ne-
cefle eft plufculum promonere eam refponfionem.
Dicendum iraque eft, Angelos eoipfo, quod porne-
rung peccare, vri - certiffime potuere , cum mernere,
paflos difficnltatern in contraria operatione honefta
retrahentem ab eius eledtione, propter motiuum pec=

~

e

o
L

N

-
cmdi,vz_ pote vtile, aut incundum. Qu
qua-difficultate dimitti non poteftab in
eft nondum beato , fimulque potente proxime i
habere ra fua -:':Lctioucl. s e
Ad 2. Paret ex nuper dictis are 4. Ad 3. Ratisilla
parit

{0} |

isinter modum conflequendi b
turalem , & Ei:ptm-m‘rmiuu ,nonel
adeo debilis , ac elt apud plures alios
lam debere omnino retineti. Dicendum itaque
Angelos, {i relicti fuiffent in fata puiz natuiz
fuille conlecuturos vltimum :omchm;-mi
tudinis fuz nararalis independentur ab aé

liberis ; ac proinde aliquatenus meritoriis eitlden
vltimi complementi beatirudinis. 1d quod apparchic
diftinéte ex dicendis quait. 25. circa peccabilitaten
Anguh_.s connaturalem indepenter ab eleu
unem lupernaturalem. Sienim funt peccabil

natura independenter ab eleuatione , poruilfent yij
que heri vere mileri , ac infelices peccando; tamerfi
reliéi fuiflent in fatu pure natarz. Ergo ve euade-
rent complere felices pacuraliter, habere non potuif-
lene,nifi per actus bonos oppofitos impeditinos pec-
catoruim , ac proinde meritorios | ]

nalicer b
dinis naruralis, vi exponetur magis in illa qu
ne. Dicidenique poteft , ordinem lupernaiuralem
non aflimilari quoad-emnia ordini naturali, arque
pollibilitatem obtinendi beatitudinem fup
lem coniunctam cuom contingentia amic
dem , & incidendi in peenam @rernam , cfl
biliorem , magifque beneficam incomparabilier,
quam certitndinem omnino indefeétibilem confe-
quendi beatitndinem pure naturalem, quae magis eft
mileria, quam beatitudo, i comparetur cum vilione
Deiimmediata 3 maximeé clim beatitndo puré nacura-
lis mon habeac fibi deninétam certitudinem mera-
phyficam,fed lolim phyficam abfeluté defechibil
permanentie lue zternze.

& Xiima-

Art. 1. Ad 4. Quodactinet gd actum fidei ex qup
deriuatur omnis difhicultas obiectionis : Non deluit
quidem Deo modi, quibus inducar eui 110 0=

{teriorum omninm lupernaturalivm in intelleGtum,
tum Angelicom , tum etiam human
defunt eidem modi , quibus cadem myfte
tur certo, ac infallibiliter credibilia ab{que enidentia
credendorum , tam L'L‘i‘pcé’ru Angelorum , quam rel-
pedtu noftri, Quis enim andeat dicere virtuti omni-
potenti deefle modum ; guo intellect 1 | :
dum firmifline , qua iple

m. Sed n equz

1 reddan=

quemlibet

creatum obligetad crede
dicit, tametfi non cognolcarur euidenter , iplumdi-
cere , fed tantum enidenter cu-‘::mll‘:'.tm' 5 clle credis
bile quod non alius loquatur, quam Deus ipfe. Sicut
ergo placnit Deo juftiflimis de cavfis venosd
ret ad beattudinem lucerna lucente in cal
loco , inftrueretque intellectum noftrum p g
ita etiam credendum efl

L

ronaliter fidei modum

placnic, vt Angelinon lecusac ho mirfcs pg{ucni;\ni
ad gloriam per merita , credendum eit viriique pro-
uifam efle vniformiter radicem omunium me i
quz eft fides ,atque adeo virofque _111diLL:rimin-t1 it
elle vocaros ad cognitionem myfteriorum per argu-
menta enidentia credibilitatis eorum ablque cui-
dentia credendorum , fen ipfﬂmm Ju'.-'rﬁc1'iu,'11:n 19_'
cundum (e, Que tamen euidentia deefle non p‘unul—
fet, fi adfuiffer enidentia » qua dicicnr in aweltantt
feu L}uz:d manifeftatio corum n*j?-ltcnolm‘lj L‘ﬂg‘ti
Deo iplosalloquente, vt patet ex iis, qua diéta lmft
quzft. 19, de virt. theol prelertim ad 3. ll‘iu‘lir'l
quaft, 24. praferdm ad 5. quibus in locis hac 1}:
dodrina circa Angelos tradita eft, & haberur ex
D, Thomlzz.q.1.am1.

torun,

At




&

Quat XXIIL Demerito Ang.

Art. 2. Quod addicurin obiedtione de pcrfpics.cizt
sneellectus Angelici, valentis enidgnter dilcernere
locutionem Dei 5 ab omni locutione creata , & nomn
yalentis alteram cum altera conf}mdcrc, quz efler fu-
pinitas nimiom {tapida ,ac L‘[ﬂﬂ._l, Ami‘lil eft. Quia ln_-
cutio Dei proprie talis eft incrinfece {upernaturalis
ex.[no concepru , vtdictumeft queft. 26. devirt,
theol. Ad cognofcenda autem, atque difcernenda di-
@tinéte , & clare obiedta intrinfece {upernaturalia
non [ufficit perfpicacia intellegtus Angelici, vii pro-
i fﬂperius queit.1 4.Illuig}tur cognolcit pro
qualitate luminis 111}1::[113(111‘:\115 fibi a Deo gr;uios:‘:
collati. Clim igitur fieri poweric, vt Deus daret lu=
men {upctlmtm}ﬂc fufficiens ad cognofcendam eni-
denter credibilitatem, quod locutio elletDei,quin ef~
fec fufficiens ad cognofcendum euidemter locutio-
sem elle Dei; fieri vtique potuit, vt non difcernerer
cnidenter locationem Dei & locutione creata, licet eui-
denter difcernerer efle credibilem, & debere credi
cam differentiam, atque expediens fuit proangmento
meriti, & maiori laude, ac gloria fidei praftice, veita
fierer. Ira igitar faGtum cft. Accedit perfpicaciam in
primisincelleétus Angelici nondum infecti peccaro,
non efl: precife ex fua namra maiorem,quam peripi-
caciam intellectus diabolici. Deinde diei non poezft
efle magis difcernibilem » ex {ua natura locutionem
Dsi ab omni locutione pure creata , quam fic difcer-
nibilis iple Deus abomni pura creatura. Cum igitur
demon non potuerit enidenter difcernere hominem
Deum a puro homine » ramet(i Chriftus Deus & ho-}
no, fimul faceret opera ;- qua nemo alius feeit, & vi
quorum erat enidenter credibile, & debebat credi ip-
fum eile Deum'; mirum videri non debet i Angelus,
fen idem dazmon , antequam peccatet , non magis
potuit ex peclpicacia fui intellectus euidenter difcer-
nere loquutionem Dei ab omni loguutione puré
éreata. Negandaigicur eft Angelis,dem eflent in via,
enidentia in atteftants, folaque illis concedenda eft fi-
des, qua, & per quam & formaliter , & caufaliter
meteri poffent,ficat nos meremur. Quo corruit om-
ne,quod deinde addicur in obiectione circa actus alia-
mm virtutum , quorum alioquin meritum reddivar
difficilioris intelligentiz , ac difpofitionis ; tametfi
non euacuetur re ipla neceflarid , vt mihi quidem vi-
detor,

ottt it et
QVAESTIO XXIV.

Virum Angeli confequnti fint gra-

B

tiam, €9 gloriam z"rqumle; Iuxta
z'quﬁlzmz‘em naturs ¢

g 1peNTvRnon necellarid confequutos ef-
> e vtré.mqm:, vel alterutram cum eiufmodi
?ﬁ propoitione ad perfe@tionem nature 1.
Quia homines’ cum fint 2quales in natu-
13 yinzquales nihilomints gratie , & gloriz gradns
fortiuntur , ve dictum eft quzfta 5. deDeo, & non-
nulli enadunt fuperiores Angelis quoad veramque,
v efl certiflime {niperior , & quidem incomparabili-
ter, {aleem Beata Virgo. Quidni igitur idem accide~
1t yaccidere cette poruerit eriam Angelissve inferio-
165 in patnra preeminerent quoad gratiam, & glo-
ram fupcgmnbus naturaliter ,atque pares in nauira
fierent difpares donis gratie, & glorie.

2. Naturz Angelicz ne quidem de congruo de-
iDt?m:u':c abfolute vlla dona fupernaturalia. Cui autem
nihil debetur ablolute , non poteft deberi plus vel

7 -
235
mints determinate ex fuppofitions, quddaliquid ab-
foluce conferatur Emn‘: gratiose. .Eadem nempe pro-
portionis. ratio efle yidetnr quoad fimpliciter , &
quoad (ecundam quid,

3.. Vit Angelidicantur accepifle inzqualiter iwx
ta inzqualitacem nature quoad ea dona {upernatura-
lia, que ipfis collata {unt: ind® pendenter a libera eo-
tum difpofifione , & merito; Dici 11i1*:iioa1linl‘:_ls nomn
poreft eam propottionem {ernaramelle neceflario ex
natura rei quoad ea eriam , que confequuti funt de-
dendenter 3 propria libera difpofitiofe 5 & merito-
Quia qua liber¢ ab vnoquoque flunt , pofiun fieri
cum maiori, vel minori conatu , ve placer. Neque
fieri poteft, ve cnieft liberum ablolute velle aliguod
obiedum, vel nolle, fic nihilomints neceflarium, ve
velitillud fammo conata abloluce fibi poflibiliex
{uppofirione, quod determinerur ad v olendum. Quia
obieétum non neceflitans ad amorem (ui,non potelk
neceffitare ad determinatam intenfionem amoris, €x
{uppofitione , quod amandum fit. Cui.enim poflibile
eft refiltere roraliter, poffibile ctiam neceliario eft re-
fiftere, quantum placet.

4. Multiex fuperioribus Angelis incidernnt li-
beré in damnationem,multis inferiornm P;a'{b\lurzln—
tibus liberein amore inftitie ,ideoque prouectis ad
glotiam. Sicut plures homines bonz indolis dam-
nantur, plures verd confequunrur gloriam {uperata
pet gratiam mala indole. Multo igitur facilins fier
potuit, vt aliqui ex [uperioribus Angelis operarentur
fegniter, licer honefte, & & conuerlo nopnulli exin-
ferioribus operarentur fernenter, {ummagque cum in-
tenfione ,ac ptoindc, vt inequales in natura conle-
querentur inzqualem gloriz gradum contraria inz-
qualitatis ratione, ficut consingic pluribus bonz, &
malz indolis hominibus.

Koz S fuprcmnr. inter beatos Angelus przemine-
retneceflarid quoad gloriz gradum neceflitate fun=
datain exceflu nature , poflecgloriari quoad {num
gloriz exceffum , quafi eum non accepiflet, Poflet-
que fibi arrogare , tanquam propriam dilcrerionem
fuiab habente minorem gloriam, Quod tamen eft
ablurdum , & conuradicit Apoftolo yniverfalicer di-
centi ;Micenti profecto ratione vninerfali. Quis ze
difcernit? quid habessquod non accepiftis Si antem acceps-
JHi, quid gloviaris quafi won acceperis

Art. 1. Refpondetur. Dona omnia {npernaturalia
tam dependentia , quam non dependentia ab v(u li-
bertacis, & meritosdiftributa efle Angelis inzqualia,
inxta inzqualitatem naturalem iplorum s 8 leruata
iufta proportione iptet naturam, & gratiam., elt {en-
tentia Magiftri di11.5.§.ff1£fgimr.& D.Thomequalt.
62, art. G.aliorumqueita communis, vt dixerit Val-
quez , neminem fe vidille s qui oppefitam aflereret.
Sed nec affernere pofteriores neoterici,nifi quod Be-
canus, Francifcus de Lugo, Derkennis, aliique nons
nulli rem incertam pronunciant , preeunte Molina.
Probat Magifter. Qniaid pertinet ad fapientiam Dei,
aqua moderatione. cunéta ordimantem. Probar fimiliter

D. Thomass, guie id widetur rationabile, Confirmag
exemplo artificis otdinantisad honoratiorem partem
damus lapides pulchrins, & decentius apratos. Addic
quoad ea, qua dependent ex libera cujulque difpofi-
tione,&merito 5, Angelos non impedisi , ficnt im-
pedinntur hemines mutna. pugna dinerfarum natu-
rarum , quo minis {emper operentur. inxta omnem
conatum fibiablolute  poflibilem. Quinempe perfe-
ctioribus Angelis preftancior promuldubio eft poffi-
bilis.

Art, 2. Verim quod ad primum illud attinet,
Magiftro , & D.Thomz commune de. zquitate
{apientiz , ac prouiﬁmﬁiﬂ? dininz rationabilia {‘cm}acr
fecantis ; non defunt modernis illis. anckoribus ra-

tiones

-




236

tiones congrientiz ad oppofitum. Quia , preeter ra-
giones dubitandiiam premiffas, plurimum contulif-
{et ad manifeftationem gratiz Dei fuperantis digni-
Tarem natura , fi eaconterretur vberior aliquibus in-
ferioribus in natura. Deinde ea ratio 5 vt habeat ali-
quam vim perfuadendi quoad ea dona , qua proue-~
niunt ex fola libera electione dinina,quoad ea tamen,
quie dependent etiam ex libera electione creata , vti
dependet gloria , nihil fuadere videtar. Quiaeleiio
creata poteft c)rgorbitarc a dictamine fapientiz Dei,
nec femper eliclc, quod rationabilins eft. Quod verd
{pecialiter addit D. Thomas de artifice creato, & de
operatione Angeli difficultatis experce , difficultate
non vacat. Quia paritas attificis creati, fi quid fua-
deret, fuaderet vtique non debuiffe derelinquia Deo
ininfimo inferorum leco quemquam ex Angelis na-
tusaliter fuperioribus , elevatis in fupremum gloriz
culmen pluribus Angelis ordinum inferiornm. Quod
vero Angeli fuerint expertes difficulatis in operan-
do , id verd viderur difficillimum. Primiim abfoluce;
tim quia omne agens liberum , prater Deum, pati-
tur alignam difficultatem in deferenda aleera parte
contradictionis , propter motiunm propriz alicaius
conuenientiz ympellentis ad illam,quod femper adfit
neeefle eft; cim quia conftat Angelos ftantes pug-
nafle cum cadentibus, atque per eorum vicoriam,
de cuius ratione eft difficultas , obrinuifle corenam
gloriz , vedicetur mfra quafl. 78, Idem preterea eft
difficile ad propofitum. Quia etiam Deus, omnis
licet expers difficulcatis, poreft obieéta in fe zqua-
lia inzqualiter , immd & idem obietum modd plus,
modd minds amare pro libito , ex fola libertatis prae—
Togatiua, potentis fe applicare operi, non foliim cui,
& quando vule, fed etiam prove vuit, & quantim
vult. Deinde duo homines pari difficultate przucnti
poflunt inzqualiter illi cedere , plus mings » velibee.
Ergd Angeli pari facilirate praditi poffunt illa fimi-
liter vti inzqualiter , vt placet. Apparet igitur opor=
tere; vt e rationes plulenlum promouneantur.

Art. 3.Quoad ca dona , qua non dependent , ne-
que formaliter , neque caulaliter ex libera electione
{ufcipientis, qualia cered funt anxilia actualia gratiz
praeuntia ad primum actum falorarem. Suppuf:ezp
dumeft in prafenti ex dictis quaeft. 21. & 22. de Sa-
cram. Angelos , l_icut & alia queanis agemia entitati-
ne naturalia , ex fuppofitione eleuationis in ordinem
{upernaturalem , impenderein atus fupernacurales,
eandem , quanr.t‘lm eft ex {e , a&ivitatem , quaimn im-
penderent non eleuatiin a&ns naturales , ae proinde
conferre: poffe actibus f{upernaturalibus tantam,
quantimeftexfe, perfedtionem , quantam conferre
pollent actibus naturalibus. Manifeftum autem eft.
Primo Angelos inequalem pro inzquali cninlque
perfedtione , actinitatem impendere pofle in actus
natarales, & inzqualem fimiliter perte@ionem eif-
dem conferre. Secundo , vnicnique caulz deberi ex
natura rei pro quouis ftatu 5 comprincipia fufficien-
tia, vt poflit impendere , atque reducere in adtum
fecundum totam fnam aétinitacem naturalem , vrque
communicare poffic effeétibus totam eam perfedtio-
nem , que poteft eifdem fimpliciter ab illa conferri,
quancum eft ex fe. Tertid : comprincipia fupernatu-
ralia , que fufte fafficiunt ad impendendam minorem
cauf naturalis actinitatem , conferendamque effecti-
bas minorem , ex vicaufe nataralis , perfe@ionem,
non [ufficere pro maiod & aétinitate in canfa , &
gerfedtione in cffetn. Pater iftud vltimum pun-
Stam. Quia adiuitas , & petfedtio correfpondens
canfe narorali eft conferta actinitan , & petfectioni
correfpondentibus comprincipio fupersaturali, dam
producitnr effetns fupernaturalis , nec fieri poteft,

vt perfedtio correfpondens canle entitatiug naturali

Lib.I1. De Angelis.

angeatur , quin fimul angeatur perfectio formalicse
correlpondens comprineipio fupernaturali > refpe
éta einfdem effeétus indinifibilis 3 parte rei. Qui
{cilicer, fecundim omnia fua predicata fimul crelegt
aut decrefcac necefle et. Ob hze igitur omni;dt;
bentur ex natura cei comprincipia, & cffeGus fupera
naturales , {aleem qui nen {unt ele@tiones liberz,
Debentur inquam,inzqualia pro inzqualitate natura.
li fubftantiz , ex fuppofitione, quod hazc elenetyr
ad finem fupernaturalem,

Ait. 4. Confirmatur hic difcurfus. Quia ob eam
precise rationem , quae modo ponderata cik , deben-
tur homini ex natura rei fappofita elenatione , aéus
fupcrna.turales intellectus , tum deliberaci , tum inde-
liberati , dependentes intrinfecé 3 phantafia, compo-
{itionis , & dinifionis participes , fimiliterque deben.-
tur virtutes per fe infufe comprimendis pafliopibus
idonez , & fic de cereris proportionaliter. Angelis
vero debentur f'pec'u:s impreflz , aétus intclletus, &
habitus voluntatis , oppolitz per omnia conditionis.
Ergo Angelis inuicem difparibus ad cum fere wo-
dum , quo infimi Angeli{unc difpares relpectn ho-
minum , qui non nifi pauld mints ab illis minorati
func, debencur fimiliter dona gratie inuicem difparia
proportionaliter , faltem , que , & quatenus confe-
runcar independentera merito , & libera diipofitios
ne, 8 ita, vt foret miraculofum; fi Angelo minls
perfecto conferrentur maiora dona gratiz preue-
nientis omnem liberam eleétionem , quam Angelo
perfedtiori 3 ficur efler miraculofum fi homini con-
terrentur eius generis auxilia , & virtutes, coins fant
quz conferuntur Angelo ex natura rei. Idemque di-
citur de donis difparibus Angelorum {ubftantialiter
@qualium ; ant paribus inzqualinm.

Art. 5. Circa éa, quzdependent 2 meritis , & li-
beradilpofitione [ufcipicntis,& circa ipfos aétus libe-
105 ; obleruandum eft , fepe accidere , vt canfa diffi-
cultatis anocantis animum ab aliqua electione,impel=
lentifque ad eins omiflionem , & illam difficilem,
hanc verd reddentis facilem , nuilam nihilominus
ingerat {pecialem difhicultatem aduerfus intenfionem,
& {nmmum conatam actuss quo fit electio ex ihppe-
fitione , quod hazc facienda fit. Qui enim dubirar ex.
gr. de capeflenda militia , aut {cientiis comparandis,
& motiva in vtiamque partem perpendit anceps, ali-
~quam co iplo difficultatem patiturin v uindvis parzis
eleétione ; & nullam nihilominus neceile eft ,vepan

~tiatur {pecialem indidem difficuleatem aduerfus fum-
mum conatum eamin partem impendenduir o que
animo demum inlederic. Quia videlicer qualibet ele-
¢tio efficax vnius partis, vieumque remifly ,zqué
prinat commodis oppolfite partis. Vnde illis zque
contradicit eleétio remifla ; ac intenfa. Dicendum iam
eft, ita rem omnind habere in omnibus, & quibnivis
eleétionibus liberis Angelorum. qualiber ele-
o efficax , fiue intenfa , fiue remifla, ex. gr. perfi-
ftendi in obedientia Dei, 2qué erat incompoflibilis
cum commodis , & motinis omnibus impellentibus
ad peccandum , vt per {e patet. Idemque dicitnr de
quibufvis aliis eledtionibus eorum inuicem incom-
poffibilibus. _

Art. 6. Sedneque ex defatigatione majori in eli-
ciendo adtu intenfiori potuit in f\nguiis exurgere
difficultas aliqua {pecialis aduerfus fommam vninlcu-
infqne actus intenfionem. Quia Angeli fune lib:(:_ui
granamine corporis , cuins deﬁl_uga:umc nrcd:utu‘f
nobis {pecialiter difficilis famma u_atcnﬁo ; fpmmui-
que conatus: operandi. Ifta autem iublat;;dlﬂltx;.ltdttf
ex defatigatione eo eft deletabilior, ac proinde, &
facilior vnulqui{que actus, fine intclle&}ls  five vo-
luntatis , qud intenfior eft. Neeefle igitur fuic, vt
Angeli incambersnt operi meritorio; lumino conati

abloluté




»

@

Qu2t XXIV. Deinzqualit sloriz. 237

abfoluté poflibili refpectu vninlcuiufque. Impellebat
pimirum ad fummum conatum maior honelkas , ma-
forque delectatio , deuin&a maiorl intenfioni actus,
nullaque {pecialis difficultas pugnare potuit aduerlus
magnicudinem conatus in opere, fed folliim quoad
electionem operis abfoluté. Impoffibile porrd eft,v
qui fuperat difficultarem adiquam pro conlequutio-
ne alicuius fui emolumenti , non velit augmentam
eius maximum , i hoc obtineri poffic, nulla alia fpe-
ciali difficultate fuperata ; id elt; vt velic facere ex-
pentas fufficientes ad maius luerum , fimulque nolic
exceflnm lucri , 1}1;1ic.1:umr_]uﬁ: ex eodem. excefla dele-
¢tationem , [ed velit efle contentus minori , folaque
[ua [pontanea electione facere exclufionem maioris
nullo motiuo {pecialiteralliciente ad hanc facturam,
feu quml magis exprimit ablurditatem, vt velit pug-
nate contra inclinationem , & inclufionem maioris
boni, & maioris inde future deleétationis, atque dif-
ficultatem omnem,qua ineft verinfque defertioni,fn-
rupu[.u‘:u folum, vt habeat,quod minus eft.nullo pro-
pterea {peétato , aut quafito commodo fpeciali. Ra-
tio enidens huius rei eft. Quia nemo intendens ad
malum operatur, vedicit Philofophus , arque minus
bonum comparatione maioris intra idem genus, einl-
d_cmt]u: prorius rationis, eft purum malum, vtoften-
fum eft quaeft. 1 2.deact.hum.prefertim ad 1.& 3.Ne-
cefleigitur fuit, vt Angeli elicerent ackus meritorios
gratiz, & glovie , & dilpofitines ad gratiam, fummo
conatu, fummaque cum intenfigne abloluce poflibili
relpectu vniuleninlque , ac proindé inzquales iuxta
inzqualicatem f(ubftantialem eorum. Omnes iraque
Angeli contequuti omnia dona gratize , & gloriwx,
tam dependentia, quam non dependentia ab actibus
liberis , cum inzqualitate , & =qualitate infte com-
menfurata inequalitati, & zqualicati naturaliac fub-
flantiali cuiulque.

Ad 1. Homines in ordine etiam naturz fortinntur
inzquales perfectiongs accidentales , licet fint in fe
omnes {ubftantialiter zquales. Atnihileiulmodi ac-
cidere poteft in Angelis, Ratio eft;quia home ex {ua
natura expofitus eft dmerfis , ac longe inter {e difpa-
1ibus canlarum ocenrfibus, potentiuminfluere inip-
fum, cuius oppofitum conuenit naturz Angelica, vi
ponderatum eft fupra q.5.1nde fit,vt homines nume-
to dinetfi enadant in ordine naturali quafi fpecie di-
uerli proper accidentium difparitatem ipfis connatu-
ralem ; cim Angeli tales necellario fintaccidentaliter
quoad naturalia,quales funt quoad fubftantiam.Quia
vero ordo gratiz imitatur,quead fieri poteft,ordinem
naturz, mitum non eft,quod hominibus , licet zqna-
libus in natuca, diftribnantur inequalia dona gratiz;
Angelis verd zqualibus 2qualia, & inzqualibus in-
aqualiz neceflanid contingant, Quid quod etiam ho-
minibus inxca prouidentiam ordinariam , diftribuun-
e xqualiter dona f{npernaturalia independentia i
meritis. Quoad ea verd, que dependent a meritis, pa-
tet clara ratio difcriminis inter homines, & Angelos
€X iis quz nuper dicka funt arc.6.

Ad 2. Patet fatis ex toto fuperiori difcurfu. E¢ pre-
terea inftatur argumentum in perfeétionibns natura-
MN‘IS Angclorum. Licetenim Angelis non debererir
ablolute, ve eflent , vique haberent perfectiones ali-
quas natarales , nihilominus ex fuppoiiticnc » quod
exiftant, debenear fingulis ex natura rei perfectiones
naturales inequales inxra inzqualitatem  natura :
Quidni ergd fimilis inzqualitas debearnr quoad f{u-
peenaturalia,, fuppofica clenaione 2 Illud de fimplici-
%, & fecundum quid tenee folum czteris omnino
paribus. Non {unt antem paria ; nullam factam efle,
&aliquam fackam efle fappofitionem,

Ad 3, Fieri potelt,ve adfint motina inuicem oppo-
fita ratione quorum fic abfloluce libernm idem velle,

R.p, Efparza Cor(. Theol, Tom. 1.

9

&

dov

-

& nolle ; & nihilominus nen adfint motiua ffui]itc‘r
oppofira, qload maiorem ,& minorem iut..'nimu&lj‘
aétus , ratione quorum reddatur libera maior » & mi-
norapplicatio virtutis ad agendum ; ‘Lt‘qucim necel-
{arid contingit in Angelis, vedictum cit lupra. Vnde
licét Angelis quoad pluta {it iberum velle , & .“OH:
fimpliciter , atque ideo omttere , V'L;l non omittere
maiorem fimul cum mineri intenfione cuinique
aétus, non tamen eft liberum 5 veelicico aliquo actu,
omittatur nihilominus liberé aliqua eius intenfio
abfolute poffibilis. Eodem proxfus Modo refponde-~
tur ad 4.

Ads. Cim Angelo non infit , iuxtadicta, l'p.e-
cialis libertas quoad [ummam applicationem viitusis,
fummamque intenfionem actus , diverfz abea, qua
elt liber ad operandum fimplicicer , ecodem i]]f.“lllll‘ﬂl
auxilio gratia confert Deus ex natura ret ducrilm‘_n
operantis bend ab operanti malé , arque operantis
cum fumma bonitate, ab operanti cum jumma mali-
tia- Non igitar haber Angelus , vibenc operetur
ex gratia , ex fe verd , vy valde bene operceur,
fed verumque indivifim , e cdemque modo habet ex
gratia, hl)hi:nc;uc habet ex natura, vt (i quidem Deus
dignetur conferre alternim corum, per tnam tam
conferat , & alterum per L‘umdc]u gratiam. Saiuawar
itaque vt fonat intentio , & [enius legitimus Apo-
ftoli in verbis illis obiectionis , inkta luperiorem no-
ftram doétrinam.

bbbl dhdh
QVASTIO XXYV.

Virum Az;gclzﬁm‘ pccmbz[c’:.

Re IpsnTvR non elle peccabiles. Quia nul-
N lus poteft efle defectus in voluntate , quin
\'/,- pieexiftar aliquis defedtus in intelleciu, a
"= quo ea dirigitur in omni opere uo. At in
intelleétu Angelico nailus poteftee defectus vel cir-
ca finep , & media naturalia 5 vel circa iinem , &
media {upernaturalia. Non quidem circa naturalia,
quia ea cognolcit comprehenfiue. Neque circa fu-
pernaturalia, quia hzc cognofcuntur per hdem,cuius
certitudo , ac infallibilitas eft maior , quam que con-
uenit ragioni naturali- , vt dictum eft quelt. 22.de
vire. theol. eademque fides eft clarior ac luminofior,
quim ratio naturalis , vediGtum eftibidem queft.24.
Ergoin voluntate Angeli neque clenata , ncque non
clenata poteft effe vllus defectus , ac proinde nec pec~
catum poteft efle vllum.

2. Peccatum confiftit in prinatione , vt didtum et
queft.2 9.de aét.hum.ideoque dari non p_otcﬂ: 5 nifrin
hissque funt in potentia, ve dicit Philol. 9. Mecaph.
text. 19. Angeli autem non funt entia in potentia,
ciim fint forma {implices , & incompofica. Ergoin
Angelis non poteft dari peccatum.

3. Angeli ex vna parte comparantur cum {ubftans
tia intellectuali corporea, ficut comparantur corpera
celeftia cum {ublonaribus. Ex alia verd parte pecea-
tum comparaturcam fubftantia intellectuali » ficue
comparatur corruptio,defitio , & mors cum fubftan-
tiis corporalibus.Ergo ficut corpora czleftia funt ex-
pertia corruptionis,nec naturaliter corrumpi poflunt;
ita Angeli funr expertes peccati , nec peccare vllo
Pa&o_pu[’ﬁmr. Nempe repugnat C‘once&_tui peccati,
vt ficfupernaturaliter poffibile , ideft po ibile anéto-
re Deo fpecialiter ipfum indacente fupra facultatem
naturz.

4. Peccatum eft incompoffibile cum {dilectione
Dei, ac proindé cui neceffatioacinleparabiliter ineft
X dilectio




238
dile&io Dei , eft impoflibile , vt infic peccatum ali-
quando. At Angelis inell neceflario, ac 1111:;:.11‘;11)1‘1?—
« ter diledtio Dei, vel formaliter , vel falcem vircuali-
ter, vE dictum eft lupra quatt.zo. iull) initinm. Ergo
Angelis nullum ynquam poteft inelle peceatum.

5. Voluntas nen potelt appetere mifs bonum , vel
apparens bonum , necpeccaie potelt appetendo ve-
ram bonum. R;,‘}wé’cu autem Angelorum _‘Lmuu'c.
apparens conuertitur cum vero bono , nec fieri po-
telt , vuvoluntati eorum proponatus bonum puré
apparens.’ Qufia Angeli funt per le incapaces falfita-
tis, nec in eam incidere pollunt independenter a pec-
cato , vt didum eft fupra quaft, 15. verfus finem.
Ergo Angeli peccare non pofiunt.

6. Nen repugnat ex ino conceptu fubftantia in-
ualis creata intrinfece impeccabilis, Ergo datur
de facto. Ergo Angeli funt intrinlece impeccabiles.
Patet prior confequentia. Quia datur de fadto omne
genus {ubftantiarum ‘P(Jﬂsbzliiln\ Sl oftcninm eft
tupra quaft. 1. Manifeltum aucem eft 5 (ubfantiam
intellectnalem creatam intrinfece impeccabilem con-
flituere genus quoddam peculiare dmerium ab omni
alio genere , inxtanotionem generis len, gradus , &
claffis peculiaris {ubftantiarum traditam in cadem
quaft.r. Patet ﬁmilitg:r pol’tuio_l: conlequentia. Quia
nulla datur de facto fubftantia luperior , ac nobilior
Angelis , vt tradit Dionyf.cap.4. de divnom. & alibi
fzpe. Probatur antecedens | quia impeccabilitas
coniunéta cum intelle@tualitate non includic in fiuo
conceptu infinitatem perfectionis , vt patet in [(ub-
fiantia inellectuali beata , qua quatenus beata , eft
eflentialiter impeccabilis , & ramen non cft per=
fectionis nfinicz.

7+ Peccabiliras Angelorum neque 1 priosi colligi
a nobis potclt , neque & pofteriori. Non quidemn 2
priori. Quianatura Angelica, & magnitndo perfe-
¢kionis esus eft nobis valde ignota , ideoque vites
eius ., ac pescftatem metiri infte nequaguam pefiu-
mus. Sed neque 2 pofteriori. Quia quod demone
de fadto peccaunering, non arguic Angelos etiam pec-
care potuific. Quia demones funt {piritus terreftres,
vt dixere veteres nonnulli Philofophi, & ex aliqua
corporis compuxtione compack , vt colligithr ex
Dionyfio dicente cap:4. de din, I. 4. i% demo-
#ibus effe furorem irrationabiley o concapifcentiom
amentem. Quzx quidem {nnt affectiones dependentes
eflencialicer ab organo corporeo. At Angeli funt om-
nino incorporei , vt dicdkum eft qu 1. Pater antem
non valere confequentiam 3 peccabilitate {piritus cér-
reftris , 8 infe@i commixtione corporis j ad pecca-
bilitatem puri , ac impermixti fpiritus. Nulla 1gitur
ratione dici poteft » Angelos effe peccabiles ex (ua
natura 2
8. Angelus non poteft peccare venialiccr. Ergo
neque lechaliter , ac proindé nullo modo, Patet con-
equentia. Quia qui non poteft mints ; non poteft
maius intra idem genus. Antecedens quod eft D.
Thomz 1.2, queett. 89. art. 4. probatur. Quia pecca-
tom veniale confiftic in privatione rectitudinis circa
medium ablque privatione rectitndinis circa finem,
in qua pofteriori prinatione confiftic peccatum letha-
i:;. In voluntate antem Angeli non poteft dari prina-
tio rectitudinis circa medium abfque prinatione re-
ctirudinis circa finem. Quiaintellectus Angeli , cum
Llcurfiuns, ve dickum 'eft fupra quztt. 15. ne-
quit cognolcere, ficut nos poffamus 5 dinerfis [eor fim
€ognitionibus coftlnfiones ; & principia conclufio=
num., fed neceflario fertur indinifim ad vnamquams
gue conclnfionem {ub fuo principio. Ergo fimiliter
voluneas Angeli neq verfari circa medinm > quin
fimolacindinifim verfetur cirea finem s ac proinde
aequit depiase dredtitudine circa medinm , quin fi-

ol

]

Lib. Il De Ang

3

-

elis.

2 tectitudine cire
2 ¢lt D. Thon
I.,jl.‘.IOL'I-lC}lIUR':}'}iﬂ. » & ¢
Eus; it
relpectu voluncatis. V
lancas alier verfari circa
lectus eiuldem circa illag
Art. 1. Relpondetur. Gercam cft ex f
ex Angelis pecc le facto , vt liquer ex
Eccequi [erniznr i #ow [unt fPabil i
Duantg magis 5
i vohoann. 3. Diabolss ab in;
cat, & loan.8. Mendax &ffs & pater mend
wicida erar abinitio , & epift, Cath.

1 codeiy
onc)

nes relpectuinee hat cnt med qL
¥ LRt
1C Non potelt ¢yl

hze , quam ve

3 {

quamyg.
rintel-

vEperit Pranitatem
lpteas ¢

verl.6. Angelos vero gui non ﬁm:am:rz:;f:ﬁmm Privgipa-
2t , [ed dereliguerunt [unm domicilivm 72 tudicinm ma.
gai diei Vinculis aternis (ub cal; gne veferianit. Quia verd,
qui peccauciune 5 fuerunt einldem nature cum i
qui permanierunt in accepea iuftitia

d

oy

;i:lli',

concl
iftos edam peccare fimiliter pornifle. Vade A
lib. 3.contra Max. cap.v2. Et amnes , ait, gt nor
Canerunt, peccare poincrsit, E conucrfmquis_ aliqui An-
geli perititerunc lemper immunes & peccato , veinfi
dicerur,colligivur fimiliter eos, qui ceciderunt potuifs
{e ftare ; & permanere innocentes , ac proindé non
natura , led libera ele@hioneelle malos, vei conte
Manichzos ;, & Prifcillianiftas definicur in
miter, de flumma Trinit. ex Concil. Lager. (ub
centio I11.atque alibi non iémui,docwtm‘quc laculen-
ter ab antiquis Sanétis. PP. maximé verd ab Augnit
in libris de natura boni contra Manichzos 5 prafer
tim cap. 32.& 33. atquealibi perfape, fuse ; & effica-
citer , & colligitur ex illo Genel. 1. fine : Fidisgne
Dens gunéta qua fecerar 5 & erantvalde bona. Verams
que partem de poteftate bonorum ad iniquitatem, &
malorum ad innocentiam ftabilem complectitur ine
ter alios Gelafius Papa in difput. contra Pelacinm,
Vadeergo beati Aﬁgdi de percepiis grati pie desotionis
officio s @ non feipfos , [ed potins ipfim preferendo con=
ucnienter awitorem ad eins perperuitatem proficere , pros
uebique merentursindé ifti, qui reprobs fint de perceplis
z'f;gmri 5 drb:'n:.wgnf negantes rervafl
Gregorius hom.7. in Ezech. Natura , aic 4 Aag:fﬁr.f,
guande creata eft s i éejmm accepit ar IR o ULy Vele
Let inn bumilitate perfiftere 5 6 in Omnipotentis Dei con-
cepin permanere s an ad fuperbiam laberetsy | & 3 beati-
tudine cadevet, Sed quia cadentibus alits Santti Angeli
i7 [ita beatitndine perfFiterune , hoc acee perantin e,
vt iam cadere omuino non poffent. Auguftinus denique
le Ciuit. cap.9. ante med. Evgue ; aic, fiunt 154

At Similiger

lib.12.de
ab illovum [ocierate difireri quod biin eqdem voluntate bo-
namanferuns yilli ab ab ea deficiendo murari funt , male
[feilicet woluntate , boc ipfo quod & bono defecernnt , 4 qu
aon defeciflent, fi viigue volniffent.

Art. 2. Supereft vi
tura fecundtim fe pr
tas proxima, vt peccare | ent , tametfiin i
purz paturze relich foiffent 5 an verd {Miom- {o
elenarionis in finem {upernaturalem vifionis Del im-
mediate redditi {int proxime peccabiles. Et quidemex
eléunatione ad finem fupc:matur;ﬂcm fuhoj'ras elle pe-
culiares aliquas difficultates aduerfus per{euerantiam
in accepra iuftitia , adeoque fp(‘cialu inde emnqnli;
occafiones pececandi , dubitari minime potelt. Quiz
ratione ejus elenationis debentur opera fupernatura-
lia fidei , fpei; & charitatis , aliarumque vircutum,
qua {unt fpcda]i_tcr ardy:n_ » nec praftari ;Jgiiun:;
nifi fuperatis granibus difficulcatibus,qua ab illis fpe-
cialiter retrahunt debilicatem natura , zgreé aflurgen-
tis ad tam {ublimem operandi modum, & vfque adeo
diffidentem 2 modo connaturali operandi. Caremm
adduci nullatenus poflum ; yeaflentiar Mag;r?ar;i’t:

10

ndum , an An




Beadle ol athh

Quzt'X X V. De peccabilit. Ang. 239

Thomz dicenti cuimn nonnullis aliis , fui prefertim
Ordinis Theologis;Angelos p?tuiﬂi: quidem peccare
de facto , qui elenati tunt in linem iupcrmrm'a!cm,
{i tamen in flatu pura nagure creati » ac deinde rtl;;
&i fuillenc , fore,vt peccare minime vnquam potuil-
fent, Multa nimirum funt , que me vehen enter re-
rrahuncab ea fententia , atame efhcaciter perlnadent
Ancelos non minis, fi nen & multd magis fore pec-
cabiles » atque expolitos periculo peccandi, fi relicti
fuiflent in {taru purz natura,quam fuerine de fadto in
fratu elenationis. Sed fuffecerit pauca breniterindicare.

Art. 3. Primum eft , quia prouidentia Dei quate-
pus lupernaturalis non eft minus perfecta , minul-
ve benigna,ac liberalis, quam forct_l, quatenus purc
naturalis. Quapropter non minus fufhicienta , mi~
nufve proportionata confert media , & auxilia in
ordine ad finem (upernaturalem , quam exhibitura
foret in ordine ad finem puré naturalem. Immo quia
ordo fupernaturalis eft ordo gratiz, & profufe libe-
ralitatis , exuberantis vlcra limites nature 5 ordo ve-
16 naturalis eft ordo iuftitie commenfuratus digni-
tati> & viribus nature , videri merico poteft, ac debee

profufitis fubuentum de facto eflc imbecillitari natn- -

1z Angelice in ordine ad obedientiam praceprorum
fupernacuralinm , quam {ubuentum fml_ICt in ordime
ad obieruantiam folins legis naturalis, feruatade re-
liquo proportione qualitatis auxiliorum. Deinde ele-
natio ad finem {upernaturalem fuit maximum quod-
dam, & {pecialiter gratiofum beneficinm Dei. Quale
tamen certiflimé non foret,necab vllo prudenter eli-
gibile , fi poteftas peccandiita fuillerdenincta eleua-
tioni ; vt abfque eadem poteftate, ac proinde ablque
vho amitcendi periculo poflidendus zterntim fuiffer
finis vitimus naturalis,bonum profedto minime con-
temnendum ablolure. Quod proinde confideratione
{ui reddit iftam rationem atis ponderofam , tametfi
non omnind fortaflis conuincat. Przterea opinio
contraria non fatis cphzrer cum alia auctorum eius,
aliorumque Theologorum doétrina , deducta ex fa-
<ris litteris, & PP. qua ftatuit, ve pauld poft dicetur,
quamliber fubftantiam pur¢ creatam , libertate pra-
ditam » efle peccabilem ex natura {ua , perque folam
gratiam reddi polle impeccabilem , qua funt verba
1pfins Sanéti Thomea dilp.2 3- art.1.conel. 1. Seque-
retur namque ¢ conuerfo poflibilem effe, dariquede
ficto fubftantiam libercate praditam , impeccabilem
ex {ua natura, {en fibi relictam, {olimque peccabilem
tatione gratiz fupernatnralis fibi dininitas conceila,
ita vt eanegata eoiplo abeflet proxima peccandi po-
teftas, quidquid fic de reliquo , feude modo , quo
gratia requiricar, vt Angelus peccare proxime poffit.
1d nimirum vnicuique conuenit , & diciturablolute
conuenire ex {ua natura ; quod conuenit neceflatid
in ftatn purz naturz, ideft in fratn nihil fupperadden-
te vitraea, que fertex {e natura V111]11‘C11illi‘t111c.%.’11—
td omnes confentiune , Adamum de facto in ftatn iu-
ftitiz originalis facilius conferuare potuifle innocen-
ltiam, quam potuifferin ftatu pure naturz. Quidni
idem exiftimemus de ‘Angelis , non minus; fed ma-
gis dilectis 3 Deo ante peccatum ' & quibus nullum
adeflet bonum cnmpcnﬂltil.ﬂlﬂl proportionaliter einf-
dem defedtus 2 Quintd, in ftatu elenationis non funt
poflibiles adtns , nifi affines actibus poffibilibus in
ftatn purx nature , vti fuppofitum eft iternm ex di-
&tis quaeft. 20,821, de Sacram. Nihil antem eft mi-
nus affine aleeri, quam peccatnm innocentiz , &
quam peccabilitas impeceabilitati. Impoffibile igitur
et , ve per eleuationem fubftitnatur peccabilitas im-
peceabilitati , & quod eodem recidit; poflibilitas pec-
cati neceflicati innocentiz.

At 4. Illnd poltremdeft attenta dignum confide-
Yatione. Sanctos IPP. communiter docere omnem

B.P.Efparza Cur/. Theol.Tom,].

~

4

fubftintiam intelleéualem creatam effe peccabilem,
quia ex nihilo eft, vt videre licetapud Suarez lib.=.
ch.x}:.g . & apparet inter alios ex Auguft.lib.2. de ciuit.
cap. 6. fine,vbi fic habet. L i ergo dicit enm , qati con
fenfir tentanti, 6. querat , cur eam ( malam volunta-~
tem ) fecerit s utrum qata NALATA eft 5 anquia ex nihilo
faitaeft : @& inueniet voluntalem malam non ex ¢o effe
incipere s quia natwra eft , féd ex eo , quod de mikilo na-
tura faéta off. Etiterum cap.7-fine, poftillud Plalx8.
Delicta quis intelligit ? Hog [cio narwyan Aininam nur=
qguam 5 wufiuam , nulla ex parte poffe dficere, & e« pof~
fedeficere , gua ex nikilo faéta fwnr.Natura autem pura
tamcft ex nihilo, quam elenata , immo magis rece-
dica nihilo per elemationem,quam per pucum efle na-
turale, Impeflibileigicur eft, venatara , qua fibires
liéta in ftacn pracisé naturali non eft proxime pecca-
bilis,reddacur nihilominus peccabilis proxime ratione
eleuationis , {en dum elevata eft : immo eft impof-
fibile vt non fit minus peccabilis, dum eleuata eft,qua
foret abfque elevatione. Quam in'tem expedit andi-
re verba Augultini , que annedtit immediaté verbis
poftremo relaris ex codem. _Qiu 1amen quanto mﬁg:’;
fint & bona facinns. Tunc enim aliquid facinnt, cum can-
fizs babens eficientes. In quanvum antem dgficinnt , & cx
hoc mala faciunt , quid enim tunc faciwn , nifi vina @
canfas habeut deficicntes. Cum ergo natura eleuata,ex
hocipfo magis fit , quam natura non elevata , figui-
dem eleuatio fit fuperaddita actualitate donorum fu-
pernaturalium, quorum folum defedtum [uperaddie
fibi natura , quatenus pura, coniequens plane eft ex
mentce Auguftini , quealiorum quoque PP eft com-
munis,naturam elenatam hoc ipi'o effe magis idoneam
ad faciendum bonum , & ad non deficicndum , na-
turam verd puram ¢ conuerfo. Qua quidem omnia
talia funt , quibus preeftarer allentiri , tametfi occur=
reret in contrarinm aliquid minoris {olidicatis, & ma-
iorum tamen tricarum , qua expediri , aut omnind
ab aliquo non pollent , aut non vique adcd dilucide
poflent. Quidni quando nihil tale occurrit, vt appa-

rebit ex folutione argumentorum 2
Art. 5. Dicendum itaque eft ablolutd , 6mnem
{ub [tageiam puré crearam ratione; aut inteilectu pra-
ditam;, effe peccabilem , fine fit » fiue non fit elevata
A Deo in finem fupernaturalem. Vnde & natura An-
gelica talis dicenda eft. - Auguftinus lib. 22. contra
Fauftum cap. 28. difcrenit caufam Angelorum quo-
ad hoc pun@um a caufa communi {ubftantiarnm
omnium poflibilinm. Cim enim pramififier : i #ihik
deletaret illicitumy nemo peccaret 5 fubiungiv = Prrum
antem ffr aligua vationalis crestura guam nibil illicitume
poffir deletare;magna guaftio eff. Acdemum concludit:
Onod i eft, monineo genere faitus eft bomo, nec illa na-
tura Angelica guain veritate non Jtetit 5 [edin eo genere
i§ta rarionalia fatta (unt, vtine(let cis pofibilitas franan-
di delettasionem ab illicito , quam mnﬁﬁ-mm}do pecca-
#erunt. Placuit nihilominus vniuerfaliter C()mpi:‘@ci
omnem (ubftantiam creatam,& creabilem ; cum quia
hic locus elt opportunus dirimend cius vniuerfalis
queftionis,tum maximé , quia nulla occurric ratio
circa Angglos , qua non fit communis omni fubftan=
tiz creabili, atque oporteradiungere rationem auéto-
ritati , qua folavti voluit €oin loco Anguftinus. Sed
neque defunt anctoritates , que eidem vninerfalitati
fuffragencar.  Primum enim illod Apoftoli- 1+ ad Ti-
moch. 6. Qui (olus baber immortalitatem -, dccipitur
communiter de immorcalitate prove opponitur ,
non f{olam morti naturali , fed etfm niorti peccati,
vt liquet inter alios ex ifta illadene Ambrol. lib. 2,
de Fide , capit. 3. ybi premiflis dis verbis Apoftoli,
concludit. ~ Ergo corruptionis s & mortis ; etiam fi rom
MOFiAtUY , AUt peceet , CAPAE eft omnis cieatura. Eadem
interpretatio habetns apud Augult.lib. 3.contra Max.
~ & cap.




240 Liber 11

cap.1 2. Et ctiicymque s ait, créature rasionali praftatur,
2t peccare non poffit, won eft hoc nayre propria., (éd Dei
gratia, Eodem pertinet ex mente Hie onymi €p.146,
& Anguftin pradidto lib. c illud Plalmi 142.
Non inftificabiror in conspe 5 & illnd
Luc.15. Nemo bonws nifi folsss Dens, Pracerea D.Gre-
gor. lib.s.moral. cap.27" racionem peccabilicatis An-
gelorum reducit in conceptum communem creatura;
dicens & Natura /Fz.i(:f!rz ayetiam [w;zrm:})iar:’om’ antlo=
wis (it 1‘/;‘.5;1;{"2::!-9} ii:'J’.? . 7 "r.‘!’:}:"/!i’;'])g FInanet €0 ti-
it ipfo quo clfcaturactyin [emetipfa vici(fitndinem wis
tabilizatss haber. Cpinfmodi quamplura frequenter
occurrnnt apud alios etiam Sanétos PP, Accedit D.
Thomam tum in hacq.63. art.1. tum 3.contra gent.
cap-1e8. atque alibi (zpe, folim adhibere tanquam
pracipuam rationem peccabilitatem Angelornm, que
@que conuincit de qualibet alia (ubftantia creabili,
nempe quia nulla alia voluntas prater divinam eft re-
gula [ui attus. Idemque apparetin omnibus aliis ra-
tion llmb,qn'.bus vtuntur in enm i‘Copum cateri T heon
logi,videre licecapud Suarez lib.;.cap.7. lib.s.cap.1.
& 2. & lib.7.cap. 3. vbi congerit, & promouct aceu-
fat¢ omnium aliorum argumenta,

Art, 6. Rgtio autem legitima eft. Quia {ola vifio
immediata Dei, eiuldemque fummi,ac puri boni , vt
elt in {e, potelt inflexibiliter fabilire voluntarem in
amor€ prelatino Deirefpedinrernm omnium creata-
tum, inque earumdem contemptu comparatione Dei.
Omnis namque alia cognitio Dei , fine lupernatura-
lis per fidem , fiue na s peripecies lolas rernm
creatacum, eft 2nigmatica , & _t'cpr.z:i"c'lli.lc Deum ad
modum rei creat,ac proinde Dens quatenus propo-
fitus voluneati per einlmodi cognitionem,mouet camn
dem voluntatem ad inftag rei ereatz,atque voluntas
comparatur cum Deo, quatenus ficpropofito fibi,ad
eum modum , quo comparatur cum bonitate creata.
Quia modus amoris , & modns mouendi conueniens
vnicuigne bonitati fcquitut modum cognitionis,qua
proponitur voluntati, vepote eflentialiter fubordina-
tx in fua operatione operationi praeuiz intelleétus,
Pronum eft antem confundere illa,quorum alternm
ad modum alterius, & cognolcitur,& amatnr atque
wrumlibet alteri , & praeponi,& poftponi prd libito
potelt,quandocumqgue o efle,vel ap-
paresc cem impofi 1atenus vel quoad
{nbftantiam , vel guoad modum contigerit apparere
incompoflibilia mutuo. Cw:n ergo,nec Angcps, nec
vlli ali) fubftantiz creatz fit connaturalis vifie Dei,
vti ﬁlppoﬁtum eft lh:p%us exquait.io. de Deo, arque
cuilibet fabftantiz creatz fint connaturalia bona ali-
qua creata diligibilia; quantum eft ex (6,8 mode raté,
& immoderate , feu cum fubordinatione ; & ablque
fmbordinatione ad Deum 5 que quatenus diligibilia
immoderate, 8¢ ab{que [ubordinatione ad Deum funt
incompefiibilia cum amore debito ipfi Deosconcludi-
wur neque Angelos , neque vllam aliam fubftantiam
creatam , aut creabilem impeceabilem effe pofle ex
fua namira,neqne ad impeccabilitatem totalem, & onyn
nino perfe@tam perucnire peflc quouiquc petueneric
ad vifionem Dei immediatam. Que ratio vrgebitur
amplilis in queftione proxime fequenti, vbi etiam
apparebit,vnde,& quon{que conueniac Angelis pol-
fibilitas peceandi,tum phyfica rantiim,tum etiam mo-
:alis,fen facilé reducibilis in a@um.

Art. 7. Interitex hoe difcurfiy deprehenditur
quo pacto medificande fint communes Sanétorum
PP.ac D.Thom.pfobationes de peccabilitate Angelon
mnin, aliatumque quarumlibet fubftantiarum creabi-
fium, predicarum intelledtu ; & volunrate ; nempe
quod fint ex nihilo , & quod earum voluntas non fic
regnla foi ackus. Et quidem perfpicoum eft, rationes
iftas indigere modificatione , ac limisatione aliqua,

5 T,

t

aque

#.0C q

3

-

De Angelis.

Quia beati, ex quo beati fimt impeccabiles omniyg
tunt, & tamen iyntex nih ! b

en : lo etiam in fenfu con
unllnn,l_plg quin etiam bgu;tudu illisin
12rens et fimiliter ex nihilo; nec: voly

1pg:

A ras
Ayt - terea & " re | R

et Tcat 1, propterea eft prina regula tui adtus. Mo.

LVJ"_(."\L]{:)I igitur earum probationum , quam

e - SR i Vtique
tubincelligunt prafaci pmfnndiflimi iplaram audto-
res,in hoc confiftit,quod w:!uuma,qum elt ex nihilo
ideoque non eft regula {ui adtus, oft peccabilis éx

{ua

> & co vique peccabilis pericuerar ,
ulque non traducitur,donante Deo per grat

i} B e : .
2d perfectam coniundctionem cum

1am
) 1pio Deo o qui ot
Purus actus fummes ac infinice oppofitus nihilo, fi.
mulqne eft regula omnis volunta
dit omnes effedtus nocinos nihil atis,omnemque re.
mouct operandi obliquitatem ab co,cui perfeds con.
iungitur,ve eft in {eipfo, cumdemque proprerea red-
dit imillimum fibi in modo effendi, ac operandisiny.
ta illud 2 cum apparuerit fimiles illi evimss, Parer i
tam Angelos, quam alias quaflibet fubfantias crea.
biles rationis, (en intelleGus patticipes,efle peccabiles
€x lua natura, nec izpcg‘candl }m!i'.bihmrt > &'contin-
gentia liberari perfedte;ac totalicer potle , dum pere-
grinantur A Domino , {en nondum potiuntur vifione
cius immediata.

Ad 1.Duplex eft confiderandns defeétus in intelle-
¢tu, alins erroris , feu falficatis , quo attribuic ebiedto
aliquid , quod reipfailli non conuenit, vel
mouct, quod conuenit re ipfa. Alius defc &us cft fo-
lins gnorantiz ; fen inadequatz , & 1'1';1-!1._1_&-1.' alienz,
ac i13)pmprim coguitionis,r.n‘iunc cuins obicétum re-
Prelentatur aliter, aceftin fe, & ad modum alterins,
atque cum quodam confufionis genere relpectu alio-
rum. Vreerlibet ex his defeétibus fufficit ad pecean-
dum. Quia fub vtreliber cognitionis genere bori-
tas obiccti mouet voluntatem , non vt eft in fo, &
fecundum totam vim motinam conuenientem fiki
ablolute , fed ad modum alrering i fe d
ab ipfo plurimum diffidentis reipfa. Qu
luntas {ub veroliber cognitionis genere
rare a legitimo,ac debito abfoluté amoris modo circa
obiedtum cognitnmim perfedte.ac defeduose yeroli-
bet ex pradidtis deficiendi modis. Cum igitur Ange-
lus , tam per fidem , quam per cognitionen
lem cognofcat Denm defectuose pofteriori deficien-
di modo, quatenus per veramque ipfum cognolci ad
modum creaturarnm , patet-Angelum peccare poffe
per adtum voluneatis comparatinum Dei cum
tnris , tametfi motina emnia creata cognolcat com-
prehenfing. Nempe, v deficiat voluntas in amore
comparatino duorum obiectorum inter {e,non necel-
{2 ik, vyt cognitione preeaia s fic defed -
virumque comparationis extremum , {ed inflicic cfle
defedtuofam modo explicato circa alterurium, Hac
refponfio colligitnrex D. Thoma quaft.16. demalo
art.2.ad 5. vbi fic.de peceabilicate demonis pronnu-
ciat: In his ; que ad naturalem cognitionem periinent,
non eras ot exiftimet,aliquic felfum effevernm; fed cim
Devm propier infirmitatem eizs , apprebenders noy pofe
fix 5 wibil probibet , guod inpeliectus eins defecerir in
appreliendends [ufficienter ordsnem . dinsni vegiminiss
&r ex boc confequusum eft peccatum in eins volunmaie.
Cuius doétrinz fubftruétionem , quz habetu
ibidem in capit. exponemus diftin&
vbi eriam apparebit Divum Thomam nunquam e
firinxifle peccabilitatem Angelorum ad fatmm ele-
wationis , licerde eo maiori cum expofitione loqua-
turin hac quaft. 63. arque alibi non femel , quate-
nus hic {olus ftacus datus de fadtoeft , idegqus expe-
diebatipfum expreffius confiderare. Certé rationsss
quibus probat , & modi > quibus exponit P“Wf‘u"‘m
Angelicam peccagdi ; funt communes flatni pu ‘:* ‘:l;‘

Le &)

> ideoque impe-

ab ¢o re-

neel

1Lque

a PT_\‘L’ Vo=

eft aber-

11
1

atlra-

crea-

>

&)




Ll

Qut.XXV. De peccabilic. An .

mire , & eleuationis , vE innotuit fuprd artig.fine , &
innotefcer magis in di¢ta qualt. 27,

Ad 2. Licet Angelus non fivin potentia quoad
fuum efle narurale , ideoque pati non pollic privatio~
nem forma per quam natura eius eft, aclubnftic; cft
tamen in potentia quoad actus intentionales , per
quos poteft ferriin hac, vehilla obiecta , & ’hoc vel
illo modo ; prove eligere libet , & fecundum hoc po-
teflt pati privationem , tum aliorum attuum , tum
etiam actus , & reétiendinis debica.

Ad 3. Iam iterum potamn eft fupra; non effe om-
tia non polie paticorru-

nind certum , corpora ce
ptioncm {fecundum parces. _‘\"nais.' obiectio laborat
falla {uppolitione,quatenus fupponit tanguam indu-
bitatam oppofitam 1ncorruptibilitatem. Deinde cor-
pora celeftia ; ficur , &.aba agentia pure naturalia
non habent aétionem praterquam pure naturalem;,
qua procedic ex foloappenituinnato , id cit , veialibi
expofitum eft cum D. Thom, ex foladiré¢tione ia
pientie divinz , idecoque pati non poflunt malum
inordinationis in vila lua operatione. At fubftantiz
intelle&tunales 5 praeter operationem  natutalem , ac
neceflariam, {ecundum quam fimiliter funt incapac
deordinationis, habent operationes eledbiuas , & li-
beras , qua procedunt ex directione prop
tionis , que eft imperfeéka , ac dofectuola circa
Deum , vediGum eft. Propt‘ureu in einfinodi opera-
tionibus petett accidere malum deordinationis relaté
ad Deum, voluntatemque dininam , atque in hac de-
ordinatione confiftit mors {pintualis. Patet itaque
comparationem obiectionis non efle adequatam ; led
deficere ex partealterius extremi,nempeex parte fub-
ftantiarum ingelleGtualium , quatenns in eis folas
confiderat opcrationes naturales 5 fen neceffarias,ra-
tione quarnm conueniunt cum corporibus celeftibus,
omiktit vero electiones liberas , ratione quarum dif-
ferunt ab citdem. Nou igitur tenet imilicudo quoad
omnia , & prziertim quoad punciumde quo agit.
Ad 4. Dilectio Dei s qua Angelo neceffario ineft
non eft amicabilis- ; volens contormitatem {ni cum
tius voiuntate , ed lolum concupilcentialiver tendit
ad ipfum pracise , vrad principium dans {ibi efle.
Quer dilectio non eft incompoffibilis cum peccato.
Ad 5. Voluutas poteft appetere bonum tum per-
fecte, & 46.:5&]11..12: » thm Eram im}m‘{'cﬂ'é , & inada=
quate appatens , Vo patct in appetitione quauis creata
circa Deum 5 & citca alia , gquatents refernirur ad
]:)L'um 5> & ad diuinam voluntatem -, atque ordinem
lapientix cius, Sufhicit autem ad peceandum imper-
fedtio ; & inadequatio cognitionis 5 nec pracisc re-
quiritur falfitas, per quam putetur, verum efle,quod
fallum eft , ve dictum eft fupra. Tran{miflo igicur
Angelos ante pe atum falli in nulla re pefle , fine
natwrali , {iue etiam fupernaturali , negatur confe-
quentia de impeccabilitate eorum. Quia nihilominus
poflunt habere cognirionem imperfectam , & defe-
r':!:uol.xm exinadequarione , ratione cuius non cotre-
{pondcr totaliter obicéto , veeltinfe , ideoque fieri
deinde poteft , vt voluntas feratur in obicétunm modo,
qui ipfi non congruit, quo modo tendendi contingit
Peccare.
~ Ad6: Veraque confequentia probatur fufficienter
in obic&ione. Sed antecedenseft fallum , vt patet ex
dickis. Ad probationem , negatur rurlus impeccabili-
tatem {ubftantialem, ac eflennialem coniunétam cum
intellectualitate non includere in fuo concepru in-
finitarem perfectionis. Quia includic in (no conce-
Ptupotentiam connaruralem comprehendendi Denm,
vel falem yidendi iplum immediate , veeftin fe.
Huinfimedi anem potentia connaturalis inclundit in
b0 concepru infinitatem perfectionis , veofténfum
elt in loco fuperius indicato. Tam verd fubftantia

RP. Efparza Cur(. Theol, Tom. L.

o]

‘L'():_..’j!'zl—

creata qua de facto eft beata ; quatenus talis , vltra
omnia {ibi connaturalia includic lumen glorie fuper-
naturale yufpcctu fui. ' Quod li.tll[ nee iplam fit infini-
t¢ perfaétum, eflettamen infinite per fectionis idena
titas;tum eiuldem luminis , tum cxigentiz innatz;
ratione cmins iplum connatnraliter cl(:'p:rctm , cum
aliqua fubftantia 3 ficur intéllectio ex fuo conceprn
vniuerfali non eftinfinita perfectio , & tamen iden-
titas eius cum intelligente , ex fuo concepu s eft in~
finita perfectio. Vnde in huinfmodi paritatibus ex
colle@ione diftin@dtorum ad identitat®m eorumdem
arguitur , ficut ex diftribuciuo ad collectinam’, ideo=
que fatio paritatis , & conlequentizcnadit nulla.

Ad 7. Peccabilitas Angelorum innotuitiam fu=
pra , &4 prioti, & 4 pofteriori. Ad rariones in con=
trarinm , quod ad primam attinet de ratione a priori.
Que funt Angelis communia cum omni ente creato,
cildemque conuchinnt ratione limitationis , & im=
perfectionis 5 atque productionis ex 11111&‘;0 s poflont
cognolci a priori. Quiaeatenus non tranicendnnt ca~
pacitatem noftriintelledns , necnacuras alias , qua=
rum proprictates pollumus cognolcere a priori. In=
notuit autem fupra , peceabilicatem Angelorum clle
pradicatum eius generis , nec efle forgnalirer perfes
ctionem capacitate noftra fuperiorem , {ed efle pu-
ram formalirer imperfectionem fundatam in alia no-
tffima , & pluribns rationibus manifefts tmperfen
&ione. Quoad alreram rationem de probatione a po-
fteriori , oltenfum iam eft fupurius, & dicetur iternm
infra, Angelos , qui peccaneiunt , {eu demones, efla
eiufdem narure cum Angelis fanctis. Vnde quod di-
citur ex l’hi]olbphis de terreltritate eorum , & com- -
mixtione corporis,clt fabulofum, & fubortum ex de-
lufione phantafiz obfernata fupra quaft. 1.initic. Ian
Dionyfius adlcribit dzmonibus furorem ; & concu-
pilcentiam per metaphoram , ve dicic D, Thomas
quaelt.gg.arc. 1. ad 1. ad enm modum quo in facris
litteris cribuintur Deo ira , alizqua affeétiones hu-
mane , & corporales.

Arr, 1. Ad 8. Tranlmitlo in primis antecedenti,
quod praverqud eft Dini Thoma reddicur valdeé pro-
babile ratione eius,quae ibi _pm}mlim ell;negatur con-
fequeltia , quam Derkennis , & nonnuliialij per-
peram putant effe enidentiffimam. Ad eius probatio~
nem. Qui non poteft minus , nec poteft maius intra
idem genus ; {i refpeéu ipfinsic eparabile minus 2
maiori , fecus verd fi fic infeparabile. Hac ratione
Deus poteft indicare certd > & tamen non potedt indi-
care probabiliter ; nec poteft puram aliquam fimpli-
cem apprehenfionem habere. Similicer agens libe-
rum poteft peccare offendendo Denm 1'1111}11 > & pro-~
ximum , & tamen non poteft peccare offendendofo-
lum proximum , & fic de limilibus. Ratio autem ob-
iectionis contendit , r'cfpc&u Angeli efle inibpnrabi-
lem deordinationem circa medinm , in qua confiftig
ratio peccati venialis , adeordinatione circa finem, in
qua confiftit ravo peccati lethalis. Contendit verd
argumento maxime apparentiz , quod vique aded
dilucide propoiitum 3D.Thoma;, mir_um eft, aliquos
auctores sneelegitimé ac adzequate referre , aut lads
ad ipfum aduereere potuifle.

Art, 2. Videmr deinde negari nihilominus pofle
antecedens;cum Suarez lib.z.cap.8. & aliis pluribus,
nec eius probatiunem efle omning Acmminccuccm,
Veriffimum samqueeft , finem ica fo habete inap=
petibilibus , & operatinis , ficut {e habet principium
in demonftrabilibus » atque volumatem fubordinari
intelle@ni in aétu (uo. Sed falfumeft , voluntatem
ita comparari quoad omnia refpeétu mediorum , &
finis 5 ficut fe habet incelle@ns refpedtu conclnfio~
num ;& principt) indemonftrabilis , atque volunta-
tem ita ferri ad foum obie@um , ficut incellectus feiq

A -3 ThE




242
tur ad idem obieéum peradtum , quo iplum propo-
nit voluntati. Intelleétus enim cum fit potentia ne-
cellaria,necefle eft, vt dum cognolcit ; "iqmd,a’:gn_o-
{cat illud relate ad omnia , ad qua referibileeft , fen

-¢titur ratione {ue per-

cum quibus intinfece co j
feionis peculiaris , fi quidem perfecte, & compre-
henfiue cnglmﬁ';.[ , Vil cognolcit Angclns motiua
peccandi, que fune .f‘i'.li.i‘l- At \"t'J_:'LlﬂL'J.S € conner-
fo , quia et porencia libera , poteftferri :u'i_ eligibilia,
quin ea referat;ad omnes fines , ad quos funt referi-
bilia ex fuanafura 5 tametfs prcognofcantur efle ra-
liter referibilia. Quia videlicet poteft rep
aliqua ratio bonitatis in eligibili fecundim fe
latéad aliquem finem determinatum , quin {1
prefenterur fimilis ratio bonitatis in relatio
alinm finem 3 immo etam repralentata imul aliqua
ratione peculiaris malitiz in eademad aliom finem
relatione. ¥nde fic , voluntatem fapé aliter ferri ad
fuum obiedtum , quam feratur ad iplum adtus incel-
legtns , quo proponimc cidf‘m volnntati, Hac de
caunfa omnes concedunt pofle a voluntate amari ra-
tione (i, quod intelleétns cognofcicratione alterius.
Nec enim dabitator , venon diffundat in alia plura;
Denm diligi jpomediare; & ratione {ui per charitatem
etiam in via , tamet(i pracognolcatnr mediate , & ra-
tione aleerius per @nigmara creaturarum 5 dum fu-
musin via.

Art. 3. Hocigitur prznotato diferimine inter vo-
luptatem , & intelleum, atque manifeftato volun-
tatemt non neceflario ferri ad obiedtum , ficut fertar
intelleftus , {ed folum ficut intelledus reprafentar,
illud efle appetibile , & deberi ; aut pofle appeti, non
videtur difficile [atisfacere ponderationi obieétionis.
Fatemur enim Angelum cognofeere indinifim vnam-
quamque conclnfionem fimul cum fue principio , &
provt {ubelt eidem. Atnegamus voluntatem fimili
neceflitate ferri itidem indiifim ad vnumquodque
eligibile , & ad omnem’'fin em ,ad quem jllnd eft re-
feribile cum fubordinatione adtnali 5 ac volantatia
ad ipfum. Iraque licer mendacium exemp. gratia, aut
iocus poflint refersi ad contempram Dei , atquead
hominis damnationem Eternam , atque hoc
velit demon de faéto g ue obiecta maf:
lenia, ideoque circa ¢k lemper
ter peccet , vt.obleraar D.
89. art. 4. ad 3. ncenon quait. 7. de malosart. 9.ad 4.
Id tamen non prouenit neceflario ex natura eius fe-
candum fe, fed ex prenia obftinatione in auerfione 3
Deo. Nempe ex paturatei nonrepugnat, ve Angelus
velit aliquid de (e leviter , ac venialiter malum , hac
confunctim duplici de canla. Quia {cilicer cft deie-
&abile , aut veilealiqualiter rei‘pcchl fui fimulque
taleeft, vt nonauertat rotaliter 3 Deo , nec inducat
antiffionem veri vleimi fnis. Hacenim duo , ciim
{ibi inuicem nullatenus repugnent, fed Gne omnino
compoffibilia,atque vt ralia poflintab Angelo pra-
cognofci, ficut cognofeuntur a nobis 5 poffinr vei-
que fimultaneé terminare aétum ele@ionis Ange-
licz, 2

Axt.4. Eo antem iplo datus erit defe@us. ; & pri-
aatio reétitndinis circa medium ablque defeétn , &
privatione reétirudinis] circa vernm vltimum finem.
Dartam igitur erit peccatum rantummodo veniales
non quidem ex ﬁlrrcptione » quam conftat repugnare
Angelo , idque probatur concludenter in obieétione,
fed paruitate materiz non vitiata graniterex fine le-
thaliter peccamin®lo , ‘aut ex contemptu veri vltimi
finis, Qlotl nullatenus ibidem conuincitur repu-
gnare Angelo. Poteft igitur Angelus , quantum eft
ex {ua mapura peccare venialiter , & itafortaffe de
#alko peecanit , quicumque peccauit lechaliter , pro
priori namig, antéquam lechaliver peccaret: nemps

m i')LJl (o]

defe

1.

ot
mas i dicta quait.

T

£

Lib. 11 De Angg}gg "-

:':‘-:!:er: "11’1;('1_[1011% ad obie@a , Quornm confidery:

ni 5 & omiffioni gonfiderationis aliorum obie B
fuberat periculum fpeciale peccandi deinds Jeg]
mxta ea , qua dicentur in qus

: % 1a{
1one lequenti jj
EXPponenc xgy 3 't o T
_AE.F,_]ILP\{HLH _pu[ltmmm .mn..lh'm A_‘\n(ﬁ-\lumlu ad
peccandum pro lecundo inftanti , luldemque
tentiz defectum pro prigpo inftanti. :

A Al bt e T A% Oy o
P iy farhihihiathdh i daal, @

QNAESEIO - X XVkK

po-

ey &

[

2 y ke .
Viram Angels potuerint peccare prg
primo [t exiftentia inflanti ¢

IpentvR potuille peccare 1. Quia po-
tuerunt i*.CL‘L‘lL:' !h‘_‘;;\_‘ iil'il‘lﬂlill nftans, 'L'
go pOtuErant etiam pe ceare pro pi
inftand. Patet conlequentia, quia An
non preficiunt , aut deficiunt temporis progr
ficue homines , fed clim primum exiftunt , cor
quantur plenitudinem totius fua per i
actinitatis tum fubftanvalis s tum accidenzalis. Eroo
in primo , & in reliquis inftantibus habent ex nawn
rei wqualem ad omnia habilitatem,& potenti

2. Angeli porneruntbent , & laudabilicer, atque
meritorit operari pro primo inftanti; fiquidemn a
perunt gratiam lanétificantem pro prime inftanti de-
pendenter 2 propria cuiulque difpofitione libera,ac
mozali,ve dictum eft fupra.Ergo potueruntetiam pec-
care pro eodem inftanti. Patet cunlbqnm:m > quia
attus bonus , & mericorius eft maius opus’, magilque
ardunm , quam peecatum , & qui poteft plus , &
quando poteft , poteft & minns.

3. Si Angeli peccarentin primo inftanti, non pro-
prerea peccatum eorum tribueretur Deo , ¢
anftori potins , qUAM peccatym
Quia pro vrrovis inftantr 2
ex dete@uola Angeli volunt:
Demad creatnram , & nones
ficat claudicatio tribnitur curni
tuti cius ambulatinz , five cl
exiftentiz inftanti , fine clandi

HECT 1T

{t inconueniens ; qued reddac ipecia

IL"[:'I
l‘-.uﬂ‘i\:u'lc peccatnm Ang‘t]'us um pro l"l:“"-' inftang.
4+ Imme videtur, demones de futo peccelic pro
pruno inftanti, vtapparetex 1.. Ioannis 3.4k initie
diabolns peccat 5 & ex verbis Chriffi Domini Ioan.$.
dlle homcida erar ab initio. Confiymatnr ex Augufliv
dicente lib.11. fuper Geneladlitt. cap. 23. Angelum
eccidifle, non ab his bonis s quaacceperar,ledqu
acciperet , {i peccando non obftitiller. Eodem peiti-
aet,quod longiori difeurln tradic lib. 1. einfdem opes
ris cap. 5. & 14. informitatem creaturg non pracel-
{ifle formationem tempore , fed oy{gmc tantums it
qne formationem Angelorum bonorum intelligi per
lucem > qua fimulac
bris , per quas intelligi
pro primo inftanti dat
nornm,& malorum per gratid, & per peccatum.C
fimatur rurfus. Quiafi demaones non peccaflentp
primo inflanti-, pro eedem conuerfi eflent ad Deunt
per dilectionem Perfc&qm > 4c¢ proinde nunquan
deinceps peccare potmiflent, propter immy bilita-
tem nature Angelice in propofito femel conceptos
de qua diceturinfra q.28. >
Sed contraeft 1. Quia operatio primi inflintis
tribnitnr canfee ; 2 qua procedit operans » vt‘-.'.l!‘lli‘-'HC
D.Th.q.63. art. 5. & profequirur fufius Anle de
cafu diabol.cap.1 2.13.8 14.poteltque CUllhE;‘T‘-*lJ X
¥ulgari ayiomate ¢ Qui dat forrgam, dat conlequen-

tia

€

faftaelt , diftin&a eft a rene-
tur peccatum dzmonum.Ergo
eft difcretior Angelorum be-

-
on

o




Hil

b

"0

Quz.XXVI.De peccabili primi inft. 243

i ad formam. Canla antem »a qua procedic Ange-
lus, & qua dat iph formam eflendi, eft Deus, cuire-
pugnat, vt cribuatur peccatum, €
cum modum ; quo claudicatio b
plum D.Thomz, tribueretur debilitati feminis ,ex
quo nafcitur, {i a primo inftanti claudicaret ; & quo
tribnicur arcifici defectus aggefacti pro primo inftantis
qua paritate vtitur Granados.

2. Omnis operatio libera fundatur in aliqua
operatione ne ceflaria prius exiftente. Quiaex do-
¢trina F ha}oinphl electio 11!3<1_-;1 procedit ex praexi-

1quam auctori, ad

wod elt exem-

3

ften tentione necellaria finis. Peccatum autem
committicur l_mrcluir-.un:rl‘l liberam. Ergo przinp-

ponit operationem aliam necellario exiftentem prius.
Repugnac igitar, ve peccatum infic alicui pro primo
inftanti, li;L‘Lv\: p','im;l eius operatio.

3. Siomnes Angeli habuiflent poteftatem pec-
candi pro primo inftanti , aliqui eorum de facto pee-
caniffent pro codem inftanti. ]11\1.\0“7,‘;)il‘\; nque eft
totam aliguam magnam multitudinem indifferen-
tinm ad aliquid vniformiter;nulloque excepto,vitare
illnd, auc ampledti , vt oftenfum qualt. 5. de g
Nullus autem Angelorum peccauit de facto |
inftantive eft in confello apud omnes. Non habuere
igitur Angeli potentiam peccahdi pro tunc.

4. Beneficia recens accepta pollent vi maxima
inducendi gratitudinem, & remoucndi ingratitudi-
nem quam in (e continet , erga Deum omne pecea-
tum, caque viseo eft maior,quomaiora {unt benefi-
cia, magilque recentia, & mu:lius cognita. Cum er~
go Angeliacceperint 3 Deolumma , & incom para-
bilia benehicia, caque pro primo inftanti eflent lum-
mé recentia ; nee decilee perfeda, ac comprehenfing
eornm cognitio , lumma vtique vi, atque ompino

: i fedtum gravicudinis ipfo-
cmouerunt contrariam 1

1110

bill ind

eruant

iniup
tum erga Denm ; atqus
clulamin peccato i
ftulerunt omnem prorius peteftatem peccandi.Que
tamen ipla obrepere poltea potnit languent
temporis decurfu thimahs gratitudinis ; atque amore
benefactoris in odium conuerfo propter odinm ope-
rum., quedebentnr ex gratitndine , Vi plerun
contingzre folet, &cexperientia quotidiana (aus, lu-
perque demontfirat.

5= Nullus poreft efle defedtus in voluntate nul-
lo precunte dete@n in intellectu, inxraillud : Omnise
peecans eftignorans. Nullus autem defectus potuit
efle in intelleétu Angelico pro primo inftanti.Quia o
cognitio primiinfantis non potuit prouenire ; vel
ex libera eledtione ipfornm Angelorum , vel exaliis
dis. Quia electio libera prafupponit ne-
Jaam C:1;11:1ti?:1|L':1'1 »ac pr()indc repugnat,
Yt prima cognitio infit alicui ex propria electione.
Sed neque aliz canlz [ecunda poruernntinducers in
tionem 3 tum quia nulla cau-

titudinem , ac proinde

caufis fecw

Angelos eamdent cog
{alecunda praextitic primo inftanti exiftentiz Ange-
lorum ; tum quia Angeli non dependent & caufis fe-
Cl_mdis quoad vllam lnam perfedtionem , vt fuperius
fhc’.}um eft. Ergo cognitio primi inftantis inducta eft
in f\ngc'\us aDeo, cﬁj,wfze?ﬁfhr [isnt opera,omi
defe@us expertia. Nullus igitur defecins elfe potnit
in Angelica primi inftantis cognitione,

Art. 1. Relpondernr. Certum eft,nullum Angelo-
rum peccauifle de facko pro ptimo {uze exiftenia in-
ftanti. Eft verolioe vigue adeo certum, vt D.Thomas
‘quaeft. 6 3. art. 5. vecke dixerit oppofitam {ententiam
tanquam erroneam rationabiliter @ Magiftris repro-
batam efle 5 aliique antores communiter aranibus
cenfusis illam infequuncur, Conftac fagis de cins fal-
fitate ex his teltimoniis 3quibuas oftenfum eft {upra
quzfl.22.0mnes Angelos creatos fuiffein gratio.que
certo eft incompofibilis cum peecato , vt liquet ex

st

queft. 9.de fuftif.Conftar vero eadere precipuc ex
telfimonio Iudz Apoftoli ibidem producto: Angelos
Verg qui. jpon [ernaueisit [#um | ucipain, fed dereli-
quernnt tuum domicilinm, Te. L [abueriie 1gicus laitem
i).,-]; vnum inftans »& principatum iam fuum , quem
non feruauernnt , & domicilinm izm itidem fnum,
quod dereliquerant. Eoders pertinent, faltem per ac-
eGmodationem cx communi fenfu Parrum illnd Iaie
14. fub fignra Principi Babylonis: Q_i#.:_mﬂ_fa cecidifti
Lucifer,qui mané oriebaris + & illnd Ezech.28.1ub per-
fonaRegis Tyri: iz leliciis Paradifi Rei fuifti.E
veritas viderur manifefte, licet obiter tantuin deft
tiin Concilio Brachar.Can. 7.qui eftfextns epiftole
91. Leonis Magni contra Prifcillianiftas ; S7 guss di-
cit dicbolum now fuiffe privs Angelnm bonum a Deo fa-
&Gum , nee Deiopificinm,&c. angihicm 1 fit, Supereltigi-
tur videndum de peffibili; an videlicer {icut Angeli
nonnulli peccauerunt in tecundo inftanti , ita iidem,
& reliqui omnes peccare potuering in primo inftanti

1 § ‘
Art, 2. Negant communiser T homitte, & nonnul-

li ex noftris , v Argubal, nados , cum antiquis

-~

theologis non paucis. Affirmant ¢ contra Scotilte,
& Nominales , & plerigue ex noftris , vt Molina,
Valentia , Valquez, Alarcon , Meracius, Martinon,
Derkennis. Diftinguung Suvarez, & Tnnerus, & ex

parce Arrubal ,atque concetla potentia phyfica pec-
candi,negant moralem.Quod ipium mihi etiam pro=
babilins cfle videtur. Ante probationem iuppono
quod eft cestum, Angelos peccare nullatenus potuil-
{e in fenlu compofite gratix habitualis , aut dilpofi-
tionis ad illam pex dilectionem Dei (upernatuialem,
quas dictum eft omnibus fuilfe communes pro primo
inftanti. Certnm rucins videtur , eftgue [altem vi
confequentiz innegabile ab omnibus Auctoribus
memoratis , Angelosde faéto habuifle impotentiam
ancecedentem , VT mMinimum moralem peccandi pro
primo inftanti. Quia omnes de fadto conuenere in
unon peccando pro co inftanti, €x communi , ac indu-
birate confentu PP.& Theologorum; impoflibile au-
tem eft , vt minimum moraliter ; omMnes €x aliqua
maxima multudine conuenire , quoad ampleétendam
ynam partem concradickionis, ablqueimporenta {al-
tem Morali fingulorum ad oppolitam partem, & qui-
dem impotentia ita reddenti impoflibilem eamdem
bartem , Vi nungquam accidat de facto, vioftenlnm
et in preindicata queft. 5. de Gratia, Confequens
porto ex his eft , deberi Angelis ex patura rei impo-
tentiam faltem mogalem peccandi pro primo inftant,
Juia quod non eft debitum ex natura rei, non repes
ritur vniformiter in omnibus , & fingn diuiduisg
ex mulritudine prope infinita, nec intra ordinem na~
turalem, nec intra ordinem fuprrn;ztumh;m, fuppofi -
ta yrrinique , aut v rrinlvis ordinis inftitutione, Qua
de canla,quod omnibus, & fingulis hominibus ineft,
nulla facta exceptione ; €o iplo ab emnibus indubi-
tanter creditur, ¢lle propricratem connacuralicer de=
bitam homini ; & fic de fimilibns quoadea qu an-
tecedunt vium libercatis create : Eadeni criam de
caula fuit necetfarium ex nawura rei, quod iterum ab=
feruatum eft fupra, vt ex fuppofitione,quod elegates
wuraliquis Angelus in ordinem {upernaturalem , fi-
mul ad cumdem reliqui omngs lenarentur,

Art. 3. Imporeniia iftinlmodi moralis Angelo-
rum ad peccandum pro’ primo inftanti , atque ne-
ceffitas ex naturazei, vt cis inefler pro tunetalis im-
potentia » {aadewnr efficacicer ex dnobus pringipiis.
Alteram cft,inter cognitiones tamanaturales ; qua fu-
pernarurales contentas in virtnge ackiua naturali An-
geli, & in anxiliis gratiziplis concems,dcbcma'_ci:ieu‘i
€X natura reipro prime inftanei emniam perfedtifli-
ma , & perfedtiffimé omninm ditigens in vlcmum
fnem , & circa yquz gonferunt ad eundem finem.

5l Qui




. +
244
Quia cuilibet caul quatenus neceffarid agenti debe-
tur cx natora rei effectus , prefeltim immanens pet-
fe@iflimus omnium , qui ab ea fieri poflunt , dum
non adeft vllum impedimencum ex aligna caufa fe-
cunda. Quod ab inductione facile, & efficaciter fua-
deri poteft. Et probatur a priori. Quia fi canfa deter~
minetur ad agendum ex Mnata fua propenfione,clim
hac fitmaior in effedtum meliorem , prafertim fibi
intrinfecum , in hunc erumpst neceflario. Si vero
daterminanda fic & caufa prima, hac etiam tencrur ex
natura rei ad efplendam omnem boni capacit
naturalem , conuenle

m
tem cawnfis fecundis, dum nul-
fum adeft impedimentum creacnm. Quia omnes can-
1as, omnelque res creatas neceflario ]WQlL‘:poUu‘ $ac
producit, & fouet omni eo amore , cuins lunt natu-
aces, vedictum eft (zpe in qq.de Deo,ma-
¢ g.25.Angelis autem nullum potuit obelle
impedimentum optime, & perfediffima cognitionis
Pro primo inftanti. Quia funt cauli , nullam haben-
tes caulam contrariam , atque prima primiinftantis
cognitio anteceflic omnem  v{um propriz libertatis,
vt per {e patet. Necelle igitnr fuit ex natura rei , ve
Angelipro primo inftant pITUEnILEntur , ac pra-
munirentut cognitione perfediffima inter omnes fi-
bi abfolute poifibiles.

Art. 4. Alterum principinm eft, cognitionem per-
fechiffimam inter omnes abloluce poflibiles relpectu
viinleuinfque fubftanciz intelledtualis , dum eft in
Via , continere inie impotenti

r C.

Xime ver

iam moralem ad pec-
candum , vel cerce effe infeparabilemex {e ab eadem
irnjwu‘ntim Quia rationes anertentes & peccato {unt
infiniti propemodum ponderis, & cfficacie re ipfa.
Nituntur enim infinita Dei bonitace 5 ¢l dii'phccr,
& opponitur peccatum 3 @terna beatitudine 5 quam
excludic ; & «terna damnarione, gquam inducit; fum-
maque operantis perfectione, quam includicin (e in-
nocentia. Motina ¢ conuerlo peccandi funt nullius
fere momenti re ipiﬁj VL pote innixa exigua , & bre-
uniflima aut dele@atione; aut viilicate. Heee autem per-
fectiffime confiderata, atque inuicem compofita red-
dunt proculdubio peccatti moraliter impoffibile.Pro-

fedto in omni vniuerfim deliberatione , 1 oceurrant
extrema valde inter fedifparia , & quorum alttrum
alteri preemineat qu incomparabiliter , reddicur

; s =
moraliter impoflibilis electio

i extremi inferioris,
dummodo vorumque perfediffime precognofcatur;
atque intime, quantem abfoluce fieri potelt confide-
tetur. Ertamen nulla alia duo extrema tam poflunt
efieinter fe difparia.ac lhnc,aln:c retrahunt 2 peccato,
& impellunt ad peccandum.

Att. 5. Confirmatur , quia perfediflima noui
morum confideratio affert fecum moralem impote
tiam peccandi , iuxea illud Ecclef, 2 do. In omnibus
speribus tuis memorare notiffima tha 5 O in sternnm
7on pegcabis. Nec enim ea memoria poflet efle certif-
fimum ,_ qualein his verbis fignificatur , innocentiz
pignus refpedtn emnium, & pro omni opportunitate
operandi , i moralis impotentia Ppeccandi non effet
ab ea prorfus inleparabilis. Expedierit videre apud
Cornelinm 3 Lapideibi, communem conflenfum Pa-
trum in hunc {copum. Dici autem non poteft cog-
nitionem , que eft perfectiflima omninm refpectu
Angeli, non habere tantundem vitium ad continen.
dum iplum in officio , eumdemque detecminandum
adamorem caftum Dei, quantum valet refpectn ho-
minis cognitio noniffimornm, vtciique perfecta. Eo
vel mavime, quia lebilitas hominis et major, quam
labilitas Angeli. Accedit Deo ineffe porentiam eflen-
tialicer inimpedibilem conuertendi adfe, & auerten-
di 3 peccato quamcumque voluntatem cteatam ; ita
vt fitmetaphyfice impoffibile , vt Deo defit aliquod
auxiliom ; que infallibiliter connertac , i velit quam-

Lib.IL De Angelis.

libet fubftantiam intelle@ualem ; vt oftenfum o

1 y - i
qualt.z4.de Deo aw. 16.8& 2. Quod tamen verif
non pollet,nifi daretur auxilium inductinnm im

peli

bilitatis moralis peccandirefpectu cuinfvis volunt

creatz. Sed neque necefle effec,ve i.cmpcr fuppererer
Deoaliguod einfmodi auxilinm »f tale non ellet co-
gnitio omninm perfectiffima refpeétn cuinfque.Con-
tinet igitue in fe impotentiam moralem peccand;
eiulmodi coonitio. Ex his ir

—— aquc apparct, necefia
Fuifle ex natnra rei, ve Angelis ineflet pro primo i
flanti impotentia moralis peccandi.
Art.6. De ittin{modi porro impotent
dumefle puto D.Thomam in dicka qua
de malo,quaeft.t 6, art.4 .8 alibi, dam negat

potuifle peccare in primo mnftand.Frequens 1

um
eftapud D. Thomam , vt impotentiam moralem fig-
nificet nomine impotentiz ablolute pr -
nus potens phyfice, fimulque impotens moraliter ad
aliquid, plus habet ad id de impotentia s quam de pos
tentia. Sic dicere foler non ]Joaibvir;\.n omnia peecat
venlalia cum aux

Dt e
late , q

2
iis ordinariis gratixz : exiltentem
in peccato habitualiter non pofle pericuerare diu {ine
nouo peccato > & fic de fimilibus. In quibus nihilo
minus Jub;ntciligiiux impotentia tantam mo
Nec monere quemquam debet, quodin re pi

1
eam imipoflibilitaté,quam afferit, fundetin co, quod
prima cuiulque operacio eft ei ab agente, & quo ha-
bet efle. Quia in:c‘ iplum principium aflumprum a

E
nobis eft in d

li pro primo inftantd

ticuriuivperiori proimpotent
N;mpc‘ pri operatio g‘\nrs
non eft adtus volantatis , fed cognitio directina eius
actus. Hec proinde cognitio tribuitar Deo, ic,k\,q’u_:
defeétuola efle non poteft,led neceflario tli_pm‘?:r.tzi—
fima. Argueretnr vero , non effe pecfe&iffimam , ac
proinde non efle i Deo,fi daretnr peccatum in primo
inftanti. Quia peccatum non componitur cv
nitione perfectiffima. Vnde fi daretur P
Angelo pro primo inftanti , illnd re
modoin Demn quatenus ex i‘:\iu arguc ;
&us aliguisin cognitione prania, qua et 4 Deo, fen
ex determinatione induétaa Deo. Nec D. Thomas
inftitnit quaftionem ex profeflo potentia, §
facto. Quia titulus articuli eft ; nen verum ¢
porueric elle, led verum fu _
Vude ad hoc punéum principaliter relpicit intentio
eD. Thoma inilla {ua probatione , nec dinertit ad po-
tentiam peccandi, niff quantum necefle omnine erat
ead {copum prafisum , quz eft formalitas vbique in-
nariabilis Ailgciici Doctoris. Necefle autem non erat
agere de impotentia phyfica. Quia impotentia moti-
lis perinde concludic quoad quaitionem de i;:l_i‘tu.
Art.7. Iam yero adfuifle ifihilominus Angelis po-
tentiam phyficam peccandi pro primo inftanti C_i':it.‘-\‘
citer, fuaderi poteft tum ad hominem , tumetiam &
priori. Ad hominem quidem. Primo quia An
pro primo inftanti habuerunt poreftatem phyficam
ndi difpefitionem ad gratiam-habitualem , &
conlequenter carendi eadem gratia, Habueruntigi
poteftatem phyficam peccandi. Patet con
Quia nemo proxime potens ; ac lgljg-;' ad
dam gratiam habitualem , ea caret abfque cn
proinde nec carere poteft ablque :.u]p.\l'_ pol
Tum quia peccatum conftitnitur per liberam
habitunalis privationem, vel certe hec illud pi
Pponit ex fua natura,vealibi oftenium U :or.lqv';:n‘
tibus quoad hoc aduerfariis noftris. Tum quia, vt
iidem aduerfari) meritd dogent,omnes inre narure ié-
nentur habere gratiam habitualem , eum primum
poflunt, faleem,nifi prelupponancur jllam demeruil-
{e antecedenter per alind peccatum. Tmr.l denique,
quia com Angeloram  via fuerit b-,.-(u.[':
deliberatio pro primo  inftanti pleniffina

it malusin primo inflant.

haben-

AC

I 5. ¢

tup-

O




(]

Quzt.XXV1.De peccabilit.primi inft.

ndi illos ad eam difpofitionem
tque homines pro longo tempore,

eft ratio oblig
pro ¢o inftanti , a .
aut Pro ¢o quod apparet pu.sp_nu]u;Wm_un? Morei.
Probarnr iam antecedens. Quiia ex confeflione ad-
riorum , Angeli acceperunt pro primo inftanc
ym habicnalem dependentera propria dilpolitio-
ne morali ; & merito de comgruo. Libertas antem ad
difpui:.cioncm moralem , & meritum , eft poteftas fal=
tem phyfica 2d eius omiffionem , & conlequenter
ad prinationem etiam fm_-m.:c dcpgndcntis a tali dif=
policione. Neque vero {nfhcit, fl‘dlf.‘.“.tlll' cum Ban=
nes queelt. 63. att. 6. dub. 2. “pr\r.icrtim ad primum,
a¢tum illum di{poficiuum fuifle liberum tantum quo=
2d exercitinm , neceffarinm vero-quoad {pecificatios
nem. Non inquam, hoc fufficic. Quia inde fe [nitug
pomiﬂb omitri enm adtum , licet non potuerit elici
atus pofitinus contrarius. Argumentum autem no=
firum contendit, poteftatem omitendi illum a&um,
ex co precist fuifls poteltacem peccandi; fiquidem ab

coaétu pendebat receprio gratiz.

Art. 8. Arguitur rurius ad hominem. Angeli ha-
buerunt actum fidei pro primo inftanti. Quod non
negant aduerfarij. Quicwingque autem haber actum
fidei pro aliquo inftanti, poteft illum omittere pro
eodem inftant , & omittendo peccare. Quia cum
obiedtum fidei proponatur obfcure, non potelt,ficuc
quod «ft enidenter cognotcibile , neceflitare phylice
intelleétum , aut voluntatem ad fui affenfum , maxi-
mé clin -circa pravcipun myfteria fic difhiciilimus ra-
tione natarali. Neque vero licet recurrere ad ewden-
tiam in atceftante. Quia negaca illa eft Angelis 2 no-
bis fuperid samdemaue negant tidem Thomnilte,
e licet interalios apud Bannes quatt.z2. hu.
ius partis art. 1.dub.z. Omiffionem autem fidei , len
nolitionem credendi Deo cum primum credenda
{u
atque
probatione apud Theologos.

Art. 9. Poftremum argumentum ad hominem ¢ft
huintmodi. Omnes Angeli habuerune pro fecundo
inftanti poteftatem proximam peecandi, nec liberum
illis fu'c, vt eam runc non haberent. Quod fponte
datur ab aduerlariis , & communiter fupponitus ve
certum. Liberum antem f@ifice Angelis , venon ha-
berét pro lecundo inftan b

vovi

Ler lq—;ris-,mi: , 8 wocat ad agnitionem {ui,
ad [nam gratiam , elle peccatum , non llldm’c:,

J‘-‘-L\.’ ftatem proximam pece

candi .41 pro primo infkanet nullam ; ne quidem phy- =

andi. Li-

ficam habuilient potefticem proximam pec
berum namque fuit Angelis,vt retinerent pro fecun-
do inflanti eadem omn a comprincipia, & riquifita
gperandi , pracipud verd idem dictamen rationis,
omnemque , & [olam cognitionem, qua adfuere pro
primo inftand. Quia nihil cogere iplos potuit , quo
migus nollent ad nullam aliam cognitionem digredi,
fed vellent adherere prime illi cognitioni , & dicta-
mini que extitere perfedtiflima pro primo inftanti,
l}’.'(ll[‘j ‘lill})L‘n"\i!'U Cx L‘\‘_\'I]Ii;‘,ﬂ] corum , q_uon iiﬂlﬁ tran-
firer ad fecundum inftans ;- & continuarerur , ficut
prius. Manifeftum autem eft , eadem omnia , & {ola
eamdem omnino poteéntiam,, aut impotentiam apta
effe conflitnere pro viroque infanti, Nec dici porelt
ipfam liberam facultacem dinertendiad alias cogni-
tiones s 8¢ confiderationcs , iifque impediendi pcrf:a
ucrantiam prime p i limze cognitionis, & dicta-
minis , FLE‘EI._"-P._“{"'ﬁ.{‘::_’ll'll proximam peccandi. Quia
dallas'cognitiones, & conifiderationes non
Cl“:l.l; prohibitns faltem fub lechali. Quod fi preeterea
dicatur, vr videour omnino dicendum , voluntatem
i ranteundiad alias cognitiones pro {econdo
11I1ﬂ;u.1€1 , directam fuifle-per aliquam primi inftan-
tis cognitionem , nec aiter cum tranficum aceide-
¢-potnifle , fequitur poteftatem dinerrendi ad alias
cognitiones , ad fummum fuiffe poteftatem tantim

tranfitus

P

remotam 5 &

Art. 10, Addo i
gitime inftruenda reuo
cumentum Auguitini iserum produd
lib. 2 2. conera Fauftumcap.28. S
sH 5 HEmD Peccaret. Ec Cluod deinde tubiangic : NV on
#1 €0 Genere ( nemMpe non deld¢kabilis per aliquid illici=
tum ) Fallus eft homo , necilla nazwra Angelica , gre in
weritate non fletit ; [ed in eo gemere ifta rationalis
[ty vt inegffet ez}'j;ojfﬁ.’:i!ar;z;_fr.w.cmdé deleélationem ab
illicito , quam non frenando peceanelar. Subinteror
Ergo ex quo Angeli fuernne pm.\}mf; capaces quod
iplos delectarer aliquid illicitum , fuerunt etiam pro-
xime capaces ad peccandum. (Quia ficut {e habet ala
tera’capacitas ad alceram abfolute , ita fe habeatne-
celle eft pro quenis inftanti determinato. Angeliau-
pro CaApaces,
dem namque in

mn

ionem A priori. Proiqua le-

emoriam do=

tem pro primo inftantl fuernnt
quos delectarer aliquid illigicum.

primis fuir natura Angelorum , & rerum delectabi-
Jium pro primo , & pro reliquis mitantibus, Deinde
non defnit pro primo inftanti cognitio earumdem
rernm deleéabilium; fen potentinm, qlmnrflm elt ex
{e ad deleGtandum il Quiiu c tm huiulmodi de-
leabilia fint Angelis cohnamraliag ea certiffime
cognouetunt a primo inftanti pex cu!n}':1'd1uuﬁunc~.n
{ui. Nec enim comprchendere (e poruere, vei ceralflis
mé comprehenderunt 2 primo inftanti, quin cognol-
cerent per quenam obicéta deleétari connaturalices
poilent, tum licite , tiim ih‘lCLEE‘._‘DUH‘.Hﬂl nen adfuig
pro codem primo inftanti poiliiiio boni honefti,qus
plene , & perfecie fadaret tornm appetitum Angelis
cum. Quia huinlimedi plena ; & pert ta fatietas fo.
lum prouenite potelt ex plena , ‘& perfecta poiliflioa
ne-fummi boni, quz pet folam vifionem immedios
tam haberi poteft. Nullum namque aliud benumg
nullaque alia lummi boni pm".-.ﬂlo pcllcre omaino
poteft , atque extinguereindigensiam , miferiam, at=
que adeo, & capacitatem quarendi vndequaque {ubs
fidia quorumliibet deledtabilium fiue licita ea ing, fiue
ita , efto miinere eam poflit perfectio coguirionis
&nigmatica circa lnmmum bonum, & comagis, quo
ed maior fuerit. Adfuereigitur Angelis pro prima
inftanti , qua pertinent pofitiucad p eccabilitatem'ip-
forum , nihilque adfuit pro eodem inftanti, quod ad
illam phyfice impedicnda, pcniml'quc tollendam om-
nind {ufhiceret. Habuerunt igicur proprimo inftanti
potentiam [altem phylicam peccandi. Hizc ratio red-
decur illufteior in queftione {equenti, expofitis ijs
obicctis qua Angelos delectare pofli .. 1bi
enim apparebic cinfmodi delectabilia , & faculcatem
illisadhzrendi adfuilfealiquatenus pro primo inftan-
ti. Interim quiuis facilé coniicir, applicari facile pol-
{e al fcopum propoficum omnia argumenta , quibus
communiter probatut viatores , dum funtin co ftatu,
elle proxim¢ capaces peccandi, loguendo per fe,nuls
lunque cognitienem diftinctam a vifione beata effe
fanctificancem , aut incompollibilem phyficé cum
peccato , propter L‘m.gnimd.e\.;m [na ql'.aiafcmm.luc
petfectionis , acque Denm cognitum non ve eftin fe,
fed ad modum creaturarum 5 moucre ad modnm ca-
rnmdem 5 nec fatiare omnind appetitum crearum;
ant ei confetre pofle phyficam telpedtu [ni immobi-
licatem,tametfi aliqua cognitio abltractina Dei prop-
ter eximiam beatitudinis participationem peguliarem
poilic, ve didhum eft, conferre impotentiam moralem
peccandi accedentem proxime ad phyficam, & feli-
cem illam’ beatorum impotentitii, Itaque Angeli
habuerune pro primo inftanti jmpetentiam moralem
peccand ntia,

th o Bl

i coniunétd cum phyficapeccandi p
Oporter proinde relpondere ad rationes dubitandi

pro veraque parte , quatenusobefle poflunt alicrured
parti fententie nofkrz.
Ad




il
246
Ad 1. Sententie affirmantis. Non valer paricas.
Quia licer Angeli nec proficiant , nec deteriorentur
vnquam quoad {ubftatian, & proprietates naturales,
fupe nihilomints capaces varietatis quoad aétus in~
telleétus 5 & voluntatis. Vinde depofita cognitione,
quam pro primo inftanei habunernnt perfeétiffimam
¢x dererminatione, & cafifalitate Dei, potuerunt pro
{ecundo infranti ropria electione demirti ad cog-
nitionem minus perfectam cirea eligibilia, & circa ip-
{fum finem vlgmum. Et quia poffibilitas peccandi
mmalor ; vel miffor dependet ex pracognitione magis
vel minus perfedta , fieri omnind potuit, ve deefler
pro primo inftanti , adeflet verd pro fecundo inftanti
potentiamoralis peccandi.

Ad 2. Poteftas difponendi fe moraliter ; ac meri-
torie ad gratiam pro primo inflanti , folam probac
porentiam phyficam peccandi pro tunc. Quia vt ope-
ratio fic moralis , & mericoria fufficic potentia phy-
fica illam omitrendi , tamerfi defic potentia moralis,
vt patecin Chrifto Domino merente per actus opti-
mos, quos erat moraliter impoffibile , vt omitteret.
Quod dicitur de pofle plus , & polle minus , non ha-
bee locum , quandoadeft aliquid fpccialicur adiuuans
ac determinans ad plus ; & maius. Diétum aucem eft,
Denm {pecialiter iunifle , ac decerminaile Angelos
pro primo inflanti ad non peccandum.

Aidsac 8 Angelus peccaret pro primo inftanti, re-
téarauererur per illationem moraliter infallibilem,
defuifleilli pro priori naturz cognitionem perfectiffi-
mam inter omnes ibi abfolucé poflibiles ex natura
rei. Quia hninfmodi cognitio eft moraliter incorm=
pollibilis cum peccato in fummo gradu impoflibilita-
tis moralis , atque quod ira eft impoffibile,nunquam
contingit. Defe@tus autem einfdem perfectiffimz
cognitionis , fen quod ea non darerur , tribucretar
Deo.Ad quem nimirtim pertinet determinatio ad Ppri=
mam cognitionem. Igitur peccatum primi inftantis
tribueretur Deo tanquam remouenti prohibens,clun
deberet ex natura rei inducere idem prohibens. Quod
eft incouu_{:nicns. Quia Dei perfecta func opera; &
qua ad iplum pertinent , omnia femper preftat per-
fe@tiflime , & cunmlatiffimé. ObieGio auntem {ollim
probat, Angelo peccante pro primo inftanti T non
proprerea peccatum attribucum iri Deo , tanquam
audtori. Quod conceditur metaphyfice repugnare,
nec fequiex ea hypothefi. Vertim hinc{ola conclu-
ditur in Angelo potentia phyfica peccandi pro primo
dnftanti, & quod peccatnm primi inftantis {i daretur,
ipfi {oli tribuererur tanquam anctori, ficut tribuitur
claudicatio eurnitati tibiz, quandocunque ea datur.

Ad 4. In illis duobus teftimoniis non fumitur me-
taphyficc, fed moraliter, & inxta communem lo-
quendi modum particula, ab initio; nec fignificat pri-
mum inftans creationis mundi, vel Angelorum, fed
primam tempus copledtens diftributine idem inftans,
& alia inftantia illi propinqua , ficut ciim dicicyr in
cademilla epiftola Ioannis cap.3.Hac eft annunciario,
quam andifls ab initio « ideft prope primum inftans
pradicationis. Deinde quod diabolus dicicur peccare
ab initio ; pertinec magis ad fignificandam pertina-
ciam eius nunquam ceflantem 3 peccando 5 ex quo
cacpit peccare. Et fimiliver quod dicitur homicida ab
initio, refertur potilis ad tentationem , qua induxit
Adamum ad peccatum , vel Cain ad homicidium.Ad
priorem confirmationem : Auguftinusin priori loco
doquitnr de bono bearitudinis,a quo cecidit nondum
accepro, & acceprerus frnon peccaffee. In pofleriori
vero loco diftingnic informitacem % formatione S6C
vuiulque , atque lucis, & tenebrarum ordinem ex-
poliittropologice,non de rebus, vt funt, fen fMerane
in leipfis, fed folum in mente, & prafcientia Dei,ve
liquerex contextu,& ex illo einfdem lib. 1 1.de Cini.

Liber I1. De Angelis.

cap-19.80lus lucewn,ac tenehras di potuit, qui by
! e 29 po-
HHIT etiam prinfquam caderent ._];r.rﬁ‘w cafuros. Adalte-

polito femel concepro 5 dum non fuperuenit oy,
cognitio : Superucnit antem pro fecundoinftangi, v
dicerur in duplici quzftione lequenti, :
Ad 1. Sententiz negasmtis. Operatio primi infan.
ts trbuitur , tanquam auctori caulz , 3 qua Procedit
operans, {1 operatio henamuralis ; ac neccflaria, nen

ram CL)[}hl’J1':J.Eia_11\c117313\11g\_‘11b oft immutabilisin pro-

vero fi bera, & eleétina ; fimulque mala  atque
axioma vulgare de datore forme dante confe quentia
ad formam , verificatur de priori operationum genere
fine exiftanc pro primo inftanti , fiue pro quolibeg
alio 5 non verd de pofteriori operationum genere,
Viude apparet paritates ex caufis neceflariis non tene.
te in re propofita, nempe circa peccatum , de cuigs
conceptu elt lib » & eledtio moralis. Hzc enim
tribuicar ipfi eligenti, tanquam auétori, tam pro pri-
mo , quam pro quouis alio inftanti. Recognole: tue
relponfio nupet data ad gertium partis oppofite. Nee
enim variatio inftantinm , feu priorum, leu pofterio-
rum quidquam confere ad atcributionem oberationis
refpectu caule mediate potius quam immediate , vel
¢ connerfo, fi nihilintercedar aliud, quod [ufficiat ex
{ua natora, quandocunque interuenerit , ad varian-
dam predi®am accributionem.

Ad 2:Inftanta Angelica non multiplicantur iuxta
multiplicitatem quarumlibet operationum inuicem
fobordinatarum , nec feries durationis realis {equitur
feriem caufalitatis realis , & dependenti® inter aliam,
atque aliam operationem, Alioquin cognitio diri-
gens ad volendum , & volido ab ea procedens non
pollent exiftere in vno eodemque. inftanci reali.
Quod eft ablurdum.Multiplicatio igitnr realis inftan-
tinm , & durationum fcquimr ad folam multiplicita-
tem , & coordinationem operationnm inuicem ins
compoflibilinm , quarum altera alteri fuccedic. Non
funt autem huius pofterioris generis intentio finis,
& eledio libera, Nec enimintentio eft imcom pof-
fibilis cum electione medij nec {lari) ad finem ina
tentum , fed potius eft connexa cum eadem , atque
inducit ex fua natura coéxiftenciam eius I'Clj‘L‘é‘tllflii.
De reliquo dubitari minime potelt,quin omnis ele-
ctio libera fundetur in aligua neceflaria finis inten-
tione , eamque neceffarid px'."L‘ﬁ]ppcm:zt ordine caula-

elitatis,vti doeent l’hilofophus,D.Thom.ls,&' alij fre-
quenter,vtdictum eft q.3.de act-hum.art.2.8 qu.i;.
eart.1. Quade caufla inutilis, & abfonus omnind eft
conatus corum, qui gratiam Angelorum a gratia nos
adinuante per hoc dittinguere intendnnt,quod Ange-
Ii {ola fupernaturali illuftratione intellectus adind
fucrint, nes verd infpiratione,& {ancta deledtatione
infuper adivuemur. Quia manifeftiflimnm eft, *.-uif;
que verumque anxiliornm genus eflc omnind necel-
farinm, atque verumnis ab altero efle infeparabile ex
fva natura, qualecumque ficfubiedum gratia , yeap-
patet ex dictis qllﬂzl}. illa §e de gr. Solet nihilominus
Auguftinus gratiam neceffariam relpectu noftri figni-
ficare cum maiori , & nonnunguam cum fola exprel-
fione viétricis deletationis : gratiam verd Angelo-
rum expreflione folins illuftrationis,fubintelleéta ta-
men vtrobique altera parte;quaz non exprimitur.Ra-
tio autem difparis eiufmodi conatus in exprimenda
altera potins parte, quamaltera, fundatur in corrup-
tione ,ac diflolutione concupifcentiz qua in nos Le-
dundauit ex peccato originali, & ratione cuius pecu-
liarjter indigemus auxilio victricis delectationis dini-
nitus conceflo, Quz peculiarisindigentia (upernato-
ralis delectationis nulla dabatur iy Angelis, ideoque
eorum gratia congruentins fignificatur pet illuftra-
tionem intelledtus,quam {poned; ac facile fequeretnr

affetus [alutaris.
Ads.




Quzlt XXVI. De peccabilic.primi inft. 247 -

o vteurque magna indifferentinm
2d aliquid non intert neceflario dilpares, & oppofitas
cle@iones interillos, fiadlic imal cum indifferen-
tia phylica necefiicas mo:’.lli_s fingulorum ad vinam
partem, {ed potins infere vaiformitatem omnium in
operando 5 Ve liguer ex eadem illa queedt. 5. Dictum
autem eft, Angelorum hb‘%mtcm ad peccandum pro
fuille coninnctam cum neceflitate mo-

primo inftar
rali non p:cc;u.ldi.

Ad 4. Differentia illa recentis, 8 veteris beneficij
aullum haber Jocum in beneficiis;que femel tantim
conferungus, & quérum donatio non pcrlbucmt in
{ola memoria , & fier poteft , ve neque in memoria
perlenerent , qualia funt humana beneficia ; fed fin-
gulis momentis n donantis libertate inftaurantur
cum audario perfenerantie, obiiciturque donatio
affidué pr;'cfc as intuiting donatariy cognitioni, & per
; itabili , qmlf:‘. fuere beneficia Del
vex hoc capitetam facile peccare

ipfum prorfus inen
in Angelos. Vudeex
Potnc'.um,immb & facilius pLo }In'imoinf’i.u1c1,quh;n
pro religuis, fi nihil obftitiller alind.

Ad 5. Duplex poteft confiderari defedus in cog-
nitione dicectina voluntatiss Alius et prinatiuas,
excludens perfedionem debitam inefle cognolcent,
alius eft negatinus excludens perfedtionem , poflibi-
lem quidem, {ed indebitam. Prima Angelorum cog-
nitio, quia exticit auétore Deosexque iplius determi-
natione totali s non potuit pati vium de fectam pri-
yatiuum p:’rfuc’,tionis debite. Cerérum paflaeft defe-
&um perfedionis abloluge poffibilis. Quia non ha-
buit perfedtionem yifionis beate. Ad poteftatem au-

tem phyficam pec candi fufficit pofterior ifte defectus,
vt liquet ex dickislupra ab art. 7. Nempe quod com=
muniter dicitar ex 3. Behic, cap. s Omnds malus eff
1 norans. PLIou.14. Errant , qui op antirmalum , non
n peccandi con-
tia morali, fed ad potentiam

e phyfly

peetinet ad potenti
andtam com im
motalem P“C“-‘“d“ conupétam cum iplo opere malo,
& quod ad eos textus attinet, cum frequentia etiam
habituali peccandi 5 vt patce illos confideranti, Nec
enim ad poﬂibﬂitat? Thy qu.\'l\:mc:umquc peccandi re-
quiritu pracisé ignorantia propric talis , aut error
pofitiuus s ve fepe dictam elt in qq- de ack. hum. &
colligitur ex illo Tacobi 4. Scients bonum , & o fi=
vienti peceatum eftilli 8 ex Lmc® x 2o Sersussqui cogno-
wit woluntatem daprivi (i & non facst.vapulabit multss,
Vnde A 11;11.1}.ilc1'1\1.8.in pl':ﬂ. 118. 8 f-tl_-;L]L; quid agen-
dum (it videimus 5 pec AZinns, Vertm de his alibi dice-
tor iterium ex profeflo. Hze nimirim (ufficiunt ad
concludendum (olam impotentiam moralem peccan-
di redundafle in Angc}os pro primo inftanti ex per-
fedtione cognitionis inditz a Deo, iuxta capacitatem
corum pro ffaru vize,

&ﬁﬁf‘%ﬁ!ﬁ%ﬁw‘?%%%%& sk dh

QVASTIO XXVIL

\ ‘
Virium primum peccatum Damo-
num fuerit fuperbia ¢
Instvr non fuifle.1. Quia nemo pec-

| cat amote eiusrei , quam deftruiceo
¥ ipfo altu. Peccatum autem fuperbie

propriz. Angeli attent peccando deftru-
xerunt excellentiam propriam. Quia peccando deciz
flerunt a culmine dignitatis, in qui conditi fuere s &
!llCitltjEnl‘.[ in {1 yam vililfimz conditionis milerii,
imxra ilfud nperins memoratum ex 14. Taiz, Quomo-
dogecidifti Lucifer, quimane oricharis ? Exgo Angeli

non peccauerunt amore nimio excellentie propriz.
2. Damones nunquam cellanta peccato a quod
primitns commilerunt ; vt apparebit a‘lus:ﬂiﬂuc {e-
quenti,& colligitur exillo 1. 1 is 3,46 witie dia-
bolus peccat ; idelt nuaquam ceffat 2 peccato, quod
commifit initio. Nunc autem demones non peceant
peccato fuperbiz. Quia ewidenter cognoleunt {ibi
eflz impoflibile,vt emergant 3 vilitate 5 in quam [ung
conicéti a Deo, ad aliquam matorem dignitatem.Nea
110 autem peccat amore rel impoflibilis cognitx ve
talis. Exrgd demones non peccant mado amore dig=
nitatis, & excellentiz propriz; ac prcindc necinitio
€0 amore peccauerunt. :

3. Angeli peccanerunt nod confernando gradum
fue digniratis : feque infra illum depri nendo , vE
conftat ex tefimonio Tudz Apoftoli, dicentis; Anges
los verd qui non [eruanerunt [ principatu, fed deres
liquerunt (usn domicilism.Quod ¢t proprivm non {n=
perbiz ; fed pufillanimirats , & acediz, Superbus,
enim non modd conlernat {num priucipuum e
eriam promouet, quantum pow(i oL plufquam de=
bee, nec derelinguit funm domicilinm, finullnm apa
pareat maius in quod fe ransferac; quale nullom ap=
li acedia potins, &€

parere Angelis potuit. Ergd Ange
pufillanimirare peccarunt, quim fuperdia.

4. Infcriotes demones peccaucrunt Luciferi in=
J%igationc, & exemplo, vt docent communiter San-
&1 PP.quos lawt refert Suarez lib.7.cap.17, & Theo=
logi cum D.Thoma quef. 6 3. art. 8.& colligitar ex
illo Ezecch.31. o Emulata funt ewmnomma i:’g:m w!u’o_
tatis qua erant in pm‘ﬁdiﬁ) Lreiyideft ex i‘ntm'prcmtione
Gregori) Magni,& aliorum, @mulati funt Lucifernm,
¢inlque imitatione peccanerunt demones patura in-
feriores.In enndem fcopum accipitur a I\-Iklgi!h’u ings
dift.6. A D. Thoma loco indicato,& ab aliis commu-
niter ibidem , quod dicitur de dracone Apocal. 12,
Canda eins trabebar tertinm partem frellavum cali. Su-
perbus antem non eft idoneusad” pertrahendos alios
in parces {as. Omnes enim oicrm_n. 11113{;1‘1:11111,& ab
€o fuginnt, maxime verd {1 & ipfifint ku}m"ﬂ.i, imma
ctiam {i fuperbi non {int, @ummodb (7t valde excel=
lentes:Et fi gnidem illi obfequantur alij,acque {ecuna=
dent 8us vota , €0 ipf'n dtprehendnmur elfe potins
pufillanimes , & abicéti. Ergo Lucifer non peccauit
peccato ﬁ:pr:ti)i:e ,& fi quidem tale fuit eius pecca-
tum, €o ipib deprehc_ndimt peccatuin cEterarpm,
Angelorum non fuifle {uperbiz.

5. DPeccatum demonum exprimitur ex communi

PP. & Theologorum confenfuillis verbis laiz 1 4.
DO dicehas in corde tuo , in Calum confCendam, [uper
aftra Dei exaltabofolinm meum 5 & fimilis ero altiffimio,
Nihil autem horum pertinet ad fuperbiam refpect
Luciferi,aut aliornm demonum. Quia non eft pecca-
tum fuperbiz apperere enm dignitatis,& excellentia
gradum ; ad quem quis dirigitur aDeo , &ad quem,
vt alpiret » ducitur voluntate Dei, Angeliautem ex
voluntate Deierant ordinati, vt confcenderent in
Calum, {olinmque {funm callocarent fuper aftra, ma-
wimé verd omnium , veeffenc Deo iph fimiilimi, fi
quidem eos fecitadimaginem, & fimilitudinem fam,
magis ctiam quam homines , ¥t dictum eft quft,1,
ad 1. Ergo Lucifer , &alij Angeli non peccanerung
peccato{uperbiz. %

6. Peccatum fuperbiz confiftit in nimie defideria
excellentiz fuprd alios. Impoffibile antem eft pri-
mum peccatum alicnins committi per niminim delide.
rinm excellentiz fupra alios, Quis iftud defliderium
relatinum ad alios efléntialirer prz{upponit, vearguis
Scornssnimium amorem abfolmpmexcellent
priz fecundum fe.Omne namﬂ“fil‘i'ﬂ\fii‘ll'ﬂ-‘ pr
ponit effentialiter aliquod abfolutum intra idem gea
nus in quo fonderar, Niminsautem amor ablolutas
: excellen

]




52

248
excellentiz proprix noneft adtus fuperbiz , fed ln-
xuriz [piricnalis, vt ille loquitur. Igitnr primum d.ﬂc'—_
menis peccatum non - fuic {uperbia, led eiulmodi
luxuria.

7. Superbia eft peccatum pre cateris ftuleam,
ia per feipfum conatui [uo contradicit pra cxte-
1is peccatis. Deprimic egim 1n viliflimum gradum,
dum contendit in (ublimiorem,quim par cft gradum
perducere,inxta illud ‘Pi;*.’un.-; 2. deiecifti eos, dum m‘{e_
sarentur. 1d vero eft fummum > pra cereris manife-
ftum. ftultitiz genus. Angeli antem ex fua natura
{funt perlpicaciiiimi intelleétus, ideoque necelle fui,
}3] mumdcornm p".'CCLl‘\‘.'I'il'n, i'l.ll-f:‘."q‘.l&lnhpf_".‘_t]l].’b.li_’i.;lk'; F]
& offulcaretur intelleGus ipfornm , fuife quammi-
nime {talum , & quale cadere poflet in intelle@Gum
optimum, optiméque difpofitum.

Arcox. Retpondetur. Quicnnque peccat, appetit
aligmd quod appetere non deberer , aut modo > quo
non deberet. f\ppu;’u:\: autem eft boni veri , vel ap-
patentis
fine q
eit in dup

©

pectu appetentis, fine quoad fubftantiam,
nodum. Iftud bonum rci‘yp&u hominis
ci genere. Quedam enim {ant bonailli,
quatenus inteliectnalis eft , & quadam alia quatenus
lis eft. Vnde fieri poteft,vt homo

corporeus, & carnali
peccet,quia appetit aliquid, non (olum eo modo,quo
non deberet appetere ; {ed etiam quod nullo modo
deberer appetere. Quia fieri poteft,ve bonum fibi con-
ueniens quoad cot pus > ficfimul difconueniens quo-
ad animam,& quod tale eft, nullo modo appetendum
eft. Angelus aurem, cum fir fubftancia fimplex , non
éft capax nifi bonorum , quz fibi conucniunt fecun-
dum le tomm , nec fieri poteft , vt aliquod eius bo-
num fitincompoffibile cum aliquo alio einfdem bo-
no pracise fecundum {ubftantiam. Fieri enim alio-
quin poflet,vt nunquam liceret fibi appetere aliquod
fuum bonum. Quod eftablurdum. Quia vnumquod-
queeft ordinatum 2 Deo ad omne foum bonuim pro
tempore, & loco. Iraque Angelus {olum peceare po-
teft per exceflum, aur defeftum in amore alicuius fi-
biablolute conuenientis , quoad modum ipfius amo-
xis. Jam vero defectus in modo amoris cirea aliquod
bonum neceflanid prlupponic exceffum eiufdem
circaaliquod alind bonum.OQmnis namque alingaffe-

€tus fiue pofitiuus, fiue negatinus fundatur in amore,
atque in pofitina cius vi, & adhzlione ad - liquod bo-
num. Exceffus antem in modo amoris circa al quid
perfe loguendo excitatur primo circa id , quod pree
czteris omnibus delectare vnumquemque,aut pro-
defle poteft. Refpectu autem naturz pure intellectua-
Yisvis maxima alliciendi , ac pertrahendi non potelt
cllt penes vtilia. Quia natura pure intelleualis ex
{uo concepru eft minima indigentiz, cum 3 primo
inftanti confequatur protintis complementum totius
perfedionis (ibi connarnralis. Primum igitur pecca-
tum Angeli fuit circa aliquod dele¢tabile , per ni-
miuim eius amotem. Inter dele@abilia antem refpe-
ctu natare intelle@tnalis, vel vaica,vel cered pracipna
cft propria excellentia. Quz videlicet maxima illi
ineft, ideoque deledtare maxime poteft , & maxima
vi pertrahere ad amorem nimium {ui. Nimius autem
amor proprie excellentiz eft fuperbiz. Primum igi-
tur peccatum demonum fuit fuperbia.

Art. 2. Heee eft communis Sanétorum PP. fen-
tentia , quos refert cumulace, & expendit diligenter
Suarez lib.7. cap.g. Idem {entiunt plerique , & pra-

cipui Theologi cum Magiftro, & D. Thoma locis
nuper indicatis in quarra ratione dubitandi , & ex il-
Io Eccli 1o. Initielh ommis peccatieft fuperbia , & To-
biz 4. In fuperbia initium ﬁxm_pﬁr omnis perditis.Initium
autem omnis peccati.& 3 quo omnis perditio fumpﬂt
Initiam re ipfa , fui primum peccatum demonnm,

quo videlicer redundarunc deinde tum CXLEIa OMme=

Lib. 1. De Angelis, -

nia iplotum demonum Peccata,tum etigm peccal
P].'l].‘.](ﬂlllﬂ P(‘.].'Cll[l‘!ﬂ'l 3 (;‘_I(JL‘l Eer

tim
u u te demone, 4,
proindeinfluente, "8 cooperante prim

: ) 8 © €1us peceatg
commiflumeft , & quo cxterorit omnii;
peccata derivantur. Hine Ambrof, [ib, 4. cpift. 5,

3 i diaboli , inauit. fae or o -0
;ﬁ_ms .8‘+' Sine in z’ﬁfbﬂ: diaboli , WNqUIC, fine in prog,.
ricatione hominis initinm peccari [perbia

hominyy,

: i D Eodem
pertinet; quod Ifaie 14. Ezech. 28.1. ad Timot, 3
Poena demonis atcribuicur luperbiz eius, Quod

non
tum g

ret, nifl primum , ac pracipuum eing
{ler eadem tuperbia. Vertin quia quo
punétum vix et vila inter

pecca-

ad hoc

cr Doctords controner(j

realis, expedit magis tranfire ad expolitionem obie.

cti quod potuit mouere, mouitque de fato volunca.
tem dezmonis ad adtum A[upcrhm:. Circa quod fune
plures opiniones , plurefque modi exponend; fingn:
las opiniones. Primiim reticientur ea >qu
HELLNE, NEC MoueLe potuerunt, tum in genere , tum
in {pecie. Deinde fubin{eretur > quid mouere potue-
1_i1: > moueritque de facto in geneLe paricer , &in
ipecie.

Art. 3. Dicendum imqne primé Bt Angelom
non potuifle peceare intendendoaliquid impolffibile,
aut modo impofiibili , quod ablolute eflec poffibile.
(.mi{l obiectum appetitus eft donum vhicuique con-
ueniens.Impoflibile autem non eft conueniens.Quia
non habens entitatem non poteft habere bonitagem,
de zque viget de bonitate impoflibilis, fine quoad
modum, {iue quead (ubftantiam. Licet autem > quod
te vera noneft poflibile, nec bonum, poffit apparere
nobis bonum , ac poflibile , atque obieGum appeti-
tus fit bonum verum, vel apparens ; tamen re(petu
Angeli, pr:eﬁ:[tim ante primum ip{ius peccatum , id
locum non habet. . Quia Angelus maximé cum eflet
innocens , nullam habuit cognitionem falfam , nec
decipi poruit apparentia [enfus , ac phantafiz; prout
accidit in nobis, aut alio modo #quinalenti , fed
vhumquodque obietum , & modum quo haberj
polll‘t,cognouit conceptu rebus ipfis accommodato,
& conformi. Accedit ne homines quidem, vt per ex-
perientiam eft omnibus notiflimum, multtim mouer
impoffibilinm apprehenfione, fed facile contemni
quelibet impoflibilia ; atque eadem facilitate vicari
complacentiam deliberatam , fine inefficacem » fiue
efficacem’ conditionatam cirea illa , fi non adfic affe-
¢tus aliquis ablolutus , & efficax citca obic@um re

2 ipla , aut appatenter polfibile ita connexum motino
volendiimpoflibilia, vt fint eins appendices ille alie

2Z1EC mo-

- 1 . ~ 1= e %
complacenti® limplices,aut co11d1|:101:.1ta:.()\u_gpmp-

ter eft falcem moraliver impoflibile, vt homo,nedum
Angelus , lechalicer peccet per ciufmodiaffoctus cit-
ca impoffibilia , nulio preexiftenti aff:éu abloluto,
& efhicaci; circa obieétum poflibile, & cered cogni-
tum vt tale. Impoflibile igitur faltem moraliter fuit,
Angelos primd peceare folo appetitn exalrationis
impoffibilis, aut fola foga humiliationis neceflariz.
Idemque dicitur proportitnaliter de modo appeten-
di, ac ﬁ:gicndi. Non antem accidic de ﬂi&g, quod eft
moralicer impoflibile. Vertim prior ratio folide pro-
bat impoffibilicatem phyficam einfmodi peccati re-
{peétu Angeli nondum peccatoris.

Att. 4. Ex his refellitur {ententia Scoti, & alio-
rum dicentium, Angelos peccanifle appetendo zquas
litatem cum D eo in natora.Quia &qualias ifta era
impoflibilis, impoffibilitate Angelis cl:z[iiﬁméno:g.
Deinde zqualitas Angeli cum Deo in natura includic
in fe defitionem nature Angelicz. Quia vt Angelus
eflee Deus, necelle erat, ve defineret elle Angelus, &
inciperet eflc Dens; Repugnat antem, vtquis
velitdelicionem: fui per nimium {ul amorem , vt pa-
tet ex natura, & communi amoris duhui:m_ne. Inf.h-
dem fimiliter refellivur {ententia Cacherini, &alio-

IQin;,




»

Quat XX VIIL De

um, qux docet e‘.l:i:\'los F."_’cwﬂ‘r appetendo diuini-
1 .1 ynionem hypoftaticam, guam {ibi volue-
¢ ipuiderint naturz humanz. Quia vel illam
rere in fenfu conpofitodecreri contra-
lendo ab hoc decteto , idque, vel per

fnt, &

voluerunt

& nobis eft manifefiflimum. Ergo neuter modus
potuit cadere in intentionem Angelornm, Eademeeft
ratio reiiciendi tertfam aliorum opinionem, Angelos
pecealle volendo confequi beatitudinem fupernatu-
ralem per vires proprias ablque meritis proucnienti-
bus ex auxilio gratiz Dei. Quia hoc fimiliter cuiden-
gffime cognolcebanc {ibi efle omnino impoflibile.
Hisigitur , aliifque fimilibus exclulis proprer tatio-
nes datas , & alias fimiles , que exillis deduci facile
pollunt.

Art. 5. Dicendum rurfus eft, Angelos peccafle
affectata peculiati aliqua fimilitadine cum D e¢o, mo-
do minimé congruenti -naturz iplorum , aut cuire-
pugnaret difpofitio dininz volttatis. Apparet hoc1in
primis ex verbsis 1aie fuperitis memoraris, Qus dice-
bas, &0 fimilis evo Altiffime, Haec enim clanfula ter-
minatiua expreflionis fuperbiz Angeli
notat fimilitudinem cum Deo fuifle fummam voto-
rum , qua tanquam bafi niterentut cererd omnia ini-
quitatis capita. Didum déinde eft primnm peccatum
Angelorum fuifle fuperbiam,que in nimio excellen-
tiz amore fita eft. Qualiber autem excellentia perti-
tinet ad peculiarem aliquam fimilitudinem cum
Deo. In quo nimirum datur per effentizm omnis
gradus excellentiz; & dignitads. Cecinit hoc ele-
ganter Nazianzenus carm.6.dicens :

f.m'.ﬂf Ximio Ram qn@rf fruerctur honore )
Spevabar regale Dei folinngue r«.'::cr{-,};:;:
Etiteruminfr:
Dum Deus
Obratus eff.
Idem efficacius colligitur ex illo Ezech. 28. commu-
niter attributo demonibus « Elemattm eft cor tunm, &
dixifti, Dexs ego (um, & in carbedra Dei [edi in corde
maris. Tdem eriam vehementer pcrfu.xdct itlud Mi-
chatlis refiftencis : Quss fioue Dess 2 Heee enim refi-
ftentia, & contradictio non fuiffer e re , nift intentio
aduerfariorum ad hoc tetendiffer, veeflent ficut Deus.
Pomerunt autem exorbitare in appetitn fimilicudinis
cum Déo, volendo,aut altiorem excellentiz gradum,
quem qui ibi permitteretur , aut volendo modum
altiorem permillo. Dictum autem eft , Angelos non
peccalle volendo vnionem hy poftaticam cum perfon
na diuina. Qui potro vaicus gradus eft fuperior eo
graduexcellentiz, & dignitatis,ad quem de facto vo-
cati funt & Deo omnes Angeli. Vocad namque lung
ad vifionem Dei immediatam , eamque duraturam
zterniim, qua nihil eft mains inter bona pure creara.
Sed conclufum fimiliter eft, Angelos non poruifle
peceare volendo confequi beatitndinem fupernarura-
fem per folas yires naturales.

Art. 6. Dicendum itaque tertioeft, Angelorum
f‘l}’i‘[bi&m ficam fuifle in nimio amore beatitndinis
17 = naturalis, contemptivio beatirudinis fupernatura-
lis, & mediorum. conducentium ad iplam. Hze eft
{ententia D. Thoma queftione illa 63. art. 3. Licet
enim proponat tanquam probabile ex Anfelmido-
ﬂft‘im ,"Ang-;lws pecmﬂ‘c volendo confequi beatitu-
dl_nem !upca'nﬁ.tl.lrilcm >Per vires naturales : primo
nihileminus loco prafert peccatum nimij amoris
ergavitimum finem nacturalem contempra bearitudi-
ne tupernaturali , que eft ex graria , atque priorem
illam peccandi modum apptobat pracise quatenus

R.P.Efparza Cur[. Theol. Tom.IL,

® ; clare de-=

2 cipits tetra caligine totus

peccato fuperbiz 249

coincidit retipfa cum nimio amore beatitudinis na-
turalis. Dicit enim fic. Ez bac duo quodammodo in idem
vedewnt . Quia fecundum virnmgne bgji,}ucra'z'rﬁz'ﬁ!cm bea-
titudinem pev [iam virtutem ?J.i!ifYF'.‘JEFd eff proprinam
Dei. In eundem niminm beatitudinis naturalis amo-
rem cum contemptn beatitudinis fupernaturalis res
currit vnice lib. 3. contra gent.cap.1¢9
nionis fant plures alij, & graues Theologi,nceab ca
quidguam diffentite viderur Scotus dift. 4. quaft. 2.
Quia complacentiam nimiam Angeli in {e ipfo,
quam dicit fuifle primum eius pe ccatufd, non potuic
non ptincip.tlirut excitare beatitndo  naturalis , quae
iam fibi inerat quoad {nbftantiam , queque erat pre-
cipuum decus , & ornamentum naturz, Vit appareat
credibilitas, & veritas huius {ententiz duo principa-
liter obf{eruanda funt. Alternm elt pradicatn: i
mé proprium, maximeque ;‘.pp}-zibil: dintnitatis effe,
ve fibife fola fufficiat,folaque ina vi, & {nfhcientia fit
beata. Alterum eft non potulile Angelum perucnire
saturalem, nifi per magnam, 8¢
101CM , & quo:ui
em. Quoad in
tivare intellectum
"’n"'é‘:u.‘.li'.11_t,
quale in primis eft mylterinm Sand Trinitatis
refpedtn omnis intelleétus creati adhuc viatoris , ve
innotuit qu-:fﬂ. 38.de Deo, .111‘1{-&3:\113.&; Veroea my-
fleria firmifimé, & fuper omnia , cum tamen propo-
nerentar obfcuré , & ablque argumento enidenter
conuincente. Quod patet efle opus hamilitatis exi-
miz,& valde repugnans natnrali. inclinationi intel-
leétus cninlvis ad cuidentiam , & ad commenfuran-
onisad iplum,
eft intelleétus , &
ricatem, & céniden-

lem o '[‘-i—-

ad beatitu m {upe
ximiam demiflionem , ac hum
intelle@um , & quoad volu
¢tum quidem , quia opor

in obfequinm fidei,amplectendo m

dum apparentiz obieéti f_.',L‘;dl!n\ adhz
idque co magis , quo peripicacic
aptus ad inducendam maiorem cle
tiam circa plura , & }1;1'i';dim'.‘. U‘_uic@m. Similis faic
1eceflicas humiliationis quoad veluntatem. Oportuit
im , vt adh®reret firmiffime, & ﬁtpcr omnia pro-
miffionibus dininis obfcusé propofitis,& continend-
bus obiedta maxime ardua, qualein primis eft refpe-
&u cuinbvis nature create vifio Detvaius , & i
ve eft in fe ipfo. Oportebat fimiliter, ve per charita-
tem dilererur Deus (uper omfinia , tinquam auior
{upernaturalis, propoficus obfcnre vt talis. In quibus
aftectibus eminet eximia quedam humiliacio volun-
~ tatis,dum cogitur amplecki bona obfcure tran(paren-
tia poftpofitis bonis apparentibusenidenter.Eft en
miuudzumnodu infra d15;1it:1tmu impcnd:r: VILES an
ris omnes in ea qua illggizrlliltllr latenter, & off

vur (ub velamine, cum adlonc bona alia minime con-
remnenda abfolute,quz {e totis clariflime patent, at-
que immediate innotefcunt voluneati. Mirum fgituc
non eft ( impoffibile certe non eft ) quod Angeli
magnam experti fuerint difficultatem in ample&ten-
dis mediis neceflariis ad beatitudinem fupernatura-
lem , & quod proinde aliqui eornm ceflerint tante
difficnltati,nec voluerint lubire tancam, & intelle-
&tus, 3 voliratis humiliationem in profcentione bo-
norum {upernaturalinm, eaque contempferint com-
paratione beatitudinis naturalis confequibilis viribus
propriis , & ablque cinfmodi demiffione omnii fuard
virium ad bona, & obfcuré propofita, & non nift per
gratiofum,ac liberale anxilinm alienum colequibilia.
Art 7. Augerr plarimum pradicta difficuleas, 8
neceflicas magne humiliationis Angeloriin profecu-
tione beatitndinis fupernaturalis, i verum eft,quod
eft valdé probabile, propoficam fuiffsAngelis ab ini.
tio exiftentiam Chrilti Domini.Hecenim polito pro-
num valde fuit, vt peccarent Angeliper {fuperbiam,
nolendo Chriftnm renereri,vtcaput,& Principemip-
forum,nec puros hominesinftoss& amicos Dei bene-
uola focictate dignari canguam participes ciuldé fub-
{tantialises,

2




250
flantialiter dignitatis ; & beatitudinis , & infuper
nonpullos tanquam fuperiores quoad intenfionem,
& magnitndinem ipfius : Iftam fententiam de occa-
fione,& caufa fuperbiz dzmonum ampleitur abfo-
fut¢ , vvalde probabilem Granadostradt. 1 3.difp.2.
fect.s.cum Sunarez,& pluribus aliis. Negati profecto
minime poteft hoc obiectum effe mazime proportio-
natum permouendz voluntati Angelornm ad fuper-
biam. Notum fiquidem ex perientia nobis eft | quam
fic difficile humilitatis opus fubefle etiam pariin natu-
ra,enmque renereti tanqua fuperioreni. Hee auté dif-
ficultas crefcit plurimum (i penes accidentia naturalia
animi » & corporis idem exiftat inferior. Fuit igitur
maximareipectu Angelorum difficultas in agnitione,
& culen Principis eflentialiver inferioris penes nacu-
ram, Nec ad minuendam iftam difficultatem invare
quidquam potnir dignificatio humanz natura perDi-
uinitatem Verbi. Quin porius id contulit ex alio ca=
pite ad angendam difficultatem. Fuit namque acerbi
doloris , & vehementis indignationis materia refpe-
«€tu Angcelorum, quod tanta , & tam fublimis dignitas
communicaretur natur inferiori, tranfmifla, & quafi
pro nihilo habira natura fuperiori puré fpiricaali , &
infuper coadta reuereri proprerea cum fubmiflione
propemodum infinita naturam de {e inferiorem, Val-
de igitur credibile eft , hac occafione incidifle demo-
mones in peccatum fuperbiz,fi ipfis ab initio renela-
tus , & propofitms fait Chriftus Dominus, tanquam
fnum caput,& pri nceps.

Art. 8. Adfuifle autem Angelis antequam pecca-
rent notitiam Chrifti ventari , ex eo fuaderi efficaci-
tet poteflt. Quia myfterium incarnationis Verbi Diui-
ni mulkis ante cius exiftentiam {zculis revelarum eft
homiinibus , necnon Adamo ante peccatum , ex pro=
babiliori D. Thomz , aliorumque fententia, Quidni,
& Angclis eadem notitia communicara fit & principio
exiftentiz {ue ? Accedit, fidem perinde ferri in abfen-
tia loco, & tempore , atqueinca , quz funt prafen-
tiz. Quia non cognolcit obie@a dependenter ab co-
rum prefentia, & influxu immediato,fed dependenter
2 teftimonio reuelantis , qui femper adeft, & vbique.
Vndé non eft maior ratio afferendi in Angelis noti-
tiam exiftentiz Chrifti in aliguo poftea determinato
teémpore , quamin ip!ao mundi exordio , primoque

inftanti exiftentiz eius. Quapropter abfque fuflicien-
: ”

ti ratione videntur contradicere lententiz Salmeronis
Cornelius a Lapide, & ex eo Granados, reftringendo

tempus realis exiftentiz Chrifti, vel aduentus eius in ©

indicium, illud Pauli ad Hebr. 1. Civn irersm introducis
Primogenitum [Uumin orbem terve dicit , & adorent cnmn
omines Angeli Dei. Ex que teftimonio conftat praterea
de przcepto Angelis impofito circa adorationem
Chrifti; quod nofbra fententia , & probatio (upponit,
eftque confequens ex natura rei ad notitiam Chrifti,
Hacautem ipla notitia , contunéta cum eo pracepto,
decet maxime dignitatem infinitam Chrifti pro omuni
tempore, & omni creatura intelleGtnali. Alia teftimo-
nia faventia huic fententie videri poffunc apud Sua-
rez lib.7.c.11.1llnd practerivi nondeber , in quo Apo-
cal.12.ver.9. 10. & 11. defcribitur praelium in fine
mundi inter Michaglem, & eius afleclas ex vna patte,
& inter Luciferum , Antichriftum, & vtriufque afle-
clas ex altera,cum allufione hiftorica ad primum pree-
linm inter eoldem Michaclem , & Lciferum his ver=
bis : Etproiettus eft Dracoille magnt, e, Bt audivi ve-
cem magnam in Cglo dicentem. N unc fattacft (alus, &
Wirtss & vegrum Dei noftri, & poteftas Chrifti eins, @re.
Lt ipfivicernnt enm proprer [anguinem Agni. In quibus
deficeret allufio pradicta, in quam confentiunt com-
Mmuniter interpretes. Deficeret inquam , quoad pree-
cipunm caputexpreflum in celenmate , fen acclama-
tione gratalatoria , & in caufa victeriz , fi non inno-

Lib. 11 De Angels.

e 1oelis Chiid TN in § .
tuifler Angelis Chriftus Dominus in ille primo cog-

1

ﬂiﬁu cum LU_C'GTCI'O- Accedic Chnftum Dominugy
efle caput omunis principatas , & poteftatis > adeoqne
Allgclonuu non minus quam hominum | U Gften.
lum eft ex Apeftolo qu. 41. de incarpat. vbi pariter
oftenfum eft omnem ab initio gratiam ;
procefliffe ex meritis @

crederetur non innotuifle Angelis ¢ m, ey
erant membra, & fuum mediatorem,cuius intery 1
:;cccpiﬂént a Deo dona gratie, Magno Itaque cum

il

) cam -\ngcﬁuz'm
{ti. Irrationabilirer ap

fundamento credicur hanc etiam fuilic occafior
vt demones peccatent per fuperbiaz’, negaris Ch
fto adoratione , & culeu ipfidebitis.

Art. 9. Mouet nonnullos aduerfus itum difeyy.
fum , decretnm de myfterio incarnationis concep-
tum a Deo fuiffe dependenter a peccato Adami, quod
peccatum pependitrurius a peccato demonis tentyy.
tis; arque adeo peccatum dzmonis non pependifieh
eo mylterio , ne admittatur mutua prioritas. Verlin
hzc difficnlras eft lenis. lfrinu‘un quia probabilius et
decretum Incagnationis fecundum e - fuiffe indepen-
dens ab omni peccato, veoftenfum eft quaft, 1. ds
Incarnatione. Deinde quia potuit reuelari Angelis
exiftentia Chrifti fecundiim fe , quin renelaretur iy #
paffibilicas, & occafio exiftentiz cius ex peccato A
Quo ceffat inconueniens propofitam. Nemy
tum dininom fecondim fe non dependet a priox
vllo obie¢to creato 5 vii voiverfaliter de omni decre
to Dei , deque omni obieéto creato didtum eft
- PR et
in qq. de Deo , maxime vero a queft.z1. ad 5_.1,‘.Quud
dicunt nonpulli , Angelisa primoinftanti lolamz.
uelatam fuiffe poffibilitatem Incarnationis , atque
impofitum preceprumde propofito conditionato ado-
randi Chriftum , fi forte exifteret ¢, ad exercendam
obedientiam , & humilitatem Angelorum; ideo miki
placere non poteft. Quia eft fubtilitas puré voluntai
inuéenta pracist ad vicandam difficuleatem , abfqu
exemplo fimilium praceptorum. Sed difplicec non
minus eadem {ubtilitas , quia neceflaria nequaquas
eft , vt iam apparuic. His igitur modis videntur fof-
ficienter , & {olidé explicari occaliones [uperbia A
gelorum , in quam m‘cidcmnt de fb.&o_. Qualis por-
ro potuiflet efle occafio pccc.uuh_ per tuperbiam puo
ftatu pure nature , parum intereft, veoperofinsma-
nifeftetur. Potuere fuperiores Angeli dedignari mn-
tmam cum inferioribus Angelis communicationem,
tanquam cnm concinibus fuis , ac foc'si';_ciuii{c‘m‘pex—
fecta reipublice ; poruere fimiliter recufare inferiors

fubordinationem lui refpectu fuperiorum , quoadi
laminationem in (peculabilibus ', & directionem in
operabilibus. Potuere derhum vtrique neglire dire-
¢tionem , & coftodiam reram {ublunarium , ac pra-
fertim hominum , tanquam minifterium non vique

adeo decens [ublimitatem [ubftantiz puré fpirit
& fic de fimilibus. Illud eft magis proprium rei, ¢
ftacus  prafentis , prafuppofito peccato fuperbiz
Lincufque explicato , protinus exarfifle dzmone
nidia aduerfus , & homines, & A ngelos bonos
einfdem eft niminm affici erga dignitatem , & e
cellentiam propriam, atque odiffe tanquam nociuam
refpetu fui dignitatem , & excelléntiam aliom
Qua ratione reddittr valde Pf(}bgbilC , dxmones co-
dem indinifim aftn , & elatos efle per {nperbiam
& exarfifle inuidia, per complacentiam {ui , I& d}l-
plicentiam aduer(us alios. Certe affectus ifte pofter ;
dinelli non potuit a priori illa deordinatione, mm;?d'
dicatur ab eadiftingni realiter , vedocer D- Tn.a-
mas in illo art.2. vlus au&oritare Aug.libh14. de ct
cap. 3. dicentis : Dicbolus non eff farmicator » @ut eﬁrfﬂ'
[is, neque ;ziigm'a' fﬂui:{.f}ﬂodi. Ef f&mtﬂfﬂfﬁ'?b!ﬁ, € i
#idns.

Art.1e, Id quogue obfernatione dignum eft» FeC“
catum




mn

L4

Qu2t. XX VIIL Depeccato fuperbia. 251

Angeloram explicatum hucafque effe quoad
7 cius formale. De quo nimirum eft praci-
Heuloas , agiturque AT h'c_olugis pra&cipuo co-
narn. Caztertm ex tuperiori difcurin apparet cl;u’&,
Angelos peccafle peccato infidelicatis » & prefum-

nis  atque odi) Dei , inobedienti® , ingraritu-
dinis » nécnon il'l'Cll:-,:"il')lli\‘]‘.; & inobferna V-
rim quia non incideruntin hac peceara ex motiuis
iaribus corum, fed ex mutiuu151}31‘1'[.\1;1‘ ,ideo ih
fuperbiam catera omnia reu culi_].nf nt praterea
dzmonibus quoad reatum es {pecies peccato-
rum , in qua incidunt homines. Quia ad ea omnia
impelluntur 2 demonibus , qui proinde cadem inten-
dunt » & perpetrant per homines. Sed quiaad om-
nem iftinfmodi iniquitatem incitantor motino fup-\:r-
biz , cui vni abftinace {emper adhzrent 5 proprerea
in. omni opere fluomalo ‘magis func fuperbi , quam
aliquid alind,iuxta illud vulgare : Qui furatur proprer
meechiam, magis eft meechus ;, quam fur. Pe
igitur primum. , ac pracipuum demonum eft iuper-
bia , ac deinde inuidia.

Ad 1. Hoc eft commune omni peccato 5 vt {e
deftcuat re ipfa, quod intendic peccator, Omnis ¢
peccans excedit in amorefui , ac proindean
telicitatem , quam tamen impedit , ac deftruit pecca-
tum. In hoc igitur errat omnis peccans , quod col-
locar fuam felicitatem ;& vitimum finem, fummum-
que [uum bonum in re creata , illique poftpenit bo-
num increatum , ac vereinfinitum ; idedque amiteit
veram felicitatem , dum peruer(o ordine adharet ni-
mium bono ad felicitatem infufficienti. Verlim quia
hzc contradictio accidic ablque cius expreflionein
cognitione preuia , & cum {ole virtnali cins conce-
ptu , propterea nulla eft implicantia formalis in co-
gnitione , & e peccatoris , vei expoficum eft fe-
mel , atque iterum in qq. deacét. hum. Quodad An-
gelos attinet, ipfi contemplerunt beadtudinem fu-
pernaturalem propeer necelligatem _luu‘ni‘:i.ztinni.\ in
cius mediis , & contemnendo amiferunt vt adhare-

pry
4

pecul

=

“tent bono abfolute quidem minori , fed fecundiun

quid maiori, ideoque praferibili abfolute per electio-
nem liberam,inxta didka gu. 1 3. de ack. hun. prafer-
tim ad 1.

Ad 2. Conceditur
nunc & prits. Sed n
etiam peccato buperbia. Licet enim non adfpirent ad
excellentins genus bonorum ; quam qua habent,hae
tamen habent cum fuperba ¢orum preelatione , com-
patatione bonerum quibus carent , atque ex hac ra-
dice ambiunt coli ab hominibus , eofque pertrahune
ad fuam fernitutem , quantum poflunt. Vnde ita tri-
ftantar mileria, & infelicitate , qua premuntur , vt
tamen exultent in rebus peflimis.

Ad 3. Angeli non porucrunt femare foum princi-
patum , ac domicilium , nifi captinando humiliter
intelle@um , & voluntatem in aflenfu veritatum , &
profequutionem promiffionum propofirarum oblc
I¢ , & dependentium ab aliena voluntate , ac adiu-
torio, & quin demitterent le ad adorationem , & cul-
tum naturz inferioris in perfona Chrifti. Quod qui-
dem erat parnum , {i quod tamen erat , dilpendium
dignitatisipfis connaturalis , {ed tamen erat prefens
difficultas demiffionis 5 ciim lucrum beatitndinis fu-
pecnaturalis effet ablens, & oblcure tranflucens.Hoc
autem cft commpune omni peccanti , vt propter exi-
guam difficultarem prafentem amittat xternam fum-
mi boni poffeffionem , fiue peccatum fic fuperbix,
fine aleerins viti) , ad eum modum , quo anarus fepe
facitiadtnram magni lueri de futuro,ne faciac de pre-
If‘nticxPcn',as vrcumque paraas. Igitur dzmon ami-
Iit quidem bona maior2,quam quibus adhefiadhefic
tamen his tanqui maioribus proprer exceffum (ecuns

R.P. Efparza Cur[. Theol. Tom. L.

-m efle peccatum demonum,

atul pon peccare cos nunc
-

dlim quid,quem agnonitin iplis <1119:|.d cxtclle\nti-.lm,
& dignitatem. {_)__L}Jnd eft proprivm lu})crbi:&:,cum ACam
dia incumbat bone minori non tanquam excellen-
tioti , fed tanquam faciliori lul‘i\lm. e

Ad 4. Conceditur , Luciferum fuifl: anctorem
peccandi carteris peccavoribas Angelis , & exemplo
& {nafione. Quod (ufficienter comprobatur ab an-
&oribus ibi indicacis. Sed negatur peccatum fupes-
biz non pofle veroque eo modo propagari ab vno in
alios , prafertim interiores, {iue accigentaliter , five
fubftancialicer. Quia fieri poteft , vt fuperbia non fit
vlera modum elenatiua vnius relace ad alios's qui in-
citantur ad tmitationem s fed {olim relaté ad ;Jliun}
tertinm. Atque in hoc enentu fuperbia vninfcuiul-

que peccantis non Cuﬂti"ldif\.t !i_.x perbie cx terormm,
vt per {e patet. lta autem acciditin demonibus. Nec
€nim Pi_'\_'i_‘i'l“ﬁl.'lllli Colltk‘.l'l'lr'(:u inl![ll.il) 1\,'\{. CQ:'I.[.\.‘H-\P[[-!
Dei , aduerius quent rchth:u‘Lmt_lpmtls reuclationi-
bus , & promiflienibus eius , einldemque filio incar-
nato , vt dictum elte Que erat canla, len occafio
COMmunis.

Art. 1. ad 5. DiGum eft fzpe,demones non pec-
cafle appetendo bonum nimis excellens , {ed amore
mualis erat ex-
L cum fupernatu-

mMagno , a¢ Nimio parue ex¢ Hent

cellentia fibi connaturalis compars
rali, quam Deéus iplis obtulit. Vndenonimpuratus
illis ad peccatum s quod voluerint elle in Ceelo 5 &
habere folium [uper aftra,fed quod verumgue volue~
rint (oldm inxta menfuram fuarum yidum,iildemque
folis viribus veendo. Quod indicat illud confecudiam,
Grexalrabo [olism menm s nempt propriam virouté tan—
um. Similitudinpem etiam Dei non concupiuerunt

maximam , antnimiam , {ed paruam modo nimio,
vrexpolitum elt fupra. A Deo antem erant ordi r.ui
a4 maximam militudinem lecum 5 ¥tapparet ex illo
communi omnibus beatis : Similes e erimus 1. Loann,
3.2.Erant verd ordinati per humilitatem, cui contra-
dixit {uperba adheliosad aliam paruam 111‘.‘\1.'11;1!(1111::\1
abiliter,qua-

cum Deo, abfolute inferiorem incomp
is eft [imilitndo cum Deo Angelis connaturalis.
Art. 2. Quia verd fimilicudo cum Deo Angelis
conngruralis ¢ft maiot, ac preftantior in vnoquoque
corum , iuxta maiorem vniulcuinlgue perfectionem
fubftancialem ;atque fimilitudo maior,ac praftantior
cnm Deo vim haber maiorem alliciendi ad amorem
{ui 3 concluditur maximum peccandi motinum ad-
fuille in fupremo Angelo. Vnde eft valde probabile,
vt hoc obiter detezminem 5 quod docerur a D. Tho-
ma quaft.63.are7. & abaliis communiter, Angelnm
{upremum inter peccantes fuifle abfolute fupremum
inter omne « Quia videliceris habuit maius meo-
tivum peccandi , nempe cxc‘;l!cn:i;un ngtlll‘aleln ma-
iorem : atque pm‘n.xblﬁus et , eum potsfﬁ:mum pec-
cafle , quem ad peccandum ¥ 1‘{._;::]:\);15 1110[.11-11.!1‘11.(& fe
efhicacius. Indidem etigm factum elt, vt primus intet
peccantes peccarecablque exemplo 5 & i lone cu-
111‘.1111.11:\ alterius , cateri verd indiguering incita-
mento , & fuafiene Luciferi , ve dittum eft nuper
ad 4. Quia nimirnm {eclufo hoc additamento non vi-
que aded vehementer impellebancur ad fuperbicndd,
Ait. 3. Neque enacunat pr.‘ni:}\s vim huius ratio-
nis » quodin ‘.llp!:.:ﬁm Angelo \'Li'.;)-\".l:li‘,: compcnfarc,
& ‘:L)ll['{-lp()nd'.']:ﬂfc EXCCLlll.i maius Motinurs PC.CCilll—-
di, maior pronitas ad hor tum,qua elt propria na-
ture preftantioris , vt obferuar optime D._Thom.lg
loco indicato , quatenus natuta iy Hledtualis , ex fe
eft prona,& eflentialiter ordinata &5 b;mu.m honefta,
& o magis , quo praftantior eft. Non inquam hoc
uacuat vim rationis p1()puﬁtx,quia_rnlUn nacura crea=
ta ex {c pracise vilam habet pronitatem ad bona -
pernaturalia. Clim tamen motina naturalia habeant
vniunerlalicer vim congradicendi corumdem bonorum

e profe




Sy - . I
252 Liber I1.
profequutioni.Dazmones antem peccavernnt de fadto
per contemptum bonorum ﬁipcrmmr.{mm} > perque
nimium natoralinm bonorum amorem. Concedirur
itaque eamdem illam rationem non coucl}ldcre pro-
portionaliter pro ftatu pur@ natuia , led fore pecea-
tum zque probabile pzo co ftatu relpeétn fnperio=
rum 5 &inferiorum. Sed quidquid fic de hoe ftaru,
primatum Luciferj de .i"".c"cnl: inter omunes Angelos
tnentur communiter alij etiam Theologi prater D.
Thomam , cagr magno tundamento in Sanctis PP.
ac prafertim Dionyfio cap.2.de diu-_‘nc)m.l:. 1. fine,
vbi Luciferum dicit primatem antiquiffimorsm Angelo-
rams. Videantur plura , fi placet , apud Swvarez lib.7.
cap.17. :

Art. 4. Hoc ego [pecialiter aduerterim 5 prouniden-
tiam Dei fimplicicer antecedentem non fuiffe minuns
propitiam , ac beneficam erga {upremum Angelum,
tameth eum expoluerit maiori periculo. Quia fimul
eumdem vocauit ad {pem maioris bearitudinis, iuxta
dicta i-upm qu.24. Ipes autem maioris boni cam pe-
riculo rantramdem maiori perindé @ftimacar | atque

{pes bonimineris cum periculo tantumdem minots :
Vnde @qualitas proportionalis prouidentiz Dei po-
tinsjpoftulabec . vt periculum fupremi Angeli effet

maximum. Idemque dicitur de ceteris relpeétiue.
Ad 6. Amor Angelierga fefecundam fe prcisé
confideratum , non‘potuit efle nimjus, Quidis amor
eft in vnoquoque neceflarins , vt dictuim eft fupra
quaft.20. Ideoque eft magnus , ac inten{us tota ma-
gnitudine , & intenfione ablolure poffibili. Igitur
nimietas amoris ‘erga {e neceflario refercnr ad bona
alizdiftinéta & fubitantia amantis , nee dasi poreft
nifi volendo (ibi maiora bona, quam par cft, aut mi-
nora bona modo,quo par non elt ea velle, Atque hoc
polteriori modo peccaucrnnt Angeli, vedistum eft.
Peccanernut verd , nontam preeferendo fe quibus
praferre non deberent , fed non fubmitcendo fe,cui,
& quantum fubmitti debebant , nempé Deo. Falfum
porrd eft,nimictatem amoris huinlmodi comparatiui,
ac telatini fundari necelland in aliquo priori amore
pimio, ac vitiolo prorius abloluro ; tiain fola lia
cra clectione poteft reperiri excefliss v itofusentque
electio libera ex conceptu (no fundatur in aliqua finis
intentione neceflaria , vedidtum eft quat. 1 s.deac,
hum.art.1. Qua proinde intentio vitiofx effe minime
poteft. Quaproprer opinio Scoti quoad hane par-
temnon videtur {ufficienter fundata,clim neceffe fit,
vt omnis actus malus oriatur ab adtu minime malo
Provtconiuncto cum impefectione naturz peccabilis.
Ad 7. Corruptio optimi eft peflima. Vnde pecca-
tum f\ngclomm fuit deformius, & grauius peccatis
hominum. Peccatum auntem ex (uo conceptn eft opus
ftulcum, & e¢d magis, quo naius eft. Quapropter in-
ter Angelos quoque iplos fupremus peceanit ftuleius,
quam czteri. Quia decidit 3 Bono maiori, & incidic
in peenam itidem maiorem. Ratio autem s ob quamn
ftultiza maior practica non repugnat magis , fed po-
tius 1}1iml§ > natarz praftantiori , expofita eft nuper
inrefponfione ad 5. Itaque mirabile profectoeft An-
gelos vique aded perfecté inftrucos 3 Deo donis na-
turalibus, & {upernaturalibus, atque pradites alti(-
{im:{ rerum omainm {cientia vique aded defipere po-
toifle. Qua admiratio exprimitur apind Ifafam 714,
L 1 Q_Eﬂmada cecidifti de Corlo Lucifer , qui

verbis illis ¢
manc oriebaris | commutans nimiram iplundm‘es ma-
tutinos , & plengendinem lucis cum tenebris nodur-
nis , & cum tetia peccati ealigine, Vertim illa ipla
abundantia lucis fuit occafio tenebrole {uperbiz , ve
expoficum eft fupra , & indicatur apud Esech. c. 8.
duin dicitar - Eleuaron e[t cor ismm in decoretup. V-
de Angelis peccantibus accommodari optim¢ poteft,
quod dicitar de diuicibus jn illo i plo plalm.72. tranf-

De Angelis,

lata,in abundandam (cientiz multicudine, & m
dine divitiatum ® /2 labore hominumn non fiunt

agnitu-
i : s T cum
bominibsus non flagellabuntur 5 Ideo senuir eos fiperbig

Operti ﬁ.:m iniquitare, @ ir:ﬂjffier;aff’ [uea. Prodiit qufi e
adipe(|ciétize & perfetionis naturalis)iniguitas eopym,

s Dty e
ﬁ%ﬁi‘amd‘hr‘&%r‘?ﬁﬁ&m’#m-mﬁi‘m*f’er‘i&."i’:.%

QVASTIO XXVIIL

Virum Gloria , €9 pena A ngelorum
flatim poft vnicum actum meriti,
€9 demerits induita fint z'gl;ism
ex natura ipfarei propter immuyn
tabilitatem corum ?

@ IpenTVvR non fuifle indude poft eos
actus , fed vel fimul cam ipfis , vel non
immediate poftiplos , {altem necefluis,
& ex natwraipla rei. 1. Quia neque
prEmio, neque peen® repugiat, viin-
ducanturin codem inftanti , in quo primum exiftung
opus metitorium , & demeritorium , vt patet inin-
fufion¢ gratiz , einldemque privatione , quarumal-
tera inducitur in eodem inftanti, in qUO Primum ¢xi-
{tit opus meritorinm : altera verd in inftane, in qua
primum exiftic peccatum. Ergo non fuit neceflc ex
naturarei, veaut gloria conferretur bonis Angelis
poft opus meritorium eorum, aut demonibus inflige-
tetur pacna zternz dammnartionis poft inftans peceari;
led verumque fieri potuit proillo ipfo inftang , pro
quo primim extitere mericum, & demericum.

2. D. Aunguftlib.de Cinit.cap. 9. dicit > partem fan.
Ehornm  Angelorum eo beariorem effe , quod nunguam off
peregrinata 4 Domino. Nunquam igitur caruit vifione
beata. Nr.‘mpcl.)crugrinari a domino eft carere vifio-
ne,& ambnlare per fidem, vt lic}u.c ex illo 2.ad Co-
rinth. 5. Dun fiimns in corpore,peregrinamiy 4 Demino,
per fidem enim ambulamus. Vertim ifam do & inam de
beaticndine perfedta bonorum Angelorum 3 primo
inftanti inclufine docer fuse multis modis lib. 4. fuper

« Genell ad lict.cap. 24. & lib. 11. cap. 26. necnon lib.

12.confefllcap.9. atque in lib.de Ecclef, dogmat. cap.
§ 9. dicitur , fanctos An aelos in ea, in qua (reati [t
beatitudine perfenerare. Eadem antem eft ratio de dam-
natione demonum 2 primo inftanti. Quia fimul dif-
creti funt boni , & mali, atque in {uam quique for-
tem coniccti. Neutrum ergo accidit poft inftans me-
riti , & demeriti.

3. Idem femper idem , femper eft aptum facere
idem. Angelisautem adfuere eadem omnix ance oo
poft adtum meriti , & demeriti, Ergo cddem rationé,
qua boni Angeli peccare , ac demereri potucrunt,
antequam mererentur beatitudinem , eamdenigne
mereri potuerunt mali Angeli , antequam pecea-
rent , potuerunt etiam, & hi pofteriorem poeniten-
tiam agere, & priores peccate poft primos actus me-
¥iti,& demeriti. Ergo necefle non Fuit ex naturarei,
vt poft vnicum aédtum meriti , & demeriti fharim in-
ducerentur glmia > & pcena mrerna. Sed oportuit
potins, vt detinerentur diutins in via,ficnt detinentat
homines. Vit nimirum daretur locus peenitentiz pec-
cantibus,nec finftra na&i eflent naturam mutabilem,
atque emendabilem , vtque probitas bonorum pro-
baretur magis , & daretur locus augmento coron®
per continuationem boni operis , & perfeuerantiam
1n accepta mitina. :

4. Damones de fa&to mutati funt de bono in ma-
lum propofifum , atque conuerfioncm ad Dcuﬁ;ﬁi:-
I §

G




Quat XX VIIL De inflexibilic. Ang. 253

mitns conceptam commutarunt dcin_d.t in com.:rﬁg—
nem ad creaturas » & in anerlionens a Dea. Ergo fi-
milicer pornerunt , quantum r.ﬁ ex natura rei, regre-
diicernm ad Deum , & auertl @ creatura , atquelta
emendare errorem. Patet confequentia. Quia nuila eft
waior difficuitas in mutatione de malo in bonum,
quam in conrraria mutatione de l)_gnu i_n 1]1.111.11!!,
gl!.],'_ntnm L;ﬂ; X P;u‘tc natgrae I.DLIE.:I.)Idi 5 f1 non dL‘!lL‘
auxyinm gratie Del > quod nemini negatur ad profe-
feCtum {pitualem , cuins eik capax natara voiulcu-
julque.

5. Angeli conueniunt cum homine , quaintelle-
Etualis cit. Homo autem mutat fepe lepus propo-
ficnm , non lolum Circd Col pom]ia y QU mutaniug
empoiis decurlu, {ed etiam circa intelngibibia , gua
muariabilicer lepcx eadem,eodemque permant mo-
do, & mguoibuutur vt talia. Ergo Angelitunt etlam
capaces multiplicis {uniliter mutationis circa obiecta
¢ , atque in eorum ncel=

vicumque inuariabilia mn
lectu.

Arc. 1. Refpondetur. Breuiffimam foifle viam An~
gelorum, tam bonorum , quam malorum,communis
¢lt , & indubitata Theologornm omnium fententia
cum D. Thoma quelt.6 2. art.5.80.q.6 3. are.6. Ec qui-
dem nonnullis audentibus olim dicere , Angelos bo-
nos noncile perducendos ad beanitudinem viquead
diem indicij , aperte contradicic Chriftus Dominus
Marth. 18. dicens : Angels eorum femper vident faciem
Patris. Nec quidquam facic ad oppofitum , quod di-
citur 1. Detri 1. dn quem defiderant Angeli profpicere.
Quia defiderinm non accipicur ibi pro appeuniturei
abientis , led pro g.m;lio nullum afferente tedinm, &
perind¢ inhiante ad bonum f{uum , atque fi femper
quarerctur de nono. Defiderant enim , Ve expouir ibi
Gregorius , [ine labore. _Q‘iia dc'ﬁdc_'rium [atieras comi-
tatur 5 O fauictas eft fine fu/tidio. .Qm'az ipfa [atietas ex
dff-_ﬁc{ﬂnoﬂ'm‘ﬂfi‘ﬂcﬂt,’-’i’dif. Ad eum vrique modum, quo
{apientia diuina dicit de {c Ecclax 4. Qi edunt me, ad-
biic. ¢[uricnt, & qui bibunt me ; adhuc fitiens. Ratio bre-
nitatis vie Angelorum eft: Quia ficut {patia multo
plura pertranfjre polluntin iétu oculi,quam poffit ho-
mo per plures annos ; ita ctiam per intellectum pot-
{unt obiecta omnia eligibilia in ordine ad yltimum
finem melins confiderare intra moram durationis ve-
cumgue breuem , quam homo toro tempore vite
mortalis , quo naturaliter vivere poteft. Eademigi-
tur ratione , qua homini ex patnra reiad lummum
conceditur pro ftatu viz {patium centum,aut circiter
annorum , ita Angelis ex natura rel concedi debuit
breuillima mora. Licet antem quanta ea fuerit deter-
minari i nobis omnin® non poffit fubaliqua menfura
iufta,, qua videlicet caremus pro menluranda dura-
tione nature  Angelice , & operationum eius , dici
nihilominus potett moram viz Angelorum dinifibi-
lem quidem tuiffe , fed fimul fuifle breviorem qua-
libet parte vtcumgque minima temporis noftri dilcer=
nibili , ac defignabili feorfim. Hoe enim perfuadet
fatis ratio prt}puﬁt‘.l-

Art. 2. Solet autem ea qualifcumque mora dici
ynum inftans refpedtu bonorum Angelorum,duo ve=
10 refpeétw malorum: Ratio ¢ft 5 quiainftantia An-
gelorum numerantur iuxta numernm- operationum
inuicem incompoffibilium , {ibique inuicem fncce-
d_r:n[ium. In Angelis autem bonis vous aétus conuer~
fionis in Deum perfcm:r.mk[ inuariatus , dum fuere
viatores. Torta igitur eorum via fuit vnicum inftans
reale. Licet enim , quando peccarunt demonesillis
reftiterine , atque hicrefiftenciz adtus fueric diftin-
dusa primoactn conuerfionis in: Deum quo {e dif-
poluctunt ad gratiam ;non tamen fuic incompoflibi-
11§ cum eodem actu conuerfionis in Deum, ac proin-
d¢ nullnm fuperaddidic nonum inftans. Idemque di-

R.P.Efparza Cur/. Theat: Tom.L

citar de aliis eiufmodi adtibus fperadditis illi primo
tanquam 1pibmm radicl, At demones primo actui
conuerfionis in Denm lubfticuerunt peceatum 3 quod
elt alus incompolhbllis cum actu conunerfionis in
Dewm, Carerum mora VIrorumque in via fuit prot-
{us zqualis. Quia dum peccaggnt demones , rerinue-
runt boni Angeli potentiam peccandi s qua doliun in
viatore dati potelt. Vcn‘m} hac parti_tio inttantinm,
vrcumque exponatur , eft fecandum le pracisé parui
momenti. Quia nihil refert pro re theglogica, an fic,
vel fecus {tacuas.

At 3. Duoalia (uperfunt circa hoc punétum,qua
{unt maioris momenti , ac propri¢ theologica. Alte-
ram eftan potentia proxima merendl , & demercndi
fit incompolflibilis cum beatitudine pro codem in-
fkanti reali , ideoque necefle tuerit , v gloria confer—
retur ; & infligerctur peena peccacl pro inftanti rea-
Licer diftinéto abinftanti, pro quo primum exmtic me-
ricum confummartum , & demericum leu peccatum.
Alterum elt, vecum Angeli incinfexibiles ex {ma na-
tnra , ita voneque iis 5 qui peccanerunt , fuifle pof-
{ibile rerradtare lnnm actunl , atque agere peeniten—~
tam , rameth Deus voluiilce illis continuare priora
auxilia gr i® 5 nec aui‘tjna: protinus pesnam damni,
& fentus 5 len qu;:.[i lenfus; nequeis , qui perleue-
ranernit in actu dilectionis lupernaruralis Dei pro
inftanti , pro quo cteii peccaucrunt , fuiller poflibis
le peccare deinceps,tametii coliata protinus non fuifa
(et vilio Deiimmediata,fen perfecta beatitndo.Quead
verumque punétum funt vatie Theologorum opinio-
nes. Quia quoad primum nonnulli putant , aduerfus
commupem lententiam 5 beatitudinem , & rcp1’<)ﬁ.),1_
tionem paffinam cocxiftere poil;: ex natura rei actai
meriti , ac demeriti. Quoad {ecundum vero puncétum
D. Tho.quaft.62.art.5.8 quall.64.art.2. & alij plu-
res ibidern, Angelos dicunt amninoinflexibiles , nec
illis ineile potentiam phyficam mutandi propoficum
femel conceprum,fi peimanenter,& fine limice deter-
minate alicuius durationis femel ab eis concipiatur.
Scotus verd , & D. Bonauentuta ; Molina , Suarez,
Valquez , Valenta, & ali) oppofitam quantum eft
ex lnagnatura, flexibilicatem atcribuunt Angelis {i=
milem humanz. Granados verd, poit alios, Angelos
dicit moraliterinflexibiles,éc flexibiles phyfice.

Art.4. Dicendumantem primoeft, beatitudinem,
& reprobationem efle intriniece incompoffibiles cum
actn meriti, & demeriti , quo viraque inducitar,tan~
quam przmium ; & peena: Non poruerune quidem
Angeliaccipere pramium glorie pro codem illo in-
ftanti , progquoextitt eins meritom. . Quia potefltati
merendi comunéta in illis' fuit poteftas proxima pec-
candi , cum qua coniungi minime poteftbeatitudo.
Jdque non ex eo pracisé , quia poreftas proxima
antecedens peccandi eft realicer incompofﬁbiha cum
impotentia confequenti peccandi , fiue morali, fiue
puze phyfica , qud perperam , ve pauld poltappare-
bit, recurricoperolo conatn Martinon.Sed quia pote-
ftas proxima peccundi 5 pra:cisé per 1::'1pf:1m 5 confti-
tait formalitex fratnm miferiz incompoflibilem cum
exiftentia ; & ftatn beatirudinis pro- eodem inftanti.
Nempe potens proxime peccate » cognolcit , pofle
exiftere peccatum pro eo inftanti, cltque anceps de
euentu futnro , &angitur magna deillo folicitdine.
Quz profedto elt magna quadam miferia. Beatitu~
do autem ex fuo conceptu affert fecom  tranquillam,
& fecuriflimam  huinimodi dubitationis .. & [olis
citudinis exclufionem , vt oftentum ¢ft quzftione

3. de aib.hum. ab art.9. Acceditactum meriti An~
gelici oxtum effe ab agu fidei , 8fpei , arque verum-
que hunc' aétum. pertinmitfes partialiter ad jdem me-
ritum. Vreerque autemeft incompoflibilis cum vifio=
ne beatificante, yt dicki eft in loco.Simili ratione fuig
2 incom

-
N

A




. - -

254
incpoffibili teprobatio paffina cum actu peccati pro
primo inftanti exiftentiz eius, Quia pro eo inflanti
dataeftin Angelis malis poflibilicas prozima euaden-
di peenamaternam fimul cum cognitione poffibilica-
tis proxima vitandi illam , atque impediendi. Eft au-
tem de conceptu reprobationis pafline impofiibilitas
€am vitandi , & cognitio huius impoflibilitatis, Pater
autem iftas cognitiones , camque potentiam , & im~
potentiam cflc incompoffibiles pro eodem iftanti
reali, ctim opponantur contradictorie. In fumma ne
mo eft, anc poteft efle perfecte beatus , dum poteft
efle miler , dcc rotaliterinfelix , dam potelt efle bea-
tus. Quia poteftas incidendi in miferiam eft mifera,
& felix poteftas confequendi beattudinem. Vide
neutra compatitur fecum confummatam , ac tota-
lem, ant beatitudinem ; aut miferiam. Necelle igitur
fuit , ve Angelis bonis beatitudo , & malis reprob:
tio paffiua accedere poft actum meriti , & demeriti,
& neutra potuit coexiftere hisa@ibus.

Arti 5. Dicerdum deinde eft, Angelosex fua na-’

tura efle faltem moraliter inflexibiles gnoad propo-
fitum f{erme] conceptum permanenter , dum non ap-
paret nounm motiunm. Inguam permanenter con-
ceprum. Quim qualdam ele@iones concipiunt Angeli
cum reftrictione ad tempus finicum , feu vage , ieu
determinate , vt patetin prafentiaad hoc , vel ad il-
lud {patium , fucceffina cerporum motione , appari-
tionibus , infpirationibus , fuggeftionibus multipli-
citer variis pro diner(a rerum opportunitate. Similis
eft ratio de cellatione propolitis conditionatis de
futuro , qua fimiliter ceflant ex pleta conditione , in
quam vique ab initio voluntas tendebat. Huinlmodi
autem electiones , & alias fimiles ; non folum phyfi-
c¢ ; fed etiam moraliter , & facile poflunt mutare; i
wmen ca mutatio dicenda eft, & non para quaedam
fucceflio adtunm exequens priorem voluntatem.
Quod obleruare oportuit ad virandas qualdam non
vuigarinm Theologorum zquinocationes circa con-
trouetfiam prafentem.

Art. 6. Dixi rurfus nifi appareat sounm motinnm.
Quia dubitari minimé poteft , quin voluntas queli-
ber mutare poflit s potentiaetiam morali, propefitum
lam praconceptum , fi occut
nouitare vel totali, & entitatina

L 5

it nouum l’l‘.UEilIl“ll

vel partiali , ac for-
mali propter nonam apparentiam majorem quoad ali-
quas formalitates priis latentes. Quia nimirum vo-
luntas , fine Angeli , five hominis perinde compara-
tur cum nouo motiuo nouiter occurrente in contra-
rinm , atque fi nihil prius determinafler, nihilque
praelegiflet. Hac ratione quidam ex Angelis libers
petfeverarunt tota viz [ue duratione in dilectiong
Dei primitus concepta : alij verdab eadem recelle_
runt peccando. Quia videlicet in primo inftanti om-
nes vniformiter acceperunt ex determinatione Dei in
inftanti creationis cognitionem perfedtiffimam, qua
proinde efficaciflime reprafentaret omnes rationes
obieéinas allicientes 4d amorem Dei fuper omnia,
& minus efficaciter motina creata in contratinm, In
fecundo verd inftanti boni Angeli noluerunt ab ex
cognitione dinerti, vel dinertentes ab illa *reftiternne
nihilominus motinis peccandi nouiter efficaciys ap-
prehenfis cum dibertate morali illis cedendi. Demo-
nes vero libere dinerterunt ab eadem illa cognitione
dininitus immifla ad eficaciorem confiderationem
motinorum contradicentium dile@ioni » & obedien-
tiz Dei , ejﬁ{cmqpe incubuete {preta priori perfecta
ad Deum conuerfione. Nonnulli, ve exponant iftam
nounitatem motini pro fecundo inftanti , dicunt, noti-
tiam Chrifti, quem ignorauerine Angeli pro primo
inftanti s affulfifle illis de nouo profecundo inftanti,
<€amque fuiffe occafionem peccandi, & recedendi i
dilectione Dei primitus concepra. Veriim ego ceplea

[

Lib.IL De Angelis

longe probnbilins@cmn D.Thoma 2.2. quaft
in cinnéa 1‘('*“1.101\.110119 adr. &
dem,inpotuiffe Chriftum An
atque per fidem mediatoris
confequuros eflz non minusa
cui etiam re

< com .3\1.1:_;115';1;“0;
§¢lis pro primao infta
gratiam fanctificaneen
] i ut ‘Lliccnquhm Adamum
i elatus eft qlri[lus ante peccatum , lices
non (ub concepru paflibilis , & Redemproris , hens
tamen lub conceprn mediatoris ad gravam , & olo.
riam obtinendam a Deo,ve docet ibidem B dton
Nempe fub ¢o conceptuaque pertinebar ad Angelos
notitia Chrifti ante peccatum , & ante omnem nog.
tiam futuritionis peccati ; vi didum eft in queftione
pracedenti. Dicendum igitar portitts eft nouitatem il
lam motiui pro fecundo inftanti firam fuifle, 5 i
&aibidem,in nona comparatione excellentiz propriz
naturalis com demiflione, & humiliatione neceflana
ad credendum obfcura myfteria, & 24 {perandum do-
na obfcuré propofitas necnon cum veilicate nmanz
natur , que exaltata in Chrifto , adoranda propeerea
humiliter ipfis propencbarur, Nempe circa hazemuyl-
ta de nouo confiderari potuere , 2 quorum ex plicita
confidetatione prouide auerterat Deus Angelos om-
nes pro primo inftantiauétor prime cornm cognitig-
nis. A qua poftea, qui voluere , & quantum volue-
re 5 pro fua libertate receflore , & in alias mrerne {3~
lnti minus opportunas cogitationes prolapfi funt,
amilla propterea priori impoflibilitare morali peccans
di, fimulque labefa&taca vi dile@ionis Dei primitus
concepte , vt continerentur in officio , eamdemqug

dilectionem conftanter , ac inuariabilicer retinerent,
Art. 7. His igitur ita conftitutis R pmba:ur de cz-
tero concluflio propofita de inflexibilitate falcem mo-
rali yoluntatis Angelica. Quia Angelus cognolcitin
primis comprehenfiu¢ pleraque motiua pacuralia, &
caetera naturalia ; atque fupernaruralia; omnia aduz-
liter occurrentia,que placet confiderare Pro vnaquas
que clectione , cognolcit omni conatu, ac proinde
cum omni perfectione fibi abfolutt poffibili; ita ve
perfeétio cognitionum , velavertentinm b eledio
ne , veladillam impellentinm , augeri ab eo minime
PGIF' per difcurfum , auc maiorem rei sdequa agi‘mc
confiderationem. Qmnia fiquidem que cognolcit,
complectitur immediata eorum inlpectione , nec po-
teft proficere per difcurfum in eorum manifeffatione,
o vedictum eft fupra queft. 15. Deinde difpofitionem
purt phyficam retinet Angelus femper 1nuariatam,

, dumeltinvia, &difpofitio, quz in termino viz fu-

peruenit de nouo » fouer potius electionem antea f-
¢tam. Demum cuiuis {uz ele@ioni incambit Angelus
fumma cum intenfione , & adhefione affecing, fum
mogque conatu abloluré fibi poffibili fub jifdem moti-
uis. Hzec autem omnia inducunt maximam quandam
difficuleatem , atque impotentiam moralem muan-
dieletionem. Quilibet enim voluntatis ackus pollet
vi aliqua pecnliari inclinandi voluntatem ad confer-
uationem lui, & impediendi actum oppofitum retra-
€tativam cinfdem prioris adtus, wt obferuacnmett
qu.74. 8 75. de Sacram. initio. Eaque vis eo eft ma-
ior , quo maior efl intenfio ipfius atus , & perfe-
¢tior cognitio motinorum, in vtramque partem, ma-
iorque de reliquo wniformicas difpofitionis ex parte
fubiecti eligentis. Ergo vbi hzctria concnErunt 19
{fummo gradu , vticoncurruntin A\nge[u, ea visele-
¢tionisinclinans ad permanentiam {1 reddicur maxi-

ma , atque infruftrabilis , ve minimum moraliter. ’
Art. 8. Confirmatur. Quia in humanis Clt‘&iﬂ"
num, ac propoﬁmmm mutationibus,{en rerm;_f’cmoj
nibus ﬂ:mpcr interuenit, vel maior , ae attentior lffl
confideratio emendatina prioris incon/ideraionis;
vnde eft frequens illud , non putaram, in volentibus
mutare , & mutantibus de fadte- propofitam ; vel
phyfica dinerfitas difpofitionis corporalis, & h:‘fﬁg‘
A




Quat. XX VI De inflexibilit Ang: 255

fum 5 atque Lmﬁ:‘mﬂm‘.’ vel rem_i__mo , & tepiditas
F“’P‘”m prills concepti ex defatigatione , & laffitn-
dine illud continnandi.Eiquet enim per experientiam
vnicuinis manifeftiffimam, nungquam evenire in no-
bis mutationem , & retractarionem electionis iam
fa&:z, nulla interueniente de nouo ex iis, {eu caufis,
fen occalionibus mutandi, dc retractandi. Impolﬁbiﬁ
leigitur eft {altem moraliter, vt accidat mutatio einf-
modt, ac retractatio, vbiea omnia deficiung vei pla=
ne deficiunt in Angelis , veapparet exdiétis fuperius
de natura eorum, & de modo , quo tam per intelle-
dum , quam per voluntatem operantur.

Art. 9. Addo, probabilius mihi videri, ne quidem
phyficam mutandi ; ac retradkandi potentiam conune-
nire Angelis fub conditionibus prius obferuatis cirea
impotentiam moralem. Ratio cft,quia perinde com-
paratus voluntas cum lua electione pro diuerfis in-
ftantibus, & pro decurin durationis veeunque longo
fub iifdem numero cogaitionibus,8 motinis; atque
comparatur cam eadem pro eodem inftanti (ub dines-
fis numero tantiim cognitionibus , & complacentiis
preeuntibus ad acdtum eleétionis. V[ro'..‘yi‘quc enim
diuerfitas uftpur(: materialis , & numerica ; ideoque
perinde valitura, aut non valitara ad inducendam di-
nerlam electionem. Impoflibile autem eft,non folum
moraliter 5 led etiam phyficé , vt voluntas eligens
vnam partem contradickionis de fa&o f{ub vna ali-
qua pracognitione ;& complacentia , ac prenia dif-
politione, cledtura foret pro eodem inftanti oppoli-
tam {ub alia coguitione, aut complacentinsaut dilpo-
ficione qualicanque prauia, numero tantim diuverfa
ab ea , que datur de facto. Impoflibile nomque eft
phyficé, vt diverfitas tantiim numerica comprincipio-
mm indncat {pecificam diuerfitatem in elecione,exi-
flente eodem numero principio ele@ino, vtque iftud
Clign: dinerfimode nulla exiftente dinerfitate formali
ex parte motionis,& allicientiz praeuix impellentis ad
vifamque partem contradictionis. Ergo fimilicer eft
impoflibile , vtidem numero principinm electinnm
ernmpat in electiones inuicem oppofitas pro diuerfis
inftantibus {ub difpofitione intentionali , & phyfica
adequate,&¢ togaliter cadem. Neque vero dici potelk
vmam lubftantiam intellectualem qunatenus exiften~
tem pro pluribus inftantibus sequinalere plutibus

{ubfaneis intelle@ualibus,quatenns fimul coexiften-
-

tibus pro vnico tantum inftanti ; atque ideo illam
vham (ubftantam polle pro dinesfis inftantibus eli-
gere oppolita , rametfi cetera omnia perfenerent ea-
dem , ficur plures fubftantiz pro vnico inftanti pol=
funt eligere oppofira ; nee necefle eft , vt fint fimiles
omuino, atque conformes in eleGione , tamerfi om=
nibus inli;d;'.pf,:litin prania toralites vaiformis. Non
inquam hoc dici potefl. Quia zquinalentia vnius
fubftaniiz ad plures non potcdt tenere quoad omuia,
vt per {e pater.vicunque cetera confiderentur. ¥nde
necclle eft aliunde oftendere,quod tencat quoad pun-
¢tum de quo agitur; idque nego oftendi vilaratione
pofle.Hac cerre ratio difcriminis negari minime po-
teft, vitamquamlibet {ubftanciam afficiinteinfece ele-
dhone {na,arque ratione eius reddi (pecialicer diffici-
lmp cleétionemn nppuﬁtmn pro inftanti fcqu:n:i, nee
effe tam facilem tranficum ab vna ele@Gione habita
pro vio inftanti ad electionem oppefitam pro in-
ftanti fequenti , quam facilis initio fuifler eadem
oppofita eledtio :cum tamen certum , manifeftum-
que fit nullam fubftantiam affici inerinfecé electione
alterius (ubftantie {ibi coexiftentis, nullique fub-
flangiz reddi fpecialites difficilem ele@ionem yeriu-
vis p-.u[is', propter rpml«:mcunquc eledtionem alterius
fghl"mutm: pro eodem inftanti- Patet igitur compara-
tionem pradictam cfle inucilem , nequg guidquam
conmincere in re propofita.

Ast. 1o. Ex hisitaque omnibus apparet, przminm
srerne beaticudinis 5 & peenam damnationis ELEINE
non fuille induda pro illo iplo inftant,pra quo pri=
mim excitit meritum coniummatuim bonorum An-
gelorum , & peccatum malorum 3 Eadem vero indu-
¢ta fuille pro inftantiimmediate tequenti , nuilaqne
omnino intcrpoﬁw. mora, atque ¥g virumaque 1ta fie=
ret.fuille necellarium ex naturaipfa rei, propeer in-
compoffibilitatem ftacus beatifici » & reprobationis
paﬂinx cum ftazu merendi per vitaglonen liberam
peccari; atque demerendi per peccatum , & proprer
immutabilitatem phyficam , vel faltem moralem vo-
luntaris Angelice poft confideration em o moinm in
viramque partem motinorum abloluce poffibilem ei-
dem nature , veide fado data eftin Angelis prout
exiftentibusin prxmo,ﬁc in fecundo inftanti,quatenus
pro primo omnes yniformiter acceperunt 2 Deo
cogn.tionem omnino perfeGam , quz campleéien
retur omnia mmiunimpellcmm ad dileétionem Del,
in fecundo verd inftanti » qui voluerunt digredi ad
motiua creata impellentia ad pcccanc‘s_um, ea fimiliter
omnia cowplexi [unt cognitione iphs amnina ada}-
quata, certe tall qua mator nullo temporis decurln
exiftere polleciniildem Angelis propisr incapacita-
tem eorum, VU 1)1‘0ﬁui».nt per dilcurlum in cognitio=
ne rerum iam prazhabica per fimplicem earum intis
mam in{pectionem & qui noluere fimiliter digredi
a4 vlteriorem, ac maiorem confiderationem , {euin=-
{peétionem  motivorum eiufmodi naturalium , non
magis potuere pretha.bcn: maiorem notitiam mokinp=
rum inclinantium ad einfmodidigreflionem, & cona
fiderationem. Qua omnia oftendenda erant , vei
oftenta (ant.

Ad 1. Concedicur {ponte , non clle de conceptu
vniuerfalji preemi) cuinlvis 3 & peene 5 ne exiftat pra
codem inftanti reali s pro quo primum exiftic meri-
tum , & demeritum cuirependitur § Sed negatur efle
vice verlade conceptu vniverfali omnis prami), &
poena, ve poflic realiter coexi ftere merito Lui , ac de-
merito.Quia oftenfa eftfupra lpccir.'lis quoad hog ra-
tio repugnantie in premio zrern® beatitudinis 5 &
in pogla damnationis £rern.

Ad 2. D.Anguftinusclariffime diftinguic cap. 1o,
de correp. & grat. Angelicam durationem, ac ftatum,
viz 1 duratione, 8¢ ftatu termini,dum dicit,/f¢ erdina/=
[& Denm Angelorsan, & hominups vitam vt 12 &4 prisis
oftenderer , quid poffet corum arbitrinam , deinde quid pof-
[t [z gratia Leneficinm. Quia verd hic libereft po-
ftremum opus; & quafi teftamentum Auguftini, hine
exponcuda {funt, quecanque in aliis opcribus prius
dixerar circa hoc punctum. Conftat autem i1 illis
locis fuper Genellarque alibi non femel egiffe de hag
re non refolutorie , fed opimtiﬂé tantum , atque dos
bitatiue, difputando, & non determinando,tanquam
in re fibi pro tunc omnino dubia.In verbis autem ils
lis ex r1.de Ciuit. To peregrinari, non accipitur , vg
oppofitum ftatui perfectz bearicudinis 5 fed folum
prout conuertitur cum ftarn peccati , & alienationis,
atque auerfionis @ Deo. Que v furpatio cadic aptife
fimein illud verbum, Nec necefle eft, vteo vbique
ab omuibus fenfu viurpetut s quo viurpatut ab Apo-
folo. Tam in libro de Ecclel: dogm. Sanéki Angeli
diconcur perfeuerate in ea beatitudine , in quagreatt
funt. Qu/anunquam receffernnt ab eo genere dile=
Ctionis Dei » & coniunétionis cum Deo 5 quati cona
ceperant in primo inftanti , tametfiea fuenic poft fta~
tum viz longe perfedtior,atque dinferlz fpecici,ve di-
Gum eft quatt.q.de adt.hum, 2

Ad 3. Imo,quia idemn femper idem, femper et ap.
tum facere idem, concluditnr potius; Angelos , pofk
adequatam omninm inviramque partem motinornm
confiderationem ,femper incumbere inuariabilises

X 4 elegtiond

-
N

g




256

eleétioni femel concepte,eamdemque femper facere,
& continuare ele@tionem. Quia videlicer non {ub-
eunt vatias, ac dxfparcs dii]:outmngs naturales , tem-
poris decurfn, ficut homines , fed femper eodem mo-
do peimanent, & phyficé propter fimplicitatem, pu-
ramque Ipiritualitatem nature fue , & intentionali-
ter propeer deiformem, v uitur Dionyhus cap. 4.
de div. nom.intelle@Gum eorum.Non igitur tenet pa-
ritas quoad hoc punétum inter An >elos, & homines,
nec fuiffer congeniens , fed procius inutile, i Angelis
pecca

ntibus concefla fuifle , ficut veiliter conceditnr
hominibus, lm'.gior mora vi® pro peragenda po_r‘ni—
tentia. Quam nimitum ‘nonquam peragere poflent
proprie talem, fen falutarem , ve oftenfum eft. Idem-
que dicitur de longiori experimento bonorum An-
gelorum pro angmento merici. Quod {cilicet augere
nullatenus pollent , vepoté expertes noue liberearis
ad omiflionem continnationis, & ad continuatibnem
operis meritori}. Ad 4. conftat ex diis fupra pre-
fercim art.1 0.

Ad 5.Conucnientia Angelorum cum homine,que
mntelletudlis eft, eft cantam generica. Atque homo
ratione {uz di

erentie {pecifice (ubiacet multiplici
viarictatl cogmtionum , & apprehenfionum cirea
obicta queliber ctiam pure incelligibilia
T s ~ Ry L
variabilia ﬁCCl‘l]hI‘lli‘:’! le. Quia \Li!.af‘ugnul
denter a phantafia, & per difcarfum

atque in-
it depen-
Apprehenfio
autem phantah@ vatiatur quoad modum reprafen-

tadi eadem-obiecta per momenta fingula propeer va-
tiationem, tim obietorum fenfibilium, que fuccef-
fine oceurrunt diverfa , & diverfimodé eadem , thm
difpofitionis naruralis in corpore,quee inducit diner-
{um 1‘epm_:ﬂ:n‘mudi modum in eadem phantafia. Si-
militer difcurfus eft irrequietus , & progreditur , ac
regreditur modis innnmerabilibus. Angeli antem ex
neutro capite {unt variabiles in apprebenfione obic-
&orum, & modo illa reprafentandi, Vade patet, pa-
ricatem elle nullam.

Frarart i A 36 e dlnete ol ol o ol
QVASTIO X%1: .

® SRR
Virum da

ONES VEre Crucientur
1gne inferni ¢

IDENT VR non veré cruciari, fed in fenfa
metaphorico accipienda effe quacum-
que dicuntur in facris litteris de tortura
d:r:n?onum perignem 1. Quia alids etiam
accipitur ignismetaphorice in facra fcrip-
tura, vt Luce 3. Matr. 3. vbidicitur de Chrifto Do-
Wino :4pfe vos baprizabit in ffivitn Santo ¢ igne. Hic
enimignis exponitur in fenfu metaphorico, vt di-
Ctum eft queett.39.de (acramad 1. Vertm vrgentiora
{funt in hunc feopam teftimonia quaedam iEriptur;r,
quz loquuntar de igne inferni cum metaphora ma-
nifefta, Primum eft ex Lucz 16, vbi djues damunacus
exclamat : %xncn:ciar inbac flamna, & mox addirur,
qudd elestans oculos fins vidis Abrapam 4 longe = &
q:md precatus eum f{it dicens 3 Mitte Lazarum , vt
antingar digirvm (unmin aquam , :'efn'g«_ ret !ir:gmzm
auean:. Circa qua Aunguftinus lib. s r.de Ciu. cap. 10.
dic vrger lenlum metaphoricum : Dicerem qriidem fic
arfuros fine vilo [io corpove fhirisus, ficu ardebat apud
enferos ille dines,qifando dicebar, Crncivr in bac flamma,
ziff connenienicr responders cermerem, takem fuijle illam
Jlamman | guales oculs.gnos lenanie, & Lalarum vidir,
gralzs linguacis humorem exignum defideranit infundsi,
gualts digitrs LaZari , de qguo 12 fibi fieri peftulanit , vhi
Himien evant fine corporibys anime. Sicergo incorporalis

frequenter

Liber I1. De Angelis.

eft illa flammasqua exarfit, @'c. Alterum te
cttex liaiz 66. Fermis cormm non m
THIR 7107 eXinguetyr

{t'monium
OTICLUT 5 @ ignis eos
Qua verba peenis dammarorum
accommodat Chriftus Dominus Marci 9. 42. Mat
feftum antem eft vermes ibj accipi in {enfu mega-
phorico, viiab mnnibnsgmiub 2
I

1i-

05 Vi itanter accipinntur,
Tpc nili diftorte , ac viofenter accipi poreft ignis
inieniu proprios& vermis in metaphorico
que cn_dcm modo exprimitur in ea
cum iildem omnibus circamf{ta

W
>V bI vier-
cm periodo , &
ntiis. P oftremo 0=

mineignis fignificarur tota pacna,vel certe pracipua
damnatorum tpiricuum, ficur & corporum , vt coll
oi

ot

i
e ex Match.25.vbi illis verbis exprimentibus to-
cum,vel certe pracipunm premium beatorum : Peni-
te benedilti Parvis mei. poffidete regnum.Contraponun-
tur a Chrifto Domino hec alia: fre maleditiin ignem
ateraim. Per quem proinde 1gnem necefle cft ingelli-
gere totam fumilicer , vel cerce pracipuam peenam
dampatorum, vti intelligendam eff putat inter alios
D. Thomasin 4. dift.5o.queett.1. a.1. ad 1. Certam
autem eit, pcenam damnatorum s vel totam,vel pra-
cipuam non nift metaphorice ignem dici polfe, cln
conftet pracipuam pecnam efle prinationem yifionis
Dei.Ergo metaphorice, & nonin fenin PLoprio cru-
ciantur demones 1gne inferni. ;

2. Agnis inferninec phyfice crnciare poteft [pi-
ritus, nec intentionaliter. Non quidem phyfice.Quia
{piritus non eft capax , qui vel comburatur , vel ni-
mium calefiat, ficut corpus inanime non eft capax,
quod informerur {pecicbus intentionalibus » aut ve
intelligat, velfentiat: Que paritas omnind connin-
cit. Quia vtrobique eft par extremorum diftantia, ac
dinerficas quoad genus rei. Sed nec intentionaliter
cruciare porett. Quia vbi nullum eft vernm , ac reale
nocumentum , nnlla poteftefle apprehenfio contri-
ftatiua, nifi puré imaginaria,aut intelletualis dc cep-
toria,apprehendens obieétum per {pecies alienas. In
dzmonibus autem , nec imaginatio habet locum,
cuius funt expertes,ve dictum cft fupra, nec deceptio
ratione 1}1(*cicn}1ﬂ alienarum , ciim ignem ; omnem-
que eius operationein cognolcantimmed
deant per {pecies proprias.Praterea nondecer Denm,
vt cruciet per apprehenfionem ; & cognitionem fal
fam. Quia hoceft proprinm non habentis vires fuf-

% ficientes ad ple&tendum vere, & realiter, atque inde-

pendenter ab omni falfitate , quantum par eft. Qui
defeétus virium adferibi Deo nequaquam porelt.

3. Angeli boni non deleétancu
poralibus, necaliquz
do, aut pars beatit

rebus vllis cor-
infmodideleétatio eft beatitu-
dinis eornm, Brgo neque demo-
nes cruciantnr rebus vilis corporeis , nec aliquis
ciulmodi cruciatus eit poena , aut pars peene eorum.
Antecedés viderur fupponi communiter , vt certum.
Patee cr:n!‘jcqu:nti.. Quia impium eft credere, Deum
pluraadhibere ad torquendum , quam ad beatifican-
dum, nec totidem modis indulgere plenitudini gav-
diorumin beatis , quot modis cumulat cruciacus &
dolores malorum fpiricuum.

4. Quatnor Doctores Ecclefie docent ignem
inferni non efle materialem, qualis eft ifte nofter,quo
vimur mortales. De Auguftino conftitit iam in pris
mo argumento.Hieronymus ad verba Ifa. 66, ibidem
indicata : Fermis, ait, qHL 7on pmoritur 5 ¢ igngs qui 7ot
extinguitury a plevifque confcientia accipitur peccatorim
gue torqueat in (appliciis conftitutos. Clarius fignifica
idem, Gregor.lib.1 §.moral.cap.17. ad illud : Deuora-
bit eum ignis. Ignis,in quit,corporess; vt i g5 effe 'wfefﬂ,
t.m-‘;:'a:-eix ,im.-’rg.ct fomentis ; non vero g'gm'; gfi:emm, cHIP
incorporeds fit. Ambrofins denique lib.z.in Lu’cam,a{i
€ap.14.8.3. clariffime idem pronuneciat, concludens;
E rgo neque coypoyal ium [Fridor aliguis denrismsnequeif-
wis aliquis pespetuns flammartion gorperalinm, neque 'wz-
205




| 4

Quzt.XXIX Deactiuit.ignis in dzm.

mis eff corporalis. Recedendum antem nequaquam
¢lt ab vnanimi con enlu fan@orum quatuor Dotto-

rnm Ecclefiz.

Art. 1. Relponderur. Circa beatitudinem An eelo-
sum , & peenam dxmonum vix quidquam opus eft
dicere , preterquam de tortgra demonum per ignem.
Quia cztera funt communia Angelis, & demonibus
cum hominibus beatis's ac reprobis , de quibus di-
Gum eft alibi. Quapro Angelornm  beatitudo
qlm:lJ. {uum con um eflen >m confiftit in vi-
fione Dei, tuxea illud Matchai 18, Angeli eorum [em-
per vident faciem Patrts mei. Q_gn;l.d conceptum verod
icirur per dileétio-
lim quoad concep-

tecundarinm, ac intcgr.‘.lum con
nem , & froitionem Dei. Ac den
tum accidentalem in aggregatione rerum omnium
creatarum, quatenus placentium iphis.Quz paten
quafl. 3. & 4.de ack.hum. Poena demonumi c

}Wopmtiu:ml‘tcr in priuationibus contrariis corum
bonorum, lnqu-:.m antem,cornm bonorum. ff_&yn. bo-
ntia eins degermi-

tex

ke

na natnie Angelice debita ex exige
nata,non {unt ablatadzmonibus , dicente Diony fio
cap. 4. de din. nom. par. 4. naturalia indemgnibus
man{iffe integra, caque effe 1plc11jid]ﬂim.t.\" nde {pe-
cies recinent,quas aCCEpLIe ante peccatum, obiedto-
rum ompium naturalinm , caque cognofcunt com-
prehenfiue , ficut prius , nec quoad veritates fpecula-
tiuas ordinis naturalis vllam iaduram paffi funt. Sad
neque quoad veritates practicas obtenebrationem pa-
tiuntur maiorem , quim quaz confequitur neceflario
ad obftinationem affertam quzdtione precedenti, in
Primo peccato , ratione cuius omnia-ordinantur ad
pranum finem fuperbiz, & innidiz primitus concep=
te, omniaque cxerera trahentis ad icopum fnum. So-
lis um donis I‘ll]ﬁcl'll.!tlb
r.!]ibii} i - tlH;L:U lllli'.\(l“fsl'ﬂ
habuerunt , thim propriis vie,que amilerunt per pec-
catum. Id praterca eft commune ipiritul cum homi-
nibus , ve magmtudo bonitatis reperte in beatitudi-
ne bonorum, atque delectationts indé redundantis fit
incomparabiliter maior,quam tota malitiy, & viscon-
triftandi,qua ineft peena reproboram. De qua cGpa-

ratione didtum «it ex profelio q.35.de Deo ab art.s.
Arc. 3. Hisagitur ita conftitucis ex communi, ac
indubitato conlcntu, folafuperclt difficultas. de tor-
em , & de modo , quois illos

ique privatt funt ininte

mn }‘1‘(\11":

wira demonum pet 1¢
cracidt,ant cruciare omnin® potefl 3 Circa quod qua-
tuor dicenda funt. Primum,idque certifimum cft,
demones aliqno vero, ac reali modo cruciari per ig-
ném verum, ac realem , & qui hac voce communiter

gnificatnr in fenfu proprio. Hzc veritas fundatur in
mulris,& claris teftimonus fenprare docentibus,ani=

mas damnatorum ,de quibus ante reditum ad corpo-
ra, eft eadem ratio , arquede dzmonibus, iplolque
demones puniil igne inferni. Atque hacteltimonia
accipienda ffe in fenfu proprio conftat , thim ex €o-
UM contektn , thm maxime €x communi Sanctorum
EP, intelligentia, a qua vecedere non licet, iuxca do-
cumentum tradicum 2 Cone. Trid. fefl’ 4. monente
praterea Augultino lib. 3. dedottr. chrift. cap. 10. &
11. Scripturam effe inteiligendam in {enfu proprio,
vbicumque non cogit ad metaphoricom , velalind
patentius eiufdem feriprure ceftimonium , vel ratio
cuidens. Quorum neutrum adeftin }1'.:1'1‘C11ti. Tefti=
monia illa frequentia feriprurz 5 & pradiftns com-
munis fen{us, ac incerpreratio Sanctorum PP. de ve-
toigne in chi,veroqu-.: per ipl'u.m cruciatu omninm
damnatorum , habentur apud Suarez lib.8. cap.12.
Verom hic 1'§,l]ogiﬁnus » cuius viraque praemifla ap-
Patetcerta ex fide, et eam in rem efficaciffimns.Ho-
mines dammpati refumptis poftdiem iudiciy corpori-
b_tls Punientar igne cm'poryo,& punitione proprlE ta-
libus , vr liquer ex Ecclel. 9. vindidta carngs impy i g~

2857

nis , & wermis. Tudith. 16 . Dabit ignem s &5 vermes in
carnes eorum, Ut vrantwr , & fEatiant vfque in [empirer-
num. Bt Apocal.: 4.18.19. 20.& 22. l@epius delcribi-
tur infernus v:ﬁagm;m ﬂn}'en; fg;‘re,fﬁ?‘jcr[pb:-ﬁ'f, fimi-
liaque dicuntur 2. ad Theflal. 1.2. Petri 3. & in epi~
fto a Tude. Atqui idcmigni_e eftcommun s @m mni-
bus , eorumque fortnre inlernic, ve liquet ex illa fu-
premi ludicis vitima fententia Match®i2 4. Difcedite
2 me maledi&liin ignem atevmim, qui paratus eft diablo,
& Angelis eins. Lt Apocal. 20. Dialgins miffus eft in
Jragnumiguiss & fulphuris, vhi & Beftia, G Plendopro-
pheta cruciabuntir die 5 ac noitein [conla faculorum.1gi-
tur demones non minas , quam homines veré cru-
ciantur veroigne corporeo; quandoquidem re{pectu
corporum nulla eft neceflitas , ant ctiam probabilis
rario , vt ignis accipiatur metaphorice ;idem vero ig-
nis diferce afleritur cruciator , & punitor demonti n.

Arz. 3. Dicendum rurfus eft, dzmones nen ¢ruc a-
1 igne corporeo, vel ipfis recipientibus in fe per po-
tentiam obedientialem Pa[ﬁu;uu,ca.lorcni,& ardorem,
aut aliquam aliam qualitatem materialem producibi -
lem naturalicer ab igne ., vel eodemigne agente , ac
inducente per potentiam obedientialem actiuarn,qua~-
licatem aliquam {piritualem pure phyfaram,quz con-
naturaliter recipiatur in d&monibus, eoldemque an-
gat , & cruciet ad eum modum , quo homo angitur,
& cruciatur ab igne , igneifque qualitatibus. Con-
ftar hoc ex principio vniucrfa‘h tradico quatt. 21. 22,
& 23. de facram. vbi oftenfum cft, nullam caulam
cfficere,nullumque fubicétum recipere pofle cbedien-
tialiter vllos cffedtus, ant formas,preterquam affines
effectibus , & formis {ibi connaturalibus, quoad per-
fedtionem , & munus proprium , & peculiare, feu
differentiale eorumdem connaturalium  vnicnique
caulz . & [ubieéto effectuum, & formarnm. Patet ni-
mirnm qualitatem pure {piritnalem, & pure materia-
lem ac corpoream p-_wticipcs nequaquam elle pgﬂ‘g
cinfmodi affinicatis, ac {imilitudinis mutuz, Huinlmo-
di argumento pm':.um: communiter Th‘w'.ugi cum
D.Thoma 1.p.queft. 12.a1t. 2. & often{um anobis
clt quaft. 11. de Deo ad 3. non poffe oculos corpo-
réos Menari ad vidédum Denmaut aliquod aliud ob-
iectum {piritnale. Nec apparet quo pacto ablque in-
couiéqacnti;{: 1tota contradicant nihilominus in prae-
{enti nonnulli ex iifdem Theologis conclufioni pofi-
t& quoad alternrram ipfius partem.

Att. 4. Dicendum tertioeft ignem corporeum in-
ferni cruciare phyficé demones modo aliquo. ve-
to , ac reali, & non foliim per puram apprehenfio-
nem eontriftatinam , quaﬁ imaginariam , vti contin=
git contriftari, & angi vehementer homines ; pra-
{értim in lomnis , :'L}‘pl.‘(.‘.htl'l.ilorl'ld, ac imaginatione
terribilinm , que re ipfa non fubfiftunt, Hoc docet
imprimis Auguftinus lib. 21. de Cinit. cap. 10. ante
med. Cur enim non dicamus ; quamuis Wi o FATNER Veris
wmodis etiam [biritus incorporeos poffe pena corporalis_sge
wis affligi 2 i fivitus hominum,&e. Quod iplum deinde
tepetic, & cxponit iteram , atque icrum ibidem.Si«
militer Gregorius lib.g. moral. cap.38. Reéte, inquit,
inferni clanftra tenchrofaterra nominanisy 5 qhia gaos
puniendss accipiunt , nequaqnam pend tranfitoria > vel
phantaftica imaginatione, [ed vitione [elida cruciant Ra=
tioeft. Quia impoffibile eft, ve demones apprehen-
dant , & quafl imaginentur terribilia quibus non
afficiuntur re ipfa , ac fi re ipfa afficerentur, vtque
ira inani cogitatione angantur , ficut accidit homini-
buos , prafertim dormientibus , fed neceflario difcer-
nunt vera i falfis , nec funt deceptionis capaces ma«
gis ; quam {enfus exterior eft capax,, vt fallatur circa
proprium fenfibile , nulla prefertim exiftente fimilie
widine obiecti ; quod 1'c'ip{I:)1 adeft , cum co quod ap-
prehenditur. Quo profeéto modo {e haberer ignis ?'i
L1l

-~

& e




hil reipfa nocens phyfict relpectu ignis apprehenti,
vt nocentis, & cruciantis.

Ar. §. Dicendum deniqueett , cruciatum demo-
nUm per ignem corporenm communem corporibus
hominum reproborum fieri per phyficam iploram
atligationem ad eundem ignem, feu pet vnionem
UAM VEroyt ind in ordine ad locum.
Hane {ent Thomas in hac quzf. 64.
Lein 4.difk 44. quatt. 3. & aljj
vtrobique. Huc proculdubio perti-

2 ey

nuia Greg

ij lib. 4. dialog. cap. 29.
Spiritumm per LG7CH, ATCiIRNS, DE 5 1rmento

s atqite j{‘f,'réc'fga'a fﬂ.‘ui,-i: ur. ;23_)-:";;:); ARy e
patitursguod videt, & guie cremart [e afficit, cre-

« Leneri enim [piri er ignem , nihil alind
I per ig: i
iliter

oelt,quam {piricum infepara

gnialligari.
cignem id

N
aipicit le cremari ; aliu
indiflolubi i

O patl, quia vider,& ideo crema i,quia

it , quam videre fe
»atque hac ip

aAvis=
i vehementer tanquam vera
ione obiecti fibi phyfice diffoni, ac dede-
caufa immediaté addic: Sicque fir , v
Yes corporid incorpoream exuraty dum ex 1gne viftbili ar-
dor,ac dolor i [10ilzs trabitur v perignem corporcum
mens i?;c-orpa;'c.z etiam in corporea flamma cryciet Ac
um in fine capitis 2N Uit (apiens repro-
borum animas teneri ia eget?

fione contr

: O

umepoteft, quin demones

iles corporibus vnione pure ager,

agg

tis huinlmodi tortura ¢

gari in primi
egariin prin

uain
lem dictum et cum
commani {upra quaeft.7.Angelos naturaliter polle af-
111111\'_'1'(3 Ci)r})()[& PC‘I Yeram ing Vlll”)ll'\,'ﬂ'l cimn !}7li5 .ln.
ordinead locum precise, Quid ¢ quod huinfmodi al-
ligationem videtur aperte docere Apoftelus Tudas
in {ua epift.verl.6.dum dicic : Angelos ver,qui non fer-
saucrimt [im principatum.s fed derelignernnt fosmmn do-
wicilinm in tudicinm magui dici, vincnlis arerais (b can
ligine (ignis tencbrofi) refermaniz, Ex 2 Perrs 2.4. Deds
Angelis peccantibus pon pepereit, fed radentibis irfe
(ignis, & fulphutis) detradtos in tariarum 1y
cruciandos D

o)
Cga

A
ordine ad locum , quandoquic

elcitam 5 ate

cruciatiuam refpedtuiplorum,
: A
Quarum altera eft,qui

icit connaturali ip

irituum hibercaci, & ampla in-
differentiz, vt abloluatur ab omnij corpore,vique af-
fnmat haze, vel illa corpora. Affamat verd quodliber
ex illis dominando eifdem , nullamque patiendo fer-
nitutem ineuitabilem ; acinuoluntariam 1'L-l‘p-3.,}u o=
rumdem. Altera canfa eft , quia cadem alligatio con-
tradicic non minns , thm naturali eorum excellentiz,
qua func vique adeo luperiores corporibus, tim ma-
xime fuycrbia: corumdem f ccclq.minoﬁt,qu;t efferun-
tur ab initio. Com enim ilieipfe ignis fic inftrumen-
tum Dei ad puniendos homines Peccatores, & inimi-
cos Dei, adecoque \'iliﬁimm,fmnmaqucinﬂ:mi; fums=
me contemptibiles , nequit non effe permoleftum
{ublimitati piricuum, corumque arrogantiz , quod

abiliter alligentur eidem igni, nec pofline dif~
abinftrumento tortore hominum pellimoram,
Liifdem fint @rernum ad futur cum focietate
n flamme v tquuc indifcriminatim tenentis,
jue vinculis indiflolabilibag apprehendentis

ZLer-
itur minime poteft , quin demones
cruciati ; nur; & vehementer torqueri poflint
per eiulmodi allicationem ad ignem inferni.

Art. 7. Ratio autem , ob quam conueniens fue

num. Dubit
|

pit
€% maturp ipfla rei, vedemones torquerentur per ta-
lem alligationem ad ignem , delumitur ex eo quod
modus peenz fequitur. modum culpa , ficut pee-

Lib.IIL De Ap oelis.

na fimpliciter , fequitar cul pam fi
11.18.6. In pocnlo s quo mi
d.'jrp.‘z:?.q. _(;L fz’m;.v(_(«)fﬂr f it (e, 5 in
Yam aere illi tovmentornm 7. 1
g f')ct‘ch,r_qr.fz'.r_, per bae ¢ torguerny.
Tuxra omm;z,qrrs;jc'n'ir,ﬁtrf;e #li.Pecc
num, & Angelorum eff communis
& contemptus donorum Ipiritnalinm.
fimilic

illud Apac

nde verign
1 vilione Dei, donilane o
| Sl 1 4l ‘
bus.Sed quoad a
linm eft magni

¥ um.'..i;.-__ 200
lcum.  Quia {piritus humanus vaitue
vnone per ie, coque mediante deleét:
P-\Jl':l:}llllh‘, eornmque acti

(t,:"m,;i

tut rebus core
one, & paflione afficicur in.
trinlece. At Ancelus voicar corporibusivnione

& 5
agareoating in ordine

um
:_7, 1[l[1‘ﬂ,]‘-r0ptg. FEac - on {L{a
feicur intrinfece adtione, & paflione corporalium de-
letabilium, tomique abufus peccaminolus circailly
confiltic in actione,qua illis domina 1
fines fuos prauos. Hac igitur de
J'lmlliﬂca P

c.mi:\,up::m r
rentur in infernoab 15_;:1;,.1{11&;1 eagel
tibus marerialibus Ppex qualitates ab eis productas
que mmharentes phyfice hominibus,eifdemque mole-
{tas, ac nociuas. At Lc['pnti;u demonum lolim opor-

'L vis corum dominatina lupra corpora , quoad
motum localem,de qua dicetus Q.3 1.CONUEETELer |
fernitutem per alligationem ad corpus prieci
citum refpectu hominis , ideoque 1nfamatinum , fen
dehoneftatinum refpectu dzmonum. Per hac igimr
patet, demones-vere torqueri vero igne , & qualis fic
torture modus.

Ad 1. Non dubium eft , quinignis, ficuc, & alia
cinimodi {umantnr metaphorice in (acris lteris. Sed
non propterea licet vbique illis accommodare fen-
{fum me aphoricum. Confiderandus itaque eft , pro
nendo lenfu legitimo , contextus , & capac
riz cum collatione aliorum locorum de eadem
g

1s antem conlideratis apparuit fam claré ignem

ac

inferni, einlque vim punitinam, neque relpediu das
monum,&multo minus reipectu hominum poitdiem
iudicij,accipi pofle in fenfn metaphos ico.Q ppofitam
vero apparce de baprilmo in igne,ve dictum eft inillo
eodem loco de Sacram. Anima verd dinitis nong

€rat vnita corpori,proptereaque eft probabile in ver-

bis illis apud Lucam,cruciatam flamme, qualem vei-
-

*

que experimur in corporibus, metaphoricé fignifica-
ii, fed metaphora fundata n vero, & reali cruciaty,
qualis nuper expofita eft refpectu dzmonum , eftque
communisianimabus {eparatis. Quo lenfu aceipien-
da efle puto qua dicitea de re Anguftinus. Qui tamen
verum alioquin ignem , verumque eius cruciatum
agnolcit ininferno, vt liquet ex v ;'_L'b\'s eius indicati
fupra art. 4. Qui proinde non cenler camdem Met-
phoram extendi pofle yninerfaliter ad alia etian
lepiptura circa i:_;m-mr inferni ; & vim eins criic
wam.In verbis apud Ifaiam probabile eft, & vermem,
& ignem promifcue viurpari metaphorice pro ¢

ioca

nitione , & memoria peccarti riti vehementer
affliGtiva , & contriftarina. I bile quaque el
vtrumque verbum {fumi in fenfn proprio. Quia nec
impoflibile, nec ablonum eft , vt veri vermes dentur
ininferno ficut vera flamma, & fodicent affidué cot-
pora damnatorum, dzmones verd, & animas 1&:]);1‘1“
tas vexent co;1[bq11611tcr per al‘u‘l ionem , pmutdl-
¢tum eft deigne. Probabile dehique eft,yermem me-
tapherice; & ignem nihilominus (um: propric. QIH
ignis eft magis idonens ad torturam vainecfalem 3\-
corporum,& j}ﬁirium m, quiun Vermes. (_Lll& de canlz
Auvguftinus lib.a1. cap- 9. tres iftos fenlus docer , vt
prolr.tbi]cs. Sed nulla itérum conl‘cq_ifcll\tfcl eft , eol~
dem fenfus,vel quemlibet cori promifcu¢ accommo-
dadialiis locis {cripruca de igne inferni.In qm?;ljillllml'
4.




e

L S

..

Quzt XXIX.Dea&iuitignisindem. 259

mirum deeft ca coniunétio ignis cu vermibus , fimul-
que adfuntalia, qua fenfum propeum {pecialirer exi=
gunt , vt oftenlum eft (upra. Demum comparatio il-
la inter reguum beatorum , & ignem reproborum
nihil contrincit.Quia frequenter fignificatur fine me-
raphora totum per partem , & fubftantialia per acci-
dentalia illis infeparabilite®adiuncta.Conceditur ita=
que, nomineignis , in quem coniiciuntur maledicti,
comprehédi toram eorum peenam,Sed negatur prop-
terea , non 11g111£1£u\i veram ignem , verumque cru-
ciatum per ipium; cum hac veritas, ac proprietas fic
magis idonea ad confignificandam reliquam etiam
peEnam,eamque precipuam prinationis vifionis Dei,
cui privatiom adiacet pet fe hec alia paena fecundaria
ignis. g

Ad 2. Vitum nobilem ledere ligatum in eranftris
remiguin damnatoruim ad id minifterium propter in-
famia deliéa , grauiffima proculdubio paenactt, &
qua angere , & contriftare plus eriam poflit clariffi-
mam nacalibus hominem , tametfi corporaliter non
laboret, quam angat, & contriftet \'ilifEmum homi-
nem eadem {cffio , & alligatio coninnéta cum labere
remigandi , alifque eius minifterijerumnis, Nec ea
peena eft phancatticasfoliufqueapprehenfionis inten=
tionalis,quales {;

funtanguftia, & affliGtiones {fomnian=
tium horride ; led vera, & realis. Quidniidem pro-
portionalicer dicatur de nacura Angelica vique adeo
tublimi, ac nobili ex{e, quatenus alligata igni torcori

corporum {celeftorum ¢ De reliquo verum eft , quod
contendit, & efficaciter comprobat obiectio torturam
demonum per apprehenfionem intellectualem ignis
fubfiftere nequaquam pofle abfquf: nocumento reali
indudtq a Deoin demones peralligationemad ignem
modo luperius explicato.Nee valetin contrarimn pa-
ritas fomniantium , nifl aliqualiter modificetur. Vi
modificanda proculdubio el apud Auguftinum , qui
eavritur lib.2 1. de cinit. cap.10.Quia vltra rationém
ponderatam luperius art.4.fimul cum verbis einfdem
Anguftini fomniantes hornbilia , non‘poffent prop-
terea angi, & affligi,nifi obiecta imaginationis eflent
vere, & realiter nociua refpectn ipfius lomniantis.Er-
go nec dzmones angi,ac affligi vllatenus pollént per
vllam apprehenfionem intelleétualemignis nif1 hic
effer aliquo mode vere,ac {olide nociuns refpectu ip-
forum antecedenter ad eandem apprehenfionem.

: : -
Ad 3. Nalla vngnam ratio perfuadere mihi pore-

terit, plus,autaliter cruciari demones rebus corpora-

libus , quam Angeli beati deleétentur eifdem,ant hoc *

genus rerum maiorem habere,ac exercere vim nocen-
di, & contriftandi inimicos Dei, quam fouendi ac de-
le¢tandi amicos einfdem, quamquam D.Thomas op-
politum infinuare videatur de verit. q.26. que eft de
pallionibus,art.1.ad med.Dicendum itague cft, Ange-
los beatos deledtari ftatione Cazlorum fibi a Deo dif=
pofita, ficut demones ceuciantur clauftris inferni,
uiml]uc igne;nifi quod hi violenter renentur alligati,
tanquam {erui nequam, Angeli verd tenentur amica-
biliter fola cognitione voluntatis dinine, propriique
decoris dele@atione decenti, Ratio poriod ob quam
maglis exprimiturin {acris litveris , & diligentius ex-
ponitur a T'n-:ulo::;is tortura demonum per ignem,
quam deledtario Angelorum ratione anguftiffimi ha-
bitaculi celeftis fundatur,nifi fallot,in excelfn incom-
pal:.lbili bonitatis , & de bilicatis ; qua conuenit
yifioni,&¢ dileétioni Dei, fupra toram malitiam, qua
ineft privationi verinlquesivxca dicta qualt. 35.de Deo
abare. 5. imitwm de caufa refpecta Angelorum
merito reputatur pro nihilo, atque defpicitur tub filé-
tio,aut cnm exigua expreflione dele@atio perceptibi=

18 ex rebus cor poralibus § clim r::i-pc&u demonum
Non (it malum vique adeo exignum contriftatio ex eo=
dem rerum genere. Quia videlicer poena damni non

|
o

eft malam viqueadeo praeminens huic ali) fecunda-
riz peenz » qua ipfis irrogatur loco paen {enfus, at-
que hug refpexifle videtur D.Thomas loco indicato.
Caterum hoc eft bonis , & malis proportionaliter
commune , ¥t neutri amittant ; leu dimittant cinfmo=
di, aut delecrationem , aut ciiciacum,, dum mictuncus
in hunc aérem noftrum,extra,& czlum,& infernum.
Quia retinent nihilominus notitiam certam, ac euj-
dentem de habitaculo vninlcuinfque proprio.in quod
reditori {unt , zrernumque manjuri 4‘lnitis cuftodia,
& tentatione hominum.

Ad 4. De Auguftino , & Gregorio, quatenus do-
centibus veritatem ignis inferni,& torture perip{um
conftat ex verbis eorum indicatis [upraart. 4.8 5.
Quod in contrarinm obiicitur ex Auguftino, non eft
vninerfale,{ed pertinetad illum folum locum fcriptu-
s de dinite,& Abrahamo, de quo iam fatis dictum.
Quod non tollit , quominus in aliis locn_imehig;zt,
prout intelligit, vernm ignem,verumque eius crucia-
tum,propres diverfas dimerforum locorum circum-
flantias , & f{copos. Hieronymus fimilicer loquicur,
idque nagratiue potius quam affertiug,de folisillislo-
cis , in quibus vermis; & ignis fimnl efferuncur, circa
que loca permiffus nuper eft {en{us qmetaphoricus
abfque prziudicio veritatis. De reliquo idem Hiero-
nymus epift.§ 9.inter errores cauendos in librlis Ori-
genis,notat,quod ignis inferni non puim‘iy_(u/:pﬂu‘iu,ﬁd
#n confCientia peceatorim ecumdemque errorem refel-
livad Ephef.s. ad illud; &V emo vos fedusat. Gregorius,
cum vedidtum eft;clare alibi doceat,verum corporeum
ignem cruciare in inferno , non aliter dicit in verbis
obicétionis eumdem ignem incorporeum;nifi quia eft
pura flamma, nec alicur corpulenta ftrue continui pa«
bali, 8 combuftibilium,ve clarius docet lib.4.dial.cap,
31.hne. Ambrofij denique expofitio legitimaseadem-
que confona prafentis dogmatis veritaci eft valde dif-
ficilis,led elt facilis excufatio,quatenus tempore Am-
brofij non erat vique adeo ftabilita vniver{ali emnid
confenfu veritas hac de vere igne inferni.

PEERFRTRT L L ery
QV.ESTIO XXX

Virum detur aliqui: ordo in-
ter damones ?

Ioetvr nullus effe 1. Quin, infernus dis
citur eerra miferie, & tenchrarumyvbi vinbra
mortis, @ nullns ordo , [ed fempirernns borrer
inbabitat , ex lib.lob. 10.22. Ergo in de-
monibus 5 quorum locus eft infernus, nulla inueni-
tur ratio ordinis.

2. Vbideelt ordo mediorum ad finem,nece(faria
deficit ordo mediorum inter {¢ 3 icur admiflo errore
in primis principiis,necel ario inducitut error in con-
clufionibus.Deeft antem in dzmonibus ordo ad finem
ipforum , qui ¢ft Dens. Ergo deficit neceflario ineif-
dem ordo etiam mediorum incer {e, qui {olus (upereft
prater ordinem ad finem , ac proinde deficit in illis
omnis ordo. A

3. In Angelis bonis nullaeft deordinatio, Ergo
in malis nullus eft ordo. Patet confequentia, quia fi-
cuc in bonis Angelis darur plenitudo bonitatis', cui
contradicit deordinatio quelibet j ita in demonibus
datur plenitudo malitiz,cui fimiliter contradicit ordo,
clim is pertineat ad rarionem boni,ve docetur fofle ab
Auguftino cap. 3. & 4.de nat. boni.

Art. 1. Refpondetar. Vbicumque funt naturz in-
vicem inzquales , neceffario reperiter aliquis orda
prioris;& pofteriorisin pesfectione & dlgnii;ce.gléf—
fus




L& -~
2 5 \ b r
260 Lib.1I. De Angelis.
O
fus omnis muliitudo ordinata ad vaum aliguem fi- peccaro, originem ducunt, & fundantur in perfedio.
nem,necelle eft, ve ordinetur (ub aliquo vno per qué ne proprianatura Angelic c,quam dictum ef: q
] eidein iimnndirig:.mr i quidem 11=1|lt[}‘r'1‘l ter i‘n- naturalia man{if neegram poft péccatum.’]

: tendi>ac obtineri ille pofiic. Demum necelle eft, v [u- modis ratio ordinis in demonibus reperitur atque
pethitaliquis.ordo li[}x:‘in:’lL.;u:,N inib:'icu‘iL:JLis inter componitur cum abfoluta eorum deor dinatione :-lc[_ |
€os , quiab initio immobili voluntate conlenferunt pectu tui vicimi finis,cui deberent efle perfeéte fubop.
in oblequinm alicuius ex cadem multendin etanqud  dipati, vt cffent ordinati exdine abfolure, & fi
principis fui. In demonibns autem datur inequalitas  citer tali.
naturarum.Dae 1intentio vniformis quoad re- t refponfio ad 1. Quia
bellionem aducrfus Deum, & quoad incitandos homi- ullum efle ordinem in
nes ad malum. Data denique fuit initio confenfio re- « ordo fecundum quid calis.
liquorum demonum in Luciferum,tanquam in Prin- n indidem refponfio.Quia
cipem (uum, iquidem is exemplo (no,& [mafione re- 15 ordo mediorum ad finem re ip 1 vle
liquos induxit in peccatutn,volentes veique ab-co fu- timum refpeciu iplorum,quantum eft ex voluntage,&
perari ,, atque ita fernitucem cins (ubire. Hac igitur intentione eorum; Manet nihilominus ordo ad-cam-
triplici xatione datur inter da&mones realis aliquis or- dem finem indtitatus per dininam’ voluntatem , quz
do Col!ﬂ-i[utlih fub vna namra eflentialicer praemi- ordi nat naturas demonum , eorumque mala ad alo-
nente , {ub vno Principe agnito , & conflituto per riam fuam ; necnon ordo ad finem prauuminftitutng
vnanimen cxierorum cf.an[:;ui-unhi'\ {fubvno finein~ voluntate ipl_orum demonum 11*.tc11J.L'-mi1=.m,p\;x an-
tento.itidem vns i tiquam fuperbiam ,acinuidiam exaltationem [nam, ‘

Art. 2. Et quidem dari vaum :ﬂiqusm principem & perditionem, & depre fionem , ac lermitucem ho-
dzmoniorum conftat cercd ex loannis 14. & 16. vbi minum L‘ci'pcc"tu ful. N;mpc vt perucniantad hune
Churiltus Dominus eum a ppellat , certe non apparet, finem fublunt voluntati, & direétioni Luc eri , tan-
quem alinm agpellare,aut voluerit,ant potuerit, Prin- quam Principis fui,& przeminentia natura,& agni~ f »
cipem bains mundi. Idem pponitur cap.1 2.dum dici- tione inferiorum ab initio voluntatia.
vt N uzzc ansdicium eff mundi, Princeps buins munds Ad 3. Nullum eft puram malum,fed omne malum

iicictyr foras. Circa quz Chryloft.homil.42.in Matc. fundacar in aliquo bono,eni nocet , nec malum efp

sabolis, arguit, Princeps , cereri dgmones illi [ibii- pollee nifi ;u[iungcrcmr bono , vt arguit {xpe Augu-

cinntur.Idem [upponi teftimonio Matthei pro- ftinus aduerfus Manichzos,maxime vero lib.1.de eo- .
ducto in quaftione pracedenti, de igne patato diabo- rum moribus,ab initio. Bono autem non repugnat fi- |
lo,c& Angelis ei laritis apparet ordo demonumiub militer, v fic purnm,atque impcrmillua_n penitus ma- |
vno Principe,& ad vnum aliquem finem,ex argumen- lo,ideft nulla carens ratione bonitatis fibi debirz. Ne- |
to quo Chriftus Dominus conuincit Indzos Luce cefleigicuceft , ve fit in dznonibus aligua ratio ordi- |
11. Ompe regnum i feipfum diuifum defolabitur. Er i nis,clim ordo fic de conceptu b‘onitatif,vt recke docer
Satanas in Jepfum divifas eft, qutomodo [tabit vegnum Aunguftinus in illo loco, Nece(le vero hmili'tcr éft,nul-
eins 2 Vbi clare ﬁ!ppcmitm‘ dari, ac ftare, feu confer- lam dari vlla ex parte dcln:di:mno‘nem in Angelis
ari, minimeque delolatum effe regnum Satanz. Ef beatis,vt pote habentibus in fe perfectam omnis bo-
autem de ratione regui, ve fubfic alieni fuo Principi nitatis fibi debite plenicudinem. ‘
peculiari, veque ad vinum aliquem finem peculiarem ; |
ordinetur, ex doérina Philolophi, aliorumque com - ﬁa%%%ﬁ%%%&ﬁ%f&;&%%;ﬁ%%
muni. Ifte igicur duplex ordo cerciffime reperitur in- 7
ter demon 52 QVAESTIO XXX Ie

Art. 3.Primus vero or Atus in naturarum in=
trinleca inzqualitat taitur ex commuai T heo- Lovrei ¥ ! : B £ RRE b
logorum u_wJLLL-muﬂm‘. fundamentoin A poftolo.Co- [ tram A’{ff ¢ ’55 dﬁfﬁo;ﬁf;;"Qﬁjﬂf
nunis namque fenfus T ologoriieftcum D.Thoma © é[;ngd agere Cl.ﬁ"Cd CG?‘PO?"(Z Pyv‘ﬂ,
qu-rog. prafertim a.1.ex Dionyl, cap.4. de din.nom. = . >
par. 4.aliquos ex omnibus hierarchiis , & ordinibus  » ter motum iﬂé’fi[é’?ﬂ ,Ilfmz;'/;&”’
Angelorum defcriptis {upra quaft.4. laplosin pecca-
tii, & reprobatos efle, ac proinde ade(le in demonibus InenTvR plures alios effectus producere
poit peccatii eam omnem coordinationis feriem, qua potle immediaté, & non pofle efficere mo-
cmnes Angeli erant ex fua natura ordinati ante pec- ~ tum localem corporum , 1, Quia perfeic-
catum,quatenus naturalia manferiy integra polt pec- nes, quaE i}nmiiipuiit in nawris inferioribus , repes
catum. k undamentum in Apoftolo apparet ex epitt.ad rititur colledtz in fupcriom s.Ergoin ira Ange-
Ephel'6. & 1.ad Corinch.1 5 vbi varia nomina ordi- lica ; que przeminet omnibus rerum corporalinm 1
num Angelicornm demonibus ateribuitnr. Non 2. {peciebus,re periuntur vnite omnes earum perfedtio-
tem illis ateributcur omunia ciulmodi nomina,tamerfi nes.Menfura autem activitatis v nicnique conuenien-
cx unmibus ordinibus deciderint. Quia ratione laplus tis eft perfedtio precontenta in ipfo. Ergo Apgeli
amifle charitatis , & admifle rebellionis in Deum, poflunt per fe iplos immediaté producere omnes fpe-
amilerunt eas omines nppullntioms)qu.‘g fanckicatem, cies rerum corporalium. Confirmatur. Qutia cotpora
ardorem charitatis, innocentiam 5 & obfcquiof.un ad celeftia influunt immediaté in omnia tubinn: s
Deum adhzfionem fignificant, vel confignificant. propter prazeminentiam perfectionis refpeétu iplo-

Art.4.Vnde nec Hierarchia,quz facrum Principa- rum. Praeminent autem Angeli muled magis fublu-

1ificat, nec nomen,ant Seraphinorum, quod naribus,ipfilque czleftibus corporibus.

dUL'iN_i a char tace, ﬂm_T]‘ii‘OnOrum,qud Deum f{u- 3. Homo hominem, & ignis ignem producere

petinfidéeem confignificat.aut Dominationum,quod poteft immediaté,& fic de fimilibus. Ergo & Ange-

denotat przeiminerrtem excellentiam yaue Archange. lus Angelum producere fimiliter poteft. Ergo , &

lorum,quod 4 rebus magnis nunciandis dednum cft, quemlibet effectim corporalem. Patet prima confe-

damonibus attribuuntur. Atcribuuncur vero noming guentia.Quiaeft eadem v trobique }u’nportim?is rqciol-

Cherubinorum, Principaruum,Pote tatum, & Ange- Patet item fecunda confequentia. Quia eft & maiosi

10].'1!11'1,(‘5{ aliquatenus criam virtutum,quz A {cientia, ad minus affirpiacing,

aliifque qualitatibus minime incompoffibilibus cum 3. Qui potefltinducere in aliquod fubiectum max
ioreme

N




Quazt XXXL Deaiuit. Ang.cc.corp. 2

jorem perfedionem , poteft etiam indngcm in idem
fubie@tum perfectionem minorery intraidem genus.
At Angelos poteft inducere in res corporales motum
localem , vt fupponitur in titulo qua(tionis. Motus
antem localis eft perfe&iffimus inter omnes motus
corporeos, vt oftendit Philofophus 8. phyfic. tex. 5 7.
Ergo poteftidem in calderginducere motus ctiam al=
terationis, & generationis , qui funt minus perfedti,
quam motus localis,{imulque pertinencad idem cum

: iplb genus motus corporalis.

4. Vnumgquodque corpus habetin fe principium
{ufficiens motus Jocalis fibi congruens, eftque ad ed-
dem motum inerinfect determinatum ex (ua natura,
& ex dinina ordinarione. Ergo perperd,& ablque vl-
la;aut neceflitate,aut vtilitate dareturin Angelis vir-
tus motiua corporf 11 ordine ad locum. Confirmatur
ex axiomate Philofophi dicentis,naturd femper face-
re,ac ordinare voum ad vni.Confirmatur rur{us,quia
Angelis negatur virtus ad motum aleerationis, & ge-
nerationis circa corpora €x cosquod corporibus infit
ex {e virtus fufficiens ad verumque iftum motd. Inzit
autem cifdem cadem fufficientia ad motum localem.
Eadem igitur ratione neganda eft Angelis v ninerfas
liter omnis virtus adtiva circa corpora.

5. Si Angelis obediret materia corporaliter ad nu-
tum quoad motum localem, poffent Angeli;prafertim
mali inuertere totii ordinem vninerfi,collocando gra-
uia in loco fuperiori,& lenia ininferioriloco,& fic de
fimilibns.Hoc anté eft inconueniens, vt miniftri Dei
poflint inuertere ordinem inftitutum ab ipfo Deo in
hoc mundo corporeo. Ergo Angelis non ineft virtas
motiua corporum in ordine ad locum. Aungetur dif-
ficultas, quia omnis motus localis corporum eft eifdé
vel vtilis,ac necefarius,vel inutilis ,ac nociuus.Neu-
trum autem motum localem poffunt inducere’Angeli.
Non quidem vtilem, ac neceffarium. Quia ad talem
motum habent (ufficientiam, & determinationem i
Deo. Alioquin Deus feciflet res corporeas imperfe-
das , & infufficientes in genere [uo. Quod repugnat
bonitati eius coninnéa cum potentia infinita,& pree-
terea repugnat teftimonio illi,quod habetur 1.Genell
Vidit Dens omnia que fecerat,& erant valde bona. Talia
[cilicct, quibus nihil deefler eorum,quz pertinentad
perfeGtionem vniufeninfque reiintrafoum genns. Sed
neque, inutilé,& nociui moti localé poflunt inducere

Angeli : Tum quia nulld virtaré adting infituic Deus -

pure nocimam,aut ordinati ad inutilia s et quia motus
localis nociuns,ac inutilis accidere non poteftablque
impeditione motus vtilis , ac neceflarij, atque hica
nulla virtute creataimpediri poteftscum fit 3 Deoscn-
ius potentia eft infinita , ideoque inimpedibilis.

6. Angeli non poflunt facere miracula viroute fua
natarali. Ergo non poflunt mouere canfas corporales
localiter, atque ita applicareactina paffinis quelibec
quibuflibet pro libito. Antecedens docerur ab ompi-
bus,tanquam indubitatum cum D. Thoma q.1 1c.art.
4. Probatur confequentia. Quia applicando actiua
pafliuis, vt libet,poffent repentc conuertere hominem
in flatuam falis,in lignom,ignem,&c. Pollent itidem
facere, vt corpus mortuum reniuifceret. Acdemum,
vealiz plura imilia precermittantur , poflent facere,
vt virgo in fenfn compofito virginitatis conciperet,
& pareret. Quia canf naturales corporez applicate
cuiliber marteriz vbicumquc,& qualitcrcumquc exi-
ftenti fufficiune,vtinducant in ipsd di!‘poﬁuoncs om-~
nes requifitas ad pradictos effectus,acque ideo ad in-
ducendos etii eoldem effe@us.Einlmodi autem o pera
cenfentur ab omnibus miraculofa. Ergo virtus fuf-
ficiens ad motum localem , & applicationem caufa-
Tum corporalinm quandolibet, & quomodoliber, ¢o
iplo eflet fufficiens ad opera miraculofa.

Art.1. Refpondetur. Nulla natura ceeata eft perfe-

R.P.Efparza Gurf. Theol, Tom.L

i

¢ta in omni genere , quod eft propria D-:!i, {ed 1abet
omnem fuam p;rfe&mnum reftrictam .ad‘ determinatl
genus,& gradu perfectionis,& quo magis preeminet
in vno genere, €0 magis recedic .11.\_ L)Pp(\il‘[i‘l Tenere,
minulq; participat de perfectione eius propria.Natuga
autem intellectualis eft in dinerlo genere,atque natu-
ra corporalis, vt per fe pater,8¢ expofitum eft lupra in
q.1. Vnde quo maioris cft intellectualicatis.co minug
participat de perfectione propria natut cm'p_m‘a.hs.
Naturaantem Angelica eft in {upremo gradu intelle=
Gualitatis infra Dei, ve dicta eft in caflem qu'xﬁimlc.
Quaproprer participat minus de perfectione reri cor-
poralium propria,& PL‘CIl_ﬁ;ui,qu.'\im anima l‘dlllO!:.ll.J.S
quz eft infima in genere {ub{tantiz iﬂtcll}gcnus.(,mﬂ'
igitur vnumguodque agat,habeatquevirtutem ;1gcu§h
circa aliquasfecundum quod prazhabet s & praconti-
net in fe perfectionem eorum propriam , ¢il demque
communicabilem ; concluditar , Angelis conuenire
minimam aétinitatem, & virturem effectind relpectu
corporum , ac proindé nec alterare illa pq_ﬂc > Reque
gignere,aut coriiipere imn_lc-‘di.;Lﬁ' perle Jplos\.Ncm}l'-&
veirnmque iftud genus caufalitatis eft maxime pro pridt
caularnm corpux.dium, & p:_rtin et ad maxima perte-

ctionem iplarum in genere fuo. Tam ergo repugnat
vt Angeli qualitates.& formas corpordics producant,
immediate virtute (i propria,quam repugnat, vt cau-
{z purt corporales producant aliquid in efie intelli-
gibili,{en fecundum efle intentionale quoad rationes
prafertim yniuerfales yirtute ipfarum propria.Sed fi=
cut canfz corporales {olum’producere polfunt alia 2
fe {ecundumefle phyficum; ita Ap gelifolum efficere
poflunt alia 2 fe fecundum effe intentionale; ac intels
ligibile,nec vrerque agendi,ac producendi modus re«
periri fimultanee poteft per fecte in vllanatura creata,
propter diuerfitatem generici alterius ab altero moda
agendi,ac producendi. Hac ratione concluditur pra-
terea, Angclos non pofle producere phyfice fe inuicé
quoad entitatem, & {ubftantiam,ficut res corporales
polfunt feinuic€ producere vnaquaque incra limites
{uos propria, & peculiari fua perfectione determinas
tos. Quia videlicet \"I‘llll-Clllii-(]uE Angelus p(:t}:ﬁ ﬂ.lisj$
Angelos perfedté intelligere , atque aded efficere {ex
cundin effe intentionalesac intelligibile.Qui modus
producendi,ac pracontinédi differt toto genere amo-
do producendi,& precontinendi phyfice, & fecundi
entitatem,ac proinde eft incépoffibilis in ead¢ natura
creata,ac limitata cum pradi¢to modo producendi, &
pracotinendi phyfice, Verd quoad iftam repugndciam,
At Angelus ab Angelo producatur phyfice,ficut homo
ab hemine , & ignisab igne,adeft alia inluper ratig
vaiuner{alis defumpta ex improducibilitate phyfica
Angeli preerquam per creationem. Quaactio repu-
gnatex genere {uo omni, & cuiliber virturi erear,
atque finite , vt traditur communiter cum D, T hom,
& alibi oftenderur,

Art. 2. Verim redeundo ad comparationé virtatis
actinz Angelorum cum rebus corporalibus , fupereft
voum quoddam genus aCtionis & motus , commune
{piritibus,8 corporibus,nempe quoad mati localem
quieltillis omnibus promifcne cémunis.Ratio hnins
cenuenientiz fundatur in celebri principio Dionylij,
quod fipremum infimi attingit infim# (upremi, €& quod,
vt dicit capite 7. dedin. nom. dinine [apientia con=
sungit fines primorum principiss fecundsrum.Inter ackin-
nes antem rerum corporalinm prima, ag {nprema eft,
qua morus localis peragitur , eademgue eft infima
inter actiones (pirituum.Et quidenwhaze adtia prima,
& fuprema inter adtiones corpornm , vt pofitum eft
ex Philofopho in tertia ratione dubitddi. Quia motns
fecundum locnm non intenditad aliquid intrinfecum
mobili, fed folum ad aliquid extrinfecum, {cilicer ad
logum , ideoque minimam omnium pallibilicatem,

s quam

=4




262

quam patet pertinere ad impm‘fc&iuuvnl;]‘ffﬁﬁ‘i‘PU'
nitin iplo mobili. Eftigitur hic motus nobiliflimus
inter omnes corporales relate ad fuum principinm,&
{ubieétum , licet relaté ad terminum immediaté pro-
ductum vix, aut ne vix quidem fit vllins perfectionis.
Idem verd motus,;& adtio renet infimum locum inter
ackiones,& motns propiios natura intellectualis.Cui
videlicet {oli praterea fuperfunt motus intelligendis
& volendi,quos patet elle perfectiores,multoque ma-
gis pcrﬁcurc‘ (ubiectum {uam , quatenus permotum
localem apprépinquat ad ea, quornm propinquitas
placet,& remoueturab aliis,per intelledtionem verd
trahit ad fealia a fe diftinéta quoad veritaté ipforum,
& remouct quoad falfitatem , & fimiliter per adtum
volunratis vnitur perfedte cum obieétis placentibus,
& remouetur a difplicentibus. Conueniunt igitur
ipecialiter res corporales,& [pirituales quoad motum
localem. quuc tanqua confinio innicem ne@untur.
Sed conueniunt cum exceflu aliquo peculiari perfe-
¢tionis ex parte {piritnum. Quia ipfum vbi (piritna-
le, propter (uamindivifibilicatem , maioremque am-
plitadinem,eft perfedtins , quam vbi corperale,quod
elt dinifibile , magilqne reftrictum; ve patet ex diétis
{upra qu.g. Cunr ergo intra vnumquodque genus,
minus perfectuim contineatur in magis perfedto » &
non ¢ conuerfo; concludicnr in Angelica virtute loco
morina contineri virtualizer , & eminenter motum
localem corporum , licet ¢ conuerfo motus localis
Angelornm non precontineatny in vlla corporali
virtute loco motiua. Poflunt igitur Angeli monere
cotpora localiter , tametfi 3 nelle corpore moneri
iph localiter poffint.

Art. 3. Doétrina ifta,tum quatenus negans Angelis
omnem udiuimt_cm pylicam, prater loco motiuam,
tum quatents affirmans virtutem loco motiuam fcor-
porum , eft communiter accepta cum D. Thoma q.
110. & lib.3.contra gentesc.103. Vtramque partem
profequirar pluribus Suarez lib.4.cap. 25.26. 27. Et
quidem ctim in facris liteeris,auc patribus nullum ap-
Pareqt fundamentum ad ateribuendam Angelis vircu-
tem {uflicientemad gignendi, vel alterandum vel ad
producendas vllas alias qualitates pure phyficas,vir-
tus tamen loco motiua corporum manifelte &ifdem
tribuitur Genefl18.& 1 9.vbiapparent Angeli Abra-
bz & Loth circamferentes fecom corpora quocum-
que libéret. Idem apparet ex Matth.4.vbi permitten-
te Deo Chriftus transfertur 2 demone ex deferto ad
pinnaculum templi, & deinde ad montis culmen. Et¢
fimiliter Lucz8.porci pracipitantur a demonibus in
ftagnum. In Philofophia iam din auctore Philofopho
Lib.r2. Metaph. 3 text. 44- eadem in Angelis agnica
eft virtus motiua cerporum,quandoquidem illis attri-
buta fuic virpas motiva cxlorum, corumque affidua
circumlatio. Nonnulli hic obiter inquirnnt,an ctiam
{eipfos inmicem monere localiter , atque detincre in
loco determinato poflint Angeliz Communis antem,
& vera refponfio eft fuperiores ab inferioribus vio-
lc'n:f:r moueri,aut detineri minimé pofle, & conuerfo
poile. Patet prior pars. Quia virtus inferior przna-
lere aduerlus {uperiorem minime poteft. Pefterior
pars pacet ratione contraria. Adde non efle contra
conceptum dpiritus , vt ab extrinfeco moueatur loca-
liter. Quod patet3 pofteriori, Quia animz damna-
torum capiuntur a demonibus ad inferos. Probabile
ctiam valde eft , demones alligari igni inferni per
Angelos bonoss fignidem hi font {piritus vninerfali-
ter adminiftratoriyerefpectu divine prouidentiz.Dici
conlequenter potelt , Angelum {uperiorem moueri
pofle localiter motu violento , quantam eft ex natara
rcl, pet plures Angelos inferiores;collatis viribus ad
id nitentes. Queri praeterea folet , an motus localis
corporum,autipitituum caunfetur ab Angelis impreffo

5

Lib.1I. De Angelis. -

impetu , & producta qualitate impetuofa , an Yerh
vuiendo fe mobili , vnione aggregatina in ordine ad
locum,ac deinde mouendo fe direde, indirecte v
& C(mil‘qucnrcr cm‘}'m,\'cli‘Pirinam fic vnitugn: Pro.
babilius autem videtur virumque monendi moduy
virtuti A“‘rﬁf"“FZ ci?v: poﬂ‘.bllcn}, & T-tqn‘c aCcomimg-
datum, maxime quia anjma muonahs_ VIroque mode
Poteft mouere corpora , vt experientia patet,

Ait. 4. Vt vtautem hac habeant,qua funt lenioz,
illud eft diligenti dignum obferuatione,nomn qual
cumque indiferiminatim motum , aut detentione
corporum effe virtuti Angelica yninesfaliter poflibic
lem. Pro cuusrei intelligentia diftingnendus eft i
plex corpornm motus,& quies,lendetentio. Alij .
que funt motus locales,quos corpora mobilia exigit
omnino determinate. Alij quos exigunt tantum .
determinare,& vage. Rurlus motus determinate exa-
¢ti, alij func neceflari) ad confernationem vniuerfiy
circulatio corperum caleftium, fluxus, 8 refluxns ma
ris,lapfus fluniorum , impetus ventornm , & fimiles,
Alij. verd requiruntur ad conferuationem aut cam-
modum, & conuenientem ftatum fingulorum corpo-
rum,ve motus cordis in animalibus, granium quori.

lem-

liber,& levium furfum, ac deorfum. Idem dicitor fuo

modo de quicte, {en detentione. Certum porro apud
me eft non conuenire Angelis virrutem naturalem
{uflicientem ad impediendos motus corporibus con.
naturales,ncceflarios ad confernationem , & rectam
vninerfi coordinatonem vninerfalem;vel ad indneen.
dos motus cidem conferuationi,& coordinationicop-
trarios.Primo quia Angeliex {ua natura funt quadam
pars voiuerfi. Eft autem de ratione partis’, vt fit pro.
pter totum,ideoque vt illius confernacioni; & conug.
niénti coordinationi inferuiat , nec fieri poteft , vta
Deo accipiar virtutem ad oppoficum. Deinde qui
Deus , qui et auctor vniuerfi, vulE conferuationen
cius , eftque necelle , vt eam velit fimul com conues
nienti omnium partinm coordinatione,ex (uppofitias
ne,quod voluerit condere idem vaiverfum,ve dictum
cft q.28.de Deo. Nullaantem caula {ecunda prevs.
lere poteftaduer(us yoluntatem , & potentiam Dei,
nec fieri poteft, ve ip{e conmuleric alicui canfe fecun-
dz virruté (ufficientem ad inuertendil finem efficaci-
ter przintentum ab ipfo ; atque prefixum canfis om-
nibus {ecundis eaipfa voluntate , qua eas, totumque
condidit vninerfum.

Art.s. Cernwm fimiliter videtnr, motus indetermi-
naté tantii,ac difiunétine exactos a corporibus [ubefle
ex natararei virtuti loco motinze Angelorii. Quodin
ifta affertione fupponitur de exigentia indeterminata,
ac difiunétiva corporum refpedtu aliquorum fuorum
motmmm expofitum,& comprobatfi et q.29. de Deo
art.4.Suppofira autem eintmodi indeterminatione ex
paite corpornm,dubitari non poteft,quin ad Angelos
peruneat determinatio eorumsatque electio , & exe-
quutio ynius motus potius quam alterius inujcé in-
contpoflibilium , & tamen c0111}711i11bi1i}1:n aqualiter
cum exigentia, & innato appetitu cuinlque corporis,
Tum quia corpus,cl fit expers libertatis; & electionis,
non {ufficit ad determinationem [ui,quatenus eftin-
differens ad aliqua duosideoque necefleeft, vt interne-
niatagés liberii,& electind, cuius proprium eft deter-
minare principium indifterens per ele¢tionemat $
pattis.Tum quia quoad einlmodi, vt minimi euentuss
verificatur doétrina Dionyfl) communiter receptas
quod inferiora adminiftrentur a Deo per ﬁ;perigr:r,&?
quod dicit Aug.lib.3.de Trinit.c.4. emniacarporaréfs
per [piritim vite rationalems; & quod maioti cum vl
uerlalitate tradit Gregor.lib.4.dialog.cap.4.7 boc i
do vifibili nibilniff per creatnra innifibilem difpons paffé.

Art. 6. Quoad motus locales corporum non npe=

ceffarios ad conlervationem , & conuenicntem co*
ordina




w7
. A

e

ordinationem vniuer(i , & cius partium , & ramen
exackos determinate ab ynoquogngeorpore, non oc-
eurric mihi v falis regulainfta , & omnino de-
terminata,quantum Angeli naturali {ua virtute; bea-
tis , & reprobis communi, poflint , vel non poffint.
Hoc generaliter flatui poteft.  Angelostam bonos,
quam malos pofle' nonnunguam monuere;ac detinere
lus exige n iplorum determinatam;
men , & ordinarie praftare idipfum ne-
| polle. Prier pars patet. Primim ex locis
feriprure indicatis nuper art. 3. Apparct enim in il-
i A _;‘lo-,’ mouifle {zpius corpora motu loc

L'i)l'l‘ﬂ
frequent
qui

1ui

furfum atcollerent grauia » non (ubnixa vlli alij cor-
pori, per quod afeendere pollent , & fimiliter de aliis
einfmodi moribus. Deinde magi opedemonun
ducunt plures einfinodi motus, vt perhibent Aug

ftinus_, & alij plares apnd Deltium lib. 2. difquilic,
Ptz m patet.a fortiori ex poteftate ho-
is mouente grauia furfum ; & leuia deorfum vio-
lenter, & limili violentia {zpe eadem detinente: Po-
fterior pats {uadetur ¢x co , qued fi natura Angelica
haberer fufficientiam ad equentem , 8 ordinariam
cinimodi violentiam, o motum, & detentionem
corporum, pofler domos frequenter dirnerc repenté,
fruges camburere , homines,, & alia animalia tenere
ligata, quibus {imilia quinis confiderare facilé poteft
quaplura. Qualia tamen necaccidunt frequenter,nec
naturalicer potelt, vt accidant frequenter, & ordi-
natié. Alioquin fieci naturaliter poflet,vt genus hu-
mantm citd totnm defirueretur,veque dum canferna-
reeut,miterrime haberer, dum nihil certi naturali ne-
ceflitare effec citea corporum ciicumiacentium con-

{1

111~

£

r1am, & motum,atque quictem infuis ynicnique
ngruentem. Quaproprer haec pars coincidic

Arti7. V ft credere Angelice nawre
ac poteftad non fubetle morum, & quictem debirnm
determinate vnicuique corpori, nifi ex peculiari per-
miflione dinina. Quianimitum corpora habent ea-
tenus determinationem ¢x voluntate,& influxn Dei,
cui nulla canfa creata coutradicere poteft ablque pe-
culiari eins permiffione. Hac de caula Philofophus
libi1 2. Metaph. atext.44. {olos calorum motus: An=
gelic poteltati commilfit , atque permific. Ratus ni-
mirum -, vt obferuar D. Thomas qu. 11o.att.a.ad 2,
de reliquocorpora hac infe
natarali neceflitate omnind determinata fubfequentes
ad naturam ipforum,prove coniundtam cum motibus
celorum, nec immediatéfubefle dinine prouidentiz,
cinlquie; & difpofitioni, & permiffioni quoad metum,
& detentionem minime prouenientem ex iifdem il-
lis principiis, quinimo contradicentem {®pe exigen-
tiz corumdem’ dererminate. Quod eft fallum. Indi-
dem apparet ratiosobiquam in lib.Job.delcribitnr dz+
mon folicitns de f}:ccmli Deéi permiffione , atque ab
cadem dependens , vt poflcttentare Sandtum Virnm
demolitione domus , internecione filiorum , plagis
in corpere proprio, aliifque indudtis effectibus , qui
induciminime poterant, niff motis', ac detentis vio-
lenter pluribus corporibus aduerfng exigéntiam eo-
tum detebminatam. In eodem principio tundatur cd»
munis,& nota omnibus doétrina Sanéorum PP, dx-

o =

mones nihil pofie aduer

caiolos habere motns

snios ablque peculiari per-
miffione Deil. Queod {umiliter dicendum eft de com-
miffione '.-puci IiDei relpectu bonorum Angelorum,
vt nobis profint. Vtrumque enim verificarur quoad
€, que exorbitant ab exigentia determinata caula-
tm corporalinm refpectu fui motuss & quietis ; ne

non aliorum ¢fleGunm dependentinm ab eodemn mo-
& quicte. Nempe quoad ea,que dcpcnd:—nr Amo-
tu, & quicte indeterntinate tantiim 5 & vagedebitls,

P, .Ej;tm?',-:n Cur(. Theel. Tom. 1,

'

X XXI. Dea&iuit. Ang.cc.corp.. 263

ineft Angelis tam bonis , quam malis ordinata pote-
ftas ex-{ua ipla natura 5 ad eum veique maodum , quo
caufis rationis, &ieleCtionis expertibusinelt faculeas,
& [ufficientia quoad motd,3 quictem, quos exigunt
determinare, & quoad cereros eficctus, qui inde pro-
ueniunt,atque dependent. Talis igitur,& tanta eft vie-
tus,& atinitas nature Angelc® circa res corporales.

Ad 1. Reperiuntur quidem colleéka in {uperioti-
bus , qua funt difperfain illfcl:iorilﬁu5< Non tamen
{funt eodem modo vtrobique , fed diuc!.'lO_ long¢ mo-
do, quatenits natara ipfa fuperior eft lehgé dineria ab
inferioribus naturis. Vnde naturz intellectuales in-
tellectualiter tantum, ac intentionaliter ea omniaef-
ficere poffunt , qua antim }\11}'ilcr_‘ l_c.llll_is corpoia-
libus effici pnlﬁlnt » VI conuincit Jl"(.‘l‘.{'}us lnpcri_ﬁ.s
propofitus are.1.In cuius viteriorem confirmationem
hoc praterea addi poteflt 5 tubftantias m:;‘Hc\:hmch\“.
ereatas exiftere gravia fui 3 & tamen indigere perfe-
¢tione fibi fuperaddica : corporales ver 0, quacorpos
rales funt exiitere gratia alcerius. Vnde {ubitantiz in-
telle€tuales non funt pradice virmte » & a@ivitate
fufficientiad a&iones tranfeuntes, qua (mdunc ad
pertectionem alioram ab operante , fed i_(llflm ad
actiones immanentes , quibus perficitur iplum ope+
rans; cum fola exceptione motus locafs, per quem
ab intelleGualibus diriguatur ;ad v cm, feu dew
le@ationem {ui,vel hominis , qui & iple eftincelle-
Gualis , quz intelleétualia non funt. At {ubftantiz,
que (uncintellectus , & rationis expertes; omnem
fert [uam a@iuicatem impendunt in vtilitatem , aut
delectationgm aliorum , per adktiones tranfedntes § &
fi quid {ibi prn‘func, id ipfum rurlus ordinatur ad
achionem eranfenncem fimiliter ve
bilem aliis. Praterea quilibet Ang
prehenfine Angelum fibi zqualem , ficut homo ge«
nerac homines ianis ignem , atque pro eognitio=
ne comprehenfiva requiricur aqualitas , ant Iiupc—;;io-.
ritas \_-m.1})1'\-hunaicnti> [ﬂp\_‘&n‘ cmnprchcnh, vtdi=
Gumeft q.1 4.de Deoabare. 2, ficat requic
nerationem.Vnde Angelus exercer @quinalenter tan-
tumdem virtutis, aéine atque agentia pute phyfica,
Paricas confirmationis nihil enincit,ciim corpora ca-
leftiaP8¢ fubluparia contineantur fub codem genere;
intelle@nalia verd pertineant ad diverfum ab illis ge-
nus. Ex quo etiam, & excodémart.1. patecctidad 2.,
Nec enim valet argumentum & inaiori ad minus,
quando fit tranfitus a generein genus, .

Ad 3. Noratum iameft fupra,motum localem efle
pecfedtiflimum omnivm relact ad fuum fubie@uni;
non tamen relate ad foum terminum, Quapiopter nod
prefupponit in {uo principio , pracise quatenis efy
Prmcipiﬂ ipfius,actinitaté magnz Pcrtcttionia;}ed pos
tius pcrflétionis omnid minime: Quade canla nulla
eft res vlq; adeo vilis.& exigue entitatis;ac perfectio-
nis, vt non habeat vircutem [ufficientem ad motam
localem , & quictem fibi congruentem;leu quam ha-~
bere {ua intereft. Nonigitar tenet illatio obiedtionis.

Ad 4. Argumentum illud cum duplicifua confir-
natione diruitur diftin@tione fuperius expolita motus
localis determinaté » & indeterminaté debiti vnicpi-
que corpori. Concedityr enim corporibus virtus faf-
ficiens ad motum debitum fibi determinaté,non verd
ad determinationem eins,qui deberurtantum indeger-
minate. Qua diftin&tio non habet locum in mota al-
terationis , & generationis confiderato fecandiin fe
immediate , ve per (e pater. ‘

Ad 5. Inconuenient illi preeclufs eftaditus diffine
&ione,& principiis;ac limitationibus tradicis,arc.4.6,
& 7.Quod ibi (ubinngitur de fufficientia corpornmad
motus locales viiles acneeeflarios.& de inlnfhciéra
natir® intelle@ualis ad neeinos.ac inutiles,ideo non
coppincit, Quia fieri nd POCHiBVt resco rales pro=

5 & pres

lus cognolcit cd-

itur ad ge-




264

pter magnituding foz imperfectionis, [ufficerent fibi
ad omuia , quibus indigent, ideoque opus fuit, vt eig
{ubueniretur aliquatenus directione nature intel-
lectualis. Rursts {apienter permittitur exignum
malom ex intentione boni. Hoc antem
modo comparantur mot scales nocini , inducibi-
les perd@mone s;qua inde colligic vberius
diuina prouidentia per victoriam , & coronationem
fultoram , malorumque punitionem.
Ad 6. Poflunt quidem Angeli,cam boni, tum ma-
li inducere effeftus vere mirabiles relpecta noftri, ac
proinde miraculofos [ecundum quid , & impropric,
applicando rlc',?:iua_ l‘).‘xﬁiuis pet motum eorum loca-
lem 2 Deo ipfis {pecialiter commiffum , vt dictum
eil , ideoque nobis ignotum , quifolim cognofcere
valemus res corporales,& ea , cum c]m[)us' cadem de-
terminate connectuntr., I\Iunpi: admiratio oritnr ex
cognitione effectus cum ignorantia caufe , aut modi,
quo ipl‘u npjnlicl‘.ru » & operata eft. Carernm vera mi-
acnla fieri ab illis non polle conftat ex dictis fupra.
Dictum namque et Angelice nature folam inefie ex
{e virtotem ad motum localem corporum , nec effe-
ctns vllos alios fenfibiles inducere pofie nifi mediante
actinitate caufarum corporalium,quas patet non {uf-
ficere ad effe®um vllam miraculolum propric talem.
Quia miraculum proprie tale eft effe@us fuperans
virtutem, & fufficientiam omnium caularumlecun-
darnm, & pratergrediens totum ordinem natura, &
contradicens difpolitioni preeexiftenti in eadem nacu-
ra adequate [umpta,vt dicit D. Thomas q-110.4r54.
& alibi faepe. Repugnat autem in terminis,vealiquid
eiulmodi efficiant caufz corporales , vicumque ap-
plicatz,atque inuicem contemperate fine ab Angelo,
fine 2 demone. Queod tamen non tollit quominus
Angeli minifterialiter cooperéntur Deo ad opus mi-
taculofum , prefiando aliquid propria virtute loco
motina corporum, quodiconfertad effedum miracu-
losé producendum i Deo , vefi colligant in ynum
parees, & pulueres corporum humanorum ad effe@it
relurrectionis vniverfalis, Quod eft exemplum D,
Tho. ibidem. Quod ad exempla obie@ionis attinet,
dictum fam cft , non ineffe Angelis virtutem nagura-
lem ad motus im‘.ﬂcg‘cmpmum-J per quos inufrtatur

1210118

s

11 l‘Ru

ordo naturz vniuerlalis , nifi ex volunrate [peciali
Dei, & cooperante l]wci.x‘:it\.‘r virtnte eius. Quapro-
peer 5 ve homo conuertatur repente in farnam falis
luperat vircutem naturalem An geli.Quiaid repugnat
ordini totins natura fecundum {e confideratz. Multo
VEro n}auifcﬂ:ius repugnateidem, vt Corpus morcunm
reuinilcat, E¢ fimiliter illi repugnat,vt Virgo conci-
piat,& pariatin fenfu compofito virginitatis. Falfum
nimirii eft canfas naturales , quocique demim artifi-
<io applicéur [ufficere ad eiulmodi effeus in talibus
circiftantiis.Nullus namque applicationis modus ef-
ficere poteft,vtinducit in fubieum efedtum,auc dil-
})uﬁtioné)refpc&n cuius idem fubiedtd non eft in po-
tentia proxima, fed cft cum forma,& difpofitione con-
traria, eaque inanferibili ex fua natura , vraccidicin
enétibus propofitis.De quo alibi fufivs, & cx profefio.

Frfhadish:dhdhdh el e o
QVESELO XXXII

Virum omnes bomines fibfint cu-
flodix Angelorum , €5 impu-
gmzzi@f/i demonum ¢

.

) Ipe N1 v R non omnes vtrique fubeffe,
1. Quia Apoltolus ad Hebr. 1. reftringit cu-
ftodiam Angelorum ad folos ele@os , feu prade-

.. decaula dicitur relictus

Liber IT. De Angelis:

ftinatos , dicens : Omes [funt admin rator] fhi.

saizs it mimifterinm mifli propier eos , 4
pi:t)z!_ﬂr.’t{:r,{ i_"',rgo _L'c}:11‘}'313:1,?&r prefertim ini‘Id:]us,{lui_,
buiw:c:mmum {alutis ineft ,-non habent Angelum
cuftodem.

hareditatem pq

2. Cultodiente Deo , quieft (ufficientiffimuys cll-
ftos , fruftea additur alia cnftodia.Deus autem jmy
diate per fe iplum cuftodic omnes homines , vt
gitur ex illo Plalmi 120.4. Non dw-rm'mé:rr;?;ccj:.«g A
mict, gui cuftodi Ifraél. Ex femel ;s atque iterum ihi.

demverl.5.8& 7. Dominus cuftodit re. Superflnic
cuftodia Angelorum refpetu hominum, Confirmg-
wur  quia zifi Dominus enflodierit cisitatem | finftry o
gilar , g#i cuftodit eam 5 ve diciturin pfﬂlum 126.1,
Aque autem fruftra cuftodic alius, fi Deus cultodiz,
Quia ficur nemoalius eft fufliciens ad cuftodiamnon
cultodiente Deo, ita Deus [olus fufficic ad cultodiam
abfque aliquo alio. Ergo in omni enentu cft vel in-

{ufhciens , vel fuperfluz cuftodia Angelorum,

3. Quod pereatis , qui commiflus eft alicuius c.
ftodix , atcribuitur negligentiz , aut impotentiz cy-
ftodis. Siigitur omnes homines c!{l_:nt commiffi cn-
ftodiz Angelornm, plures Angelieffent , vel neglis
gentes in minifterio fibi commiffo,aut impotentesad
illud perfecte praftandum , quandoquidem plures
homines quotidie labunturin peccata,ac demiim pe-
reant.Neucrum autem illorum duorum dici porteft de

Angelis, ciifint, & impeccabiles,ac moraliter omni-

no perfedti, & virtute fupernaturali praditi,aduerfus
quam nulla canla nacuralis prevalere poteft.Ergo ho-
mines non funt a Deo commilli cuftodiz Angelorum.

4. Chriftus Dominus non habuit Angelum cufto-

dem,ac proindé non omnes hominesillum habent.
Immo inde concluditur nulli homini dari Angelum
cuftodem. Quia ad Philipp.2. dicitur de Chrifto Do-
mino,quod elt iz ffmilitudinemn hominsm fiites, & babi
tuinuetas vt bomo. Non autem ellec illis fimilis,{i reli-
quos foueret, iplum né foucret cuftodia Angelorum,
Allumptum patet, quia Chriftus fapientia, poteftate,
& dignitate eft fuperior Angelis. Inconueniens autem
eft fuperiorem quoad ea m}miucullodiri ab inferiore.

5. Homo nequeante vitum rationis indigert culto-

dia Angeli,neque poft v fum rationis.Non ante, quia
pro tunc nullum ipfi imminet periculum peccandi, &
aberrandi & via falutis,quod oporteat praecanere. Nec

~ poftea , quia homoiam compos rationis {uHicitpur
leipfum ad directionem {uamam operationum. Qua

a Deo in manu confilij tui,
Ergo homo nunquam {ubeft cuftodiz Angeli, cum
nunquam necefle fit,veillifubfic.

6. Nulla caula adhibetur ad aliquem efeGum, pre-
terquam ex ordinatione dinina. Nequit autem effeex
ordinatione diuina , vt homines fubiiciantur impu-
gnationi demonum. Tum quia foret contra zquita
tem , & infticiam prouidenti® divin ; vt milesinfir-
mus,& ignarns,qualiseft homo , coniiceretnrin pu-
gnam cum forti » & aftuto , qualis eft dzmon. Tum
quia intentio Dei eft,omnes homines faluos facere,
cuiintentioni contradiceret,vtadhiberetim pugnato-
Ies iq;lflltis,l.irmi‘t‘rtiln tamacres, ac stt demones. Tam
denique quia Deas,vedicitur Iacobi 1.neminem tentat,
tentaret vero {1 demones deftinaret ad tentandin, Nom
igitur {fubfunt homines impugnationi demonum.

7. Primus homo ante peccatum,nec cuftodiz An-
geli fuberat,nec impugnationi demonis. Non cuftor
diz , quia cum effer dono integritatis oprime pramu-
nitus,cuftodia aliena nequaguamindigebat. Non im-
pugnationi » quia quod nos permitcamur impugna

tioni demonum,eftin peenam pcccn[i,qnod norzdum
dabatur darante ftacn innocentiz. Ergo non omnis
homo , certé non femper {ubeft cuftodi® Angelo-
um , & impugnationi dzmonpm.

o

8 Si




Quzt.XXXI.De cuftod.& tentar.hom. 265

8. Si homines inducerentur a demone in peccata,
haberent exculationem peccati , guatenus A ‘i"orti:.\ri
fuperarentur. Non autem habent , vnde {uflicienter
exculentur. Ergo né inducitur 2 demone in peccata.

Arc.1. Relpondetur. Cerpum in primis eft ex fide,
homines efle 3 Deo commiflos caftodiz Angelorum,
atque Angelosiefle ab eo deputatos , vt habeant affi-
duam curam hominum in ordine ad vitam zrernam,
velique ex Plal.go. Quoniam Angelis fuis mandauit de
te, vt caffodiant te in omanibys viis tuis.Jnmanibus porta-
bunt tes ne Unquam offendas ad L;pirlcm pedem twwm : Ex
illo Chrifti Domini Matth. 18. Fidere ne contemnatis
ynsm ex pufillts iftzs. Dico enim vobis. .Q&izz Angeli co-
vurn in Cals (emper vident facigm Patris mei. Ac demum
exillo ad Hebr. 1. Omues it adminiftratorij (piritusin
minifterinm miffi propier eos 3 qui hareditatem capinnt
faluass. Hine Dionyf, cap.9. de celeft. hierarch. dicic
infimam hierarchiam Angelotum preeffe humanis or-
dinibus, vt ferantinr ad Denan, & copnertantur , eodem-
que fenfu accipiunt vuanimiter pradicta teftimonia
reliqui SS.PP. apud Suzt.lib.6 .1 7.Conuenientia, &
neceflitas huinfmedi cuftodiz fundacor in natura ho-
minis g Angcli, atque in pecfectione dininz proui-
dentiz. Nempe homo ex fua natura (ubeft multis pe-
riculis interius, & exterins,atque ad ea pracauenda eft
infufliciens propeer defeétum incelligentia: , & con-
{tantix proucnientem ex dependentia 2 fenfu, & ex
vnione ad corpus s quod corrumpitur, proptercaque
aggrauat animam.Angeli verofunt,& perlpicaciflimi
quoad intelle¢tum, & invariabiles gnoad affectum fir-
matum in bono. Perfectio autem dininz prounidentiz
hoc vniuetfaliter difponit, vt defectibilia, minufque
{ufficientia moueat,ac dirigat per ea, qua [unt inde-
feétibilia, maiorilque fufficientiz , vt apparet praci-
pu¢ in dependentia fublunarium ab influxu celorum,
quibus extremis , {eruata proportione @quiparantur
homines, & Angeli. Imo & invnoquoque noftrum
idem ordo prounidentiz apparet manifefte , quatenus
principiorum inuariabilinm {tabiliintelligentia divi-
gimnr | citca conclufiones opinatiuas multipliciter
variabiles , ac defeétibiles , & fimiliter inamiffibili,
{femperque vniformi amore finis noftri , fen felicita-
tis, ac beatitudinis perducimur ad eleétiones illi con-
gruentes, Apparet igitur ex natura ipfa rei, homines
debuiffe committi directioni, & cultodiz Angelorum.

Art. 2. Certum rurfus eft , ita vefine magna te-
meritate ,' ac forte etiam fine errore negari non pol-
fits fingulos Angelos fingnlis hominibus L‘il‘\.‘A depu-
tatos ad cufltodiam ab inftanti nativitads. Sic femper
tenuit , a¢ tenet communis fidelinm omnmm confen-
{us cam magne fundamento in fcripmm, provta
Sanéis PP. communiter intelligitur , quorum tefti-
monia in hune {copum circa textus facros nuper in-
dicatos producit luculenter Suarez locp indicato.
Hieronymus inter alios adillud Matt, 18, Awgeli co-
vim, Grc.  Magna eff, inquit , dignitas animarum , vt
Vnaguaque habeas s ab ortu natinitaris in cuffodiam fii,
Angelum delegatnm. Ratio huins rei apud D. Tho-
mam quzftioneilla 11 3.ar62.eft. Quia voulquifque
dhomo , proprer incorruptibilitatem anima {emper
manentis , zquinalet toti vni {peciei , vel geneti re-
mm ad;equatb cuuuptibilmm > quarnm ﬁugu le de-
ficianttotaliter » folague fpecies manet perpetud , fix
cut quilibet homo quoad animam. Vnicnique antem
{peciei , feu generi rerum corrnptibilium praeft pe-
culiaris Angelus fpeciali virgute praditus, accommo-
dara nature chinlque fpeciei , fen generis, vt tradic
Greg.hom. 34.in Enang.ante med. Ergo vnicuique
etiam homini preeft l‘pccialimr vnus Angelus. Alia
?«liorum anctorum communis ratio eft. Quia homo
indigetaffidua affiftentia , & divétione , ac enftodia
Angeli , v apparet ex fundamento precedentis con-

clufionis. Nequit autem vnus Angelus affidug ade(fé
% iobus hominibus. Quilibet namque duo homines
unt ex {iia patura indifferentes , veinuicem diftent
quantalibet diftantia. Dictum autem ¢ t !'t;;?r.l,Aaxgc—
lum non pofle adefle fimultance extremis Lpati) quan-
tumliber diftancibus inter fe. Quod verd vai homini
non deputentur ordinarie plares Angeli cuftades, fu-
detur ex {ufficientia ynius Angeli pro vue homine,
Quod ex perfettione Angelice natura)in luperiori-
bus expofita credibile facilé eft,

Art, 3. Hoc tamen non rollic,quif® plures Angeli
aliquando concurrant pro rerum opportunicate ad
coftodiendum , acdirigendum voum hominem , vt
colligiturex 19. Genel. vbi dicitur plurcs Angelos
cduxille Loth.de Sodoma , & pofiiffe illum extra Cistir
tatem , & dixiffe illi , [falsa gnimam ruage. Et Dan, 1c.
Gabriel Angelus teftatur, Michadlem tulitle {ibi fup-
petias pro populo Dei. Imo elt valde pr obabile , &
communiter receprum 5 hominibus , quorum fingul
{unt intenti ad c)pcr;‘.tinm‘s,mu'.titlu':inc » vel magni-
tudine fua @quinalentes operationibus pluriym alio-
rum hominum , deputasi duos » vel plures Angelos
cuftodes, pro qualitate ,& amplitudine zquinalent,
Communis fimiliter Theologormm fenfus eftcum D,
Thoma loco indicato ; fingulis pro iciis 4 aliifque
communitatibus in voum aliquem finem {pecialiter
ordinatis deputari fingulos praterea Angelos ad cus
ftodiam , & dire@ionem earum. Quia hoe poftulare
omnino videtur infta , & ®qua propoertionis ratio,
Quod autem huinfmodi cnftodia Angelorum incipiat
3 natinicate hominum; & non prius,nee poﬂc;‘ius,mc
co fuadernr. Quia feetus ante natinitatem cenlecur,&
eflt quodamomdo ynum cum matre , idcoque prg
gunc curam eins habet Angelus matris cuftos. At pofk
natinitatem incipit feorfim indigere cuftodia pro viea
corporali,& pro iis caufarum , ac rerum dif pofitioni.
bus »qua temporisdecnr fu,diredtione extunc incipie-
te,poflunt euadere {pecialiter veiles multiplici ex capi-
te ad [alurem anime, & praefertim ad baprifmum,& ad
bonam educationemsatque indigétiam huinimodi ad-
ilitori), & cuftodiz defert fecum puer in quaralibet di-
ftantia b marre,ad quam ex tiic incipic efle indifferens,

Ar® 4. Inter Angelos fingulis {corfim hominibus
quafi monaftice vinentibus deputatos,& ¢os;qui pree-
funt communitatibus prfertim valde magnis, necng
fingilis hominibus ad vninerfalem aliquam amplioris
cure prouidentiam deftinatis, hocdifcrimen comuni-
ter ftatnitue cum D, Thom.ibidem art.3,qudd priores
{nnt ex infimo Angelori ordine , pofteriores vera ex
aliquo ordine [uperiori, atque co altiori,quo maioris
opera , ac dignioris erit communitas , len perfona
communis, & publica.Quia Angelorum infimi ordi-
nis propriumeft minima nuntiare;ve dicic Gregoring
laco nuper indicaro, Hoc antem eft minimum in An-
gelico minifterio, vt vnius hominis ibi yniattende;
tis cura habeatur, Cxteri vero Angeli, quia quo per-
foftiores {unt,eo habent vniucrfaliores Ipecies,& in -
de cognitiones;atque determinationes voluntatis,fing
cum eadem proportione idonei ad cuftodiam vniver=
faliorem,latin{que patentem. Dens autem ompia dif=
ponit prout congruit naturis rerum f{ingularum.Pera
mnet vero f}acci-‘Lli:eL' ad prouidentiam Dei mifﬁﬂ; &
deputatio Apgelorum in cuftpdiam , % directionem
hominum. Solet circa hxg inquiri ; an idem Angclus
{uccefine deputetnr ad cuftodiam plurium hominum,
Affiomat Mag.dift. 1 1. idque purat neceffarid efle di-
cendum. Quia nymerns hominnma principio ad fia
nem vigue mundi excedit numernm Angelorum, {o-
lins {altem infimi ordinis, Negat Inftinus queft, 30,
lib. vl .Quia Angelus {emel cultos vnius hominis
nunquam enm defericad finem ylque mundi.quande
ablolugrur ejus cuxa , corpore reunito animz , atque

; = perdy




2,66 Liber I

perdncto ad fratum deinceps penicus inuariabilem.
Sed res hzc apud me cft omnino incerca. Quiaelt
valde probabile, numeram Angelorum efle maiorem
etiam intra vnumquemquae ordinem feorfim , quam
numerum omninm hominum {ive imulsfive fuccefli-
1e exiftentinm, vrindiczrum el fupra qualt. 4. Nee
eft minus probabile;quod innuit D. Thomas in dicta
guzftione 11 3.art. 4. cuftodiam Angeli cirea vnum-
quemque hominem ;bi‘niu! cum vita hominis Nem-
pe cuftodia Angeli folum eft homini opportana, ae
neceflaria duneft in via s ideft dum fubeflt periculis

quo imam , & corpus: Sicur enimi bominibus per
viam non tatam ambplantibus dantur cuftodes « ha &
¢t bomini quamdinviator eff caftos Angelus depum
tatur MO\;E::!?JR!H awtem iam ad terminon Vid Pernere 7it,
iams rzon habet Angelum euftolem.Igitur neque probatia
Mag ftei eft efficax,neque Tuftini.

Art. 5. Toridem ferc dicenda funt circa impugna-
tioném demonum. Certum namque in primis eft ex
fide,homines impugnari 3 demonibus, atqueincitari
ad malum,yeliquet ex illo Toann.8. Ile bomicids erat
#b initio.2 .ad Corinth. 1 1. Timea ne ficut [erpens redn=
wit,¢'c. Maxime vero id liquet ex 1.Petri 3. Aduer/z-
rises vefber diafolus ranguam leo THEIENS CITCHE Guarciis
guem denorer. Et Avpocal.t 2. lile draco mrzgm:r,ﬁr;mr
HRLIGHHS, qui Vocatitr diabols , & [atanas , qui fiducit
Vhiuer{um orbem. Hinc demon antonomafticeé dicitnr
tentator Matt. 4. Aecedens ad ewm tentator, & 1.ad
Thefl’ ;.dicitar,is, qui tentat. Ac demumad Ephel.e.
monemur ab P.pnﬁulu de collu@atiooe dithcili ; &
ardua aduerfus {piritus , & poteftates tenebrarum
harnm. Communis f2nétorum PP. intelligentia, &
conlenfus in hunc {copum habetnr apud Svar. lib.8.
¢.18. Rationem teddic Augnft.lib. contra Prifcill.ad
Orolic.s. Non ob aliuds nifi fFimnlisinuidentic agitatus
#oftva irinera,quibus inDeit t endimus perturbare conatnr,
Nempe eadem ratione,qita demon per [uperbiam ad-
verfus Deum rebellanit , aduerfus homines etiam in-
furgic per innidiam , Vtimpediat , quantum poteft ,
profedtum eorum (pititualem , & conlequurionem
zrernz gloriz, Eadem praterea cle@tione fuperbiz
fimilitudinem Dei af t , obfernansin tentandis,
acimpugnandis hominibus enm ordinem , quém di-
&tum cft obfernari 2 prouidentia Deiin cuftodiam
hominum per Angelos bonos. Quapropeer Lycifer

Cﬁgnnt ,iuxta communem f[entententiam, fingulos
diemones impugnandis fingulis hominibns , eofque
infimi ordinis pro infimo hominum genere, {uperio-
Tum vero ordinuin pro conununitatibus,necnon pro
fingulis perfonis munerum, & operum vniuerf{alinm,
& infuper duos,vel etiam plires pro qualitate nomi-
nium, vel negotiorum fingulorum , idque permanen
ter, vel ad tempus, provtopportunum fueric. Ad enn
vtique modum,quo di¢tum eft de Ange‘.is,corumquu
caoftodia,quam @mulantur pro viribus demones , ve
obfernant communiter Theologi cum D.Thoma q.
114.art.1.

Art, 6. Predi&ta, tamcaftodia Angelorum, quim
impugnatio demonum peragitur , & interins , & ex-
terius. Exterius quidem, procuratis vhicuique homi-
ni, aut maltitudini hominum occurfibus obiectorum
fenfibilinm, que pollent viad pertrahédum animum
humannm, vel occafionaliter, vel canfalicer , vt ope-
rentur honefté, & mereantur vitam zternam , vel ve
peccent, & incidant in damnationem, Intetius vero
difponendo phantafiam, prout expeditad alterntram
{copum ex duob modd propoficis. Vernmque au-
gem fic ordinaric, & cx natura ipfa rei per detarmina-
tionem noxiam, vel propitiam motoum localium, ad
quos res corporales , nempe exteriora fenfibilia , &
ipiritns vitales,quibus infunt {pecies eorum obiecto-
tam, aliique humores cerporis humani, fantindiffe-

De Angelis.

rentes,atque indeterminari exf{e p

e
ELCl

e
xcist. Ex quo de-

r
terminationim genere, atque inflexione eiulmag
-~ f: D = ~ "
motuum , prElernm mera ipiam hominem quot , &
(1:17!1].11.1}.13_;351‘;1t;()‘.'ﬂl‘.‘xUJ..L , & 1ncommoda temy ;
& Lpiritualia proueniie puﬁlm, expoliti eft quaf

A

i tig.
de gratia. Extraordinarie autm , nec admodum fre-
‘quenter , & cum dependgntia ab fpeciali permiffi
ne, aut commiffione Dei peragivur eadem cuf
impuglmtfm,xm 5,8 applicatis obied
rumque phantalmatibus,contra etiam,qu
fum exig entia decer minata. Quz duo docur
fatio vg‘»mtl"fain_-.ri: quoad primum , & refbridionis
quoad fecundum peripici ab vnoquoque facile pols
tunt exdictis in queftione precedenti ab art. 5, Ap.
paret igitur ex his,homines {ubefle,& quatenus fub.
fint cuftodiz Angeloram, & impugnationi dzmoni,

Ad 1. Quecunque Deus exequitur in hoe vniuer-
{_‘Ujvt‘l immediate per i"\':illl'um,vck mediate per caufas
lecundas , omnia finnt principaliter proprer electos,
iildemque {olis efhcaciter profunt fimpliciter, & ab-
i‘uluré. Carernm id non tollit, quominus quoad fuf-
ficientiam , & voluntate antecedenti intendat Deys
falutem, & gloriam peéccatorum ctiam ac infide
& reproborum. De quo alibi diétum eft ex profeifo,
Eodem jgitur modé cuftedia Angelorum inftitme s
Deo eft,acque prouiill hominibus principaliter prop-
tet eletos , atque in ipfis folis conlequitur adzquare
effetum,ad quem ordinatur. Secundatio vero,& mi-
nus principaliter per eamdem cuftodiam {nbuenime
infidelibus ctiam, & teprobis,atque peccatoribus om-
his generis, vt minora , & pauciora peccata Cmnmi.i—
tant, & minorem mereantur peenani,veque Deus fa-
tisfaciat muneri gubernatoris vniunerfalis, atque ine
clinationi infinitz fue bonitatis ; dum nemini nega
in vllo genere, quantam ad ipfum pertinet, que fuf-
ficinne ad (alugem,

Ad 2. Deus nihil preftat mediantibus canfis fes
cundis,vel in ordine ad mores, vel in ordine ad effes
<¢tus pure phyficos,proprer indigentiam eins adiutos
rij, {ed v lernetur in rebus ordo congrués naturis ip-
i‘.‘ilum:vtquc oftendat dinitias infi fue poteftatis,
dum alia facit partici & efficaciam iphus.
Vnde non tollitur neceflicas cuftodiz Ancelorum ex
€0 > quod Deus immediate cultodiat. Quia Deusim-
mediaté per fe ipfum cuftodit, non quantum fimpli-
citer, & ablolme poteft, fed quantum fufficie coope-
rante fimul cuftodia Angelorum. Iraque ¢ft quidem
fruftra omnis alia cuftodia , non cuftodiente Deo.
Quia canfz fecundz non poffunt operari, nifi quate-
nus iuuantur & canfa prima,atque ab eius cooperatio-
ne eflentialiter dependent in omni fno opere. At non
propterea operantur fruftra,fiue cuftodiendo,fine ali-
ter , tametfi Dens immediaté operetur circa eumdein
effectum. Quia Deus attemperat {faum concurfum,
quantum {atis-eft, vt enad s conatus,& opera-
tiones honefte canfarum fecundarii in quounis genere.

Ad 3.Angelusnon caftodit hominem allfurm&‘\f ils
li libertatem arbitrij , fed dirigendo {olum, & confot=

tando. Vnde fieri poteft;ve homo peccet,ac pereat,ta
metfi cuftodia Angeli fit diligens, & fortis.Quia vide-
licet fieri nihilominus poteft,vt homo abutacur liber-
tate fua » & nolit obfequi direétioni Angeli. Dcishllc
Angelus coftos non ex negligentia, ant imporentia
{finit hominem f{ibi commillum tentari 2 de@monesléd
ex obfequio.& [nberdinatione ad Denm, qui patituly
vt dicit A poftolus;nos tentari,pracise quantumiliﬂT‘
€ICVE Foﬁ-‘lt fieri , & fiag, i per nos fnon {teperic, cum
tentatione prouentus. :

Ad 4.Efficaciteribi probatur, Chriftum Deminum
non debuifle habere , ac proinde nec habuifle r"Lr_;;:E:
lum cuftodem. Vertm illaipfa probatio reddit ration®
difcriminis;ob qui ceteri homines debustint habcr;

5




e rme

b L ot -

Quzt. XXXI1.De cuftod.& tentathom. 267

& habeant Angelum cuftodem. Quia ficut Chriftus
Domir 1s erat [apientia, & yotcihta;iupcriut Angelis,
ita cateri homines luc inferiores iildem. Quapropter
Chriftus Dominus habuit Angelos miniftrantes fibi,
& obfequentes ad nutam, vt apparet eX Macth.4.cap.
czteri verd habent eofdem cuftodes,& prefides.Jam
fimilitndo Chrifti cum cetagls hominibus intelligicur
gantum quoad perfedtiones eorum,necnon quoad im-
pcrfcétioncs neceflarias ad opus rc_‘dcmptimﬂ:is, vrdi-
& eft qu.31.de incarnar. Non anté erat einlmodi de-
folus inferioritas (cientiz,& poteftatis relpeétu An-
gelornm, arque ideo neque indigétia cuftodiz eorum.

Ad §.Patet ex diflis lupra arc. 1.initio,& art. 3.fine.
Ad 6.Impugnatio hominum non eft ex pofitiua ordi-
patione diuina,fed ex {ola permiffione,cum ea impug-
natio fit peccaminofa. Permiflio autem eiufmodi im-
pugnationis,ac rentationis nullo ex capite eft iniqua.
Primiim enim maiori aftutiz,& fortitndini demonis
contraponitur maior fimiliter fortitudo , & [apicntia
Angeli cuftodis, & infuper auxilium gratiz Dei.Qua
de caufa Elifzus dicebat 4.Reg.6. Nolitimere : Plures
enim nobifium [int,quimcum illis. Deinde vule quidem
Deus omnes homines faluos faceresfed fimul vuleve
fic militia vita hominis fuper terram,veque perueniat
ad gloriam,tanquam ad coronam vitoriz,vtque co-
ronetur poft legitimum certamen. Quem in finem
oportuit , vt inter alias pugnas adeflet colluctatio ad-
uerfus Principes ; & Potelftates agris huius,{ubmini-
ftratis in hunc finem fubfidiis mode indicatis. Demum
tentario eft duplex,alia ordinata ad experimentum, &
ad manifeftationem alicuius adhuc latentis in tétato,
& huinlinodi tentationis Deus eft auctor , tentatque
fiequenter co modo. Alia eft tentatio ordinata ewtni-
nam tentati.cumque indncés ad peccandum exinten-
tione tentantis. Atque huinfmoditentationis Dens
non eft autor,ficut nec aliorum peccatorum, fed {o=
lum permictit illam,ficur & ifta.De hac autem pofte-
riori fola tentatione eft fermo apud Tacobum. Cuius
veritati nequaquam contradicit ordinatio demonum
ad nos tentandos tentatione intentiua , ac indudtina
peccati. Quia ea ordinatio non eft ex pracepto , aut
{uafione dinina,{ed ex obftinataipforum demoni ne-
quitiz, Deo permiffiu¢ tantim fe habente,ve diétieft.

Ad 7. In ftatu innocentiz non fuic , aut neceflaria
cuftodia Angeli;aut poflibilisimpugnatio de@monum
interior.Quia dono integritatis erat homo fArmiflime™
przmunitus , ita ve nullis inferioris partis aflultibus
pateret ex e iplo.Exterins tamé fuberat periculo pec-
candi , cui & {uccubnit tentante demone. Propterca
eatenus indiguit A ngelo cuftode, eumque habui.

Ad 8. Fidelis antem Dews eft ;qui non patietsr vos ten=
tars fipra id,quod pote|tis,[ed faciet etiam cum tentatione
pronentsm, vt dicitur 1.ad Corinth.3.10.1 3. Propterea
nullam habent homines fufficientem fuoram pecca-
torum excufationé, tametfi fubfint impugnationi de-

« monii fortiorum fe.Quia illam tem perat prout opor-

tet,eidemque contraponit Angelum cuftodem, & gra-
tiam fuam. Praterea plura peccata committant ho-
mines non rentante actualicer dzmone , ve docet D.
Thomas q. 114.art.3. aliique comuniter apud Suarcz
lib.g «cap.1 g.licet omnia,ratione peccati Adz, faltem
indirecte , & mediaté,ex eius tentatione proueniant.
Quia fepe contingit, nullam effeindifferentiam ad
motus locales nociuos, & proficuos inrebus corpo-
ralibus, aut circumftantibus hominem exterins , ant
exiftentibus incea ipfuan hominem. Motus autem de-
terminaté exactos,raro permittuntur demones, ve =
uertant, provt pofinm eft in quaftione pracedenti.
Eademque de caufa non omnia opera nofira bona
procedunt fingillatim,acimmediate ex Angeli culto-
dis operatione,ac difpofitione prauia. Non tamé hinc
¥erificatur vel Angelum, vel demonem yaquam to-

taliter dimittere hominem , cui funt delegati, Quia
femper nihilominus obfervant,{i qua occurrat op-
portunitas explendi fui minifteri),& {emper retinent
intentionem vtendi data opportunitate, Sed interim
in occafionibus predictis manifeftius carent homines
exculatione fuorum pecearorum ex demonis impu-
gnatione.

b dhditidadh
QVASTIO XXXIIL

Virnm Angeli [uperioves influant in
inferioves s ficut infimi influsnt
in homines ¢

%Z 1peNTVR codem protfus modo verinque
; inter {e comparari.I .Quia modus , & ordo

= canfalitatis fequitar modum,& ordinem en-
titatis, atque prins fundatur in pﬁﬂurzuri. Homo au-
tem ita comparatur cum infimo Angelo, vt fit panld
minotis pertedtionis quam firidem }\_J.:gclns » VEap-
paret ex teftimoniis Plalmiftz, 8¢ Apoltoli ponderatis
queft.r.are.. circa iftam comp;ttn.tmuumaﬁt infimus
Angelus eft perfectionis fimilicer pauld minoris,qua
fic Angelus fibi immediate fuperior , & fic de careris
vlque ad fupremum.Ergo idem caufalitais, & influ¢-
tix genus exercet vnufquifqne Angelus fuperior ref=
pectu Angeli inferioris fibi immedarce , quod exercey
infimus Angelus, feu infimus Angelosmm ordo exera
cet refpectn hominis, 3

2. Inferiora reducuntur in Deum a fuperioribus
per media,vedicit Dionyl.cap. 3.EccLHierarch: Ergo
Angelus fuprcmns ita reducit hominem in Deum
per Angelum ipfi immediacum, {icut hunc reducit in
cumdem per alium Angelum priori fimiliter imme.
diatum,& fic de cateris intermediis,

3. Omnes naturz intelletuales continenturintra
idem genus , vt diGtumeft in eadem qu.1 «abart.21.
Ergo in omnibus naturis intelleétualibus datur idem
genus capacitatis ad influxum aftinum, & paflinum
inter fupetiorem,& inferiorem relpedtine. Cum igitur
howmo fit predicns intelleétu,ficut Angeli,necefle eft,
vt ipfi infit capacitas ad recipiendum influxum , &
dire@ionem infimi Angeli , qualis capacitas ineft ei-
dem Angelo infimo refpedtu Angeli immediate fibi
{uperiors, & fic de cateris vique ad [upremum.Exi.
fente antem confimili capacitate influxus , oportet
influxum quoqueiplum effe conflimilem.

Art. 1. Refpondetur. Mutua Angelorum inter {e
minifteria conﬁd_emri poffunt pro duplici ftatu,nempe
viz,& termini, {en beatitudinis.Quod ad ftatum bea-
titudinis attinet; quatnor pracipna documenta tradig
D. Thomas queft. 106. ex Dionyfio circa influxum
aliorum in alios Angelos. Primum cft, quofdam Ane
gelos 2 quihufdnm Angelis illnminari, 8¢ intelleétna-
liter pcxﬁci,idc& in agnitionem veritatis perduci, ea-
dem veritate manifeftata ab Angelc » Cli prius inno=
tefcit, alteri Angelo,cninondum nota erat. Quod tra-
ditur 3 Dionyf.cap. 7. celeft. Hierargh, poft med. di-
cendo, quod The!a‘giplmé mon ftrant mt‘g{h’umﬁséﬁm-
ziaysm graatus a fuprems mertibus docers deificas [Cier
sias, Addit D.Thomas,illuminationem iftam duplici-
ter peragi,nempe ex parte principij.fenintellectus, &
obiecti.Exparte quidem principiquatenuis virtus in«
tellectiva inferioris Angeli confortatur ¢x conuerfias
ne [uperioris Angeliad ipfum,fientvirtus adtina im-
perfectioris corporis ebfortatur €x fituali propinqui=
tate pecfectioris corporis.Ordinem nimirum conuer«
fionis perinde valerein fpiritualibus,arque vales ordo

pre




268

propingquitatis localis in corporalibus. Ex parte verd
obiecti quatenus Angelus {uperior veritatem magis
vniverfaliter cognitam jnxta dicta fopra qu. 1 3. di-
is El_[[tit‘lll.rl.l'(fj accominoda-
1¢ Pﬂ!.‘tl“lﬂ ma-
iferiori,eo viique manjfelta-
cpoffitus elt fupra qua.21.¢ircalo-

ftribuitin conceptus mag
tos capacitati Ai
nifeftac eidem A
tionis modo qui
cutionem Agelo

Atti2. Pofteric

inationis moduseft faci-
It peruius, nec ind ¢t vlreriori aliqua explicatione
vitia ea, quafxpolita [unt in praditta quaft. Prima
vero illuminationis modum per confortationem, leu
per conuerfionem intelleétas fuperioris ad inferioré,
€go omninonon capio , ne quide lecto Caietano ibi,
aug ctiam confiderato art 1.q. 9. de ver itate,ad quem
iple remictic lectorem. Videor ramé mihi fatis capere,
Ppatitatem ex virtute perfetioris corporis localiter
Propingua virtuti actina corporis imperfectioris, ng
efle [atis accommodabilem coniunétioni ,fen quali-
cumque conucrfioni intellectus (uperioris ad inferio-
fem. Quia cim canfz corporales operentur tranfeun-
ter, potluntad effedtum communem fe inuicem iu-
uare,tametfi neutra afficiat alteram intrinfece,eidem-
que intrinfece non infic. At verd intellectus, cum fie
ex {uo concfptu principium immanenter operans,no
potelt innare fimiliter intellectum atium ad perficien-
dam {uam intelleétionem, quin vel obiecto fuperad=
dat cognofcibilitatem;vel ipfliintelleétuiingerat qua-
litatem, qua intoinfece perficiatur. Relido igitur ifto
illuminationis modo per confortationem, retineatur
alter modus illuminationis ex parte obiedti.

Art.3. Secundum documentum eft, vnum Angeli
non pofle mouere voluntatem alterius ex parte ipfius
potentix, nempe immutando immediaté ipfam poté-
tiam ; pofle tamen mouere ex parte obieéti per modi
{nadentis , manifeftado aliquas rationes bonitatis ex
Pattererum creatarum, quatenus func quadam bona
ordinata ad bonitatem Dei. Ideoqueinducentia {pe-
claliter ad eius amoré: Quod traditur a Diony{icap.6.
Eccl.Hierarc.vbi dicit,quod 172 calefti Hicrarchia pur-
gario eft in [ubftantiis, @ effentiis,tanquam ignotorum il-
luminatio in perfechiorem [Cientiam inducens. Nempe
motio voluntatis vnius Angeli per alinm An’i_;chun
ordinatur ad purgationem e ad puriorem, at-
que 2 tebus creans abftradtioré tendentiam affeéting
in Deum. Quare perinde eft, purgationem in Angelis
teri per illuminationem inductiam perfectioris (cien-~
tiz modo nuper explicato, atque motionem volunra-
tis fieri in eitdem per eamdem.Quod autem voluntas
vnius Angeli non poffit moneri per alium ex parte
principij, probat D.Thomas art.2.Quia operatio vo-
luntatis elt inclinatio quedamvolents in volitum.In-
clinationem autem huinfmodi {olus ille immutare
potelt directe,ac immediate,qui confert virtutem vo-
lendi,qui eft {folus Deus. Sicut etiamnaturalem incli-
nationem , feu appetitum innatum illud folum agens
poteft immutare, quod pon-.-ﬂ dare virtutem , in qua
fundatur cadem inclinatio , feu apperitus.' Qua qui-
dem eft optima'ratio. Vertim ego fi caperem prace-
dentem illam confortationem intellectus inferioris
per conuerfionem intellectus fuperioris ad ipfum,in-
guirerem, cut fimiliter voluntas inferior confortari
non poflic per conuerfionem {uperioris volunta-
tis ad iplam , quandoguidem ficut in intelle@u
{’ulnrimi datur amplior ; ac vniverf(alior capacitas
ad yerum , ita in voluntate {uperiori datur maior,

«

1l
IR

LibIl De Angelis.

ac purier inclinatio ad bonam honeftum,
AL‘t.fy. Lereium, 8¢ quartum docamentum eft, Aq.
gelum inferjorem illuminari & [uperiori, fupe
vero illuminari ab inferiori minimeg polle. Que
tradit Diony/fius cap.s. Eccl. Hier. & cap. 1. calelt
Hier. dicens h:\l!n'r efle legem diuinitatis immobil;
fitmatam, vt inferiora n;ﬁu‘;mturm Deum per [u
riota : Et rurlns vnamguamque czleftem ¢ffip
intel

riorem

ligentiah fibi a (uperiori datam . inferio: i co
e.Illuminatio inferioris per 1‘11;'-[‘1‘1'.05.:-111 paset
ex dickis cir a primum documentum. %oadlcpus_
nantiam, ve fuperior illaminctur per inferiorem, nq.
tandum eft , quod iterum obferuatum fuic foperius,
Nempe non'quamlibet cuinflibet veritatis manifefta.
tionem diciilluminationem,fed {olim eam,que ducit
ad maiorem cognitionem i')ci,volunmt’.fqu._- dining,
Notitia namque rerum creatarum {fecundum (e eft oh.
fcura , ideoqueab Auguftine dici foler cognitio vef
pertina. Quapropter licet Angelus inferior poffical-
Joqui 1irpu'1mé,ciqucp1 oinde communicare ;11iquam
notitiam,quam nondum habebat,non taméillumina.
re illum propri¢ poteft. Quia per locutionem folos
potelt manifeftare fuos conceptus , & determinaio-
nes,atque affectus [uz voluntatis,qua {unt quid pu-
1é creatum.De fapientia autem,& voluntate, aliifque
perfectionibus dininis, plus nouit Angelus lﬂupcrim,
quam inferior , ideoque inftrui eatenus ab inferiod
minim¢ poreft ex natura rei,nifi foree ex peculiariali-
qua,& cxcraordinaria dilpofitione pronidentiz Dei.
Art.s. Conferenti hac cum iis , qua diéa funtin
quaftione precedenti circa cultodiam hominum per
Angelos, facilé apparet,influxum fuperiorum Ange-
loriiin inferiores pro ftata beatifico analogict tantd
conuenire cum influxu Angelori cuftodum in homis
nes.Quia verobique datur illuminatio intellectus, ea-
que mediantz dicectio s & inclinatio voluntatis in
Deum.Sed modus eft dinerfus. Quia Angelus illumi.
nat Angelom manifeltando illi immediate [uum ali-
quem conceptum, in quo relucet aliqua veritas fpc-
cialiter perducens ad Deum. Cuins illuminationisné
eft capax homo pro ftatn vite mortalis.Quia non po-
telt intelligere quidquam nifi dependenter 2 fenli.
Quapropter nec illuminari,nec 1T1011l.‘1']‘:1\1 Deum po-
telt,nifi dependenter ab idonea in eum fcopum applin
catione,ac propofitione extetiorum {enfibilinm, &2
~ cogruenti fimiliter difpofitione phantafiz.Similis eft
ratio conuenientiz, & difcrepantiz inter Angelosin-
nicem , & cum hominibus comparatos pro ftatn viz
. ipforum Angelorum. Didtum namque eft fuprag.27.
inferiores Angelos qui peccanernnt , inductos
fuille ad peccandum exemplo , & {uafione Luciferi,
qui creditur efle fupremus inter omnes Angelos, &
fimiliter Michazlem, qui eft fuperior reliquis bonis
Angelis, fuifle ducem reliquorum in victoria, quam
fimul cum iplo reportarunt de dracone , & Angelis
eius. Fuir igitur pro eo ftam gllftodiu » & impugnatio
inferiorum Angelorum per fuperiores affimilis cufto-
diz, & impugnationi quibus dictum fuit,fubefle ho-
mines.Sed diuerfitas fuic,& eft in modo,qualis puper
expofita eft. Atque per hac patet lnatif ad rationes di-
bitandi, & que modo diftinguenda fint , quz dicux}‘
tur in illis. Hec porro omnia tenuiter, ac raditer di-
&ka funt vecunque ad landem, & gloriﬁcatiuncm bo-
norum Angeloram , qui Angeli funpliciter dici con-
fucuere, atque in deteftationem,& infamiam maloril,
quibus demonum nomen abfoluté prolatam adkzfic

e N FS

LIBER

y




	Qvæstio I. Vtrum sint possibiles, & dentur de facto subtantiæ creatæ puræ spirituales, & incorporeæ?
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174

	II. Vtrum Angeli sint compositi ex materia, & forma?
	Seite 174
	Seite 175

	III. Vtrum Angeli sint incorruptibiles, ac indefectibiles ex sua natura?
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178

	IV. Vtrum Angeli sint multiplicabiles secundum speciem?
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182

	Qvæst. V. Vtrum sint possibiles plures Angeli intra eandem speciem infimam?
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

	VI. Vtrum dentur de facto plures Angeli eiusdem speciei?
	Seite 186
	Seite 187

	VII. Vtrum Angeli assumant corpora?
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189

	VIII. Vtrum Duratio Angeli sit indiuisibilis?
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192

	IX. Vtrum Angelus sit in loco?
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195

	X. Vtrum Angelus possit moueri, & transire de loco in locum, quin transeat per medium?
	Seite 196
	Seite 197

	XI. Vtrum Substantia spiritualis sit ex conceptu suo intellectualis, & intelligens actu?
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200

	XII. Vtrum Angeli intelligant per species sibi superadditas?
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203

	XIII. Vtrum species Angelicæ sint inæquales pro inæqualitate Angelorum.
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205

	XIV. Vtrum Angelus cognoscat naturaliter omnia intelligibilia?
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210

	XV. Vtrum intellectus Angelicus sit capax compositionis, & diuisionis, discursus, & falsitatis?
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213

	XVI. Vtrum Angelus possit eadem obiecta cognoscere mediate & immediatè?
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216

	XVII. Vtrum substantia intellectiua sit ex conceptu suo volitiua?
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

	XVIII. Vtrum intellectus, & voluntas Angeli sint potentiæ distinctæ inter se, & ab eius substantia?
	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222

	XIX. Vtrum Angeli sint præditi libero arbitrio?
	Seite 222
	Seite 223

	XX. Vtrum Angelus naturaliter diligat alios Angelos, sicut se ipsum, & Deum plusquam seipsum?
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225

	XXI. Vtrum Angeli loquantur inter se sola voluntate reuelandi proprios conceptus?
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229

	XXII. Vtrum Angeli fuerint creati in gratia?
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232

	XXIII. Vtrum Angeli meruerint suam beatitudinem?
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235

	XXIV. Vtrum Angeli consecuti sint gratiam, & gloriam inæquales, iuxta inæqualitatem naturæ?
	Seite 235
	Seite 236
	Seite 237

	XXV. Vtrum Angeli sint peccabiles?
	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242

	XXVI. Vtrum Angeli potuerint peccare pro primo suæ existentiæ instanti?
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247

	XXVII. Vtrum primum peccatum Dæmonum fuerit superbia?
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251
	Seite 252

	XXVIII. Vtrum gloria, & pœna Angelorum statim post vnicum actum meriti, & demeriti inductæ sint, idque ex natura ipsa rei propter immutabilitatem eorum?
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256

	XXIX. Vtrum Dæmones verè crucientur igne inferni?
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259

	XXX. Vtrum detur aliquis ordo inter Dæmones.
	Seite 259
	Seite 260

	XXXI. Vtrum Angeli, & dæmones possint aliquid agere circa corpora, præter motum localem?
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264

	XXXII. Vtrum omnes homines subsint custodiæ Angelorum, & impugnationi dæmonum?
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267

	XXXIII. Vtrum Angeli superiores influant in inferiores, sicut infimi influunt in homines?
	Seite 267
	Seite 268


