UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit
Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 252. Vtrum imago Dei inueniatur in quolibet homine, non autem in
creaturis irrationalibus? & vtrim Angeli sint magis ad imaginem Dei, quam
homines?

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

716

De formatione Heuz

Neaue enim caci creasi evant , vt impevitnm walghsdu, quam tamen difficile eft affighare.

.C'fff.‘.‘?!ﬂl’ . ' ;

30 Dicendum fecundo cum Magiltro ino
>.dift.1 8. & Scholafticis cominunitér , quibus
confonat Sandtus Thomas 1.p.quait.oLarr.3.
& 4. primos homnines  creatos fuifle in co (ta-
tu, quicenuenit hominibus in perfecta zrate:
& quia homines in perfecta @tateiam obti-
nent perfedtum corporis , & virium augmen-
tum , ideo creati fuerunt cum perfe@a magni-
tudine , & perfe@is viribus . Probari poteit ex
Auguftino, qui lib.6.de Gen.ad litt.cap.x 3.af=
firmat Denm potniffe hominem in hoc fata
creare , & addit Deum id feoffe, quod omnipoten~
tem > & [apientem pofle s ac facere congruchar; fed
congruchar Deum creare hominem in hoc
flatu perfe@orergo. ldem exprellius docet
lib.1.de Peccat. meritis, & remiflione;cap.37.
vbi id confirmat exemplo aliorum anima-
hum, qua produda fuat in ftata perfeéto.

31. Nonconueaiunt authores in afflignan-
do, quanam wtate howmines initio mundi
effent in perfeGto ftatu magnitndinis , ac vi-
rium . Caictanus exiffimar erarem illam fuif-
fe annorum 6o, Perecius so. Alijdicunt zta-
rem perfetam fuiffe 34. circitgr annorum,
que fuit xtas Chrifli , qua etiam dicunt San-
&os furreéturos;ioxra illud Apoftoti ad Ephe-
fios 4.13. Donec occurraraus omnes in vivim perfe-
Gum, in menfuram atatis plenitudinis Chrifli « ldeo
Sanéus Hieronymus epift.27.ad Euftochiu m,
qua cft Epitaphium Paule , circa finem dicit,
Nos effe furreffuros in virum perfelfum in menfu-
ram &tatis plenitudinis Chrifli : & addit : in qua &
Adam Tudei conditum antumant, & hanc opiio-
nemn Hicronymus non folum refert s{ed ap-
probar, vt notat Marianus Victorins 3 & hac
opinio videtur probabilior -

31.  Rurfus non conueniunt audloresin,
explicando , quenam initio mundi cfict fta-
tura perfecta,in qua proinde creatifucring
primi parentes . Mofes Baicephas in lib. de
Paradifo , qui habetur to. 1. Bibliothecz Pa-
trum , refert aliquos dixiffe primos homines
fui(le rant@ magnitudinis, vt ¢x terra Paradifo
propinqua in Syriam per mare prdibus trai-
ficrint, quod ez Athanafio, & Cynllo confit-
mare nitcbantur , apud quos Parres nullum
huius fabulz veftigium 1nuenitur. loanaces
Tucidus ib.1. de Emendatione temporune ,
cap.4. docer Adamum fuiffe Gigantem maxi-
mum. Reijeiunrtur. Nam prisu parentes crea-
ti fucrunt 4 Deo in illa flatura , gue maximé
elt conoeniens naturz humanz & maxime
conducit ad pulchritudinem , & ad cxercen~
das operationes humanas ; fed ficut pacuitas
pumilicnum per defe@dum , fic procenitas gi-
gantum per exceflum ; parum ¢it proportio-
nata homini, ac non conducit ad pulchritud;.
nein , & ad operationes humanas cxercendag,
fed ponts illasimpedit , & facit, vt homo fig
monftrofus ;ergo . Dicendum 1gitur primos
parentes crearos fuifle cura ftatura maxime
proporiicnata homiai, fineexccfiv ; ac defe-

32.  Quaritur demum s viriim Adam, &
Eua creati fucrint fexca die ?

Refpondeo  affirmatiué . Probatur ex
Scriptura, qua fexta dic poft formationem
aliorum animaliom terreftrivm narrat forma-
rionem Adami, & Heue . Confirmatur: nam
Gen.2.dicitur Deus requicuific ab omni ope-
re , quod parrarat. Suarius lib. 3. de opere fex
dierum , €ap.4. plures rationcs affert ex Patri-
bus, propter quas Deus produétionem homi-
nis 10 vlomum locom refervauic . Prima efts
quia cum homo conftet ex {piritu , & corpo=~
re , fuit conueniens , vt prius crearentur fub-
flantiz puré fpirituales, ac puré corporex,
deindé fubftantia humana compofita ex fpiri-
tuali s & corporea. Hacratio ex Concil. La~
teranen.fubInnoc.lIi. infinuatur cap- Firsniér
de Summa Trinitate perilla verba: Dess ab
intto temporis wtramque de nibilo condidit creatn=
ram, [piritaalem , € corpoream , deindé bumanam ,
quafi communers ex fpiritu, & corpore conflitutam.
Videtur vero bac ratio defumpta ex Nazian.
zeno.orat. 38.deChrifti natiuit. Seconda ratio
eft , quam ex codem Nazianzeno <fiere Da-
mafcenus lib. 2. de fide, cap. 12, Cum enim
Deus creanerit hominem, corum, qua in tere
ra funt Regem, oportebat, vt vegis palatium prius
conflrueretur,in quo poflea rex introduceretur, vi lo-
quitur Naziaozenus orat 43- Ex profeffio hoc
pun&um tractat Ambrofius enartati. ad Ho-
rontianum .

QVAESTIO CCLIL

Virum image Dei inueniatur in quolibet ho-
IREy BOR QUICHE (5 Credturis trrgiiond=
bilibus? & tram Angeli fint ma-
£1s ad imaginem Dei, guam
bomines ?

8. Thom.qusft.93.art. 1+ 2. 3. 4

1. Viagen. 2. primi homines dicun.

wr foiffe factiad imaginem , &

fimilitudinem Dei, S. Thomas

poeftquam g.o1. & 9z.egit de produétionc pris

morum hominum, q.93. explicat: quo pacto

in hominibus inucniarus imago Dei,ac proin-

clj)e. fint fa&i ad imaginem , & fimilitudinem
ci?

2. Quegritur crgo primo, an, & quo pa&te

imago differar 4 fimilitudine ?

Refponder SanGus Thomas art. 1. huius
quzftionis 93.qued ficut S. Auguftinus dicit
Lib.83.qualt. q. s 1. vbi eft imago, continuso eff &
fimilitudo ;5 fed vbi eff fimilitudo , non comtinud eff
imago . Similitudo ergo comparatur ad 1ma-
ginem, ficat geaus ad {peciem, puta ficut ani-
mal ad hominem : et ficut genus iracft de e
fentia fpeciei, vt fpecies fupra gehus addae
differentiam ;' ¢o padto, quo homo flipra ani-
mal addit ratuonalitatens, fic fimilitudo ita ¢,

de




LiberIV. Quzitio CCL

de effentia imaginis, vt imago (upra fimilitu-
dinem addat aliguam differentiam. [mago
igitur eft, que ita eft fimilis alteri , vt proce-
dat ad imitationem illius.Hinc fequitur,quod
voum ouum potelt effe fimillimum alteri ,
ablque co quod fir imago illius,quia nimirum
nan procedit , nec proceflit ad cius imitatio-
nem.

3. Quzritur fecuado,vtriim ad imaginem
requiratur xqualitas , ac proinde id, quod cit
imago alterius,debeat effe zquale ills }

Refpondeo, quod ve docet S. Augnftinus
codem libro 83.quelt. qualt.73. Fbi oft imago,
#on continud ¢ff equalitas, vt patet in imagine all-
cujus in {pecnlo relucente , quz Inlago nons
elt proculdubio ®qualis homini, caius clt
imago. De rationc tamen perfeciz imaginis
elt, vt fir zqualis ci, cuins eft imago - 1o per=
fecta enim 1magine non deeft aliquid y quod
infit exemplari, ¢x quo ett expreffa, & {i defit,
¢o ipfo et imago defe@tuofa , & imperfeia.

4. Quueritur tertio , verim in homine (it
imago Dei , & vtram ralis imago fit perfecta,
vel imperfe@a?

Reipondeo, quod in homine eftimago
Dei, non quidem perfedta , fed imperfecta -
probatur . Nam {imilitudo deductaab aliquo
ranquam ab exemplari, eft imago s {ed ia ho-
mine datur aliqua fimilitudo Dei dedudta cx
Dco, tanquam ab exemplari , vt magis expli-
cabitur infraicrgo in homine darurimago

ei & fed ifta fimilitudo eft in homine,non fe-
cundum zqualitatem, fed cuminfinita in2:
qualitate , & dgiftantia 4 perfectione cxempla-
ris exiftenns in Deo : ergo in homine elt ima-
go Dei,non perfedta, fed imperfedta , ac infi-
nité degencrans ab exemplari. Haac imperie-
&ionem , & diftantiam infinuat Scripturas
Geua1.dicens, hominem fadtam effe ad ima-
ginem Dei- Propofitio enim ad co loco fi-
gnificat acceffum quemdam, qui conuenit rei
diftanti.

5. Queritur quarto, vtrum,& quopadto

_effe imaginem Dei fit proprium prinogeaiti,
““de guo Iidcirco dicit Apoftolus ad Colofl. 1-

Dui ¢ft imago Dei inuifibilis primogemitus omnis
CreRLnre «

Refpondeo, quod proprinm primogeni-
ti, hoc eft filij naturalis Der,qui eft fimal vais
genitas; & primogenitus , ctt ¢fic imaginem. s
perfetam Dei , cum fic 2qualis Pacri, v exd.
plari,ad cuiusimitationem procedit, ac fit 1li
confubftantialis per voitatem natur® , & ci-
fentiz dminz , vt explicarum eft quaft. 93.
1dco filius Deidicitar quideay imago Deifed
nonadimaginem Dei,quia cfle ad imaginea,
importat quamdam diifantiam , & quemdam

fedtum,vt ditum <t num.4, Athomo,quia
ifl aliquo eft fioilis Deo, dicitur imago Deis
quia cft imperfedte fimilis , dicitur ad imagi-
nem Dei. Addit S. Thomas, quod quemad-
modum in creatis imago perfedta regis elt ins
filio regis ficut in aliquo ciufdem nature, &
cft in nuMmo argenteo, ficut in aliguo di-

<

s |

a 717
verfe nature; fic imago Dei Patris eft in filio
Dei, ficat in aligno erufdem nature cum Deo
Patre, & eft in homine, ficutin aliquo diucr=
{2 natur®, vt docet Auguitinus hib. de decem
chordis, cap-8.

6. Queritur quinto, virtim ad imaginem
{ufficiar nmilitudo fecundum g-:nns,hwl fg=
cundum accidens commune pluribus (pecie~
bus, vel requiratur imilitudo fecandum (pe~
ciem , vel faltem {ecundum accidens pro-
prium [peciei,ac prafertim fecundum figu-
ram?

Refpondet Sanctus Thomas art, 2: quod
non quelibet fimilitudo, ctiamfi fit exprefsa
ex altero, {i it folum fecundum genus, vel
fecundum accidens commune pluribus fpe-
ciebus, (ufficit ad imaginem proprié ditam,
fed requiritur,vt it fimilitudo fecundum {pe-
ciem , vel fecundum accidens proprium {pe=
ciei . Prebatur : nam vermis, qui procedit ex

~ homine vt homini fimilis fecundum genus

animalis, non diciiur imago hominis;ergoad
imaginem non [(ufficitfimilitudo fecundum
genus. Rurfus fialiquid fiac album ad {imi-
lLitudinem alterius albi , non dicitur imago il-
lius, quiaelt illi fmile fecundum albedinem
folum , quae eft accidens commune pluribus
{pecicbus : ergo ad imaginem non fufficit (i-
militndo fecundum accidens commune plu-
ribus fpeciebus;ergo ad imaginem propric di-
&any requicitur fimilitudo  fecundum fpe-
ciem , ac proindé fecundum vitimam a ffe-
rentiam , vel faltem fecundum aliquod acci=
dens proprium fpecici: & quia ex accdenti-
bus fen(ibilibus figura ¢t maximé propria
fpeciei, puta figura hominis ¢t maxime pro-
pria homiais, figura equi ¢ maxime pro-
pria equi ,ideo imagincs fenfibiles dicuntur
quz funt fimiles fecundum fignram, puia
imago homiais cft , qua finsilis ¢lt honnuife-
cundum figuram, imago equi, que fimihseit
equo fecundum figura.la hoc feafu intellige-
dus eft Hilarius,qui lib.de Synodis dicif,quod
imago cit fpecics indifferens . Imago enim debet
elle timilisin {pecic, vel in figura fpeciei «

7 Quaritut [exto, viram imago Dei pro=
pri¢ inuematur in folis creaturis rationalibus,
& inteliectins, vel ctiam in creautis irratio=
nalibusé

Relpondeo , quod inuenitur in folis ra-
rionalibus, & intellectiuis, idcoque folz intel-
lactualescreaturg, proprié loquendo, fant ad
imaginem Dei. Ratioeft, quiaex dictis n.6.
ad imaginem propri¢ ditam non fufficit fis
militudo fecundum genus , fed requiritur fi-
militudo fecundum fpeciem ; fed fpecies , vel
quafifpecies Dei confittit in hoc, quod fit
fummus intelledtas; ergo illg (olium creature
funt ad imaginem Dej, quae funt rationales ,
& intclle@iug , prefertim quia cumeo iplo,

offint cognofcere Deam, vt Deum , & ins

quantum differe d creaturis, poflunt reprefcn-

ratiué ; & intentionaliter effe fimiles Deo fe-

cundum vitimam dfferentiam Dei , guames
Iepra-




-nrefentant « Ex creaturis ergo quadam af-
ilantnr Deoinalique communiflimo,hoc
cit in ratione cniis, il quantum {uat, & hzc
fimilitndo invenitur in ommbus creaturis:ali-
que Deo aflimilantur, in quantum non foli
funt, fed viuunt: aliguz non (olum in guan-
tum {unt, & viount, fed ctiam fapiunt, & 1n-
telligunts 8 ifte, vedicie S, Auguftinus lib.8 3
qu.s 1. ita funt fimiles Deo fimilitndine prom-
ma, vt in creaturis nihil (it Deo propinguius.
ldeo idem Auguft.lib é.de Gen. ad litr.cap.1 2.
dicit. Foc excellit in hemine 5 guia Deus ud 1magi-
rem fuam bominem fecit j rr-f"* boe ; quod dedit ei
mentens intellefiualem, Gua praflat pecoribus, Quia
tanich omae impe um clt qurdam parti-
u;g.ﬂn pe rfedli, ide J ctiamy creaturg ircatio=
nales, (‘L.J. de ['(.] unta I..i\l\)i‘ I‘“'l“l[ll'r,f.'lﬂ;(,ﬂ
mn ousmum habent al .m;alcm fimilitudinem
])L,,pamupmtalioum de ratione imaginis.
1n hoc fenfuionyfias hib.dediv.nomin.capz.
dicit; Habent cavfata caufavem [uarum contingen-
tes imagines, ac proinde etiam creatur irratio-
nales,comfint caufate 4 Deco , habent in fes,
non quadLm fimplicitér, & abfolure , fed fe-
cundum quid imagines Dei, vt docer Sanctus
Thomas in tc(p.‘.u 1. Radius autem faolaris,
quia eft maximé diffufivus {ui,repigieniar {pe-
cialitér dininam bonitatem fc ad omaria dif
fundcatem, ideoque Dionyfius cap.4.de diui-
ris nominibus dici,quo radius folars maximé
Lhabet fimilitudinem dinina bonuatis , licét
quii non haber naturam intelleétivam, non
{it fimilis Deo in natura, prout requititur ad
Ia’“.l" &N .
8  Queritur feptimo , vtrum mundus {ijue
viiuerfum {ic faGum ad imagindm Dei ¢
Relpondeo s quod fient homo, qui con-
{tat ex cor pore, & anima raticnali , ac intelle-
¢iua, faduselt ad imaginem Dei fecundumes
animam rationalem , & intelletivam , non.
autem fecundum corpus, {ic voiuerfum con~
ftans ex creaturis rationalibus, & irrationali-
bus factum eft ad imaginem Dei fecundum,
creaturas rationales, & intelleétiuas , pon au-
tam fecundum irrationales, vt docet Sanéus
Thomas in refp.ad 3.Boenius lib.3. de Confol.
metro 9. dicens de Deo, Mundum mente gerens
fimilique 1 imagine formans, nomine imaginis
inteliigit opus artificiatum, quod procedit vt
{imile1dew, fiue exemplari exiftenti io mente
artificis, in quo fenfu mundus PlU('lll dubio
fadlus eft ad imaginem Dei, cum fit fadtus ve
fimilis ldee exidlentiinmente Dei. At cum
muadus noo fit intelle@ualis ; non et imago
Dei, in quantum ad imaginem Dei requiritur
fimilitudo in natura intelleGuali. Aducrtit
San&us Thomas in refp.ad 3. quod vuiucrf/um
e perfiilius in bonitate, guam intelletiualis creatus
ya, extenfiné, & diffufiué; fed diffufiné, & collettin
ué fimilitudo dinine perfeltionis magis inuenitar in
intelleiuali creatura, que eft capax [ummi boni .
o Quazritur oftauo; vtrom Angelus fitad
imaginem Dei magis,quam homo?
Refpondet >anélus Thomas art. 3. quall

~

DPe is.naginc D

JCL 51} ilui..piiiﬁ

93. Angelum fimplicitér, & abloluté effe nias
gis ad imaginem Dei, quam hominem; at ha-
minem fecundum quid magis effic ad imagi-
nem Deis quam Angelum . Probatur , & ex-
ph‘uatm . Creatura coim principaliteér, & pri-
mario dicitur cfie ad imaginem Dci, in quan-
tum procedit i Deo vt fimilis in natura intel-
lectuali, fecundario dicitur procedere ad ima-
ginem Dei,in quantum, fuppofito, quod pro-
cedat vt {imilis in natura intelle&uali, proce-
dic vt fimilis in quibufdam alijs ; fed Angeli,
cum habeant naturam intelleCtualem perfe-
&iorem, quam homines,procedunt vt Deo {i-
miliores, & propinquiores in natura intelle-
&uali, gnam homines: ergd Angeli {implici-
1ér, & abfoluté magis funt ad imaginem Dei,
quam homines . At homines funr Deo fimi«
liores, quam Angeli, in quibufdain alijs , pu=
ta in hoc, qued ficut Deus filius ¢ft ex Dco
Parn, fichomo filius eft ex homine patre : {i-
ut Deus eft totus in toto mundo , totus ins
qu;zijbcr parte mundi, (ic anima raljon.Llis eft
tota in roto corpore, & tora in qualibet parte
corporis: ergo homines lccundum quid, & in
quibuidam fecuandario fpe@antibus ad ratio,
nem imaginis, funt magis ad imaginem Dehy
quam Angeli. Quia Aogeli fimplicitér’ funt
m"rr's ad imaginem Dei, quam homincs s,idce
regorins Homil.24.in Evangelia dicit,quod
zh'gr!us dicitur fignaculii fimilitudinis, quia in €o fi-
militudo disiine imaginis infinuatur exprefié. Augu-
flinusigitur, dum ferm, 27, de verbis Apoito-
li. & Serm.23.de verbis Domini dicit, Dews nul-
li alij creature dedits quod [it ad imaginem [uam, #i=
fihomini, loguitur de creaturis intelleGtu ca=
rentibus, non autem de Angelis, quicum fiat
intclleétiui, quam homines, magis funt
ad imaginem Dei, quam homines. Idem,
Auguftinus dum [ib. 83. quait. qu. 51. dicity
que rd hemo ita eft ad imaginem Dei , vt nulla inter=
pofita creatura, formetuy 4 Dee, ¢ ideo mbil ¢ft ikl
coniunffins, afferit, quod nihil eft Deo conijuns
Aiuslecundum rationem gc'm.‘f'ff.

am nature
intelle€tualie: at per hoc non negat, quod voa

natura inteile@walis fir Deo coniunétior , qua™

alia, ficut dem dicitur, quod ignis eft fubtis
lif mum corporuni, non negatar, qnod ynus
iguis poflit effe fubtilior altero , vt 8. Thomas
aduertitin refp.ad 2.

to Quearitur nono, virlim imago inucnia-
terin quolibet homine ?

Refpondet Sanétus Thomas art. 4. quod
omnes homines funt ad imaginem Dei fecun=
dum natoram, foli iufti funt ad imaginems
Dei fecundom gratiam,foli beari font ad ima=
ginemn Deifimibiudine gloriz . Probatur, &-
explicatur . Nam quandoquidem homocftad
imaginem Dei fecundum naturam inrul.v-
Gualem, magis eft ad imaginem Dei in o, #h
quo natbraintel Ld’tuahspotc[}DLum:m.. vl
fed natura intelle@ualis creata | imitatur
Denimn precipté in hoc, quod ficut Deus fz
ipfum intelligir, & amat , fic creatura intellc-
¢tualis; porcit Deum intelligere, & amares:

ergo

e —




"

Liber IV. Quaftio CCLIL

ergo-creatura intellectualis eft ad imaginem
Dciperhocsquod poteft Deum intelligere, &

“amare 3 fed cripliciter creatura poteft Deum

intelligere, & amare; primo in quantum pcr
natGram eft aptaad Deum iotelligendom , &
amandum ; fecando in guantum per gratjiam
actu, vel habiru Deuny intelligit, & amat im-
perfedté; tertio in quantum per gloriam Dedl
mmeelligic ; Scamat perfeété : ergo tripliciter
créatura poteft effle ad imaginem Dei: primo
per naturam intelle&mam:& quia omnes ho=
mines, tum iufi; tam iniufti habent naturam
intelleéitam, omnes homines tum iufti, tim
imufli funrad  infaginem Dei : fecundo ‘per

“gratiam: & quia foliinfli habent gratiam, foli

iufli funrad imaginein Dei per gratidm : ter-
tio'pér gloriam: & quia foli beat: habent ‘glo-
riam; ideo folibeati funt ad imaginem Dei

iper-gloriam, faxta iilud 1. To. 3. Cum apparue-

vit,fimiles ei'evimus , quia videbimus enm ficuti ef} «
Ideo Aipeftolusad Romi. 8. dicit, quod illos,
qQuos Deus prafcinit conformes fieri imagini filfj (w1,
bos predeflinauic . Confonat Gloffa ex Caffio-
doroin pfalms4. fuper illavetba ; fignatuin eft
fuper nos lumen wulius tui domine, diftinguens tri-
plicem imagincm,ereationis,qua clt imago ' per
natiiram: recyeationis , Que ¢it imago per ‘gra.
tiam: & fimilitudnss , que et imago per glo-
ridm, per ‘quam nimitum fiysiles'ei evimus,quia
pidebimus enm freudieft
vr. Quacitir decimo ; quate cuin imago
Dei iauéniatur ion fobim in viro, fed etiam
n miuliete, Apoftolus t.ad Corint.11. dicag,
quod vir cft imago Dek, ‘mulier autem imago
virré
Refpondeo, quod girandoqitidem homo

“eft idtago Dei, in quantom habet naturam io-

tellectuale in; non (6lam adtem vir , fed ctid
mulicr haber ndtaram iatellefualem ;nons

“folum Vi, fed etiam mulicrelt imago Dei fc-

cundam id,in quoprincipalitér confiftit ima-
go Dei . 1deo feriptura Gen.r. cum dixiffet,
Creamit Deus hominems ad imaginem [uam : ad ima.

 Biwewt Dei cyeawtt illum, fubdit; mafentum , & fe-

mindwm cveanit cos, ad (ignificandam, quod non
foltim ‘mafculu, fed etiam foemina R ad
imaginem Dei, ac dixit pluralitér éos , nein-
telligatur in vnico indiniduo vterque fexus
fuifle contentus, vt aduértit S. Augift. lib. 3.
de Genaad lict.cap.22. Verum quoad aliquid
fecundarium ranio imaginis conucnit foli vi-
r0s Nottantem mulicri. Nam vir et princi-
pitny, & finis totius creaturz . Ideo Apofto-
{us loco eitato, cum dixifler , quod wiri imago,
o glovia De; efty malier autem'zloria vivi eff ex pli-
cat; quare Roc diXerit , fubdens : Novenim vir
ex muliere éffed mulier & Yivo. Etenim n'o efl crea-
s vir proprer mudiciem, fed miulier propter virnm,
ac proinde vir cft fpecialiter imago Dei, inb
quantim cft principiunm, & finis mulieris ; s
cut Deusell principinm, & finis omniom .

719
QVASTIO ‘CCLII,

Virsm in homine it inzago. Trinitatis fecun-
dutn michtems @ allis mentisy tn guarn=-
twmi habent pro obieéto Degm @

o T hoie quafl.03. art.5. 6. 7- 8. 9.

¥ N Varitur pritio, verum in_homines
firimago reprafentans Deum, non
folum fecundum naturgm diuinam , fed ctia
fecundum Trinitatem Perionatum ?
Refponder Sanétys Thomas ' affirmatine
art.5.huids quzftionis 93. juxra illud ‘Hilarj
lib. 4. de Trinit, circa medium : Per boc , gued
Voo dicithr ad imaginem Dei fatlus , oftendit Tii-
niratem Perfonavam.Probatur: nam vt cum San-
&o Thoma quatt.4s.art, 2.dixinius qua.’ss.
tteés Perfonz diuing in-Dco dantur ex hoc,
quod ecx Deco procedit Verbum, & amor; fed
Verbum, & amor proceduint in Deo,in quan-
tum Delis habet naturam intelle@tiuam : €rgo
€o ipfo, quod in homine datur imdgo Del, in
quantum habet naturam intelletinain ; datur
imago Dei, in quantum in Deo procedunt
Verbum, & amor, adcoglic in quantum ins
Dto datur Trinitas Perfonarum. Quia vero in
homine datur impetfeéta imago Dei, ac Tri-
nitatis, ex eo,quod homio cognoicat in {ciplo
imdginem Trinitaus, non [equitaf,quod pols
fit enidenteér cognofcere Triplratem diuina-
rum Perfonarum. Erenim ‘dicit S. Augufti-
nus libe15.de Trinit.cap.6. Maxvima eft differentia
buius Trinitatis,que eft in nobis,ad T vinitaté dinind.
Et ideo Tvinitatem,que eft in nobis,videmus potins ,
qudrm credimns: Deum wverp effe T tinitatem credimps
potius, quam videmus .

2. Quaritar fecundo, viram in Homine
fit imago 10lius Filij , an e¢tiam Patris , & Spi-
ritus Sancti

Refpondeo quofdam apud Auguftinum
lib.rz.de S, Trinit.cap,6.docuiffc in homine
dari imaginem folius Fillj . Fundamentum
fuir, quia Gen.a.& 2.homo dicitor faftus ad
imaginem Dei; fed folus filius eff imago Patiis,
vitdicit S Atzuftinus lib.6. de Trinit. cap. 2.
ergo homo, dum dicicar effe ad imaginem
Dei, dicitor referri ad folum Filiom, qui (0=
lus ¢ft imago, ac proind¢ dicirur imago folios
Filly. Hanc opinionemreijcit S, Auguftinus
lib.12. de Trinit.cap.6.primo, quia homo eft
imago Deiin'quantum cft fimilis Deo fecun-
‘dum naturam intelle&ualemsfed natura intel-
le@tualis eft communis omnibus tribus Per-
fonis dininis, qua funt confubftantiales: ergo
homo eft imago omaium divinarum Perfo-
narum . Secundo Deus Pater Gea.2.dicitiFa-
ciamus hominem dd imaginem , & (imilitudinem no-
fvam: fed fi homo efier ad ithaginem folius Fi-
lij;non dixilfet faciamus bominem ad imaginem, ¢r
[imilisadinem nofiram , fed Filiom alloguens di-
xiffet, faciamus hominem ad imaginem , ¢ [imilitu-
diners tuamis ergo &e.Dum crgo dicitur ad ima-

&=




	Seite 716
	Seite 717
	Seite 718
	Seite 719

