BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 253. Vtrum in homine sit imago Trinitatis secundum mentem, &
secundum actus mentis, in quantum habent pro obiecto Deum?

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

"

Liber IV. Quaftio CCLIL

ergo-creatura intellectualis eft ad imaginem
Dciperhocsquod poteft Deum intelligere, &

“amare 3 fed cripliciter creatura poteft Deum

intelligere, & amare; primo in quantum pcr
natGram eft aptaad Deum iotelligendom , &
amandum ; fecando in guantum per gratjiam
actu, vel habiru Deuny intelligit, & amat im-
perfedté; tertio in quantum per gloriam Dedl
mmeelligic ; Scamat perfeété : ergo tripliciter
créatura poteft effle ad imaginem Dei: primo
per naturam intelle&mam:& quia omnes ho=
mines, tum iufi; tam iniufti habent naturam
intelleéitam, omnes homines tum iufti, tim
imufli funrad  infaginem Dei : fecundo ‘per

“gratiam: & quia foliinfli habent gratiam, foli

iufli funrad imaginein Dei per gratidm : ter-
tio'pér gloriam: & quia foli beat: habent ‘glo-
riam; ideo folibeati funt ad imaginem Dei

iper-gloriam, faxta iilud 1. To. 3. Cum apparue-

vit,fimiles ei'evimus , quia videbimus enm ficuti ef} «
Ideo Aipeftolusad Romi. 8. dicit, quod illos,
qQuos Deus prafcinit conformes fieri imagini filfj (w1,
bos predeflinauic . Confonat Gloffa ex Caffio-
doroin pfalms4. fuper illavetba ; fignatuin eft
fuper nos lumen wulius tui domine, diftinguens tri-
plicem imagincm,ereationis,qua clt imago ' per
natiiram: recyeationis , Que ¢it imago per ‘gra.
tiam: & fimilitudnss , que et imago per glo-
ridm, per ‘quam nimitum fiysiles'ei evimus,quia
pidebimus enm freudieft
vr. Quacitir decimo ; quate cuin imago
Dei iauéniatur ion fobim in viro, fed etiam
n miuliete, Apoftolus t.ad Corint.11. dicag,
quod vir cft imago Dek, ‘mulier autem imago
virré
Refpondeo, quod girandoqitidem homo

“eft idtago Dei, in quantom habet naturam io-

tellectuale in; non (6lam adtem vir , fed ctid
mulicr haber ndtaram iatellefualem ;nons

“folum Vi, fed etiam mulicrelt imago Dei fc-

cundam id,in quoprincipalitér confiftit ima-
go Dei . 1deo feriptura Gen.r. cum dixiffet,
Creamit Deus hominems ad imaginem [uam : ad ima.

 Biwewt Dei cyeawtt illum, fubdit; mafentum , & fe-

mindwm cveanit cos, ad (ignificandam, quod non
foltim ‘mafculu, fed etiam foemina R ad
imaginem Dei, ac dixit pluralitér éos , nein-
telligatur in vnico indiniduo vterque fexus
fuifle contentus, vt aduértit S. Augift. lib. 3.
de Genaad lict.cap.22. Verum quoad aliquid
fecundarium ranio imaginis conucnit foli vi-
r0s Nottantem mulicri. Nam vir et princi-
pitny, & finis totius creaturz . Ideo Apofto-
{us loco eitato, cum dixifler , quod wiri imago,
o glovia De; efty malier autem'zloria vivi eff ex pli-
cat; quare Roc diXerit , fubdens : Novenim vir
ex muliere éffed mulier & Yivo. Etenim n'o efl crea-
s vir proprer mudiciem, fed miulier propter virnm,
ac proinde vir cft fpecialiter imago Dei, inb
quantim cft principiunm, & finis mulieris ; s
cut Deusell principinm, & finis omniom .

719
QVASTIO ‘CCLII,

Virsm in homine it inzago. Trinitatis fecun-
dutn michtems @ allis mentisy tn guarn=-
twmi habent pro obieéto Degm @

o T hoie quafl.03. art.5. 6. 7- 8. 9.

¥ N Varitur pritio, verum in_homines
firimago reprafentans Deum, non
folum fecundum naturgm diuinam , fed ctia
fecundum Trinitatem Perionatum ?
Refponder Sanétys Thomas ' affirmatine
art.5.huids quzftionis 93. juxra illud ‘Hilarj
lib. 4. de Trinit, circa medium : Per boc , gued
Voo dicithr ad imaginem Dei fatlus , oftendit Tii-
niratem Perfonavam.Probatur: nam vt cum San-
&o Thoma quatt.4s.art, 2.dixinius qua.’ss.
tteés Perfonz diuing in-Dco dantur ex hoc,
quod ecx Deco procedit Verbum, & amor; fed
Verbum, & amor proceduint in Deo,in quan-
tum Delis habet naturam intelle@tiuam : €rgo
€o ipfo, quod in homine datur imdgo Del, in
quantum habet naturam intelletinain ; datur
imago Dei, in quantum in Deo procedunt
Verbum, & amor, adcoglic in quantum ins
Dto datur Trinitas Perfonarum. Quia vero in
homine datur impetfeéta imago Dei, ac Tri-
nitatis, ex eo,quod homio cognoicat in {ciplo
imdginem Trinitaus, non [equitaf,quod pols
fit enidenteér cognofcere Triplratem diuina-
rum Perfonarum. Erenim ‘dicit S. Augufti-
nus libe15.de Trinit.cap.6. Maxvima eft differentia
buius Trinitatis,que eft in nobis,ad T vinitaté dinind.
Et ideo Tvinitatem,que eft in nobis,videmus potins ,
qudrm credimns: Deum wverp effe T tinitatem credimps
potius, quam videmus .

2. Quaritar fecundo, viram in Homine
fit imago 10lius Filij , an e¢tiam Patris , & Spi-
ritus Sancti

Refpondeo quofdam apud Auguftinum
lib.rz.de S, Trinit.cap,6.docuiffc in homine
dari imaginem folius Fillj . Fundamentum
fuir, quia Gen.a.& 2.homo dicitor faftus ad
imaginem Dei; fed folus filius eff imago Patiis,
vitdicit S Atzuftinus lib.6. de Trinit. cap. 2.
ergo homo, dum dicicar effe ad imaginem
Dei, dicitor referri ad folum Filiom, qui (0=
lus ¢ft imago, ac proind¢ dicirur imago folios
Filly. Hanc opinionemreijcit S, Auguftinus
lib.12. de Trinit.cap.6.primo, quia homo eft
imago Deiin'quantum cft fimilis Deo fecun-
‘dum naturam intelle&ualemsfed natura intel-
le@tualis eft communis omnibus tribus Per-
fonis dininis, qua funt confubftantiales: ergo
homo eft imago omaium divinarum Perfo-
narum . Secundo Deus Pater Gea.2.dicitiFa-
ciamus hominem dd imaginem , & (imilitudinem no-
fvam: fed fi homo efier ad ithaginem folius Fi-
lij;non dixilfet faciamus bominem ad imaginem, ¢r
[imilisadinem nofiram , fed Filiom alloguens di-
xiffet, faciamus hominem ad imaginem , ¢ [imilitu-
diners tuamis ergo &e.Dum crgo dicitur ad ima-

&=




720

ginem D fucit illun, pon fignificatur Deuis fe=
ciffe hominem ad imaginum folius Dei filijs
fed fecific hominem ad 1maginem Dei Pautis,
Filij, & Spiritus Sanéii,fevad imaginem o«
sius Trinitatis: ac dum ciciturs faciamus hcmi-
nem ad imaginem noflam, s€lus cfiztaciamus ho-
minem ita, vt it imago noitra .

3. Quafitur tertio,viram in homine ima-
go Dci fit folum fecundum mentem ?

Refpondeo affirmatiué cum Sané&oTho-
ma art.6.quaft.o3. Probatur ; Ex di@tis enim
qu-;cﬁ, fuperiori 2 2,num.6.& 7. cum Sando
Thomaartd.& 2. llwius quefiionis g3.iect in
creaturis etiam irrationalibus inueniatur ali-
qua Dei fimilitudo , tamen. in folis creaturis
rationalibus inuenitut fimilitudo per rodim
imaginis,in creaturis irrationalibus inuenitur
fimiliudo felim per modum velligijs vt etid
cxplicatum eft fupra in Tradtatu de ereationc,
quzf.119; fed creatura rationales excedunt
creatnras irrationales in hoc,quod habent in-
telle@umy, & mentem, quibus carent irratio-
nalesiergo in crearuris rationalibus ratio ima-
ginis datur in intelleétu, ac mente; in alijs an-
tem partibus datur foltim ratio veftigi).

4. Queritur quarto;quo pad o imago dif-
ferat a veftigio ac reprafentatio per modum
imaginis differat & scprefcniatione per mo-
dum veltigij?

Refpondeo ; quod ex didtis quzf. piz-
cedenti 252 auntz. imago cit, que reprafcn-
tat illod, @ quo procedit, per fimilitudipem_.
fpecici , vel figura ; qua cfl quafi fpecies fen-
fibilis rei: veftiginm aurem ¢ft, quod repra-
fentat illud , 4 quo procedit , per modum ef-
fectus non habentis f{imilitudinem fpecicizex.
gr. imprefliones,qua €X Moty animalium re-
linquuntuor in puluere, vel luro, dicuntur ve-
ftigia taliim animalium, quia ient corum cf-
fe& us non habentes fimilitudinem fpeciei,vel
figurz animalium : cinis dicitur vefligivm,
ignis ; & defolatio terrz dicitur veftigium ho-
{tilis exercitus ex €adem rationc, Ve explicas
tum et etiim fupra quaft.110:0:3.

$¢ Quearitur quinto, qto pada creaturz
rationalcs reprafentent Deuin , ben folum—
fecundiim naturam dininam,fed ctian fecun-
guim Trinitatem Perfoparum per modum.
jmaginis : creatura avtem irrationales repre-
fentent Deuni ; tum fecundum naturam diui-
nam, tim fecandum Trinitatem Perfona-
suin , folom per medum vefligij.

Refpondeo ; quod cx difis quaftione
przcedenti 352, num..7.fpecies natura diuing
confiftic quodammodo in hoc ; quod. fit if-
telle@inai fed creatur® rationales reprefen-
tant Degm,in quantum funt fimilcs Deo inw
hoc, quod funt jntelleive : ergo reprefen-
tant Deum ,in quantum habent fimilitudi-
nem in fpecie ; fed creature irrationales non
reprafentant Déum per hoc ; quod habeant
natatam intelle@inam, fed per hocs quod
caram difpofitio non poffit procederc , nifi 4
dinino intclleétu , ac proinde fit guoddam..

De imacine Det in homine.
8

vefligium dinini intelletus: ergo creatur® fa=
rionales reprafentant Deum fecundam diuis

nam naturam , non pet modum imagitisi(ed

folum per modum veftigiy. Rurfus tres Pere

fonz diffinguuntut per hocyquod Verbunis”
pracedat 4 dicente, & amorab virogue yhoc”
eft a dicente,& 4 Verbe, vt cum Sanéto Tho-

mma quelt.gs. art.y. explicarum eft (upra gu.

90, fed in ereaturis rationalibus datur procef-

fio Verbi per intelle@um , & proceflio amo-

ris per voluntarem: ergo in ereaturis rétiona=

libus datur fimilitudo Trinitatis, & dininaruni

Perfonarnm fecundum fpeciem, vel quafi

{peciem ipfius Trinitatis; ac proind¢ darni

imago Trinitatis . E conuerfo in naturis it-

rationalibus non datur principium Verbis ne-
que datut Verbum, neque amor 5 fed foliim

apparent quaedam vefligia, & effe@us,ex qui-

Bus infinuatur haec datl in illo » qua velligia

funt modus,fpecics » & ordo , vt magis expli-

catum elt {uprd quaits: 1. nAM-7. ergo crea-

turz rationales reprefentant Tiinitarem dis
ginatum Peifonaruny, non pet modumima-
ginis , fed per modum velligij.

uaritur fexto, VURmM conienienies

dicatur imaginem Trinitatis inueniriin tri-
bus perfonis humanis, nimirln in viro;vxo-

re , & filio?

Refpondéo ;qued vt ¢x Apguflino bk,
12.de Trinit, cap.s. refért Sanétus Thomas
art.6, quaft.g3+in refp.ad 2. quidamdixerung
imagincmTrinitatis in tribus perfonis burma.
nis pofle téperiri, ita vt in coningio mafealise”
feming 5 ¢r eorsns prole compleantny . luxta hang
opinionem vireft imago Dei Patris; proles
ita procedernis & Patre , Ve nafcatur , eftimago
Dei filij : mulicr; hoc et Heua, guw ita pros
ceilit 4 viro ; hoc eft Adamo, vt non fuerie
pata,ac proindé aon fuerit filivs,aut filia Ada=-
mi, fuit imago Spiritus San&i. Reijcit San&tus
Thomas hanc opinionen: , Gua prina etiain
facie apparct abfurda - Primo enim fequere~
tur , quod Spititus Sané&tus effet principiumo
Filij, ficat mulier eft principium prolis; qua
nafcirur ex virto« Secundo viius homo effet”
{olim ad imagincm vhias perfon, nimirem
ad imaginem Patris: proles ad imagigem Fi-
lij , mulier ad imaginem Spiritus Sanétis fed
Scripturadieens ,. Faciamus bominem ad itiagi=-
nem » o fimilitudinem noflram, infinuat {ingulos
homioes effe ad imaginem omnpium diuinas
rum Perfonarum: ergo, Tertio Scriptura non
debuiffer dicere hominé fadtum efle ad ima-
ginem Dei 5 nifi prole producta: fed Scripin-
ra multo ante, quam narret ex viro, & mu-
liere natam fuifle prolem,dicit hominem foif-
fe faltum ad imagiaeni Dei: ergo . Quia ve-
t6 authores illius opinionis aflerebant Scrip-
turam , dumydicits 4d imaginem Dei creauit ila
Juna » taafeulum ; ¢ feminam ereanit eos,infinual-
fe fexunm diverfitatem conferre ad hocy vt
homo fit imago Dei, San&us Thomas docet
Scripturam hoc dixiffe, non vt imago Dei fecun-
dum diflintionem [exnum attendatur, fed quia img-

go




i

Liber1V. Quzftio CCLIL.

20 Dei wirique fexui eff communis , cum fit fecun-
dutn mentemsin qua non ¢ff difinlfio fexunm. Vude
Apoftolus ad Coloff. 3. poflguam dixerar, fezu_ndr«m
smaginem eins 5 qui eveanst ilium,fubdie. ¥hi non
efi mafeulus , & feming,
7+ Queritur feptimd , viram homo non
folum fecundum wmentem , fed criam fecun-
dumi corpus fit aliquo mode fpeciali ad ima-
ginem Dei ? - : :
Refpondeo affirinare Auvguitinum lib.
8. qualt, qu.s. per hac verba. Corpus quoque
Bomanis yuia folum inter animalium terrenovum cor=
pora nop pronum in aluum profirazum efl. ¢re. quia
tale eftwe ad contemplandim celum (it apring, magis
boc ad imagivens , & fimilitudinems Det, quarm ce-
tera covpora awimalinm fallumiurve wideri potefl.
Aduertit tamen Sauétus Thowas act.6.que.
93« 1n refp.ad 3. quod wen eft fic intelligendum,
guafi tn corpore bominis it vinago Det s fed quia ;‘p-.
Ja figura bumani carporis reprafentat imaginem Dei
Wi anima per wodum wifligye P
2. Quaritur odavo, vtrum ficat in vi-
fioncintellectuali darer quadam Trinitas, fe-
cupdum quam (umus ad imaginem Del, fic
in vifione tum oculari; tum imaginaria de-
tur aliqua. Trinitas, fecundum quam fimus
ad imaginem Dei. :
Refpondeo cum Sandio Thoma in refp.
ad 4. quod ficut dicit . Augugtinus hb.g. de
Triaitare, cap.6. & lib.rz.cap.2. tuniin vifo-
nec ocalari , tum in imagmaria dacur qua-
dam Trinitas. Explicaturs [o viione ocuiari
datar fpecies jat€uronalis obie@i vifibilis cau-
faus vitdonem: datur ipfa vifio exprimens
obiedtam * & darur afus voluntatis;quo vo-
lumus applicare potentiam vifiuam ad vi-
acnduin, & eaarin re vifadetiners. In vitio-
ne cham magiaacis daour (pecies intentiona-
lis , qua verlatur in memoria, datur iplas
vifio imaginaria , ac datur volitio coniun-
geas viramque , & applicans 1peciens ad cau-
fandam vitionem imaginariam . Videturer-
g0 tpecies intentionalis caufans vifionem ef-
e imago Parnis : vifio ocularis , vel imagina-
“rig elle imagokilijsvolitio applicans;& coma-

€

gens fpeciem vifioni oculari, vel imaginarie
clic imago Spiritus San@i . Veramtamens
viraque Trinitas deficitabhoe, vt fitimago
dinine Tuotans, deoque elt potius veiti-
glannquan imago diving Trinitatis . Proba-
tur . Brimo eaiar [pecies vifibilis videtur cffe
fimam, ac recipi in medio, pura ins
ecles memoiatiua licer it in 1pfa ani-
ma it el anima aduentitiay ac de no-
uo aducniensasime : ergo deiiciuat ab hoc,
quod repraleatent proceiliones dininarum.,
Perfonarem , per quas procedunt naturalie
ter'; & sta, vi fint copterna principijs > 4 qui=
bus procedunt. Secundo vifio corporalis, ac
imaginaria non {dlum procedunt 4 ipecie,fed
ctiain d potencia vifiua, & imaginativa; er-
$0 non conuenienicr reprefentant proceflio-
nem;per quam filius procedit 4 folo Patres,
fertio volitio applicans poteariam , & con-

721
iungens fpeciem viioni , aon procedir 4 fpe
cie, & vifione : ergo non conucnienter re-
prefentat proceffionem, qua Spiritas San@us
procedit & Patre, & Filio. Imazo cigo Trini«
tatis exi(tic potius in actibus mentis , vt iam
cxplicabitur.

9. Queritur nono, veriim imago Trini
tatis detur in amima pracipué in quantum
exercet actus mentis , fiae intelleQus, & vo-
luntatis .

Refpondeo affirmatiné cum San@oTho-
ma art.7. huius qua(t. ;. Probatur, & expli-
catur. Nam imago confithit in hoc, vt fir Gmi-
litudo quedam reprzfentans aliqualiter rem,
non folim fecandi genus, fed etiam fecundii
fpeciemtergo imago Trinitatis in anima pra-
cipuc,ac principaliter con(iftit in co,per quod
anima maximé , in quantum creature pofii-
bile eft;reprfentat proceffiones dininarum
Perfonarum, & ipfas Perfonas, non folum
fecundum genus, fed fecundum fpeciem, vel
quafi fpeciem ; fed (pecies divinaram Perfo-
narum, & procefionam confiftir in hoe, vt
Verbum procedat d dicente, & amor connes
tens Verbum cam producente procedat ab
viroque : ergo imago Triniraids inanima.s
praefertim confiftit ia hoc , quod ex notitia_,
quam habemus,formamusverbum inteenum,
& ex verbo prorumpimus in amorem. Quia
vero potentie, & habitus funt principia agud,
in quibus virtualiter exiftune ipfi a&tus, ima-
go [rinitatis eonfequenter, & (ecundario (G-
fiftit o potentiis,& habitibus, in guintam in
cis cxiltune virrualiter actus,quibus ex notitia
formamus verbum , & ex verbo procedimus
ad amoreanideo Auguftinus lib.o, de Trinir,
cap.4. dicit , quod Trinitas nofira, qué cft
imago diuing Trinitatis , confittir in mente.s,
botitia , & amore, ac lib-10. de Tuinit. cap.3.
dicit, quod confiftit in memoria , intelligen-
tia , & voluntate . Licét autem 2&us recore
dandi, intelligendi, ac volendi non {emper
exiftant in fe 1pfis, tamen femper exiftunc in
fuis priocipijs , hoc eft in porentijs, & habi-
tibus , idcoque femper inanima exiftic jora-
g0 Dei; ideoque S. Auguftioug lib.14.de Tri-
nit. €ap-4. dicit. §i fecundum boe fa3a ¢ff ad ima-
ginem Dei anima rationalis , quod vei ratione,atque
intelicétu ad intelligendum, & confpiciendum Deum
potefts ab initio, quoeffe cepit.fuit inea Dei imago.

ro. Quearitur decimo, virum imago Tri-
nitatis fit in anima (olum,in quantum exercet
adtus intelligendi , & amandi eirca Deum, vt

obiedtum .

Refpondeo aifirmatioé cum San&toTho-
ma art.8. huius qua(t.gz, Probatur . Ex didis
cnim num.g. ad imaginem requiritur, ve it
fimilitudo repr(entans aliqualiter rem,non
folum fecundum genus, fed fecundum {pe-
ciem :-ergo imago Trinitatisin anima confl-
ftirin €o, per quod anima maximé,in quan-
tum pofiibile cft creatnrze,reprefentar proce(-
fiones dininarum Perfonarum , & ipfas Per=
fonas;non (olum fecundum genus, fed fecun-

Yyyy dum




7un

dum {peciem , vel quafi fpeciem : fed [pecies,
vel quafi {pecies diuinarum Perfonarum, &
proceflionuin confiftit in hoc,quod Verbum
procedat a Deo, in quantum ex cognitioncs,
qua cognofcit [eipsthdicit feipium , & amot
Stocedat 4 Deo, in quantum amart feipfam:
crgo imago Trinitatis, & dizinarum Perfo-
parum in homine confiftit in hoe , guod ho-
mo ex coguitioneDei producat in feiplo ver-
bum Dei, & ex verbo Dei derinetut amor,ac
proindé imago Trinitarisin anima confiftit in
hoc, quod ferrur, vel nata etk ferri per cogi=
tionem , & amorem in Dcum vt obicctum.
Idco S. Auguftinus iib.4- de Trinit.initio cap.
12.dicits Hac igitur T rinitas mentis , non prop-
zerea eff imago Dei » quia fu mewminit mens,r intel-
digit , ac diligit [e 5 [ed quia poteft etiam meminiffe,
& inse lligere & amare Dewm > & quo falta efts

11.  Addit primo Sanéus Thomas, quod
mens dupliciter poteft in aliquid ferri: primo
dirc@é, & immediaté : fecundo indireéte,&
mediaté , o pado,quo qui videt imaginem
hominis in fpeculo, dicitur videre indirc@e,
& mediaté ipfum hominem : fed anim cft
imago Dei: exgo cognofceado, & amando fe
iplam,potelt indirecte, & mediate coguolce-
re, & amare Deum per hoc, quosira fuis
afibas feratur in feipfam, vt viterius fcratir
inipfum Deum. In hoc fenfu loguitur Au-
guitious lib. 14.de Triait. cap-8. paunlo polt
innium, dicens : Ecce ergo mens meminil uis -
gelligit fe, diligit [e. Heac fi cermimus, cernimus
T rinitatem 5 €rcs nondirm quidem Deum , fed iam
imaginem Dei .

12, Addit fecundo in refp.ad 3.quod quia
anima poteit Deum cognofcere, & amares,
non folum per gratiam,cognitione, & dile-
&ione fupernaturali, fed etiam per naturam
aliqua coguitione , & dilectione naturali, &
naturale eft animz, vt poflit ratione vii ad
Deum cognofcendum s & diligendum , ideo
imago Dei femper manet in anima, vt cum.
Sanéto Thoma art.4. huius quzitionis 93- di-
ximus gqualtione fuperiori 252. num.16.Hzc
tamen imago in ijs , qui carent viu rationis,
¢ft ita abolita , & quafi obtenebrata, vt pene
nilla fir : in peccatoribus eft obfcura, ac de-
formata:in iuftis eft pulchra. Ideo S. Augafti-
nus lib.14. de Trinitate, cap.4: loguens des
anima dicit . Quaviis vatio, el intelleltus nanc
paruus > NUAC 1iagnys appareat , nunquanm nif ra-
2ionalis s & intellefiualis eff anima humana, ac per
boc, [ fecuudum boc falta eft ad imaginem Dei,gunod
wii vatione » atque intelleltn ad mtelligendum ; &
confpiciendum Dewm poreft s profedle ab initia s quo
effe cepitifla tam magna , & miva natura five ob=
foleta fit ifia imago , v pené nullafit 5 fine obftara,
atque deformis 5 fiueclara, & pulchra fit , fem-
per eft .

13 Addipoteft tertio , quod quia exdi-
Gis qneft. 103. & 104. Verbum procedit ex
cognitione , qua Deus in {ua effentia cogno-
feir etiam crearuras » beati, qui in dinina ef=
fentia cognolcunt ctiam creaturas , habeat in

Dec imagine Dei in homine.

fc imaginem Trinitatis etiam in quantum vi<
dentcreaturas , vt docet Sanétns Thomas hoc
art. 8.1in refp. ad 4. Ideo S. Anguftinuslib. 14.
de Trinit.cap.14.prope finem de beato Deum
vidente dicit. In illa itaque natura  cum felicitéy
adbafevit, immatabiliter vinet , & immutabile vi-
debit omne, quod wider, quia nimirum in cfientia
increata, & immutabili funtimmut: s
tiones omnium creatorum ; & mutabilinm .

14, Quoritur vndecimo , VIruin {fimilita=
do diftinguatur ab imagine , non folam vt ge-
nus communius imagie, fed etiam vt ditte-
rentia, vel quaf differentia imaginis, & vt des
ficiens 4 ratione imaginis ?

Refpondeo afficmariué cum Sancto Tho-
ma att. 9. quzil. 93. Probarur , & explicatur«
Similitundo et quedam vnitas:fimilia enim funts
quorum qaalitas wna » vt dicit Ariftoteles 5. me-
taphyfic. t. 20. : fed voum, ficat etiam veram,
& bonum fuat quid tranfcendens : ergo etiam
fimilitudo elt quid tranfcendens: fed tranfcen-
dentia ita funt communia omnibus, vt pol-
int eriam fumi,tfanquam propria {ingulorum;
ergo fimilitudo porteflt {umi vt ratio commu-
nis , ac generica Imaginis , & vt ratio propria,
& contradtinaimaginis . Quod autcm tran
fcendentia poflint fumi, non {olum vt com
munia, fed ctiam vt propria fingalorum-s »
probatur, & explicatur. Nam boaum, quiss
eft aliquid tranfcendens, poteft fumi vt con-
uertibile cum ente , & i ita fumatur, it com-
munius homine , & precequiritur ad homi-
nem ; co pacto, quo genus prarequititur ad
fpeciem:Se in hoc fenfu omnis homo,ficur clt
ens , fic eft aliguod bonum . Poteft etiam bo-
nam fami vt proprium , & contraGinum hos
mitis » & in hoc fenfu non quilibet homo eft
bonus,led folum qui eft virtute pradicus. Pro-
pottionaliter fimilitudo poteft fami vt geaus
communius imagine » & in hoc fenfu omnis
imago cft fimilis : poteft ctiann {umi vt confe=
quens imaginem einfgue perfedtina , & ins
hoc fenfu non omnis mago ¢ft (tmilis exem-=
plari. ldeo comparando duas imagines ; dici-

mus voam efle fimilem exemplari, aliam nod®

effe fimilem exemplari. In hoe fenfu fumit
fimilitudinem Damafeenuslib. 2. de fide,cap-
12. dicens . Id, quod [ecunidum tmaginen , intelle-
&uale fignificat & arbitrio libevum , per fe potefla-
tinum - Duod autein fecyndum [imilitndiner wirtu=
tis,fecundumn qued bomini pofsibile eft babere fimilitu=
dinem . ‘Aliqui ctiam dicunt Adamum fadtum
faiffc ad imaginem Dej per naturam , ad fini=
litudinem antem per gratiam , & virtutesin-
fufas . Poteft etiam fumifimilitudo, in quan-
tam deficit & perfeione imaginis. [nhoe fen-
{u loquitur S.Auguftinus lib. 83. qu.quafh3 1,
dicens . Spiritus, idefi mens, ad imaginem Det,
wullo dubitante , faitus ef . Cetera auteny hominis »
Jeilicet-que pertinent ad inferviores pavios animie ; wel
etiam ad iofum corpus, ad fimilitndinem fatta effe ali-
qui wolunt. Libro etiam de Quantit. anima
cap. dicit, quod {imilitudo Dei attenditurin
anima,in quantwm eft iacosrupuibilis, Simili-
tudo

-4




-t

Liber IV. Quaftio CCLIV.

tudo enimvin incorrupribilitate , cum fit com-
anunis ctiam irrationalibus , deficit 4 rationes
imaginiss Per hanc do@rinam poffunt intels
Ligi, & conciliari plures Patrum locutiones .

De Farn s & conditione primi hominis ante
peccatom , [en de ffaty innocentie s o
natura integra .

An&tus Thomas quaftione 91. & g3, egit
«J de produétione primorum hominum: &
quia facti funtad imaginem Dei , quz@tiones
93. CXaminauit , in quo confiftat imago Dei «
Quzft 94. & lequenubus difputat de fatn pri-
morum homisum ante peccatum : & quia_s
ante peccatum habuerunt naturam integram ,
agitde ftatu, & gratia nature integre . Etpri-
mo quidem agens de flaru Adamit quoad ani-
mam,quz(t.o4.difpurat de flatu Adami quoad
intellectum : quetione 95. de flarn ciufdenys
quoad voluntatem ; gratiam , & meritum. :
quzit. 96. de dominio , quod homini conue-
niebatin ftatu innocentiz . Defcendit deinde
ad agendum de ftatu primorum hominum
quoad corpus,; ac quzll. 97. agens deijs qu
Ipectantad conferoationem individui, exami-
nat pvuum, & quomogo homoia tatu inoo-
ceatiz futllet immortalis , & impaffibilis; ac
mdiguifictabis , ac edendo de frudu ligni vi-
tx;fuillet immorialitatem confecutus . Que-
flionc 98. 99. 100. 1oI. agit de ijs, qu& perti-
iuiffent ad conferuationea (pecici , & exami.
hat, vtrum ; & quo pa&oin ftatu innocentiz
fuifict generatio tiliorum,& qualis faiffer con-
duio prolis quoad corpus ; quoad iufticiam
originalem , & quoad fcieatiam . Quaitione
10z difputat de loco hominum in fata inno-
centiz s fea natura integra , hoc eftde paradi-
fo terreftri. Do@rinam harum quationum
examinabimus.

QVAESTIO CCLIV.

Virnm primus homo wideris Dewm per effen-

tam s & quam cognitionem de
Deo bgbueris?

8o T hom. quafl. 04, art. 1.

& Idetur primus homo, hoceft Adam:

V vidifle Deum per effentiam ; primo,
quia beatitudo confiftit in vifione Dei per ef-
fentiam,vr diceturin Tractarn de beatitudine:
fed vt docet Damafcenus lib.z.de fide,cap. 11.
privusbomo in Pavadifo connerfans beatam 5 ¢t om-
wium diuitem habujt vitam, idemque fupponit
Auguttings lib.1 4. de Trinitate,cap.1o.dicens;
Si homines habebant affetus fuos , quales nunc habe-
mus s quomodoerant beati in illo inenarrabilis beatie
zudinis loco , idefl paradifo ? ergo .

2« Secundo Auguftinus lib. 14, de Ciuit.

723
cap. 1o: dicit , quod primo homini #en aberar
quippiam,quod bona valantas adipifeeretur  fed hos
na yoluntas nihil melius poteft adipifci, quam
vifionem Dei per effeatiam ; ergo primo ho-
mini noa deerat vifio Dei perefientiam .

3. Tertio fi Adam non vidit Deum per
cffentiam, non poteft fatis explicari,quo gene-
re cognitionis Deum cognouerir .

4. Refpondeo plura dubia pofic examina=
ri. Primo ergo quaritur, verum Adam ante
peccatam permancater ‘viderit Deum peref-
fentiam? :

Refpondet negatiué San@us Thomas.
Probatur : nam fammum , & infinitum bg-
num continens omnia bona, cum videtur
prouteft in fe, ncceffitar videntem ad jliod
fuperomnia amandum , ac proindé ad noi,
peccandnm, ac reddit videntem impeccabi-
lem,vt magis explicabitur fuo locosted Deus
cft fummum,& infinitum bonum continens
‘omnia bona: ergo Deus vifus prout efl ins
fe neceflitat videnrem ad Deum fuper omnia
amandum, ac ad non peccandum,ac proinde
veddit videntem impeccabilem @ fed Adam
fuit peecabilis , ac de fadto peccauit; ergo. In
idem recidit ratio, quam affert SanQus Tho-
mas. Beatitudo enim prafertim poflefia, &
experimentaliter cognita , ita neceffirar poffi-
dentem ad illam amaondam , vt non potlit ab
€a auerti ; peccando , fiquidem vnufquifques
vult effe beatus ; & non vult cffe mifer : Sed
vilio Dei eft ipfa beatitudo, vt dicetur in Trae
Gata de beatitudine : ergo qui vider Deum.,
nou poteft 4 fua beatitudine auerti,peccando,
ac proindé per vifionem immediatam Dei
redditur impeceabilis : fed Adam fuit pecca-
bilis ; & de fadto peccanit : ergo Adam non
vidit Deum permanentér . Videri poffunt
quz in fimili di&a funt quaft. 171. num. 10. &
11. vbi prebatum eft Angelos , dum fuerunt
in via, non vidiffe Deum per effcatiam .

s« Queritur fecundo ; vtrum Adarm vi-
derit Deum vifione tranfitoria in illo raptu
quem habuit , cum Deus immifit foporem in
Adam, & reuclauit illi myfterium Incarnatio-
nis,vt didtum ot quat. 25 1. n. 25.

Refpondeo aliquos affirmare , alios ne-
gare, Sandum Thomam hoc art. 1. quzit.oq4.
nec affirmare ; nec negare . Probabiliorem.,
exiftimo fententiam negativam, quam ctiam
fequitur Svarius libr.3. de Opere fex dierum,
cap. 18. num. 2. Ratioceft, quialicet ex ver-
bis Scriptura inferatur Adamo inillo fopore
reuclatum fuiffe myfterium Incarnationis,
nullo pacto infertur, quod raptus fuerjt ad
videndum Deum , prouteftin [ciergo fines
fundamento afferitur ; quod viderit Deuni,
prout eft in fe, prafertim cum Ioan.8.dicatur:
Deum nemo vidit vnguam , & Exed. 33. Nox wi=
debit me howo , & vinee . -

6. Quaritur rertio,qua cogonitione Adam
ante peccatum cognofcerer Deum ? ;

Refpondet San@us Thomas, quod primi
hominis cognitio quodammodo medin evat_ intey

Yyyy-—2 coghie




	Seite 719
	Seite 720
	Seite 721
	Seite 722
	Seite 723

