UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit
Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Tractatvs Decimvs Octavvs, El VItimvs. De gubernatione verum, eiusque
effectibus, qui sunt conferuatio, & mutatio, qua Deus creaturas mutat, &
mouet vel immediate, vel mediantibus alijs creaturis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

794

prima expofitio aon videtur pofic habere lo-
cum - Siquidem dum dicitur, v operarcts? »
et cuftodiree 1llum, pronomen illum In hebrao eft
feminini generis, ac proindé r¢ fertur ad para-
difum » qui pariter in hebrao clt feminin ges
neris , non autem ad bominem , qui efl guncris
mafculini.

31. Quazritur nono, vtrim homo falus
fuerit in paradifo?

Refpondet Sandtus Thomas art. 4. .102-
quod homo factus fuit exira paradifum, ac
deindé in paradifum translatus . Probatur
nam Gen. 2: dicitur : 7 ulit Zeus Fominem, hoc
eit Adam, & pofuit exm in paradifo - Ram:nem
congruenti® aftert San&us Thomas. Nam.
catenus paradifus crat locus congruus homi-
ni in flatu innocentiz , quatenns homo in co
flatu erat incorruptibilis , hoe eftimmunisa
corruptione , & morte : fed homo crat im-
munis 4 corruptione , & morte, non per nas
turam, fed per domum Dei fupernaturales :
ergo paradifus erat locus homini congruens,
non per natutam , fed per donom Dci fuper-
naturale : ergo conueniens fuait , vt ad hoc in-
finuandum, homo prius crearctur in fue loco
naturali extra paradifum , deindé transferre-
tur in paradifum , in eo manfurus sdonec vi-
weret vitam animalem , manducando , biben-
do &c.ac donec aflumeretur in coelum cmpy-
reum , vifurus Deum, ac dudturus per totam
gternitatem vitam fpiritualem . Licetautem
Adam formatus fuetit cxtra paradifum , filyj
generati fuiffent in paradifo , non propter fud
dignitatem , fed propter dignitaccin principis
ficut ctiam Heuva debuit formariin paradifo
propter dignitatem principij , hoc elt Adami,
qui iam fuerat in paradifo collocatus .

TRACTATVS XVIL
ET VLTIMYVS.

De gubernatione rerum esnfque ef-
fectibus, gui [unt confernatio; &5
mutatio » qua Deus creaturas
mutat €9° mouvet immedia=
¢ wel mediantibhus
4[:’1’; creaturis.

&, V1A Deus non folum ab initio

20  rescreanit , diftinxit, & ordi-
nauit per opera fex dierum.»
fed etiam cas gubernat , ideo
San&us Thomas poflquam_,
4 qugfione 44.vique ad 102.
1y inclufine egit de crearione ,
ac diflintione rerum , & de operibus fex die-
rum, quzft. 103. defcendit ad agendum des
diniaa gubcrnatione , ac de duobus przcipuis

De paradifo terreflii.

cius effe@ibuvs. qui funt rerum conferuatio,
& mutatio. Quzitienc igitur 103.agit de di-
u:na gubernatione : Quaft.104. agit dererum
confernatione,que ¢ft primus effeGtus divina
gubernationis: Quaft.tos. & fequentibus vf-
que ad 119. & vlrimam; agit de rerum mutas
tione , quz cft fecundus cffectus gubernatio-
nis. Etquiares poflunt mutari,vel immedias
té 4 Deo,vel mediantibus alijs creaturis,ided
quzft.10s.ag1t de mutatione , qua res mutan-
tur 4 Deo immediaté : quzftionibus fequen-
tibus agit de muratione , qua res mutanturab
alijs creaturis. Et quidem a quaft.106. vique
ad qu. r14. inclufiug agitde mutatione, qua,
creature fpirituales, hoc efty Angeli vel boar,
vel mali agune in alias creaturas,tim fpirituas
les, tam corporeas, & harum quaftionums
do@rinam explicauimus (upra agentes deAn-
gelis, tradt 13. qu.193. & fequentibus viques
ad quaft.z1e. Queft.115.& 116. agit de adtio-
ne creaturz cocporalis , ac de fato . Quzftio-
nedemum 117, 118. & 119. agit de altiones
hominis , qui conftat ex! cotpore , & anima_a
rationali , qua eft fpiritualis . Do&ripam ha-
rum quzftionum breuiter proponimus hoc
tractatn quefionibus, quarum tituli videri
pofluat in indice initio propofito .

QVASTIO CCLXVIIL

Virum mundus gubeynetur ab aligus vuo,
¢ ad guem finem ordinetur : ac Virum
effectus gubernarionis fint con-
[feruatio xerim in bono, ea-
rumigque motio ad
bonam?

,,@.;,eﬂ. 103<art. 14 2. 3¢ 4.

Ie Vzfione 102. art. 1. Sanétus Thomas
querit, vtrum mundus gubernerr
abal:i uo.

Refpondet affirmatiué contra aliquos an-
tiquos philefophos, qui dixerunt omnia agi
fortuito ; ac preinde fine reore, & guberna-
tore . At mundum ab aliquo gubernari pro-
batur primo ex Scriptura . Nam Sap-14. dici-
tar . Twantern Pater gubernas omnia prowidentia .
Conficmatur ex Boctio , qui lib. 3. de confo-
lat. metro 9. dicit « O qu# perpetua mundum ratios
ne gubernas o

2. Probatur fecundo ratione defumpta ex
rebus ipfis, earumque ordine. Quando enim
aliqua ira fiunt , & ordinantur, ve eft melius,
cuidens eft, quod ab aliquo fapiente guberna=
tote fiunt ; & ordinantur : ex.’gr. quia domus
ita fit, & ordinatur, vt elt melius ad finem
commuodz habirationis , euidens eft, guod ab
aliquo fapiente architecto fit, & ordinatur :
fed res natutales femper, aut plerumaque itas
fiant, & ordinantur, vt melius eft ad fuas
operationes exercendas ; oculi enim ita fiunt,

vt

Y

o

A1
—




Liber IV. Quaftio CCLXXVIL.

vimelios eft ad videndum , aures vt melius
cltad audicaduam , pedes ve melivs cft ad am-
bulandum , alz in auibus, ve melivs eftad
volandum, ac omnia animalium membraidi-
fponuntur mirabili quadam proportione; &
pulchritudine : idem dic proportionalitér de
plantis , & afortiori de ipfo voiuerlo rergo.
Confitmatur: vt enimdicit Ariftoteles lib. 12,
metaph. t. s2. relatus & Tullio lib.2. de natu-
13 Reorum : fi quis intrarct domum bend or-
tinatam, ex ipfo domus ordinc; (apicatiam_,
ordinantis animaduertceer: fed -mundos eft
vellti magna domus optimé ordinata : ergo
ordinatar a fapientiflimo gubernatore.Videri
poffunt qux de hoc punéio dixi fuprad quai.
16.num prafertim 20.

3. Probatur tertio ratioa¢ defumpta ex
bonitate dinina .y Sicut cuim Deus propter
{fummam fuam bonitatem produxit res beng
fe habentes iuxta carum naturany, fic illas de-
bet perducere ad fuam perfeGtionem:led per-
fe@io vniufcuiulque rei confiftit’in hec, vt
confequatur faum finem : ergo Deus propter
fuam bonitatem debet res perdacere ad fuum
finem confequendum : fed perducere res ad
{uos fines cft gubcernare : ergo .

4. Qugzritur fecundo, vtrum in mundo
gubernentar etiam res ratione , & cognitione
carentes ?

Refpondet affirmatiué San&us Thomas
in refponf. ad 1. Probat: nam ctiam res ra-
tione, & cognitione carentes: mouentur , &
petducuntar ad fuos fines per media pro-
portionata : cx. gr. plantz moucntur , &
perducuntur ad {uos fines {c nutriendi, aa
gendi, ac gencrandi fibifimile per medias
propostionata: fed hoc eft gubernari: ergo .

s+ Aduertit primo Sanétus Thomasins
refp-ad 1. quod alitér operantur propter fi-
nem creaturx rationales, & intelleftuales,
aliter irrationales. Creaturz rationales cor
gnofcaat finem , & media, ac proportios
nem: mediornm ad finem, & finemintens
duanat, ac perrationem ordinant media ad fi=
nem , adeoque feipfas agunt, & mouent ad
finem. At creature irrationales non cogno-
{cunt finem f{ubratione finis, & proportio-
nem wediorum ad finem, ideogue non tam
fc ipfas monent ad finem, quam mouentur
ad finemr. A fortiori creatura. cognitiones
carentes, quz proindé nullo modo cogno-
fcunt finein , von fc moucntad finem, fed
mouentur ad finem , & operantur proprer
finem, vt abaliguoalioadtz, & dire¢tzad
finemi, ficut fagiza mouctur directa ad (i-
gaum 4 fagittario, qui cognoicitfinem, &
fignum , ad quod fagittam dirigit . Conclu-
dit Sanctus Thomas i Sicwt motus [agitie ad
determinatum finem demonflrat aperté . quod fa-
gitta divigitur ab aligue cognofcente , iva certus cur-
fus reruwa naturalinm  cognitione carewtium ma-
nifefte declavat mundum ratione aliqua gubernari .

6. -Aduertit fecundo in reip. ad 2, quod
in munde prater ca s qua  {pedant ad mo-

3
tum, & operationem , datur etiam aliquid
ftabile, & permanens, faltem materia pri-
ma, & quod etiam fabilia indigenr guber-
natione, qua conleruentur i {ua fabilita-~
te, fiquidem ficut funt ex nihilo, fic recide-
reat in nihilum, pifi manu gubernatoris con-
fernarentur, vt cum Sandto Thoma quz(i.
1 24. artic. 2. dicemus quait. 270. vbioltende-
mus, quod ipfa rerum (abilitas, confernatio,
& permanentia in effe , eft effetus dininz gu-
bernationis .

7. ~Aducrtittertio in refp. ad 3. quod (i-
cut neceflitas, qua (agitta agitar ad cerramos
fcopum, & finem , eft impreflio fagirtan-
tis » non autem fagitte , {ic necellitas nara-
ralis inhzrens rebus , qua determinantur
ad vhum , eft impreflio quedam Dei diri-
geatis ad determinatum  finem . Sed ifte
du® neceflitates differunt in hoc, quod ne-
cefiitas rebus imprefia & Deo ett ipfa reram.s
natwara, ideoque eft neceflitas naruralis : ne-
ceffitas autem fagitte impreffa 4 fagitrario et
preter paturam fagitie,; 1deoque eft violen-
ta. Arconueniuatin hoc,quod ficut necel-
fitas violentiz in motu (agittz demonfirat fa-
gitrantis diretionem » ita neceffitas nataralis
creaturarum demonftrar diving pronidentie
gubernationem .

8. Articalo fecundo querit , verum finis
gubernationis muadi €t aliquid extra mun-
dum ?

Refpondet affirmatiné. Probat primo
ex Scriptura . Nam Prouerh. 16. dicitur:
Vniser[a proprer fe operaius et Dominus 3 fed
Deus non eft pars muadi , vt dium et
queft. 21. num. 16. ergo finis gubernationis
divinz cft aliquid , quod non eft pars mund:.

9. Probat fecunde ratione . Nam finis
debet ita refpondere principio , vt idem fit
principium , & finis omnium rerum creatas
rum ; & faCtarum : fed principium omninm
rexum creatarum , & factarum , ac totius vni-
uerfitatis create eft aliguid extrinfecum tali
voiuerfitati, hoc eft Beus, quinon et crea-
tus , neque fadus , fed eftd fe, vecom San-
&o Thoma quaft.1s. artic.4. diximus qua.
16. & cum eodem quelteq4. artic.1. & 2.di-
ximusquaft.11 1. ergo etiam finis vaiver(Ga-
tis creatz eft extrinfecus tali vhiuerfitati.
Probatur maior : nam ficut finis particularis
cuinslibet rei eft aliquod bonum particulare ,
fic finis voiverfalis omnivm rerum creata-
rum cft bonam vniverfale : fed folus Deos ,
qui eft principium omnium rerum creata-
rum, & factaruns, e¢ff bonum vaiuerfales :
crgo folus Deus, qui eft principium omnium
reruin ereasarum ; & fadtarnm , cft finis ea-
rum . Probatur miner ; nam ensa fe cft ens
per effentiam , & omniné illimitatum , ac
proindé efl etiam bonum per effentiam , & il-
limitatum , & eft ;bonum vniuverfale , vt di-
¢um elt quatt. 18, Entia autem ab alio (unt
catia participata, ac limitata , ac proindé funt
bona patticularia .

Hhhhh 2 10.De-




796

1o. Debet aduetti primo , quod bonpum
poffamus confequi multipliciier . Primo
poflumus confequi bonum vt formam. in-
trinfecam : ex. gr. poflumusconfequi {apifa-
tem , vl fcientiam, vt formam nobis intrinfe-
cam . Secundo poflumus confequi bouum,
vt aliquid extrinfecum , & 4 nobis operatnm:
ex. gr. adificator confequitur bonum dor
mus, ve alignid extrinfecum ab iplo opera-
tum per artem zdificatoriam . Tertio poflu-
mus confequi bonua,ve aliquid extrinfecom
4 nobis pofleflum & habitum: ex. gr. em-
ptor conlfequitir agrum , vt bonum cx[riqfc-
cum ab ipfo poficfimm , & habitum. Quis
ergo bonum eft finis , idco Deus , licet nons
{it bonum intrinfecum 5 fed extriniecumo
mundo, poteft effe finis mundi . Et quudem
non eft finis mundi, ve aliquid operatum,
fed folum vt bonum habitum , participa-
tum, & reprzlentaitum 4 mundo, Namo
ctiam quod reprafentatur , dicitur finis, co

acto, quo Cazfar dicityr finis imaginis 1c-
pralentantis Cafarens . Aiiftotcles «. Ethic.
cap.1. dicens , quod finis , vel cft opus, vel
operatio, loguitur folum de finibus artium
atiaarum, & fadivarum. Artes enimadti-
uz habent pro fine ipfam operationem , €0
padto, quo cithariftica habet pro fincipfam
actionem citharizandi. Artes fa@tiuz habent
pro fine opus, vel operatum diflinétum ab
operatione » ¢o pafto , quo ftatuaria habet
pro fine ipfam (tatgam .. Avnon repugnat,vt
mundus habeat pro fine Deum ,non quidem
vt operationem , ant opus mundi, fed vt bo-
num habitum , participatum , & reprafenta-
wmd mundo » Demum licet finis multitu-
dinis (it ordo , & pax, que eft tranquillitas
ordinis , vt docet Anguftinus lib,19. de Ciui-
tate,cap.:3.4c proinde finis intrinfecus mun-
di fit ordo ipfins vniverfi , tamen talis ordo
non et vitimus finismundi, cum ordinerar
ad Deum participandum, & reprafentandum,
ac proinde ordinctur ad bonum extrinfecum
vt habitum , participatum, & reprafentatum,
Vide Santum Thomam in tribus argumens
tis » corumque {elutionibus .

11, Articulotertio quarit, vtrum mun-
dus gubernetur ab vno?

Refpondet afhrmatiné . Probar : nam
cum finis gubernationis mundi fit bonum
vninerfale » quod eft eflentialiter bonum, ac
proindé optimum ; vt diftum eft numero o.
gubernatio mundi debet effe optima @ fed
optima gubernatio debet ¢ffe ab vno tergo,
Probator minor : nam gubernatio cft directio
reruim gubernatarum ad finem , & bonum ,
ac proindé gubernatio mundi et dirc&tio
mundi, ad finem , & bonem mundi ¢ fed bo-
num rerum confidit etiam in earum vnitate,,
ideoque ynaquaque res, ficut appetit fuum
bonum , itaappetit fuam vnitatem , ac rcfu-
git luam divifionem , illique naturalirer re-
pugnat, ac bonum multitudinis confiftic in
cius pace , & vnitate : ergo optima guberna-

De fine, & effelibus gubcm

-4+

ra'.i{)iiii-

e giber-

tio eft, qua et apriffima - ad vinirat
patorum ¢ fed guoed eft maxime vaum eft
maximé aptum ad voiendum alia : ergo qued
eftmaximeé voum eft maximéaprum ad op-
timam gubernationem, ideécque plures gu-
bernantes » vibene gubernent, debent efles
maximé concordes , & vaitiz ergo 4 primmo
ad vltimum gubernauo mund debet cffe &
gubernatore maximé vno, hoc eft 4 Deo .
Hzc rauo defumpta eft ex Aulrotele lib. 12,
Metaphyl. in fine, vhilibrum concludit.di-
cens . Fatia nolune malé gikernari ; von eff bo-
mum  pluralitas pringipatuum : wnus €rgo 'prin-
ceps, & ex Boetia lib. 3. de Confolat. Pro-
fa 11, Viderretiam pofiunt qua dixifupras
quait, 17. de voitate Dei .o Apoftolns ctiam
1.ad Corinth.8.dicit. Nobis eft vnu Deus Pater,
¢ Dominks vpus. Ad dominum autsm perinet
gu bernatio fubditornm ,

12, Licer vnus fit gubernator mandi di-
rigens vainerfitatem ad fuum finem, & bo-
num, tamen quia ad bonum, & perfectio-
nem vhjuerli reguititur diver{itas mobilinm,
& motuum ; gubernator mundi ponit ins
mundo diuctfa mobilia, ac dincrfos motus
idcogue in mundo guzdam mouentur , &
operantur neceflario , quedam contingen
ter . Contraria ctiam licer habeant contra:
rios fines proximos, cooueniunt tamen o
vitimo fine, quod eft bonam vniverfi. De-
mum licgr in particularibus: bonis duo fint
meliora voo , juxta illud Ecclefiaft. 4+ Me-
lins eft effe duos , quam onum , tamen quod el
a {c bonnm , cum contineat omae bonum. ,
debeteffe vnum tantum , & incapax > vt illi
addatur vlla bonitas.

13, Articulo quarto quarit, vtrum effe-
¢tus gubernationis {it vous tantum,an potius;
fint plures §

Refponder, quod effectus gubernationis
aliquo padto cft vnus, aliquo padto (unt pla-
res, aliquo pa@o funtinnumerabiles. Pro-
batur , & cxplicatur . Finis gubcrnationis eft
perdudio rerum ad funm finem, qui finis
clt Deus, feu bonum perfedtum, & clicntia-
le participabile 4 creaturis per atlioulatio-
nem ; ergo cx parte finis vous elt effectus gu-
bernationis, pimiriun affiaulatio, & parte-
cipatio De1 tummi boni ; fed creatura atlini-
Jatur fummo bono quoad duo , nimirdm
inquantum Deus eft bonus, & in quantuin
Deus alijs eit caufa bonitatis : cr.-:_!i:rcﬁ'i‘\‘:\rus
gubernationis fecundum ca, quibus ad Dei
aflimilatiencm creatura perducitur, eft du-
plex, nimiram conferuatio n bono, quod
creatura accipit per creationcm, & motio,
qua v¥na creatura mouct aliam ad bonitatem,
& perfe@tionem jlli conaenicntem . Demum
i effe€us gubernationis confiderentur ins
particnlari, funt 4 nobisinnumerabiles, fi-
quidem Deus- creaturas gubernando , pro-
ducit innumcrabiles effeétus , qui tamen.
reducuacur ad duo gencra explicata, nimi-
rum ad conferuationem creaturarum, & ad

hoc,




Ly |
&
&,
ki)

Liber IV. Quaftio CCLXXVIIL. #¢n

hoc; quod Dens faciat, ve vha creatura mo-
uecataliam ad bonitatem , & perfedtionem,
illi conucnicarem-. Patelt etiam dici , quod
ficutefie us gubcernationts, quo Imperator
gubernat éxercitum , et bonum ordinis, fic
cffeGtus gubernationis, qua Dets gubernat
mundum , cft bonum ardinis < fed ordo mun-
di confiftit in hoc , ‘quod res conferuentur in
diuerfis gradibus bonitatis, & perfedtionis,&
quod vna res moucat aliam ad fuum bonum &
ergo effectus gubernationis mufdi (unt duo
aflignati .

QVASTIO CCLXXVIIL

Virnm omnia diuine gubernationi [wbhdan-
tur s @ gubernentur immedin-
¢ 2 Deo ?

8. T ho. queft.103 ..am'c.,s.cSa

T3 Rrticulo quinto querit, virums
amnia dipine gubernationi fub-
daneug ?

Refpondes affizmating, iuxtad illod S.Au-
guftini lib. 5. de-€iait. cap. 1 V. Deus non fo-
lum calum 5 & terram, nee folum bominem. ; & An-
gelum 5 fed nec exigues & cantemptibilis animantis
wifiera , wec auis prnnulam , aut berbe flofeulum ,
nec arboris folinm (ene [uavum partium canuenientia
derelinquit «

2. Probatprimo : nam qui dat efferei,

debet criamdare perfetionem,; qua bené fe
habeat ,. ideogue Patres; qui per generatio-
nem dant effe filiis, debent ctiam illos per
educationem perficere, & curare , vt bene
{e habeant : fed vt idem San&us Thomas
docuit qual.44. attic.t. & 3. & noscum il-
lo queft- 111, Deus et caufa cfhiciens om-
nium rerumiabipfo diltinétarum , ac proin-
dé dat effe omnibus rebus:ergo debet omnes
res petficere;& prouidere,vt bene (e habeant,
quodad gubetnantem pertinet, ac proinde
Deus gubernat vniuerfa, & omnia. digins
gubernationi (ubduntar.

3+ Probat fecundo exfine- Nam guber-
natio debet (e extendere ad omuniailla, ad
qux finis gubernationis poreft(ccxrendere ;
fed finis diwin®e gubcernationis eft ipfa boni-
tas diuina , ad culus participarionem omnia. .
ordinantur : ergo diuina gubernatio debet
extendiad omnia ,ac proindé omnia debent
fubdi divine - gubernationi . Hinc San&us
Thomas concludit = Stalta igitur fuit opinio di-
centinm, quod hac inferiora corvupribilia , wel etiam
ﬁsgm’an'z » @it etiam ves bominum non gubernemiurs
ex quorym perfuna dicitur Ecclefiaft. 9. Dereliquit
dominns teyram.

4. Queritur primo, in quo fenfix Eccle-
{iafts 9. dicat Sapiens: Fidi fub Sole nec welo-
ciwm effe curf{uwm 5 [ed iempus, cafumque im om-
nibus

Refpondeo ;5 quod per illa verba Sa»
piens fignijficat in his inferioribus , qua fub
Sole funt, dari multaforenira , & cafualia ,
qu® accidunt prater inteationem, & pre-
vifionem caufarum inferiaram, “licee i pri-
ma caufa prauideantur ; intendantur, vel per-
mittantur , & erdineaturad funm finem ,-ac
proindé fubdantuar prouidentiz , & ordina-
tioni prima caul® , vt ex profefo explicauiin
phyfica quathzy.

s+ - Queritur fecundo ; in quorfenfu Apo-
ftolus 1.ad Gorinth.9. dicat : Numiquid de bobus
curg ef Deo ?

Refpondeo quod Apoftolus folum: ne-
gar Deum de bobus ;- aliiffque rebus razianes
carentibus habere illam {pecialem curam , &
prouidentiam , quam habst decrearuris 1a-
tionalibus, Angelis aimirtm, & homini~
bus ; dum eas inducit ad bonum , & retrahit
i mala, per pracepta, prohibitiones, pognass,
& pramia , fed non negat Deum debobus ,
aliif{que creaturis irrationalibus haberecuram
ip{is proportionatamy, qua illas dirigit, & or-
dinat ad fbos fines . Licer autem creatur ra-
tionales gubernent fe ipfas per intelledtum,;8
volum?.mn,t.zmcn dehent ctiam gubernari,&
regid fuis fuperioribus , prafertim 4 Deo per
precepta,confilia , preenua, panas, & per ifle
ternos inftinéus .

6. Articulo fexto quzric , verum omnias.
gubernentur immediaté 4 Deo ¥

Refpondet 1n gubernatione duo poffes
confiderati . Prima poteft- confiderati ipfa
prouidentia » & ratio exiftens ab eterno ino

.mente diuina , qua Dcas omnia gubernat,

difponit, ac ordinat ad fuos fines. Secundo
potelt confiderari ipfa executio temporalis ,
gna Deus intempore exequitur que ab zter-
no decreult .

7+ Hoc fuppofiro, Sanétus Thomas po-
pit duas conclufiones. Prima conclufio et :
Deusimmediaté per (e ipfum ab@terno in
fua mente omnia gabernat , difponit, & or-
dinat ad fuos fines. Prabatur: nam Decus,
cum fit ipfa effentia bonitatis, habetr optis

mum io omnigenere i {ed optima cognitio

pralticaeft» que confiderat omnia particu-
laria, etiam minima, ac non fiftit in folis
voiucrfalibus, co padto, quo optimus medi-
cus cft, qui potefl confiderare circa zgrotum
omnia particularia etiam minimas crgo Deus
per (uam cognitionem practicam confiderat
omnia particularia etiam minjma: fed guber-
natio divina eftcognitio praica : ergo Deis
per fuam gubernationem , feu ‘rationem gu-
bernativam ab zterno confiderat immediaté
omnia particularia etiam minima.

8. Secunda conclufia eft : Deus inexe-
cutione gubernat quadam , mediantibus alijs.
Probaturinam ad gubernationem pertinct res
ad perfectionem perducere ; ergo. tanto mie=
lior eft gubernatio » quanto maior perfetio
rebus gubernatis a gubernante communica~
tur: fed maior perfedtio rerumcht, vt non

folum

TR TRV




798

folum fint bonz in fe ipfis, fed ctiam alijs
fint caufa bonitatis ; ergo melior gubernatio
eft, qua non folum dat rebus bonitatem.. ,
{ed etiam efficit, vt quedam res {int ganfa
bonitatis alijs rebus : fcd diuina gubernatio
debet ¢ffc optima: ergo Deus ita debet res
gubernare-, vt quafdam ires in gubernan-
do confhitnat caufas bonitatis aliarum rerum,
ficut fi aliquis: magifter difcipulos non o=
jum faceret fcientes , fed ctiamaliornm: de-
étores. Ideo Auguftinus lib. 3.-de ‘Trinitate

€aps-de dicit o Luenadmoedum gorpora grolfiora,

@ infeviora , per [ubtiliora , & petentiora quo=

-dam ordine reguntuv ;' ita omnia corpora per [pi=

yitum rationalesn s & fpivitus vite rationalis de-
fertor 5 atque peccator 5 per [pititum vite ratios
valem 5 pism & duftun 5 & ilie per ipfum
LU .

9. - Infertur, quod iure Gregorius Nyfle-
nus, vel potius Nemcfius Philofophus lib.8.
Philofoph. cap.3.reprehendit Platonem , qui
tres pofuit prouidentias , ac docuit primam
prouidentiam effe primi Dei, quiprouidet
rebus czleftibus, & omnibus vniuerfalibus:
fecundam effe fecundorum Deorum, qui
celum circumeunt, & gubernant omnia ge-
nerabilia , & corruptibilia : tertiam eflfe quo-

.xundam demenum , qui verfanturcirca ter-

ram , & funt cuffodes actionum hutnana-
rum . Hzc opinio reijcitur , quia docet
Deum non habere ab zterno rationem, qua
in fua mente prouideat omnibus rebus, fed
folum , qua prouideat czleftibus, & vniuer-
falibus.

10. Opponitur: ex Ariftotele 8. phyfic.
t.48. mclius cft aliquid fieri per vaum,quam
per multa, fifit poflibile ; fed Deus poteft per
fcipfum abfque vllis medijs omnia guberna-
K¢ :ergo.

Refpondeo, diftinguo maiorem : melius
eft aliguid fieri per vavan , quam per mulea
perfedté (ubordinata illivni, & ab co acci-
pientia totam virtutem , ncgo: non perfe-
€le (ubordinata illi vni, nec ab eo accipicn-
tia totam virtutem , concedo fmaiorem i
concedo minorem @ & nego confequentiam .,
Ad optimam gubernationem fpe&at, vt re-
ducatur ad vnum  optimum gubernantem
habentem perfe@Gam: virtutem gubernandi .
Suppofito hoc eptimo gubernante, melius
elt, vt etiam alijs communicet virrutem: gu-
bernatiuam, quam vt alijs non communicet ;
€rgo fuppofito, quod gubetnatio mundi re-
ducatur ad vnum Deam , melius eft , vt
mundus 4 Deo gubernetur étiam per cau-
fas fecundas perfe@te fubordinaras Deo ab
c€oque accipicntes totam virtutem , quam
fi gubernetur 4 folo Deo fine concurfu cau-
fatum fecundarum , Idco Principes terre-
n . ctiamfi poffent gubernare finc vllis
mififtris , tamen debefent vri miniftris ,

quia hoc ipfum pertinerstad ipforum digni-
fatem.

De vnmerfalitate gubcrna:zoms

QVAESTIO CCLXXIX.

Virum aliguid po[fiz contingere prater or-
dinem dining gubernationis , ant pof~
it veniti contra ordinems
gubernationis di-
ting §

$.Tho. gusfl.103 ar1ic. 7,8,

i Rericulo feptimo querit , virum
aliquid pofiir contingere prater
ordinem diuin® gubctnationis ?

Relpondet neganiue . Ratio eft, quia
catenus aliquis effetus contingere poteft prg
ter ordinem alicuius caula particularis , qua=
tenus talis caufa particularis poteft ab alia
caufa impediri , ne caufet effedum , ad quem
ordinatur: ex: gr. licet virtus nutritina anis
malis ordinctur ad digerendum ¢ibum, ta-
men poteft caufare contrarium effeGum in-
digeftionis , quatenuspore(t 4 digeftioneim-
pediri ab aliacaufa, puraa grofiiue cibi : fed
omnes caulz parriculares reducuntur tandem
ad vnam caiifam voinerfalem , que eft Deus
per fuam prouidentiam! ordinans, ac difpo-
nens omnes alias c:ufas , ac proindé non
poteft ab vlla alia caufa impediri ab effedi-
bus intentis, vel permiffis: ergo nullus effe-
&us poteftcaufari preter ordinem dining pro-
uidentiz , & gubernationis -

2. Infertur primo , quod cum aliquidjex
vna parte videtur exire ab ordine diuinz
prouidenti® , qui confideratur fecandum ali=
quam caufam particularem, neceise cft, v
in eundem ordinem relabarur fecundum
aliam caufam particularem : ex: gr. cumali-
quis peccans exit ab ordine 4 Deoprafcripto
perlegem iubentem, relabitur in ordinem
pznarum i Deo prefcriptum per legem pu-
nientem . Ideo Hefter 13. dicitur « Domsi-
ne Dewus rex omuipotens in diffione tua vniner=
fa funt pofita, neceft , qui tue poffit refiflere vo-
luntati .

3. Infertur fecundo , quod neque mala,
& peccata exeunt omnind abordine divinz
prouidentiz , & gubernationis. Ratio eft,
quia vt cum Sanéto Thoma queft.44.artic.3.
diximus quaft. 123. nihil eft rotalitér ma-
lam, fed quodlibet malum fundatur in bo-
no, ac proindé dicitur malum , quatenus
exit ab ordine alicuius boni particularis, non
aurem quatenuos exit ab ordineboni vniner-
faliszergo omne malum poteft 4 Deo permit~
ti proprer bonum, & ad bonum ordinati , ac
proindé non efi cxtra ordinem diuinz proui-
dentie , & gubernarionis permittentis mala
propter bonum, & illa ordinantis ad bonum.
St autem aliquid totalitér exiret ab ordine di-
uinz prouidentie , & gubernationis,non pof-
fet & Deo permiui, ac proindé totalitér nihil
effer,ac non pofiet effe .

4. Pro-




Liber 1V. Quaftio CCLXXIX, 799

4. Infertur tertio, quod quz dicuntur
cafualia, (unt cafualia refpe@u alicuius caulz
particularis , prater cuius przuifionem, & di-
{pofitionem fiunt ; non autem refpeétu Dei,
qui {ua prouidentia omnia difponit, & or-
dinat ad fuos fines , vt explicatum eft in
phyfica quaft, 16. Proportionalitér licet ali-
qua fintconringentia, quia accidunt preter
ordinem alicuius canfe particularis, tamen
nihil eft 1ta contingens , vt accidat pratee
ordinem divinz prouidentiz , & guberna-
tionis .

s. Articuloo&auo quarit,vtrum aliquid
poffit refiftere 5 & reniti contra ordinem di-
uina providentiz , & gubernationis . :

Rcfpondet ordinem divin® prouidentiz,
& fapientiz pofle confiderari duphciter. Pri-
mo poteft confiderari ordo vniucifalis exi-
ftens in mente Dei» quo Deus omnia difpo-
nit, & ordinat ad {uos fines . Secundo porelt
confiderari ordo particularis § Deo creaturis
impreflss; quo vnaquaque res ordinatur ad
fuum finem pacticularem, puta guo ignis or-
dinatur ad fe confernandum &c. Hoc fuppo-
fito,Sapétus Thomas ponit duas.caclufiones.

6. Prima conclufiocft ; nulla res potelt
reniti,& refiftere ordini vninerfali squo Deus
in fua mente omnia difponit , & ordinat ad
fuos fines. Probat primo:nam Deus fua
prouidentia omnia ordinat ad bonum; f(ed
vnaquaque res fearper operatur propter bos
num ; vt enim dicit Dionyfius nulla res ope-
raturex intentione mali ; vemali zergovna-
quaque res operatur inxta ordinem prafcri-
ptuma dinina prouidentia. Probat fecundo:
nam omnis inclinatio naturalis , autivolunta-
ria creaturz ad aliquid,cft illiimpreff2d Deos
co pado, quo inclinatio fagitte ad {copum.s
eft illi imprefla & (agittario ; fed creatura dum
operantur, operantur juxta aliguam faam in-
clination&ergo operanturiuxta inclination&
mprefam 4 Deo, ac proindé iuxta ordinem
vniverfalem diuing prowidentiz . Hinc fc-
quitur ; quod que aguotur naturaliter, aut
voluntarié , quafi propria {ponte perueniunt
adid , ad quod diuinitus ordinantuar , & idco
dicitur Deus difponere omnia (uauitér .. Ra-
tio elt, quia ipfa inclinatio naturalis, & vo-
luntaria eft rebus impreffa 4 Deo & ergo cum
Deus moueat , difponat , & perducat res ad
{uosfines per inclinationes naturales , ant vo-
luntarias , difponit res [uauiter. Ided Boetius
lib, 3.de Confolat. Profa 3. dicit . Non eff ali-
quid s quod [ummo buic bono 5 wel welit , wvel poffit
obfifiere . Et Sap. 8. de Deo fummo bono dici-
tur. Aingit @ fine vfque ad finem fortiter, & di~
[ponit omnia [uanitér .

7. Secunda conclufio eft : poteft aliqua_
res refiffere , ac reniti ordini particulari , quo
res aliqua creatz ordinantur ad aliquod fui
bonum particulare . Probatur : nam res cor-
ruptibiles ordinantur ad bonum particulares
conferuandi fe ipfas: ergo dum agentia for-
tiora quafdam res impugnant , COrrumpunt,

& deftruunt, refittunt , & renituntar ordini
particulari, quo res ille ordinantur ad (uam..»
conferuationem $ €. g. dum aquaextinguit
ignem, renititur ordini , quo ignis ordinatur
ad fuam conferuationem: dum lupus occidit
oucm , & comedit, refiltit , & renititur ordi-
ni » quo ouis appetit conferuari, fed non re-
nititur ordini voinerfali,quo Deus ad bonum
vniuerfi vult, vtcoatraria fc mutua impu-
guent , ac deftruant .

8. Dices:Sinulla res refiftit ordini diui~
nz prouidentiz , & gubernatianis,in quo
feafu dicuntar peccatores cogitare, & lo-
quicontra Deum, iuxta illud lfaiz 3. Zine
Ena corum,&r adinuentiones eorum contra Dominyms.

Refpondeo , quod peccantes, dum pecs
cant, intendunt aliguod bonum , & operan-
tur fecundum inchnationem ad bonum, quz
inclinatio fuit illis impreffa 4 Deo; ac proin=
de non renituntur ordini dininz gubernatio:
nis 5 fed quia operantar contra bonym honee
ftum illis conueniens fecundum fuam. natu-
ram raticnalem » & fecandum foum ftatum,
dicuntur agere contra Dominom, & ideo iu-
fté puniuntur , {iquidem liber¢ agunecontra,
obligationem , qua & Deo obligantut ad bos
num honeltum .

QVESTIO CCLXXX.

Verum creatura indigeants t conferuentar in
effe a Deo 5 ab eogue confersentur non
[folums mediate , fed etiam
immediate «,

$. Th. qu.104. ar. 1. & 4.

Ie POﬁquam Sané&tus Thomas qug(t.103:.
egit de gubernatione rerum in com-
muani, queftione 104. & fequentibus defcen-
ditad agendum dc. effe@ibus. gubernarionis
in fpeciali ;. & quia effetus diuin® guberna-
tionis.reducuntar ad duos, qui funt confer.
uatio rerum,& earnndem mutatio,quglt.-104.
difputat de confcruatione rerum , quall 105,
& fequentibus agit de carundem mutatione .
2. Articuloigitur primo quarit , vtrum_
omnes creature indigeant . vt conferuentur
4 Deo?

Refpondet affirmatiué inxta illud Apo-
ftoli ad Hebr.1.vbi Deus. dicitur: pergans emnig
wverbo vireutis fue . Ideo Auguttinus lib.4. des
Genefi ad litteram. cap..12- dicit., Firtus: Dei
ab ifs , que creata funt, regendis, [i ceffaret aliquan-
do, fimil & eorum ceffaret [pecies., ommifque natu-
ra concidevet & lib. 8. cap. 12. dicit, guod ficut
acr , prefente lumne , ft lucidus , fic bomo, Deo [ibi
prafente, illuminatur-, abfente autem,contignd tene-
bratur . Sed quia de@rinam huiusarticulifa-
tis explicaui in Philofophia , quzft. vitima ,
nihil c¢ft addendum . Ibi etiam dixi, quod
Deus concurririmmediaré ad omnes actioncs

non




— " vy m

Soo0 De annihi

non folum produétitas ; “fed ctiam conferva-

tinas rerum , a¢ proitide in hoc fei

uat immediaté OMEs res crear:
3. Articulo fecundo quetit, Virt Deus

aliquas creaturas confcruet, mediantibus alijs

crearuris -

Refpondet, qiiod vna credtura poteft con-
feruare aliam, wim indirefté, & peraccidens,
tim direété ; & per fe . Probatur prima pars.
Illud enim dicitur confervare altérum indires
&e , & per accidens , quod remouer s vel im-
pedic aionem corrumpentis; fed yna crea-
tura‘potelt remouere, vel impedire adtionem
corrumpentis alreram creatur: g falim-
pedit adtionem putrefa@igam carninm, & fic
conferuat carnes, n¢ corrumpantut : potelt
aliquis-temouendo ignem , impedire ne ignis
comburat ligna:ergo. Probatur fecunda pars:
nam illud dicitur conferuare alterum dire@e,
& per fe; 4 cuins ad&ione alterum dependét
fecundum cffe, co paéio, quo lux dependet
i luminofo,puta d Sole, vel igne: ergo. Con-
cludit Sanctus Thomas, quod Deus confer-
uat res quafdam in effc, mediantibos aliqui-
bus caufis, & quod Aftrologi attribunnt Sa-
turno; qui eft fapremus planctarum,res fixas,
& permanentes . Aliqua tamen conferuan-
tur i folo Deo.cx.gratia que fiunt a folo Dee:
Videri poflunt, qux de hoc punéto dixi in.
Philofophia queaft. vitima ad 3.

4+ Quzritar, an Deus omnia canferuct
immediare , vel aliqua conferuet [olum me-
diaté s e.g: an- Deus confervet immediaté (ola
corpora ceeleftia,que corpora ceeleftia per vir-
tutem acceptam 4 Deo conferuent inferiora,
Dco non praftante alinm concurfum imme-
diatum ad confernationem infiriorom.Quz-
ftio pendet abalia quaftione magis voiucria-
1i, verum Deus concurrar immediaté ad om-
nes actionesicaufarum fecundarum’. Sienim
concurrit immediate ad emnes adtiones pri-
mo produ@iuasrerum, coacurrit etiam ad
conferuatiuas, Et quia quaft. vitima Philofo-
phiz diximus De@ concurrere immediate ad
omunes aétiones primo produdiaas ; diximus
confequenter ‘Deum concurrere ctiam ad
altiones conferuatiuas, vtetiam docet5an-
&us Thomas qu. 10§. ar- .

QVAESTIO CCLXXIL

Verdm Deus poffiz aliguid in nibilum redi-
£ere 5 ac de fucto aliguid in #ibilem
redigatur ?

1 confer:

S The qus 104, av« 34 & 44

T ARticulo tertio querit , vtrum Deus

- pofiic aliquid in nihilum redigere?

; R cipondet, quod iuxta errorem corum,
qui dixerunt , quod Deus res ad extra produ-
cit ¢ neceflitate nature, {fequitur Deum etid

lationererun

ex’ neceffita res produdtas confert
re; ac non polic n nihrlum redigere. Sed
quia, vediGum cfl fuprad Sanlto Thoma.
quzlt, 19, art: 4. &4 nobis quaell. 49. de fide
eft Deum creaturas liberé produxifie, ac po-
tuiffe non producere iuxta illud Pfal. 113.
Omnia,quectmque volnit, fecit, dicendum confe-
quenter Deum Liberé res conferuare,ac pofle
illasin npihilum redicere, fubtrahendo a@io-
nem confervatinam itlarum . Ideo Ierem.1o.

Yeo dicitur. Corripe me Domine i verumtamen
i1 indreto, & won in fuvere tno, ne forte ad wibilum
vedigas me .

2. . Addir San@us Thomas in refponf.
ad 1. & 7. quod non ¢fle non habet caufany
per e, & in hoc fenfu Auguftinus lib, 83-
qu. qu. 21. dicit , quod Dess non eft canfa ten-
dend in non effe . Poteftergo Deus folum per
accidens effe caufa,v res in nihilum redigan-
tur, fubtrabendo fcilicet fuam allionem con-
ferunativam; iddoque i Deus rem aliquam re-
digeret in nikilum boc non eflet per aliquam
z@licnem ; fed perhocs quod ab agendo cel-
faret,

3. Ariculoquarto quarit,vtrum de fadto
aliquid in nihilum redigatar .

Refpondetr negatiue iuxea illud Ecclea
fiaft. 3. Didici , quod emnia opera ; qus fecit Dens
perfenerant inaternum . Probatur : ham {i re-
rentucin nihileny, vel redigerentur ino
pihilumnaturaliter , ac iuxea corfum natura=
lem rerum ; vel miraculose, ac Deo operan-
te prater ordinem naturalem rerum : neu-
tto modo redigunturin nihilum : ergo. Pro-
batur prima pars minoris. Subftantie create
inxta fuam naturam;; vel funt immateriales ,
vel materialess {i funtinimateriales s non ha-
bent potentiam ad non ¢fle, ac proindé funt
incorrupubiles , ac nauralitér non poflunt
redigi in mhilum . Sifunt materiales, con-
ftant ex matcria prima ingenerabili, & in-
corrupribili, ac proindé dum res materiales
corfumpuatur, naturaliter femper-remanet
materia prima, & fie non rediguntur in ni=
hilum . Probatur fecunda pars. Nam quz
fiunt miraculosé ; ordinantur ad manifefta-
tionem gratie , ideoque Apoftolus 1.ad Co-
vinth. 12, com dixiffer; vwicuique-datur mani-
feflatic [pivitas ad vtilitatens , affert exemplumo
in operationibus miraculorum: fed gratias
non manifeftarur, redigendo res in nihilom ,
fed illas conferuando , cum per hoec magis
appateat diuina omnipotentia, & bonitas:
et2o. Licctergo Dens manifeftet (uam po-
tentiam, producendo res ex nihilo, tamen
endo res in nthilum , potius impedi-
ret manifefiationem fua potentiz , quatns
miaginié oftendit , res conferuando, inxrail-
lud Apoftoli ad Hebr. 1. portans omnix verbo
wirtutis fye . Ex iafinitate etiam diving virtu-
tis fequitar, quod aliqua res i infinitum du=
rent.

4. Quares: quare forma , & accidentia’,
quz  hon coaflant ex. materia tanguam ex
parte,

te
er

i T ———— i




IS —

i;

T, B S e

Liber IV. Quaftio CCLXXXIL

parte ;icum definuntefic , non redigantur in
nihilom .

Refpondet San@us Thomas inrefponf.
ad 3., quod non omniad rediguntur in nihi-
luny ,;non quia aliqgua pars corumremancat,
fed quia remanent in potentia materia, vel
fubiedti-«

QVAESTIO CCLXXXIL

Viram: Dens poffiz immediail monere ma~
teriam ad_formam 5 & poffit 1mme-
diare monere aliqnod
corpus 2

So The quéfis 105. ar, 1. & 2.

1. Ecundus effettus divine guberna-
tioniseft rerum mutatio, & motus,
ideaque San&us Thomas poftquam quzil.
104-cgit de conferuatione rerum, qua ¢ff pti-
mus cffe@tus gubernationis , queft.105. & fe-
quentibus agit de fecundo effeétu, quielt mu=
tatio, & miotus rerum» Et quia Deus poteft
tes mutare » 8 mouere, tum per fe ipfum,tum
per alias creaturas,, ideo queft- 105, agit dey
motu , & mitatione , qua creaturas Mouet,
& mutat per fe ipfum :.quafl-106.% lequentie
bus de mutatione , & motu, quo Vham crea-
turam mouct per altam o

2, - Articulo igitur primo queerit , Virum.,
Deuns poflit immediaté moderc margriam ad
formam?

Relpandet afficmatiué. Probat;nam po-
teatia pailiva poteft reduci in a&um a poten-
tia actiua , qua eam conriner fub fua potelta-
tesfed materia cft potentia pafliva ad formam,
qua cftiadus materiz y:Dews autem eft poten;
tia adtipa;, & cum materiaim produxerit, Cona
tinet.materiam in fua potedate : ergo Deus
potelt materiam reducere ad (wam, formam ,
& aftumy fed reducere matcriany ad fuam for-
mamy & adtam, e, moucre materiam ad- for-
mam ; etgo Deus potelt mouere materiam ad
formam . De fato autem dum vt narratuc
Gen; 3. Formauit Deus bowsinem de limo terre ,
meait matcriam ad formam hominis »

3. 1 Addit primo. SanGus Thomas in refp.
ad 1. quod quia Deus licet nonconfles ex ma-
teria, & forma); tamen: centinet emincnter
tum materiam ;. tum omnes formas , tums
quodliber compofitum;ideo {icut sompofita
generans poteftmateriam mouere ad forma,
generando {ibi imile, ita & Deuspotelt im-
mediaté mounere materiam ad guamlibet for-
mam:..Ecanuerfo aliz forme nen exiffentes
inmatcria non pofunt mouere: materiam ad
formam,quia materia non continetur jn vic-
tute alicuius crearg fubftantig feparatg.Et ideo
damenes , & Angeii operantur circa hac
vifibilias non quidem imprimendo formas ,
fed adhibendo corporalia femina . Videri

8ot
poffunt qua de hoc pundo dicta funt fupra,
quzft.zo3

.4« Addir feezndo in refponf.ad 2. & 3.
quod licet Dens fir agens yniucrfaliffimum,,
tamen quia ad extra liberé operatur per in-
telledum , & voluntatem , & cognofcens
formas fecundum omnes rationes (pecificas ,
& indiuiduales , poteft determinaté hanc,
vel illam| formam ad nutum prout voluerit
materiz imprimere . Quia vero caufas fe-
cundas ordinat ad producendos determina=-
tos effe@tus ; poteft etiam determinatos effe-
&us producere per fe ipfum fine quocmingue
alio.

s. Articulo fecundo quarit , vtrums
Deus poflitimmediaté mouere aliquod cor-
pus?

Refpondet , quod erroneum efl diceve Deum
non poffe facere per fe ipfnm omnes determinatos ef-
feltus , qui fiunt per quamenmaue canfam creatam .
Vrde cum corpora moncantur immediazé & caus
fis creatis , nulli debet wenire in mentem , quin
Deus poffic mouere immediaré quodcumque cor-

S« ‘ s
£ 6. Probat: nam omnis motus corporis ,
velconfequitur formam, €o pado , quo mo-
tus grauivm, & leuium confequitar formam
illis impreffam a generante, vel eft via, &
difpofitie ad formam., eo paito, quo calefa-
&ioeft via, & difpofitio ad formam ignis;
fed agens, quod formam imprimic, poteft
materiam difponere ad formam., & poteft
dare motum , quiconfeqaitur formamss :
Exi gr: ignts» qui potelt gznerare ignem, po-
tethcalefaciendo materiam difponere ad for=
mam ignis, & ignem-genitnm furfum mo=
uere , idecogue motus gravium , & leninns
tribuitur generaati: ergo Deus;qui v dicdtum
¢t numiz. porelt materiz immediaté impri-
mere quamhbet formam, poteft etiam quod=
cumque corpus mouere quolibet mgtu 4 Li=
cet autem , vt docet Ariftoteles 7. phyfic.
text..oi, & fequentibus mouens, & motum
debeanp effefimul, ac proinde mouens de-
beat tangere motum , tamen Don requuriturs
vt moucas tangat motum contadtu corporas
l, fed fufficirs vroillud tangat conta&u vit-
tuali : Deus autem quamlibet creaturam tans
gitcontactu virtuali , licet a nullacreaturasws
tangatur, quia nuilius creatur® virtus natus
ralis poteft ad ipfum pertingere , ideoques
Dionyfius cap; 1. de din. nominibus dixit,
quod Dei non eff aliquis tallns ; p afliuus nimi-
rum, quo tangaturs & patiatiripfe Deus,
licet poffit dari tactus attiuus,, que Dens tan-
gatcreaturas , atquc in cas agat. Rurfus li=
cct Deus mouyeat vt obiectum defideratum ,
& intelle@tum , tamen non elt necefle, vt
moueat tanquam defideratum & intelleGum
a mobili, fed fufficit; vt moueat tanquam »
defideratum , & intelleGtum abaligua , vel
ctiam i {eipfo: ergo licet Deus non poflit
defiderari, & intelligi & corporibus. mobifi-
bus, tamen vtamatas, & intelledus:a (<
Litii ipfo,




802 Demotioneintelle&us,& voluntatis,&c.

ipfo’y ‘poteft mouere , ac de fafto mouct cor-
pora, figuidem omnia operatur propter {uam
benitatem . Demum quamuis ex Ariftote-
le 1:b.8. phyfic. text.79. virtus motiua infini-
ta exiftens in magnitudine non poflet moue-
re in vllo tempore determinato , ac proindé
deberet mouere in non tempore,feu in inftan-
ti;tamen Deus, qui habet virtutem infinitam,
fed non in magnitudine, fed in intelle@tu, &
mouet per intelledtum , & voluntatem , mo-
uct prout conuenit mobilibus : & quia mobi-
fibus corporeis conuenit moueri tempore de-
terminato, mouet tempore determinato , ac
determinata velocitate .

QVAESTIO CCLXXXIIIL

Virum Deus poffit mouere s & aiin moneat
immediai imtelle@um 5 & vo=
Iunttatesn creatam

8. Tho. quefl.105. artic. 2.3,

T, Rriculo tertio querit,virum Deus
moueat immediate intellcGum

Creatum ¢
Refpondet affirmatiué . Probat: nam
ficut illud dicitur mouere corpus, quoddat
illi formam , quz eft principium motus , {ic
illnd dicitur mouere intelleétum,quod datin-
tcllectui formam , quz eft principium opera-
tionis intelle&ive , guz operatio dicitur mo-
tusintelle@ualis : fed Deus dat cailibet intel-
le&uicreato formam,quz eft principium ope-
JTationis intelleétinze : ergo. Probatur, & cx-
plicatur minor. Nam in creato intelligentes
duplex eft principium operationis intellecti-
ux. Primum eft ipfa virtas intelligendi,qua
datur etiam in intelligente folum in potentia,
quod (e habet ficut tabula rafa, in qua nihil
eft feriptum : fecundum eft principiamintel-
ligendi in adu, hoc eft ipfa fimilitudo, ac
{pecies intentionalis rei intelle@® , perquam
inrelligens conftituitur velut tabulafcripta:
fed Deus dat intellectui creato vtrumgues
principium intelligendi, nimiram vircutem
antelle@iuam , & fimilitudinemn , feu fpeciem
intentionaiem : ergo. Probatur minor: ex
dictischim fupra qualt 22. & 42. Deus cft
primum ens immateriale: & guia intclicétna-
litas fequitar immaterialiratem , eft primum
intelligens: & quia primum eft caufareiiques
rum , Deus eft principium , & caufa cyinsli-
bet viceutis intelle@ing . Rurfus Deus eft pris
amum ens, & priima caufa, in-qua precxiftunt
omniaalia entizgifed qua przexiftunt in Deo,
praexiftunt {ecundum modum divinum,hoc
eft intelligibilitér , & intentionalités : ergo in
Deo omnia primo preexiftunt intelligibili-
tér s & intentionalitér , ac omnes fpecics, &
rationesintelligibiles , & intentionaics , quz
dantue increaturis, emanant, & effluunt 4

Dco ; ac proindé Deus dat cuilibet intelledui
creato vtrumgque principium intelligendi , &
fic mouet ad intelligendum quemlibet intel-
letum creatum, tum in quantum- dae illi
omnem virtutem intelligendi naturalem 5 &
fupernaturalem , tum in quantum imprimit
illi fpecies intelligibiles , ac tum virtuteny in«
telligendi , tum fpecies intelligibiles confer-
uatinefle. ldeo Pfal.o3.de Deo dicitur,quod
docer hominess [cientiam . Licet igitur adtio crea-
ta intelligendi, vepoté viralis, fic ab intelli-
genlic creato , tanquam d canfa fecunda , ta-
men fimul eft etiamd Deo, tanquam. 3 cau-
{a prima , que iatelle&ui creato dat, vt pof-
fit intelligere. Rurfus lnmen intelle@tuales
creatum, & fpecies intelligibilis, fen fimi-
litado rei intclledte font principinm intelli-
gendi fufficiens , fed fecundarium , & 4 Deo
dcpendens tanquam 4 principio primario .
Demum licetDens moueat intelleGum crea-
tum per {pecies , fen fimilitudines illi impref-
fas,ramen tales fimilitudines non (ufficiunt ad
Deum cognofcendum per eflentiam,8 prout
elt in fe, vicum Sancto Thoma quait.a 2. ar-
tic.2.diximus quaft.30.

2. Articulo quarto querit, virum Deus
poflit mouere voluntatem creatam ?

Refponder, quod ficut ex didtis num.1.
intelleétus mouetur, tum ab obie@to, tum
ab co, quidat illi virtutem inrelligendi , fic
voluntas mouetur , tum ab obiecto, quod eft
bonum , tum ab eo , qui dat illi virtutem vo-
lendi.Hoc pofito Sanétus Thomas ponit duas
conclufiones.

3. Primaconclufioceft. Voluntas moue.-
ri potelt 4 quocumque bono, tanquam ab
obie&to, fed 4 folo Dco poteft moueri fufs
ficienter, efficacivér , & adzquaté.

4. Probatut : nam illa folum virtus aétis
ua pote(t fufficienter , etficacizér , & adzqua-
té moucre aliquod moble; quz porelt adz-
quare virtutem paffinam’, ‘& iaclinationem
talis mobilis : fed folus Deus poteft adzequare
virtutem paffivam , & inclinationemvolun-
tatis : ergo ; &c, Probaturminor: nam vics
tus pafliva, & inclinatio veluntatis ¢ft ad bo-
num vniuerfale continens omunia bona ; ac
proindé elt ad omne bonum: ergo. Confir-
matur; nam illud folum bonum poteft {uf-
ficientér , & adequaté mouere voluntarem ,
quod potelt illam fofficienter; & adequate
quictare : fed folus Deus poteft fufficientér, &
ad®quaté quietare voluntateIn :ergo .

s« . Secunda conclufio eft i folus Deus
poteft ‘mouere voluntatem ; dando illi vir-
tutem volendi , & interius illam: incli
nando .

Probatur : nam velle eft quedam incli-
natio ad boaum viiuerfale » ac proiade illes
folum poteft dare virtutem volendi , quipo-
teft inclinare ad bonum vniuerfale: fed {olum
primum motuens , hoc eft Deus, cui propor-
tionalitér refpondet vitimus finis, poteft in-
clinare ad bonum vniucriale: ergo lolus l?cu_-;

poreft

b




iy

LiberIV. Quaftio CCLXXXIV.

poiclt dare virtutemy volendi, & inclinares
voluntatem , ac proindé folus Deus poteft
mouere voluntatem , dando illi virtutem_s
t{olcndi y & interius illam inclinando. Vi«
deripoffunt ques dicta funt fupra quel. 194.
vbi examinammus , virum , & quo pado
vnus Angelus poffit mouere voluntatem als
tellys ?

6. Licet Deus , qui eft creaturz extrin.
fecus, moueatetiam efficacirer voluntatem
creaturz , tamen ve docer Sandtus Thomas
in relponf. ad 1, non cogitcreaturam. Ratio
cit, guia tunc folum illud , qued mouctur
abalrero, dicitur cogi, cum mouetur con-
tra propriam inclinationem ; {i aurem mo-
ucatur ab alio dante illi propriam inclivatio-
De , non cogitur, co pato,quo lapis, dum
d generante mouctur deorfum fecundum in-
clinationem grauitatis illi daz abeodem ge-
nerante, noncogitur : fed Deusmouet vo-
luntatem fecandum propriam inclinationem
ad bonum , qua inclinarnio datur voluntari ab
ipfo Deo . ergo Deus i voluntate non cogi-
tur . Rurfus velle , cum (it actus vitalis, cft
moucri a feipfo , ac proindé moueri ab in-
trinfeco ; fed quia ipfum moueri ab incrinfes
co voluntas habet 4 Deo , tanquam & prioci-
pio extrinfeco , non repugnar, quod volun=
tas ad volendum moucatur 4 fe ipla, & a
Deo, 4 principio intrinfeco, & 4 puncipio
extrinfeco. Quia verd valuatas creata. it
mouctur abalio, vt moueatur ctiam libes
ré 4 fe ipfa, idco motus veluntarij impu=
rantur creatz voluntati ad meritum:, & de-
ANCritam .

QVESTIO CCLXXXIV.

Virum Deus operetur in omni operantes

& poffir facere aliguid prater or~

dinem rebus 1nditom 2
§i Tho. queft, 105, artic. 5. &6,

i & Rticulo quinto.quarit , virtim.s
Deus operetur in omni ope-
rante?

Refpondet affirmatiug inxta illnd Ifai.26
Omnia opera noflva operatus es in mobis Dowmi-
me . Algui exifimarunt ita Deum operari
in omnioperante , vt nulla virtuscreaca ali-
quid operetur in rebus , fed folus Deus im-=
mediaté omnia operetur;, itd vrignis ex. gr.
non calefaciat , nec producat calorem’; idem-
que dicde alijs .

2. Reljcit Sanétus Thomas huncerrorem
multiplicitér . Primo enim optimum in vni-
uerio eft ordo rerum . Licetenim fingula
feorfim fintbona , tamen omnia imul {unt
optima propter ordinem , quem habeat ad
inuicem: fed precipuus ordo cft caufe ; &
caufati, ac peractiones, & pafliones, dum
fuperiota communicant inferioribus €1, qui-
bus fuperiora abundant, inferiora indigent =

803

crgo dum f{ubtrahuntur aliones creatu-
ratum , fubtrahitar ab vniuerfo opti-
mum, idelt ordo rerum . Per hoc autem
derogatur diuinz potentiz , & bonitatj .
Ad dininam enim potentiam pertinet , vt
effectibus fuis det virtutem agendi ; & cum
bonom fit diffufiuum, & communicatiovum
fui, ad diuvinam bonitatemn fpectat, vt dif=
fundat fuam bonitatem in creaturas, per
guam poffint bonum communicare fuis ef-
tectibus .

3o Secundo fruftra eft virtus operatiug ,
qguxz non reducituradadum: ergo fruftra
darentur in rebus virtutes operatiuz , fi nun-
quam operarentur . Imo ipfe creaturz effent
fruftra . Vnaquzque enim res eft propter
fuam operationcm , tanquam propter finem,
quo vitimo perficitur ; imperfetum autem
cft propter fuam vitimam perfedtionem ¢ er-
go licreatur® nunquam operarcnturs NONs
confequereatur fuum finem, & fic effent fru-
fira . Confirmatur : nam ficut wateria cft
propter formam; ac proindé materia, ficae
reret omanj forma , effer fruftra, fic forma,
qua cft altus primus , e proprer fuam.s
operationem , qua ¢t adtus fecundus , &
fic fruftra cilet , £ careret propria operatioe
ne. Sed de hoc punéto fufiusegi in philofo-
phia lib.4. qu.18, cxaminans, virum creatura
fint caufz cfficientes aliquorum effe@tuum ¢

4. Hoc fuppofito , explicandum eft,
quo patto Dewss ira operetur in rebus,
vt iplz res propriami habeant operationem .

Vthoc explicetar, pramittendum elt ,
quod cum fint quatuor gencra caufarum,
materia non eft principium a&ionis, fed fe
habet vt fubie@um recipicns effe@um actio-
nis: tres autem aliz caufe, nimirum finis,
agens , & forma, funt principium alionis’,
ted ordine quodam . Nam primum princi-
pium cil finis, - qui moueragentem ad ope-
randum « Sccundume-eftipfe ageas. Tertium
clt forma cius, quod ab -agente applicatur
ad agendum . Ex. gr. cum artifex fecat li-
gnum ad faciendum fcamnum , finis eft
fcamaum, in quantum apprehenditur vi bo-
num , & mouet arriicem ad agendum : arti-
fex eft agens fecans fcamnum ¢ forma autem
fecuris, per quam fetrum elt dentatum , cft
etiam principinm fecandi’; ac ipfa etiam for-
ma, feu idea: operis exiftens in mente artificis
clt principium aperis.

5. ‘Hoc przmiffo, docet Sanétus Thomas
Deum in quolibet operante operari, tum fe-
cundum rationent finis; ita vt fit caufa fina-
liscuiuslibet operatiouis ; tum fecundum ra=-
tion¢m forme . Primo ergo Deus habet ra-
tioncin finis refpetu cuiuslibet operationis .
Omne enim agens operatur propter bonum
verim s vel apparens : fed omne bonum ve-
rum , vel apparens ‘eft- tale per hoc, quod
participet aliguam fimilirudinem {ummi bo-
Al quod eft Deus: ergo Deus vt participas
tus & quolibetbono ¢l finis cuiuslibet @pera-

liiii 2 tionis,




804 Dc Dei operatione in omnibus.

tionis . Secundo Deus eft primum prioci-
pium adtinom, in cuias virrute agunt oms
nia agentia fecunda, & inferiora; ergo eoft
caufa omniun aédtionum, quibus agunt agen-
tia inferiora . Tertio agentia inferiora ali-
quando folum applicant formas aliorum.
agennum ad operandum , fed agentibus non
dantrales formis : ex. gre artifex creatusap-
plicat formam (vcuris ad fecandum, fed non
dat fecuri formam , qua fecat: at Deus nonos
{folum applicat formais agentium creatorum
ad opecraadum., puta formam ignis ad cale-
faciendum, fed ctiam dat, & confcraat ins
agentibus formas , per quas operantar : ergo
operatur in qu:?libct operante.ctiam v dans ,
& confcruans foarmam , per quam operatur ;
& quia forma,& e(fe eft maxime intimum re.
bus ; Deus in quantum dat rebus formam's &
cfle, per quod operantur , operatur intimé
in tebus . ldeo in facra Seriptura aperatio-
nes tribuantur Deo » vt operanti in ipfis
rerum natucis , iuxta illud lob.1o. vbi Deo
loquensdicit . Pelle , & carneveflifti me , of-
fibus, & mernis compegifti nie ¢re. Videri poflunt,
qua dixi in philofophia gquait. vitima exami-
nans , virum Deus concurrat immediate ad
conleruationem , & ad omnes aitiones caufa-
rum fecundarum ¥

6. Exco, quod Deus fuflicientér opere-
tur in omnl eperante, won fequitur, quod
fit fuperflua operatio creatute - Nam Deus
operatur futhcientér in ratione primi agentis ,
ac proindé ita attemperat fuum coney
vt nonexcludatopesationem agentjum fecun-
dorom , [ d faciat etiam oberariagentia fe-
cunda. Licet autem; voa eperatio non poflit
procedered pluribus agenribus eiufdem ordi-
nis ; tamen potelt procedere a plusibus agen-
tibus diucrifi ordinis , ac proindé a primo , &
fecundo agente .

7. Articule fexto quarit , virum Deus
poflit facere aliquid preter ordinem rebus in-
ditum ?

Vt refpondcat , pramittit , cuod quias
caufaclt principinm fuorem effetunm, que-
libet caufa fundar aligucm ordinem ad. {uos
cffe@us , ideoque ordines maltiplicantur fe-
cundum multiplicationem caufarum . Quia
vero yna caula continetur fub altera , illique
fuberdinatur, ideo vous ordo continetur [ub
altero, illigue fubordinatur y ac caula inferior
fubordinatur ordini caufz {uperiosis , nons
autem ¢ conyerfo « Explicatur, exemplo de-
fumptoex humanis. Nam ordo domus de-
peadet ex Patrefamilias, quieft veluti prin-
cipium domys . Et quia domus coatine-
tur in ciuitate , ordo familix fubordinatur
ordini civitatis- » qui depeadet ex Recto-
re;s feu guberndtore ciuitatis. Quia rurfus
cinitas continetur in regno , ordo ciuitatis
fubordinatur ordini regni , qui dependet a
reges

8.  Hoc pramiffo , Sandtus Thomas ponit
duasconclufiones . Prima conclufio eft:Deus

non poteft facere contra ordinem refum ,
prout dependet 4 primma caufa. Probartur;
nam cum Deus {ir ipfa prima caufa, i faceret
comtra ordinem reruin , prout talis ordo de-
pendet 4 prima caufa, faceret contra ardinem
prafcriptum 4 feipfo, & 4 fua fapicntia;quod
clt ablurdum .

9. Secunda conclufio eft: Decus poteft
facere przter ordinem rerum , prout depen-
det 4 caufis fecundis. Probatur: nam Deus
non eft fubicétus ordini caularum fecunda-
rum , fed ordo caufarom fecundarum eft
fubiettus Deo , ab coque dependet , & proce-
dit , non ex neceflitate nature, fed ex arbi-
trio voluntatis: ergo poteft agere prater or-
dinem caufarum fecundarum , & potuiflee
alinm ordinem inftituere. Ex. gr. ordo caufa-
rum fecundarum exigebar, vt ignis in forna-
ce Babylonica combureret tres pueros , &
tamen Deus prater talem ordinem noluir, &
fecit, vt non combureret. Caufe fcconde
~xigunt concurrere ad fuos effe@us, & tamen
Deus poteit producere tales effe@us fine con-
curfu caufarum fecundarum . Potelt ¢riams
Deus producere aliquos effelus , ad quos
virtus caufarum fecundarum non fe exten-
dit , vt cum produxit vnionem hypottati=
cam &c. Hzc doftrina defumpra eft ex Au-
guftino, qui lib.26. contra Fauftum cap.3.di-
cit , quod Deus contra folitum natire facit,fed con-
tra [ummam legem nullo modo facit , quia contra fe
ipfum non facit «

10, Queritur primo, vtram cum Deus
facit prazter ordinem rerum , operetur contra
naturam?

Refpondet negatiué Sandtus Thomas
in refponf. ad 1, inxtaillud Auguftinj lib. 26.
contra Fauftum , cap. 3« Deus aulflor , & con-
ditor omnium naturarum nibil contra naturam fa-
¢it . Prabatur, & explicatur.. Cam enim ali-
quid fit preter oaturam alicuius rei, fi fiat
abagentc, quod noa dedit illi naruralem.s
inclinationem, & 4 quo talisinclinatio non
pendet, & cuinon fabordinatur , fit contra
naturam: ex.gr. ab homine corpus graues
mouetur furfum contra; Naturam  corporis
grauis , quia corpus graue non habet @b ho-
minc gravitatem , per quam moucatur deor-
fum-. At quod fit prgter naturam rei ab agen=
te, quod dedir illi rei naturalem ioclinatio-
nem; & a quo pendet 5 & cuifubordinatur
talisinclinatio , non_fit contra naturam :ex.
gr-fluxus , & reflugus maris non ficcontra
nagaram: maris , quia fic per a&tioncmy, &
impreflionem corporis celeftis, 4 que pens
det 5 & cur fubordinatur natura maris; ciuf-
que inclinatio ad motum deorfum i {od om-
nis natura creata pendet & Deo s ac Deo (ith-
ordinaruz qualiber inclinatio y &'quilibet or.
do ercaturarum.:.ergo quidquid fit prerer
naturam creatam, cin{que ordinem ; non fic
contra paturam. ‘Ildeo Auguftinus lib. 26.
contra Fanltum cap.3. dicit quod ideff cusli-
bet vei narnivale ; quod ilie fecerit, 4 yno éff omnis mo.

dus 5




‘

]
8
i
i
|
1
i

Lib.IV. Quzft CCLXXXV.

dus , numerus , & ordo natura . Ex hac doétrina
‘Videtar fequi Deum non poffe, Creaturis vioe
lentigm inferre .

Xls Queritur fecundo , verom ficut
Deus potell faccre prater ordinem rebus
m_d_num » lic poflit facere prater ‘ordinem iu-
flitiz .

Refpondet negatiug San@tus Thomasin
relponf. ad 2. Difparitas eft, quiz ordo re-
bus inditus poteft confiderari, in quantum
fund:u[.xr in caufis fecundis: fed Deus potelt
opcrar: preter ordinem ‘caufarum fecynda-
rum, cum fit illarom dominus; ergo. At
ordo iuftitiz etiam creatz habet pra regula_
ipfam legem ztcrnam, quz eft idemcum
Deo : fed Deus non poteflt facere aliquid
preter fe ipfum , & legem &ternamo
€Igo .

12, Quazritar tertio : quandoquidem
Deus ordinem natura inftitic , quo pas
o dum facir aliquid preter ordinem pae
turz, non mutatur; & non cft {ibj ipfi con-
trarius ?

Refpondet Sandus Thomasin refpont.
ad 3.quod Deus fic rebus certum ordincm in-
didit, ve fibi referparit quod ipfe aliquando
ex caufa aliter effet fackurus* Vade cum preg-
tcr_hunc ordinem agit , non matatut, nec eft
{ibi ipfi contrarius . :

QVAESTIO CCLXXXV.

Virwm omnia s que Deas facit prater ordi-
uwem natavalem rerwm s fint wi-
racula , & unnm wiracn-

Iy [it maius
alio }

8. Tho. quaft.105. artic.7.8.

1. Rticulo feptimo quartit, virum
L. omonia que Deus facit prater

ordinem naturalem rerum,fint miracula ?
Reefpondet, quod quia nomen miracu-
li {fumitur ab admiranione ; pramittendum
cft, quid fit admirario , & ex qua caufa oria-
tur . Admiratio cft, cum effectus funt ma-
nifefti, canfa autem oecultg , jdeoque glij
vider eclipfim' Solis ', ignorat autem cau=-
fam:; miratur ; veaduoertit Ariftoteles lib. 1.
metaphyfice, cap. 2. Er quia caufa effeétus
manifelt¢ apparentis potelt effec ignota vni,
alteriautem nota , ideo potelt contingere , vt
vifa tali effe@u, vnus miretur, alinsautem
non miretur, €a pacto, quo vifa eclipfi So-
lis smiratur rufticus , quia eaufam ignorat,
aftrologus autem mon mireturnfed potius val-
de miraretur, fi tempore ftatuto non fieret

eclipfis . ;

2..'Hoc fuppofita , miraculum dicitur,
quali admiratione plénum , quod fcilicet-bia-
bet caufam fimplicitér,& omnibus occnliam;

8og

& quia caufa fimplicitér , & omnibus occul-
ta eft Dens, cum operatur prater ordinem
nature , & caufarum naturalium pobis nota-
rum’s ideo miracula funt, qua Auat a Dco
prater ordinem nagurz , & cagfarum nobis
notarom . *

3. Infertur primo creationem mundi, &
agimarum rationalium , ac iufhificanonem
impij 5 licer fiant a folo Deo , propric nons
effe miracula. Ratio eft, quia vt aduertit
Sané@us Thomas in refponf.ad primum non
funt nara fieri per alias caufas , & ita non contingunt
praterordinem nature , cum bhac gd facultatem na-
turg non peytineant .

4. Quzres, in quo fenfu miraculum de-
beat efic ardunm , &infolitum, ac preter fa=
cuyltatem naturz , & prater {pem admiran-
tis proueniens » & quo pacto conditiones ift®
conucniant quibufdam miraculis ?

Refpondet Sanctus Thomas in refponf.
ad 2. gquod ardunm dicitur miraculum , non
propter digniratem rei, in qua fit, {ed quia
excedit facultatem nature . 1deo nmuraculas
poflunt fieri etiam 1n rebus minimis , puta in
reftauratione gemme, vel viliffimi vafis, in
fanatione ®groti . Rurfus miraculum debet
cfle infolitum; non quia non frequenter cuee
niat , fed quia eft prater naturalem coniuerus,
dinem.Idea licet fanatio egrotorum frequen=
ter cuenirer , cum vt narpatur A&, s. infirmi
poncbantur in plateis, vead ymbram Petri fa=
natentar s tamen illa fanatio erat miraculofa,
quia ficbat prater naturalem conluetudinem.
Prazterea ad miraculum fufficic, vt fit fupras
facultatem nature,vel quoad fubftantiam,vel
quoad modum fa&i. Ided cam quis fanatuc
a febri repenté, & inftantanee, licer fanatio il-
la fecandum fubftantiam nen fit fupra facul-
tater natur® ; tamen fecundum modum elt
{upra facultatem naturz, ideoque eft miracu-
lofa. Demuin ad miraculum f{ufficit ; vt fit
fupra fpem fundatam in patura, non reduiri-
tur, vt {it lupra {pem fundatam in gratia,& in
dinina promilfione, Etquia refurrectio mor-
tuorum , quam omnes [peramus {pe fundata
in gratia , & divina promilfione, nihilominus
erit fupra {pem fundatam in patura, ided talis
refurredtio erit miraculofa. Addit San&us
Thomas in refponf. ad 3. quod cum admira-
tio , cx qua defumptom ¢ft nomen miracali,
dicitur debere effe de rebus fenfuimanifeftis »
quarum caufa ignoratur , non afferitur, quod
debet efle de rebus fenfui manifetis immedia=
té, & fecunduni fe, fed (afficit, ve fit de rebus
fenfui manifeftis , vel immediaté , vel media-
té per effectus fenfibiles. Ec quia (cientiaA po-
ftolis infufa , licer non effet manifefta fecun-
dam f¢, manifeitabatur tamen ex effe@ibus
fenfibilibus , €x quibus mirabilis apparcbat,
ideo talis (cientia erat miraculofa.

$. Articulo oftauo quarit , vtrum vnum
miracolom fit maios alio ?

Relpondet , quod cum miraculumdica-
tur per hoc, quod excedat aliguam poren,

tiam




806

tiam , & facultatem ; nullum autem fatum
polfit excedere potentiam diuinam , vtpote
infinitam; ac refpe@n cuius quodlibet fatum
¢t minimum , iuxtaillud Ifai. 40. Ecce gentes,
quafi flilla fimile , & quafi momentum flatera vepu-
tate funt , miraculum dicitur cx co, quod cx-
cedat potentiam , & facultaren natura : fed
tripliciter poffunt aliqua excedete potentiam,
& facultatem naturz : ergo poflunt dari tres
gradus miraculorum . Probatur, & explica-
1ur minor. Primo cnim poteft aliquid exce-
dere potentiam, & faculratem nature quoad
fubftantiam fa@}, vt quod duo corpora penc-
trentur, quod Scol retrocedar, quod corpus
humanum glorificetur doribus gloriofis,qued
natura humana voiatur hypoflatice Verbo
dinino: & ifta miracula tenent primum,& (o=
premum gradum. Secundo poteft aliquid ex-
cedere facultatem , & potentiam, non quan-
tum ad id ; quod fit, fed quantum ad id ; in>
quo fit, vt refufcitatio mortui, & illumina-
110 cxci. Poteft enim natura dare viram ani-
mali, & homini, (ed non mortuo , & poteft
dare vilum , fed non cacp : & ifta miraculas
tenent fecundum,& medinm gradum Tertio
potelt aliquid excedere potentiam, & faculta-
tem natur@ quoad modum , & ordinem, quo
fit: e.g.cum agrotus naturaliter curabilis pan-
latim , dinipa virtuate curatur in inftanti, talis
curatio excedit faculratem naturz folum fe-
cundum medom, qua fit: cum vt parratur
1. Reg. 12, & 18. & 3. Reg. 18. & 45. ad pree
ces Samuelis, & Eliz aer ftatim denfatuos eft
in nobes , & pluniam , talis denfatio exceffic
facultatem naturz quaad modum : & hac te-
nent rertium , & infimum gradum mitacnla-
rum . Hing concluditur vhum miraculum
pofle effe mains alio,quia voum magis,quam
aliud poteft excedere facultatem,& potentiam
natur®, ideoque Chriftus Io. 14. dixit . Opera,
qus ego facio & ipfe facict , &7 wajora kerum fa-
EiC o0

De actione creature corporalis

QVASTIO CCLXXXVI.

Viram aliguod corpas [t actinnm s & iz ma-
teria corporald dentur aligne rationes
feminales

8. Th. que 115 ary 1a 24
T P Oftquam San&tus Thomas quet.105,

€git de mutatione,qua creatura mue-
tantird Deo, & quelt 106. ac fequentibus
viquead quaft. 114- inclufing de muratione,
qua creatuie mutantor per actiones creatur®e
Igintualis,ho_c eft Angelorum wum bonarum
tum malorum queft, 115, difputat de actione
creature corporez .
2. Articnlo jgitur primo quarit,, virum

De miraculis?

aliquod corpus fit adtiuum’

Refpondet affirmativé iuxta dodrinam
Dionyfij , qui cap. 2.de ceelefti hierarchia,
enumerans proprictates corporei ignis, dieit :
ad fufveptas materias manifeflat [ui ipfius magnitudi-
nem , ¢ aclinus , & patiens, Sed quia dodrinam
huius articuli propofuilib. 4. philofopl. qu.
18. in qua examinaui, vtrum creatura {int
canfz aliquorum cffectuum in argumento 4.
$. 6. 7. & 8, & quaft. 21, & 22. ciuldem libri
examinaui vtram, & guomodo accidentia
fint inftrumenta in productionc (ubftantix,&
corpora ceeleftia fint in(trumenta Intelligen-
tiarum moucntium , nihil hoc loco eft ad-
dendum .

3. Articulo fecundo quarit, vtrum ins
materia corporali fint aliqua rationes femi-
nales ?

Refpondct affirmatiué iuxta S. Augufti-
pum,qui lib.3. de Trinirate cap.8. dicit, quod
omuinm revum , qua corporaliter , vifibiliterque na-
[euntur 5 ocoulta quadam femina in iftis corporeis
wmundi buius elementis latent

4. Viexplicet hanc doétrinam S. Augufti=
ni, aduertit Sanétus Thomas , quod yt docet
Ariftoteles 2. de anima tex. 49. denomina-
tiones fumi folent a perfectiori: & guiacot-
pora viuentia funt perfectiora réliquis, idco
denominationes corporum folent {umi a cor-
poribus viuentibus : e. g. vt Arifrotcles docet
lib.s.metaphyf. t.5. nomen natirz primo im-
pofitnm eft ad fignificandam gencrationem
viuentium, qua dicitur nariuitas . Quia verd
villentia generaotur ex prifpclpic comundio ,
vt fruftus cx arbore,cui coniungitur, & fgtus
ex matre , cui colligatur , ideo nomen naturz
tra@um cft ad fignificandum quodlibet prins
cipium motus; quod eftin co, quod moue-
tur,

s« Hoc fuppofito , manifcfium cf , quod
principivm a¢tivum , & paifiuum gencratio=
nisrerum viuentium funt femina, ex quibus
viuentia generantur i fed nomina’éx £orpuris
bus viughnibus trahi folent ad reliquacorpos:
12 +crgo connenicntér Augaltinus virtures
actinas, & paffiuas, qua fune principia genera-
tionum , & niotuum naturalinm: ¢tiam N
corporibus non viuentibus, vocawr rarioncs,
ac virtates feminales . Itz virtates feminales
poffunt confiderari , in quantum diuc:{o no=
dpoexiftunt. Primo enin; vt docet Augufti-
nus lib 6. de Genefi ad litt. cap.ie. & 18. {unt
principaliter; & originaliter in effentia diuina,
acin Verbo Dei . tSecundo funtin clementis
mundi, ficut in caufis vimuerfalibus, in guibus
fimul ab initio produdw funt . Tertio funtin
iis.> qua ex vninerfalibps cauflis fuccefling fvis
temporibus producuntuc .. Quarto demums
funt in feminibus , que producupiur ¢x ani-
malibus, & plantis .- Semina purfus compa-
rantur ad alios effc@us parriculares, ficutcaun-
fx primordiales ad primgs efte¢ius produ-
cendos.

6. Quaritor primo , quare cum rationes

figai-

!
¥
2




S

Liber IV. Quaftio CCLXXXVIL

fignificent aliquid habens effe (pirituale, &
intenrionale, virtutes feminales, qua exiltunt
in-corporibus folum materialiter, & corpo-
raliter s vocentur rationes?

Refpondet Sanétus Thomas in refponf.
ad 1.quod vocantur rationes per compara-
tionem ad {uam originem,figuidem derinan-
tur 4 rationibus idealibus exiftentibus {piri=
raaliterin mente diuina ; in quibus ideis om-
nia corporea , & materialia exi(tunt (pirirua-
liter, & intentionaliter .

7. Quaritur fecundo , quo padto verifice-
tur didtum Auguftini, qui lib. 3. de Trinit.
cap. 8. dicit,quod damones quadam opera faciunt
adbibendo quadam femina , que in elementts cogas-
feunt .

Refpondet in refp. ad 2. quod quaedams
virtutes adtiuz , & pafsine funt in aliquibus
partibusfcorporalibus : demones autem , qui
cognofcunt, in quibus partibus corporum-s
exiftant tales virtutes, dum illas partes corpo-
rum adhibent ,i& applicant per motum loca-
lem , dicuntur adhibere , & applicare femina
ad quofdam effetus efficicndos .

8. Queritur tertio , vtrum nomine femi-
num intelligantor fole virtutes adine, an
ctiam virtates pafsiue .

Refpondet in refp. ad 3. quod quia non
folum femen maris c(t principium generatio-
nis animalis, fed etiam vocatur femen id,
quod ex parte foeming concurrit pafsiné ad
generationem, ideo fub feminibus compre-
henduntur non folum vireutes adinz, fed
ctiam virtutes palsing exiftentes in corpo=
ribus . :

9. Quazritur quarto, vtrum rationes femi=
nales fint etiam rationes caufales ?

Refpondet in refp. ad 4. ex verbis Augu-
ftini fatis inferri , quod ficut femen et qua-
dam caufa , fic rationes feminales (unt etiam
caufales. Auguftinus enim- lib. 3. de Trinit.

cap. o. dicit, quod ficut matres grawidg funt feti-:

bus , fic ipfe mundus eft granidus caufis naftentium 2
crgo ficut femina, quibus matres gravide funt
foetibus , fant caufz feetuum, (ic femina,qui-
bus mundus eft grauidus nafcentibus, {ont
caufz nafcentium , ac proinde rationes {emi-
nales funt etiam caufales . Addit rationes
ideales exiftentes in mente Dei efle propric
caufales , non autem effe propric (cminales.
Ratio eft, quia femen cft principium non fes
saratum , fed coniunGum effectui : fed ratio-
nes ideales exiftentes in Deo {unt {eparate ab
effectibus creatis: ergo licet fint proptic caue
{ales , non funt proprié feminales .

10, Queritur quinto , in qUo fenfit mi-
racula dicantur fieri praster' rationes femi-
nales ? :

. Refpondetin refp. ad 4. quod dicuntur
fieri/preter virtutes adtinas naturales » & prz-
ter/virtutes pafsiuas proportionaliter corre:
fpondeates virtatibusadiuis naturalibus , ap-
plicando virtutes actinas naturales fuis naru-
ralibus pafsiuis . Atmira, quafivacd dzma-

8o7

nibus, fiunt applicando a&ina naturalia fuis
pafsiuis, ideoque fiunt per virtutes teminales,’
& propri¢ non funt miracula. Atmiracula -
non fiunt prater rationes ideales exiftentes in
mente diuina, nec prater victures pafsiuas
creaturis inditas , vt Deus pofsit ex creataris
facere quod voluerit , qug virtutes pertinent
ad potentiam obedientialem .

QVAESTIO CCLXXXVIL

Virum corpora celeffia fint canfe corum , qud
fiunt in inferioribus & etiam humano=
rum adnum » & agant inipfos
demones ?

S, Thoquaft. 115, art. 3. 4. & 5o

I. Reticulo tertio qugrit, vtrum corpos
ra cocleftia fint caufa rerum, qua
fiunt in inferioribus.

Refponder affirmatiué. Probat primo
auétoritate Auaguftini, & Dionyfij . S. Augua-
fhinus enim lib. 3. de Trinit. cap. 4. dicit: Cors
pora craffiora, & inferiora per fubriliora, & inferios
raquodam ovdine veguntur : & Dionyl, cap. 4. de
diumnis nominibus dicit , quod lumen_ Solis ad
generarronem [enfibilium corporum cenfere, & ad
wvitam ipfam mounet , & nurry ; & auget , &
perficit .

2. Rrobat fecundo ratione . Maultitado
enim procedit ab vnitate: fed immobile vno
modo fe habet , mobile autem fe habet pluri-
bus maodis , ac proinde immobile fe habet ad
mobile,ficut vaum ad plura; ergo omais mo-
tusprocedit tandem ab aliquo immobili , vt
criam Ariftoteles docet 8. phyfic. t.45.& 12+
meraph. t.29. crgo ex corporibus , que magis
funt immobilia funt caulg magis mobilium :
fed corpora ceeleftia, cam (intmobilia folum
localiter , funt magisimmobilia , quam cot-
pora inferiora , quz non {olum funt mobilia
localiter, fed etiam motibus altecationis , ge-
nerationis &c. ergo corpora ceeleftia per fui
motum localem , & vaiftormem caufant om-
nes motus varios , & difformes corporumin-
feriorum . Videri poffunt qua de hoc pun-
Qo dixiin philofophia ib. 4. in tra&. de cz-
lo, quet.s. & 9. in quibusiexaminaui, virum
celum agar in inferiora perlumen, & in=-
fluentias , & vtrum motus celeftis {it pri=
mus motus , & caufa coeterorum mo-
tunm?

3+ Queritur primo, in quo fenfu Da-
mafc. lib. 2, de fide cap. 7. dicat: Nos antem
dicimus , quod ipfa nimirum corpora czleftia ,
non [unt canfa alicuins eoruns ; qua corrumpuniuy »
figna autem f(unt magis imbrium 5 & acris tranfmu=
tatonis . g

Refpondet Sanétus Thomas in refponfl
ad 1. quad quia illi , qui afferebant cor-
pora czleftia cffe Dcos, putabant illa cffes

primas




808

primas caufas generatiohum , corruptionum,
& aliorum cffetuum inferiorum , Damafce-
nus hoc negat : at nen inficiatur corpotra ¢~
leltia effe caufas (ecundas inferiorum .

4. Queritur fecondo; quare ad generanda
inferiora non {ufficiant ageatia inferiora pre-
fertim contraria, nimirum , calida, & frigida,
guaha funt elementa?

Refpondet in refp.ad 2. quod {i inferio®a
differrent folum per hoc, quod effent calida,
vel frigida , qualitares adtine clementorum
futficerent ad generationes inferiorum. Sed
quia calor, frigus, alizque qualitates actiue
elementorum font folum difpofitiones ad
formas fubftantiales corporum , materia au-
tem non- {uflicit ad agendum , ideo vlera ca-
lorem, frigus &c¢. poneadum eft aliud princi=
pinm actinum formarum fubftantialinm . Et
quidem Platoanici pofuerunt ideasyfen formas
feparatas, per quaram participationem infe-
riora confequercntur formas fubtansialcs.
Sed contra hane fententiam eff;namidez po=-
nuntur immobiles, ac femper eodemn modo
{e habent: fed idem: eodem modo fe habens
femper facit idem: ergo ide® non poffunt efle
calil® varictatis generationum , & corruptio-
num. ldeo Ariftoteles lib. 2. de Generat.
1ext, $6. & fequentibus docet prater princi
pirm immobile ponendum effe aliquod pria-
cipium adtinwm mobile ; quod: per (uam ab-
fentiamy, 8¢ prafentiam caufer varictatem
& viciflitudinem gencrarionum , quod prin-
cipiumy mobile ell corpus caelefte; vt €x pro-
feflo explicanimus ia philofophiain Traék.de
caelo,quedltio. ldee quidquid in his inferiori-
bus generar, & mouet ad [peciem ., gperatur
vt in{krumentum: cot porss caelefbis , inxea tl-
lud Arift. 2, phyfic. tex.25. & 26. Sol , & homo
generant hominem. Haec autenm magis explicaui
mus in philofephia tum locis citagis; .tiim in
lib.de Gener. qualt: 21. & 22. examinantes ,
werony, & quorpacto-accidentia fint infiru-
mentain produitione fubfantiz ; & vtrum
corpora coelefhia, fuir inftrumenta Intelligen-
tiatum moucatum: s

ss - Quearitur tertio,; quo padtocum agens
producat {ibi imile , corporaceeieftia, gquz
non funt fimilia corporibus iferieribus, nec
cym illis conueniune in qualitatibus altecati-
uis caloris, frigoris &c. fintcauflz predudiuze
corporum inferioriim: .

Relpondet Sancus Thomas in refpiad 3.
corpora coeleftia efic imilia corporibus infe=
rioribus, non fimilicudine fpeciers '8 vninos=
¢¢ , {ed zquinoce, in quantum fua vniuerfas
iiwirtyre dontinent in fe quidguid jn‘inferio-
Tibiis gengratyr, fecpndum: quem moedum di-
cimus ctionr gmnia effe Deo ffmilia s

6y Oppenivin cx Augufkiollibs 5. de Gi
Wik, Capy 6y nihil magis eft corporenm , quam
cortporis fexus : crgo feaus deberet caunfarid
corporibus ceeletibus ¢ fed noa caufatur 4
carporibus cegleftibus , vt patet ex'eo , quod
duorum gemincram. {ub ynacenftellatione

De aftione corporumcceleftium.

natorum vnus &t mafculus, alter famioa:
€rgo .

Refpondet San@tus Thomas ¥n relp.ad 4.
eafdem conftellationes caufare diuetfos cffe-
Gus iuxra diverfam difpofitionem maten :
fed aliguando vna pars materiz et fufficicn.
ter difpofita ad malenlum ; alia pars ad fami-
pam: ergo ex vna partc matcriz generatut
malfculus, ex alia generatur femina. Hinc
Auguftinus lib. 5. de Ciait. cap. 6. impugnat
diuinationem per aftra: figuidem effectus ¢o-
ftellationum variantur in corporibus propter
diverfam difpofitionem materi® & ergo €x
conftellationibus non: pefiant certd dininari
cffe®us eriamy maturales  conftellationum ,
puta vtram fit nafciturus mafeulus , vel fe-
mina .

7. Articulo quarto querit, vtrim corpo=
ra ceeleftia fint caufz adtuum humanorum.

Refpondet ; quod poflunt indiree ,; &
per accidens ; non autem dircéte ; & per ftj-’
caufare actus humanos , -ideogne Damafc.
lib. 2. de Fide cap. 7. dicit, quod corpora ces-
leftia humanorum a&uum negiaquam: {uat
caufa. Ratio eft, quia corpora non poflunt
direté agere in fubltantias fpirituales , ;qualis
eft anima rarionalis. Do&rinam huius articin
liiexplicaui in philofophiain:Tractatu de cce-
lo.qu.8.conclufiz.ac 3.8 4. argumento; & ins
corum refponfion:bus.

8. . Articulo quinto quarit; vtriun corpo-
ra ceeleftia poflint agete in demones?

Refpondet circadzmones fuifle tres pres
cipuas opiniones. Prima querundam:peripa-
teticornm, qui dixerunt demoncs non.efic,
nec¢ aliquid operari ; fed ca, rquei tribuuncur
demonibus, fierl per artem necromanticam ,
virtate'cotperum coeleftium. luxm hanc opi-
nien& Porphirius relacus abAugnftinoelib.1o.
de Ciuitate caps ri. dixit. Enam obferuatis in
Celi conuetfione motibus [ydernm fabricari interra
ab hominibus poteftates idoneas wvarys effeéfibus exe=
quendis' .

9« | Reijcitur hzc opinio , que manifefté
eftfalfa. Conftat enim experientiamulta pee
demoncs fieri; ad qua faciendd non fufliceret
viftus corporum ceeleftiom, vrcam: arreptis
ti}, fet energumeni loquuntur linguaignots,
cam recitant verius,& audtoritates, quas nun-
duam fciuerant , cuqy Decromanncrfaciunt,
vedlatuz loguantur, moucantus e,

10.  S¢cunda opimo eft Platonicoram’,
qdiconuidti his experientijs docuerunt ‘dari
demoenes), fedafferuerunc illos non efie: fub-
ftantias (piritnales corporibus: carentes, fed
clzanimalia corpere acrea; animo pafling, vt
cxiftimauit Apuleins gelatus ab: Auguftino
lib.8. de Ciuit. cap.16. luxta hanc opinionchy
dicendam effer;; guod ficut corporacoeleftia

affunt agiére in' animas rarionaley ;. non qui~
demydicecté’, & per fe; fedandivecte > & per
aeeidens,vr e xplicatwm et num:7. fic poflunt
agerein (piriras demonun , now ditectéy fed

loluny indireté, altesando conwmi corpora:

acrea

St

oy

-y




S

)

o

Liber IV.O;limﬁio CCLXXXVIIL. so 9

agica; led quia cum San&to Thoma quaft.sy.
at, 2. diximus fupra quaft. 129. Angelos , &
dxmoncs effe penitus immateriales, & corpo-
EC carentes , confequenter dicendum eft cors
pora ceeleftia, ne indire@é quideni poflc age=
rein dzmones,vtpote carentes potentijs core
porcis , & organicis .

11. .Dices:{ficorporaelementaria,vel coe-
leftia ne indire@¢ quidem poffunt agere in»
dzmones, quare demones attrahuntur , vel
arcentir quibufdam herbis, verbis, lapidibus,
figurationibus &c. vt docet Porphiriusapud
Auguftinum lib. 10. de Ciuit.cap. z1.? Prate-
rea quare Magi, fett Necromantici ad dzma-
nes inuocandos obferuant certas conftellatio-
nes ; Lunatici vexanturd demonibus fecun-
dum certa quedam incrementa Lunz, vt pa-
tet Marth.4.8& 17.3

‘12. Refpondet apud San&tum Thomamo
hocart. §- ia refponf. ad{ argumenta Augufti-
nus lib.12, de Ciuit. cap. 6. quod demones alfi-
cixntuy per varid genera lapidum , berbarum. ligno-
gnm y animalium , non vt animalia cibis, fed vt [pi-

witus fignis, in quantum [cilicet hac eis exhibensur in -

igitur vlla corpora elementaria, vel coeleftia
habent vilam vim a&inam in dzmones, licet
illi ex quodam pacto tacito, vel expreffo,dum
in fignum diuini honoris , quedam corporas
exhibentur, liberé excreeant quafdam opera-
tiones . Damones i Magis innocati {ub certis
conftellationibus veniunt,& faciunt quafdam
aftiones propter duo: primo vt inducant in.
errorem > quod in (tellis eft aliquod numen
fecundo quia fubcertis conftellationibus ma-
teria corporalis eft magis difpofita ad recipicne
das adtiones , quas demones debent circa ta-
lem materiam exercerc . Ex proportionalibus
rationibus vexant lunaticos in {incrementis
Lunz, primo vt infament creaturam Dei, vt
docent D. Hieronymus, & Chryfoftomus ;
fecundo quia cerebrum’, quod eft humidiffi-
ma pars Animalis , vt docet Ariltoteles, ma-
ximé (ubiacet operationi Luna,quz domina-
tur rebus humidis, ideoque ia incrementis
Lung cft magis difpofitum ad recipiendas ope-
gationes , quibus demones turbant hominis
phantafiam .

QVAESTIO CCLXXXVIIL

Virum corpora celeftia imsponant neceffis
tatews bis > que corum actiens
[ubdnniur 2

fignum disini bonovis 5 euins ipfi funt cupidi . Non

8. Thom. quafts 115, art, 6.

1 Rticulo fexto qurit, vtrim corpora

A ceeleftia imponant neceflitatem his ,
quz corum aétioni {ubduntut ¢

Refpondet,quod fi inteilectus, & volun-

7as effent potentiz organic ; aC COrPoICIS Or=

ganis alligate, vi'quidam docuerunt,affcren-
tes intclleGum efle quemdam fenfum, cx ne-
eeflitare fequeretur quod corpora ceeleftias
dire@té , & per feagerent in intelleCtum, &
voluntatem (fiquidem dire®¢,& per (e agunt
in omnia corpora) ac proinde eflent caufe
per fe cledtionum ; & aGtunm humanorum =
& quiaid , quod in inferioribus fit cx impref-
fione corporum cceleftium, fit naturaliter,
& non liberé, fequererur viterius , quod ho-
mo non libere , fed narurali inftin@u ageretur
ad fuas actiones, ficut cztera animalia, ins
quibus non funt nifi vires corporeis organis
alligata , ac proinde homo uon effet liberiar=
bitrij,fed haberet adtiones determinatas, ficat
& exterz res naturales : quz manifeié funt
falfa, & conuerfationi humanz contraria .
Cum ergo conftet intelle@um,& voluntatem
non ¢ffe atus organori corporeori , vt pros
batum et quaft.31. deanima, corpora ceele-
f¥ia non flint caufa per {c haumanorum a&tui,
nec illis neceffitarem imponunt . Hine fequis
tur, quod ficut homo per liberum arbitrium
potelt impedire in feipfo effeftus, ad quos
inclinarur d corporibus cagleftibus, fic poteft
illos impedire in alijs rebus, ad quas hominis
operatio potelt fe extenderc, puta poteft pet
agriculturam impedire, ne ager aliquis (iluc-
fecat &e,

2. Sed quia caufe naturalesnon habent
liberum arbitrium, quo poffint impedirc ape-
rationem corporum cceleftium,videtur,quod
faltem omanes effe@us caufarum naturalium »
cueniant ex neceffitate, vt docuerunt qui-
dam antiqui . Hanc opinionem reiicit Arifto-
teles lib. 6. Mectaph. tex, 5. quoad duo , quz
fupponuatur. Primo enim non cft veram.,
quod pofita quacumque caufa naturali,ine~
cefle (it effeGum pori: nam dantar aliqua
caufe naturales determinatz ad producendos
fuos effeétus , non femper, & neceflario, fed
plerumque, eo pato , quo homo generat ho=
minem , non femper; fed plerumque: ergo
non producunt fuos effe@us ex neceflitates .
Poteft refponderi tales caufas aliquando non
producere effectus fuos propter impedimen-
tum : fcd hocipfum impedimentum ponitur
neceffario : ergo cum impediangur,neceffarid
impediuntur, cum non impediuntur, neceffa-
rio non impediuntur, ac neceffario produ.
cunt fuum cffeGtum. Ided dicendum , quod
licet omne , quod et per fe, habeat caufam,
tamennon omace, quod cft per accidens, ha-
bet caufam , fed ficur quod eft per accidens ,
veré non cft vaum,fic veré non eft ens;ac ve-
ré non habet caufam : fed fxpé impedimen-
tum clt ens per accidens , cum fit concurfus
accidentalis pluriom rerim ;3 ergo fxpé im-
pedimentum non habet caufam , ex qua fe-
quatur ex neceflitate , & fic effeus impedi-
mEti nd fequitur ex neceflitate,ac nd e necef
farius, fed fortuitus,& cafualis refpectu caufa-
rum fecundarum, licet non fit fortuirus, &
catualis refped@n Deiyvt explicatum eft qu.17.

Kkkkk Phy-




810
Phyfic. de fortuna, & cafu . Ideo Ariftotclcs
lib. de fomno, & vigilia dicit , quod neqse eos
yum , qua in corporibus funt , fignorwm. celeflium 5

velut aquarum , & TEntoram s inconueniens eff muls
22 101 EHENITE

QVAESTIO CCLXXXIX.

Virum fatum fit aliquid exiflens in rebus
credsis immobile ¢ cus omnia
ﬁ.ﬂédﬂﬂmr ?

8. Thom, quefl. 116.ar1.1.2.3. O 4,

1. Via aliqui exiftimarunt dari fatum , ac

nihil alind el , quam difpofitio-

nem corporum ceeleftium, hoc cft
fyderum , idea Sané&ns Thomas dilp, 116.
agens de adtione corporum cogleftinm difpu-
tat etiam de fato . Quia rurfus 3 mualtis fato
tribuuntut omnes effectus fortuiti , & cafua-
les, agit fimul decafu, & fortuna, Sed quia
doftrinam huius quzfionis faris explicaui
quaflt,17, phylice, que cftde fortuna , cafm ,
& faiq, ideo nihil hic addendum.. :

QVASTIO CCXC.

Virams unus homo pofiis docere alium
bominems s ¢ etiam
Augelap ?

$.Th.qu.117.405 1.8 2.

Offiquam San&us Thomasegit de actios

ne creaturatum fpiritnalium , & cor=

poralium , tribus vitimis quaftionibus prima

partis, nimiram quaf. 117. 118. & 119, agit

e adtione hominis, qui compofitus eft ex

corpore, & anima rationali, qua eft {piri=
TS . '

2. Articulo igitur primo queft.117. quz=
rit, verum, & quomodo vaas homo poffit
docere alium hominem 2 ' ‘

Refpondet circa medum , quo vous ho-
mo docetalium , commuanicando: illi fciens
tiam , plures fuiffe {cntentias » Prima fuit
Auerrois, qui in Comm.lib.3.de anima tex. 5.
ytcum Sapdo Thoma qu, 76. ar. 2. diximus
quzlt 226. num. 5. docuit ipielletum poffi-
bilem, quo nimirnm home jntelligit, non.
muoltiplicar fecidum multiplicationem cot-
porum bumaporum , {ed effe vaicum om-
ninm hominam, & per confequens, quod
cnm vaus homo docer alium , docens non.s
caufar in difcente {cientiam numero diuers
fam , nec fpeciesintelligibiles numero diner-
fas, {ed communicat illieand& numero Icien-
giam, quam docens habet,2c monet illum ad
ita ordinanda phantafmata, vt per talem ordi-

De humanaa&ione docendi.

nationem anima difcentis fit difpofita ad rc-
&ae¢ melligendum , & -ad bené vtendum.s
fpceicbus inrelligibilibns 5 quas habuit ab ini-
110,

3. Hec opinio inaliguo et vera, inali
quo .eft falfa. Eft vera, in quantum aflerit
{cientiam magiftri, ac difcipulreflc candems
ex -partc obiedti ; fignidem cadem veritas fcis
tur & magiftro , & 4 difcipulo . ‘Arfalaeft; in
quantom aferit voum numero cficintelle=
&um poffibilem omnium hominum , aceaf
dem numero fpecics intelligibiles, ac fcien=
tias eflc in ommnibus hominibus» acdifferres
folum fecundum phantafmata, Vt enim {upra
queh, 226 num. 5. & quzft.2:1. pum. 7. &
in philofophia quef. 33. de anima ex San&to
Thoma hac 1. par. quzft. 76. art. 1. & qu.79-
art. 5. diximus, intellectus pofiibilis, & agens;
& confequenter {pecics intelligibiles multi-
plicantur fecundym multiplicationem corpo-
rum bumanorum.

4. Seccunda fententia fuit Platonis, & Pla-
tanicoram , qui ve cum Sanéte Thoma g. 34.
art, 3. & o diximus quat.239. num.10. &
guzt. 240,-nam. 1. docuecrunt fpegies intelli-
gibiles, & fcientias ab initio imprnmi animz
ab ideis, feu fpecicbus, & formisfeparatis pet
f¢ cxiltentibus.fed animam per vnionem cumi
gorporeimpediri, ne poflit liberg confideras
1¢ ea, quorum habet fpecies, Juxta hane fea-
teatiam difcipulus 4 magifro non addifcit
fcientiam de nouo , fed folum -excitatur ad
confiderandum ¢a , quorum haber {cientian,
acd{pecies,ac prainde addifeere nihil alind eft,
quam reminifci, Proportigualiter exiftima-
runt agentia naturalia cifponere folum acci-
dengaluer materiam ad formas , fornas vero
fubfantiales imprimi materiz ab ideis -
5. Reijcitur hec opinto - Supponit enlim
intclletam anime ab initio habere natnrali-
ter fpeciésintelligibiles impreilas ab ideis: fed
vt cum Ariftotelelib, 2, de anima tex. 34. dixi-
mus quzft.239. num.11. intellectus humanus
naturalitér non habet vllas fpecies intelligibi-
les , fed it ficut tabularafa, in qua pihil eft
feriptum , & paulatim de noup acquirit (pe-
cies intelligibiles obiectorum , & conflituitur
velut tabula, vel liber, in quo multa funt [cri-
pta: ergo &c, Vide San&tum Thomain qu.84.
at, 3.

6. Dicendum igitar, quod docens canfat
fcientiam in addifcente, reducendo illomo
de potentia in aGtum , v, dicitur 8. phyfic.
tex. 32,

7. Vrtexplicetur , & probetur conclufio ,
{upponendum primo , quod ex effe@tibus,qui
funt 4 principio exterioti,quidam folum funt
ab exterioti principio,acnd pofsiit effe a prin-
cipio interiori ; quidam autem ita funt 4 prin.
cipio exteriort, ‘vt poffint weriam aliquando
effc 4 principio interiori. Ex. gr. formado-
mus, aut templi jta e ab arre; tanguam ab
exteriori principio, vt nunquam poffit cffes
d principio interiori. At fanifas,licct aiiqciil:z f~

: 0

L

S

J




i,
}

Liber IV. Quzftio CCXC.

do (itab acte medicandi, tanquam 4. pringis
P10 cxicriori , tamen potelt ctiam efle abip-

fa narura animalis, non concurrente arte me:
dici .

8. Supponendum fecundo, quod circas
{anitatemy aliofque effeus, qui poffant efies
tum ab artey tanquam & priacipio exterioris
T d natara tapquam 4 principio interioris
duo funt atcendenda. Primum eft, quod ars
in fua operatione imitatur paturam . Sicut
enim natara finat zgrotum, alterando, dige-
rendo, & extrahendo materiam, puta humo-
res<canfanics morbum, ita & ars. Secundum
efl; quod principinm exterius operatur, non
ficut agens principale;fed ficut adinuans prin-
cipium interias , quod eft agens principales,
confortando ipfum , & muniftrando ipfi'in-
ftrumenta, & auxilia,quibus natura vtatur ad
effedtum producendum. Ex.gr. medicus, qui
elt principium extrin(ecum f{aaitatis , confor-
tat naturam ; & adhiber ¢i cibos, & medica-
menta, quibus principivm intrinfecum ; hac
clt narura, vearur ad cfficiendam (anitatem.

9. Supponendum tertio [(cientiam poffes
acquiri s & caufari rim 4 principio inreriori,
tum 4 principio exteriori. Acquiritar 4 prin-
cipio interiori ; cum acquiritur per inuentio-
nem, Vi cum quis . nullo difcente  inucait
demonitrationem alicuius veriratis; qua con-
ftiruitur jlfam fciens . Acquiritur'd principio
exteriori, cum quis (Cientiam aliquam addi-
{cit & magiftro,. Scd cxplicandum; quo pacto
fcientia a principio iateriori acquiratar per
inuentionem.

to. Vridexplicetur, fupponendum quar-
to,quod vnufquifgue habst natutalicer prine
cipium fcicatiz, hoc et lamen ndturale in-
telleétus, par quod cognolcit aliqua principia
vniuct(alia per f¢ nora omainm fcientiarum ,
puta quod rotwm eft maius fia partes quod  non
" poteft tdem firnl effe, & non effe &ren Cum autem
principia ifta per fc nota applicat aliquibus
paccicularibus s quorum memoriam, vel ex-
perimentum accipit per fenfum,ex principijs
vniuerfalibus , tanquam ex maiori; & ¢x pat-
ticularibus, tanqnam ex minoti iam 0oOLis s
infert conclufionem antea ignotam, proce:
dens cx notis ad ignota . Quia ergo ats imita»
rarnaturam,’ vt diximus aum: 6. in fecundo
fuppofito , docens ex his' s quz difcipulus
ante nouerat , dacit eum in cogniionem ¢o-
tum , quz ignerabat; idcoque Ariftoteles 1
pofter. tex. 1. dicit, quod omnis do¢trina , &
omnts difciplina ex praexiitente fit cogaitio«
ne.

11. Si verd quaratur, quo pa&o docens
ex precognitis & difcipulo poffit illum duccre
ad cognitionem ignotorus, dicendum,quod
potcft ducere duplicitér . Primo poteft illi
proponcre propofitiones aliquas minus yni-
ucrfales, quarum veritatem €x prEcogoitis
potelt difcipulys cognofcere, & fic paulatim
difcipulum ducere ad cognitionem veritatis
anteailli ignotz, vel patctt illi proponere alis

811

qua exempla fenfibilia , vel fimilia, y;l oppo-+
fita;per quz manuducatur ad cognitioncis
veritatis, ignote . Secundo poteft confortare
intelleum addifcentis, proponendo difcipu=
lo principiorum ; & veritatum jam notarum
ordinem ad veritates ignotas, quem ordinem
difcipulus per fuam virtutem collativam, &
compatativam non poflerex fe deprehendere,
ac proinde non poffet'conclufiones ex princi-
piis inferres Propencre veritates ante Notas,
ficillas combinando s vt appareat ex illis fe-
qui veritates antc ignotas , cft, conclufiones
demonitrare , & per demonftrationem caufa-
re feientiam conclufionum , ideoque Arifto-
teles 1- Pofter. tex, s. dicit , quod demonftra-

.tio eft [yllogifmus faciens [cive . Patet ex his

vonum hominem pofle docere alium , 8 cx«
plicatum e, quo pacto pofiit docere . Yide-
ri poffunt , quz de hoc pundo dixi quaft. 66,
logicz , & qua dixi fupra quzil. 193, agens
de illuminatione,qua vaus Angelus docet al-
terume.

2. Quaritur primo , in quo fenfu docere
fit proprium Dei;iuxta illud Chrifti Matth.
23. Nolite wocari Rabbi. ¥nus eft enim magifier
wefler : que verba glofa explicans dicit: nedi=
winum honorem hominibus tribuatis?

Refpondeos quod ficat eum quis fanas
tur, natura eft priacipalis canfa faaitatis , me-
dicus autem folum adhiber extcrius miniftcs
rium, quo naturam adiunat, (iccam quis ad~
difcit, lumen intelleGtuale eft principalis cau-
fa {cientiz , homo autem docens s adhibendo
exterius minifterinm , adinuat lumen intelle-
étnale: fed Deus ficat dat, & conferuat natu-
ram, que elt principalis canfa fanitatis, fic
dat, & conferuat in homine lumen intellé-
Quale, quod et caula {cientiz : ergo Deus eft
prima, & principalifliima; caufa {anitatis, &
feientiz, ideoque ficut pfal.101: de Deo dicie
tur , qui fanat omnes infirmitates tuas , {ic pfal. 93.
dicitur, qui decet borsineni fcientiam « Efle igitur
magiltramydando, & conféruando in homis
ne, & Angelolumen intelle@uale, ¢t pro-
prium Dei .

13. Quzritur {ecundo, vtrim cum do-
cens , per {cieatiam, quam haber , caufatin
altero fimilem fcientiat,agat per faam [cien-
riam, tanqouam per qualitatem a&iuam, &
productivam fimilis fcientiz , co padto, quo
cum gahidum calefacir, agic per calorem,tan-
quam per qualitazem activam, & produdis
uam caloris fimilis . ;

Relpondeo negatiné . Nam qui dacet
alterum non communicat alteri {cientiam
per modum agentis naturalis, fed agit per
{cientiam. , tanquam per principium; quo dis
rigitur ad proponendas alteri veritates anrea
notas ita ordinaté , vt ex ijs manuducarur ad
inferendas , & cognofcendas alias veritates
antea non notas. Malé igitur Aucrroes ex no-
ftra fententia infere (equi fcientiam effe qua-
litatem a&inam Gmilis fcientiz, ficut calor
cft qualitas a@tina fimilis caloris . Magiftee

Kkkkk 3z €1go




312
ergo docendo, non caufat in dilcipulo lumen
mtelle@uale, nec diréété caufae fpecicsintel~
ligibiles, fed loquendo, propenitiilli *res no=
tas in vniuerfali, & fubquadam confufione »
ex quibus manuducimur ad ‘eafdemi cogno-
icendas diftin@¢ , ¢ in particulari. Vide di.
&a quaft.66. logice inirefpsad 6.

14 Articulo fecando querit , viriim ho-
mines: poflint docere Angelos

Refponder, quod de rebus diuinis ab ho-
minibus Angeli nnnguam illuminantur, co~
gitationes ramen , & {ecreta fuorum cordinm
homines Angclis per modumiecutionis ma-
nifeftare poflunt, qua fecreta cordiam fcires
Dei folius efts vt cum codem S. Thoma g-5 5«
art. 4. diximus.quallsisss

15. Probat:ipam exdi&is quat.194. cum
Sanéto Thoma quelt.107.art. 2.inferiores An.
geli loqui quidem poflunt.fuperioribus An-
gelis » manifeltando eis {uas cogitationes, ac
1ua feereta, (ed de rebus diuinis (uperiores ab
inferioribus nunquam illuminantur , aut do=
centur : fed fupremi homines in natura {funt
inferiores etiam iufimis Amgelis , iuxta illad
Chrifti Match. 11 Inter natos mnlierum nop fur-
vexit maior loanne Baptifia s fed qui minor efl in re-
gno ceelovwm , maior eff illot ergo . Ideo Diony-
fius caps 4. de divinis nominibus dicit , quod
omnes dining illuminationes deferuntur ad homines ,
mediantibus Angelis s-.ex quo fequitur, quod
non deferuntur ad Angelos, mediantibas ho-
minibus.,

16.  Opponitur. illud Apoftoli, ad Eph: 3.
Ftinnotefeat principibuss & poteflatibys, in coles
Bibus per Ecelcfiam multiformis [apicntia Deit et=
go_per predicationem -Pauli innotnit Eccle-
fiz coeletti » hoc eft Angelis, multiformis {as
pientia Dei. Hic locus Apoftoli examinatus
it 4 nobis ex profeflo quaft- 157. num.19. &
fequentibus , ideoque nihil hic cft adden-
dum .

17. . Addit San@us Thomas, quod dum..
aliqui homines , puta Apoftoli , dicuntur in-
firui immediateé 4 Verbo Dei , iuxta illud
Pauli ad Hebt. 1. nouiimé diebus iftis locutus eft
nobis in filio,non intelligitar , quod fint inftru-
&ia Verbo Deiimmediaté fecundum dini-
nitatem , fed fecundum hymanitatem .

QVZASTIO CCXCL

Viram homo per virtutem anime poffit mutare
materiam 5 ¢ anima hsmana [eparata
polfit corpora mouere faliem
localiter ?

S. T hom. qugfle117. art.3.07 e

1. ARticqu tertio quarit, vtrum homo
$ per virtutem anima poflit corpora-
ichn materiam immntare ?

2, Relponder,quod anima fua virtuge na-

Deaétione animz humanz in'cor pora.

turali non poteft immutare materiam corpo-
ralem s 'hifil mediantibiis gliquibus corpori-
bus; putanion: potéft cotpora calefacere , nii
mediante igne, vel alio corpote formaliter;
aue virmualiter calido. hih

3. “Probatur : -nam ‘vt cutn$anGo The-
ma quadt. 110/ arts 2. diximus uzl. 207, ma-
tcria corporalis ndn immutaror immediaté
ad formam ', nifi vel ab agente compofiro ex
materia ; & forma, vel 4 Deo’; qui ‘continet
eminentér materiam » & formatm ; vt catifa
primoxrdialis vriufque; ideoque Angeli non
poffunt materiam corporalem immutare ad
formam , nifi applicando corporalia agentia
ad cffetus aliques producendos’; puta non-
poffunt €orpora calefacere s nifi - applicando
ignem , vel aliud corpus calefadtinvum & ergo
multo minus anima rationalis, qua et infe-
rior Angelis,poteft naturalitér immutare ma-
teriam corporalem ad formam, nifi median-
tibus aliquibus corporibus. ldeo Anguftinus
lib. 3. de Trinit. cap. 8, dicir ; quod matcria..
corporalis foli Deo obedit ad nutum , figui-
dem folus Deus per fuam voluntatem porelt
matetiam cotporalem immutare ad quamli=
bet formam . Dum ergo Gregorius lib. 2.dia-
log. cap.30. dicit, quod faniti miracnlaaliquan-
do ex prece faciunt, aliguando ex poteflate, ficut Pe=
trus, qui T abitams mortuam prece [ufcitanit , Ana=
niamy € Saphiram mentientes morti increpands tra=
didit ; fignificar fanfos miracula materiz im-
miutativa facere,non poteftate , ac virtute na-
turali , fed poteftate , ac virtute fupernaturali
gratiz, ideoque ibidem dicit : Qui Filyj Dei
ex poteflate funt, quid mirum [i figna facere ex pore-
ftate waleant ? fcd poteftas, qua fandti poflunt
fieri filij Dei, eft fupernaturalis : ergo etiam.
poteftas , qua fanét poffunt ficere miracula,
& imymutare materiam corporalem,eft fuper.
natutalis .

4 -Quzres primo, fi anima nou poteft
immediaté immutare corpora, quznam cft
caula falcinationis, qua aliqui folo afpectu
fafcinant alios , ac prefertim pueros, de qua
fafcinatione loquitur Glofla fuper illnd ad
Galat. 3. Dufs wos fafcinaxit® dicens , guod
quidam habent oculos wreutes » qui folo afpelin infi-
ciunt alios , Cr maximé pueros .

Refpondet Sané&tusThomas in refp.ad 2.
Auicennam docuifle , quod materia. corparalis
nataeft obedire fpirituali fubflantic magis, quam
contrarifs agentibus in natuya; €r-ideo quando avime
fuerit fortis in fua imaginatione , corporalis matevia
immutatur [eoundum eam, & hanc dicit ¢ffe caufams
oculi fafcinantis . Sed quia h@c opinio repugnat
dodtrina tradite, guod nimirum materia cor-
poralis foli Deo obeditad nutum, dicendum
cumSan&o Thoma . quod ex fotti , & vehe-
menti imaginatione anima immautantur ipi-
ritus corpotisanima vniti, ac prafertim hae
immutatie fit in oculis, ad quoﬂuhulio;cs
{piritus perueniunt . Oculi per (piritus infe-
¢tos inficiuntaerem continuum vique ad {pa-
tinm determinatum , ideoque fpecula valden

I a

S .




i
A
A
A
!

- Liber IV. Quaftio CCXCL

pura contrahunt quamdam impuritatem cx
alpedtu mulieris mealtruatz, vt notat Arifto-
teles lib. de fomao , & vigilia, cap, 3. Cum
igreur aliqua anima fuerit vebementer commota ad
malitiam . [icit maximé i vetalabus contingic , effi-
citur fecundum wodum pradiFum afpelins eius vene-
nofiis y & noxius , . maximé pueris , qui habent
corpus tenerum s @ de facili receptivum impreffionis.
Poffibile eft etiam; quod ex De1 peymiffione, vel etiam
ex aliquo fato occult s cooperetnr ad boc maligniias
datmonum; cum quibus vetulg fortilege commerciugs
habent .

¢ Quates fecundo ; nonne anima rationa-
lis poteft per apprehenfionem immuzare , &
alterare proprium corpus, cui vaitur vt for-
ma!

Refpondeo affirmatiug , ve patet ¢x co,
guod iralzentes calefiunt, & rubeftunt, ti-
mentes frigefiung ,& pallefcunt, & alignando
ita alterantur , vt agrotent, & moriantur.
Ratio effy quia vt cum Sanéto Thoma qu.8 1.
art. 2. diximus quaeft. 236, appetitus fenfitious
clt adlus organi corporei : ergo cum. appeti-
tus {enfitiuus immutatur exapprehenfiones
rationis, fir aliqua immutatio etiam. 10 Orga-
Do corporall, ideoque cum guis irafcitue, ca-
lefit , cums tiniet , frigefit, Ar ad muranda.
corpora nen viita anima ,.non fufficit appre-
hentio anima , nifi mediante mutatione pro-
prij corporis .

6. Acrticulo quarto querit, virum anima
rationalis [eparata poflit corpora faltem loca-
liter mouere?

Reéfpondet negating, ac docet , quod
nullum cerpus obedit anime feparate ad motim lo-
calem , quantum ¢ft ex virtute fus nature , fupra
quam poteft aliquid ei conferri wirture diwina . Pro-
batur : nam cum anima rationalis eft vaita
corpoti , Bon mouct immediaré, & ad nutum
aliud corpus , quam guod ‘ab ipfa elt anima-
tum, &viuificatum > 1deogue manuny, aut
pedem , aut alind eyembruay abiciffun nons
potelt ouere immediaré » fed folim medio
corpore (ibi virito: fed anima icparata nuilum
corpus aniimat, ac viuificat: ergo anima fcpa-
rata nullum corpus poreft naruraliter mouc=
re- Ideo Ariftoteles 2. de anima tex-26. dicit,
quod anina non potelt moucre guodeungic
corpus, fed folummodo proprium.

7 . Quares,quarc Angeli poffunt,cum vo-
lucrint localiter mouere corpora , ideoques
materia corporalis dicitur ad nutum obedire
Angelis, anima autem feparata , licet fic fub-
ftantia fpiritualis,ficur Angeli;non poflitcum
voluerit,mouere corpora ,

Refpoudet Sandus Thomas in refp.ad
1. rationem ¢ffc, quia Angeli non funt forma
vilius corporis, ideoque habent virtutems
nfotinam non detecminatam, a¢ relirictam
ad hoc potius corpus , quaay illud; ac proin-
de poflunt moucte omnia corpera, At anima
rarionalis eft forma corporis , ac proinde ha-
bet virtatem metinam determinatam-ad mo-*
pendum corpas; LUl v pilas,ac mouere nequit

813

vllum corpus feparacum . s

g Quia vero in itinerario Clementis Nice-
tas narrat Perro, quod Simon magus anima
cuivfdam pueri & fe interfecti vicbatur ad
magicas operatioues , qu ficbant cum
motu aliguorum corpotum;San&us Thomas
ad 2. tefpondet ex Apguftino Lib. 10. de Ciu.
cap.11.& cx Chryfotomo hom. 29.in Matth.
quod frequenter demones [imulant fe effe animas
morrsorum ad confernandum pentilium ervovem , qui
boc credebant, & ideo credibile efi, guod Simow ma-
gus illudebatur a5 aliquo demone,qui fimulabat [c cffe
animam pueris quem ipfe occiderat .

QVASTIO CCLXXXXIL

Viram anima [enfiting s & etiam intellefdina
traducatay cum (Cwmine 5 7 0MRALS ANLTL
intelleiing fuerint fimul creara?

8. Tho. qusfi-118. arta1.2. 3+

1e Agir demnm $.Thomas de adtione, qua
vaus homo cuam {cmine traducituc
e1 alio quoad animam s vel quoad corpus.
Acricnlo igitur primo.querit, Viram animaa
fenfitina ia gencratione traducatur, cum fe-
mine, vel potius 4 Deo fiat per creatione .
1 - Refpondet quotdam. exiftimare anwias.
fenfitivas bratorum animalivin a Deo creati,
Hzc opinio poffet admitti, {i amma lentiti
uz brutorum animalium per fe fubfitterent,
& haberent per feefle; & operaiionem . Nam
quod per {eeft; & operatur ; per fe fits (ud res
fubfiftens , & fimplex non poreft fieri, mfid
Deo per creationem ek nihilo: ergo. Sed quia
viex Sandto Thoma qua.75. art. 3. diXimus
qualt. 223. anima fenfiting brurorum ani-
malium non per fe fubfittunt,, nec per (¢ ope-
rantur , fed dicuntur efle, inguanrum coi-
pofita fubfitentia per cas funt, proporticnas
liter non per fe fiunt, fed compofita fubfitiens
tia per eas fiunt, vt magisexplican) qua {t. 108
phyficz: fed gencrans deber cfic frmulc genls
tori: ergo naturaliter apime fenfirine, ac om-
nes torme non (abfitentes produsuntur b
aliquibus agentibys corporcis tranbmutantis
busmateria de potenna in aftum , & educens
tibus formas ex poteniia matetig pet aliquam
virtutem corpoream, qua in cis ¢l AnimE
porro viueanum produci {oient per femen .
Ratic eft, quia agens quo cft poientius ; €
potelt diffundere (uam adtionem in magis di-
fiAns , ideéoque corpus quo cft calidius, co Iy
motius diffundit fuum calorenifed vorporas
viucntia vtpoié perfetiora funt potenliords
corporibus non vineetibus 1 c1gocorporas
viucntia difundunt fuam a@ionem in niagis
diftans, quam corpora non viuenria: fed gua
producunt: (ibi fimile non folam per feipia,
fed etiam per alignod wedidm , cuicomas-
nicatui virtns ageutis priscipalis; difundnnc
Kkkkk~3 fuam




814

fuam a&tionem ad magis diftans, qudm quz
predacunt fibi fimile folam per (e ipfa: ergo
licet corpora non vinentia producant fibi {i-
mile folam per fe ipfa, corpora viuentia pro-
ducunt fibi fimile non folim per fe ipfa, fed
etiam per medium , cui communicant (nam
virtutem , quod medium vocatur (emens .
Viuentia ergo per actionem fc nutriendi , &
augendi prodacunt per feipfa fibi fimile, par-
tes nimirum carninm , & oflium fimiles alijs
partibus ; per altionem autem generandi pro-
ducunt fibi fimile per medium, hoceft per
femen : ac bruta animalia producunt animas
fenfitivas per femen , qua proinde dicuntur
traduci , ac derivari fimul cum femineg , ad
quodfemen tanquam ad inftrumentum déri-
natur virtas adtina ab anima animalis,ac plan-
te, tanquam ab agente priacipali . Sicurau-
tem nihil refere dicere , quod aliquid mouca-
tur ab inftrumento , ac quod moucatur ab
agente principali, puta quod moucatur ab
homine , vel & manu hominis, fic nihil refert
dicere, quod animz brntorum animalium,&
plantarum deriucnrur ab anima gencrantis ,
vel 4 virtute feminis deriuataab anima gene-
rantis . Quia verd inftrumentum virtute cau-
fz pnncipalis poteft caufare effe@um perfes
¢tiorem [e, ideo poientia generativa, qua cft
in femine animalis, & recenfetur inter potens
rias vegetatings , virtute anima (enfiriux pos
relt caufare anipiam fenfitivam . Ex propor-
tionali ratione licet femen non fir animatuem)
ramen quia continet virtutem anime fumdat
tam, & recepram in fpiritu,qui ett in femine
porelt caufare corpus animatum . Quia rif-
fus in tali fpirita clt etiam quidam calor ex
virtute celeftium corporum, quorm virtus
¢ agentia inferiora agunt-ad fpeciem, VI
cum Sanéte Thoma quaft 115, artyz, ad =
diximus quall. 287, nunn 4. idco 2. phyfic.
1eX. 26. dicitur, quod bomo gexcrat bominems
& Sol . Calor autem ¢lementaris fe habetine
firnmentaliter ad virtutem anima,fout etiam
ad virtutem nutritivam , vt dicitur 2. de ani-
ma, tex. 50. & 2. de partibus animalivms ,
cap:3.

*  Quarityr, vtrum principium a@inum.
anime fenfitiuz » quod ¢ft in femine , rema-
neat in animali iam generato , vel nen rema-
neat?

Refpondeo cx dodlrina San@i Thoma
inrelp. ad 4. quod non remanet . Vt hoc ex-
plicetur , notandum primo ex Ariftot. lib. 1.
de Generat. anim. cap. 2. & 20. quod virtus
actina eft in femine maris, materia antem, ¢x
qua generacur foetus,elt illud, quod miniftra-
turd feemina.

3 Notandum fecundo quod in materia,quz
miniftratur 4 foemina, ablinitio eft anima ve-
getanua, non quidem in adtu lecundo ;cum.s
actu non vegetetur, fed in aitu primo, cums
poflit vegerari, €0 pado ; quo in dermicnii-

bos anima fenfitiva efft folam in a&u primo,°

noa autem in adu fecundo , cum dormicn-

De creatione anima rationalss

te s'atu non fentiant . ldco in materia mini
ftrata 4 foemina anima vegetatina eft quo-
dam modo dormicens,

4 Nortandum tertio.qnod materia illa tran{
mutatur ; & perficitur 4 femine maris, donec
perueniat ad actum animz fenfitiuz ; non ita,
vt jpfamet virtus feminis cuadat anima fenfi-
tina : ( alioquin idem eflet generans » & geni-
tum, & potius fieret quedam nutritio,S aug:
mentatio,quam generatio,vt Ariftoteles dicic
lib.t.de anima rex. 33. & 34.) fedita, vtin
materia {ubminiftrata 4 foemina producatur
anima fenfitiva .

5 Notandum quarto, quod poftquam per
virtutem principij adiui, hoc eft feminis viri-
lis, produéta e(t anima fenf(itiua in marerias
fubminiftrata 4 feemina, & inaliqua partes
principali geniti, puta in corde, tunc illa ani-
ma fenfitina ad complendum , perficicu-
duom; gngendum ; & formandum proprium.s
€Orpus ; incipit operari per motum nutritio-
nis, & augmentationis - Virtus autem a&iva,
ac generatiua,qu= crat in femine, non rema-
net amplius  fed euanclcit, diffoluto femine,
& euanelcente {pirity, quierat in femine. Nec
cft abfurdum ; qued virtus inftrumenralis or-
dinata ad aliquem efietum, habito effedu,&
fide, definar ; & enanclear; fed virtus altina
feminis ordinatur -ad mareriam animandam
anima feafiriva 3 ergo non eft inconueniens ,
quod delinar e, producta iam anima fenGri-
ua i ‘Mider poffunt que de animalivm ge-
nerationc ex femine dixi in Philof queit. 3.
acanknd.

6 -Articubofecundo guarit, vicranl criain
animainceletiva) - aerationalis canferur ex
femine?

Refpondet mégativé . Probat: pam im-
poflibile ¢t victutem ; que eft in-mareria, ex-
tendere fluam altion€ ad producendum effe-
dum immaterialem s fed'virtus feminis et in
materia: ergo impoflibile cft vitturem (cmi-
nisextendere fuam adionem ad producen-
dum effedtum immaterialem : fed anima -
tellectiva, qua el principium intelligeadi in
homine, rranfcendit materiam', & eft imma-
terialis ; habet enim operationem intelligen-
di, in qua non communicat corpus : crgo
impoflibile ¢ft virtutem femsinis exrenderes
fuam ationem ad producendam animamos
intellectiuam.ldeo Arittotelcs lib. 2. de gene-
rat. animak cap. ;. dicit . Relinguitur mtelleGns
folus deforis aduenive’; cum fcilicet non produ-
catur & generante materiali, fed 4 folo Deo .

7 Confirmatur fecundo : nam anima in-
telle@iua, cum habeat’ operationem vitalem
intelligendi independetitem & corpore , habet
etiam ¢fle independens 4 corpore, & materia,
ac proinde per fe fubfiftens, vt cam Sando
Thoma quel. 75. art. 2. diximus quait. 223,
crgo ctiam per fe eft, & fit , & cum fit (ub-
ftantia immaterialis non poteft fieri per gé-
nerationem , qua educatur ex poteatia mate-
tie,; fed debet ficri ex nihilo ui, & fubicéli,

ac

T N,

S




——

Sl

S L:..:.:I—_»—:i

e,

4
¥

LiberIV. Quaftio CCLXXXXIL. 815

ac proibde per creationem i Deo. Conclu-
dit San&us Thomas ; ponere ergo animam inicl=
lectunain a genevante caufari, nibileft alind » quan
ponere eam non [ubfiffentem o & per confequens cor=
Tampl eum corpore . Erideo bareticum eff dicere 5
quod animg intclleing traducatur cam femine .

8 Queritur primé, in guo fenfu Gen. 46.
dicatur « cantie animz , quz egreffie (unt de femore
facob, quadraginta fex..

Refpondeo cum Sanéto Thoma in refp.
ad 1. qued ¢o loce per fyncdochen famirut
Pars pro toto, hoc eft anima, que ¢ft pars ho-
minis, pro toto homine, ac fignificatur 45.
homiacs egreflos fuiffe de femore lacab per
€arnalenmy gencrationem .

9 Quazres fecundo : quandoquidem.s
cadem anima elt imul vegeratina , fenfitiua ,
& intellectiua, quo padto anima fenfitina ho-
minis potelt generari ex (emiac, anina aa-
tem intelledtiua non generari ex femine?

Relpondeo Sanétum Thomam 1a refp.
ad a.referre plures (ententias - Prima eft ali-
quorum, qui dixerunt operationcs vitales
embryonis, quibus nutritur, & augetur,non
procedere ab anima embryonis, fed ab anima
matris, vel d virtute formatiga feminis » 4=
citur heze opinio . Nam operationes vitales
debent procedere ab ipfo viuente, ac aon pol-
funt proced:re {olitm ab cxtrinfeco . Idco
dicendum , qued in embryone primo exiftic
anima vegetatiua, (eu nacritiua , deinde ani-
ma fenfinua , ac demuom intelle@iva . Aliqui
exitimant ita vonam ex iftis animabus alten
fuperuenire, vt {imul remaneant. Sed hanc
opiionem de tribus animabus fimal exilten-
tibus cum Sando Thoma queit.76, art. 3:
reiccimus fupra que(t. 227. & in philofophia
intract. de amma qua 6. Tertia (eatentine
docet , quod eadem anima , qux primo
fulr vegeratiua tantim , poftea per adio-
nem vigrutis , que el i femine ; perducisur
ad hoc,ve (it egam lenfitiua, ac demawm per
virtutem fuperioris ageniis, hoc eft Dei, per-
ducitur ad ‘hoc, v fit fimul intelledtina .
Reijeitur etiam-hxe opinio » Primo cnim
anima fafcip sre twagisy & minus, & animas
augeretur quodammodo per additionem gra-
dusad graduny, Secundo generatio animalis
elfat motus cotinvus,quo animalab vao gra-
du perduceretar panlatim ad alium gradnm .
Tcrtio generatio hamints, aut equi non eflet
generatio {impliciter , quia {upponeret ens
atu. per animam fenfitiuam, & vegetatinam,
Quarta anima inrelleéiua hominis creataa
Dco clt forma fubfiftensiergo diftinguitur ab
anima {enfitiva,qug non cft forma fubfittens:
ergo dantur in homine fimul pluresanimas ,
quod iam eft reieétum . Si vero dicatur,quod
anima intclle@tina hominis’ non eft forma
inbfiftens , fed eft quzdany perfeltio anima
fenfitine, quam prafupponit, fequitor, quod
cotrupra anjmafenfitina , corrumpatur etiam
intelle@iua , viporé qua aon per fe fubfiftir .
Quarta fenteucia ol éorum; qui dixernnt voi

numero efleinteileum omnium hominum.
Sed hanc opinionem cum S.Thoma quzft.76.
art. 2. reiccimus (upra quafl. 226, Dicendum
igitur; quod quia gencratio vnius eft corrup-
1o alterius , cum 1o homine , vel animalibus
aduenit forma perfectior, corrumpitur, ac
delinit forma imperfedlior contenta virtuali-
teein forma perfodtioris ied anima fenfitinas
eft perfediior, qua anipa vegetatiua,& anima
teledtva eft tior qua anima fenfitina:
crgo ¢ adugnicanima fenfitua, corrumpi-
tyr, ac definiv anima puré vegetativa : & cum
aduenit anima 1ntelleétiva , corcumpitur , &
iuit anima fenfitiva, & anima intelle@ina
nul vegerarina s fenfitiua, & intcllectiua
& producitur 4 folo Deo per creationem .
Hzc miagis explicata fuar in philofophias

quaft 6. de anima .

10 ~ Addit sandtus Thomas, quod cum
duo ageniia fuat fubordioara, non repugnat,
quod vnum difponat materiam, aliud produ-
cat formam i fed to:a natura fubordinatur
Deco, & agit vt inltrumentum Deii ergo non
rcpugnat, quod natura difponat mareriam ad
anumanyinte ledtivam,& former corpus,Deus
SULEY A TECT aimaill, calnquc CUl'P(in ]ﬂr‘illi'-
dac. Hincfequuwar,; quod homa generat {ibi
fimile, in quanrum per virtatem feminis dil-
ponit,corpns ad animam humanam , quam
Deus creit, & corpori infundit , Inactiones
porre adulecrorumiiliud , quod et nature,
benum it , cique Deus cooperatur : quod
autem elt Inardinate voluptaus,elt malum,
haic Dews non cooperatur, fed peccatume
pure permiteic .

11 Arficulo tertio querit , Virum omncs
anime humana creata fuerint. fimul a pua-
cipio muadi 3

Refpondet aliquos exiftimaffe animas
hominum ¢fle eivfdem rationis cum Angelis,
hoc ¢t cum fub®antijs fcparatis , que nonw
vioiantur corporibus ,ac proinde accidentali-
ter covporibus vair, & omaes creatas fuifles
fimul ab initio mundi .

12 Reijcitur hzc opinio. Primo enim fi
anime humana dccidentaliter corporibus vni-
rentur, {cqueretar, ‘quod homo couftiturus
Pc[’ vinogacin ammz cum COLpors efict ens
per accidens, vel quod fola anima efict ho-
mo; fed homo non elt ens per acadens , &
homno ¢t compofitam ex anima , & corpore,
ac non eftfola anima, vt cum danéto Thoma
quzft. 75. art. 4+ diximus quaft. 224. & ino
philofoplua quezit. 8.-Phyficorim : crgo .

13 Renjcitur fecundo: anima enim hon
elt ciufdem rationis cum:Angelis 1 ergo &c.
Probatur anrecedens: nam Angeli mreiigrne
per fpecies ingenitas, ac fine conneriionce ad
rhantalmata, 1deoguc non indigent COrpore,
& fenfibus carporeis, ve cumn Sandte Thonia
quaft. §5. art. 2. diximus quzlt. 150. anima
autem hominis: intelligit per {peeies 3 tenfi-
bus acceptas , & conuerrendo fc ad phéntal-
mata,vt cumn codem Sandto Thomaquzl.24.

art.




316

- arts 7. diximus quaft, 241. & 242. idcoques
anima indiget corpore; & fenfibus corporeis;
fed ex dinerio modo intelligendi fequitur ani-
fmas humanas cfie diuerfz rationis ab Angelis:
CIEO «

14 Reijcitur tertio, & ex di&is pofitine
probatur animas humanas non fuifie finiul
creatas ab initio mundi. Nam {i,yt probatum
¢ft, naturale eft anima Vvniri corpori, €arcie
cotpore elt contra natiram anima , ac prc-
inde anima , dum caret corpore , non habet
fuam perfe@dionend , & eft fubftantialiter in-
completat fed non tuit conueniens, vt Deus
{foum epus inchoaret ab imperfectis,& ab his,
qu {unt prater naturam : cIgo non fuitcon-
ueriens , vt Deus ab initio crearetanimas ca-
rentes cotpore . Conhrmatur: nam Deus ab
initio hou fecit homines carentes fuis parti-
bus naturalibus , puta manibus, aut pedibus :
ergo multo minus fuit conucnicns,ve faceict
animas, {ine corporibus.

15 Sivero aliquis dicat non effc naturale
anim&,vt corpori vaiatuf, debet afferri ratio,
cur de fa@o fi vnita-corpoti« Vel ergo dici-
tur animam fuiffe vnitam corpori ; quia vo-=
luir, vel quod faitvnita corpori ex alia cau-
fa; [ dicituc animam voitam fuifle corpoti,
qutia voluit , conrra et primo : nam iriatio-
nabiliter anima voluityalri corpori, i Corpo=
re non indigebat s fed ficotpore indigebat,
naturale fuit anime vairi corpori: fiquidem
natpra non deficitin neceflarys ; ergo . Con-
tea elt fecundo = nam fuiffer 1rravenabile ; vt
anima create ab initio mundipoft ot fxcuia
vellent corpori voiri« ‘Tertiowideretur<aia
contingere , vt anima vhitetur huic corpori ,
fiquidem ad hoc debeceat concurrere voluns
tas anime, & voluntas generaritis « Siautein
anima preter fuam voluntatem , & naturam
corpori vaitur , violenter vaiur  crgo talis
vnio ¢ft anima paenalts» & triflis, ac preigde
inciditur in errorem Origenis,gni docuit Ani-
mias corporibus vain in peenam peccarl , ve
refert Epiphandib. 2. de Harefibus, hesell 64,
ergo ne incidamus in hac inconucnicntia, di-
cendum; quod anima non (unt creatzx aate
corpora,fed fimul creantur,& fuis corporibus
infunduntur. Vide qu de hoc puncto dixi
in philotophia quefl3 3. de anima, conc. 2.

16 Quares primo; i Deus quotidic creat
nouas animas, quo pacto Gen. 2. dicitur,quod
die feptima Deus requienit ab omwiopere , quad pa-
trarai ?

Refponder San@tus Thomas in refp.ad e-
quod Deus dicitur requicuifie die feprimo ,
non quidem ab omniopere ; fiquidem o, 5.
Chriftus dicit s Pater meus ufque modooperatur
& cgo eperor , fed & nouis terum generibus , &
{pecicbus condendis , que in operibus primis
aliquo pato noa przexifterent. Anim crgo
hominum, qua de nouo cicantur, preextitc-
runt fecundum fimilitudinem fpecicei in ani-
ma Adami, que creata fuit die fexta. Quia
verg ad perfectionem vaiuerli {officiunt {pz-

De creatione animz rationalis

cies, idco mundus ab initio fuit perfedtus, li-
cet aaretur vaa folaanima Adami-

17 Addit fanétus Thomas in refp. ad 3.
quod de¢ fato cum homo-moritur, anima
remanet {eparata d corpere in peenam peccas
ti.» Abinitio autem non fuit conueniens, vt
anima cffet & corpore feparata,idcoque cap.l.
dicitur : - Deus mortem non fecit s fed impy mans-
bus , @ werbis accerficrunt eam .

QVAESTIO CCLXXXIIL

Virum aliquid de alimente conuersatur in
virinlem bumane nature 2

S Thequeft. 1194 art. L.

1 P(}ﬁquam San&us Thomas explicanir,

quo p;léto homines propagentur Juo-
ad animaim, quélt. 119, explicat, quo pacto
propagentur quead corpus. Articulo igitar
primo quits virum aliquid de alimento
conuertatur sn veritatem humanz nature? Ve
explicetur fenfus quaitionis » & queitio fol-
uaryr, premitif primo, quod qula ex Ariflo-
tele 2. Meraph. 1ex. 4. viiomiquodque 1Ma fe
habet ad veritatea, ficut fe Paber ad efle,illnd
dicitur pertinere ad veritatem alicuius naturg,
quod pertinet ad conftitutionem ralis natura.
Dum erge gquentar , virum alimentum con-
perlatiun veritatemy humaocz natur ; qua-
rital , Viram al mentsnd conucrtatur in ali-
quid pernnens ad contiitunionem naturz hu-
mane r

2 Premirttit fecundo naturam dupliciter
poile confiderari. Brimo potelt confideraiin
communi; & fecundum ipeciem,puia nitara
humana portelt cofiderari 1n coOmuni,in guain-
tuin ceniliruit hominem fecundum fpeciem.
Secundo potelt edfiderari in fingulari,inguan-
tum ceuttituit indiuiduuim, puta poteft confi-
deran fige natura humanasin quanti coltituit
PetramsPaulum,vel allum homiaem fingula-
rem . Sicut igitar, ad veritatem: humaoz na-
ture in communi pertinet anioia rationalis ,
& corpus humanum, fic ad veritatem huma-
nz nature in fingulari pertinet hac anima,
& hoc corpus, puta ad naturam Petri pertinet
hzdanima, & hoc corpuss

3 Premictic tertio. dariquafdam fubftan-
tias , quarum forma {pecifica non exillit, nifi
in hac materid , cuiab initio fuit vnita , puta
forma Solis non poteft de facto clie,& {aluwari,
nifi inhac materia, cui ab initio fuit vaita .
Idem dic de forma Lunz, & aliorum pla-
DEtartm .

4 - His pramiffis , refert , & reijcit Sanctus
Thomasquafdam fententias;, ac deindepro-
ponit fuam opinionem . Prinia ergo fentea-
tia elt quorandam 5qui dixerumt , quod ficut
forma Solis non poteft de facto cfie, & faluari,
nufi in hac materia determinata , & fignatasin
qua fuic ab initio creata, fic anima rationalis,

quz

i
A ]

S

P




b

il
%

Liber IV. Quzftio CCLXXXXIIL 814

que cft forma hominisiy non pore@t de fado
effe, &ufaluari, nifi-in ca materia detecminata;
& fignata, in qua ab initio creata fuitin. Ada-
mo . Confequenter docuerunt, quod.illa
foltim materia ; que ex Adamo derivatuein
pofteras, infom)au‘.r anima rationali:; mates
ria avrem, quaz fopperadditur, non informa=
tur anima rationali .. Addunt, qued materia
ex Adamo derinata multiplicatur in feipla,&
{ic multiplicata informatur anima rationali
aliorum hominum; & conftituie fubftantiam
jllorum ; alimentum autemr-nen conuertitur
in fubftantiam homiuais aliti, fed folum re-
quiritdr, tanquam quoddam fomentum na-
ture , VI refiftar adient caloris naturalis , ne
coniumat humidum radicale,ficut plumbum,
vel ffannum additurargento, ne confumatur
ab igne.

s Hancdo@rinam San&us Thomas mul-
tipliciter impugnat . Pimo caim co. iplo,
quod forma poflit defercre materiamy; in gua
eft, per corruptionem indiniduy;'poteftacquis
rere aliam materiam per gencrationem altes
rius indinidui , idcoque omnia gencrabilia
funt corruptibilia ; & € conuerfo : ex. gr. eo
ipfo squod potelt corrumpi ignis ; & fic for-
ma ignis potelt amittere materiam, in qua_
crat, potelt generarialius ignis, & ficforma
ignis potclt acquirere materiam , in qua non
erar : fed forma homiais ; nimirum anima_s
rationalis poteft amittcre materiam, inqua
erat, & de facto illam amittit, ¢um -homo
moritur , & {i non pofer amittere: matcriam,
in qua erat, homo nou poflet morit ergo for-
ma hominis , hoc cft anima rationalis poteft
per hominis generationemn acquirerc mates
riam, in qua DOD €rat.

-6 Secundoinomnibus {peciebus,quarum
materia inuenitur tota in vnico indiuiduo,
datar vonicum folim individuum , vt patetin
Sole; Luna &c. Quia calm tota materia So-
lis inuenitur in vnico inditiduo,datur vaicus
Sol: ergo fi tota materia natura humane fuif-
{et in vnico indiuiduo, nimirum in Adamo,
daretur vnicum indinidoum naturz huma-
nz, ac darctur vaicus. hemo , ficut datur
vnicus Sol .

= Tertio impugnatur eadem opinio, in
guantuin dicit materiam Adami, dum deri=
uatut in pofteros, multiplicari in fc ipfa.
Nam matcria non poteft multiplicari, nifi
vel per rarcfa@tionem , itaut eadem materig_
accipiat maiores dimenfiones, vel per addi-
tionem alterius rei, vt cum ignis multiplica-
tur per additionem lignerum , vel per crea-
tionem nouz materiz ; hullo ex his modis
materia , qua erat in Adamo , multiplicatur
in corporibus humanis sergo . Probatur mi-
nor. Primo enim , fidum pueri crefcunt,
materia multiplicaretur per rarcfa@ionem,
corpora hominum perfeétz ®tatis cuaderent
rariora, & ficimperfetiora corporibus pue-
rorum . Secundo non multiplicatar per crea-
tioncm noux mareriz, fiquidem vt dicit Gre-

gorius lib. 32. moral. eap. 10. omnia funt -
mul: creata fecundam fubftantiam materia ,
licet'non fecundum fpeciem forma . Reline
quitar ergo,quod ficur ignis augerur per ad«
ditionem lignornm, que conuertuntur in
ignem, fic corpora humana augentur per ad-
ditionem alimenti, quod conucrratrin veris
tatcm corporishumani.

8 Quarto homo non differt ab animali-
bus, & plantis fecundum animam vegerabi»
lem ; ciufque ‘operationes: ergo fi corporas
hominum non multiplicantur , & crefcunt
pet conuerfionem -alimenti in corpus nutri-
tum , nec animalia, & plantz augerentur ; &
crefcerent per conuerfionem alimenti in cor-
pus nutritum , fed per rarefationem ciufdem
materiz, vel per ércationem nouz' matetiz 3
ed iftz dux maultiplicationes non-poffunt
effe naturales, fiquidem naturaliter non po-
teft ‘creari noua materia, & mareria ion po=
telk narurdliter rereficri, nifi vique ad cer-
tum rermibum'zergo animalia, & plantz pex
nutritionem oon augerentur, & crefcerent
naturaliters,

o «.Sccunda fententia docet formam hu-
manam (pecificé confideratam pofie acqui-
rerealiam materiam 4 & fic conftituere aliud
indiniduum : at formam humanam iam exi-
ftentem in dererminato indiniduo, putain
Petro ; nonpofle acquirere aliam materiam
fpectantem ad idem indiniduum , fed cffe af-
fixam illi nyaterie, cui fuit imprefa in gene-
ratione,nec pofle illam deferere vigue ad cor~
ruptionem talisindinidai+ Confequenter di~
cunt illam folam materiam, cui forma cft
imprefla d generante , -principaliter pertinere
ad veritatem nature humanz . Quia vero ma«
teria, cui primo forma imprefla eft 4 génc
rante s non fufficit ad quantitatem debitam
indinidui, requiritus, vt adueniat noua mate-
ria per conucrfionem alimenti in fubftantiam
nutriti, & hanc ‘materiam dicunt fecundario
pertinere ad fubftantiam nutriti, quia non
requiritur ‘ad primum cffe indinidui , fed ad
cius quantitatem » Si autem aliquid aliud ad=
ucnit ex alimento, hoe non perrinet ad veri-
tatem humana naturz ,- proprié¢ loquendo.

1o Reijcitur ctiam hzcopinio .- Primo
enim corpora vinentium per hoc differunta
corporibus inanimatorum , quod corporais
viueatium non {olim poflunt generare fibi
fimile in fpecie,puta equus equum, fed etiam
fibi fimile in codem indiniduo, puta carocar-
nem, dum fe nutrit, & auger; corpora autem
non videntium , cum non nutrianturs hoe
non pofluat; {fed hec opinio negat hoc dif-
crimen,dum afferit carnem non poffe per nu-
tritionem generare carnem fimilem, acqua
principaliter pertineat ad veritatem humane
nature : ergo .

11 Secundo virtus adliua feminis deriua-
tur ab anima Zenerantis; & eft eius inftrumen-
tum,ve didtum et quaf. 200.: ergo virrus fe-
minis non poteft habere maiorem virtutem

attivam




818
activam , quam ipfa animas: fed virture femi.
nis veré aliqua materia in generatione affu~
mit formam naturz humana:crgo a fortiori
ipfa anima in materiam alimenti poterit pes
putritionem inducere formam naturz hu-
manz ,

1z ., Reijcitur tertio s nam indigemus ali-
mento non folum ad augmentum ( alioquin
terminata-augmento, non amplius indigere=
mus alimento) fed etiam ad reftaurandas par-
tcs deperditas per ationem. caloris naturalis
fed non effet reftauratio , nii id , quod ex ali-
mento genetatur , fuccederet in locum de-
perditi : crgo id,yuod ex alimento generatur,
fuccedit in locum deperditi: ergo ficutid,
guod primo inerat, & deperditum elts(pecta-
batad veritatem humanz natara,fic id, quod
ex alimento generatur, fpedtat ad veritatem
humang -naturz , in quantum veré ‘accipit
formain carnis, offis, & aliarum pacrium. Ideo
Philofophus lib. 2. de anima t. 43. & lib. 1.
de Gener. t. 39. dicit ; quod alimentum
nustit, in quantum cft potentia caro

13 Quaxres primo,in quo fenfu Macth.1s.
Chriftusdicac s omme 5 quod in os intrat , in ven-
trem vadit , @ pey fecceffum emiztitur , fi alimen-
tum conuerntur in fubftantiam hominis , in
€oque remanet ?

Lefpondet Sanctus Thomas in refp-ad 1.
quod non (ignificap Chriftus rorum , quod in
os incrat, in iceceffum emitatur, fed follim,
guod gpotict, vt de quolibet cibo aliguid
impurem per leceflum . emictarur .- Addir €x
Hicronyiuo in comument.: loci cirati; quod
guidguid ¢x alimento generatur,poteft ctiam
pet calorcm naturalem refolui , & per poros
occultos cmirt

14 Quariinc fecundo , in que fenfu dicat
Ariftoteles lib. 1. de generat, tex. 35.36. &
37-quod alia efl caro fccundum {peciem, alia
eft caro fecundum materiam, & quod caro
fecundum materiam aducnir , & recedit ¢

Refpondetin refp.ad 2,aliquos exiftimal=
fe camem fecundum [peciem dici id ; quod
primo accipit (peciem humanam per aétio-
nem generantis,& hoe afferunt femper mane-
r¢ , donec indiniduum durat, carncm fecun~
dum materjam dici illam , quz generatur €x
alimento , & hane dicunt non femper perma-
meie, fed quod ficut aduenit, fic regedit.
Verum hec dofirina ¢t contra mentem ; &
intentionem Ariftotehis . Dicit enim co loco,
quod ficut in ynoquoque habentium {peciem
in materia , puta in ligno , & lapide, ita & in
carnc , hoc eft fecundum {peciem , &illud fe-
cuadum materiam ¢ fed in ligno , lapide, aliif-
que inanimatis , cuiN non genercntut €x fe-
minc,ncquic nutriantur cx alimento, id, quod
cft fecanduin {pecicm,non diftinguitor ab co,
quod eft iecundum materiam , per hog, guod
illud 5 quod eft fecondum fpeciem , generetur
ex-femine, illud, quod eft fecundum mare-
riam , hon genererur ex femine, fed ex ali-
MCALO s crgo per Ariftotelem neque in carae,

De nutritione hominis

id ; quod €@t fecundum fpeciem , & id, quod
eft fecunduni materiam ; non dittinguuarur
¢x €0, quod id, quod eft fecundum (pecicm,
genéictur ox femine, id , quodeft fecundum
materiam, ‘non generetur €x femine, fed cx
alimento. Confirmatur:nam vt explicat Ari-
ftoteles t.88. eiufderm libri, id, quod exali-
mento generatur , adinngitur cOrpori nutrico
per modum miftionis, ficut aqua miftetus
vinoifed non poteft effe alia natura cius;quod
aduenit, & eius, cui aduenit, cum iam it fa-
&um voum per modum miftionis : ergo non
eft ratio, cur per calorem naturaicm vnum.,
confumarur . alterum non confumatur , fed
remaneat. Refponder ergo Sanétus Thomas
Acrillotelem verbis citatis fignificare,non quod
detur diuerfa carg, alia {ccundum f(pecicm 4
alia fecundum materiam, fed quod eadem
caro potelt confiderari fecundum formales
carnis , quod feaper manet , maneate indinis
duo, & fccaundum marteriale carnis, qQuod ma-
nente individuo , aduenit, & recedir, fiqui=
dem aliquz cias partes adueninntde Nouo ex

alimento; alique recedunt , & definunt s con.
{umpte per a@Gionem caloris naturaiis , o pa-
&o'; quo'in fornace ardente igais fecundims

formale igais maoer , fecundum’ materiales

adueanit, & recedit , dum aligua pars definit,
alia de nouo aduenit, ac gencraturex lignis.

15, Quaritur tertio , in quo fenfu medici
dicant, humidom radicale ; {i deperdatur, re-
ftirui non pofle ?

Refponder , quod ad humidum radicale
pertinet totum id,in quo fundartur virgus {pes
cici, quod fi fubtrahatur , reflitui nequit, co
pa&a, quo fiabicindatur manus , aut pes,re-
ftitui non poteft . Humidum nutrimeatale di-
citar, quod noadam peruenit ad {ufcipien-
dam perfeéte narutam fpeciei, fed cltin vias
ad hoe , puki fanguis, & alia huinfmodi , quz
cum non fintdnimata , nondum informantug
anima, qnavt forma confiruitas natura ha-
mana. ldeo fubtradto fanguine ; remanet virs
ws fpeciei inradice , per quam fanguis poreft
reparati .

16. Quaritur quarto, quare fi alimentum
conuertitur in veritatem humang naturz,non
potelt homo continué ex alimento sCPALrs
quod perdit per a®ionem caloris, ac fic (em-
per viuere ; & nunquam mori ¢

Reflpondet, quod quia omne agens pal-
fibile, agendo,repatitur,omnis virtus corporis
paffibilis , agendo, paulatim debilitatur, Vir-
tus igitur vitalis,qua viucns conucrtit alimea-
tum in {aam {ubflantiam,ab initio ¢ff tam for-
tis , vt poflit in fuam fubftantiam conuertcre
non folum , quod futficiat ad reflaurationem
deperditi, fed etiam quod (ufficiat adaug-
mentum , & tunc vioens.crefcit , & augetur.,
Procedente tempore , poteft in fuam fubftan-
tiam conuertere folum quod fufficit ad reftau-
rationem deperditi , non autem quod requi-
ritur ad augmentum , & tunc viuensiion am-
plius crefert, & augetur. Deinde nec potelt

coner:

-

IR s 4




Liber IV. QuzftioCCXCIV.

conuertere quad (ufficiat ad reparandum to-
tum s quod deperditur, & tunc animal decre-
fat, & minuitur, Demum deficiente tali vire
gute, animal moritur . Explicat hoc Ariftote-
les lib.1. de Generat. t.88, exemplo vini cons
nertentis aquam admixram in vinum, quod
per admiflionem aquz paulatim debiliratar,
ita vt tandem guadar totaliter aguofum , &
amittat formam vini.

17, - Quzritur quarto, quo patto remancat
jdem numero homo, guando paulatim, de-
perdita tota materia prioriper adtioncm ca-
loris naturalis, {uccedit noua materia genera-
ta cx alimento per a&tionem nutritivam .

Refpondet ex Ariftotele liby1. de Gene-
rat, I.29-GUOd cum tota materia conugrtitnt
in ignem precyiftenrem, dicitar ignis pre-
exiftens nutriri , & mnc.non dicitur effe alius
ignis,{cd idem nutritis, & audns : crgo pro-
porrionalitér_.cum per nutritionem alimen-
tum conugertitur in.carnem , & offa preexi-
flentia, dicitur remanere idem viuens, Sed
de hoc pun@o egi ex profeflo in phyficas
quatg,

QVZEASTIO CCXCIV.
ET YV1LTIIMA.
Viram [emen (it de [uperfluo alimenti?
S$. Th. q. 119 art. 2.
i { Rticulo 2. quzft.119. & vitimo totius
\, prime partis S, Thomas quzrit,virum
femen fit de fuperfluoalimenti ?

Refponder affizmartiue . Vi conclufio-
nem cxplicet , & prebet, premittit primo,

‘quod vt ditum eft ace/1. huius quaflionis , &

nos explicauimus quzft.29'. proximeé prace-
dente , in natura humana eft vircus ad com-
municandam fuam formam akerl materiz,
non folum per generationem in alio 1ndiais
duo, fed etiam per nurcitionem , & augmen-
tationem in eodem indiniduo. Rurfus alie
mentum » guod eft mareria; cui communica=
sur talis forma, ab initio eft diffimile, ac in
fine euadit fimile : ex.gr. abinitio eft diffimile
carni s in fine, dum per nutritionem accipit
formam carnis» fit fimile carnis ab initio eft
diffimile homini , in fine, dum per generatio-
nem aceipit formam hominis , fit fimilc ho-
mini.

2. Przmittit fecando,quod iuxtaordinem
paturalem, quo aliguid ex potentia reducitur
in actum , & ex potentia tali fit attu tale, il-
lud per qualdam gradus ex potentia reducitur
in altum , ideoque 10 generatione primo ali-
guid eft imperfectum , & 10 potentia ad perfe.
&ionem , deinde panlatim perficitur, & fic
perfe@tum au . Et quiacommane , & inde-
terminatum ad proprium, & determinatum
comparatur,ficut imperfe@um ad perfe@um,

819
animal autem ad hominem; vel equum coms
paratur ficut guodammodo commune .ad
proprium, idco in generatione prius genera-
rur animal in adu feeando cum operationi-
bus fentiendi communijbus; deinde generatut
homo vel equus cum operationibus proprijs
hominis, autequi. Proportionalitér alimen-
tum prius tranfmutatur in chylom, & tunc
accipit quamdam virtyrem communem, per
quam poteft tranf{mutari in quamlibet par-
tem Corparis s puta incarnem » offa &e. dein-
de paulatim determinagur ad hoec, vi {it caro,
welos .

3. Przmittit tertio alimentum non pofe

effe-mitetiam {eminis, cum iam eft conuer-
fumin fubftantiam membrorum, & partiam,
puta carnis , offis &c.ita vt partes refoluantyr
infemen, Ratioeft, quia illud refolutum
vel non amplius retineret naturam eius,quod
refoluitur, vel jllam getineret : (i.non retine-
ret haturam ,-quam habuidet, non effetin via
gencrationis , fed corruptionis , ac proindé
non retineret, nec haberet virtutem conuer=
tendi aliud in imilem naturam carnis, offis
&c. {iretineret naruram carnis , offiss reti-
neretnaturam partis determinate, ac proinde
non haberetwirtutem generandi tgtum com-
pofitumex omnibuas pactibus , fed (olum ge-
‘nerandi voam partem determinatam , putds
carnem ,aut os&c. Poffer dici femen ita re-
folui ,ac decidiex omnibus pattibus , ve reti-
featnaturam/omoium partium , ac proind=s
fit a®u parvum quoddam animal, puta vt
femen canis fica@u paraus quidam canis , fe-
men equi fit aGu paruus quidam equus. Reij-
citurhec fententia : pam hoc pacto generatio
animalis ex animali ficret folum per diuifio=
pem , fieaecum lutumdiniditur exluto, &
Gcut in agimalibus, gue dinifa viuuat; fed
hocefl in€enucniens : ergo:
" 4. Przmittit quarto, quod quandoqui-
demifemen nof deciditur ¢x co , quod erat
actutotum’,” hoc eft ¢x toto animali , & fin-
gulis eius membris, deciditur ex €0, quod
grat totum folum in potentia, & habebat vir-
tutem producendi per nutritionem fingulas
partes animalis; fed hoc, quod cft potentias
totum animal , & fingulz cius partes, eftil=
lud , quod generatur c¢x alimento, antequam
conuertatur in fubftantiam membrorum , in
carnem, offa &c: ergo femenxdeciditur, & ac-
cipitur ex co, quod generatur cxalimento,
antequam conuertatur in (ubftantiam mem-
brorom . s

5. Hinc concluditur femen effe de fuper-
fluo alimenti. Illudenim , quod remanctex
alimento, quod eft iam potentia torum ani
mal , vocatur fuperflunm alimenti. Ideo vir=
tus nutritina dicitur deferuire virtuti genera-
tiuxz , quia id , quod eft conuerfum per virtu-
tem nutritivam’, & non defleruit nutritioni
indinidui, accipitur i virtute generatiua ve
femen ad generandum fimile in {pecie « Con-
firmart hoc Ariftoteles lib.7.de Hiftor.animal.

€ap.7.

e ——




820 De gencratione hominis ex femine .

cap.7.ex figno . Nam animalia magni Corpos=
ris parum habent feminis proportionalitér ad
corpus, & fimilitér animalia pinguia parum
habent feminis: ergo fignum eft, quod quia
multum alimenti confumunt in nutriendo
magno , & pingui corpore , parum illis {uper-
eft feminis, ac proinde femen eft fuperfiuium
alimenti.

6. Queres primo: {i femen non eft pars
fubliantiz generantis , fed eft fuperfluum ali-
menti, quomodo verificatur diGum Dama-
fceni, quilib. 1. de fide, cap.8. dicit!, quodge-
neratio eft opus naturg producens genitum ex
fubftantia generantis ?

Refpondet Sanétus Thomas in refp.ad r.
quod genitum dicitur efle cx fubftantia gene-
rantis, quia eft ex femine, quod habet virtu-
tem generandi d forma !fubftantiali generan-
tis, & quia idem femen eft potentia fubftantia
generantis, veexplicatum eft .

7. Quaritur fecundo, quarc fzpe filius
non folum affimilatur patri, fed etiam auvo, i
generatur non ex aliquo , quod fueririn auo,
ied folum ex fuperfluo alimenti, quod non.
fuit in auo

Refpondet in refp. ad 2. quod affimilatur
Au0 ; quia in femine eft aliqua virtus deriuata
ab auo. Ideo genitum non affimilatur boui,
€X cuius carnibus fit patris alimentum, fed
Patri, quia virtus generatiua derivatur in ali-
mentam ; non ex cibis, exquibus fit alimen-
m, fed ex animali, quod cemmunicat

femini virturem generatiuam.

8. . Queritur tertio’, quo padto verificetur
ditum Auguftini, qui lib.10. de Gen. ad litt.
cap.19.& z0.dicit, quod nos fuimus in Adam,
non folum fecundum feminalem rationem,
fed etiam fecundum corpulentam {ubftan-
tiami «

Refpondet in refp.ad 4. quod non eft fic
intelligendum, vt Auguftinus docuerit in
Adamo a&u fuiffe feminalem rationem pro-
pinquam huius hominis, aut corpulentams
cius fubftantiam, fed folum vt vtrumque fue-
rit in Adamo originaliter , fei fecundum ori-
ginem . Materia enim corporalis miniftrata 4
matre, quam Auguftinus vocat corpulentam
fubftantiam,derinatur originalitér abAdamo,
& (imiliter ab Adamo deriuarur virrus a&iua
cxiftens in feminc patris,qug eff propingua ra-
tio feminalis huius howinis . Chriftus dicitur
fuiffe in Adamo folum fecundii corporalem
fubftantiam,non autem fecundum rationem
feminalem , quia materia minifttata 4 matre
Virgine, ex qua materia formatum eft corpus
Chrifti, derinata eft ab Adamo: virtus autem
altiua, que formauit corpus Chrifti , non eft
derivata ex-Adamo, fiquidem corpus Chrifti
nonef formatum per virtutem feminis viri-
lis, fed per virtutem, & operationem Spiri-
tus San&i. Et per hec Sanétus Thomas con.
cludit primam partem fuz fuammz Theolo-
gicz.

T N1 8

PRIMI

TOMI.




	Seite 794
	Q. 277. Vtrùm mundus gubernetur ab aliquo vno, ad quem finem ordinetur, ac vtrum effectus gubernationis sint consernatio rerum in vono, earumque motio ad bonum?
	Seite 794
	Seite 795
	Seite 796
	Seite 797

	Q. 278. Vtrùm omnia diuinæ gubernationi subdantur, & gubernentur immediatè à Deo?
	Seite 797
	Seite 798

	Q. 279. Vtrùm aliquid possit congingere præter ordiuem diuinæ gubernationis, aut possit reniti contra ordinem gubernationis diuinæ.
	Seite 798
	Seite 799

	Q. 280. Vtrùm creaturæ indigeant, vt conseruentur in esse à Deo, ab eoque conseruentur, non solùm mediatè, sed etiam immediate?
	Seite 799
	Seite 800

	Q. 285. [i.e. 281]. Vtrùm Deus possit aliquid in nihilum redigere, ac de facto aliquid in nihilum redigatur?
	Seite 800
	Seite 801

	Q. 282. Vtrùm Deus possit immediatè mouere materiam ad formam, vel possit immediatè mouere aliquod corpus?
	Seite 801
	Seite 802

	Q. 283. Vtrùm Deus possit mouere, & actu moueat intellectum, & voluntatem creatam?
	Seite 802
	Seite 803

	Q. 284. Vtrùm Deus operetur in omni operante, & possit facere aliquid præter ordinem rebus inditum?
	Seite 803
	Seite 804
	Seite 805

	Q. 285. Vtrùm omnia, quæ Deus facit præter ordinem naturalem, sint miracula, & vnum miraculum sit maius alio?
	Seite 805
	Seite 806

	De actione creaturæ corporalis.
	Q. 286. Vtrùm aliquod corpus sit actiuum, & in materia corporali dentur aliquæ rationes seminales?
	Seite 806
	Seite 807

	Q. 287. Vtrùm corpora cœlestia sint causæ eorum, quæ fiunt in inferioribus, & etiam humanorum actuum, & agant in ipsos dœmones?
	Seite 807
	Seite 808
	Seite 809

	Q. 288. Vtrùm corpora cœlestia imponant necessitatem his, quæ eorum actioni subduntur?
	Seite 809
	Seite 810

	Q. 289. Vtrùm fatum sit in rebus ereatis immobile, & cui omnia subdantur?
	Seite 810

	Q. 290. Vtrùm vnus homo possit docere alium hominem, & etiam Angelum?
	Seite 810
	Seite 811
	Seite 812

	Q. 291. Vtrùm homo per virtutem animæ possit mutare materiam, & anima separata possit  corpora mouere saltem localiter.
	Seite 812
	Seite 813

	Q. 292. Vtrùm anima sensitiua, & etiam intellectiua traducatur cum semine, & omnes animæ intellectiuæ fuerint simùl creatæ?
	Seite 813
	Seite 814
	Seite 815
	Seite 816

	Q. 293. Vtrùm aliquid de alimento conuertatur in veritatem humanæ naturæ?
	Seite 816
	Seite 817
	Seite 818
	Seite 819

	Q. 294. Vtrùm semen sit de superfluo alimenti?
	Seite 819
	Seite 820



