UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

15 Quid possit ratione naturali de diuina scientia cognosci.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Buang, i

Xy

ety

L2
Uefluey

&1 ] mnl'
Sy

g |

e T S, e AT L L. TR

i

i

felicime vigge

Sect. X1V An Deum effe ubflantiamvisenien, dré.

dalicerintelle&tuale folam aptitudinem fignifica-
rcvédramr;imgi‘i:;ns vero arftun:l, Deus :n;‘:;criq_
ausruruscﬂetmm in rarm::Tu“r”tm;f-sentl?(]rc :,.‘ £6
in!fil\ﬂ"ﬂsi vel pOtrliSIlﬂ‘C:.lﬁ:t:u 1pia pcr:, z?ﬂﬁiulﬂt
(Quzomaia infequente {eétione latius explicabun=
it

Deficlicitate Der.
VLtimoadﬁid" s Deum agere vitamineellectud=

lemfibifufficientem , veamplius perfeétionem
&felicratemillivs virz explicarem. Hoc enim at-

gy 0 pitiserfa Enipit i
\}'Wu_-bgbm. Vbt italoquitur, five quoc
deomnibus intelligentijs, fiue quia graduelt
hae viea feelicifiima: nontamen zquen m.'nnr}:u:s
quzillum gradum participanc, [ed abfolute & fim-
}:Iéci!crinl'uprcnu fubftanridillivs ordinis, quaeft
fijprema ﬂmpiicimr: in aliis vero fecundum 1mato-
remyvelminotem participationem perfe&ionis eiug:
Vodeidem Ariftatel. 2. Magnor. Moral. capite 15. Eft
(inquit)iacEatus de Deo ferio, quod fit fibi futis  nequévlla
pdigeat : quoniars bone cunéta obtinet Dews. Eriz. Polir.
wpiait, Destm efft feelicein atque bedtum , nonper aliquid
extevonitn fed per feapfiems , quic talis eft fecundum natran;
Quocirca opeime declaraturhee ﬁnguln{'is perfectio
viizdivinz per hoe,quod eft fibiita fufficiés ve nul-
halioindigeat : vel ad viuendum, vel ad feelicitery
besrequevinendum ; quod nulli creatura commu-
nicabileeft. Nam,inferiora & materialiaviuéntid;
molisauxilijs intrinfecis indigeént vt vindt,ea enim
quzvegetantur, indigent alimento, alteratione, &
dlisfimilibus motionibus. Quzautem fentiunt,ad
fiblantialem éeradicalem vitam(ve fic dicam)indi-
peatomnibus illis auxiliis, qua 4d vitam vegétatis
uimecelfaria funt ; & proptijs praeterea motioni-
bisfinequibus conferuari ion poffuiis, Et praterea
adafualem vitam fenfuumn indigent obiéctis extrin-
kels, fine quibus adtu viuerenon poffunt. Etiden
[ropgjtionaliter eft de vita hominis , quatumadin-
feates apérationes eins : nam quantum ad fupte-
m!mfcurationalem,mtel!igéntins potiusimitatur.
Intelligentize igitur creatz fibinon fufficiunr vrvi-
nt, multogué minus vt foslicicer vinatie ! non fo-
lmquia Deiinfluxy indigent ; vefint & operentur;
edetiam guid in fe iplis quiefcere non poffunt, ned
_ﬂ'“Prﬂpriir creatis bonis effe conténtz , fed bono
dedto indigent vt obiedto,ii quo viuant, & quié-
r"ﬂtaifrtuendo feilicet & cognolcédoillud,& dman-
10 Quiz cum intelligentia creata ns ficd fe;nec fum-=
rumac perfedum bonum , non et fais vleimins fisi
ipies & ideo indigetaliquo alio extrinfeco fine viti-
e Quemi fitis vitalibus operationibusattingdr , vt
neofeeliciter viuge,
ub:g:r:i::m,cumlﬁt l'urm_t:um l':anum_ petfeftuni;
.ratione aliquo fibi extrinfeco indiget 5 vt
> quia nimirum neque principium
lgusafio o quo Pehde_at m_:ﬂ”e antviuere, aut
5moiplce[{ 50‘ 0sneque etiam fingiri h_aber extra fe;
I % omnium aliotim: fui autemipfius
g‘:g;:iiatriolmué non eft finis ; fed negatine dici-
qw’!fca:‘rgn atnon alium habet finem , rf’d_m i'upi:‘o_
tiam ‘_:Obigm_m fuofumme bono. Etideo nely
o °tto indiget aliquo extrinfeco bono vt
fimé vivar, gpiz femet fibi fuffici ini
Pr“ﬁﬂmmnia b(mq rp et fibi fufficic,cumin t2
osrecer i ﬂfl. 'I\EC demque l['{{{age[ aligno d-
ti““"iuat-‘luli-z:tfint'mm YA pEationta gua fw‘.lf‘;
“Tﬁlmlzm' a&ualim\rxulngls,t;immc:c{_fenn.afurn!.-;h-‘
MifeRionen, 1q Véult; habérque vf!umm-r_: PieE
licifsim:imxb‘eus e{igo 1t vead agendam vitam fue:
Wencigle o i f{E)BIIEI‘I_:I.1!.11:_crlxbl i"ul"hm..n, &idéota
1eiter vivere ficur viuere,quem-

imp; raleilli I .
Um etiam ¢ 4,m, eflencialeilli eft viuere 3 fieut

tficiens haber 3

Tor.[f, Metaphyf;

i
efle. Quareficutdicitur Deus ens pereflentiam,aut
viuens pereflentiam , ita eft eciam foelix & beatusac
fibifufticiens pereffentiamm. g

Neque huic veritaci obftat, quod dici cGmuniter
folet, Detimefle feelicem 5 videndo feiplum ; & cos
gnofcendo fuatn efficientiam in bono quo fruitur,
nam perillam vifionem quafi pofiidet vitaliterbo-
num illud,{iné quo non polletintelligi beacus. Efte-
nim hoc totum veérifsimumm, fednon repugna
riori doétrinZjnam illamet vifio rion eltextra eflen=
tiam Dei,fed €ft veluti vieimum colticuriuumeflena
tiaie ipfins D&iin tali gradu &perfetione entis,vrin
fuperioribusinfinuatum eft , & magis explicabitug
infectione feqtictiri.

SECTIO XV.

Luidpofiis ded:’m"m {fCientiaratione naty’
2ali cognofci,

Vamiisdictum fit in {uperiorib, hz¢
atiributa pofitina que dicunt forma-
lem perfectionem abfolutam SiDen
necelfania, efedé efleritia ipfius Dei:
nihilominus hee eria, fcilicet fcigcia,
Voluntas,& porentia, pecubiari modo ¢ sncipiuntny
4 nobis tanguam facultaces vel operationes ipfiug
Dei, per analogiani , ad res ereatas; & ideo pracerea
quzde quidditate Dei confiderauimius, oportet de
his cribusinfpecialidicere,quiain fingulis nonnulia
oceurrunt confiderationedigna; quz non éxcédune
terminos rationis naturalis, & Metaphylicz ; in qua
verfamur: - :

Primoigitor, fiein #quitioco [aborerhns s fuppo=
nendam eft, quid nomine feienti= fignificerur: non
enimintelligimusqualicatem aliquam, yel habitiiy
aut aétum proprié fa&um fen elicicum 4
nequeetiam cugr}irionem per difeurfum comipara-
tam, autaliam fimileni imperfetionem inclyden
tem: in qua fignificatione videntur accepillefgien—
tiam ; qui dixerunt non effe propricin De
Meraphoram,vel canfalitaré illi deeribui
canfatinnobis(cigtiam,ve refere D. Thom. quettio.
z.deveritatearticulo1. Hocenimnon et \rcr:ﬁ‘malc
intellexifle;Deumira carere fictia, ve fir protfus fto-
lidusindm cum faterentur Denm efie foritem ominig
fcienti creat®, non eft veérifimile credidiffe Deami
effe omninoiufcium.lgimrquiq putdrunt {cientiam
ineluderé imperfectionem, ideo formalicer & pro-
pri¢in Deo effe negarutic.lllz autem imperfeRioneg
quafimiatériales funt.inuérg in feietiria humadnd,vel
angelica,notivero pertinent ad fationem formalemy
feientie vefic, qua hic abra&ifsime fumirir,péa-
icindendoa creara, & incrédra s & felum fighificas
claram & euideriten ac perfetam cognitioném, fen
petceprionem veritatis, feu obiedh {eibilis, fiueilla
pereepriofiat pér qualitacem , fiue per fubftantiamg
five cum effectionc & receprione,fiue abfguehisim-
petfectionibus. Imo nee fumitur hic fvientia cumeég
refltriftioné, quanos illd voce vei folemus, pro co-
guitione veritatum démonfrabilium quaminno-
bis ab habitu pringipiorum diftinguimus. Nequé et-
iam prout {cientiam diftinguere folemus 3 fapien-~
tid, velabarte ; & prudencia’ fédgeneratim fimi-
tur pro apérea & clara intelligetitia cuiufcungue Ve
Titacis:

potentiag

o ; fed per
sideftquia

Lusflionis refolutio.

Dfmiam primo , etidens efle haturali fuminein
Deoeffe fcientidm. Heéconclufio in fenfi expo-
fitoram eft notavenullus Philofophorii, qui Denm
agnouerit;illam negaueric,edmque probat Ariftorel.
12:Metaphyficorum capit.7. & 10.Ethic.cap.§. & fatig
2 proba-

XVIIi:

il

1L,




Vv

Bhivlpw

Vi,

3 - o
Bapenditnr. TS5

] i
dentis:0-

Vita.

Sitmein Deo fcicntia in atluprirno vel
tantumin vitimo.

it & dicitut fecunde; in Deo nod
jam in Aéu primo proprio; fed inactu

fecundn. Hoc etiam plane docet Ariftoreles cita-
to loco s & confentiunt Commentator, w reliqui
v Edhnict. Et prah.nt.u';lmm duo-
poreft fcientiainactn primo. V-
reipfafepatarurab aftu fecundo;
t dormirient; & hocmo-
ntiam Dei non pofieelle
srinio,auia huinfmodi fatus mcludit poten
cem, & carentiam vitima perfectionis,&con-
wrer mutabilitatem ; dcalias fimilesimperfe-

interp

1potelt ihBotdubitari.quiaratio fatta hon
sbat, non pofle Deum efleinfolo adtu pri-
eftnomninm oBicctoruin feibilinm, quod
i faltem e 1pfum neceliario
eftionis conftare poteft
% beatus:non potelt,
iam probat circa
imellein foloadtn

mo reff
eft enident
fcit, vt

onuenientia fequuntur re-
Hocautem videcur dici

primo; quia ead
fpe e obiect i1
pofie propeer dno. Vium eft,quia fequitur Ded ran-
: "cuclup'l"u_,(1-!r.derc_Ee::1[-
i piietedent:

=

ta necefsitate [cive al
repugnare vitime af ereioni pofits
fectione :nam fi hoc pertinererad perfectionemDel
indigeret Deus creaturis faltem vt obietisad [nam
confummatam perfeftionent, oppofitumautemin
fuperiorifectione demonfratum et Alind eft,quia
de obie@is contingétibus mufea funtque Debs pof-
(et feire, & n & (cit;vev: g. pluniam effe futuram cras,
qua pofler quidem efle, non tamen erit:ergo refpe-
& horum & imilium obieftorum fcientia Dei eft
nin aftu primo.

ondetir concedendo affumptiing, nimirum
tu nullius obiedti efle dininam feientiam lo-
friptin aétu primo proprie loquendo, quiailie ftarus
imperfectus eft & potentialis, ve reéte probatargu-
mengum :Id Prilnll""’ attem Hrconueniens TCFPQU—
desur , fuppofita in obieftis creatis, & creabilibus
veritate vel coghofeibilitate, neceflerio 4 Deoco-
gnofci;non quia Deus illisindigear,fed quianecefsi-
re quadam natarali hot conlequitur ad divinam
fionem, Er quidem fi fitfermo de creatnris
cibilibus vt fic, ilix carenus necelfario a Deo vi-
s, quatenusDeus neceflario cﬁprchcndit fuam
m,qua comprekenfa necelle eft comprehen-
dere quidq id inea Fformaliter veleminenter con-
tinetur, quidquid ab illa dimanare potelt.  Atque
hacratione; i‘iLJ.lI‘.'}HES.fUI’L‘l"M]itGi';!CIEU";EC'U—CIOL]UC:DA
do,ne Yeus beartis cognitioneaut feientia crea-
turaruni,pertinetvero ad perfeétionem ccbearicu-
dinem Dei habere falem felentiam; qua neceflario
& wyeluti confecuti quadamfeiat érearuras pol-
fibiles;earum ;\r..‘fbﬁ\i_-::.uc{'uppoﬁ:.:. Vndehicetid
quadrat i fud dictant At 1gnftini quintoCoenfell. cap.
quarto,vbiagens de hominibusait; Liifeelix quiitlao-
muia(fcilicet creata ) nomit , te antei nefeit , beatus autem
qut te [t etraimfali tab.  Oupaprem te ¢ tlla nouit,
sion propter illa beatior eff fed proj er tefolusn beatus,Si antem
fit fermode creattirisiant Factis , vel futuris, poflet
widem Deusnullam earnm noffe [ubga coditicne,
velftatu, {i nulfam crearc ftatuiffes; & Gneillis tam:
perfedtusac beatus maneret, & tam infinitam {cien-
tiam haberet; ficutmodo habgt, Exquo plang con=

D}Lﬁ_ ¥rx. Lff“‘.r:iaﬁi Deus.

itdigere creaturis dd peiferionent g
en qu od creatur aliquidg :”:mud\m'
perfeftionem Deieaaétu feire, hop 1.Hl?.

, fed ex abundanoia proprize | bkl
€ :l abunaantia p O}\“:\, i-\‘mtl‘m[c(z

Vv :.1t’:-3 1d _‘“ﬂ":‘-“‘-‘-”‘_l? 31'5:l!fl‘l€ltt}1m Tﬂrpﬂhdﬁrur;
P ‘.;-H corum, quz futuranon funt & elle pofeny
non effe fcientiam D1 imaciu 3'111‘,nt_mmm‘['gder_'
fe m.v[!m;f.lm attu fecundo, defe ﬁlfﬁcicmémw
denda illa omnia fi futura effent. Quod verg ny X
defackoilla nonreprafentent VtExi&elLLha;;:ﬂ:;
cognod illi :t'ﬂlll aliguid curimns,\'elVi:i‘maenf"nua-
litatisdefit,fed folum quia obieftumnenhaber,nes
que habiturum eft talem condit'onem, qua ingo
reprafentari pofsit. Vinde cum dicitur Dens pof
has rc%_;:\)gnoﬂ,a‘i‘c fi cﬂ'f,-m, illnd poffenan phyfict,
fgd J{.\g’icc lumcml{-.m} eft, guia non ﬁgmﬁcm‘amcn_
tiam actinam, vel pafsivam, neque aGum priy
fed talem aftum fc}a:i.mdmn, quici{c le ﬁJf‘n‘cE:;E;T&
1'|:Pr€ei'r11t.1nd.ls resillas fialiquando R‘.turzﬁm.;m
VE,cll n]l.asuon_rcyr.z{l:mat_\in fenon mmuamr';in;_
do vero repralentat illas,in fe non augeatnrtealiter
fed folum intelligiin go p:-fsit nouus relpectusrang
nis;iuxta difta in fuperiorib® deimm um‘bilaza;eﬂc],
Atque ita conftat, nungquam pul’i\c fcientiam Detina
eflz in foloadtu primo, vtabaétulecundoinreipl
{eparetur.

Alio tamen modo poteft fumi (cientiain afnp
mo, veinre quide femper ficconiunéta adtuifecun-
do, n:hifominus ramen diverfam actualicatemha.
beat,& prebeat intelligenti,vt beatus videns Deunt
neceffario eft femper in actu fecundo; fimul tamen
habet aétum primum illius fcientig beat quichle-
men gloriz: & in naturali feientia angelorum,&m-
fufa animz Chrifti fimilia exempla funt facilia Aig
in hoceriam fenfu negamus effe in Deo (cientiamin
actu primosled rantum in vienna & fimplicifsiniaa.
&maliraee feientiz. Que affercio etiam fimitareis
riftotele 12.Metaohyhicx citatologo; ybifenttDe
effe funmintelligere.Idem fumitur e« D/ Thon up
quaitione 14.arcicilo .ad 1.&1.contraGent.cap4o
& aliis Theologisin i.diftinétione 35 vbifpecialite
Capreolus quaflione prima aric. z. Rationedecls
ratur;quia actus primus refpectu fciérix durpleiefy
poteft :alter permodam potentia palsiuzsalerpt
modum principii agiunfiue heeduo femperinterl?
diftinguanturinre, fine aliquando rationgtanti
l’rim‘crgo actus p}'imus repugnat Dco:cnq_uuﬁ" )
tentia pabiina imperfectionem dicit; vodeformili

ter 1gnateffein actu puro. Pofteriorvero adtus
primus in prefenti materia {uppohit pria!‘fm;"f‘

includit illum : nam com incelleétio fiv actusinmie
nens; fon pn‘tc'ﬁ dari actus pr’inmw,q:uli;pc?ﬂjﬂ‘
dum prineipii intellectionis, nifi detur ctiaﬂj aﬂUI?
primus receptinus meellectionis tanquam attustie
timi.Deinde huiulmodi aétus primus, fi verech i
citinus actus fecundi; diftin&us cft ghilloathdit
Deoeflenon pmeﬁ.']'dmicm hog prinopamist o
bis eriplex eflepoteft, [cilicet pntcnnaimcfle&tuqi
aut habirus facilitansillam, ant Fgccicsm(e!hsﬂji'
lis coniungens cbieftum potenti® difcurrencd
autem per fingula ex his;conftabit inDeononreE

riri. x -
Ex didis ergo intertnr, primononeﬂ'cm Deo,’ i
proprie le:.quamur:intcllcftiuarnporenuam_- {E:‘: i
notanit D, Thomas r.eontra Gent cap.ioquid mw;;
lectina potentia formaliter dicie vimfeu faculra:tqj
eliciendi, & recipiendi m:ellcc'honem,mDC““]'_:‘_
no elt intellectio eligita aut receptd ) fediel 2}
relleétio ex fe neceffaria ac per fe fuh!:ﬂﬂ‘siﬂl’,_
nondatur in Deo potentia ingelleftivd ”rF‘E":‘[;I
lis intellcétionis : nely huinfmodiporeats S
fedtionem fimpliciter, led imp:;rtcﬂwnt-'ﬂ_ !::;er
dit, quarenoneftinDeo formaliter;fed ¢t
pantuny Dicet Theologus, In wterao FaRe

et

-
=




Sect. XV. Dedinina)
atia proxima adgencmndum:h.’.‘c autem poten-

l g 1|1'}11‘C\r}!1iﬁ [P!‘CIHEEHC&L[S.l{efpondcturj}‘,J:en..
(e far

vt naturaliter cognofeibil,. 113

ad principium dquo manat,velvt ad potZtiam quam
2 ~ S o P T s &
at, & ideo fere ritnqua dixiin Deo effe {¢ie

i pamgenesadi ve fic, eciam fectidam rationem con-
- ctlr:rall" in duobus differre & potearia intelle&iua. aétus, Etgonhrmatur,nam noftra

Primosquianon dicit potentiam recipiendiyfedpro-
L 1 - e 191 &

du:EﬁLJHran;um,rcs_ln_tf.Jqum\pot»ntiaIntt}le{t.uﬂ ae . 1ule
giochabitudinem ad intelleftionem tanquam ad 1a [cientia poteftillo modo con
r VI qnid’pmd;z&umékdtﬁmﬂur‘ﬂﬂhlpEl:poLcnrmau- eft actus vitimus niul  purior; & effentialior.

i 1 per modum
F

litereft vioimus :multo er

fi jemgenerandinon dici_r habitudinem ad generatio-  argumenta non diffolui Cgprcr-h:s_ﬁ:d fateturco

. semy ;ﬂma:ngcm'ram sVt :_ld rem & f'c‘ ipfa di- uincere rationem _aé}'us prim |_f(n-n:1]::ar, &quoad
4 findam,fed vead terntinum dlﬂzné‘u}m_ab ipfa per- omniaquz n_:LIudn:, m__m_poil; vere concipi in Deo,
1§ finagencrante, Vode etiam potentia intelligendi 'ncqucv:ln_rt;’llrul,bcc_l_nilul\nﬂm{ﬁ aitaliguid perfe~
g fohim dicicablolutiim, potétia a-_rr(_- generandicon= © &ionis efle 1 actu primo, quz formaliter reperitur
1 notat relation€ principii diftinéti .r‘ucnn:mp gcni:o. in Deo, ratione cui}:sa‘.hqznd inipfo COngipitur per
el pml;\rcrh.tc ergo neganda th:o'rccquc'?tm ;inhoé¢ moduma&usprimi

XITT.
umeneftalignalimilirudo,quod ficut hon datur in Quam fentétiam
Deorealis porentia refpeétnintelledtionis quameli-
davtreeipiatiita non datur potentia generatinare

{ietugenerationis, quam realiter eliciat,fed tarum

rameffe puto, & inrenon dif-
ferre a fuperiori. Eamqueiradeclaros namintelle-
¢tio diuina non folum habetillud perfectionis quod
nosintelligimus inintelle&ione vt fic; fed haberro-

4 fjetareigenicx, qu=inre dillinguicur & principio  tam perfeltionem, quz eft in intelligente, namiza
i poducente:ion vero abiplamctpotentia genéran- eftintelletiosve ficipla l’uhi‘.annaFnrelixgem,m qua
] i |uﬁquant:|ma?i relationem quamconnotat, fed  effeinteliigimus & vim A PliS o g
i y dehaclatius alibi.

ieétum incelligibile; & rationem aliqguam continen-
diintentionali feu intelligibili modo res cognitas.
Rurfus duobus modispoteftaliquid i nobis conci-
pipermodum a&us primi. Vnomodo ex parte ob-
iefti, & politiuetribuendo illi formalen rationem
actus primi: & hocrodonon tribuitur Deo, vt re-
imperfeltionem potentiz;quiahecdifpolitiomedia e probant argumentafa@a. Alio modo tantum ex

¢ Secundofequitur, non effein Deo (cientiam qua-
il ttnusdicichabitum fagilititem potétiam ad adtum,
i, i Probarprimo, quia vbinonef talis potentiasnec
n frrdipoltioeins effe poreft.Secundo,quiaetiamvbieft
fa #. heenotEtia,noneltneceflariatalis difhofitionifi ob

i M inerpotentiam deaftum, adiungicur ad conforran-  parre intelligentis prafcindendo folum vnam ra-
- diméadiwuandum ipfumintelleétuale lumé,quod  tionemabalia, & hoc modonosdicimur concipere
" proindeimperfectumfupponitur, &ideo taleshabi-  in Deoaliquid per modum adtus primi, concipimus
M wsnonpertinent formaliter ad perfeGionem fim- enimin Deoefle vim intelligendi , praftindendo ab
0 pliscer. Vdeelt probabile ctiam in angelisnonre-  adualiintelle@ione,é&abhoc quodilla vis it actiua
- peririquantum ad naturales fcientias. velipfemetformalisactus. Ex fimilicer coacipitur
e 1,  Temioinfertur , monelfe propriein Deo fpecient Deo fufficiens ratio ad reprzfentandum in-
G ntcligibilem, quz per modum a&us primi fuppleat 1alicer omnia obrecta intelligibilia, praftin-
in viemobiecti.Probatur ex eodem principio, quia in.  dendo ad hoc quod formaliter & acualiter repre-
2 Deaomon et potentia cni obic@um vniatur permo-  fenter. Atg hocfatiseft,vefine falfitate velattsibu—
" aumaftus primi,fed fpecies ad hoc folum ponitur vt tione imperfetionis dicatur aliquid concipi in Deo
T hieftom visiatnr potentiz pra:d!‘.‘ton-,'odu;crgo no . permodum adtus primi.Neque quoad hogeft 2qua-
p hibetlocum in Deo. Trem fpeciesincelligibilis ve lic, ~ lisratiodeintelle®ionecreata,quiahgcnonincludie
O

peniur in ratione principii determinantis poten-

\I‘_iarn.u!ctl;:endnmac”tuni »ied in Deo noneft a&us
# ¢

omnem perfectionem &virtutem quaad intelligen-
dum requiritur : quamtamen includit, vt diximus,
lentizveelicitns. Relinquiturergo nullomodoefle  intelleétio increata.
inDgo fienziam quantum ad actum primum , fed
et Brmodum purifsimi.

g PR S Lnomode feicntia it de efientiaDei.
A edgquzres , an hec intelligenda fint fecundum
.1 H B, anetiam fecundum rationem & modum intel- Ico tertio : Divina fcientianon folumeft ipfimer X1V
0 j'ECﬂd_anﬂmm:prim—i enim modo non habent dif- DDei fubfidtia, fed formalitereft deeffentiaipfius
- ﬁru[ratc:n;&lhfﬁcienter prabarafuntipofterioriau-  Dei, & quafi vitimo conftituens illi in ratione talig
i tmmodononnihilhabent controucrfiz.quamdif-  natura veleflentiz, Hezcalfertionotaeft { vt exifti-
d pitat cum Aureolo Capreolus in 1. diftin&ione5. mo)lumine naturaliprefertim quoad priorem par=
- quettionsartical, s, lileenimcon tedebatedamle-  tem, guametiam Ariftotel. cognouit, v patet ex1z.
- sundumrationem, & modum concipiendinoftrom. Metaphyficorun,Et probari poteft exdiftis fupra de
uf Yera efle:Capreolus autem oppofitum defendit: cui  fimplicitate divin® natura, & idéticate ateributoria
ﬁ ;}:;r{:t\iul:i[nquendi Diui T!w:mx s & reliquorum eiusincerfe & cum ipfg. De poﬂeri?ri autem parte
i F‘flti:TEm' 'Tt-.!rnt_) & z‘;ugpﬁum prefectimin mate- dgbqu.r: porc‘ﬂ,nvw_am aliquiTheologinon intellignne
(‘j‘ A FI:H-E.(E)qunS cmm.ver_l-mm Prc_)cedcre ex :!'crent_lam Deielle Fubﬂan:iaim Dei;nifi per quandam
2 ‘Cﬂusenlltntf]l:n al at‘r_:s,& cﬂ"c.ntlum dm:‘nam qua- |d_c:nnmr=:m, velrealem, vt fentir Scorusing. dii_ijn_
? ek um:{ contmcﬁ:dom-“m ) efferasionemco-  &ione 2. quzltione 2. veletiam fnrmn!r:n'{ velutior-
i Rmv:ge:a-na;a pgim-- t_!_rn l‘_pe; el. A‘urcr:‘-lus.’!q— taim ex ilmph_um:‘e Deiynon ex formali Foﬁi:utionﬁ
::' o tre rfﬁ} ctn}:t L ra\lm:nh:fs,.qumaéms pri~  ipfius,vt fenric Caietahus 1. partequallione 1 .arti-

in eucumruigenf'e ‘: creﬁfe_o-"rt[‘lbm‘v.[ formaliter ‘“IO,."'"‘."‘]“EMU. deDeo ve Deus et ,nam geDsovt
54 55 neqe r‘cunP;L ua 1:; immanentisipfius Deii. gania a]uerfz_:nm, vt r_nfra I'el&io.ne i7. attingemug.
e ipoteltin [;eoinrtlr? m'tq'-““ noftrum concipien-  Ratioeft, quiaformalicer prius intelligitur res cfsc-
i’ Hone feounde Prob!gl aé l!l‘(?!ImllS'dlﬁ![.:CI'US ra- _ual:r;r ronﬁl:!.n_aqu.f_lm operans_,&cﬂg,pnufquam Refilutie’
1 &io rationis, G- a‘“}"““-fquﬁntl?:qma hgedi-  intelligere. Nihilominus afiertio polita eft magis qusfliienla;
" formalirer i pr,o ;igt:zxzfg,‘quzbim d:lhr_aguu{]ru;, co:‘:['_eumuen D. Thom.rl._par:. quzﬂ‘mrjc 14.art. ad
i a‘”‘bm'ipﬂtet.;:,m -cé!: 1riin eo,bvt in rch.qu}: Tdart. 4. & ri’:(]].l!l'lt. Vbi fzpcrcpetlt,inl:cllsg;ree(':
o Q3808 prinmis ini'{': 0s vero probatur ex di&tis,  fe ipfum eﬁeDei-,qum:ur:_lutc:m formaliter,alias ng
> imFlrftﬁionem ke o?n sfmlt.:epru fqrmal: mgludit  reéte procedcrct.. Quod & md;camf Ferrar. 1. contra
o Sndus § Formal; potentialicatem: imo& aftusfe-  Gent.ca. so.ratio.g.&alii. Probarig potef fufficien-

e aliter fumarur, efiam includit mper-

ttionem -

il ahatt terex dictisinfine pracedentis fectionis, & exfupe-
,'r'“thabﬂudmem adprimum, yelvt  rioriaffertione.
om, 1L Metaphyf,

2 K 3 Hxc
4




XVL

XVIT.

Irg
Hazeenim pradicatavines & intellettuale, fublan-

tialiter fompra fine dubio funt & ¢oncipiuntur vt
effencialia, fen Yormaliter confticuentiaipfam effén-
riam Dei. Nam dé crearuris effentialiter dicuntur

ecundum communem & analogaim rationem : er-
go mulce magis de Deo dicéntur efientialiter:ergo
neceffecft concipi & hobis aliquid in Deo,ratione cu-
s habet illa prdicata niodo effentialiter diuerfos
& (uperiori quam omnis creatura, Hic autem mo-
dusin hoefolumeen(iftit; quod haber illar vitam
intelleGtualem per effentiam, & non per participa-
tionem : habereautem per effentiam ; non éft alind
quam habere ipfam mntelleGualem per modumi
puri & vitimi a&tus abfque vilaeffecione, vel can-
falitate. Athocnon eftalind quam quod diutina ef-
fentiaficintelledinalis,rion per modum principii aut
radicis intellectualis,fed vtipfamer intelletio fubfi-
ftens, fed intellectio & {cientia Dei idem formalif-
fime (int:ergo attualis (cientia pet effentiam eft ve-
Iuti vitimum effentialé conftitutum dininz hatus
r=.Iraque, cum dapliciter concipiatur 2 nobis,quod
aliquanatura ftintellectualis, failicet quia habétin-
trinfecam habitudinem ad intelligere, vel quiaeft
iplumintelligere. Priorimode concipimus haturam
creatam effe intelle@ualem: & quia hoe commune
eft omnibus, in vnaquaque congipirhus propriur
confticutivtrh feu fpecificatinum, per babitudiném
ad propriumintelligere. Diuina vero natura eft in-
zellectualis polteriorimodo, quid eft proprius éius,
fcilicet, quia éR ipflim intelligere puriffimum & ab-
Rra&ifsimum. Sicigitur {cire Dei formalifiime géon-
ftituit, & quafifpecificat cius effentiam,. Quocircd,
quando concipimus Deum pracisé vtexiffentém &
non vt intelligentem, illa eft vera conceptio,quiand
excludimus, ne¢negamus, fed folum ab explicdra &
diftinéta confideratione prafcindifiius. Re tdmen
verainipfare coneepta incrinfece includitur vt pro-
prium coniftitntinnm eius. Sicut etiam quando éon-
cipimus Denini vefubftantiam immen{am , non €x-
cludimus,quin illafubfantia eflencialiter fic confi-
tutaingradu viuencis, vitanon apeitudinali (vefic
dicamfed a&ualifsima, hizcautem viranon eft alia
quam intelledtiua & 1ntellettio ipia : hxc enim eft
viradignif§ima & honotabilifiima. Quoargumen-
zo Ariltorel. fuprd probauic intelligdre Déjefic decf-
fentiaipfius Dei. An vero ¢odemmicdo philofopha-
dum fit de voluntace & potentia, dicemus inferius,
Rurfusan divinaeflentia ficde eficria ipfius fcientiz
diuing,fupra {3ris definitumeli cradt gndo de impli=
sitatediuina.

Luantafitperfeitio dinine fGientid.

chn quarto: Ratione naturali conftat hancfeien—
tiam Dei ellg perfe&tifsimam , tam eflfentialiter,
quamintenfiug, acekcenfius. Primapats manifefta
elt,primum exgeneraliratione perfectionis dinina;
nam omnia quz in Deofunt, funt effentialiter fum-
me perfedta »hog enim pertiner ad confummatam
Deiperfedtionem. leem quia oftenfum eft Detnm ef-
fe fumme perfetum in gradu intelle@uali: ergo &
fciencia einseft effencialicer fumime perfedta in gra-
du(cientiz. Item primarium obieétum iliius fcien-
tiz, clt infinité perfedtum; & fupremum obicGum
antelligibile, nam eft ipfameteffentia divina, &illa
feientia eft adzquata raliobicéto, namef compre-
henfinaillius : eft ergo effencaliter famme perfecta.
Deniqueillafola cft foris omnis fcienti®, ivxraillud,
Fans fapientia y verbum Dei in excelffs : illa enim fola eft
fcientia per effentiam: omnis autem alia et quadam
participatio eins,eft ergo illafcientiain fpecie fua (ve
itadicam)lumme perfeéta.
Atquehingeram facilis eft fecunda pars: quaé non
eft intelligenda de intenfione graduali, qualis effe
folegin qualitaribus , nam conftar hancnon haberg,

Difp. XXX. Dwidfit Deus,

locuminentitate ﬁmpilnfﬁma,f&mbﬂ.m%aﬁ, i
peream Metaphoram fignihcareintendipy, exi
S 5 imi
am perfectionem, quam habet illa fcientig jn o ib,
eohditionibus feu proprietatibus perfetaf )
Eft enim inprimis clarifsi Stiidetif
_ 1prifinis ¢ sima & euidentifsimg 84
hge pérfettio maxime pereiner ad effeitiam feién i
fiergoillafcientiain eflfentialiratione {cientiz fu“g.
mé perfedtaelt,etiaminclaricate néceffe eftefie i
fectifsiniam.Vnde ét fir,elle fumime certdnain ;f::i'-
tudo comitatur ;eu:df:nnzim €U Proportionata pet
fectione. Nam licet interdum certitudo it fineey
dentia:nunquam tamen elt evidentia fine rer'titud,l'
né;&licet certitudo obfcura :xccdataliquam ccrti:
tudinem euidentem, abfolute tamen & ex fuogene-
ré c:rtitudq cuidg:ns melior eft;vnde f comiteryr i
premdm cuidentiam , et etiam faprema certiy.
do. Rurfus hin¢ fit illam fientidm etiam efe fiyn.
mie incflabilem & maximéveram, quia I:ting'::?iz.
ritatém cum pgrfe&:fs:mo lumine, & fimplicifiimg
irtuitu, youmguodque verum intuendo proutinfy
eft ; & de vnaquaque veritate iudicando undum
miénfurdm eiiss, &in hocconfiftitinefabilitas, que
1d;m fe_rc cft ql_lod cer:nu&o._\f’ndc non refertquod
vetitates cognita per hane (cientiam infe nonfingz:
quales, €0 quod gugddm fint increatz, aliz sreate;
quadam immediatz; dlizmediarz : quzda necellz-
riz,aliz contingétes; tota enim hzcvarieras vnifor-
miter cadit fub hane fgientiam, quzfubcodeminfs
nitelumine, & ablqire dependétia aboble&ovoam-
quamgque veritatem videtfesundum Ratuin in quo
habet determinationem & cértitudinem, & deviz
quaqueiudicat fécundum gradum eius, & ideo om-
nibus eft fammeé adequata; acque ita fammevera &
ineffabilis. Atqp hing tandé fic ve etiam fit protfusin.
uariabilis,;nam vt foprd dixicirea actribud immutd
bilitatis in fenon recipit reale augmentii nec dimi-
nutionemsimo neque vt fcientiaeft varietatemred-
pitin relpectibus rationis;ni ex arce 2ternitatisom-
niaimmutabiliinthicu videt,etiamilla quainfeva:
ridntur, & omnia refpicit pro fliis temparibus, &in
illo refpeétu femper d¢ perpefuo permanes, I
Hic vero occurrebant difputandz & declarindz 1l
nonaullzlocutiones,dequibus Theologidifpuzant higt
ah feilicer Dengin rébus conritigentibus plura feire s
potuerit quam [ciat, velan potueric aligaid nefeire 2%
qiod (eierie, &hirilid,fed €4 ofnitro quianon fpedit A5
ad Metaphyficam , & magis confiftunt in muszlu'-""
quendi,quamin re. Conftat eénim in rébuscontingé
tibus aliquas propofitiones potuifle eife veras , quz
nusni¢ hon funt verz, & & conuerfo aliquas nuncelé
Véras, qua potuerunt el falfe, vé Pérenm fore
udndum; & nuric Déus fti¢ ¢as quz vera funt ool
antem quz fune falle, fcir rameén Deusillas el falfzs
& appofitdselie veras, &polle oppofitum feire,fiop:
poficum futurum fuiffec inrebus. Per hzcautemnd
angetur;nécminniturilla fciéntid, nequefecundum
rem,quia hzcreprafentatio coritingentium nihiliet
illi addit, ¥e fupra traétatum eff,nép fecundomre-
tionern, quia fempér necefle clt alterutram paret
effe veram, fcil.4ut rem effé fururam,autnooefiefi-
tiram, & Deusex zrérnitate videream p:t'rté_il"".’*i
veriras obiedting ¢ft.E€ ob ¢andem caufam nuquam
variatur fscundum fe, quia incaitum i]Jumfe‘urefpej
€tum aut conformitatém,quam ex 2ernitate habet
cum talire ; femperrerinét,; & ideuﬁmpliclter&?'
pirte ipfius Dei nihil nuncfeit , quod antea nonfi-
uerir, neque & conuerfo aliquid nunc nefit, guod
dntea [ciuerit, quamuis €x parté reram, d‘c:n_ordm'e
ad [iccéGionem tem poris & varia iuﬂafn‘ia.c!ns;ah-
qua propofitio fiune fif vera quz antea no fuit vera
Legatar Augnftin. 1§, de Trinit.éap.7. &D.1 hﬂﬂ’;"
parr. quaftione 1.4 articulo.is.& i-contra Geitsof
& quaftio 2. de v:rir.arta;.Pr“rfér:in‘lady.&ici:qdr
Theologiin 5. diffiné. 59.& Alenl, "°P“£‘q'"zﬂm'“‘
memb. 7y . o
Tertig




pUS
hulgd
-
Faied

spikar

it

!

. dininzfcienciz, noneft 1neelligenda (ve perfe :I:f-
mméf})deexrenhu}lﬂgnﬂ;&qua CXEJI‘{C.IEIH}S fci-
batiz:conltatenim indiuifibilem ac fimplicifsimam
Déi ehtitaten nont effe capacem huius extehfionis.
Dicitur ergo, ditiina fciencia fiumme perfectain ex-
tenfione ex parte obieéti, quia in fe hmg]lclﬁstum
eiiltens,omnia obieéta feibilia intucrur, Bt hocfen-
fliprobatur primo generalira tione, infihite perfe-
gionis Dei. Eft enim orhinis pcrfc&_m eius infinita
fibomnirations, qua ad Pcrfe;’]:ioncm fimpliciter
@e{[a::fcdhaberehoc modo .[c’c_ml.al,“, infihitam,
&comprelienliuam oimnnis obietti fcibilis, pertinet
adperfeltionemt mpliciter; dicit eaim perfectiong
fineimperfectione, & cateris paribus eﬁl maior per-
feltio, Deinde poteft figillacim probari dimidendo
obicttalcibiliain tres elafles.  Inprima fit tantum
Deus Fpﬁ,&quiﬁtg-aipﬁml fun;_, in fécunda crea-
turzpofsibiles , feu fﬁélib;les abiplo Deo, intertia
resomnes exiftentes, fen :‘utulr:: ih aliqua d]lfferler!_-
tatemporis,feu in tota zternitate. De r_elyus primi
n'rdimseﬁeuidéuﬁfsimum,&Iideoncqu? ab mr}de-
libus Philofophs in dubiumi vocatum eft. Primg
quiaDeiss, ficut reseft fumme immaterialis, ira e‘ﬁ
obetummaxime intelligibile in adtu rergo per ali-
quam feiéntiam eft (cibile , ergo maxime per fuam,
quianullapoteft efle illi magls proporrionara, ne-
guevllum obie&tim poteft illi ftientiz effe magis
popruni. Quo argumento non folum probatur,
Dgam [cire e, fed eciam coniprehenders, ve fupra
stamtetigimus traftanido de aceribuco incompre-
benfibiliratis:netyin re clara oporter plures tfationes
multiplicire,
Il Solum po:ellali&uis obiicere: namhincfequil-yr
Wik ipmmet Deum efle primarium & accommedatif-
w8 fum obieGtum feientiz fx, fupraenim genera-
e timofiendimus, vhamquamque fubftaiitias intel
o héualem effe obiedtum maxime proprium & pro-
] porcionaturtt i ehfnaruralis ihtelledtus, quod it
dieing fubftantia maxime neceffarium eft, quiaf&i-
peconcencaeft ad oriinem petfe&tionem fuam: erit
tgoabieltim maxime proprium fuz {cientiz, imo
&quodammodo adzquatii,vt poftea dicemuis. Hoe
autem ditficile incelleétu eft,qlua, v diximus,[cien-
taDzielt formalifsime ipfafcientia dinina;non po=
lcﬂauteminteﬂigi,quod [cientiave feientia feiplam
bt proptimario obiecto. Sicemim D.Thom.1.2.
§letuctad 2. dicic impolfsibile effe ; quod primum
V.If}bilcﬁzgiinhmyidcrc squiaomne videre eft alj-
culsobiect: Vifibilis ; & eodem modo, probat feri
{02polle vi primisini amabile ficipfe amor, & in o~
Mtintelletione creata idem if yniuérfim reperi-
cmSuodnohpoteftin fc tanquam in primo obiects
“eteEtratio eft, duia (cientia cium fit 26birs imin 4.
ens diree tédit aliguod obiefium,priits Guani
i "eligarur reflexe tetidere ir lespfam. ~—
pondetir in a@tibus fen ihcellectionibus 4
vliionth? crearis i1 fernper accidere, quia furits-
dusg 'quotnodo effectivel caufitiah ipfis obieétis;
‘dtadicting trancendentalem habititdinem, vn-
;;][:;:gze_ﬂ,vr abipfisex natura rei diftinghantur.
inis 1Potelt alia rtio, quia adtus creatus hon
IO!unl(\r:T‘M;'m‘hs & plirus 3 ¥t p(l:fsxt‘feclmdum‘fc
Wre:gdnlgs teamjefle reﬂcxm].xrsm fexpfum_:p}:or‘_
i tér‘ﬁlq’:[m u.}m morus d:_rcc";c tendensin a-
““ﬂteﬁhtii:r(;;m‘“ cgi_uf!mchfn':: Atvero viragque
rletiing & _ul[r::afuena,qm_anon ei’c_caufat_a,l_ed
ifs’ma&phrif:‘x' tahiseft, deinde eft imibateria-
Jf”miiélfuli‘oglif':& ;f.ielolf.c;pfalcﬂ_ contenea,d: fi
i, o b_1 rat_mne:_._afn form_al_z,qr.m_m'ob_-
i obiter intelligienr , diuinam (cier

;{Jnm f“’:ﬁ:ht|f3§m9quo efle fimul dire@am &re-
ity i?::i ethainel fiecellarinm iniild, hocipfo,
s Perfedtifiima eft. Nam ex ¢o quod eft
Hmanon potelt effe ignorata abipfo fcien-

tham

Seit. X 7. Dedisina feivntia vt idinralite cognofeibils. 1§
F Tertia pars conclufionis de perfeéta extenfions

te, quidille perfecte [eit, qui feit fe feire: bk eo Vero}
quod eft prima, non porelt effe fcira per aliam fcien—
tiam, quid alids etiam ifla effet fciea peraliam fcien-
tian, & fic procedereturin infinitum,quod cum fie-
rinon pofsit,fifterdumettin fcientiadivina ranqu#
in prima,quae feipfam tanquam proprium & prima
riumobicétum inruetur. Neguehoeeft ideo diffici-
Teintelledtu,camilla feientia Gt fubfiftens,& fubfta-
tiaintelligens perfedtifiima,

De fiiertia Dei sirca creatioras pofiibiles,

Dk‘cndum itm eft de rebus fecundi ordinis, id icxk
eft, deliis, qias Dens poreft facere folum, quate-
nws pofsibiles funt, & de his ommbuseft eriam eni-
dens cadere fub dininam fcienriam, Ratiod priori
elt, quia Deuseft infinitx intellcftinys - ergo habet
vim cogriofcendi emné intelligibile, fed huiufmodi
resfuntincelligibiles, quia funt encia faleem polsibi
lia, & vnumquodque ficuc eft ens, 1ra eft neelligibi-
le:ergo divina fcientia ob infinitatem [uainomnia
hzccomplettitur. Secundo quia Deus comprehen~
dir fuam effentiam & potentiam, comprehenden-
doautem potentiam filam neceflario comprehen-
dir quidquid in illa eminenter contunetur& ab il
fieri poteft. De quarariohelatius dix: w.To.3.part.
difpurar, 26. fe@ione 3 Tertiaeft oprima rario aApo=
feriori, quiaimpofibile &t Deum ighorare rem
fquam pofsit creare, quia nihil operatur neque ope-
raripoteft,nifi ve intelledtuale agens;tum quia folus
hic modus operandieft perfettus & dignusDeo,tum
etiam quia potentia diutha,cum ﬁt_i_nﬁuita,non\po-
teft efle ex fe determinara ad producendos omnes
fuos effedtus) &ideo non poteft determinari ad hog
effedtus producendos potius quim Hlos, nifi per in-
telletum & voluntatem Repugnat ergo aliquid ca-
derefub dikinam potériain, quod hon cadat fubdj.-
uinam fcientiam. e ¥
Exquibus ratonibusihtelligicuk,Deum non tane - oy
tum cognolkere, aut fcire has res creabiles fecun-  XXIL:
dum effe, quod habentin ipfomet Deo:fed etiagm
Tecundim proprium & formale ez, quedin feipfis
habere poffunt. Itaque Uinina fcichtia hon tanmm
terminatur ad ipfam Dei eifentiani, & ad eminen-
tiam illam omnjum rerumi creabifiom, quaminfe
formaliter Deushabec;, fed etinm ad iplasres crea-
biles, quz in_ipfp non funtformaliter, fed rantim
eminencet. Probacur; Guid alids non cognofcerct
creaturas, fed takitum fuam effentiam qliacreacu-
re prcutiﬁ Deo ; non fure creaturze, fed ipfa crea-
trix effentiayitocea illud : Oned fattumet, in ipfovita
rat. Item, quia impofsibile cff comprehendere to-
tam eminentiam creaturarum > quain Deo eft fors
maliter, diﬁih&_ifmmé & clarifsime non cognolcen-
do fimul & comprthendendo ipfas forinales crea-
turas,qua 1bi cmi_nép.v::r cohtme:;:ur.{"cmque cumi,
creaturz non fine candend® f{ecunihim eile emi<
nens, quod Habent inDeo, fed fecundum efie for-
imiIe,i;uod in (e recipiunt,cognitio eariim (eeudum
prinsefle,fiin cofifterer,&ad pofterius efle 15 trant
iret;hihil dd earum productionem pofleinugre:cos
grolcitergo Deus creaturas pofsibiles forthalicer &
in feipfis. 3 3 z
Sed videmiirin hoc Theologis contradicere; <= X
mugiterenim dicurz Deum cognofeere creatirasin :
feiplo,non autem in feipfis, vtaffirmat Dionyl cap:
7+de Diuin, homihib. & cap:vie. de Myftic. Theolo-
gié,Augizﬁ.lib_.Sg.qq.qtzzﬂ.4§$.& 15.de Trinit.cap. 4
D.Thom. 1. part. quzft.iq.articul.5. & 1. cone.Gane,
&ap. 30. & quxit.i. deveritate,&reliqui Theologi in Sinn
1. dift. 35, Alenf 1. p.quaft. 23, arric. ;. &3.Secotusin 271
quodlib. quzft. 16, & quaft. 2. &3.Prologi. Vidatur
criam imperfectiojquodDifiiha fcientia te;
ad creaturasiniplis,quiafubearatiosie habebit tr
feendentalem Habicudinemadillas. Et confequena
S K 4 ter

e




11

XXV.

D;,jm:u.-.'.n 4

{1

c

n

C

T
©

«

f

XXVI.
Nulla im-
Pcrf.'ﬂm!ﬂ

wenaatiinge
yeLrealuras
in fespfis.

acciperefcientia
creaturis, quod ¢t euiden
creata;canterior omni cre
teftaliquo modo dici Der
feipfo,quia [cs

aturam:

ognolcerecr
cundum eft, ftientiam Detnonrelpic
nifi vt obieét
wverfaturcirca
doqualiperref
pofsibiler creat

foere creaturasin {e,quiaft
dum effequod habe
gnoftiteas in propriis rationibuns

Gent.c.48.& apanhoce
coghoftere creaturasin feipfis, folumghie poteft illa
locutio negari, fi per cam fignificetur; Ocum fume-
re [cientiam & creaturis;aut eas vt primariuem obie-
&tum refpicere.

{emy-Deum ¢

-as etiam inipliscogno-
uod fiinterdum ali
{Capreol.in1.dift,
concl. id folum in-
oriaffirmationi Duo
jratfonéetiamna-
um eft, Deum non
aturis haber;abipfis
imillafcientiaficin-
Echacratione po~
;iR

autem; qu-
\:1 |1‘;J-l7i 1

d negant, ¥yt Aureolusa

1ENTIS €O
fuconcrario pr
r docergincendunt, ¢

wraliverafunts & latisnoza
1quamde

rex i fcitiam, &'qualiipe

1 ibi ¢
i locuitiod
iug diceretur Deus

iem mte S reprg
amin hoc ol
131t ea ratione p

iras ex fe, & per minle Se-

us propria

fecidarium : nam primario folum
fum Leum; quer compiehenden-
tantiam quadanm cognofcit omnes
s,& hocfenlit proprinfsime dici=
feipl juaincaufa, ita
jores Theologi,

ur illas
nim loquuntur & dec!
1is nonnulle dil

CIL '.l?l'ﬂ}‘l'ﬂpx'ﬁ.l'-l'q Qi:‘,’C. quin }_‘E)E!Lisa-
hnc(’.i:, habere Deum propr ag1dieas ommunt
Lsm,qus:mbi!almdft:ht;t‘um'ﬁx faimtelle

ihs proprias natu-=
5. Thom. i.p-q.
g.are.6.ad napertedeclarat. Deumnotk dici cogno-
it cognofcariilas fect-
tiniplo, fed quiaperiliud co-
& qzo.art.z ad 2.
propriis naturis

‘E‘.CIT L‘!’"'“ﬁﬁlfl‘c l)(ﬂl Ccreatruras
Adem quelt.a.de verit.ar t.4.ad 6. cont.

rvere dicitur Deus

jeut nos

Aty hine facilis eltrefponfio ad alteram partemi
difﬁculmtis.n(c;atlll‘crlnlu,wilp]:\-ﬁ.n velfequismper=
fefionem aliguam ex coy quod Deus cognofcar cre-

Lt 34 &

in [tientindi : ; ; 7 ;
= arurasinfe ipfis modo 1am explicato:autexeo,quon
(rientiaDeiineodem fenfuternmiineturad creatiiras.

Quia hoc terminari non ponic dependentram ali-
quaminilla fcientiad creatura, fied folum eéminen-
tem & incelleGtnalém reprefentazionem;in qua nos
fundamus denomina ienem felirelationem ratio-
nis,fecundum quam di Ham ¢ 1 termi-
rariad talc obioftum Neg etis mlequizur fci€riam
illam habere propriam fpecific

iohen, aut habitu-
dinem tranfcendencalem ad taliaobiedta,quia per fe
non erdinatur ad illa neque eftinficuta ( ve fic di=
yproprerilla, fed exfe & proprer fe tantum eft,

: i funcexcra fe folum quali con-
ia perfectionis atangit Etin
ipitfpeciemalecundario
obietto, ne ndet, fed & primario.
Exemaplt 4 tin vifione Det creata,
quafraunturbeatiinam licer perillam videantDen
ve0, ninn aceipit fpecient & rationem
fuam a creaturis 1, quia Deus eft prima-
rium obiectumi rx aucem fecurdatium.
Idem ergo multo maioriratione mtelligendum eft
in vifione increata ipfius Dei, qua fimplicior eft,
magifque abfoluta & independens. Neque tandem
fequitur Deum indigere creatunis ad aliquam per-

yoierid

Socreaturas

é Difp. XXX, QuidDer
ter eius ftictia fumet fpeciem ab illis vtab obieétis,  fectionem
bit, &indigebitDeus  digerehac &, vel
vt fint pols it ex diliin
cacia hal cminentia
tentia, a 1a, habent

polsl

Hicautem occ
fcientiaDet pon
turis, vtcognof

upponat aliquodellemer
ofsint,etiam vt 3*ni”.<i1‘i5cs,‘_l

cham
4 coffi-
S po-
qund

rebat queftioT hculnglm;nn hze

f 1am
Ersita {enric EE e : :
{_,lf’lk\(m..mhunu.:n.hnnuj quelt 2325 & quod-
Lib. 8, queett. 1. &9 & L]L;(‘l!l)_-)_g L& s danade
libr. 1i.qualt.g. Scotusin 1. di3s. & 36. &in 2, iy,

queft. rartic. 2.6 lilL;lNJL{!Jb.qu:':lt. 162 14.Capreol.

in didt. 35 Catetan. &.jl-l:i t.pare quaft.tqart
&quelt.34 articul.g. Sednoneft ,ciuud neai

Fuies.
o=

remur hocloco; quiadecllentia creaturarum, an-

tequam fint, dequodi
musinfra tradtandod
ellentize & exiftentizin 1llo : de effe autem ¢
R T F e

creaturarum, de quo tractat Scotus, folum
elle & reveraelt diffenfioin modo Iquendi

urat Hearicus, did

uri fi-

ente iintto, & dediftinétione

ognito
poeelt
5 dicle

turenim creatirz effe cognitx ab aliquo effe reall;
- ¥ i
non quod in feliabeant, fedin Deo ¢ Deuscnimco-

gm;fccncincrc‘itur.‘.s} set illas peculiari m

odo 1

effe reprafentatine fea ideali, vt fumitur éxD. Tho,
1. Pqu.\:ii. 14.attic. 1.8 c‘luxﬁ. |§.pcrtmmu,6{qumﬂ,

m__zr:ic.,—.&;\ugu[‘:.ﬁ de Trnit ¢ vit.5. Gene

[adlits

cap.i4.dib.83 qhzftionum,qualtio. 4 6. &aliosrefert

VValdenf, Iib.1.dottrinalis idei antiqua; ca
illoa
minantur ¢
extrinfec
tum aliciius relationisracionis, Neg aliud

p. 5. Ab

temefle; quod creatura in Beo kabent, dehios
ez, fed hzefolum eft denominatio
ainillis, folumgue effe poteft fund

Cil

gipotelt fine magno erreretamin fide, quam in o=

mhniratione naturali. Nec Scorusalind inee
ex citatis locisaperte conltat, &iterum dicer
fequenti,

De fEim: iarcrumexificutinm,

ndicve
ur dilp:

Fnio dd tertidm partem propoﬁtnmmin‘.irl:m

feientiamDei extendi erigmad creatura

sfactasy

wvel, qug in quocungue remporefiunt autfient Qa

pars non folum eft de fidesiuxta id » Pidit Deisnas ol
1ici pof- Gede

quis fecerat , & alia inmumerabilia, que add

fent, fed eriam eft euidens naturali ration, guam-

quam Nomihales quidam 1d negenteo; gl
iiment dininam prouidentiam non pofle
naturali probari. Sed errant valde, namvt
vit Augiftinuss. de Ciuitate, vbi pertot
hoe difyucat,nihitmagis racioni naturalire

Fodl €Xi-
fattont
recredi-
am fule
ugnity

quan admiictere Deum effe, & ramen{entireeun

infipientem efle. Iealy feire eriam creaturas

exiften-

tes ; fuppofito qued fint, vel futnra fine, perfeek
magna perfeétio; & innobisreperitur, & ex (e non
repugnat cu quacunque alia perfectione; pertinet

ergo ad perfectionem fimplicicer: cltergof

ormali-

rerinDeo. Item raticinprecedentepunio fatta
deinfinira viintelligédidiuina hic etid Jocum habet

quia res creata, etiam vt exiltentes;
cultari modo vifibiles, aur it ligibiles :
fundazur proprizveritates fcibiles

funt pe-

in s

“craoad mini

tem diningfcientia pertinet; vt ha ¢ omaia comple-

Gatur.

Preterea ab effeétn: namDeus/in primisignorire

non potelt ea, qua per feiplum immediate
facit : namilla vult facere , & feit fuam volu
effe potentem & efficacem; non ergo pctt’.ﬁ
reillum effeCuim ve Afe faltum. Deindecat

& folus
neatem
;gnor.l-
erd Om-

nia,que i creaturis fiunt; ab ipfo etiamDeo1mime

diate fiunt, quamuis nonfolo,vriq{'upm’u
frenfum eft: ergo nihil cortum quz fitit, p
ignorari. Dices: Quud de peccatis; guE
fiuntzRefpondeo quidquid reale& pofitiut
illis,vel circailla; 3 Deo fir,& 1deo o Poit

ribuso-

oteftaDeo
aDeonm]

i fitin
feriam
dafe-

XXVIE

bl

a1,




¥3VL

XA
(uhimp

 Gahill
it

Sut. XV, Dediutn

15 o1

defeans ab ipfoignotari, tum quia cog
buspolitis;qu= funt inali il-}:.tuAl-TL‘CCU‘ﬂ'l(‘) rrn;;noﬁ :
st defeftus, Tum etiam quia licet dle ‘mtcd‘us n{::
fisraDeo, Don Tamen fit,n ifi Deo permitrente. Atig
incetiam eft efficax a mentum ,‘q‘lz'}d ex dinina

rouidetia fumitur; quamta E‘:L_x‘m el nonelienotam
namr:t!lmzions » mmqunacimiuc:u_ amexparte
Dely cum g-_:iamqlmad »;fiie;l feuexercitium. Quic
iimindignius Deo cogitari poteft, qu::m_cﬂc ipfum
infuficientent ad Vnil:e{lnm gulﬁgrnaﬂ dum { non
erautem fufficiens;nifi potenseflecad or
ﬁun::ogﬂﬁrceﬂd«'\:” iuxra exigentiam rerii eis
yideat: Quod fi potenseft hzcomnialeire; aftu o-
mnia fcits quia feientia eins Em:ura_!zrcr_rf' ntat
amnia,quxr?przfenmi ilia funt;alioquiil :
elemutabilis. Ruels ipfe vaiuerh ordo fatis mani-
foltar, noneflefine yniuerfali gubernarore, vEpat-
tim infuperioribus oftenium eft;& partiminfeque-
tibusattingemus.

Atgy hinc fequitur Deum l{gl&ci'ﬁ hane ftientiam
geatararum omnium ; que huntintempore, cx2-
wrirate fila, quia neceffe elt,ve totam illa fimul ha-
beat line fuceelsione s quia hon potelt infe variatio-
nemadmitrere; alioquirealiter mutarezur, quod efk
impoféibile;virumgque autem horum fupra demon-
firaumett, Irem , quianon poffer Deus habere per-
feétam prmndcnti:‘.m,(xpmdun tiaminreb us.}\i mi-
nitrandisfen gubcrnane'i_s,niﬂ haberet omniti pre-
frientiam, :
91 I Starmvero offerebat fe hoc loco Difputatio de
i pogritione futirorum contingentinm , non enim
miil poruit Deusex zrernicate fcireomnia, qu intem-
isgpore e, bifi etiam praefciveric quidquid quocun-
Ha, que mode in tempore futurum fuir: fi ergo aliqud
contingenter futura fuere, etiam illa prafeiuie. Hog
autem inuoluiz contradi&ionem , tum quia; quod
contingens eft, quam diu factum doneft, nonhaber
determinatam veriratem feibilem, tum eriam, quia
ipfamet feibntia Dei,cum fitneceflarias &caufare-
numtolleret contingentiani earum, tum denique,
quianulla poteft exgogirari via aut modus, quo hae
futracognofcantur, Proprerquas difficultaces Ci-
croinhbe. de Fato,& Dininatione negauit, habere
Deum hiane przfcientiam, vt Auvguftinus ait 5. de
Cuuitat. cap. 9. vt homines faceror liberos fecis fucrilegos.
Sed quoniam hzc difficulras latifsime 4 Theol ogis
difputatur, & ex profeflo tractari non poteft,nifi ad-
ducendo multa de diuina prouidentia, pradeftina-
tione degratia, qua funt propria Theologorum,id-
toprtierfuperius diftade contingennia effeftuum
in difputazicnibus de cdufis  hic nihil adiungemus.
Sed refoondemus breuiter verifiimum ac certifsi-
mumeifeillatum confequens ; quad nonaliis rat.o-
nibus probandum eft, nifi illis quibus probauimus
affertionem pofitam, nam exilla euidenter fequitur
hoeconfequens,vt deductum eft- :

Neque eft verum implicari contraditionem in
prafeientia horum futurorum, quialicerin fuis cau-
fisnonhabeant dererminationem, id eft, in virtute
&moda operandi caule proxim=;tameninreipla
‘}IWTRPBFS contradi&ionis futura eft:quam ficer nog
Ignoremus, Deus tamenex {ua zrernitate intuetur.
Nequehinc etiam fit,veper hane prefcientiam Dens
Imponat neceiSitatem aliquam rebus fic cognitis,
tuiahzefeientiavt Acnon eft caufa earnm,imo fup-
pomittamex parte Dei, quam ex parte cuinfinsalre-
Tiug f.‘iul"x necellariz ad ralem effetum ; totam ef-
ficaciam feu concirfum fuo tempore futurum, &
Dens perhancicientiam!intuctur ves fatvirds ve fuz
2temitari prefentes Nec denique Deus ad hocindi-
g::;l!qllmﬂ‘\ﬂh? exn‘in[ﬁem_, fed fuo infinito limi-
B Zierua vilione attingit omniatempora, éin
Hlsu‘tts intnetur., qu'idqmd ineiselt, quéd relpe-
&udiverfarum partium iplius tempors futurum,

o,

¥ = y : 5 g
Yol prewesivinm denomingiur,refpectu vero dininz

wntia vt natuvaliter cognefeibil.

vilionis femy

pedio , quo

album , quiavid
non qgifia ex ne
folum,quia 1tad

tione Deus non ind get miedio ¢
fuum ad videndas hasv
caciugeflt ad intuendum omnia tempora 5 & omi
gquzinillis bune,fua zterna vilione,, quas
intelleétus aut vifus ad videndas I
tes & prafences. Vernn
lem non potie fatis inuettiga
fatis vero ;"ercu_:)i: in hocnullan
totumgue effe’ confentaoenm 5 i
ad conlimmatam Dei perfeftionem , acprouiden-
tiam.

_ Aliaveroquaftio, qua hicfe infinuabat de cogni- #
tionefururorum contingenrium ; quz condi aca
Vocant, quaml.:is)\‘.cmph
Secripturis & Patribus, & aliys
non poteft prodignicar
nino piEtermict
tz locuciones, fif:
miless habentdeterminatar i
quam finccognofebiles , non polled
Effe autemn miulto probabilins habers |
tiones veriratem aliquam determina
fandatamin vi illationis aurconfequen
nimin hocfenfu tales prr;pui';nuhc! {umet
fed ineo,quodintali e
Ctionisdeterminate s
tamen Deam , qu
trat, cuuuslignumnc
hzcfutura pradicic;quam
Satigergo ex his probata
adoinniamembra,quaini

1 {1t he

et

¢ allertio pofitd quo-
Hadiftinximus,

Duotnplex it feiensia De.

DIm quinto:in Deo vna tantum ¢fi &ientia, eaque ol

fimplicifsima , formalirer & eminénter conti-
hiens omnem perfe@ionen impliciter intelle!
virtutis , fecundum quamin plures|
tionem , & conceptus inadxqudtosin
guitur. Hzcaffertio,quoad rem pra
illaintenditur, et enidens nachrali
quod feientia Dei bt maximé vna & fin
interdivina attributa non potefi efle ¢
inreneqin fcientia iplaefit porerit, pr
oftenfum fit, ferentiam hancelit quali
ftitutinum iplius eflentiz Deiin elic taliz
eficnriz.frém ; quid hacleientiaDeive verl
jP{'uu'l Deum,qiiod e {* lﬁn:pi:csi's!mun‘ obie
naeft & himplex.eadem autein or 10 &l = ot~
pruhct‘ldi: omInes creaturas, ve yuiahasat- ;
tingt fecundario ex vi comprehenfionis fuz effen-
iz, vediximus. Riirfos oftenfumeft in fuperioribus
feientiam liberam Dei ;, qua verfatur aired creatur
wvrexiltentes hiltei addere fcientie neceffariz vr
ficiergo eltillafcientia omnino voa & fimplex.

Ex quo intelligitur obiter , modum sgnolcens XXYIY.

dipérilam {cienciam , perfedtiftimumm efle, &refte
etiam dici pofle vamerfalifssmtm.  Primum paret; *
quiainconitlla et compolfitio ; divilio , avtdifeur-
{us, fed limplex intuitus, quo fimpliciter videntuf
quscompoiira funt, & inuariabilirer; qua varal
!iaﬁmr,ﬁ;Iimul_quxfur.ccfsiua. Lege Diutim Did-
nyfinmcap. 7. dediuin. nominib. & Auguftin, 9. Ge-
nefad liter.c. 18. & Clement. Alexan. b, 6, Stromar.
verfus hiném , vhihod fenfudicic : Dewm omnia intpers
vaica dpplicatione: & D.Thom.y. part quzit. 14, articdl:
73415

Fockrfals >
£ |

3
mudalt,

Secun’




XxxV.

XXXVL
Aliguot di-
;e [cien-
2ie attribu
radeciaran
#ur.

XXXVII,

Difput XXX,

1dam déclarator; quia faentiaillafolet dici
vniuerfalis , qua ynico princtpio, V.‘r.:lc.thi muitd &
Variaatcingie non enin fingi poteft [cientia viiuer-
falis predicatione fen abftrattione : omnis ¢oim i~
entia rei ingulariseft: Neque ¢tiam formaliter {cien-
tia ve forénia dicitur vouerfalis ob caufalitdtem: ér-
go fic dénominatur propeet attingentiam plurinm
rerum: vt [eaéria angelica dicicur vniverfalior quami
humana: & inter angelos, fuperiores dicunturha-
berefcientiam 5 &f{pecies vniverfaliores, quam in-
feriores : ficergo alcendendo ad Deum eins fcien-
tia dicicur voiverfalifsima , vireétenotaunit D.Tho-
masin fecundo ; diftinétioherertia , quzfiionefe-
cunda, articul fecundo i Ouiavnafimlicudini( ait)
quectfuaeffentiaomniatogiofii.  Verumeft,alibi Di-
unm Thomam dicerg , illar fiientiam Dei,néque
elle vniuerfalem,neque particularem, feilicer , 1.par.
quzftionedecimaqudria, arcicul primo ad rérriumy
fedibiloquitur inalto fenfu,fcilicer, vtfcientia vni-
uerfalis di¢itur deed; Guzartingicpracife rationes
vniue:files rerum, & non defcendiradparcicularia.
Quofenfu(interalios ) noftra Mechaphyfica dicitur
vniuer(alifsima {cientia : & cohtrariovero {irngularis
digitur,quz folum verfatur circa particalaria : quo-
modo fenfusdicitureffe fingularium. Sicigirurdi-
citur fgientia Dei , néque vniue: falis, nequeparti=
cularis , quia neutrasrationes excludit, fed inom-
nibus rebus omnes attingit peifectifsime : & ob
hanceaodém caulam dicitut inalio fenfu vniverfa-
lifsinaa. .

Reliqua, quzin quintaallertione funtpofita, fo-
fumad explicandam eminentem multiplicitatemil-
lius impliciisima (cientiz , & diverfosconceptusag
voces,i guibus nobis {ignificarur;pofita funt. Eft er-
go in priniig confiderandum , in noltrointelleftu
quafdamefle cognitioiies qu= dichiturvirtutes fim-
pliciter i quiain {ito conceptu formalinullam iriciti-
ditnt impeefedtionem ; ve funtillz quinque ; quas A-
riftoteles diftinguit in fexto Ethicor.[tilicet, intelle-
&tus fap:cmia_fclcnria,prudcn:m s&drs. Aliavero
funit,quaz vélnullomodoe funt virtures: veopinio,é
fides humana:quianon atcingunt infallibilitér veri-
tatem,velno funt virtures fine aliquo defediu & im-
perfectione, vt fides dinina , Theologia in ed fuhda-
ta:quatenus enim funtinfaliibiles , virtatum ratio-
riem habent,deficitine ramen in obfcuritdte. Inhoé
etiam genere poni poteit [cientia Guia: cltenimali-
quo modo vircus,fed impérfeétionem includie. Di-
uina ergo fcientia formilirer includit omncs priores
wvirtutes fimplicifiime vniras in vnica pérfectione
fua. Eftenim illafcientiaclarisimd cognitic omnif
primorum principiorum, &itcandifsimacontem-
platioprim= ac fuprfemz caufx, & omnium rerum
tam naturaliii quam fupernaturalium: Eft item ars
omnium , qua fieri poffunt : & prudentid , quizre-
Eifsimeiudicatde omnibus,quzagere expedit: Sub
his érgorationibus & ncelligentia , & fapientia, &
fuientia, & ars dc prudentid nominari poteft; Qua
omnia {ola ratione diftingui per inadzquatos con-
ceptus rioftros perfpicunm eft. :

_ Pofteriores atitem proprigtates non funt in Déo
formaliter,& in eius fciencia, Neque enim Deus opi-
nionem habet, quz affeafum dicit fallibilem , ideo-
queformidolofum. Nouit quidém Deus rationes o-
mnes; quibus Homines niti pe (luntad aflenfiss pro-
babiles eliciendos; fed hzc notitiain Deo {cientifica
eft & enideris:qua nouit, quod pondus habeat yna-
quaquerdtio,ad probabilicaté generandani. Etid-
€o Deus etiam miutabiles res & contibgentes, non
cognoftit, nifi quatenus ¢uidentiz & cerritudinis
funt capaces ; vt verbi gratia,fi effectum contingen-
temin canfis & circumitantiis contemplatur,folum
cognofeit cauam effe fufficientem , fed indifferen-
temad talem effe@tum; velzqualitér; vel cumma-
ioripropenﬁune ad vnam partem ; quam ad aliam,

Luidfit Dens.

proutre vera fuerit : cffcé‘c_um_au:e.m elle futurym
noniudicac, nifiintuendo caufam, vtfuotem ote
determinandam. Rurfus necfides locumbaber iy
cognitioneDeis veper fenotum eft, tum quig oy,
nis obfcuritas repugnat infinicz claritatii)e‘i:tuln
etiam,quidn ulla elt anétoritas ;cui ipfe C"Edﬁl’ch[‘.

fit : na :hl_ non crédic, cum locutio, qua lecum
loqui po u}!hr pc:’.’pthfsima fui, &reruin omuinm
comprehenfio : inferior vero audtoriras, queexfe
fallibiliselt , non potelt Deum ad affenlitm moye.
re, fed ipft"cuidcntti‘ videt 5 quid ponderishabear
vniufcun.:iquc tetimonium ; ve humanuni vel P
gelicum intellgétum pofiic ad aflentiendum pq.
uere.

Tandem necfeientia,Quia,fena polteriori poteft XU
Deo forimaliter Fnbui > quia talis fcientia tuncefl;
quando tognitio effectus inducit ad cognitianem
cauflz:vnde oporter,ve cognitio effeétus it caufaco-
gnitioniy tdufz:non potelt autein hee caufalitagin-
tercedere ex parte obiocti, veexipfis cerminis don-
ftac:ergoneceflecft , velitex parte cogriofientis:at
hocrepugnat Deo,; quiainanifeftam includitimpers
Feftionem. Nouitigitur Deus neceffariam connexios
neminter effectum & caufim,; proutin feeft: novie
etiam,eum ; quiimperfeéte cognofear, polfe aften-
dere ex cognitione effé@tusad coghitionem caufi:
ipfeaurem nonitaafcendic; fed effeftuin poriusia
caufa cognoltit: &ideo feientiam Quia, feud polte-
riorinonhabet. Sci€tia autem proprer quidforma-
liter d¢ propiie in Deorefte concipitur, quidillidis
¢tio propter quid , non indicat caufalicatem ex partei-
plius cognofcentis;ita vt cognitio caulz fitcaufaco-
gnitiomseffedtus : fed dicic cancum caufalitaremex
parte obieéti , quz per fimplicifsimam cognitionem
videripoteft: & hoemodo vider Deus ex qua cauly,
vél ex quibus fic voufquifque effetus « &ideopro-
piijsime dicitur habere {tientid propeer quid,pra-
ferrim refpedtu creaturarum, in quo fine caufafor-
maunit Durand.in f.diftinét. j5. qualt 4. Aduertitta
mennonabsre , nonhabere Déum fcientiam pro-
pter quid relpedtufuripfins , quianullam habet ca-
fam: vndedici potélt habere perfectifiimam fien-
tidm quid; &eminenter proprer quid: quia infim-
plicifsima ratione {ua cognofkit contineri rationes
omnes; quz aliquo modo 4 priori deactribigiseils
reddi pofiunt. o
Atque ad huric riodum difcurréré poffémns per ol

omnes Voces, vel conceptus cognitionum feuper- (_”‘""
fe@tionum intelleGtualium : func enim innymerzEe’
ineiseft artente confiderandum , an dicandpere-z g
&ionem (impliciter »anincludantaliquamimpert: ol
&ioném ‘vtille formaliter & proprietribuanturdi- g
uin# ftientiz, hz vero minime , ve verbigeatia, o
gnitio appreh&fiva, & iudicatiua,v:abibiuz;&for_-
maliterdicunt perfe&tioném fine imperfettione feis
licer,reprafentare resintelligibiles;& affentiriyert-
tai,merito tribnuntur Deo. Si vemnpprehenﬁufu-
thatur non folum cum pracifione fndicij ex parte
noftra, fed etiam ciim Exclufione ex parteipiusielh

id eft,quod talis conceprus fit vereapprehenfinus&
rion iudicatiuus; Genon poteft Deo attribuiforma-
litértalisapprehenfio, quia ireludit imiperfectiont,
feilicet , quodper ralem apprc.h?qﬁonem noft 0=
groltatur res quantum cognofcibilis eff: nani guan®

do hoc modo conicipitur ; pértalem conceptionem
deilla iudicatur,quidquidiudicaripoteft. Lt
hac ratione omnes illz voces; que V"df”‘,ﬂfﬁgmh‘
care appreherifonent rei fine perfé&f.’"fd"'“h.nx
nifi ntetaphorice Deo tribunnciir: & huwfm? lré-
denturef e sa_qf.mt:‘o,cmgﬁ!mw, _6{ fimiles. Rurl ulu
periturinniobis (gientia intuitiua &;bl‘tra_&mnl,:jmn
quatenus dicunt coghitionem rei cxillentivVe Lo
exiﬁcnns,nullamincludunfimpcrfe&mcmm:;;ﬂ
cognitione, & hoc modo tribui P“m'”'Dw’Fgg
fi cognitio abftraétiua dicatur proper ahﬁ“gﬁm‘




Xl

ol
g "

=

Sedt. X V. Dedinina,
1al ob'elto, fic
ynem -n tali co-
domnia tem-
nodonon
1t voces;
intteluant, non tributtul
I odi autem
pierea folum per Me=
Etiuxtahancligni-
featidoem), & confide 1dataelt cc[cln‘is:fia
diutfio Theolazorum {t divin®, inf{tientiant
- ®, & [cientiam vifionis : nam
turs rerum pofsibilium ve fic , &
bitattiva > pofterior vero dicitur de tota cogni-
tionerertimt, quz ex {tentiam habent , velhabiture
funtinaliqua differentia remporis. Dequa c{w_:.lione
plurad Theslogts r.radnntur,qnﬁ:ad Metaphyficum
nmf.-cﬁﬂntfarisque illieit fignificationem illorum
ternunoriim noffe.

Onid A

&

ditatiam localer, v

2, veladomn

pirur in Deo

oteles de digiina [Fientia
Sfenferit.

¢0lum poteft Philofophus defiderare, quid dedi-
Su‘ma!’cicm'a Ariftoteles fenferic, In qo vnum fe=
te elt controuerfiom ¢ de cxteris enim bene fenfifle
wnftat. Nam aperteiniz.Metaphvlic.ponit Deum
intélligentem 1'(:(5‘111!13 tanguam purum acturh, at-
quwmmacﬁmpiicifsém: 5 perpetua; &immutabi-
limtellettione, que et fubftantiaciug, in quo prin-
dpiocetera quz fuperius diximuscontinentur,quz
letnofioninia fint 2b eo declarara ;nihiltamen di-
drgubdeisrepugnec: tllo tantum excépto, de quo,
i Ni m circa cognitio-
s haber decrearuris : multienim exi-
tatelem Deum extrafe vel ni-
diftin&e, ¢lare, ac in parti-
i Ird opinatnr Gregorius in primo, diftinétio-
gell a, quzftione prima, vbiadducit
num Commenratorem 1z, Metaphyfic. text. 51.ita
tiponcntem Aniftoteiem. Ex quo cextu przcipuam
lom'tur fuidamentum , nam ibi dicit Ariftoteles
Damquedamnon cognoftere , ne vileélcarintelle-
dugeing: nam quedam adeo vilia funt, venobiling
fitea ignorare; quam nofle : alia veroteftimonia,
quz ex Ariftotele adduci lofent , nullius funt mo-
mend,  Eandem opintaném tribuit Auerroi, noh
tmenAiiftoteli , Gabrin primo , diftin@ioneeri-
gcﬁmaquin'ajquzﬂinneFccunda. Avicennaeriam,
Viident Auecrots refertdifputatione 12. Deftrudto-
Hj;exiftimauit Deum non cognoftere fingularia f&-
tundum exiftentiag corum, quiasenintelleric quo
Todorals fientia pofice effe inuariabilis, & inde-
Pndens debus murablibus, Auerroesaliasaddit
Rtionés, quas I & referunt Gregorius & Gab.fuprad,
U2 in virture funt A nobis foluce in fuperioribus,
freesillim, quod fi Deus fingulavia cognofcerer,
teognofierer.quod et impofsibile. Denique

stelem muiucxmmquisPa:r:bus

ita fenfiffe Ar
df}t‘.:cr:tn:, viCiemens Alexandrinis [ibro quintb
Homaton , A mbroflibre primode Officijs; capi-
tul: deciinn tertio: Gregorius Nifleaus libro oéta-
ophiz; capitulo quarto (vel Nemefiug) &
tustib.fexo , de curandis Grzcanicisaffe-

L {entiune , quiabhocerrore Ariftote-
L'?"f’-i' nt , quia inalijs locis reéte fentie, &ille
~ICK_\t1>. .\u::.«_p}tync. congruam habet exnoﬁrionc:n,
t‘mlﬁ'tciTu aunfircum Durando dicere ,‘ illum cori-
P‘::::‘jtﬂ{lulffj:._?’rin}um probatur ex variis prinei-
mm:m; m 'f],?s Aoftorelis, quiain z.Phyhc_or. de-
am(.;c h:f-t:'?im agere proprer finém dxrcsta'm ab

Fiey E‘r-’-‘». lr toaitopus narurz, effe opusinrel-
fie cﬂ.Upf‘-mlc'l‘-::rAr‘rﬁoreleﬁﬂuﬁf‘or‘cmna-
: Bnoliers actiones ac fines nacuralium agen-

4 i '.UE
tium,que circa fingul aria verfantur, Vnds 1. de Coe
rext, 13. Deum dixit & naturam nihil facere fria=
nia ergo, qua fiint,co untur 3 Deo. DeA
inde 12.Metaphylic. cap. 2. Deu itcaufam & au=
m:eft aurem conftans apud Ariftore=
tordter, fed perintelleftum
tatem, veinfra videbimus., Quod latins &
elegantiusdocetin Lib. de Ceelo 5 &Mundo,de Ale-
xand. dicens: Owmes aeris, terre , €& aqita res y Detoperd
dicereporeris: & inferius ait voluntate fua omnia con-
tinére & mouere. Rurfiis io.Ethic.cap. 8, eum; qui
felicitati actiuz gontemplatiuam ¢oniungit » Ded
dicit effe charifsimum, & li.z. Magnorum Moraliumj
cap.8.aic, Bonam forcunam iniquornm hominumy
nou efle in Deum referendam.  In quo guidemer-
ratinrationetamen quam l"uhdit,dcciu:‘;ﬂquvdin-
tendimus. Talim fiquidem ( ait) Dominum praficimis
Deiiti 5 vtbona nalaque meritis difiribuat. Evinfra Quord
fi buiafinods diftribitorr Deo af: vapleriinis 5 wmalum ipfumn
andicern fagiemus, & catera s quzincandem fententiant
Lubiungit Item 1.1ih.OE conomicorum,c. g.ait: Sigdi-
uiua prowidentia ordinatam effe verinfque naturam (id efty
viri & mulier:s ) ad [ocieraten. Praxterea3, Mectashyf,
tex.as. &1.de Anima, text, $o.ad hocdedusit Empe=
doclem tanquam ad maximum in¢émodum , quod
Deus licinfipiens feuignoPans aliquarum rerit. Con=
Racigieur hancfuilie Ariftot fentétiam. At itacen=
fuic D.Thom.1.part. q.1 4.articul.11.& 1.cont.Gent. ¢
50.& Commentatores eiuseildemlocis. Ex Capreo-
lug acali Scholaftict in 1. difiinél. j5. Marlilius quzft,
38.artic.3. ey

Secundum patet,nam texensilleiz.Metaphyficor. XLII
ducbusmodis exponi poteft,quibus nos fimiha ver-
bain fanétis Pacribus exponimus. Prime enim, 3.
Hieronymus Habacuei.fimilimodo digit: Abfurdum
eft ad hoc deducere Dei Maieftatem 5 vtftiat per moments
Jinguliz quot nafeantur culices , &c. Cum tamen certalsi-
mumfic, Hieronymum nonignoralfe Deum omnia
feire: loquitur ergoibinondequalibecfcientia, &d
deilla,quz habet coniun&am peculiarera curam , &
prouidentiam : non quod ea etiam omnia no cadant
{ub diuinath prouidentiam, fed quod gon eodé mo-
doacres humanz, quaé Deus principaliterintendik;
vt ftatim Hieronymus declarat.  Quomodo etiam
Paulus dixic: Nunguid de bobus citraeft Déo ¢ Sic ergo
exponere polfumus Ariltotelem , quod Deus quadd,
que funt vilia,nclciac. principalicer ca intendens,aue
procurans.Secundo ( magisad mentem eius ) etiant
Anguftdib:38.qq. quail. 46. dixit Deum nihil cogno~
feereextrafe: nonquia alia omnino neft led quia
nihil nif per (e ipfum, & excognitione finfeit. Hoe
igitureodem fenfu locurus elt Ariffoteles , ve Diuus
Thomas eum intérprecatur.  Et hoéfolum probat
fatioeius,(eilicer, Deumnonira hzceoghofcere, vt
ab ¢is perficiatur & péndeat; hocenimeflér vile, &
indignum Deo. Cognofcere autemhac quantom-
wis vilia jfuperioti & independentécognitione & fo-
lum vt {ecundaria obie&a, id nonfolum noneft in-
dignum;fed eft exabundantia perfeftionis. Atquein
huncmodum facile etiam foluicur ratio Auicenn:
nonenim fequitur variabilicasin dinina {ci€tia , cum
fit independens, vt [atifsime in fuperioribus declara=-
tum eft.

Atquein hunc etiammiodum aliqui voluerunt A-  XL1iL,
uerroem interpretari,prafertim Palacins 1. diftin. Gurd Auers
35. & certe adducit probabilia eius teRimoniacx dif- roes fonferst
putat. 6. & 13.contra Algazel. & ex libro primo, de inhacre.
generatione animalium.  Sed quid Auerroes fenfe-
rit, parum curandum cenfeo, é deillo facile admie-
terem , quod Durand. ibiquaftione fecunda dicit,
non fuiffe conftanteminhoc, fed contraria feripfif-
fe: prafertim ;quiaex profeffo ; & in propria difpu-
tatione vidécur illum errorem docuiffe,. Argamen=
tom autem fumptumab infinitate fingularium,nul-
lins eft momgenti : ‘quiainfinitus Dei intellettus hae
omuia

HE




120
omnladiftin&ifsime eapere potelt : alioquinec om-
@nid Plato nes fpécies rerum pofsibilium comprehendere pof-
& aliiPhi- foc Deus. Deniquealios Philofophos veritatem hane
bveprs.  affecutos fuiffe conftac ex Platonelib. 1o, de Legib.&
ex Algazele contra Auicennam , verefert Auerroes
di&a difp. 12. Deftruétorii, & exaliis,qua tractac Eus
gub.lib. 6. de Peren. Philofophias

SECTIO XV

Duid poffit ratione natwrali demonfirari de
ditiinavoluntate,

L :

*<32 E diuina voluntate idem fereiudicid
elt,quod dé diuina fcientia, &ideoilli
) fere applicanda func,quz in precéden=
te fe¢tion.funt difa & patcaaddenda
quz voluntatis funt propria.

Effé in Deo voluntatem.

H' PRimo igituf dicendum eft , ratione naturalide-
monftrarieflein Deo propriam & formalem vo-
luntatem. Omitto teftimonia , quibusconftat hoe¢
etiam elledefide, quia & yulgaria funt; & non per-
tinent ad prefensinftitutum. Probaturergo primo
4 priori; quia demonftratum ¢ft Deum efle vivens
intelle@tuale perfe&ifsimum, fed de ratione huiuf-
modi vinentiseft, vt habedrnon folum vim inteélli-
gendi,fed etiam appetendi vitaliter: ergoeftin Deo
huinfmodi vis appetitiva fpiritualis, & vitalis: hze
autem appellatur voluntas proptie ac formaliter.
Mitior propofitio demonitracur in Phitofophia,quia
ad omnem formam confequitur appetitusilli pro-
portionatus:ad foriiiam feilicer naturalem apperi-
tus naturalis, & ad formam apprehenfam apperi-
tus vitalis; ad fenfitivam fenficiuns, & incelleti-
uam,tationalisfeu intelle®ualis. Secundo prinei-
paliter potelt & pofteriori probari ex effectibus; pri-
mo, quia hic dppetitus reperiturin creacuris perfe-
&tifsimisy quz [unt ad imaginem Dei & ad magnam
perfectionem earum fpectae , & formaliter nullam
includic inmperfectionem : nam quod motus huivs
appetitus in his crearuris (it accidens , autquod fie
per efficientiam intrinfecam , vel informationem
& quod fimiles imperfe&tiones habeat. noneft dera-
tione voluntatis v ficabfrahendo A volunitate par-
ticipata & per effentiam,fed confequitur exeo,quod

milis voluntas participata oft, & imperfecta.

Deagpetitn innatd.

11T, SEdquzre:aliqnis, aninDeo fitappetitus natura-
1 Deef “lis;nonfumendonaturalepro necelfario 5 vt fili-
natmalis - cetdlibero diftinguitur:nam hoemodocertifsimum
naesffarius- eft eflein Deo naturalem appetitum , faltem quoad
gueapperi- gmoremfui, fedfuméndonaturale, vediftinguicur
™. ab elicito,&dicitur pondusnatura,feu appetitusin-
natus,de quonennulla attigimus fupra difputatione
wfe@ione vitima, Videtur autem non polfe huiuf-
Dubizands;- Modi appetitus tribuiDeo,tum quis talis modus ap-
4610, petendi videturimperfe®us : quiavttaliseff, non
includit vicam : vodecommuniseft rebusindnima-
£is, & in eredtis viuentibus non videtur reperiri, nifi
quatenus potEcia appetitiua in cisantecedit vicaleny
appetitionem : in Deo autem neqy eft aliquid imper—
feftum,aut non vitale, nequecﬂfzcul:asappetitiua,
quazantecedat vicalem motum appetendi , ve infra
dicam.Seciido,quia appetitus naturalis videtur pro«
prius earum recum, qu per [eipfas non habent con-
fummatani omnem perfeftionem fuam: nam fiha-
berent, nileflet quod dppeterent. Vnde communi-
terdici folet , hunc apperitum nil aliud effe pracer
eapacitateminaturalem, Dons autem per (¢ ipfum hg~

v

Difut XXX, Quid Dens fir.

bet confummatam omnem perfedisis
vere haber capacitacemfed actualitatem oy,
fectionis, Quodfiquisdicar, h“b"-mﬂcnmnatﬁ:r'
lem appetitum , non ad propria commod"f’dana'
tum; contrahoc eft tertio s quiafequituryelp, 0
neceflario fe alijs communicare, vel appetitim
naturalem non expleri:
ueniens:

Nihilominus tiegandum non éfteffein p

"‘f“*m:ﬁ:e

im
; Dej
VErutique autem eftingyy,

oappe: |

R SR : itio, Vel derers
minatio vniufcuiufque rei ad propriam pérfedio.
nem veladtionem. Noneft aticemde ratione by
appetitus , quodfit per modum defiderij boni gy
pollefii, fed eriami eflé poteft per modum aroriy, &
quictisin perfeftione habita.. Sicenim Mitetianog
folum appe:it, quafi dzﬁderidufnrmam,quamnn
haber,fed eriam quiceéd , & quafi defeﬁaiailit:fporﬁ.
dendo quam habet : & vifio créata bearifica, auly.
men gloriz naturali pondere fefturin Deum,quam-
uis ab eonunquam fepdretur. Nequeetiamelders.
tion¢ httius appetitus; vt tendatin rem diftinfin
abappetente, feu (quodidemett) vt terminug, oy
quali obiedtum; & [ubieftum eiusinre diftinguine
tur: nam poteft efle appetitus , quali refluxus e
demreiad feipfam. Nam fiin vitali amore propriils |
fime hoereperitur ; eur per Metaphoram nontranf:
fereitr idem ad naturalenvapperitum ¢ kemindis
tiogie id conftat : nam vnaquaque res dicitur é-
turaliter appetere fuuii effe, vel fuama@ualemen
titatem , qua non eft aliud quamipfa: dicituréian
vynaqtizque res apperere fuam perfeitionem ; oy
tantiim €am 5 qufibi fuperaddi poteft, fed etiam
eam,quamin fua entirateintimeincludit:inioting
magisillam, quanto magis eft idem fibi: ndm fivnie
cuique amabile eft bonuni proprium , caters i
ribus illed erit magis amabile 5 quodmagisfue
propriunm, ek
Ex his érgo aperte concluditur effe in Deo dppe |
titum raeuralem etiam ad intrinfeca bond, quain
feipfo pofsidet: quamuisilla bonaneceflario habtity
& abipfonon diftinguantur: neque in e fit, fifiy
num excelléntifiimum bonum. Quia, fializresne
turaliter appetunt feipfas, & fnam perfedtionsmic
ne diftin&ione, aue carentia , curnon etiaml)_lt;?
Item per hanc Metaphor#m appetitts natitdlistic
hil aliud hignificatur ; quam quod yriaquaque it
itd eft quiecd ; & quafi contenta fuo eﬂ'eA&perfef!zn-
ne, ficut foler appetitus vit‘:'qnicf'czrelﬂhqm ae-
pto , & quod Habeat quah imrinfc:um vifigulunt
cum fua perfectioné , ration€ cuins illam tuetir i
defendit s fi neceffe fit: hoc aurem totum it Deurt
proprijfsime connenit, etiamfi prasile folilﬁ}iff‘“'
abfque aniore vitali. Adde,qucd propriusyitalisis
morinhoe appetitunatural fun_da_tur,ﬁlg}whﬂ‘r‘;
gritione , id eft, in illo faturali vm:}l[?s'i}::!,
habetad feipfann.ﬁ:in:eralialca_ﬁﬁfﬁfdm‘f‘ tide
mor fui maxime in Deo eff neceflarius ; quiarst
nateuraliter determinata ad feipfam, &iayniues 3
amor elicitus connaturalis fundacur inaliguodpe
ticu narurali. WL
Nullant ergo imperfe&tionent i"‘l“é'_;h".ipﬁ s
titus,ob quam Deo denegandus fir, Quid AR
% helagion i buginani
fert ; quod hicapperitus sommunis(it redueit
iq PPeERE o & llf ot
matisamiulta enim pradicaca funtDeos Ao
munia, vt effe fabftantiam,éns; &e. QUOETAT
s it vel pra(cinditd visaltdth
mnis ratio; quat abfirahic vel prz gt
imperfeéta :'ﬂ: fed illa tantum quz cod fccf o
& opponitur yiez, quZ VEro eftqualt l?;ianér -
& intime inclufa etiam inipfa vita, perte curalisdp
plicicer dicere poteft:ita vero fe gta?(i::;j g
petitus ad vitalem , & hoe¢ modoio ;

X em ¥t i
plamet voluntdsin nasuran y & voluntit Yadt




	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120

