UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

16 Quid de diuina voluntate, eiusq[ue] virtutibus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

120
omnladiftin&ifsime eapere potelt : alioquinec om-
@nid Plato nes fpécies rerum pofsibilium comprehendere pof-
& aliiPhi- foc Deus. Deniquealios Philofophos veritatem hane
bveprs.  affecutos fuiffe conftac ex Platonelib. 1o, de Legib.&
ex Algazele contra Auicennam , verefert Auerroes
di&a difp. 12. Deftruétorii, & exaliis,qua tractac Eus
gub.lib. 6. de Peren. Philofophias

SECTIO XV

Duid poffit ratione natwrali demonfirari de
ditiinavoluntate,

L :

*<32 E diuina voluntate idem fereiudicid
elt,quod dé diuina fcientia, &ideoilli
) fere applicanda func,quz in precéden=
te fe¢tion.funt difa & patcaaddenda
quz voluntatis funt propria.

Effé in Deo voluntatem.

H' PRimo igituf dicendum eft , ratione naturalide-
monftrarieflein Deo propriam & formalem vo-
luntatem. Omitto teftimonia , quibusconftat hoe¢
etiam elledefide, quia & yulgaria funt; & non per-
tinent ad prefensinftitutum. Probaturergo primo
4 priori; quia demonftratum ¢ft Deum efle vivens
intelle@tuale perfe&ifsimum, fed de ratione huiuf-
modi vinentiseft, vt habedrnon folum vim inteélli-
gendi,fed etiam appetendi vitaliter: ergoeftin Deo
huinfmodi vis appetitiva fpiritualis, & vitalis: hze
autem appellatur voluntas proptie ac formaliter.
Mitior propofitio demonitracur in Phitofophia,quia
ad omnem formam confequitur appetitusilli pro-
portionatus:ad foriiiam feilicer naturalem apperi-
tus naturalis, & ad formam apprehenfam apperi-
tus vitalis; ad fenfitivam fenficiuns, & incelleti-
uam,tationalisfeu intelle®ualis. Secundo prinei-
paliter potelt & pofteriori probari ex effectibus; pri-
mo, quia hic dppetitus reperiturin creacuris perfe-
&tifsimisy quz [unt ad imaginem Dei & ad magnam
perfectionem earum fpectae , & formaliter nullam
includic inmperfectionem : nam quod motus huivs
appetitus in his crearuris (it accidens , autquod fie
per efficientiam intrinfecam , vel informationem
& quod fimiles imperfe&tiones habeat. noneft dera-
tione voluntatis v ficabfrahendo A volunitate par-
ticipata & per effentiam,fed confequitur exeo,quod

milis voluntas participata oft, & imperfecta.

Deagpetitn innatd.

11T, SEdquzre:aliqnis, aninDeo fitappetitus natura-
1 Deef “lis;nonfumendonaturalepro necelfario 5 vt fili-
natmalis - cetdlibero diftinguitur:nam hoemodocertifsimum
naesffarius- eft eflein Deo naturalem appetitum , faltem quoad
gueapperi- gmoremfui, fedfuméndonaturale, vediftinguicur
™. ab elicito,&dicitur pondusnatura,feu appetitusin-
natus,de quonennulla attigimus fupra difputatione
wfe@ione vitima, Videtur autem non polfe huiuf-
Dubizands;- Modi appetitus tribuiDeo,tum quis talis modus ap-
4610, petendi videturimperfe®us : quiavttaliseff, non
includit vicam : vodecommuniseft rebusindnima-
£is, & in eredtis viuentibus non videtur reperiri, nifi
quatenus potEcia appetitiua in cisantecedit vicaleny
appetitionem : in Deo autem neqy eft aliquid imper—
feftum,aut non vitale, nequecﬂfzcul:asappetitiua,
quazantecedat vicalem motum appetendi , ve infra
dicam.Seciido,quia appetitus naturalis videtur pro«
prius earum recum, qu per [eipfas non habent con-
fummatani omnem perfeftionem fuam: nam fiha-
berent, nileflet quod dppeterent. Vnde communi-
terdici folet , hunc apperitum nil aliud effe pracer
eapacitateminaturalem, Dons autem per (¢ ipfum hg~

v

Difut XXX, Quid Dens fir.

bet confummatam omnem perfedisis
vere haber capacitacemfed actualitatem oy,
fectionis, Quodfiquisdicar, h“b"-mﬂcnmnatﬁ:r'
lem appetitum , non ad propria commod"f’dana'
tum; contrahoc eft tertio s quiafequituryelp, 0
neceflario fe alijs communicare, vel appetitim
naturalem non expleri:
ueniens:

Nihilominus tiegandum non éfteffein p

"‘f“*m:ﬁ:e

im
; Dej
VErutique autem eftingyy,

oappe: |

R SR : itio, Vel derers
minatio vniufcuiufque rei ad propriam pérfedio.
nem veladtionem. Noneft aticemde ratione by
appetitus , quodfit per modum defiderij boni gy
pollefii, fed eriami eflé poteft per modum aroriy, &
quictisin perfeftione habita.. Sicenim Mitetianog
folum appe:it, quafi dzﬁderidufnrmam,quamnn
haber,fed eriam quiceéd , & quafi defeﬁaiailit:fporﬁ.
dendo quam habet : & vifio créata bearifica, auly.
men gloriz naturali pondere fefturin Deum,quam-
uis ab eonunquam fepdretur. Nequeetiamelders.
tion¢ httius appetitus; vt tendatin rem diftinfin
abappetente, feu (quodidemett) vt terminug, oy
quali obiedtum; & [ubieftum eiusinre diftinguine
tur: nam poteft efle appetitus , quali refluxus e
demreiad feipfam. Nam fiin vitali amore propriils |
fime hoereperitur ; eur per Metaphoram nontranf:
fereitr idem ad naturalenvapperitum ¢ kemindis
tiogie id conftat : nam vnaquaque res dicitur é-
turaliter appetere fuuii effe, vel fuama@ualemen
titatem , qua non eft aliud quamipfa: dicituréian
vynaqtizque res apperere fuam perfeitionem ; oy
tantiim €am 5 qufibi fuperaddi poteft, fed etiam
eam,quamin fua entirateintimeincludit:inioting
magisillam, quanto magis eft idem fibi: ndm fivnie
cuique amabile eft bonuni proprium , caters i
ribus illed erit magis amabile 5 quodmagisfue
propriunm, ek
Ex his érgo aperte concluditur effe in Deo dppe |
titum raeuralem etiam ad intrinfeca bond, quain
feipfo pofsidet: quamuisilla bonaneceflario habtity
& abipfonon diftinguantur: neque in e fit, fifiy
num excelléntifiimum bonum. Quia, fializresne
turaliter appetunt feipfas, & fnam perfedtionsmic
ne diftin&ione, aue carentia , curnon etiaml)_lt;?
Item per hanc Metaphor#m appetitts natitdlistic
hil aliud hignificatur ; quam quod yriaquaque it
itd eft quiecd ; & quafi contenta fuo eﬂ'eA&perfef!zn-
ne, ficut foler appetitus vit‘:'qnicf'czrelﬂhqm ae-
pto , & quod Habeat quah imrinfc:um vifigulunt
cum fua perfectioné , ration€ cuins illam tuetir i
defendit s fi neceffe fit: hoc aurem totum it Deurt
proprijfsime connenit, etiamfi prasile folilﬁ}iff‘“'
abfque aniore vitali. Adde,qucd propriusyitalisis
morinhoe appetitunatural fun_da_tur,ﬁlg}whﬂ‘r‘;
gritione , id eft, in illo faturali vm:}l[?s'i}::!,
habetad feipfann.ﬁ:in:eralialca_ﬁﬁfﬁfdm‘f‘ tide
mor fui maxime in Deo eff neceflarius ; quiarst
nateuraliter determinata ad feipfam, &iayniues 3
amor elicitus connaturalis fundacur inaliguodpe
ticu narurali. WL
Nullant ergo imperfe&tionent i"‘l“é'_;h".ipﬁ s
titus,ob quam Deo denegandus fir, Quid AR
% helagion i buginani
fert ; quod hicapperitus sommunis(it redueit
iq PPeERE o & llf ot
matisamiulta enim pradicaca funtDeos Ao
munia, vt effe fabftantiam,éns; &e. QUOETAT
s it vel pra(cinditd visaltdth
mnis ratio; quat abfirahic vel prz gt
imperfeéta :'ﬂ: fed illa tantum quz cod fccf o
& opponitur yiez, quZ VEro eftqualt l?;ianér -
& intime inclufa etiam inipfa vita, perte curalisdp
plicicer dicere poteft:ita vero fe gta?(i::;j g
petitus ad vitalem , & hoe¢ modoio ;

X em ¥t i
plamet voluntdsin nasuran y & voluntit Yadt




sfigd mienonfolum in yoluntatecreata, quatenus eft
P Vn 2 [ederiaminipfomert aétn elicito, imbi
Arg. otent! r’alli appetitusinam actus i‘lll‘l()';'lS,'v'Cl"b! gra-
alio- 1urn3“:“ cft talisentitas, naturalem propenfionem
i ; 3 .

tlim mf’ffadpcum, dad fuum proprium efle, &ita ap-
1D¢f h:l:il fempﬂ'eﬂc & fic dealiis.Ergo quamuisinDeo
¢on-

nihilfit;quod non {ir w:rq',impii:c_c n‘:hi_l ﬁr,”qy:,od
fievitalis amor » nihilominusin eointelligicur
2 ld tioappetitus naturalis,non per modum
!M‘IE Iia\::rcdic probat fecunda ratiedubitandi in
d:i;;ioj facta ,led pcrmc_:dl.n‘_l_)_}’niuni?, & quictis
inpropria perfetione;; etiami fic maxime neceffa-
figimoin ea melius & ﬁzcur!u's quielcit. Quare, cnm
d,"l,[urhicappni:usIundan in capacitate q_arurah,
ﬁpmpric ﬁl:llarurcapacirqspl:o pori:ma Palsma‘, (:o_
Junhaber verumin appctiltu}n]pcnuﬂ:o, & Crmfo
inording ad propriam perfectionem : fi vero fuma-
:ur]auuspmquacuqucn_aturah aprmi.d;nc fen_xpro-
Frg:m:,erium]:ic appetitusin Deo fundatur 1nna-
;mliaptirudine,fed potius gecelsn.zt?,:_;uam haE‘)e:
adfunmefle, & fuam perfedtionem. Ecicaprzfcin-
dendo fecundum conceptus dici l"ulcr;l)q: m cﬂgf;...
acemicientioey &iicc:iqm naturaliter r‘-“_re“}:‘PF“f:
&adhunc modum loqu:folﬁl_rﬂus_dcuﬁns nmflblug
sisellentialibus. Etin pcr{onahbus id etiam facilein
:elljgiiur::i.tren‘m'l.nm) d:c‘cm rzternus \F'ar'er_natu-
wliterappetere Filium, & ¢ conuer(o 2 & diuina el
fentianaturalicer appetic effein eribus perfonis, &fic

1d dealiis, e
'n:: . Ithecquidem procedunt deappetitu innato ad
006 internas proprietates fcu Pelfc&':_oncs1yhuﬁm‘:rl)c1,
el dequo priores duz rationes dubitandi procedebir:,

o quod verofpectar ad naturalem appetitum rerum
exgmarum, {eu creatarum , quodin tertia ratione

iam d j -
ity tigebatur, dicendum eft,etiam ad aliasres extra ff.—
e jplimhabere Denm appetitum innatd, Primo qui-

e demagpracipue,quia elt fummum bonum , bonum
mgmeltdiffufiuum fuihabet ergoDeus naturalem

i popenfionemad fuam bonitatem communicanda,
pée | Gideo gommunicare [eipfum dicicurd Patribus &
2 Theologis conueniens Deo quatenus bonuseft;non
4l quiailli afferat aliquam perfectionem vel commo-
fiv- diatem, fed quiaelt confentanea propenfioni, feu
- §  inclinationi bonicatis eius, vt traétaui cum D._Tho\—-
e magpar.quzft. 1.are. 1. Hocautemnon pote_ﬁ intel-
e’ ligid¢inelinatione elicita feu vitali: hzc cnim non
1 conuenit Deo necellario, fedlibere: propenfio au-
T tmboni adfe communicandum , eft naturalis &
tio- necelfaria, quamuis eius executionem & vium libe-
ide- nuregatarbitrium intellectualis naturz. Prater- -
unt fommispotentiaadtivanacuraliterinclinaturada-
)it Sionem fuam , quia eft confentanea naturz eius:fed
urt nDeoelt potentia actiua perfectifsima, ergo. Pra-
g1l isainereaturis huinfimodi naturalis propenfio ad
s benefagiendum aliis bonaeft, & participataa Deo:
204 thergoin Deo multo perfetior acper effentiam.
Ired Adde. quodlicer creatura nullam Deo afferant per-
e feftionem , nibilominus funtin eis quzdam bona,
sef Rzcenfentur aliquo modo ad Denm perrinere 5 &
fumt eliequaliextrinfeca bona eius, vteft gloria, cultus,
pe 010, notitia ;amor Dei , ac imilia : fed hzec etiam
funtnaturalicer appetibilia, é talis appetitusnoneft
pe (f Maltsfedbons, quando ad verum & debitum ho-

16 forem, fen culeum cendit - eltergoin Deo naturalis

kil BRtitusetiam ad hzc hona. Non tamé hinc fequi-
i-m B WDeumnecefario hze velle abfolute & fimplici-
10+ *88uquaf elicito , quia illa bona non fint € ne-
tty $elatia; & poteft habere rationes alias; ob quas illa
e Moltabfolura & efficaci voluncate. Et ideo nd eft et
oy iinconueniens squod hicappetitus Deiad res cx-
T Hafenon

mper, velomnino expleatur, vel in opus
I ?mﬂe‘?‘ﬂﬁcu: noneftinconueniens,quod potentiae-
“ W alting, non femperagac, velnon quicquid poteft:
& na“f"“}'h hzenaturalis propenfiononficad proprid
it Pefetionem, fed 24 perficiendaalia, ¢ft maior per-

Tom. Il Meta phyf.

Sect. XV1. Quidpofsit de diwina volunt.demonfrari.

1Y

fectio Deiyqu »d executio ¢ins fir libera,vt pauvlopoft
dicemus,

Lualis voluntasin Deo fir,

,Ecundo principaliter dicendum ef rationenary. VITI

raliconfiare voluntatem, quzeltin Deo,noneffe I Dooeft

permodum potentiz fecundum rem , fed permodi ¥iaspen
actus vitimi & puri. Hecaflertio eodem modo pro- ”"“’i“':” e
banda, & declaranda ¢ft,quoin intelleGu & frien- Gzl
tia, Nam voluntas, que inre cft potentia, habeteam
rationem refpedtuadtus, quem elicit, & tecipit:non
eltautem in Deo potentia efficiens aut recipiens a-
¢tum,quiancceft potentiailla receptivainDeo,yeum
hzcrepugnet puro a&ui: neqetiam elt potentia rea~
liter a&tiua, feu produiua refpedtu attributorum,
feu m‘.'tuumcﬂ'cminijum,qualc eltipfum velle, Pre.
terea, velle Dei noneft aliud, quam eius fubftantia
{eucfle, ficut ergo adipfum effe non daturin Deo
potentiareceptina;necacting,itanequead velle;non
eftergoiniplo potentia volendi,fed volitio peref-
fentiam.

Arquein a&u quidem neceMario & effentiali;quo IX
Deus [ amat, non habet hzc affertio difficultatem ebes
vllam , fed rationem manifeffam :nam ombia, quz "ﬂwm;';
fimne neceffaria inDeo, tam aftualia fine fioue ipfa ;ﬁz:,:: :
eflentia, & tam pura ab omni potentialitate: ficut ;
ergoineflentianon elt potentia ad effe prior quam
elle;autab co aliquomododiftin&a, ita nec eft po-
tentia amandife prior quamamor{iiyab illo alj-
quo medo diftinéta. Et hoe quidem enidenter con-
eluditur de potentia & actu fecundum rem: dubi-
tariautem pofler fecundum rationem 5> &modum
concipiendi noftrum. Inhoctamen eodem mo-
doloquendumeft, quode intelledu & (cientia lo-
cuti fumus, quod felicerex parterei conceptx non
poteft concipipotentia volendi inDeo, quianon
Poreﬂconci;igotenziaagendi,velrecipicndiad in-
tra. Necfingi poteft, quod fit potentia ad agendum
< recipiendum non fecundum rem, fed fecundum
ratiouem,quialcquend_o eXparterei conceptz, jn-
voluiturrepugnantia in his terminis : nam agere fe-

‘cindum rationem ; non eft agere; fed fingere actio-

nem. Ex parte autemmodi concipiendi noftri con
cipimusinDeoaliquidad eum modum, quo ingre=
aturisconcipimus potentiam volendi, fcilicer virw
tutem amandi fe v fic, quam praefeindimus ab 4-
&tualiamoreyficutdeactu primo & fecundo in fgien-
tiadiximus.

Deactibus autem liberisdubitare quispnfﬂ:t,quia X.
inhis clarius videm ur diftinguere potentiam volen. I adibus
diab aétuali determinatione. Sed cum oftenfum fig, #beris pro-
hosaétusnihil rei addere a&tuinecellario Dei,quod “4/4"
ficreipfaelicitum,& receptumin Deo, necellario ef=
ficitur,ctiam ad hos a&us nullam effe in Deo veram
potentiam,fed vium ipfiim libereatis efein Deo per
modum purifsimia&?, vt iterumpaulo poftattinge=
mus.

Tandem dubitare quis poffet de velle, quod The- x1.
ologivocant notionale, quo Pater & Filius Produ- [y agbu
cunt Spiritum fan&um: nam ad illud videtur PORE- eriam mo-
darealis potentiain Deo squam Theologi vocat po- rignalibus,
tentiam fpirandi. Sed hoc exceditlimices Metaphy-
ficz; &ideofolum dicendumeft,ita efie in hoclo-
quendum, ficut de potentia generandi fupra attigi-
mus,nam codemmodo potentia fpirandi dicitur,
non refpedtu actus volendi, fed refpedu termini fen
pecfonzprodudtz. Nam squiaillaelt inre ipfa di-
ftinéta a producente; ideo intelligiturin producente
aliquid,quod fitratiofpirandi,& hoc dicitur poten—
tia produdtina per modum principii , non refpectu
aftionis, fed refpectu tem‘xini sad quem non com-
paratur vtpotentiareceptiva,fed ve principinm quo
produ&ioum. Acverorepleétu adtus volendi, ve
ficnon poreft dari potentia , quiaoporter efle ati-

: " uam &




il
uam &receptivam eiis. Quod exprefle notauit D.
Thom.s.part.quaft. 41.are. 4.ad tertinm, & 2. contra
Gent.c.10.

X1l Sed occafione huius afertionis quari hic poteft,
VPille “"‘f‘ an voluntas Dei aétualis ; fen 1pfum velle fit fubftan-
BAM GHA 410 Dei,non folum identice reali identitate:hocenim
:}ﬁ::;’: extra controuerfiam eft; nee folum omnino exna-
e rei,fen a_bst{; vilaa&uali d}ﬁ:né’none inre:nam
; " quoadhocetiameademeftratiode voluntate; & de
cxterisattributis : vnde etiam longe probabiliuseft,
hocmedo velle Deieffe fubftantiam Dei. Sed ma-
gis formaliter;an fititade effentiaDei,ve fitetiam ¢G
flicutivum eius, fieucdiximus de fcientia.Videture-
nim ¢(fc difpar ratio, quiain omnircappetitus vt fic
non perrinet formaliter ad effe rei,fed confequitur
illud. Vndein natura incellectnali ereata principium
intelligendi,vt fic primario conftituitefentiam eius:
velle autem eft tanquam quid confequens formam
gpprehenfam: ergoad eundem modum intelligen-
dum eritin Deo, fcientiam formaliter ac primario
confticuere illam naturamin raligradu viuentisin-
telleftualis,voluntatem vero effe tanquam quid con
gomitans,quamuis propter {implicitatem ficinipfo
abfque vila diftin&ione. Atquehancpartemeolibé-
terample@untur aliqui Theologi, quod videatnr
apta ad reddendam rationgillius difficillime guz-
fionis Theologica, cur produétio adintra perintel-
le@um,ficgeneratio,non vero productio per volun-
tatem,fcilicet quaillius prinsipium eft natura,vena-
turafecundum eam formalitatem ; quain tali gradu
naturz conftitnitur:huius vero principium eft natu-
ra,non vt natura, fed vt voluntas.Quzx ratio forma-
liternon pertinet ad propriam , & quafi fpecificam
conftitutionem naturz.

Incontrarium autem eft, primo communis mo-
dusloquendi Sanétorum, & Theologorum , pra-
fertim Auguftini & Dini Thomz , qui codemmodo
de voluntate; quo de frientia loquuntur,dicen-
tes 5 ficurfcireica & velle, effeipfum eflefeu eflen-
tiam Dei ; vt pater apud Auguftinum 1. de Trinitat.
capite 7. & Diuum Thomam 1.parc.quzltione 19.at-

XIIIL,

tic. primo ad quartum, & 2.¢ont. Genr. capite degi-

mo. Sesundo, quia rationes quibus fupra probani-
mus ateributa Deieffe de effentia Dei, nonfolum
marterialiter('vtficdicam )feu identice,fed veforma-
liter conftituentiaipfamDei effenciam,illg(inquam )
rationes zque probant de ipfo a&tu volendi; quia
hicetiam actus dicit perfectionem fimpliciter, quz
formaliter fumpta seft deeffentia entis infinite per-
feéti. Neefufficiteamincludere eminenter antra-
dicaliter ,quia debet includere optimo modo, vtfic
optimum ens: optimus autem modus ft; veinclu-
dat formalicer, & effentialiter: ergo actus volendi
hocmodo eftde effentia Dei.  Et gonfrmatur, ae
declaraturex diftis de fcientia: diximus enim duo-
bus modis effle pofle fubftantiam aliquam intelle-
&ualem. Vno modo, vtradicem intellectionis: alio
modo, viipfam formalemintellettionem , & prio-
rem modum dixirnus conuenire creatis fubftantiis,
pofteriorem increatx. Hinc ergo argumentum

conficio:namilla natura, quzeft intellectualis, ve '

radix intelle®ionis, ficut efentialiter hog habet,i-
tactiam , quod fit radix volitionis , quia per eandem
indiuifibilem indifferentiam verumque habet, fed
denominaturab intelle@ione ;s quiaillacft prior o-
peratio: ergoillanarura, quaactualifsime eft intel-
Ie&tualis tanquam ipfamer intelle&io fubftantials,
zque effentialiter eft volens tanquam ipfamet vo-
lirio fubftantialis. Patetconfequentia, quia quid-
quid perfe@ionis conuenit effentialiter natora crea-
tz vt intelle&tuali radigaliter, conuenit altiori ma-
do , & a&ualifsime naturz intelle@uali per effentia:
vndeficurilla effentialiter eft radix volendi , ita hag
effentialitereRipfa volitio. Denique ad perfedtio-
nemdiuina naturz percinet  vo perfedtiones fim-

Dif. XXX,

Duid Dewsfit,

pliciter, quasaliz nature participant pex quang
confecurionem ; efficientiam vel dimanat;um
abeflentiali ratione ipfa przhabeat, fiy fﬂrn??
ter incladat in fua quiddicatiua rationg: g uu.
luntas fen velle , quod conuenit n‘““fitinfgmﬂ.
busintelleftualibus vt quid confequens ey I'cien:in.
velintelle&ione, Deo non ita conuenir, red‘ftali?
quid formaliter exiftens de conceptu quiddiiadu‘
Dei.  Vade,ficutlupra dicebanlus,jmelhsere [ﬂu
uinumefle quafi vitimum efentiale cnnfliluuunn;
diuinzx naturzin tali gradu, & excellentig illimsgry
dus. itanun¢dicendum Vu‘lt‘turilludmtcllism t
effentiam rale elfe;veexvi fux rationis effencial
non tantumintelligere, fed etiamyell, Quamyy
nos per pracifos & inadxquatos songeptusilludg.
uidamus.

Atfune hz pofteriores rationes efficaciter qop.

cludunt ; atum volendiefle de effentia & quiddin.
te diuin nature zque a¢ fciendinﬁum,nequgjm
polfe veram differentiam excogitaci. - Atfecundun
noftrum modum ¢oncipiendieft aliquale diferim,
nam ipfum feire tale eft , ve abfque illo non inteli-
garur illa natura diftinéte,; ve confituta in propip
gradu, & perfedtioneeffentiali, & cumillo fiffie-
terintelligatur formaliter conftitura inillogrduk
inexcelientia eius. Velleautem non intelligiturst
fic conftituens natura: nam iam preeintelligiurco:
ftiruta ,iplum autem velle incelligitur vt quidn
fequens : vel cerreintelligitur rale effe, quale exite
ipluminzelligere. Prepter quod dixicDinus The
mas i. part. quaft.7o.articn,3. appetitum non confie
tuere fpecialem gradum fen ording entiom, Exgo
etiam fit, vt fciencia exle, &ex fummia excellentils
fuaratione formali habeat formaliter conftituerei
pfam effentiam Deiin propria & quafi fpecifcir
tione : velle autem folum habet, quod fit deefentiy

velex generali ratione perfedtionis fimpliciter, v

certe;quiaiplum intelligere adeo cft perfetum, it

non confegutine tantum ; fed formalicerfeumfé

ratiplum velle.

Quid fit obiccTum dininavolantath.

DIcu tertio ; Diuina voluntas, quamuis_pn'gzlrin I
verfetur circa Deum , & qua in Deo intil tt
funt,non tameninipla fole fiftiryfed feeundariodr
ca resalias extra Deum verfari poteft.In hagconds
{ione declaramus obie@um diuinz voluntatis ¢
etiam eft lumine naturali nota. Primo guidem, i
voluntaseft vninerfalis porentia ficutintelledust
cucergo intelleétus Deinon foluminipfu,ﬁd.ﬂﬂm
in rebusaliis verfatur,quatengsaliaetiam rationed
obiectiintelligibilisparticipare autinducerepofit
ita & voluntasnon folum poteft velle Deumipiy
fed etiam alia quatenus rationem obici diligih
participare pofiunt. b
Secundo fpeciatim probantur fingula membth
nam quod Deus fe amet, & confequenter; §i0 i
obieftum voluntatis fuz enidentifsimumelt Qk:;'
in fialiis rebus verumeft, quod Ariftoteles dixitid

mabilebonsen » picuique autens proprius multo mgf
in Deoycuius bonitas propridseft etid fumma, &1
xime amabilis eft eciam vniu:r['alisb"mtahnoﬂt::
lum quia omnem bonitatem modo quodam .“4“‘
lentifsimo in feincludi; fed etiams q'-““m:':a i
bonitasab illa pendet, & fineilla elfe ‘.’"nfl’;em',;
quibus rationibus non folum concludiif > s
fe obie&um volditatis fux, fed etiam e primarii®
obie@um: rum quia eft maxime Pmpﬂml,:unﬂﬂi
portionatum, tum etiam, quia e f”"‘;?" o
&2 nullo pendens, &4 quo omaid & g 44
Anveroratione aliquafit l’-‘-"“'mAqu"“um’u i
mus paulo inferius. Rurfus non ot it
illz rationes dininam voluntatem poffe 25t

obiectum ; fed ctiam nseslario ilivd ‘m“;[?ﬂf:

R e




andis)
ionin
tmgl
B0 (-
Eri0s
entig
veal-
tating
16 dis
tim
ligtis
T¢ pet
alis fir
il
uddje
"

gon-
dditze
gint
ndum
rimé,
ntelle
optio
e
Ao
tur st
ot
ot
Xtitt
- Thoe
onkie
XqH
ity
ieftls
Gd Iae
entid)
Al
1% 4

i

s |
it
i
el
gLt
SN
e
riam
edl
lont
famy
bill

brty
diit
it
a3
agit

—_—

o certiffinmum iuxta veradeheologlam. SQ‘u'z
- wmis docet; Deum feamando , producere Spiri-
:nPnr Qum,qui verus Deus eft;& confequenterens
o r uéﬁg{farium : ergo neceflario produci-
ﬁm?ll‘;lf: per amorem neceffarium. Item docets
m',:u?nhonum clarevifum itavoluntatem attras
fim vengpofsitillud nonamare:quod fi hoc verum
I:Ft[:;l extraneis (vt itadicam) videntibus , &non
nmpuhen,]emibus_, quideritin ipfomet fummo
pononon folum & vidente, fed etiam ¢omprehens
p d::Phyﬁca etiamhabet uffici€tia principia,qui-
bushoc demonftrat. Primo quia attus volitatis, di-
yinz eitcas fimpliciter neceffarium : namoftenfum
ehelleipfum effe Dei, ergo ¢irea aliquod obieGtum
peeelfario verfatar: ergo maxime circa {eipfiim,tum
iack fibi propinquior ; tumetiam quia Denseft
imarinm obieftum talis aftus: tum denique, quia
ofendemus poffenon ver_l'ap cirea alia oblc&:_t, quz
funtextea fe.Secundo,qularmpuﬁﬁ?lic eft; quin De~
witin fara flici(simo &perfedifsimo: fine amore
anemvelnullaeft felicitas, vc‘lnapc_ueﬂ effe perfe-
&, veeh per femanifefti. Tertio, quia ceflare abil-
loamore non poteit effe Deo voluntarium, nullam
enim rationem boni in tali cellatione inucnire po-
teecvero ceffabitinuoluntarie, quiscnimei vim
infertyved fuiamore ceflare compellac? Eft ergo ille
amoreflentialiter & ab intrinfeco ncceﬂ"arius.l)t_c:s,
hee ipfa necelsitas amandife viderur quedamim-
perfetio, tumquia eft modus operandi fimilis mo-
dooperandinaturalinm agentium, quiimperfectus
el wmeciam,quia libertas & dominium operatio-
niseft maior perfetio, ve Ratim videbimus.Relpo-
detue negando aflumptum, nam potius necefsitas in
tiliamore eft famma perfeétio, quianon eft necefsi-
tasviolenta,aucirrationalis feu ipanimata(ve fic di-
m)fed intrinfeca, vitalis, & fumme voluntariach
perfedtifsima ratione , Vnde licet conueniatali-
quomodo cum naturali actioneinco,quedelt non
polle non effe,imo non folum conueniat 5 fedexcel-
lentiori & maiori necefSitate non pofsitnon effe;
quizhz¢ firmitas & fRabilitasin effe;perfe non per-
tnetadimperfeétionem , fed ad perfectionem po-
tits: tamen in aliis conditienibus imperfeétis non
wonueniynt, quianecelitasnaturalium agentium
thtpurenaturalis,& non vitalis,feu né intrinfecevo-
lintaria,ficut et necefsitas huins amoris. Libertas
auem non femper pertinet ad imperfettionem, fed
1tz obietti capacitatem,ve ftatim videbimus. Cir-
e obiedtum ergo fumme bonum ; fummequene-
cellrinm fumma perfedtio eritfumma necefsitate
ildamare: & & contrario libercas in tali amore ef-
fe: magna imperfedtio , quiaincluderet poteftatem
arendiilla; loquimur enim proprie delibertate in-
diffrentiz,qua necefsicati opponitur, Adde; necel~
fiatem hujus amorisnon effe caufalem [ vtficdi-
nm]_rzu exeaufa,fed formalem, quia ficur Deusne-
¢fltio eff, non excaufa , fed formaliter & ex fz, ita
h}tgmor codem modo eft neceffarius, quia & effen-
taliterDeuselt, & ipfeeft de effentia Der,iuxtaillud,

mis
nfie
e
it
L Ex
el
ind

i)
el
i3
i

Dhsschiarigas eft.

! Ii‘f:lperel}di}celndum dealia parte conelufionis, fci-
' .lmﬁ‘l“od diuina volun:get:am circa resalias ex-
gz, - o0 verfetur. Quod in fuperioribus fere pro-
wi, .o eft, 1bi enim cum de immutabilitate Dei a
g:;ﬂ'nlus,oﬂend.isqusbeum non Metaphorice , fed
: Pi:t:vdle aliadfe: nec poffe Catholicos in hoc
o :r'i s eum Scripturafacra itamanifefteloqua-
tllra,rurln ';:ﬂs. Ecoamur.em proprium fuarum crea-
tipiumg: ff'{l' uensvolitati dlumx,.quod ﬁtprsn-
dpio Fumicau 4 omnium operum Dei. Exquo prin-
it ntnk‘n!:&emm naturaliseatio : nam effeétus
gper intl - 4 voluntatiseius : eft enim Deus a-
i clleGtum & voluncatem : ergo & ope-
PQezvale, & yole, que operatur : fednono-
Tom.iL Metaphyf, :

Seit. XVL Quidpofiit de divinavolant.demonflrari: 23

peratur , nifi res extrafe = ergoeas vere acproprie
vult.

Exquointelligitur;itaefle fentiendum & loquen- XIX.
duminhae partede voluntate, ficut de fcientia, ni- Infeipfis
mirum, quod ficur Deus fzit creaturas non tantum % 1
infeipfo fed etiam in feipfis: ita etiam vult creacuras i:;:tm:“
infeipfis, vt exprefle docuit D. Thomas prima part. :
quzftionedecimanonasarticulo rertio 5 ad fextum,

& articulofexto 5 adfecundum. Quod quidemeft
certifsimum refpedtu rernm exiftentium in aliqua
differentia temporis:namillzin feipfis habent efle
diftin&um abillo efle, quod habent in effentia Dei,
& habent illud ex voluntate Dei:ergo Deus vuleil-
las vt habentes tale effe, & hogeft terminariadillas
an feip(is;id eft, fecundum propriumefle earum, An
vero etiam voluntas Dei terminetinr ad res pofsibi-
lesquatenus pofsibiles funtin feipfis.poftea attinge-
mus.Rurfus andici eciam pofsit Deus vellein feipfo
creaturas omnes, etiam quas vulealiquando exifte-
re,dicendum eft inaliquo genere caufz, vel rationis
formalis ; eum loquendi modi admitti poflein vo-
luntate, ficutin fientia, v fignificauit Dinns Tho-
mas primaparce,; quaftione decimanona, articulo
fecundo, & quinto. Namita Deus vultres extra fe,
veramen velit omnia effe propeer feipfum 5 & pro-
prerbonitaté fuam : ira vt licer velit boniraté erea-
tam quani rebus ipfiscommunicar,illam tamen non
velit, nifi quatenus eft participatio bonitatis fue, &
quatenus benitacem fuam decet e communicare,
Hocergo modo dici potelt Deus velle omniainfe-
ipfo, feuin bonitate{ua , tanquam in fine vieimo,
propter quem omnia vult : atque hac etiam ratio=
ne, vt fupra infinuabam ; dici poteft aliquo modo
bonitas Dei adzquatum obieftum voluntatis eius,
non vt obie&um volicum, fed vrratio volendi. At-
que hgeomnia clara funt, &fatis confentancarationi
naturali, & doéirinz Philofophorum, prafertim A-
riftorelis.

De libertate dinina voluntatis,

lLlud veroeftcircahanc partem arduum & diffici- XX,

le dubium; quomodo Deus velit resaliasextrafe,
an feilicet neceflario vellibere, & quid in hoc Philo-
fophi fenferint. Et videturfane iuxta naturalem ra-
tionem dicendum efle, Deum hze velle ex necefsi- Prim s ra.
tate.Primo, quialibertasinvolendonon potefteffe #iofuadens
inadtu, fed in porentia voluntatis: oftenfumeft au- Dewm crea
temin Deo non effe potentiam,fed folum adtum vo- #97as veile
luntatis: ergo non poteft in eo efle Libertas, Maior ¢effario.
Fpatet, tum ex definitione Theologorum in fuperio-
ribus declarata ; liberum arbitrium effe facultatem
voluntatis & rationis : tum etia,quia actuselt decer-
minatusad volendum,cumit volitio aGualis: libe-
rumautem eft, quod eft indifferens ad volendum, &
nonvolendum:ergoformaliter liberum non poteft
effeaétus,fed potentia : actus autem folum denomi-
nabiturliber quatenuseftd potentialibera, quz po-
teft velle & non velle.

Secundo, quia alidsfequitnr poffe Deum nihil ex- XXI.
tra fe velle nihilque ereare aut cfficere: Confequens :
eft falfum, ergo, Sequela probatur,quianoneft ma-
lorratio de vnarequam dealia, necdetotacarum
collettione, quam de fingulis. Minor vero probatur,
tum quia ad perfeGtionem Dei pertinet fe commu-
nicare: hinc enim D. Thom.probar, quod velit alia
a fe,tum etiam, quia alids pofiet Densomnino velle
contra fuam inclinationemnaturalem: hzcenim,ve
fupra diximus, eft ad communicandam bonitatem
fuam, poffer autem velle omnine fe non communi-
care: ergo vellecomnino¢otra fiam inclimationem.
Vnde confirmacur, quia Deus non poteft non velle
fe perfedtifsime,fed perfedins vult Deusfe, finonti-
tum fibi velit intrinfecabona, fed etiam excrinfeca,
nec folum velit fe, fed etiam aliquid aliud proprer fe:

L3 ergo:

Socunda
ratio.




124 Difp. XXX,
ergo exnecefiitateita vule: ergonion omninolibere
vult cztera omniaextra fe.

Tertio, quia alids fequitur, Deum contingéter vel
le & operari :confequens cft falfum:ergo.  Sequela
patet,quia contingens opponiturneceflario, ficut &
impofsibili: quia includit poffe efe, & polfenon effe:
liberum autem hze includic, & Dppun:rurneccffan
rio:fi ergo Deuslibere vult;etiam ¢ontingenter vale,
& operatur. Confequensautem effe abfurdum con-
ftat,quia contingentia includitimperfe&ionem:tum
quia mcludit potentiam, tum etiam, quia videtur
includere cafum & euentum przrer intentionem.
Atque hicadiungi poffent omnia , quz de dininaim-
mautabilitaze funt difta: quianon poreftincelligi,vo-
funtatem dininam determinati;nifi eifiaraliquarea-
lisadditio. .

Quarto; quiacaufa indifferens, vt indifferens;ni-

hil poteft operari, nifi ab alio determinetur,fed divi-

na voluntas non poteftab alio determinati, ergo o-

portet;vt ex [e fit determinata:alids nihil poflec velle,

vel operari. Maior conftat, quia in terminis includic
repugnantiam,quod caufa indifferensex fe,operctur
, aliguid determinate.

XXIV. . TandemitaAriftorelemde dinina voluntate fen-
Quimta ex-(fe ex duobns eius principiis conftat. Primum eft
Prineibi% pyepmagere intelligendo & volendosexlib. 1. Meta-
Arifteteli- ¥ 5 :

i phyf.cap.2. &lib 12, cap. 9.&lib,2. Phyfic.cap.8.& 9.
&lib. 7. Ethicor. cap. 4. Secundumeft Deumagere
adextra ex necefsitate natura : in hoe enim fundac
fuam pofitionem de mundi zternitate. Autenim
credidit mundum fa&umeflz, auenon. Siprimum,
nonalia ratione patuitexiftimare effe zternum , nifi
quia naturali negefiitate manata Deo:namfilibere
faGuselt, vnde probari poteflt ex zternirate factum
effe ? Siantem non eredidit mundum faétum, fieti-
demargumentum de motu ceeli, quemipfenonne-
gat, necnegare poteft effe fadtum, imo & continue
fieri, Vnde §. Phyficor. capite primo fic argumen-
tatur. Siprimum mouens antea nonmousbat : er=
goaliquid erat, quod ipfum 2 motu retardaba: fup-
ponens quidem ex necefsitate natura mouere: nam
{i effer liberum , fine impediente potuiflec folumar-
bitrio {uo antea non mouere. Vndecap. 6. tex.52.€X
necefsitate primimotoris probat gternitatem mun-
di,& motus.

XXII
Terpi,

XXIIL
Eluarta,

Multiplici neceffisate declavata dinina liber-
tas comprobatar,

XXV, Nlhi!ominus dicendum eft euidenti ratione de-
monftrari poffe , Deum velleres extrafelibere,
abfolute, & impticiterloquendo, & oppefitamfen-
tentiam, fcilicer, Deum agere extra feexnecefsitate
naturz , elle errorem non folum in fide, fedetiam
contra rationem naturalem. Sed quiainhac necef-
firate poffunt efle gradus, oporteceos diftinguere, &
defingulisbreniterdicere. Primusch, {i quisfingac
Deum itaagere extra fe necefsitatenaturz, venullo
modo perintelleftum & voluntatem operetur ; fed
meta aétione tranfeunte ab illo naturaliter dima-
nante, ficur:lluminatiomanata Sole. Etinhocfen-
fineque Ariftoreles, neque vllus Philofophus , qui
Deum cognouerit;ei tribuit,quod ex necelsitate na-
turz ag:l: . quia OInes fa:entm‘ Deum eﬂ-ﬁ naturx
intellectualis, & per intelleftum, & voluntatem o-
perari. Dicet quis, etiamfi Deus habeatintelleftum

& voluntatem nihilominus poffe agere exmerane-
cclsitate naturz , voluntate &intellectn nizllo mo-
do ad a&ionem concurrentibus, fedad fammum
concomitanter fe habentibus, cognofcendo; & vo-
Jendoid, quod neceffario manat A natura Dei: ficut
Theologi dicunt, Patrem zternum generare Filium
voluntarie concomitanrer ; non tamen anteceden-
zer. Sedhoc esiam clare repugnac perfeétioni dini-

Quid Dews fis.
nz, & effeétibus eits : nam, veconftag exdiftisingy,
fputatione de caufis ; caufaeficiens agens PErf‘eé}
modo agit, & iuxta cxemplar;-rzconccpmm, &juo
xta finem prcognicum, & intentum: ergoad perfe:
éum modum agendi neceffe et , vt concurrangin
relle®us & voluntas;non tantii concomitanter l'cd.
etiam caufaliter. Hic autem mﬂdu“st‘—ndi,trih,ueﬂ!
dus neceffario eft Deo.Primo quizin omnibyg habe;
fummam perfe@tionem. Secundo; quia eftprimg

canfa, quz non poteftabalia recipere finemfuzge

étionis, vade necefle eft,veipha illum concipiat, -
biipfi proponat. Tertioquia obinfinitam virturem
funt etiam infinita,qug agere poreftivnde virtuseius
elt vmuc;fnhfstmz, &indifferensad multa,quz nog
poteft abintrinfecoagente,vel materia determinar,
quianequehaberagens fuperius, nequeindigerma.
teria‘ad primam actionem fuam ;5 ergo folum po-
reft determinari ab exemplari praconcepro , ad-
iunéa voluntate, fen intencione finis:ergoel enie
dens hunemodum necefsizatis nonhaberelogumin

Deo.

Seeandus modus, quiad rem prafentem magy
fpectayelt; fuppofito quod Deus operetur perintel: "
{eftum & voluncatem , i voluntas eius exiﬂimmrr "‘
natura fua determinata ad volendum resadextts; 4':’;
feu effeltionem earum. Qa necelsitasadhugpored
duobus modisexcogitari; vouselt, filladeterming
tio fit abfoluta ad volendnm age re quantum fimplis
citer poteft fine vilalimicatione. Ethic modusfic:
le etiam poteft impugnari-ex fupra diétis, repugaat
enim aperte cuminfinitaze Deiinteniina; taminfua
effe, quamin virtute agendi & mouendi, Quigim:
pofsibile eft, vt virtusinfinica agac fecundum totan
virtutem fuam, & fecundum vitimum potentizfiz,
Quod prabari poteft primo argumento Ariftoteli
fumpto ex motulocali, quia fi primus motor habens
infinitam virtutem, naturaliter ageretquitum -
pliciter poteft, mouerctinnontempore. Proptt
quamrationem multiexiftimant, nonpotu‘tﬂ'u\ri-
ftotelem exiftimare , Deumagereex necelsitatens-
turz, cum alioqui pofuerit ipfum habere virsuten
motivaminfinicam, quia alidsinuolueretcontradi
&ionem in diéis fuis.

Sceundo poteft imile argurentum fieti exom: i
nibus fereeffe&ibus divinz virtutis; maximeexhii
quosimmediare & per feipsil facit,quia fi Deus rti-
uit Angelos verbi gratia, cur creauitillos in calimil
ritudine & non maiori,nccminorizautcurinfpeie
bus talis pecfeétionis, & non maioris nequemiio
ri¢» Nulla certe ratioreddi poteft, mifi quiaaita
liud non potuit, autquia noluit. §i primum dt_ﬁi‘"’l
id eft, contraeiusinfinitam vircotem & cxedlleriom
& contra ul'l‘.lnipnt:n':ianl , vemagis ex feGiane fe
quenti patebit. Sivero dicaturf:ecun_d_umi “ET}“;F
neceffario vult agere quantunm fmpliciter potei b
mile argumenti fieti poteftincerrogandos curgteds
rit hune mundum, & nonalivm, velin hag quantitd-
te, & nonmaiori, vel nunc &nonantea; fuPP“"rmf’
quodnon produxitab zterno; vt ﬁ&“[i“‘"gr:n:
ficienter probari credimus ratione, faliequett:
tum ceeli , & Muccefsiones generariunum,vu; “m
rioribusacrigimus. Nam horum omuiint & m:,,.
ratioreddinon potelt, fi Densex ucccfil_‘atw?n b
turfecundum totam porentiam fuam, ! P“‘;&M

illam potentiam limitatd, & fnitam ‘1“°’.dfn: i
fibi pofsibiles ram in r{l;ul:it'udinen quaminmiag
tudine & aliis circumitantus. BT

Tertio argumentari poflumus ex channg:;l:ﬂ
effe&tuum ; quia fi Deus AEErecex ““‘f’g“‘c o

illomodo , nullieffentin vniverfoeffe u;‘;d:tiim

gentes : quod non folum cft contra fidem; v
contra veram Philofophiam > le”“‘%:°“€{1 v
Jem , vt in fuperioribus vifum ¢b CC8
probatur, quia fi prima caufa exnecs quani®

- e N B

ey e B AB i L . N, B Sy A By g, e g e g




2 s A e

| s § R ) . o

p{ie

wmpofler,nulla caua fecunda ei poffer refifte-
R otantanecefsitate moueretur ; quanta prima
me ueitaabfolutanecefsitate vaum

{amouneret: atq : bt !
cf;laiﬂ fequeretns, dequare 1n {uperioribus didtum
¢

\a2: .
:ﬂf;t?;rc:ergo moda intelligi poteft,quod Deus a-

0 o, quevelicex necefsitate natura, non ablolure &
ﬁmpjici:cr,fefi?‘-‘&“ porentie fuz 5 id E.R._, l?cccﬂ‘arxp
yokendoagere quantum poteft, vel infinize appli-
ndoinfinitam_ virtutem fuam ad agendum: fed
duntaxac agere ex nc'cei_‘suate itixtahnem a‘ppr_eheng
fum;veliuxta capacitatem na:uralem_ fubulzth > aut
paerizcirea quam operacur. Veverbi gratia, fi di-
.amusDeum €x neclefnl:'a temouere ccelum tanta ve-
lsdicate, & nonmaiori ; non quia abfnlurc: non p_of'—
feyelogius mOUELE 5 ‘AUL Maiorem imprimere m-
ulfams fed quiaapprehendichanc velocitatem elfe
wonuenientem ceelo &mundo ;& necefitate natu-
reid operatur; quod l=ec=f51casi?nl~?_§"!8‘° 2 & ficde
aliiss A;queinhun:modumalqum:r_rte;;_:rctantur
Jriorelisfententiam.ve Soncin.iz. Met.‘.phyfgi_].ﬂ_—
flione3p. & 41. Elt ramen non minus erroneain fide
quam precedens : quamquam nonnulli Catholict
ineminaduertenter incidane,ve farim declarabo.
Edetiameontrarationem naturalem primo, quia (i
disina porencia non eft limitata ad definitum effe-~
&om,verbi gratia,ad hanc motus velocitatem ne-
quevoluneas diuin?t naturafua pt_::eﬁcﬂ_’e determi-
nataad volendam illam ex necefsirate ; & non ma-
iorem, neque minorem. Curenim, aut vide talem
determinationem habet ¢ Dices , habere illam exfi-
ne;verbigratia ;quia talismotus expeditad bonum
wnigerli;quod Densintendit.  Sed contra, namde
hocipfofine inquiram,eur voluntas diuina fir deter-
minataad volendum ex necefsitate hoc voiuerfum,
&bonum eius,cum potentiaDeinon fic adhoclimi-
taled pofsic aliud vninerfum,vel fimile,vel perfe-
dissefficere. Deinde, in hoe eodem vniuerfo poffer
diuinafapientiaalios modos inuenire componendi
motus ccelorum cum maiori vel minori velogirate,
tqua cofurgerer proportio =que vtilis ad confer-
uationem vniuerfi ;aceftilla, que nuncin ceelis re-
periturceftigicurille modus determinationis divinz
prorfusirrationalis. Anvero ft fufficiens ad inten-

% tionem Ariftotelis,infra oftendam. ;
Secundorepugnar etiam dinin perfeQtioni, nam
aillipofitione fequitur Detm non tam velle & o-
prririéx'ra:ionah\'roiuntatc, quam veluti naturali
infinétu:quz eft magnaimperfetio , mulrim acee-
ficsad mperfectionem brutoruna ; & a perfeétione
inelletualis natura declinans. Declaratur fequela:
timDeuseft potens ad producendos hos Angelos;
&innameros alios, & licét ion nécellario determi-
Beturve velit creare omnes,quos peteft, nihilomi-
usexnaturalinecefSitate determinatur, tam veiu-
dicet hos fibieffe creandos & non alios s & yrvelic
ss&nonalioscreare s hacautem dererminatio n6
::l::i:errex ratione aliqua & Deo f:ognita, qua illum
wsitate mouere pofdit: nam ficut cognoftit
::ﬁ*tlo_nerqhorum efle fibi pofsibilem,ita & aliori,
0 ;;:‘;?;::n%nifet}a?uniﬁte_m fuam, itafaceret
‘fsﬂiil.‘ldetcr;'epe'r (- 11.1:‘,!\:1!:eﬁcn:gerffa?lnrcﬁ:
i, Vclutina:nat;o non Eureftrcdpci, nifiinali-
Necinhoseh o u'lia em‘mﬁmt?tun! diuinz njture,
ety rL'ru - d;neccrmn_:ar_mpe a.d [‘; aman-
EECEEita:cahe _Ve[far undarur in obiecti dignitate,
trdlisgye G etialP o ‘).eo cognita, & u!ec.p ita et na-
inobiegte creaml'z:?a‘nonahs &perfe&:fsnma. Qxﬂod
1 non poteft ; guia nnlla maior

Becelsitas toie s g , AT
Bk, epenitucinhis Angelis,quam inaliis pof~
" Atgue hing fiyms : : 3
“ qE:T hine fumirur tereia Eatio,&maxime 4 prio-
ipfo,“:ulh?rm bonum extra Delim cognofcitar ab
licita :"" arium, velad (tumelle, vel adfuam
W€, velad fuam confummatam perfeétio-

Ioﬂm.u:M::_gPhy{:

Sell. XVL UQJ:EJ f-fy’?f 1 dedininavolunt, demonfirers, 12¢

nem ; ergo voluntas eins nullo modo determinarur
neceffario ad volendum aliquod ex hisbonis. Ante«
cedens conftacex dictisin fuperioribus: ideeenim
probauimus Deum efle bonum fibi fufficiens, nul=
lamque yeram perfectionemilli accrefcere ex hoc,
quod velit creaturas. Cnnll‘qucntia autem pro‘oa-
tur;quia motus voluntatis fequiturrationem : & id-
eonecellario non amat, nifi neceffarium bonnmy,
quamobremdici folet, ex indifferentiaiudicii oriri
Liberratem voluntatis, ex indifferentia ( inquam)
obiectiva, ita enim vno verbo refte exponitur, id
eit, exeo, quod obieftum volendum ; indifferens,
feunonneceffarium iudicatur. Vndeemaminrelli-
gitur (quod maxime hanc veritatem confirmaz ) li-
bertatem circa talia obieéta ad magnam perfeétio-
nem pertinere ; quia pofle vnumguodiy amare iux-
ta menfuram,vel proportionem fuz boniratis , ma-
gnacltperfectio: ficur ergoneceffario amare necel=
farium benummagna perfedtio eft, itabonum non
neceflarium non neceffario amare, fed proiudicio
rationis & dominio libercatis, maxima perfeitio
eft:nonpoteftergo Deodencgari. Eo vel maxime
quod ¢reaturz intellectnales hac fruuntur liberrate
& perfectione, quz licerin eishabeat aliquasimper-
fectionesadiunétas, non{unt tamen de ragione li-
bereatis vt fic: nonpoteftergo talis pecfedtioDEO
denegari. Aquo enim illam participarent creatu-
r=,{i Deusilla careret , vefupra argumentabamur?
Eté conuerfo nulla creatura rationalis habet illam
naturalem determinationem ad volendum aliquod
obieftum ex iis, qu= ex feneceflaria non funt, fed
velzque amabilia, i confiderentur vi fines, velz-
que eligibiiia,fi confiderérur ve media , cur ergo tri=
bueturDeo talis determinatio,cum ad perfe&tionem
non fpectet?

. Quartaneeefsitas adiungi potat , quz diciturim-

mittabilicatis,quz re vera non eft necefsiras abfolu-

ta; fed fecundum quid, feilicet ex fuppofitio
haze neceflario admirti debetin voluntaie divina,ve
in fuperioribusoftenfum eft.  Hzc vero necefsisas
nonrepugnatlibertati,imo intrsfece includit, vel
fupponit vfumeins, namin eo, quod Deus femel li-
bere decreuit , immutabilis permaner. Dices pugna-
re immutabilitatem cum libertaze,quia cum immu-
tabilitas fit perpecua nunquam relinguit vfum liber-
tatis. Refpondeo breuiter, viumlibertatisin Deo
vnicum,feulemel tantum effe, nimirum in=zter-
nitateipfa, in quafimul de omnibus cxtrafe delibe-
rat; & ineo, quod(emel hbere decrenit, perpetuo
permanet, Negatur ergo fequela, quiacum hoc v-
funon repugnac immutabilitas, nam tam perpetuus
efthicvius, ficutipfaimmutabiliras, & quamuis fi-
mulduratione fint, ipfa tamen determinatio libera
ordine rationis antecedit, & ipfam determinatio-
nem liberam antecedit eadem rationis ordine in-
differentia voluntatis, feu potius volitionis dinine.
Poteftquedeclarari hxze necefsitas iuxta illod Ari-
ftotelisdiétn: Quodeft, quandoeft, necefeftefe. Quod
etiamin aétu libero volitatis noftrz verum eft:nos
enim nonfolum fumus libéri antequam velimus,
fedetiam cum volumus, & aGtus quo volumus, fi«
muleftliberfimpliciter, & neceflarius ex fuppofi-
tione: prius autem natura vel ratione fit, anceft,
quam illam necefsitatem habere intelligatur, &prius
ratione vel natura, quam talisa&usfiat, intelligicur
voluntasproeodem inftanceindifferensad illum fa-
ciendum, quod autem innobiseftinftans, eftin Deo
ipfa zternitas: & quodin noftro aétu eft necelsitag
exfuppolitione proilloinftanti, pro quo efle fuppo-
nitur yeft in Deo necefsitas immurabilitacis profua
zrernicate.

Dices ; ergo iamnunc Deus nihil vult libere ; ant
faltem noneft liberad nolendum quod voluir. Re-
fpondeturad priorem partem, negando abfolute
fequelam, & deipfefecundum e loquamur! namin

L

(e

XXXIL
ceefistas
= 4TI~
rabilitate
orzadiut-
7 Volyn~
1aticonuen
wir.

TXXXIE
Obietlio-
nifarilits

3 €o fr.': s




5

KXXIV.

XXXV

Difpue. XXX,
sfed velle, &
ry & eademli-
n decrero:fita-

fla nece

1§, NoNn re

it fequela i
¢ fert:nam revera in Deon
(;l!:qm_:d voluit, exfuppolitione
& loguzndo decodem obiedto pro eodem tem-
m:quia talis potentia efferad
t rramen poteltin fua 2terni-
tatenollequod v n fenfu (veaiunt) diuife . guod
t1os per preteritum melius explicamus, pot ifle fei-
ficet nollequod vule, & hocfaris eft ad perfedtam li-
h xhisergo( vt exiftimo) fatis demonftra-
tumeft Deum haberelibercatemin volendo; qua ex
L libertatem{inguamjram quoad exer-
icet potelt ea velle,ant non velle,qui
i iapotelt velle, & nolle,feu
autoppofitum eius, quodin fequente al-
fertione amplius declarabimus.

mu

Solusntwr difficultatescontra diginam libes-
tatim fiprapofite.

Ai‘)p"]mnm argumentuin in prihcipio dubita-
tioni tun bonfio fumenda eft ex didtis
fuprade immutabilitate Libefras enim crea-
ra forinaliter effe non poteft, nifiin potentia volun-
tatiseanquamin '_pi'..",\ o emgente pruxtmn;a qll(}
a&us denominatur liber. Er de hoc libero arbitrio
creato;ime & pecnliariter dehnmano, dari foleril-
1a definitio, quod fir facultas voluntatis & rationis.
At veroinliherndrbitricincréatolibértdseft nonin
potentia ,{ed inaétu , quiaindifferentia eins noneft
in ordinead alus, fed immediare ad obietta fecun-
daria:refpeuquotumnoneltactusille determina-
tusad velendur,fed folum refpedtu fui primarii ob-
ieéti,quod elt diuind bonitas, ci juam fe, & pro-
pterfe amandar sitdrenm habet a&us ille tord
entiratem {iram, & per eidein poteft reliqua obieéta
amare,vel amadre fine n?fgr niento,veldiinutio
e entitatis {tig,&in hocconfiftic libertas ¢ius;adnii~
tabilis quidem;,fed ve

wAnlaliemincommuni Dews velif neceffario
aliguidexirafe,
‘i N fecundo arguiniento petitur, an voluntasDEI
non folum fitliberaad volendum quodlibet bo-
num créatum in parcicuiari; fed etiamin commuyni,
itavtnofolum dererminate acdiltributiue nullum
necelfario velitfed etiam confule & colleétine.  Vi-
dentur enim rationesiniflo argumentonfinuatx
probare, quodlicet Deus pofsitnolie hanc, vel illam
creaturam, & {icde fingulis determinate , nihilomi-
nusnon potuerit omninocreaturasnolle, & ab ea-
rum produckione perpetuo abftinere: quia videtur
hoe valderepugnansbenitati ¢ius. “Etaliundenon
et neceflariumad libertatem etus: nam hzc facis fal-
uatur s f Deus nullam ¢reaturanrdeterminate fum-
ptamvecellzrio velit.  Nihilominus;filoquamur
de voluntace efficaci, qua Deusvult aliquid exera (e
producere, dicenduni eft, non folum efle liberum
Deo velle qnambibet creaturam, fed implicicer vel-
Ie creaturam,feu communicare fe adextra: ideoque
potuillenihil omnina crearum velle producere. Ra-
tioelt, quiabonum ereatum fine abfolute & fimpli=
eiter, ffuein particulari fumatur, eit bonum diftin-
Gumar Lo &illi minime neceffarium , vel ad fuum
effe, vel ad fuam beatitudinem , aut perfettioneny,
£rg0 quacunque ratione bonum creatum fuma«

m ﬁ‘!‘c'cfrar‘,c':ﬁctcl‘minnn‘;d
1 dileétionem:

alias eus

i

nar : ;
Er confiryg:

TULPrimo;q

ficiens; fed indigeret eonfortio boni erens:
municatione 3,!3)[}! Lat uz cgi1!1t:?;g;;mtli‘ﬁtt:alu-
fufe & indiftindte llsmllﬂ:n 1hog ﬂu;cm :wl:\a M’ﬁ- mnf
pugnat Deo, Guam quod aligua trc;x[ut'a‘:ll:lx‘:yu?m
lariindigeat : Confirmatur fﬁ:“ﬂdﬂ;q&ia adil
eledtio cutuslibet mediiin p'art:culurieﬂlul; s
eft neceflarium velle aliquod corum mufme-m’m
diftinéte , mfiintentio finms neceffario pr:[he|& o
tur : i ergo Deoeftlibera electio cuiushb:riipcm-‘
rz,non veroabiolure eft liberum velle al‘q;rd 2:
atum,fupponendaeritin Deo intentio allu;iusli
nis necellaria,qua necefsitaceminferat volend; iz'
quam creaturam , 1215}9{11 in confufo: nylla au'acn;
talis intentio 1in Deo fingi poteft : quia perfe&lfs;mé
poteft amarebonitatem fuam nihil extraleintends.
do.VndeDeusad inem({iita loqui licet)liiainmf..
farinm nullis indiger mediis , nec dezerminate, nee
confufe lumptis; quia Deus non h.ahetcaufam}ﬁna.
lem:é& confequenter necfinem fibj necellariun
quem per media confequi oportet:quia naturaliu:
a¢ perie haber vitimam perfediionem ﬂ:am:crgnjn'.
tentio cniusliberalterius finis per media conlequen.
dieft fibilibera: erge volitio mediorum tam detere
minate quani confufe l'umpta,eﬂﬁbihbem,&nun
necetfaria.

Ad fecundum igitur argumentum concediturf 1
quei_a,qu:: fufficienteribi probatur. Ad primam i
temimprobationem confequentisiam Toprarefp.u
fumelt, communicareleaétu creatiris nollam ft
malem perfeltionem dicers aur addereinDeo,fd™

fupponere , acproucnireexmaxima perfedtione: p';“"-‘

hoc modo exponendum eft cumdiciturad perk-
¢tionem Dei pertinere (e communicare;vtlatiusa,
1.de Incarnatione dixi. Ad fecundam improbaziost
refponderur ; quod erianifi Deus nihil extralevelk:
non ideo proprieagerer contra inclinationem fuam,
fed (vlum non agerer fecundum aliqualem incise
tionem fitam , quod nullum eft incoruenicasqut
illanclinatio non eft ad bonum ipfius Dei, fedalio-
rum : & quia non inclinat, nifi cum fubordiogtiont
(vefic dicam ) ad rationem & voluntatem. . Negt
propeerea fruftrarerur illa naturalis inclinatio Dt
ad fe communicandum,quia tupe propriealiquaix
clinatio fruftrari digitur,guando caret attuvelp
fectione (ibi debita: bonhum autem diunuetian
aliis extra fe non gemmunicerur,non caret i)
perfectione; autactionefibi debitasfedfolomattio-
ne fibi pofsibili,& confentanea fix bonitati Ad
tiam improbationem, fen confirmationem,ié:
tur, Deum perfedtius ;velle i'e,cumvultl'ee@:f_t
communicare creaturis quam cuim folum valtiee:
fe:quiaidem omnino efk aétus, quo yireque mogd
{e vule,& idem omnine bonyim infe habet viroge
modofz volendo: 'ofmnq_ue ponit in creaturis il
quod bonum , quando yult fo cnmmumfﬂitlu!'!
feu efle finis illarum : qued fon paneret, fi tanfi
fe ablolute vellet. Et hoc ipfum eft; quod aliis Vit
bis dici foler ; Deumnecellario fe amare ;erfcmluj
meintenfiue, non véro extenfiue -quamguan e
veérha minus propriamihi videantur, &faomos
interpreranda de cxrenhone pure obiediua &cau.
fali;non vero de entitativa & formaliin 1}"?&'““:1
&tu Dei;ve Caietanus & alii meendilfe vsdcntuni'u:
uibus fatis in iuperi’onbusdifpumrumeﬂ Ext :
Eo enim obiectina aut :auf:rlihsnul!gnu:mju u];ﬂ;
pfi Deo, fed creatura,n quantifiuit, &la :E‘E““
Tibere terminatur aftus neceflaius }_Jh 'Ff,m;
hane autem excenfionem non poteft dici P
a&us Dei, etiam cx:cnﬁue;ﬁ{nlﬂ"f"
&ioeius nullo modo erécaty
- aut muleiplice-

e AiD

o (T
non efletbonum iz !




ali-
i1

.cel'-

i

\An Desti necefjario ames creaturas
poffibiles.

lofe ;neceflarioco-

militer Det
smando fe necell 1f13, quia hon mi-
miscompreh€fiue amat fe Deus quam (¢ cognofcar.
Hane dificultatem actingic Diuus '

gnoﬁli Crodte
puflam illi perfe

1 Bl
ate,quefiione 1g.art culotertio ad 6. & conft
m & voluntaté,quod vo-
éiis vero fertur

differentidm inicer (cientias
toneasfercuradres in feiplis: .11;6!“
aﬂrcsprou:lhntiu |)C}J.R esaltere
habent necelfarinm elle, prout in D¢
Pruutﬁm‘:ir‘ feij Quz refpor (
tfh vt exdicendis co! tiex quibus fortalle - liguo
fodo explicabie: aque gomparari fcien-
tiak velunyas ciuina , primo ad l,‘i'C.l‘:\ITnf }Ji'ngt
eiiftentes inaliqua di ntia temporis: &lic d_c'v:
zraqwcrmncl},quod(can::na:ur‘h._ ‘1;_;1.:15 i le
iPﬁs;rjamiicurlJens vultereacuras eli

ih {e ita etia
mtteturilasio fe exiftentes, & de veraque ectidm m
dliofenfiverum et ,quod Deus Ieit & vulteredturas
infeipfo,vein fuperioribusexplicatum eft. Quofic,
ythcut fimplicicer nece(larivm nonel dininam vo-
limtatéhog modo rerminarrad ereaturas, itaneque
wfieniia elt fimpliciter haxc vecefsicds,fed folum ex
fippolitronc;quod fint 3 Deo volitz, feu quod futu-
tzlintinaliqua differentiatemporis. Et inhoceft
diferentiaincer voluntatem & fcientiam ; nam vo-
lntas creaturaram exiftentium, eftin fe formaliter
liberaquoad ralem determijnationen , & non reful-
wnczellario ex aliqua priori fuppofitione: ftientia
sutem dinina;etiam prout termunatur ad creaturas
eriltentes,noneftin (& formaliter Iibera, fed neceffa-
HoconuenitDeosfuppolita futura exifl Etia talis ob-
it Exquo fit, ve omne obiectum feibile etiami cre=
atu heceflario feratur 4 Deo: nonautem omne di-
lighile,necellario diligacur. Ratio autem huiusdi-
ropriaeft,quia voluntas eft formaliter fi-
bita,ftientiz vero non eft formalicer libera: nain it
deficveftientia ndcuralicer acnécefidrio reprafen-
et quidquidreprafencabile, aut (tibile eft: voluntas
Yeronon neceflario amer quidquid amabileeft. Per-
unctaueem hecliberras ad perfectionemin volun-
Htécirca bona qua: né fnt neceflaria di ligéti ve{u-
predeclaratonief} : in intellectu vero liberids affén-
usvel teghitionis nunquam prouenit ex perfedio-
Be:nam fineelligacus talis libertas quoad {pecifica-
sonmadtus prouenit ex obfeuritare aliqud: nam in
tuidente cognitione non habet locuti tahs | ibertas
Quavbiinteruenit tuidentia,non poteftintelledtus

Efftntire. Libertas autein quoad exercitium inin-
telleftu creato Prouenitex potentialitate, quianon
fmper poteft offe i a&uvltimo, & idco indiget ali-
{aliomotore, & quo de afty primoin fEcunduin
Ie SHin, velex confideratione viiug obieéli, ad
Wn?dqratmnem altetivseransferatur: ha auté int-
E;’uifi'ss";z;? habet.l tlocum in Deo, ‘J‘k i‘:’:co E_ci-
T R e autm rcpm[_cnrar_qn!?qz_:m reprafen
"fseﬁ,qu-ia \:Oll_ah:e1n magis A priori hu ius diferimi-
Bttt o, &raszbc: prout vesfa EUT €irca Creatu-
&idénd‘c:.mﬁ; pﬁ-_lmrg #radllcall.gca_ufh‘ ui_arum,
Eiibenef‘acimr ‘;pnz‘lmn_ adilldsin _f's;phs, idelt, ve
Mo pogel elT;n lnﬁ_» tlilxlﬂehres efhcm: ; hqc autem
“IOE‘un:,e‘ Feﬁ:‘;ﬁ arium Deo , quia :'xd clus com-
“EDH:!S,onua nu:}ncm nonefere, $_L_Len tidautem
Proutin fCiP‘ﬁs flri £ flE‘:““hqtmmms mtuearurres
Eonfetifieyp ;_tam\,n non eft muﬁx.ﬂarim‘,,ncc
Hilling o int , fec! I"o]_umnm_lctu!‘ illasex
i : 2 & perfetionis, quaillasinfecs.

Hhetionod pere; s i
sd;e;? o Pertinerad perfe@ionem Deiinfe, & no
Stonemreatyre,

POR LT AT bs

Secundo coinpara
Deiad creaturastan
nennulli Theologi ac

tem

i poflunit feientia &
tm vt pofsibi

d alq

m verfari potelt divina vol

s pofsibiles.Vnomodo ¢

n

las iy v pols:biles, fed ve exiftentes: & de
illo proce ¢ In prioyi membro diximus, Alio #
autem modo poteft verfari voluntas diuing eirca
crearuras pofsibi per quandam ﬁmt\hccm com-
§ eart

m,quatenus cognofcimys
e tantam a¢ talem perfedtionem pofsibiles
¢ quoad hunceffe@tvmconcedunt,
cognofvendole , neceario cognoftit ¢
faibiles, itaamandofe , neceflario complace
sive pofsibilibifs. Namhicamornd et cay-

urarum, nec tendicadillas,in elt,

esé ideo ceflane differentiz afsignare
inpriorimembro, & cogit fimilitndo rationisinter
feientiam & Amorem. :

Aliis vero non placet admitrere in Deo viluma- XXXIX,
morem fimpliciter necelfarium, etiam per moduny 44 ey
fimplicisaffectus circa creaturas etiam vt poflsibiles,
Quiaamare creaturas gquocungue modo, nequeef
necelfariumad perfeétionem Dei 5 alids Deusir
geret aliqguo modo greaturis , neque elt necelfario
confequens ad aliquam dininam pe: fectionem, quia
ficut dinina bonitas et omninoindependensi crea-
turis etiam ve pofsibilibus,ita poteft Deus illa ama-
rey &inillo preise complacere.etiamii nullum af-
fectumhabeateirca tales creaturas.Ec confirmarur,
quialiberumarbitrium creatom nihil necefrio a—
mat nifi Deum,& fortafle eriam {eipfum, aliasvero
ereaturas nullo moda necellario amat, neque amo-
reefficaci, neque complacentiz, quod etiamin bea-
tis videntibus & amangibus Denm;vernmeft. Nam
licet fortalle,vifo Deo , necelfario videancineoali-
quas greaturag,non ramen,dlhgcndo Deum , necef-
fario amar creaturas ctiam amore complcentiz,
Etratioelt , quia ecredture non funt fummum bo-
hium guantumuis in [ummo banolvideanrur > VO-
luntas autem folum fertur neceflario in fimmum
bonum , &infuum effe quafi confequencer & pro-
pterfummum bonum quarenus eft Fundamentum
fine quo nou pofiic frai lummo bono : cum aliis ve-
rogreaturis non habet neceflarian connexionem;
ideoillas non neceffario diligic, necin eis compla-
cet. Mulcoergo minds poteft Dens haberealiquem
neceffarium effeum , qui ad créaturas vere termi-
netur. i ;

Addunt eiatn aliqui, hanccomplacentiam , quz
nonincludat affeftum ad a&uwalem exiftentiam Sk
plius bonicogniti, veleffeiftam, velnen perzine-
read voluntatem,fed adintelle@um. Nihil énim a-
liud effe videtur,quamiudicium quo aliguis appro-
bat talem reinaturamauteflent » qulamcogno-
feir:tiautem ex hoe 1udicio nen fequitur aliquisaf-
fectus,quo voluntas velicillamrem effe ; & habere
talem perfectionem, nullus verusamorintelligipo-
telt, quiappelletur complagentia volunratis.in ta-
lire. Quid ex his qua in nobisexperimur confir-
mariporeft ¢ ningtam enimaliquid amamusant :
volumugnifiinordine ad exiftentiam eius , fiveap- H
petamusrem veinnobisfic, & nosperficiat, fine ve
infe fie,fiiamue perfetionemhabeat, Quod qui-
deminamoreefncaci et enidentilsimum ; idem ve-
roincelligere licet in fimplici affeétu, quidupliciter
in nobis intelligitur.  Primo per adtum ipeffica-
cem , quern per voluntatem conditibnatam expli-
camus, {tiltcet véllem hocbonum i feri pollet; aue
fi non cfler tale impedimentum : qui affe@us eff
clarum defiderium rei in ordine ad exillentiam e-
ius,quamuisnon fireficax & abfolutum, Alrer mo-

L 4 d!_-'!i‘ il

veillis dee

g




XLL
Secunda
Jemtentia
protabilic
indicarur,

XLII.
Priorss jen
Jentie mio-
dma expli-
eandipro-
babals.

128 Difp. XXX.

dus huins Amplicis effeftus eft per complacéeiam in
ré pulchra att bona abfque vllo defiderio habendi
illam,vt quando quis complacétin pulchra imagine
vilmaut in rofa.autin Deibonitate contemplata. Et
complacentiaefle non poteft nifi veldeledtatioqua-
dam de proprioaftucircatale obieftum. Delectate-
nim nos pulcheralpe@us,quiaipfemce aftus circata
I obic@uin eft confentaneus noftrgnaturz:& illam
diéle&ationem vocamus fimplicem complacétiams
quz fine dubloeftde illo obicéto feualpeétueius ve
exiftentein nobis.Vel poteft effeilla complacentia
per modu béneuolentiz ipfius obietifeurel vifz, &
contemplarz : &ficnihilaliudeft quam velle 5 vel
gaudére,quod res illa Habeat illam pulchricudivem
autbonitatem guaminilla colpicimusaut confide-
ramus : & itaeriam hiceffetusfersurad bonitatem
inording ad elfe cius Sicigithfin Deo nonintelligi-
ruradtus volundtis, quilit verusamor 4 icreattirs
niliin ordinead a@ualem exiftentiam ¢ius. Ecquia
nulla res habere poreft perfeftioneni attu exiften-
tem nifi ex volu#itareDei,ideo eas folas creaturas di-
gitur amarc Deus quibus vuledare effe:&ii abfelutd
voluntate (quam confequenterh vocant)id velit,di-
gitiiramare gfficaciter,fi autem id tantum velicfim-
phici affectu, fed conditionate({quem antecedentem
voluntateni vocant) amior defeeftinefficax: tamen
wrerque co modoquo eft, et deadtuali exiftentia rei
&ideo eftliber in Deo: ergocirea creaturds pofsibi-
Yes, quz per voluntatem diuinam nulfo mode ordi-
panturad exiftétiam non potcft intelligialiquis ve-
rusdmhor,qui dicatur fimplex complacentia. Denig
ob hanc caufam multi Philofophi & Theologi, pra-
ferrim qui Divi Thoma do&rinam fequuntur, hane
differétiam conftitnunt inter intelleétum & volun-
tatem; quod intelledtus verfaturcirea quidditatem
rei prfcindédoillam ab a&uali exiftétia : voluntas
vero sEperteditin Bonum in ordine ad effé aftuale;
vt patetexDito Thoma prima parte, quzftione 82.
articulotertio, ergoiuxtahancdodtrinam non po-
teftintelligi verus aftus voluntatis diuinz circa ef-
fenrisrerum polsibiliim, quasnullo modo ordinat
adefle.
Tuxia hancergo fententiam , qua fatis probabilis
eft,conftituenda eft differentiainter (cientiam fim-
plicisintelligentic & amoremDeineceflarium,quod
Deuns per Hlam fcieatiam necefidrio comprehendit
ereaturas pofsibiles, quia comprehendit fuaminfi-
nitam perfe@tioné & potentiam ; cimqua creatur®
habent neceflariam connéxionem in ¢ffe pofsibili &
confequencerin effefcibili feuintellgibili:quia con-
nexioeffeftus v pofsibilis cum potentiacft omnino
neceffaria: & ideo comprehen{a potentia,que fua fo-
14 virtute eminérer continét torum effeétum, com-
prehendi:ureffc&us vt pofsibilis, ettamf{i nunquam
it futuros: nam, vt dixi ; intellefusex fe prefcindit
ab afualiexifténtia, At veroamor Dei quantumuis
perfectus,non habet neceffariam connexignem cum
amore creaturarum, quid a&ualeefle creaturz non
habet necellariam connexionem cum bonitace Dei:
dmor autem non ¢ft ineordine ad actualeefle. Et
hané differentiam intendere videtur D. Thom. cita-
toloco cum dixit ; fcientiam verfari circa creaturas
vefuntin Déo ,amorem vero cirea eas prout funt in
feipfis.Et candem tradunt frequentius Commenta-
toreseiust p.quzit.34.artic.3. cumcon. Scot. aiunt;
Verbunidiuinum procedere €x cognitione ereatii-
rarum pofsibilium,qug necellariaelt, Spiritum fan-
&um vere non procédere ex amore credturarumy
qiia nulluseftnecearius.

Quod fi quisita priorem (enteaciam interprete-
tur,quod Deusamando omnipotentiam fuam, ne-
ceflario smat & gauder quod creatura fint pofsibi-
let,quid non poteft ipfe cffe omnipotens, quin crea-
turzfincpofsibiles : & hupe vocet fimplicem amo-
gom creatnrarum pofSibilium ; nihil dicet improba-~

Duid Deus fis.

‘tzifc,reld reipfa verifsimum. Ille tamen amor non eft
%m‘e aliquorefpeétu ad effeexiftentiz’, non -de

1PIarum creacurarumi, {ed omuipotentiz | ;1!11 Dem
amaturenim pofsbilitas creaturarum fnlui:us -
flus connexa eltcum actuali exiftEtia omp; Vet
Dei:&ideo necellarioamanturve pnfsibilcspjt‘mh:
;cffnrio amatur omnipotentia De. Tamen i]qv“me‘
propri¢loquamur : hicamornontam eft:;re:::zc
rum,quam omnigotelntia: Dei, quianu]illma&u:?;
bln_rgum amatereaturis,fed {olum Deo, Ft hoc fenfi
r:l;x!ﬂ‘c videtur Calcm.parr.quzﬂian:;,;_ articul “
Deumnecelfario amare croaturasve funtinipfo ?'.
vero vefuntin l"cipﬁs,qum vt funtinDeo nui?ha)b'o
alind bonum nec aliud effe nifi Dei: vevero fum:inefk
iphi \,limbent efle ditinGtum, Et prop:erhanccaul'az;
n]u!paratamorém cognitioni creaturarum vepof-
ﬁilnliu.m.ln quo hon omnino nobis places, nam per
!'cle_urlam_ vere cognofcuncnature creabiles, vefune
entia el's_cna!iicrab ipfo diftinéta:&ita terminariyt
fciuncusinfe, &fecundum fum effe effentizabi-
.lu:qm_: at vero peramoré dictum re veranonamg.
turinfe , fedolumin e effe quod habentinomai-
potentiaDei, 2quo denominantut pofsibiles: quis
non amatur in fe,nifi quod ordinator vrinfe, &in
proprio effe haheataliquod bonum: feitur autemin
feetiam quod przfcinditur inomni fuoafualiefe
femper ergointercedic differentia inter fcientiam&
amorem ,ob quam poteft Deus perfedifsime ¢ amg-
r¢;nonamando proprie ¢reaturasinfeiplis.

AnDesis contingenter welif,

TErr,ium argumentum tangit controuctliamin:
ter Scotum & Thomiftas, an effefius proceden-
tesexlibera voluntatre Dei, dicendifintcontingen.
tes;necne. Nawm Scotusitaloquitur in primum di-
_Rm&ionr: 38. &35. quem Gabriel, Pelacios , &al
imitaneur: necdifcordat Capreolus ibi diftindiore
38.quaftion.z.ad argumentum Aurcoli cont, 5 &g
concluf Aliis vero Thomilftis non placet hicloguéd
ntodus.vt conftarex Caictano prima parre,quglio-
f1€ 19 arnculo o&tavo. Ferrar..contra GEL67.& 7o
& infinnatetiam Capreol.fipradrticolo .« habet
fundamentum in Divo Thoma in primium diind.
43.quaftione zarticul. primo ad quartariEgoves
roexiftimo quzftionem efle de nomine: nam ficons
tingentia folum fignificer indifferentiam quandin,
qui effetushabet inordine ad feam canfamingui-
tum ex vicius potelt effe & noneffe ; ficnon eftdo-
bitim,quin tales effeftus fint contingenres, quiahos
niihil alind eft quiam non ¢fTe fimpliciter neceflarios
Conftat énim volantatem diunam, etfiin fequoxd
funm effeneceffariafiz, non tamenin rationecanty
quia nen habet hieceffariam habitudinem ad obieia
fecundaria, vt recte Dinus Thomas notauiit!. pine
quxfione 19.articuloz.ad 4.5.4 6. Si au:er!};oﬂnﬂ'
gentiapreterindifferentiam includic aligud e
fectionem ex his qug in argumento notantorfcds
rum éft nonefle dé ratione caufi liberz:deidconsn
fequi Deum effe canfam :Gntingcn:em}cl.lﬂmﬁ_llb"
rafi. Atquehioc modo Dinns Thomasin ‘-d'i_*'Ff
tione 43.quzftione 2. articulot. ad quartumﬂ!ﬂfv
Non et dicendum voluntaten Deieffe contingentent s 441
vationemipfius 3 quis contingentia mmhﬁ:mmd[ :’1
tat,qiein Deo nullacft. Arque hie modusi?qmr li‘: v
tior éft,quamuis inter homines dottos {zpel Ed"f-
effetus contingentesappeliari propter folan m;.
ferentiam caufe. Reliquaquzin illnarf“'“er“,w r[ .
giitur deimmutabilitate,&quomodoPotie
{¢ determinatio libera {ine additionerealy
in faperioribus fuffisientet eractad
{untinattributo immutas
bilicatis.

A

iy,

g

. = e



if

ot

bl

ik e, o d

Aquode terminetur libera volun-
tas Dés.

Nquirto ;rgifi_ﬂ‘-'molﬂfir-‘_;ma ir}c&dcaturmat:{ria
Liederesminatione caufzliberg,fed cares; quod ac
(as creatas, fupra difputatione19.& 22,
Quod veropertinerad dininam volun-
efint, quiineactiam quzrant aliquod
{minans; faltem ratione diﬁtin&unl ab ipﬁi,pro-

illud axioma s quodeaufa lndlﬂ'crg:ns‘, veficsni-
lilpoteftdeterminate velle aut operari. Etquia hoc
dc:,minansnunpa_:e‘!i efleexcra Deum ; quia effet
im :r&ﬁln,aiunt,dlglpmn 'Volumatc_:m determina-
“i intelleétu pradticé iudicantequid velle conue-
siaurafenti Capreol. in primum, diftinéiione 45.

gaftione prima,articulo fefllndu, adargumentum
fuolicont. conelull & Ferrar.s. cont. Gent. cap.
gsvbi Diuus Thomas foluens quarta obae&;m_-:. ita
oguitarsdicens, diuinamvoluntatem determinari
sbimelieu proponente bonum quod ipfavcht.\"c-
ntamensnein zquinoco laboremus; l!.tkpponédum
¢l duplex determinans folere diftinguiin volunta-
te¥num quoad [pecificarionem actus : aliudquoad
eercitium:de priori hicnulla difncqlrascﬂ: » IEquE
in trgumento fafto quicquam dc illo inquiritur,
quiavolitio Diuinand fumitfpeciem fuam ab obie~
Giscreatis, fed ex fe; & ex fiabonitate taliseft,vere-
#enotanit Ferrar. fupra, vbiin hocfenfu negac dici
pofleabieéta creara, vel intelleCtum proponentem
illydececminare voluntaté diuinam quoad (peciem
sfiugfed folum; quatenus terminantfen func mare-
riliaebietta feeundaria, circa qua divinum velle
yeliberam verfatur, Ethoe fenfir dicetur intellectus
dininus determinare voluntatem divinam , folum
quaofercillimateriam,qua pofsit terminare voli-
tionemeius. Et D. Thom.quidem inhoctantum fen-
fulocurusedt: & Capreolus ac Ferrar.interdumeun-
deminfouant;licet poftea aliud indicent, vt videbi-
mus.

Vnde maioris claritatis gratia poffumus diftin-
gerchanc determinationem infufficientem & effi-
ceemy fueillaappelletur quoad fpecificationem;
hatquoad exercitium, finead quodlibet ex hismé-
brisillz duz voces applicentur, vt facile feri poteft,
Igrur determinationem fufficienrem appello illam
Totionem metaphoricam , que defefe fufficiens eft
Virationeillius voluntasad talem aétum determine
tar; determinario autem efficaxerivilla motio,qua
pofiaitadeterminatur voluntasad aGtum, vefieri
nulomodo pofsit,quin pofita tali motione talis de-
terminatioin voluntate (equatur. Priorimodo ve-
rifiimum eft; incelleétum diinum determinare vo-
lintatem divinam,etiaim circa obic&a creara;quia il
lapr_opnni:, & fufficientes rationesconuenientiz &
bonitatis,ob quas determineturvoluncas, vel deter
nihatipofsicad talia obieéta volenda : ac denique,
guantum clt exfe; voluntarem ipfam fufficienteral-
llcltrtgalia abiefta dererminace velit. Quod genus
determinazionis fufficientis in omni intelledtn & vo
lun_razerc_peritur, & poteft dici motio feu determi-
natiofufficiens, nonfolum quoad {pecificationem,
ff_dcuamquoad exercitium,quiain fuogenere fuffi-
Gentererahit voluntatem vt exerceat talem a&um,
°:ﬂg;lﬂlefndc.tarm:ln?:i_oncm. Ethoc etiam modo
Itk optime intelligi Dinus Thomas, primo cétra
G;“‘ﬁ::“?“_e ﬁﬁtuageﬁmo fecundo, & libro fecun-
Hfrllcicslrti: vgge imo fexro. Veruntamen hocgenus
et cterminationis non fufficie ad foluen-
adhuepofiv s o o UartO2rgumEnto,quia
intellcgtu :..‘1 la ufficienti d.ctermma:mne €x parte
2y :ét o undzns manetindifferens, vt pofsitng
iquod:;m::m ad quem all:guu; » quarendum erit

ietur.Determinatio ergo efficaxquo-

(inetad caul
mfacaclt:

Sect. XP1, Quid pofiitdedinina wolunt, demonfirari.

12 6

adexercitiumerit, i ordinerationis praecedatinin=
telleftu diving aliquod iundicium,quo pofito ndpof-
fitnon fequi determinatio voluntacis. Sicenim dici
poteft dinina voluntasdeterm nariad amorem fuia
iudiciointelle&us.

Dehacigitur determinatione loquendo dicimt
impofsibile effe voluncatem diuinam determinar
abintelledtu ad talia obiedta creata volenda. Proba-
tur primo ratione iudicio meo eficacisima , quia

hecrepugnar libere determinationi voluntatis di- »

uinz; nam judicium iotelleétus, quod voluntatem
antecedit, naturaleeft, & nonliberum rergo fipofi-
toiudicio voluntas noe potelt non fequiillud , &
determinari[equendoillud : ergo nullibi eft exerci-
tinm libertatis,fed pernaturalem determinationem
omnia ex necelsitate confequuacur. Illatio e eni-
dens cx pradiéta pofiione. Neque audienda hiceft
diftin@io vulgaris de feafs compofite & dinifo, na
fifenfus compofitus eft ex fuppofitione anteceden-
te & maturali , & confecutio cere volitivnis & de-
terminationis eft ineuitabilis in fenfu compolica,
feufa&ailla difpofitione, fimpliciter & inomaifen-
fu eft neceffaria, & nonlibera.  CurenimamerDei
ad [eipfumeft fimpliciter neceffarius , quamuis efle
non pofiitnifi fuppofita {ui cognitione? Non certe
aliaratione,nifi quia & vifioilla :aliseft, & illa polita
noa poteft non fequitalis amor. Primum vercan-
tecedens clarum eft, quia intelletus nonelt forma-
licer liber, fed folum vt fube motioni voluniatis.
Quod fi quis cum Durando contendat, iudicium
ipfum intelle&us perfe ac formaliter effe liberum,
preeerilliusfententiz improbabilitatem; incandem
quzftionem incidet, & quofeilicer diuinus intelie-
¢tus determineturad iudicandum, verbi gratia, hii¢
mundum effe creandum , cum ad hocnon fit natura
fua determinatus. Quod fi refpondeat , ipfummet
fualibertatefe determinare ; idemdicetde volunta
tefeclufailla falfa fententia de formal libertatein-
telle&us.

Aliter vero réfpondet Capreolus (upra, illud pri-
mum iudieium intelle®tus non effe mere naturale ae
negelfarium, fed liberum , non ex formali hibertate
intelledtus , fed exmotione voluntatis liberederer-
minantisintelleGum. Vnde hiicconflituit ordinem
quod dininus intelleftus nacuraliter ac neceflario o-
mnia intelligit & proponit voliirati:voluntasaiit na
ruraliter ac neceflario vule fuli principale obiectum,
Quo (inquit) amato yale inrellectum concipere & dicta-
realiquid producendum 5 inquo diuing _bonitasintaligra-
du eluceat.  Owo facto intellectus diwinns diftas hoc vel
boc effe fiendum & poft ad hoc volendum voluntas deter-
minatnr. Sed ftatim occurric interrogandum a Ca-
preoloanilla volitio; qua voluntas vult intelleétum
concipere &diétarealiquid producendum, in quo di
uina bonitasintali gradueluceat, icnecefaria, vel
libera.Primum nondicet, alidsquidquid exilla ne-
ceflario confequitur , eflet neceflarium , atqueita
Deus neceffario fe ad extra communicaret intali
gradu. Siautemilla volitio eft libera, quaram rur-
fus, an voluntasad illam determineturabaliquoiu-
diciointelleétus :nam fiid affirmetur, auttaleiudi-
ciumeft mere naturale,& ex illo ineuitabiliter fequi=
tur talis volitio : & ficredit argumentum fa&t, quo
defltruitur libertas. Vel illudindicium eft libernms
& fic oportebit antecedere illam priorem volitio=

nem, 4 qua tale judicium determinetur , quamta=
men ipfenon ponit,& merito, quia alids procedere=
turinfinitum. Si autemdicatur, voluntatem non
determinari adillum primum aétum liberum ab a=
liquoiudiciointelledtus,fed ipfammet {¢ determina=
refua libertate 5 vttandem videturipfe Capreolus
fateriydicens s Quoad exercitium aclus deteriminatuy vo-
luntas dining ex fua natwra quantim ad principale obie-
dum 5 & quantunyad alia per libertatem fuam.  Et fi di~
cartir, quod in hoc falrem ipfa privs exiftens ina’ermmmzf
tale

détevmin &

tur A dini-
0 522t ellg-
Buad irea
inobiclla
wolenda,

XLVIL




XLVIIL.

XLIX.
Ex diffis
primais co-
rollarium

130
ta fedeterminat s congedityr - nam noneft deterininata advo-
Lenduin vel nolendum 5 & tamen determinate haber velle vel
nolle.S1hoe(inquam)dicacur deillo primo aftu,idem
eadem ratione dici poteft immediate de voluntate
creandi mundum,& communicandifein tali gradu:
& fuperflue fingiturille circulus; feu multiplicario a«
Stunm intelleftus & voluntatis.

Adde vix poffeintelligi » quisfitille actusintelle-
fus dinini,ad quemdicitura voluntate determina-
vi volentem intelle@um concipere,&diftare aliquid
producendum, in quo diuina bonitas in tali gradu
clucear : nam li per conceptionem intelligamusap-
prehenfionem intelleétus 5 nihil poteft intellectus
diuinus concipere ex motione voluntatiscirea crea-
turas producibiles , quodnaturaliterac neceffario
congeptum non {it, perfcientiam {implicis intelligé-
tiz : Quod fiilla conceptio nonfirtantum rei vepro-
ducibilis;fed vt producendz, jam fupponit volunta

tent produgendi rem illam: ergo non poteftdinina
voluntas velle vtintelleétusita rem cocipiatnifi pri®
velitrem ipfam producere. Imoin nullofigno cltne-
cefariailla formalis volitio circa conceptionemin-
telle@us:nam hociplo quod voluntas vultrem pro-
ducere,na:urali:cracneceﬂarioconcipimmh intel-
le&u vt producenda, vt fupra oftenfum efl: non eft
ergo neceflaria (pecialis applicatio voluntatis adil-
lam conceptionem. Quod (i fermo fitnon de appre-
henfione tantum, fed deiudicio,quod idem eft cum
diftamine,interrogabo rurfus,quid noui iudicet aut
dicterintellettus dininus; ve motus per illam volun-
tatem;quodantea nondiétabat.Auccnim iudicat p=
dutionem reiin hot graduefle pofibilem : & hoc
anteanaturaliter acnece(fario dictabat. Velindicat
effe conuenicntem & diuing bonitati confentaneam
velaliquid fimile, Et totum hoe necellario diétabat
finetalivoluntate, vtperfe notumeft. Ac prarerea
flante totoilloiudicio;&di&tamine,adhue veluntas
manet indifferens, & indeterminata. Velindicat, ta-
Ie opus effe neceffarium , feu neceflario fibi agen-
dum, & figindicium erit falfum, mifi fupponaturalia
prior voluntasipfius Dei,in qua talisnecefsitas fun=
detur , nam exfe & ex obieto ; taleopus feu produ-
&ioralis rei non et Deo neceflaria;aut neceflario a~
genda,vel volenda.Quinimo fitalisefet;pacuraliter
udicaretur ve talis abintelleétu abfgue illa fpeciali
applicatione voluntatis. Vel deniqueiudicat, tale 0~
pus amnino elfe 4 fe volendum & faciendum, non
quidem ex necefsitate, tamen de facioita effe facien-
dum. Et hociudicium aut fpeétar ad prafentiam
conditionatam, quam Deushabere poteft etiamde
a&ibus (uz voluntatis , dequa eft alia confideratio,
quxad prafensnon {peftat: aut eftimpofsibile, nifi
fupponat decretum dininz voluntatisliberum & ab
folutum de talire facienda.Nihil enim Deus facit ni-
fiquatenus vultillud facere:nihilergo poteft iundica-
ri vt omnino ac certifsime faciendumaDeo nifi
prius fecundum rationemDeusipfedecreucrit id fa-
cerc: ergonon poteft diuina voluntas velle, veintel-
leQus ditet aliquid ve i fe producendum diéo mo-
do, nifi iam ipfa decrencric id facere. Ergo falfo fin-
gitur, hoc decrerum aliquid faciendi fundariin vo-
funtate illius didaminis,feuin ditamineipfo. Quin
potius,ve{uprain fimili dicebam,pofito decretoquo
Deus valtaliquid producere , fuperflua eftilla alia
voluntas applicans intelleftum, vt dicter id effe faci-
endii:quiahocditamen naturali necefsitate fequi-
turin intellettu ; pofito illodecretoliberode re fa-
cienda, vtobiedtofcibili; vt fepein fuperioribusdi-
&umeit.

Atqueex hoe difcurfu colliguntur duo valdene-
ceffaria ad hane veritatem confirmandam. Vnum
eft iam fuprataétum,in diuino fcilicet intelle€tunul-
lum effe indiciumin feliberum, velformaliter, vel
ex propriamotione feu applicatione volitatis, quia
talislibertas munquam eftiniudicio 5 nifi eximper-

Difpat. XXX, Duid Dews fit.

fectione & (_:_b['curnta:e €1us: omne ergo iudicium
parte diuiniintelie@tusneceffarium eft. Aliquod
roiudiciumdenominatur liberum, folumgy 5
ieftum ciusfupponit dcrcrminationemzihga::ub'
luntatis: illa vero determinatione fuppofizajny ‘irfo
dtus ncceﬂ'_ario indicar quidquid veruminill:o:.
iefto rcpefltxny.l?xhoc autem prineipio, quod.ertif,
fimum efle exiftimo, plang fequitur,nonpnﬂtdini-
nam voluntatem determinari iudicio intellefy,
quianon 1.udlc1o‘om'm ex partenccellario, ali ui'
(;6!5[‘11‘1“’121(10 \‘foh}tfmsgﬁct eriam neceffaria,& non
libera:nequed 1u§ixc1oa!1qunex partelibero, quiafo.
lum potelt efle liberum obieding: raleautem jud;.
cium vt haberi pofsit,fitpponit dererminationemi.
hf’-r_am,f!f_m ergo potelt determinatioipla extaliip.
dicio oriri.

Alterum quod ex diétis fequitur, efty volunteym |
nunquam determinari efficaciter A iudicio intell. 4
Gusnifi {'}..b;?liquaratioue necefsitatis.Ieague nifijn ™)
telleGus indicet hocbonumfeu obieumdiligibil
effe neceffarium, nunquam determinabicefficaciter
voluntatem vt id velit. Quod patetd tontratioynam
libertas voliitatis oritur ex differentia obieftiygin.
tellectus, ve fupradicebam,id eft ex eo quodintelle-
Gus iudicat tale bonum quod amandum propai.
turs non effe neceffarium : & licet rationenthabest
ob quam diligi poféit,non tamen deefle rationemob
quam etiam pofsit non diligi, lamvera intelledu
diuinus non poteftiudicare aut proponere voluntati
fuz aliquod bonum creabile, aut ereandum viph
neceflarinm ad operandum vel volendum, nifiexa-
liquadeterminationelibera inipla volftateprsfup-
pofita. Quod fic patet; nam duobus modis iudicari
poteft neceflarium bonum voldtati propofitum:ve
no modo abfolute & ex fe, figut proponitur Densis
ple fibi,& videntibus ip{um. Et hogmodo néporck
intellectus dininus bona creabilia vt neceffaria con-
cipereseller enim iudiciom erroneum, vt exfipraci
&is patet.Alio modo poreftindicari obieétumnecel
farium ex prefuppofitione prioris volunzatis, it
indicarur neceffarium vnicum medium fuppofia
intentione finis. Et tale indicium fumit totamfuin
efficaciam ex voluntate quam fispponit. Vadehila
voluntas (it per determinationem liberam,nonpo-
teft eale indicium effe prima ratioillius determini:
tionis,cum illam fapponat. Sicigitur, incelleétusd
ninusnon poteft indicare aliquid adexera vened:
fario 4 fc volendum,nifi fupponat aliquid alivdlize:
re yolitum, cum quo iternm habeat neceflariam o
nexionem: ergoprima determinatiolibera volunta:
tis Deinon potefteffe cx determinatione 1udicil.

Dicendum eft ergo ad quartum argumentis
voluntatém divinamnonindigerea
te quoad exercitinm prater {eiplam » quzng:ﬁz:r’:
Tibertatisfe quafi inflectit & determinat adhocob”
ieftum potiusquamad alind.Atqueita dngeleP“f'
fe D. Thomas prima parte;quzitione decitmanond
articulotertio; ad quintum. Neque ratl_ogﬂﬂﬂmf“
rium fa&a in difto quartoargumento difficultatent
habet: nam vt fumicurex eodem Ditio ‘Thoma P?’
mo comtra Gentes capite o&nagefimo l'egﬂﬂd% I
cet caufa indifferens ob imperfeﬁion_:@.ldﬂ&lqﬂ_“
nondum affecutaeft torumid; quod illieft ncéeds
rinm ad determinateoperanduias I?OHP"B“‘E'H ;
quan operari nifi prius in {e determinetut .’j':&':rf:;
tius compleatur ; caufa tamen quzcltil Wl

per eminentiam ; quiain fecompleta ‘Rin““l. L
determinacurad voum velalind obiedtum » ‘o‘
fe&um,quia omnia excedit,d& per feomnidE
teft , redté potelt fefederermindtes &V,
num vel alterum effectum firo ars
bitrio ac voluntate pro=
ducers.

et
I

lio detesminan- E&"'l.

1y,




Dwid fenferit wAviftorelesde liber-

,_ ate Dei,

- 5 TNvltima nhie&ionepc:ri:urv‘r'e.':pli_cemllxs quid de
: I}‘:acl'c Ariftoteles fenferit. Teltimonia enim ibi ad-
[ dyiavidentur conuincere, Ariftotelem inhae parte
i poarefedeDeofenfille , eique qatt1r?1cm necelsi-
5 ytemin agendo & ‘volerzdo mbmife.» Ethanefuiffe
i ¢ins fententiam opinantur communiter Do.éh?rcs,
n smuginprjmum,dtﬂ'}nﬂmne' oftaua 3 qu:r;ﬁmnc
- insa,&in quodlibetis quzfione feptima, Grego-
fusinprimnm ; diftinftionc 42. Gabricl & Ocham
ditintione 4;.Marﬁillus qux!hong 42 & 44. Her-
yznsquodlib.zquzRtione quarca, & in tradtar. de 2-
wmitatemundiquzftione 4. Ferrar. 1.librocontra
Gent.cap.23-& lauell.iz.Metaphylic.quatt. 0. Son-
cnjzMetaphyficor.quzt.3o. & 41.50t0 8. Phyfic.1.
o Hi omnes & multi aliidocent Ariftotelem quidem
le acdidifie Deumagere per intelleftum, & volunta-
r tem, effe tamen naturaliter determinatumad iudi-
m undum & volendum quod agendumeeft: Soncinas
1 interalios vero declarat 5 non fcnﬁ(feAriﬁo:clcrp,
5 Deamiraagere ex necefsitate nature, ve n::c;ﬂ"an’o
i velicagere quantum po_te&, fed quia neceﬁ"&lno agit
it tliquid,quadindicar elle melius aut conuenientius.
b Quodfecit;ve Ariftotelem excufarerd contradictio-
it pemanifeffa, nimirum quod habens infinitam vir-
i titem motiuam,ex necefsitate nacurz agat qu.f.l:;_lm
i {impliciter potelt : & quod folum moueat definita
Velocitate,
= | WL sediuxta hancinterpretationem encruatur dife
e wrlus Ariftotelis, qui probat mundizternitatem:
hanenim colligit ex co, quod primus motor necef-
- fitenaturz mouet. Atfi folum credidifet agere ex
neceliitate naturz prediéto modo,refponderi facile
poffetipfius difcurfui:quodlicet DeusnecefMario vo-
Ineritcreare mundi,illa tamen necelsitate voluicil-
himctearein tempore,nd in zternitate, quia fortal~
leidnaturaliter apprehendit, vemelins , & conue-
nienting. Debuifer autem Ariftoteles probare necef=
frioindicalle Deum , effe conuenientius mundum
txzternitare creare. Ad hoc vero dici potelt, Arifto-
telem pracipue motum fuiffe ad exiftimandii Deum
dgeteexnecelSitate naturz, quianon intellexit fine
Deimutatione fieri potuiffe, vt prius nihilegerit,aut
morit & pofiea agere aur mouere inceperit. Quia
egocredidicDeum eficimmutabilem,ideo credidic
femperagere & non poffe non agere: quodeft exne-
sehitatenatura agere Eridea licet quantum ad ma-
guitadinem,multicudinem 3 vel perfedtionem effe~
éuem;aut velocicatem motus fortafle non eredide-
tit Deiineceffario agere quantii fmpliciter poteft:
fmen quantum ad durationem mundi , & earum
Terum quasiple immediate facit, credidit neceflario
fequantum poreft, feu quamprimum poteft ob
) mmutabilitatem fnam,
- p W Atquehocfuiffe pracipunmAriftotelis motiuuni,
mnﬁa:ch.Phyhcor.:ex:unnno,&dccimo tertio, &
: Wit 52 & 57, & libro nono Metaphyfic. textu deci-
mnrePlll_no.\rbidicitin zternisnihileffein potétia,
omniaina&u. Vadeinfert nonefle timendum
P quodccelum quiefcet,quia neque ipfum, neque mo-
toreiuseftin potentia ad non mouendum, vt ibiDi-
WsThomas exponit. Etindelibro duodecimo Me-
“Ph)‘ﬁcorum: capite fexto concludit,non fatisefle
EE::rzfﬁt:bﬁﬁlnam Fternam potErem mouere s quia
Uml:me tetiam non mouere: fed oportere vt (it a-
ammi\?‘zﬂntr;furatc > ita vemotio eins it fub-
ﬁcuti ﬁstﬂCUn_ equefltel' tam neceffariafic mo_tlo
e l:m\; _an;}a.Er_h_brofecundo deCeelo capite
Cinu:quah' 1mge lmo qumto,_prolbn: motum ceeli eff
a0 Vukiulf:m’u'u]la matoreiusimmutabiliseft, Ex
ok ITe empereodem mc_;dq a.gexnef;e!'_
OUsH. Denique ex codem principio golligit

2

SRS e W R SN I e

Sect. Xvh  Quidpofiitde dininavoluntate demonfirari,

13t
hecefsitatem generationum, &ad earum varjetatem
requiri varias rationes ccelorum,quia primus motor
ex fe femper ecodem modo & immutabiliter mouet,
vepatet ex octaue Phyficoru, textu guinguagefimo
tertio,fecundo de Ceelo textu vigefimo primo, & li=
bro primo degenératione textu deciimo fexto, & f&-
cundo de generacioné textu quinquagefimo fexto.
Accedit quod idem Ariftoteles libro fecundo Magi
Moral.capite s licet dicat Denm per fe effe felicem,
& externis bonis non indigere , nihilominus fentie
non polle carere operatione , neque aliquibus quali
amicis vel fociis,cum quib.fuam feelicitatem ¢comu=
nicetQuid enim(inquit jfaciet?neque enim dormiet. Infbi=
ciet aliguizdyinguinne, Duid ity infpecier? Namfi quidquain
aliudnelins , hoc abfierduim eft. vefe quidgnans melis habeat
Deiss. Ipfeigicur [efe nfbiciet? At hoc deliruiin, mam bomini qui
Tefufpiviat, viporeattonito inclamamus Etin fine tandem
concludit, opuselle amicitia , etiam ei qui fibi facis
fir.Deniquein hancfententiam videntur defcendere
Auerroes8. Phyficorumi textu 6. & Simplicius 6.
Phyfic.tex15.6& Auicennalibronono fuz Merap. cap.
quarto.
Nihilominus fintalia Ariftotelisloca, ex quibus
oppolitum colligi poteft : prafretim inlibroilio de
Mund.ad Alexan.fi Ariftoteliseft, vbi eft expreflum
huiusrei ceftimonium, Primo enim comparat éius
Author Deum Imperatori , quiomnibusprzeft, &
quzcunque voluerit conficit, atque ita concludit,
Ad furmum quod in nai gubernator 5 in curvi AUTIgEy in
choropracentor , in cinitatelex , nexerciy inperator 5 hoe
adean i mandocft Deus : wifi quod illisipfis principatus labo~
riofiss, perturbatns , & anxiuseft = Deoauter: expers ommis
meftitia, Iaboris , mullanque corpori afferens mbecillitatems,
nain cum i ve immobili collocetur 5 ommia que vult mosies
arbitratuque fu in diserfis rerum generibus, € naruris verfit,
Prztereaz. Phyficorumtexcu 49. diftinguit agen-
tia propterfinem in ea,qui agunt ex necefsitate na=
turz, & inea, quzagunt exele@ione,id eft, mente &
ratione, Conftatauté, Ariftotelem in pofteriorior-
dine primam caufam collocafle, cum ei tribuerit,
quod caufas naturales omnes ad fuos fines dirigat
eodem [ecundolibro Phyficorum , capite oftauo,
Ruzfus .Ethicorum eapice 7.6 clarius lib.1o. capi.5.
dicit virum fapientem & probum effe Deo amicum:
&libro z.Magnor.Moral, capite o&tauo. Deotribuit
quodbona & mala promeritis diftribuat. Hecauté
fineviulibertatisintelligino poffunt. Praterca quag
to Topicorum capite quinto ait. Poteft Dews ¢ fudio=
Jusprauaagere 5 non funt asutem prani , nam omses praui fe=
cundsm electionem dicsntuy. Vbilicer ineoerret, quod
Deotribuit poteftatem praud eligédi,ineovero ve-
ritari fauer , quod Deo tribuit poteftatem eligendis
Pracerearcfert Laertiusin vira Ariftotelis quod té-
pore mortis fuz mifericordiam 4 prima caufa poftu
lauerit.Quod eft argumérum,eum credidiffe Deum
poffe precibus moueriad beneficia przftanda, quod
eft proprium agentis liberi. Vnde Alexan.in libro de
fato,ex Ariftor.fententiaadmonet i Deo petendaefs
febeneficia, quod eapofsit & non dare, &concederes
Vndeidem Alexand. in fexto Phyficorum textu de-
cimo quinto ait motorem czli non movere addu&it
mecefsitate.Naw boni (inquit)non ita operantur, etramfs
Jemper eadem faciant 5 fed pareftatems babent contraria fio-
¢iendi. Denique Commentatorin libto Deftruéio-
numdifputatione 3.&11. ad 1.4 2 dubitationem ait,
Deumapud Ariftotelem , nequeagere exnecefsita-
tenaturz, nequeexeleftione , fedalioeminentiori
modo mortalibus incognitosquemn ipfe folus nouit.
In quoindicat,Deonegarinecefsitaté nature quan-
tum ad determinationem ad vaum, ele@ionem ve~
roquantumad mutabilitacem, & alias imperfeétio-
nes:eribui veroilli eminentiorem modum operan-
dijita fimplicem, & vniformem, vt indifferentiam &
liberratemnon excludar, & italiberum, vt mutabi=
litatemnonadmittat. '
Cons

LV.




LVL
Antheris
}M;_ﬁq‘u
reradicii,

LXIL

LVIIL

132
Conftatergo exhislubricam effc & obfeuram in
hac parte Ariltot.fententiam.Vnde aliquiexiftimant
eum credidifle , Deum circa yniuerfale bonum vni-
werfi 5 & circagreationeml & generalem difpofitio-
nemacordinenieius ; quadam naturali determina-
tione & necelsitate operari , inaliis yero particula-
ribus operibus poffeliberrate vti. Sed fiitafenfic,no
fatis conltanter logutns eft,quia fiimmutabilitas re-
pugnatlibertati;in omnibus effectibus repugnabit,
{i aurem non repughat, necin creatione totius vni-
ueeli immutabilitas excluder libertatem. Deinde nd
potuit negare Arift. Deum multain tempore facere,
eriam [ folo s vt faltem patet de creationeanimartl.
Necrefere fi digatur » noncreare illas nifi otcalione
corporigiam di[poﬁ:},namﬁ ad noui opcrqrioncm,
effet neceflariamutatio,ctiamfinoua ocealione ob-
Jata fleret operatio, cum mutatione ficret, Quodfi
fieri poteft fine m utatione,quiaDeusab £terio pre-
uidens occafionemita difpofuit, & codemmodo [
habensitain tempore exequitur, idem demotu cgli
& de creatione mundidebuifler Ariftor. incelligere,
nam {ine extrema occalioneilla, 2terna {ua fapien-
tia & voluntate potuit Deusdifponere,quodin té-
pore fierent fine vilaipfius facientis mutatione. Non
poflumus ergo excufareAriftotelem quind modum
operandi Deiignorauerit 5 & infirma ratione ad =-
ternicatem mundi probandam vius fuerit, &inra-
tionibus fizis ac fententiis non fatis fuerit conftans.
Nequeid mirum videri debet,quia modus operandi
voluncatis diving [ummg difficiliseft, vt exdiciis fun-

prafatisconflat.

De wariis perfectionibus dining vo-
Inwstatis,

VLtimo dicendumelt , voluntatem dininam in
fe vnicameffeac implicisimam , & formaliter
continentem omnem perfeétionem fimplicicer ra-
tionalisappetitus, lices per conceptns noftros varig
diftinguatur ac nominetur. Hxc afferrio eadem pro-
portione explicandaeft,é& probanda, ac virimacon-
clufio przcedentis feftionis. Eft enim quoad omnes
eius partes eademratio de voluntate, quade fcien-
tia.Itaque cum velle Dei ficipfum efieeius, conftat,
fieut efie eft vniié& implicifsimumsita & velle.ltem
a&usvoluntatis Dei, quatenus perillumfeneceffa-
rioamat,vnuseft;adzquatus taliobiefto, oftenfim
eft autem fupra,aétuiilli;proutlibere terminatur ad
creaturas nullam rem addi,eft ergoin Deo vnica ta-
tum voluntas , velpotius vhicum velle fimplicifsi-
mums,iam enim oflendimus in Deo non effe volun-
tatem permodum potentiz,fed tirum per modum
actus.
Quod autemillud velle inclndat formaliter om-
nem perfectionem fimpliciter in ratione volunta-
tis fen volendi,ef etiam euidens. Primo exgenerali
ratione , nempe quod dininum efle includit forma-
birer omoem perfedtionem fimpliciter, fed velle Dei
eflentialiter cft ipfum effe Dei,ergo. Secundo fpecia-
lius ac formalius fecundum noftrum concipiendi
modum » illud velleeft impliciterinfinitumin ra-
tione actus intellectualis appetitus , ergoincludit
formaliter quidquid perfeétionis fimpliciterin tali
appetituinzelligi potelt,eminenter autem includce
omnes alias perfeétiones voluntatis ; quz aliquam
imperfectionem inuoluunt. Ex quointelligi poteft
quxnam virtutes volunratis proprie acformaliter
tribuantur Deo,& quomodo.\r’ timurautemnomi-
ne virrutis, non vthabitum,qualitaremque in nobis
fignificat,fcd yedicicinternam perfectionemvolun-
tatis inadtu amandi,feuvolendi. Quo fuppofito at-
tente confiderandum eft , antalis virtusformaliter
includataliquamimperfettionem;necne: & fecun-
dum illum conceptum formalem , in quo nihilim-

Difpus. XXX Duid Dewsfit.

perfeétionis reperiatut; propric ac formaliter prily
etur Deosfecundum alias vero rationestanpuy by
taphorice. o

Hinc charitas, qua eft potifsima virtus volfig, |1
propriifsimeac perfedtifsimein d'lllin:lvnh'l:a;p,m ) 1
Fcri:ur,prxfcrtim fi nomine ‘hamﬂt]sFolum;.hmuru.@
autbeneuolentia erga intelledtualem PEfﬁJnat.n;F u.r.,,:
gnificetur.Nam hoc modo eft euidens rmiumnmdlmﬁ
raliintaliamore vt ficnihil imperfeétionis inﬂudi-e
Imo eft evidens non poffe effe in aliquo volitates,
quinineo it amor,quiaamoreft grimusvulumz.‘.’
aftus:fi autem inDeo eit amor,maxime Fuiipﬁus,cz
goeft ineoamor intelleftualis natura feupcrl'o‘n;;
ell_crsn in ea charitas,vel potius eft igfgclmimw
eflentiam.

Sitme amicitiain Deo,

SI vero charitatis nomine amicitia proptie dilaf. 'L
gnificetur, qua eftad alterum: ficnoneftameui-
dens naturalilumineinDeo effe charitatemcum o«
mai proprietate. Nam potelt primodubitare Theo.
logus, an Deus in{eipfo fine confortio creaturanm
habeat veramamicitiam : quod dubiumexfolats.
tionenaturalinon folum definiri 5 fed necmover
pofler:fubfumpta autem fide merito queri potekan
diftin&ioperfonarum fufficiar ad veramamicitizm,
an vero propter vnitatem volantatis , nonfit illa
propria amicitia,(ed aliquid maius amicitia, Quod
videtur re&ius dici,fed de hocalias. Rurlissdubitai
potelt;an cum intellectualibus creaurisingatDets
veram amicitiam. Ariftoteles enimidnegare vide-
turoftauo Ecthicornm capitefeptimo, Cuicontria
dicuntTheologi,non tam loquentes de puranatir,
aut fundatiin fola ratione naturali,quam fundatin
ordine gratiz;quem naturalisratio nd actingit.Lo-
quendo tamen de pura natura; non negat Ariftote-
les, guinDeusametrationales perfonas: imointi-
dumid affirmar,vt fupra vidmus prafertimde fue
diofis;& fapientiz deditis. Nequeetiam negarepo
teft; quinab eis pofsit amari, cum id i euidentilsis
mum. Nonloquerde amore fuperomnia, nmd
hocforrafle nihil Ariftoteles , aut alii Philofophia
cogitarunt fub hoc expreffo & formali coneejtt:
fed loguor pracisé deamore Dei, vtelt primi pris
cipium;é vitimus finis creaturg intelleftualisDenls
que etiam videtur euidens velie Deum amariaiid
intelle&uali creatura; quamipfe amat:namhochos
neftikimumeft , & maxime debitum. Anverohi¢
mutuus amor fufficiacad veramamicitid velabea
deficiat propter magnam inzqualitatem inter Det
& creaturam,quod Ariftoteles intendit, qualioct
parnimomenti, & devfuvocis:&qua ad rempre-
fenté parum refertiillud cnim,quod ad rem fpectats
enidens eft lumine naturali, feilicet Deum &ana
creaturam naturalem,cui benefacit, & quantumit
ipfo eft, & iuxta dignitatem fuam, omne offaum
beneficium verg amicitiz in eam coferre,velpout
nihilboni pofle habere huiufmodi creaturam:t{:;"rd
nonexhocamore progedat : quia non poreftill
habere nifi 3Deo,faltem vt prima caufaDeusauten
noncaufatillud nifi volendo: velle au:cmhﬂﬂ!"f:';
eftamare. Quodifcurfi congludi proportione .[t
poteft,Deum amare quidquid abeo eg’”:'?ﬂ;
iuxtaillad ; Diligisomnia quzfint. Sap: fecundo: q&e-
non habent effe,nifi 2 Det benEp]ﬂCl:D:&am?:;zji.
rivatum:ficigicor conftat,charitaten, ﬁ?{: gedju'mz
us perfefionem amandi, propriifimes ”'
voluntati.

Sintne in DEo VIS moralés.

: i dubitar
E aliis autem virtutibus "U‘L“Etﬂ:isesdscc!mo
poffer Philofophus ¢ nam Aot S








































‘_.

nam hoc eft mut-
m, & (veficdi-
Marefltratio
or autem de
artis,

icationemn & exergitii:
qmndapphc. ione e
mquoad diretion

ionem, quia exe
im naturam: loqu

fuseius, fciet
¢am)quoad fpec
offi ndlhancvclr..‘. at m:log
{cicntia,quatsnus eft 'I.'.zcrlc_a,dl-ln;g onZ art
nam quaten '"‘mmmfem"”d"fc’ff[--_tcrciuf,
fic potius habet rationem prudentiz, & remotius
concurrit,ve diximus,

n

Ta

Potentian Dei vnam iffe

]Lrimaaﬂ'crriu eft. Potentiam divinam infeac
‘ formalicer vnam efle & fimplicilzimam : conri-
nereauteny omnem perfectionem potentix .::.‘i'u::r:;
&idesinordine ad varias ai r::]ts?nil: dnobis per
inadzquatos conceptus in plures fecundum ratio-
nemdiltingui. Hzc conclufio Lg‘uload omnes partes
eftfacillima ;& iuxta ea;quardefeientia & voluntate
ditafunt: explicanda & probanda elt.Nam,quedin
refitomnino implex ; conftat ex fimplicitate natu-
reditinz, cuiinre hzepotentia nikil addit. Irem ex
yniverfalitate cius & fui obieéti, quod eft ipfurp ens
participabile vt fic. Quod vero pofsitratione diftin-
gaiperinadzquatos conceprus facillimum e'f‘r : nam
etiam finirani potentiam hoc medo nos patimur, v.
g intelletum noftrum inrationem fuperiorem; &
infetiorem per variamunera eiufdem inrel!cé‘rus,ﬁ.-
nediftinétione, quazin reficinipfa facultate incelli-
gendi Sicergo iuxta variasaGtionesdiftinguere pol-

fumusin Deo porenriam creatiuam, & generatiuam
adextra; feu effedtivam per edu@ioné forine depo-
untiafubleti,quz viterius diftinguipotet in poten

tamadtiuam per modum caule proxima=, vel per

modum eaufz vniuerfalis tantum; quia verogy mo-

dopoteft Deus agere. Aliquiaddunt potériam con-

fruativam , fed hac on eft proprie diftinéta ab ef-
feftiva fecundum congeptum . fed fecundum nemé
tintnm, iuxea fupra didta de effedlione & conferva-
tione. Aliiaddunt potentiam annihilandi: hzc vero
nontam eft potentia agendi squamnon agendi:vn-
denonadditetiam fecundumintelledum propriam
tationem potentix , fed conotat libertacen fou fub-

crdinationem ad voluntatem.Tuxea hee vero diftin-

gui potelt Theologice divina potentia in naturalem

éfupernarural@ ; icur dicitur Deus primacaufana-

»&fupernaturalis. Sic autem denominatur

potentia fupernazuralis, non refpedtuipfius Dei:illi

monmis eltis potentiamaxime connaturalis eft,

Juiacxpropria nacorali perfetione illi céuenit , fed

denominatur fupernaturalisin ordine ad adtiones,

quzfunt fupranacuram rerum creatarum - de qui-

bug d:ﬁ:umrepmprium efi Theologorum.

Dedining prosidentia,

Tquehaelint fais dedinina potentia:de actio-
. bbusvero eiusnihil hic occnrtit addendum
s, quz de caufalitate caufz prima'in fuperinribus

“afant. Etideoetiam hic nihil ipecialiter addi-
mus dedining prouidentia, quia hzc prater fuientia
)

atem & operationem niladdit , fed formali-
ke digie tationem,qua Deus sb zrerna decreuitres
h:.uusvllm: rligubernare »ealque per media conue-
Mentiainfuos ines ditigere. “ Cum ergo oftenfum
%, &totum huine mundim aDduefle conditum,
Ordinando omnes partes eiusad vnum finem, feu
Cummuncbonum,& nihilineo fieri ine Dei infin-
:::::“lllllvt'ate sconflat habeve Deam in mente fiia
Utdcn:?mda'y ._?.rna quah:c mundug regr r_ur ,(jﬂ:l‘ prq-
\_dnm:_mm:un Qu:mu_ licet nnn.nulh Philol"oPh:,
A &Cp,ve!cx parteignoraucrint, ve Plin. ll.l‘J.L
Erle:;n aulcem & nlu,guafctcnrmm rerum parricu-
sl tcan_tmgenr_mm,Dcu denegarunt :graui-

itamen Philoflophieam agnouerunt. Prefertim
Tom Il Metaphyf;

Secl. XVII. De potenvia Det prouscadis fub, cive. P

Senecalib. de Prouid. vbiait, fupernacuiim effe o-
fendere tantum opus non fine aliquo cuftode ftare,
Idemlib. 1, Natur. quzft.Ariftot.idem fignifeanirin
I::s_qu.‘s fugra rerulimus,& 2, Pl vbiart naruram,
vrcliﬁ.ti)pi':maagc:'ltcintcllu"h..

finem, & 12, Meraph. sap.io.indecancludit vhum el
fcpz'incfpuﬂ » veoptima fit vninezfi guberna
10.Echic.ca.8.Deo trilivit curam humanara r
Platoetiamin Epimenide reéte fentit de prouwiden-
tia: quod etiam ex Plotino Platonico refert D. Aug.
I:h.:o.deciuir,ca_m.;. vbietiamViues nonnulia c6-
gerit.Gicera ctiam eitra res humanasé& liberas in re-
liquis non male fentit de prouidentia, vt canflar ex
fomnio Scipionis ,; & exlib.1.de natura Deorum, Ve-
rum Philofophiprecipuc attigerunt prouidentiant
quoad conferuationem huius vaiuerli, & quoad
curfum rerum; & corporalium effeGuum , quiineo
fiunc. Demorali autem prouidentia rerum huma-
narum paucadicunt, & prefertimde premio bonow
rum ; & fupplicio malorum,circa quasres verfancur
potifsimz difficulzates, quaxdediunina prouidentia
traétaripoflunt: fed ill2 omnino c6iun&a funt cum
his, quzad divinam gravam, & fupernaturalépro-
uidentiam fpeftan mdehis, quz pertinentad ge-
neralem concurfum com libero arbitrio s1am fupra

dictumelt, &ideo cxrera Theologis relinquimug.

DISPVTATIO XXXI.
Deeffentia entis finitivs tale et e deillins
effe; eorwmy, diftinitione.

Oftquam dictum eft deprimo acprz-
cipuo ente, quod &eft totius Mera.
thﬁ cx primarium obieftum » & pri-
mum f{ignificatum & analogatum to-
tius i nificationis, & habicadinis eii=
tis; dicendom fequitur dealtero membro in prima
diui!ioncprupnli:o, ideft; deentefinito & creato,
Quia vero illud né eft yvnum fimpliciter ,fed tantum
fecundum abfira&tionem, feucommuné rationem;
plures queacvariasrationes encium fub fe compre-
hendit. ideoac huius membri expofitionem duo fat
ciendafunt:prius declarandumeft, in quo pofira i
communis ratio entis creati feu finiti, quodin hae
difputatione propofitum eft, deinde diuifiones > vel
fubdiufiones ciugeradende funt, vique ad vliimag
rationes entium, quz fub obieéto metaphyficze fu.
perius pofito comprehenduntur,

SECTIO I
LAnEfe 5 effeniizentis creati diflinguas.-

turinre.

B Voniam, vtinfuperioribus vifiim efty
@&l ens,inquantum ensab effe diGtum efty
83 &perelle, vel perordinem ad efle ha-

bet rationem entis:ideo ad declaran-
e dum rationem entis creatia compara-
tioneeffentiz, & efleinitium ﬁxmimus.chuamu[—
tatractanda oceurrunt, quzad intelligendam effen-
tiam entis creati vt fic, & proprictates eius omnino
necellaria func:radix vero omninmeft id,quod pro-
pofuimus, fcilicet quomodo effe & effenitia diftin-
guﬂ”![lr.

Suppono autem per effe nos intelligere exifien -
tiam a&ualem rerum s ne ﬁrmquiuusa:ia inverbisy
necfit neceflarium poftea diftinguere de effe effen-
tizexiftentiz,aut fbfiftentie, aut veriratis propo-
fitionis, Namefleeffentiz, fi vere condiftinguitug
ab exiftentia , nihilreiaddir ipfi effentiz, fed folum
differtabillain modo, quo concipitur vel fignifica-
tur. vode, ficuteffentiacrearurz vt fic ex vifu; con-
ceptus nondicit ; quod fit aliquidreale a&u habene

N elle

s Operar: pre pter

i




	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	[Seite]
	Seite 145

