UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

2 An in creaturis suppositum addat naturae aliquid positiuum reale, & ex
natura rei distinctum ab illa.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

XIV.

226
rialiterex parte natur ;non vero formaliter inra-

tione & modoincomunicabificerfubfifténdi. Quod

quidem efl verum quoad generalem r:u:_inncm pri-

mz fubfantiz velfuppofiticamen quiainteliefiua-

lisnatura fubfiftentiam haber fibi proportionatam

& Alrioris rationis abinferioribus naturis: idéo dici

potelt perfona différtia fuppofitoetiam in ra_tinnc

fubfiftendr, tanquam particulare & communi feu

tanquam dignifsima fpecics & communi génese.

Non quod propriaratio generis & fpeeici in hisre-
peridtur fed proportionalis ;nam invellectualis na-
turd s (1 it piré ac perfedte mtelletualisjhaber fubli-
Rentiant omninoimmaterialem,fi vero fitrationa-
1is ; idvulgue fenfibilis ac corparea; vel etiam habee
fubGftentiam fpiricnalem, vel faltem compofitamex
a[iqumemnc:inh&l’p‘:r' raliyveinfering declarabi-
nmns: hocerge modo difféct peffonad fippofitein
cemmuni,

D¢ hypoftafs.

1‘\((:0 quarto:Hypofafisinxta frequentiorem hu-
< fuis vaeis vium, idem eftquod fuppoficum, vel
pecfona. Hacallertio folum pendet ex notitia & fi-
gnificatione huiasvocis hypaflafis; quz Greea ety é
variashabet fignificationes. Deriuata enim eft wox
illad verbo graco, g, vel, iszpa cum prepofitio-
ne,sxs quod fubelle, vel fubftare fignificare poteit,
vndehypoftafisolim fignificabar id omne;quoda-
Yiis fubfidet, vt feces ; velmateriam craffam ;quz in
liquorush fitndo fubfider; quomodo inzelligi -po-
teftillud Plal 6. Tisfios fiam in limoprofundiy ¢ noneft
ﬁlﬁﬁ‘z;zrm,grzcc.’_:_j:‘nry’!.-gﬁ;, eft, &non et fundum ;in
quo confiftam. Sigaiticat deinde rei fundamentum,
vedefide aie Paul. ad Hebirl ar. BfF fubftantia reyiim fpe=
randarus; griece,hypoflafis ideft, fundamentum. Ve-
runt quiafitbfitere propric conuenit fabftantiz, &
illa et quafi fundamentum omnisrei exfiftentis; id-
eo h#e vdx deriuata el ad fubftantam fignifican-
dam;velabfolute; velfpecialiter fubftantiam fingu-
latem y & incommunisabiletn; venotanit Damafe.
irf fua Didle® capit: 29.Vnde quia vox Latina, fil-
fhinri) Equinoea eft; & effentiam inrecdum fignifi-
caryided interdom viigpaca eft illa vox ad eilen-
riam'figdibcandam, venorat ElidsCretenfisinorat.
43. Nazianzeno§, illud item praferibe s & conftarex
Thesdorétolibt. o hiftor: eapit: 8. Erhacratione D.
Hieronymug eicata epiftolaad Damalum; recufabar
treshypoltafes in Trinitate conicedere , quod etiam
de Paalino'refert Acacius inepiftok ad Cyrill: Alex-
and. famvero ad tollendam hane zquinocationem
ram Vi grEcorum quam latinorum harum vocum
fignificationes definicz; & diftinde funt. Subftan-
tialis ehim Hatura;quatenusafappolfito vel ratione
diftinguiturgricevoeatur Viia, latine effentia.Sub-
flantia; véra Aingulariter fubfiftens, & incommu-
nicabilig aliis Andilibus fubftantiis, ficutlatine di-
citur fuppoficam & perfonayita Grace vocatur hy-
poRafis,vide ficut nostres perfonas;ita Graeci tres
hypoiftafes i Trinitate admiteunt; & hogmodo
feuis difcordia ; qo® ob vocabulorum inopiam in-
ter Catholicos latinos , & gracos, oriri cozpra efty
ceflauir, veeleganter dixit Gregorius Nazianz. orat.
z1.qazcit inlaudem Athanafiicireafiném. lamergo
comimuni vlu, etiam Latinorum vox hypofta-
fisinhacvitima fignificatione fere (emper viirpa-
tur. Etinterdum generalitér aecipictr s veligni-
Rcatrem fabtiffentem incommunicabiliter inqua-
cunguenatara, &ica idem fignificat qiod fuppofi-
tum , & hocmodo  aitD. Thom. perfonamraddere
Tupra hypoftafim,determinatam naturam feilicerra
tionalem qur. 9. dé potentiaarticu. 1.infine corporis:
aliquando verd vt ibident in folutione ad fetun-
dum addit, Ii¢cét nomen hypoftafis in Gracoex pro-
prietate fermonis Agnificat indiniduam fubftan-

Difp. XXXIV.. Defuppofiso;einfque ratura, dre.

tiam cuiufeungue naturz, ex viu loquemium fis
goificat indiniduum’ rationalis nature tantim,
Sicigitur conftat quomodoidem fit hypoftafi ik
perfonaioxta varias {ignificationes. :
Additveraibidem D.Thomas, hypoRafim & fuh:
fiftentiam efleidem fecundum, rem, differse tal’m;;
ratione:eadem enim prima fubftantia quarents -
ifticdieicur fubliftentia,quatenus verofubfia: dicis
turh‘f prlﬁ als.Sed N qtmd ad nemen hvpuﬂaﬁ:a!»i_
net sheer forraffe abilla habitudine i&-poﬁtﬂm Ii:
non tamved illam fignificar ,imonee femper in're ii.?
gnificara'ilam requirit: dininz enim perfonz fint
propriifsime-hypoftafles , guamuis non fibfei: |
moetiatmguoad etymaologiam s quamuis hypoftaf
dicapurqualifubflans ; nihilominns dici Pﬂnii: Th
{iftendd ;nam,vealibidixiridem D. Thom. fubliflete
dicirurahiquidin quantumeft fubefle fin,no qﬁo'd
habeareffeinaliquoficurin ﬁibicé[o,fcdqugd‘cufn
perfefe,& qw_‘.aﬁm fe l'n.’{::‘.rutur,ipﬁ:mmctﬁtqua‘.
fi primum {ubjeftum, feu fundamentum fiieff,
Quodvero attinetad nomen fubfifientiziam dis
éum el fupra, fi fimaturin vi abRra&i, non figale
ficare ipfamrem {ubliftentem , {ed rationem fubfi-
ftendi, qua fi in communicabilitatem includat,ek
eziam racio conftituens hypoftafim i verofumatur
inviconereti & incommunicabilis fubfiftentiafit,i-
dem eft quod hypoftalis, & (uppofitum, Aioquiex
vifignificationis & rationis fignificat Jatius patke
fubfiftentiaquamhypoftalis , falzeminDeo, inguo
potelt effefubfiftentia communicabilis:in creati
veéroconuertintur, & codem modo incer fe cori-
parantur, quo prima(ubftantia & fuppofitum, pro-
pter eafdem rationes fuperius factas.

5 quod

SECTI1IO 11 ;
A in creaturisfigppofituns addat marwre lighid

pofiriunmreale, ¢ ex naturarel di-
flinéiumabillz.

¢ Xplicatis terminis;dereipladicereor
' portees & quod de fuppolico gugri
', musrefpedu naturz fen efentizfub-
2 frantialisy intelligeadum eft deperlo-
3 na refpetu nature rationalis&deee-
teris eadem proportione, quibuﬂ:unquenommihur
{ignificencur.

i

Explicainy quaffionistitulus, o varie gue-
[Hiones propinuntnr.

Tautem quzitionis titulgs diffinctiosmteli |

gatur, aduertendum eft, eﬂ'emian{f'ubﬂar:rl'?
ereatz variis modis concipi a¢ lignificari poffe; it
licet;in concreto, & inabltradto,vt cumdicinmishi-
manicatem effe effentiam Pe:ri,_authamin'em.i';m
incommuni , vt in dictis exemplis,yelinfingalari v
cum dicitur h2g humanicaseffede effentiahufusho-
minis,Chrifti verbigratia, Irem v{el t‘foiePt_un.ﬁm‘
pliei & quafieonfufo, yreum {pecies dieisur ¢ e_;:
fentiaindinidui, yehomo Peiri, velcomeeptt e
plexo & diftinéto, qni per definitionem decaradtn
vtcum dicim? effentiam hominisefie a-m{f!i!_._",":;
nale, Ex quibus concipiendi modis varie iy u;gg'iua;!
comparationes,&quzliones. Primgcﬁ_abﬂmﬂwdé
concrecunyin parciculari & fngulaci, vt ‘i“‘;ﬂrm
diftinguatur hic homo Petrus abhde huma A
Sesunda et abftradti etiamad concretumin Gzi:m_
ni; vt quomodo homo & humqniras d:lillfiu‘srcm
Ecfimiliterin czteris pradicatis cnmmﬁmlr’cim;m
eadeniproportione. Tertia ,4:0:11‘;-:1_ra!11']'l35“‘_e bas
in.communiad indiwidunm &'parnculalc.ahaﬁ:ml
modo diftingoator homaa Petio feu hofna' 4
Ecpoffer etiam hec comparatio per O gy

3=

firad
mur
hum
ad {1
hort
ta ¢
P[;'C‘
it
ftot

i

fent
i
cide
e
can
nen
ind
en
et
ide
ma
tio!
doa
s
bit
dif]

mit

il
o
ting
dit
tap
tis
bug
tell

efie
1y
in

ﬁn};
Al
Atg
qui
mir
han
Hey
qué
nit:
i
ol

ﬁL!



i l

=

Sedt. 11, Quid addat nature [uppofiznm creaturarum.

,comparﬁdo nimirum congretii com-
lare abftraétum vthominemad hane
itatemyvelé conucrfo abftradtum commune
ad fingulare completum, Ve humanitatem ad hune
pominen;ve! abftractum ad ;_‘u_bih_'aé'tum,&c. Quar-
12 COMpAratio fieri p.oz‘!:ﬂ effentiz dt[fclr?flte conge-
czadid dequo concipitur, id eft , definiti ad defi-
pitionentQUO fenfu emﬂlm;_mt 111u|;l traf::wﬁ'c Ari=
forelemin libr.7.huius operis qualtionemillam; an
qudquidets fitidem ciineo auinseft.
" Hzcergopoftrema c.ompamtm_allena eftd prz-
entiinfituco; & q“"ﬁlonem continet potiusDiale-
figamquam Memphyuca‘r.n,& communem tamac-
cidentibus quam fubftantiis:cam tamen abiter attin
ggmui,&dﬂﬁﬂiﬁmus , fententiam Ariftotelis expli-
qntes Rurfus tertia comparatio propriam quzftio
gemeontinet dediftin&ione naturz vniuerfalis ab
indiniduis, que a nobisin fuperiorib? tractata eft, &
endem habee decifionem fiue concretum ad con-
aeam;lineabltraftum ad abRractum comparetur,
idelt,homo ad Petrum velhumanitasad hanchu-
manitatem. Alia vero duo membra huius compara-
sipnisnon addunt quzftionem nouam, fed mifcent
duas primas cum hactertia: & ideoillarum quzftio~
mum dehinitio:refponfionem ad hzc omnia contine-
bitPrimaergodfecunda comparatio ad prafentem
difpurationem [peétant: in prima vero maximecer-
sithry & sommuniter rrattator eius difficultas,id=
eogceillaprins dicemus ; & exillafacile in fine to-
tividilpurationisalteram definimus. Igitur natura
gomine intelligimus fingularem fubftantiam con-
inentem integram & completam effentiam in-
diuiduifeu fuppofitiin abfiracto fumpta, quga Me-
aphyficis dici folet forma totius, vt eft hec humani-
tisconftans ex hacanima,hoc corpore feu his carni-
bus& hisofsibus. Quid autem nomine fuppofitiin-
wlligaturiam (atisdeclaratum cft.

fraa varias
munead ingU

human

Trailatwrprima ententiade deflinclione rationis
Sfappofiti dnatura,

: PRimaigiturfentcntia,eﬂ naturam & fuppoficum

fola ratione diftingui ex modo concipiendi no-
froin abltracto velin concreto. Hacexiftimatur
efefententia Ariltotelis 7 huius operislibro &cap.,
1ybi definie, quod id eft , offe idems cumeo cnins eft.  Et
inprimo libr.cap.1.aitactiones effe fingularium , per
fingulare intelligens fuppofitum : vnde ex illoloco
mioma llud fumptum elt 5 Aftiones funt fuppofitorsin.
Atgueidem fenfiffe videntur omnes Philofophi,
qui noftrz fidei myfteria ignorarunt. Sed; quod
mirum eft, etiam ex Cacholicis Theologis docuerit
hanefententiam Durandusin 1.d. 34. quaftione . &
Henricusquodlib. 4.q. 4. Exquafententia planefe-
quiturhas locutiones efic veras, homoeft huma-
nitas, & Petrus eftfua humanitas, quas locutiones
ttiam Durandus admiteit.  Fundamentum eorum
folum eft, quia fuppofirum verbi gratia Petrus ni-
hitalind et quam hoe compolitum ex hoc corpo-
te&exhacanima, & hocipfum eft eius humanitas, &
9uidquid prater hoe cogiterur in fubftantia Petri,
ldlli:lhgt fatisnon poteft, nedum probari aut perfua-
L
Sedhzcfententia quamuis fortaffe fola ratione
naturali ng pofsit conuinci falfitatis, tamen fuppofi
W:lncarnationis myferio defendinuilo modo po-
“ﬂ.aqula_fccundum fidemin re ipfa humanitasfin-
Emnifu\t a{]’ump:a,& vnita hypoftatice Verbo di-
'tllm:k Ez fuitautem affumptum fuppoﬁtum erea-
o :E_ar?um_: ergo necefle eft, vt inre aliqua
i {'ut iftinétio inter hanc humanitatem & pro
iﬂChri[tEE;-lomum eius, q_uaudoqmdem:lla manet
fiode il!al’-xuoc autemminime, cademautem eft ra-
Dis ﬂ'l&ﬂ}!alte,&de omnibus creatis naturis
immaterialibus. Item eft humanitas, quz

i
224

eftin Chrifto, eft fingularis narura creata, & noneft
fuppolitum creatum: ergo aliquid illi deeft; quod
fuppofitumaddit vltra naruram fingulatem. Dices
non deeffeiili aliquid,fed potius aliquid habere, ra-
tione uius non eft fuppoficum creatum , nimirum,
quiacftin Verbo,quod propie dicitur habere hu-
manitatem:ipfa vero humanitas dicicur effein Ver-
bo tanquam formain fuppofito ; & ideo humanitas
illanon potelt dici fuppofitum ; neque honio, guia
habet alium modum effendi,ratione cuius eft potius
inalio, quaminfe. Sed hxc refponfio declinat in o-
pinionem Scoti ftatim tratandam, quodl‘uppoti:ﬁ
differaca natura per aliquid negatinum, & non quia
addatillialiquid poficiuum: namhzc refponfio fup-
ponit;ad rationem fitppefiti,prerer totam entitatem
naturz,requiri negationem vnionisad alind, fen ca-
rentiam modiexiftendiinalic:hocautem difcrimen
iamnon eft per rationem tantum , fed inreipfa, &
ftatim probabimus hanc differentiam non tantum
effe pofitamin negatione, fed aliquid etiam pofiti=
numincludere.

Adde antiques Patres fxpe dcenifle hereticos id-
eo1n potifsimis myferiis idet Trinitatissfeilicer; &
Incarnationiserrafle, quodinternaturam& perfo-
nam non diftinxerint. Ita fignificat Vigilins Pap.lib.
2.contra Euthychen prope medium : clarius Dam a-
fcenuslib. 1.defid.capit. 3. optime Erhiphan, in VIL
Synod. aét. é.tom. 3. circa tinem. Ideo(inquit) here-
tici ervant  quia nibil aliud agunt quan vt oftendant na-
turanm ¢ hypoftafin idem effe 5 que fane mter f differre ve-
v Ecélefiz Catholica alumni cognofount. Rurfus docent
fzpe Sancdti Patres, proprium Deiefle ve fit effentia-
liter fubfiftens, & quod eade caufa Deus&Deitasfo-
la ratione, & modo fignificandi fen concipiendine-
ftro diftinguancur, vt Magift. & Theologi trattant
inprimum diftin&ion. §. & D. Thom. ac expolito-
reseius 1 part.quafts artic. 3. & 4.& fignificat Leo
Pap. Epiftol. 93. capit. 5. Auguft.libr.11. de ciuir. ¢a-
pit.io. & libr. s5. de Trinit. capit.s7. Anfel.in Mono-
log.cap. 15.% 16, & optime Bernard.ferm.8o.in Can-
tic. & Magifter refert Patres alios,aliiy fumi pof-
funt exhis,qua difputauimusiny. Tom.3.part.dif-
put.it.

Necfundamentum pofitum incontrarium vr-
ger, nam fi- materia& forma fumantur pracife vt
{unc partes effentiales, negatur fuppofitum nihila-
liud effe quam compofitum exhac materia & hee
forma,nam Chrifti humanitas eft compofitaexhac
materia & hac forma, & noneft fuppoficum: fi ve-
ro materia & forma fumantur non folum vt partes
effentiz ,fed etiam vt includunt vel fecum afferung
fubfiftentiam , fic verum eft ; & ex materia & forma
vnitis confirgere fuppofitum , illud autem przrer
naturam includit fubfifientiam, de qua quid fic &
quomedo pofsit&intelligi & probaridicemusinfe-
quentibus.

Traitatur [ecundaopinio Scoti.

Ecundaopinio eft Scoti in 3. diftin&. 1. quzRion.

. & diftin&. 6. quzftion. 1. &iny. diftiné. 13. &
quodhbet.1g.articul.3. qui ait; fuppofitum creatum
nihil rei pofitinz addere naturz fingulari, fed fo-
lum negationem dependentiz actualis & apritudi-
nalis ad aliquod fuppefitum :humanitasenim Chri-
fti fuppofitum non eft folum quia {ubftantialiter cft
wnitaVerbo 5 & abillo pendet:ergo negatio huius
dependentiz eft de ratione fuppofiti. Addit vero
Scotus, etiam efle neceffariam negationem apti=
tudinalis dependentixz propter animam rationa=
Jem ; qua non folum dum corpori vhitaeft,noneft
fuppofitum ; quia aftu eft in fuppofito, verum et~
iam dum eft feparatafuppoficum noncft; quiaapta
eft pendere a fuppofito feu potius illud compone-
re, Quod i obiicias; etiam humanitatem 1’errino&1
pofie

VL

VIL

VIIL.




IX.

224
poffe dici fuppofitum , quia apra eft vniriyverbi gra-
tia, Verbo dinino, refpondet Seotus,negando, effe
aptam , fed {folum non repugnantem, quod eft di-
cere;non effe aptam potentia &aptitudine nacurali,
fed capacitate tancum obedientiali. Quando autem
actu affumitur vel voitur, quamuisre verarerineat
candem negationem aptitudinisnaturalis,amitticta
men negationem actualis dependentiz; per adtua-
lem vnionem , &ideo definit efle fuppofitum vel
perfona. Echancopinionem fie expolicam fequun-
tur Scotifte in 3. diftiné. 1. Baflolis quait.r.arricul.
1.Maironis quaft. . Lycherus autemibiquzftion. 1.
guamuis eam probabilem cenfeat exiftimat tamen
Sgotum non omnino illi adhzfiflfe, & facileflolui
poile argumenta, quibus niicur: ac denique oppo-
firam re ipfaeffe probabiliorem: inquo difcedita-
pertea mente Scoti: quamuis id fareri recufer: Au-
reolus etiamapud Capreolumin 3. diftinét. 5. quaft.
5. mulcis argumentis contendit, non pofle crearum
fuppofitum addere fupra naturam aliquid pofiri-
uum. Acip idem fentic Gabr.in. 3. diftinét. 1.quaft..
vbiadditaliasnegationes , qua {unt de ratione fip-
pofiti, feilicer, ve non fit au pars integralis proprer
partes aquz & fimiles:item vt necconllitnac for-
maliter aliquid per fe voum , propter dininam effen-
tiam , & fimiles:qua fumpfic ex Ochamo eodem3.
quaf. 1. & idem fentic Marfil.in 3. quaftion. s artic,
primo.

Fundamentum horum Authorum potifsimum
fuiffe videtur, quia huiufinodi negationes fuffici-
untadgconftitutionem fuppofici creati, & ad decla-
randum Incarnationis myfterium, ergo fuperua-
caneum eft, aliquam realitatem pofitiuam Gngere,
quam (uppofitum creatum addat. Quiz necralisen-
titaselle poteflt fubftantia, neque emim eft materia,
neque forma, nec compofitum, neque accidens,quia
alias fuppofitum creatum non effet per fe vnum. Ad-
ditetiam Scotus, nonreéte pofle intelligi Incarna-
tionis myRerium, &ea quzde illo Patres docent
pofito illo pofitiuo : inde enim fieret,illud pofiti-
uumnequre effe allumptum, nequeaffumpribiled
Verbo,atgitanonafumpfifletVerbum omnem rem
quam in natura humana plantauit contra Damalk,
Iib. 3. capit. 6. Sequitur deinde humanitatem Chri-
fticarere aliqua perfetione maxima, connaturali
homini, quod etiam videturinconueniens. Sequi-
tur denique non pofle Verbum dininum fimplicicer
dimittere humanam naturam,quinnouamaliquam
remilliaddat. Acrandem fequitur, humanitatem
nuncviolenter efie in Verbo,quia caret pofitiua per-
feftione connaturali.

Hacfententia, fi attente infpiciatur, folis verbis
differtd precedente: nam etians Durandus fatetur
innatura fubffantiali completa neceffariam effe ca-
rentiam vaionis hypoftatic ad alienam perfonam,
vepofiitfuppofitum appellari. Quapropter non
minus falfam fententiam hanc effeiudico , propter
rationes Theologicas, nam de Meraphylicis poftea
dicemus. Primoenim myflerium Trinitatis intel-
ligi non potelt, fi ratio formalis fuppofitiin negatio-
ne confiftit : alioqui tres perfonz diuinztribus ne-
gationibus canfituerentur, quod tantumabeft; vt
Scotus concedat, vt probabile cenfeat, nonfolum
¢ffe neceffarias tres relationes ; fed etiam tresratio-

nes perfonales abfolutas, quibus perfonzillz confti-
tuantur: fana autenido&rina docetillas perfonasre-
alibus ac pofitiuisrationibus conflitui, quamuisre-
latinis:fiergo in diuinis perfona addit naturg aliquid
pofitiunm,quamuisratione tantum diftinéum : er-
goetiam increatura addit aliquid pofitiunm, inre
tamen diftin&um propter inmperfeftionem crearu-
rz, Patetconfequentia, tum quia perfona creara eft
quedam participatio increatx perfonz;tum etiam 4
fortiori, quia dininanaturaell perfe & effencialiter
fubliftens y & nihilominus fccundum rationem ¢i

Difput XXXIV. Dfﬁe{vrwﬁzo,fiquuf& natwra, e,

addi poteft alignid pofitinum incommunicabify

sTa kit e ¢ 4
quod relatiuum cffe oporzer proprer perfedtivney
Dei, in quo nihil abfolutum potefteffe omping iy,
commpmgahx‘lc._ In creatura vero natura fop ot
per fe & effentialiter fubfiftens, cumin Chrify afly
n'lupn:ue_l-ltfuw Rro[‘_l‘ia_ﬁ.lbﬁﬂcl_ltiﬂ-‘ ergo multo my
Bis _D‘(l‘[crlECI ad;{l aliquid pofitivum, quo realiter
fubfiftar,quodlicetabfolutum fit,fit incommunics.
bile propeer fuamimperfeétionem, &itaconflituge
fuppofitum,id eft, rem incommunicabilicer fybf.
fientem.

_ Secundo oftenditur falfailla fententi ex myfle:
rio Incarnationis, & primo exparce Verbi,quianie
fi V;l’bllm conttituererur pofitiua perfonalitate fe
fubiiﬂexma,'non poflerintelligi , quod extrinfegam
naturamad tllam alumeree 3 quja non put:ﬂaﬂami
naturaad negationem aliquam, negatio enimvelic,
naon poteft effe formalis terminus vnionis realis,ye
per fe notum eft: abfiratte ergo acpracife laquen-
dode perfonalitate, necefarium eft, vreiusratiofie
pofitiua ad intelligendum Incarnacionis myferium,
Exquovalde probabile fumimus argumentum {i-
mile pracedenti, etiam perfonalitatem ercatamin
ratione pofitina poficam elfe.Ee effcaciusargumen.

tari poflumus ad hominem contra Scotum, &No-
ntinales:ipfi enim tenent pofie fieri divina virtuteye
fuppoficum creatum alienam naturam terminetine
quito ergo an o cafli pofito terminerurad negatio-
nem, velad pofitivum aliquod.  Primum dicinoa
poteft,veprobatum eft.Siantem dicatur fecundum,
necefle eft etiam fateriillam vnionem terminari
ad fubfiftentiam & perfonalitatent, alioquinonet
fet vnio hypeftatica vel perfonalis: ergo fubliften-
tia & perfonalitas crearaeft aliquid pofitinum, £t
confirmoac declaro vim huiusrationis, &interro-
gosan in Chrifti humanitare {ic 'nunc illud pofiti
uum,quo perfona creata( fecundumhos authoe
res ) poteft cerminare alienam naturamnamfitod
eft;ergo 1am deeflt humanitati Chrifti aliquaratio
realis pofitiua , quam additperfona creata fuprana-
turam, & perillam formalicer conftituiturin o
perfonz.  §i vero illud ipfum quidquid fir, eftin
Chrifti humanitate , fequiturinprimis  quod velin
Chrifti humanicace eft fubliftentia ereata, velquod
vnio hypoftatica non fit ad fubfiftentian, yrams
que autem abfurdifsimum eR, Sequitur deinde hu-
manitatem Chrifti poffe per fe ipfam terminare v«
nionem hypoftaticam alterius nature, fisppolito
quod perfona creata pofsitillam rerminare, Patet
fequela, quiailla humanitas retinet omnem rempos
fitivam,ad quam poteft talis vaio Ferm:narl._coqrﬂ'
quensaurem eft plane inintelligibile fuppofitisprin-
cipiis fidei; nam quod non eft perfona creata,nee
perfonalitatem creatam habet, l}uuﬂl°d9P°“’ﬂPa
fonam creatam confituere!Vnde talisynio, nones
fetimmediate ihter nacuram & perfonam; fedintet
naturas fubftantiales & completas, quod repugnat
fubRantiali vnioniyiuxta doftrinam Patrum &Ce
ciliorum. 2

Refpondebunt fortafle, humanitatent Chriftife
&tam effcinepram ad terminandam aliam naturant
per viiionem ad Verbum. Sed hoedict noﬂPDﬁ[:i,
confequenter, fi perillamn vniofiem pulla re po =
fta privacacft: quid enim impeditvriofi n“'ﬁlmﬁi?
dit,vel aufertrem, quxpoﬂ'et efleratio :erm?aﬂeﬂ;
Nam; fi folum auvferr negationem ag‘tuags ‘Phe_
dentiz , hzc impercinens eft ad terminandam al ;
i inatio non fitper negare
ram naturam , quia terminatio non REp Tt dils
nen, fed per pofitiuum , vt diximus, Dot Edi~
dem mordicus dicere, illdm ”‘S““’nﬂ.mmﬁﬂ: et
tionem fine qua non:tamen hoc rerB‘“med P 2
2l S is difuin , quandeno
ta petitio principii,& eﬂgl_'ﬂf's_dlﬁ“ 29 i
reddicurratio talis necefsitatis. Hangautem i
nem nos elfe dicimus , quia viio impedit prop

E & : . nftituen-
perfonalitatem pofitiuam; qus eftratio €@ dipar

==
=

] bum
7 fun
P finait
P fump
s 10
) ql.ll.‘ll

L quid

pitatt
ohis;
Jime
fitfin
lasgr
yimh
etigm
perfo
nak’
lamps
deom
tamer
CORL:
fona.
.
g Di
nongt
pnde,
aahur
porelt
ting
il v
fivitiol
fesie
tiomerr
[ibfft
nonchy
Vitbo!
T¥nie
haceri:
filcce
tatjong
bing i
Quidin
thidre
i
Geda
tht|firg
fitilla
gt p
Fanli ,‘t
timye
LIHHE
thirein:
Qxant
Byho f
Hnder
Madat
Qeam p
Ttperfo,
perlong
W ngp,

Quary

Hiiong




¥ erfoRam creatam; vel propriam, veletiam alie-
& b : :

m‘ ﬁpuﬁlh;]cist venaturaaliquaacreata perfona
fand

i lc,me::m 2 : 3
d Tertioargurentor adidem ex parte humanita-

mpr: docent .:nim Concilia, & Patres 5 Ver-
fumpfiffe humanitatem, & non hmnmgn,
sfonam ereatam hominis: & eodem fen-
verbum aflumendo humanitatem , con-
Huinfmodiau-

netir.

isallu
i} pum @
¥ [gunon pe
¥ iy aiunt
ﬂ ﬂ‘mPﬁﬂ'gp_:rfon::nI , non naturam,
" em locution
’f’ uiain homine przternaturam humanam elt ali-
-.Aqmdn‘ilie: quod cmnpic‘: rationem perfonz > qum‘]
[ jpeditom eftin Chrifti humanitace per vnionem
U\ Vetbi, fupplente Vcrbom111:1l:_lamm_pcripnai?t‘a-
s mhumanam: vtloquuntur Theologi. Alioquifo-
jumdicerent Concilia, Verbum affumendo hum:._l‘
siacemimpediuifie feu abftuliffe negationem vni-
anisyeleumdicunt non affumpfilffe perfonam,fo-
pmdiceret nonaffumpfiffe naturam, qua manfe-
fitfineynione; qui fenfusreddunt vanas & ridicu-
usgraul{'simasCcnciliort:m{ncuuonc;. Conhrmo_
yimhiusrationis ; nam fequitur ex opinione Scoti
aiam Verbum ipfam vt fic, poft vnionem nonefle
arfonam, fed folum compolitum ex natura huma-
na&Verbo, quod elt aperte hzreticum. Seque-
limprobo,quia in humana natura manet onmnis res,
&omnis modus realis ; qui eftin creataperfona, &
umendefinicelle perfona folum quia vnitur: crgo &
gnirario Verbum  quia vnitur, non erit per-
fona y cciamfi nulla re vel modo reali priue-
r,
. Dicent, huntanitatem definere effe perfonam,
i mnguia ynitur vecunques fed quia vnitur irave
pndeatdverbo, cum tamen Verbum non pendeat
shumanitate. Sediuxta hancfententiam dicinon
pich;quod humanitas pendeac Verbo vilo mo-
winelle fo: quiailla humanitas ad exiftendum
tislvitrarequirebat practer entitatem fuam: vnde
fviion¢ carerery nullaaddita caufalitateaut reali-
tte: conferuarer fuum effe, quia per folam nega-
tiomem voionisshaber quidquid necellarium eftad
libiftenduminfio effe, veipfietiam fatentur rergo
1 humanitas, fed compofitum ex humanitate &
Vttbo'pendet 4 Verbo & ad fummum  humanitas
r:vmra,velporius vnio eiuspendeca Verbo: fed
hicetiamluo modo digi poteft de Verbo vt vnito,
lilizet; quod quantum ad illam formalem denomi-
utionem pendeat ab humanitate. Fateor quidem
bing intercedere differentiam s quod vnio eltali-
fiidinbumanitate ynon autem inVerbo.: -Sed hac
flidtefert, veaufetar denominationem perfonas
timmazimeilla vnio fecundum Scotum folum fie
iztam relatio realis. Ve autemilla euafio rolla-
tingamus huiufinodi vnionem intertes creatas,
alitimpofiibitis, Mfiue pofsibilis, vt ipfi cre-
ponamus ergo Petrum terminatre naturam
Hhtunc ergo cumt virumque extremum fic cre-
i=”111)ix]lﬁc partenulla eftratio ; ob quam voio po-
wilitalignic pofitiuum : vel relatio realisinvno
El,t;cm"'-l‘léln inalio: Rurfus tota entitas pofitina
i‘if‘:":_ed eratin extremis,ita manet poft vnionem
i iohcutinalio. Deinde ex vivnionis neutrum
! ﬂl'lft.al\ alioin eflfefio, & verumgque abinuicem
Padetinvnjone, Quzergoratioafferri poteft,ob
Yiam poft talem; v . G ?
e vaionem potius cenfeatur mane-
R;i'unamn?nq““m Pauli ? aut curnon mutuo
Lo tl{unc:p_(:-'fo.n:nn,cum abyvtraguetolla-
i, mhag?s Ep?nuelu‘n.t quoad vnionem? Vnde
4 L,qu'mff"“ dici Petrus affumere naturam
o quati eﬁi:f)l?ui‘rro' Nee denique explicabile
ity i:mtavis]l £ ubi:ian‘nalxs VIO ht}c eflim
i insrationis , quamalia via fic de-
Larto j; 3 4
Ptﬂ[i\gngtﬁlg;il?: a:]:umannr, nam ex praedictao-
tue, humanitacem Chrifli effe tam
Tom, 11, Metaphyf,

SectIt. DuidfRppofisni creatum addat nature 524

s nonpollunt legitime exponi,nifi .

completam fubftantiam omni ex parte, ficut eft o
fona Pault vel Toannis. Hogpater, quia fubft
tiain genere fubftantiz non complecur pernega-
tionem: humanitas antem illanihil minus habeg
quam perfona Petri nifi negationem quandam : er-
gononefltminus fubftahtia completa quam perfo-
na Petri:quod veroilli fitaliquid addicum , non tol-
lit complementum eius: nam res non fit incomple
ta peradditionem, fed perablationem: nam perad-
ditionem portius fit plufgam completa, fiita licet
loqui.Ex hoc autem fequitur viterius, non pufle
intercedere fubftatialem vhionem inter talem (b
ftantiam, & aliam omninocom inhocenim
maxime verum habetillud axioma, ex duobus enti-
businaftu omunino filicet completis, & perfedtis;
Hon fieri voum perfe: namfi virume componen-
tiumin genere fubitantiz completum & integrum
elt; & per vnionemnihil amitrit s quod necelfarium
fitadillud complementum, intelligi fatis non po-
teft; quo modo fubfiantialis vnio intereafiar, & ad
conflituendam fubltantiamper fe vnam ordinen-
tur. Alioquinulla ratio reddi poteft, obquaminter
perfonasnon pofsitimmediateintercedere fubftan-
tialis vnio, & imilicer inter naturasfubftantiales &
compleras venaturz (unt : totaenim ratioeft > quia
cum fint completz infha ratione, nec naturz pof~
funt vniri ad complendam vnam nacnram snecper-
fonz ad componendam vnam perfonam:ergoin vni
uverfum duz fubRantizomnino completa:; non pof=~
funt fubftantialirer vairi ad ynam fubfantiam com
plendam,

Quod fiforte Scotus neget humanitatem effe
fubRantiam completam folum ex co, quodeareat
negatione dependentiz; efficitur plane iuxta fenté-
tiam eius, hanc negationem éffe derationé fubfanx
tiz completx:quod abfurdifsimum effe coftar s quia
negario venegatio nihil elt: & ideo efienon poreft
decomplemento fubftantiz. Ex gito tandem poteft
oftenfiuaratio contra Scotum defumi; namid quod
addit fuppofitum creatum indinidu® naturz creas
rz eft de perfectione & complemento fubftantig cre-
atz,ergo nd eft mera negatio fed pofitiuum aliquid;
quia negatio non dicit perfectioném; fed fupponit.
Antecedens vero probatur primo exdicis, quiaid
pertinetadracionem fubftantiz completa. Timex
Ariftotele dicente , primam fubftantiam efle maxi-
me & perfeétifsime [ubftantiam; prima autem fubs
ftanria non dicit folamnaturam, fed fppoficum na-
ture. Tum deniquesquiafuppofitumaddit nacurz
fubkiftentiam, vtex principiis fideiconftat: ideo e-
nim humanitas Chrifti perfonanoneft, quia fubfi=
{lentiam ereatam non habet.fubfiftentia autem ma-
gnamdicicperfettionem. Nam fiin fola negatione
confifteret;quo modo poffet naturaad fubfiftendum
affumi ; aut fubfiftentia propria per alienam {up-
pleri

Virimaratio {it; quia négatio quatiintrinfeca, &
infeparabilisab aliquarefemper fundaturin aliqua
rationepofitiua : & hac ratione ipfemet Scotus do-
cet individunm addere aliqguam “pofitivam diffe-
rentiam fpeciei, quia illa indivifio feu incommunj=
cabilitas, quzelt derationerei fingularis; in aliquo
pofitiuo fundator : ergoillanegatio feu incommu=
nicabilitas,quxeft deratione fuppofiti; fundarur in
aliquo pofitiuo, quo formaliter fuppoficun con-
ftituitur. Refponderi poteftex Scoto, hane negatio=
nem,quam dicit fuppolitum , efle quidem infepara-
bilem a fuppofito ve fuppofitum eft; quia fuppofi-
tum fubhac voce; & conceptuilli cotrefpondente,
formaliter negationem includit, non tamen effe
infeparabilem ab illare; qua naturaliter habet con=
iunétam illam negationem ipfa integra manente:
quia fubftantia humanicatis, licer nacuraliter ha-
beat coniunttam negationem dependentiz ab alig
fuppolito tamen nihilctiam habet illi repugnang;

V idcci-'

XVIL

XVIL




230
ideoque fupernaturaliter poteft illa negatio care-
re,&ideoneceflc non eft vt ralis negatio in aliquo po
firiuo fundetur. Quia negatio, quenoneft omnino
infeparabiisare.non femper fundaturinaliquo po-
fitino,vt carentia vitionis beatz, quam habet intel-
le@uscreatusexnaturafua , non fundatur inpo-
fitino , cum auferri pofsic nullo ablato pofitivo,
quamquam {i vaa voce fignificetur intelleftus,ve
exiftens fubtalinegatione , infeparabilis it negatio
ab illo adzquato fignificato,quia i feparecur; iand
manet illud (ignificatum.Sicut ab aere tenebrofo ab-
folute et feparabilis negatio lucis, &ideoillanega-
tio nonfundacurinaliqua pofitiva formarepugnite
Jumini: ab aere autem tenebrofo, vt tenebroluseft,
non eft feparabilis illanegario; quin amitrat efle te-
nebrofum:ficergo philefophatur Scot® de fuppolito
vtfuppofitum eilts& dereillacuiadinéta elt negatio
quam fuppofitum formaliter dicit.Inqua relpenfio-
ne loquiturquidem cun!’equentcr,tamé contraeam
proceduntomnia fuperiora argumenta.Etprzterea
fequitur fuppoficum effe quoddamens per accidens
ficurtenebrofum: Exquoetiam inrigore fequitur
hocnomen fippofitiin; effe quali connotarinum, & de
formali dicere negationem,de materiali antem rem,
cui conuenit talis negatio ficut tenebrofum. Vnde
ficur abfolute concedimus tenebrofum aerem pofle
illominari,& animam feparatam pofle vniri corpo-
ri, quia efle feparatam dicit folam negationé, ita ¢6-
cedendum effet fimpliciter fuppoficum pofle affumi
vel ynirial:eri: hoctamen vitimum confequenseft
contraomnes Theologos,imo ¢ontra Conciliorum
doétrinam.

Quod fi dicaturin prioribus locutionibus fieri
fen{um diurfum, in hac vero vitima fieri fenfum ¢6-
pofitum,hoc pfum elt manifefumindicium, fippo-
firuin , nonfignihcare deformali negationem ficut
Jeparatum avttenebrofim,fed fignificare pofitivam for-
mam confticuentem fuppofitum , & fundantemil-
lam negationem , obquam fuppofitum dicicur in-
affumptibile, feu incommunicabile. ODb hanc e-
nim caufam , cumdicitur fuppofitumnon poffe af~
fumi , nonfignificaturalfumi non polle cum nega-
tione aMfumptionis, fen manens feparatum : quise=
nimhoc poflet cogitare Hed fignificatur , non polle
alfumi cumillo pofitiuo quo conftituitur in ratione
fuppofiti,& nifi itainterpretemur,ridicule fiunchu-
iufmodilocutiones,vr fupradicebam: perindeenim
efferac fi quisdiceret,animam feparatamnon pofle
vniri corporizintelligensnon pofle yniri manentem
feparatam.lila ergo negatio ingdmunicabilitatis,cui
repugnatfeparari afuppofito vt fuppofitum efty non
eftinfeparabilis proprer folum fenfum compofitum
veficdicam , fed quia fundatur inaliquo pofitiuo,
quod formaliterconftituit fuppofitum , & inaffum-
ptibilereddic,

XIX. Ad fundamentum ergo contrariz fententiz , ne-
Fundamen garur fuppofitum creatum (afficienter conftitui ne-
:rfmf:;':‘ gatione , quid vero fithoc pofitiuum,quod fuppofi-
diffluitur. tum addit natdrz,dicemusin fequétibus. Nunc ve-

ro fatemur , noneffe mater'am,neque formam ;ne-
quecompofitum exillis vt fic;fed aliquem modum
velentitatem ei fuperadditam ; quam vel Ariftote-
les non comprehendit fubilladivifione , quiaillam
non cognouit , vel ad illa membra reducitur tan-
quam modus illorum , vel totius compofiti, vt po=
ftea declarabimus. Quodveroactinetad my fterium
Incarnationis refpondetur, non folum noneflein-
conueniens , verum potiuseffe neceflarium ad ex-
plicandam veritatemilliusmyfterii, quod Verbum
non affumpferit in humana natura aliquamratio-
nem pofitivam confticutivam perfonz , fiueillafit
resomaino diltiné&a, ive modustantum. Exquo
non fequiturillam naturam effe imperfedtamin ef-
fenaturz , fediantumfequiturnon effe perfonam,
Etitaintelligendumeft,quod Damafcenusait,nem-

XVIIL

Sefl, XXX1V- Defuppofito,cinfque nasura,dre.

peafflumpfiffe Verbii quidquid ad veris
nz nature pertinet, & ad formalé ho
tionem,’ nonvero quadipettatad

atem humy,
minis ¢6ffiry. Ciuy

I ! perfonam creg 1id
tam vt fic.Dequo etiam fatemur, aliquid Fuiifea:i?é r:;;i

dum denouo humanicarct Chrift, (i4 Verho f

retur vt poffec fubfiftere modo connaturylj Ii'!ml‘
lnds:ilt campumc!’l‘cviofcmer,cumnnbih“me ug
doficfuppolita. Quz omnia lacius inpropy ’l"n.
profecnti fumus, Propriolos

Duaftionis refolutio,

Ex his ergo prafentis fectionis refolutio coffir
tur;nimiram, fuppoficum creatumaddereng .
rzcreatxaliguodreale pofitiunm , &in rej ﬁ?‘
fin€tumabilla. Quocirca fi comparemus fup f,{!-
tum ad naturam,diftinguuntur tanquam mcfﬁze:
& inclufum , nam fuppofitum includit narurnm:;
aliquid addir, quod perfonalitas , fuppofitalivas, aus ik
[iftentia creata appellari potelt , natura veroexfe ;z:
fcinditab hocaddito feu  fubliftesia. ngﬁ:v:Pm.
tura pofsit de porentia abfoluca fine fubfiflensiacs.
feruari, fuppofitum autem totumnon pofiie cfer-
uari line natura, quia illa formaliterinclndi, &per
illam inefle talis fubftantiz effentialiter caRituitur
Atvero comparando fubfiftentiam ipfamadnn:u-l
ram; condiftinguuntur inter fe tangnam duo extre-
ma componentiafippofitum creatum,Quantaver
fithzc diftin&io ;, & quid hzcfubfiftentiafit;deck-
randum fupereft.

SECTIO IIL

An diftinglio fuppofiti i creatnra fiat per aceidmis
welpriniipia indintduantia,etdeo locumon
babeat i [istftamiis (brritwalibas.

N hac fe@ioneoccurrit tradandater.
tia opinioin hacmateria, quam docu
e iffe videtur D, Thomas in illo dffil
\ErY arciculoertio, quaftgnpybi ingui-

: ritanfitidem Deus ; quod fvaelentia
velnatura.Etinfumma refpondetin rebus compos
firis exmaceria & forma diftingui naturam & fip-
pofitum, quia natura {olum in fe comprehendicd
qu caduntin definitione (pecici;nd veromaterian
indiuidualem cum accidentibus defignantibusill®
fuppefitum vero materialeingludithzcomnia; &
ita diltinguitur & nacura. In fubRanciis vero, quzer
materia & forma componnntur , quia matedin
indiuiduantem non habent, fuppofitum non differ
dnatura, fediple formzl'un:fuppoﬁmfubﬁﬂcm
Etexhac fola communi ratione concludit , Deutt
effe fuam Deitatem , quod codem modo pofferde
quouisangelo creato concludere. Inhacergo fentée
tiaduo punétaintituloinfinuata breuiter sraan@
occurrunt.Primum eft anid quod fuppofitum addit
naturz,fic accidensnliqum:l,v:lipl’adiﬂ'erentlllﬂ“"
uidnalis.Secundum elt,an hzcdiﬂin&iun?tuw,.ﬂi
fippofiticommunis fit omnibus fuppofitis creatl
etiam immaterialibus.

Addatne fuppofitum vature indiniduantés
cunditiones,

=

anéti Patres interdunt
ofitum addere natur

—Irca priorem partem S

L-'ai'femzrc videntur , fupp Je ainnt
fingularitatem feu individuationem ; VIoed T
fuppofitumincludere fingularcs proprietatéh ‘qo
non includit natura. Italoguitor Bafiliusinep i
ad Gregor. de differentianaturz & HTPoﬂamnj'mﬁ
Damal'cenullib.;»deﬁdecaP'4'&-6' Verulia

: Sk d. exs
gonfiderenturea; qua in pringipio fect, pr “;ﬁgin.

=




	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230

