UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

Disp. XXXV. De immateriali substantia creata.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Brina.

Scunde.

DISPVTATIO XXXV
D¢ imznatkveali fubflantia creatd.

™ "'{uponi: hic tirulus diuilibnem fub-
flantizin immaterialé, & materialé;
quam confulto prazrerthicto , quia
er (e notum ad fenfurfi tiobis et effe
aliquam fubftantiam thaterialem, &
remo vnguam dubitanit,quinilladi acproprie
in fubftantiz predicamento colloceur. Quaproprer
2d conltituendam & declarandam dictam diuifio-
wem , folum neceffe eft, ve alterum membrum con-
fritramus: quo polito, &etus ratione sX}:llfn.:z,e:ii
ilta divifio declarata relinquetur, & facileerit eius
rationem & (ufficientiam intelligere. Difputant au-
tem de fubRantiis incorporeis Jatifsime Theologi
fub nomineangelorum : nos vero hac leconon per-
fequemur omnia,que ab cis di¢untur, nec prolixam
difputatiopem infticuemus, fed brené ac concifam,
ealolum attingendo, qua ex principiis & effectibus
raturalibus, potelt ingeninm humaoum folo lumi-
ne naturz veens , de his fubftanciisinueftigare, feili-
cer, an fint, quid fint, & quas proprictates ; & caufas
veleffectus habeant.

SRCTI0 I

Virdw pofit ?‘:‘»‘ffﬂﬁ’f_ naturali pr%-;fw_gzr:', ¢fse in vni-
werfo alignas fubjFamsas [pirisuales cx-
tra Deuins.

3 Rimumoportetquid nominis bfta-

tix [piricualis,fenimmacerialis fuppo-

Jdx nere : poteft enim horum yerborum

§ (2 effe multiplex fignificatio,vt pofiea at-
tAsmg tingemus; declarando amplius effen-
tiam huiufmodi fubftantiz. Nuncper fubftantiam
immdterialem intelligimuseam, gux non habethic
cotporeamimolem ; quam in his materialibus fub-
fiantiis experimur, & A quantitate proxime credi-
mus proug¢nire,quatentis peream fit, v vna pars fub
frantiz fic extra aliam, ita Vi non pofsint fef€ loco pe
nétrare, quamuis radicaliterhoc proueniat ab ipfa
fubRantia,quz péftulat quidtatem. Inquirimus er-
goan fintin vhiverfo aliqua fubRantiz treatz; qua
neque huiufinodi habeant corpoream imolem feu
quantitatis extenfionem , neque illim hatura fua
poftulent.

B

Rationes dubitandiin negalinaip
pariens.

ET videtiw id fion pofle ratione naturali oftends;
primo 5 quidnesnon poffumus fubftantiasce-
gholcere, niti ex effeétibus quosexperimiuir: fed nul-
lus eft effeétus nacuralis; 8x quo poflumus colligere
huiufmodi fubftaariam , erge. Prebatur minor;,
quia fieffer aliquis effeftus , maximemotus ceelit
hoc enimfola viuselt Ariftotélesin 8. l’hyﬁc_ &1z,
Mecaph. ad has fubltancias demonftrandas; fedillo
non poffunt [ufficienter probari:tum quia 1 icercuim
elt,ancelum moueatiir abextrinfeco motore, velab
intrinfeco potius & naturaliimpetu:tum ceidm quia
licer intrinfecus moucatur, potefll afolo primo mo-
tore fufbgiéntermouers; tum dc:ziquc,quin licet ad-
mittamus habere fingulos ccelos propiios &imme-
diatos motores, noninde colligi poreltillos effeifi-
corpereosicur o, mouere non poflenc ceelos etidmi
warporei efentzSecundodrgumentor; quia ; fi rales
fubftantiz dantur, velfunt omninoimprodudtz : &

Difp. XXXV, De immateriali fubftantia creata-

hognen, quia oftenfum eft folum poffe 4
ens,quod ex fe & eflfentialiter habear ef
feftioneabalio :liverd funtfafa , aut
tionem,d cﬁfequcn

: dan ynum
€ abl"queef,
3 Per genera.
i : celfe elt,vthabeanrmaie.
Tiail, €XqUa gencrentur , Non ergo erunt immae
rialesli vero arcancur facte perercationem id l’up}:

rat na:_nrn!cm sogmitionem : ¢it enim Philofophi

cum principium, exnihilo nihil fieri ; & :onl‘cqu::
tércreationent, inxta meram rationem niturglem

efle impofsibilem, Tertio,quiafi effes aligua k.
ftantia immaterialis, velilla efflet omuino indiuil

bilisad modum pun@i,ita vein indiuilibili t.'inruu’;
logo aut lpatio effe poffer : & hoc eft valde imperfe-
‘¢tum: vode videtur repugnarerei fubftantialicoms
pletz & perfetz. Velzalis fubftantia aptasfieaq
exiftendum in loco feu fpatio extenfd & dinifibili:
& ex hoe neceffario vidétur confequi, v talisfub:
itamtiaindiuifibilisfic , & conféquenter materialis

& partibus conftans, vt (ecundum vaum pofsitin v:
na parte fpatij effe, & fecundum aliam in alia.Nam,f
in{eficindivilibilis, & adficindinifibililoto,reces
eft, vt totafitin toto, & totain qualibet parteillin.
quem modum exiftendi vix capit humana mens: &
ideo licet illum in creatione admittar propterinfini-
tam perfedtionem eius; tamen vix poteft foaderi, vt
creaturz finrez 1d conuenire pofsic : neque appares
naturalisrario,quaid pefsicdemonfirariinuiloergo
modo poteft ratione naturali oftendi, dari aliquas
fubftantias creatas hot modo immateriales, & indie
uifibifes. J
. Aliud'eft quzrere aut probarehas fubRantigsels
fe pofsibiles aliud cffe de faéto: iliud enim prius pen-
detexfoladiniha potentia cum nonrepugnantiaex
parterei; hocautem pofterius prater potentiampe-
guiritdininam veluntatem, quadifficilius oftendi
poteft;quia cius decretumliberumeef} , cum tamed
facultas aut pagentiafit necelfaria.

Primaiatio a priovi immateriales fubjflantias
crearipo(fé offendens.

cho ergo prinio; pofle ratione naturali demoi-
ftrari effe pofsibiles fubftantias creatas imma-
teriales;fgu {pirituales.Probaturprimo d priori,quia
nenrepugnatex parterei, neque etidmexpartecau-
{x efficientis poteft deefle virtus; érgo cuidéns ef
huiufmodi effedtum efle pofsibilem, Minge probara
eftin [uperioribus triétando de infiriitaDei virtu-
teintenfiua, quz vera eft omnipotentia, quia yim
habet efficiendi quidquidinfefe don intioluitrepu-
gnantiam,féu( quod idem &R ) quidquid non ex¢e-
dit dut fuperac limitescreatura, Maior veroproba:
tiir,quiaquod fubftantia fimulfitcreara &immates
rialis, nullam inuoluic repugndntiam : neque illa
pradicatum,fcil, immateriale, excedit limices crea-
tifE : eur enim? nam non requiritinfinitam plerfc-
Gionemellentialem, quia, licet res imma:c_rxaf{igh
potelt effe in operando 5 &in gualibet ’f‘llf_PEIF?'
&iotie. Quin potius (i ira]oqui!irec) pofsibilins ¥i=
deturdari immaterialem fubftantiam, quammate=
rialern. Guodin hunemodum declaro ; nam caula
efficiens intendit fibi afiimilare effeftum flum ;l\:'n-
dequo effeGusfimilior caufi,coap:iur:_ﬂa“'“*}.’_fir'
fiat:zum ergo Deus fit prima caufa ompium, & iple
fic fubfiRtentia (piritualis, pofsibilius quodam ot
& tali caulz magis confentaneusi eff, ved ali 'fa;l %
prodeit immateriales fubftantig, qua mdteriaiese
Vndé quidam Philofophi opindti funt ﬂ??‘?”‘?{.“
primans proprer imiperfedionem fliam; ifcﬂlfﬁm;[::
tudiném giiam cum Deo habet, v Pm"sz"",dP‘Jl y
tia qum purc adunoneffe dDeo:1nguo qul eg:m‘
cepti funt, in co tamen quandam veritarem ﬂ&;m,
brarunit,quod fubfitia cream,quqaﬁualmfr, bk
materialior, co ¢ft Deo fimilior, & 1deo ¢ol fir:ujnz

Torig

i

=




i

Ty,

Sec?. L. An probari pofiit aliguams effe pofiibilem, cre.

Shiingvirtuti, & ex hacparte quodammodo pofsi-
bior:firaméin hoe poteft eflemagis, & minus:nam
dmingpntcmia ctml_l}_: infinita, ex{exque porel?t o=
mnia. Dices:hoe difcurfu probaretur fubftanriam
infinite perfectanm elle maxime pofsibilem, quiaef=
frfimillima Deo. Rcfpundeturnegando I‘eqqe!an_\:
glisenim fub/tantia non poteftelle effeftus Deo fi-
milisquianon poreft effe effectus: aihocipfo, quod
frefieétus; eft ineffentia di‘f-SJI)‘lqllli Deo, de cuius ef-
(iatiali ratione cﬂ:,vt'non fiteffedtus. Item {1 _c:l effe-
gusseltdependensyfi cft dependens, noneft mﬁmrg&
Pereﬁ'eﬂ:iam:quialucc infinitas requirit ¢ffe perel~
¢niam abfque dependentia. Repugnat ergotanta
fmilitudo ad Deum, feu potius zqualicas rationi ef-
feftus, fimilicudo autem in fola rationeimmareria-~
[is ibftantiz non repugnat cum ratiene effectus:
#ideo fuppofita diuina ommnipotentia, refte con-
duditur talem effeftum effe maxime pofsibilem. Et
hiedilcurfus ef propric Metaphyficus feu Theolo~

giout,
wAlaratio exeffiitibus.

Eendo argumentari poffumus ex aliis rebus fa-

s, in quo mecefle eft , ve Metaphyfica aliquid ex
Philofophia fupponat , ciufque minifterio vrator.
Pratipnum autem myedium fumi videtur ex fub-
fimtizanimz rationalis : daturenim quadam (ub-
Itiaimmaterialis, incom plera, & pars alcerius; er-
goetiameft pofsibilis fublftantia completa omnino
immaterialis. Antecedens {upponitur ex Philofo-
phiz:anima enim racionalis eft fubftancia parcialis
&formahominis, & tamé illa eft immaterialis, cum
[timmoralis; & independés 4 materia.Confequen~
tiaveroprobacur, primo quidem, quia imperfeétior
diibftantiaincompleta, quim integra, & comple-
tfiergoilla, quz minusperfeftaclt, poteft efleim-
matetialis, multo magis potericilla.qua eft perfetti-
or. Dicesid noninferri reéte, quia fubftantiaincom-
petajinterdum fimplicior eft quam completa, &ex
hicpartepoteft elfe immaterialior, nam etiam ani-
maequi; licet materialis dicatur, quatenus pendet &
materiay tamen reuera eft minus materialis, quam
equus; quianon conftat incrinfeca ex materia, ficut
equus, Refpondetur, hoc refte procedere, quando
iibtantia incompleta comparator ad compleram,
wivseft pars:nos autem non ita argumentamur, fed
etyna fubflantia incomplera talis ordinis & perfe-
dionis colligimus pofle dari aliam in fuo ordine
{Dm}sletam, & quz non fit pars alterius;in qua fimi-
lisperfectio nobiliori modo inueniatur.Atquehoc
modovidetur confequentia per fenota, quiafiilla
perfeltio non repugnacrei minus perfe&z , curre-
pignabitordini rerum perfectiorum. Irem, guiain
anima rationali eft inchoatus ordo fubftantiarum
immatetialium , ergo pofsibile efft ralem ordinem
twmpleri, producendo fubftantiasaliquas , integras
dimmatetiales. Irem hoc clarins apparer ex opera-
tong intelligendi {eu ratiocinandi: hzc enim con-
lequiturad immaterializatem fubftantiz, ficuran-
tmanimarationaki fubftantia immarcerialis incé-
Metatantum et , iea operacio intelligendi eftin illa
Quafiinchoata & imperfesta, &admilta aliis inferio-
'lhus_qpernntibus, &abeis aliquo modo pendens
¥dloriginem ducens : ergo non repugnabit dari fub-
“atiamcreatam,in qua illa operatio intelligendi fic
Ferfeltior & abftratior i confortio corporis, & ve-
Stisomplerain fuo ordine, & adzquata tali fubfta-

ux:itlaautem fubflantia, quz talem habueric
operationem;neceflarioefle debet com-
plera & immarerialis. Qua ratio
magis ex dicendis degla~
rabitur,

273

Dari winfimodi fubflantias eifdem fere ratio-
wibus offerditur.

Ico fecundo ratione naturali pofle fufficienter

oftendieliz in vniuerfo fubfantias aliquascrea-
tas omnino immateriales.Hze concliufioelt confor=
mis doétrinz Diui Thoma: 1.part. quzltioneso. & 2.
contra Gentesdcap. 46. aliosauthores omitte,quia
dehoe nihil fere expreffe dicunt. quid vero Philo-
fophi de angelis fenferint, referam inferius. Nung
probatur affertio applicando fere rationes fatasin
przcedente conclufione. Prima ergo ratio, & apud
D.Thomam pracipua eft , quiaad perfectionem V-
niuerli pertinuit,vein eoeflet hicgradus fubftantia-
rumimmaterialium: fed Deus condidit vniuerfum
perfectum : ergo funtin eo huinfmodi fubftantiz.
Maior probatur primo; quiaad perfe@tionem effe-
€tus pertinee, vt {iv perfeéte imilis caufi : ergoad
perfectionem vniuerfifpectat,vt fit imilis Deo quo-
ad fieri pofsic : cumergo Deus fit fubftantiaimmate-
rialis;& intellectualis,ad perfe@tionem vniuerfi(pe-
€tat, vtineo fint fubfantiz immateriales, & intelle=
ttuales, ratione quarum fit fimile Deo fecundi hiic
gradum. Minor vero per fe & ex terminis videtur
autvera, aut valde verifimilis, tum quia a perfeéta
caufa, & fummebona,quz nulliinuider,& potentif-
fima,quea nemineimpedir . poteft, non debuitef-
feftus prodire, nifi perfectus : tum etiam quia Deus
in condendo vniuerfo intendit & communicatio-
nem {uz bonitatis, & [uz perfedionis manifeftatio-
nem:ideoque condidit vniuerfumex variis rerum
gradibus, & ordinibusconftans, quia nullus per fe
fufficiebat ad finem , quem in rerum conditione, &
vniuerfi perfe@ione Deus intendebat :ergo debuit
vniuerfum conftare ex hoc ordine reruim, qui maxi-
me ad perfe@tionem ¢ins , & ad finem preditum
conferre poterat. Hie difcurfus pro materiz eapagi-
tate elt fine dubio efficacifsimus,& maximed Pl‘iol‘i:
nam,cum Deus nanopcrcturexnccef&itate naturxy
fedl ibera voluntate, quod tales fubfiantiz exiftunt,
exdiuina voluntate pender: & ideo fippofita effe-
¢étas pofsibilitate folum ex ratione mouente dinin
voluntatem, & confentaneafini, &intentionieius
colligere poffumus, hasfubftantias non folum effe
pofiibiles, fedaétureperiri.

Ldomodoverum [t produsilfe Dewms vpiner
lwmibiperfedle (imile.

VTautem fenfus & vis huius rationis amplius
declaretur, nonnulla obiiciendafunt. Primum
quia impofibile fuit Deum producere vniuer{um
fibi fimillimum in futmo gradu , quianuflus eft
huinfmodigradus fummus:ergo ex perfedta fimili-
tudine voiuerfiad Deum non poteit colligi fimilicu-
doin {ubftantiis fpiritualibus. Secundo, hocipfum
declaratur, quia ficut Deus non potuit vitra mare-
rialesfubftancias immareriales condere , itavitra
quafcunque immareriales potuit alias excellentio-
resgreare, & quibufcunque faétis adhuc fune pofsi-
bilesaliz perfedtiores : ergo experfectione, autex~
ceffu perfetionis ; aut maiori fimilitudinead De-
um fpiritnalivm fubftantiarum vitra materiales,
non poteft concludi , condidiffe Deum huinfmod:
immateriales fubftantias, alioquiidem feinper con-
cluderctur de quacunque fubftanta perfectiori.
Quod fifortedicatur, rationem fadtam non funda-
riin quacunque maieri perfetione vniuerfi, neque
tantum in maiori fimilitudine ecundum quameun-
que fpeciem creabilem ; fed fecundum fupremum
gradum, feu ordinem rerum : Contra hocargumen-

tox

VL
Aliguar aif
Siwliatem
mgerentes
ratienes,




VII.

L74
tor tertio ; quiahic gradus fipremus confiftere vi-
détar inintelle®u & voluntate libera : (ed hic gra-
dusintellectualis iam eft in vniverfo ratione fpecici
humanz ; guam pracerea dicitur Deus fpeciali con-
filio condidiffc ad imaginem &{fimilicudinem fuam:
ergo ob hanccaufam non eporiet fuperioresaliquas
fubfantias fuslfe condicas. Dices in homine effzil-
fum gradum quafi inchoatum tantum,éideonecel=
farias ellcimmateriales fubftantias ; in quibus fit
completus & perfedtus. Sed contra hoc obiicitur
quarto,nam hic fequitur etiam pofic probari ratio-
ne naturali dariin vninerfo ordinem gratiz & glo-
riz, tumquiailiceft novus ordo rernm; conititués
nontantum petfectiorem fpeciem , fed etidnouum
gradum: tum eriam quia fincillo ordineinferiorin-
relledtualis gradus quafi inchoatus , & :mperfectus
manet, & impotens ad obtinendam perfeétam bea-
ticudinem fuam, & claram {ui conditorisvifionem.
Imo vicerius obiiciet Theologus exillo difcurfu fe-
qui,per:inuiﬁ'cnd vniuerfl perfeftiontm , gradum
fen ordinem vhionis hypofiatica:. Poffet ergofimili
difcurfu naturali concludi €ffe in vniverfo hniuf-
modigradum rernm , quia maxime perrinet ad v=
niverh perfeftionem. Similiter , fi vera eft quo-
rundam Theologorum fententia, pofle (cilicet dari
fupernaturalem fubftantiam, cui conaturalefit fuis
folis naturalibus viribus videre Deum, fequitur ex
eodem difcurfu concludi dari aliquam fubRantiam
huiufinodiin vaiucrfo, quia fine dubio conflituer
nouui gradum rerum valde [uperiorem omni fub-
ftantianaturali 4 & nouo modo ac {ingulari fimi-
JemDeo. Tandem idem argumentum fieripote-
ritde quacungue fubftantia , qua & intelligatur ef~
fe pofsibilis ; & habere fingularem aliquem perfe-
fionismodum alteriusrationis & ordinisa czteris
fuliftantiis, veeffer verbi gratiaintelligere per fuam
fubftantiam , aut efle fubftantialiter omnino fim-
plicem , velaliqua huiufmodi:namhosipfo, quod
talisfubfantia eflet poftibilis, concluderéturetiam
effe, quig maxime pertineret ad vniuerfi perfectio-
nem.
Ad primam & fecundam obie&ionem recte ibi

P fitis dif- refoonfumel hicy non efie confiderandam perfe-

Jre
fasfir.

. (rionem

£

vhiuerli ; quz ex fingulis rerumfpeciebus
gonfurgit,nam hzcveargumentum concludic, nen
habet certum terminum , &in infinitum progredi
potelt ; &ideo non poteft ex ea concludialiquam
fpeciemrerumeffefadtam  co quod perfetior fir.
Confideraturergoyveredte Caictanusnotauit, per-
fetio vniuerfisque confurgit exgradibus rerum, in
quibus nen fic progreffusininfinitum, fed perueni-
tur ad fummum,; quiin naturalibus eftintellectua-
lisgradus, quidquid nnnc fic de fupernaturalibus
perfectionibus,quas Deusilliadiungere poteft,quod
ad Metaphyficam confiderationem n6 refert. Quod
autem inteiletualis gradus fit in fupremo ordine
naturalium rerum, & eft communis omninm con-
fenfuis, & videsur per fe manifeflum, quia Dens ipfe
intelleGtualiselt,nec perfeétior atus [en operatio in
eointelligi pote®: & proprerea creaturaintellettua-
fis fingulariter effediciturad imaginem Dei , quia
reprzfentat Deum fecundum fupremum vite gra-
dum, quieftinipfo.-Ad primam ergo cbicétionem
fiin antecedente fermo fit demaxima imilitudine
fecundum perfecifsimam fpecificam naturam, ves
rumelt hancnon requiriad perfeétionem voiuerfi,
cumillafit impofiibilis,ve recte affumit obiedtio fe-
cunda , loquendo de perfedtifsima pofsibilide po-
tentiaabfoluta:ficenimloqui oporter,vt ratio&dif-
gurfus facus vim alignam habeat:nam fi effer fermo
fecundum ordinariam potentiain , clarum eft qua-
cungque ratione conftituatur vainerfum, neceffario
efle in eo aliquam fpeciem fecundum quam defa-
&o,&de pofsibilifecundum legemi ordinariam ma-
xime imitatur divinam pexfeétionem, Nonergolo-

Difput. XXXP. Deimmaterialifubfiantiacreata,

L

s Boiis e jﬁ_'"mma perfelione, qua in fpeciehuss,
ruminneniri potelt , fed de perfectionein gradib
rerum, & inhocfenfinegaturilludantecedeps '[‘”"
licetnon pofledari in rebus ercatis f”?“mum’ ‘i;
duminguoDeo a&:mllcnmr..‘\:que A "-liamfa:t
taeft fecundaobieétio,vbibene refponfum eft OuL:-
aperie procedit de maxima fimiituding in pn’é&:
onibus fpecificis.
Sed vrgebis_: E;gn ad perfedionem vniuerfifufs
ficeret gradusinteiledtualis;quiain illofolo fluawur
perfectifsima fimilicudo ad Dewrn. Refpondeturiy
pri_mi_s in iplo' confequente inuokni repugnantiam,
quia fieflec folus graiiusmm‘dcftuu!is, nenelfetyn-
ucrfum:r'l:zm, vtipium namen prfefert , vhiver.
ﬁ:mrequxrir,_ vtex rerum varictate, diftin@ione, o
mira connexione refulter. Vnde, vt fitconfiumma-
tum & perfectuma, conflare debet, falrem exomni.
busrerum gradibus, inter quas maxime poftulatr
is,qui perfedifsimus eft;magist; fuum auchorempes
prefentans. Deinde,non faciendo vimin nominey-
niverfi,& Inquédo de effeétu Dei, relpondetur, fifo-
lusintelleftualis gradusa Deo efferproduttus, illu
infe hnbuun}m maximam fimilituding intenfiuam,
quz nunc cft in vniverfo, nihilominus tameninto.
to yniuerfo efle maiorem fimilitudinem,quaiexté.
ﬁqamﬂprqprerﬂuam;ama rerum varietasad perfe-
&ioné vniucrfineceffaria eft. Nam quia nullace-
tura per fe fufficitreprefentare Deum,oportaitynis
nerfum perfectum condi tanqnam effeftum ade-
quateintentum a Deo, vt faltern ex rerum multie
dine & varietate hazc reprzfentatio perficeretur
quantam fieri poffet aut oporteree inxtadining, -
pientiz ordinem. Quamuisenim res perfefiorexfe
perfedtins reprafentet Deum: fzpetamen contingic
vtres minus perfeéta, velalio modo, velfecundum
diftin®am perfeétionem Deumreprafentet.
Adtertium reéteibirefponfum eft , intellefin-
lem gradum efle in homine inchoatum &imperfe- ‘qu
ftum;ae proptereanoufoliim nan inde probarine A
effe necelfariasimmarcriales fabftantias, compltst
acperfe&teintellectuales , verum etiam oppofitum e
pofle inde concludi, Primo quidem,quia nondebiitiyg
tam perfedtus ordorerum inta infimo facu acper-of e
fectionerelingui: imo hocipfo quodinhomineetiv:
fecundum infimam rationemfiiam, &quafiadme
fiusinferioribus, & velut extraneis naturis,oportut
vtin aliquibus ubfantiis efler purus & immiftast
fesundi completam ac perfectam rationem fiam
Deinde ; quia cum dentur in vniugrfo creaturz o
mnino materiales,& . creatura compofita exfateli-
li,& immateriali ; decuityt iam effent creaturzos
mnino immaceriales ; veperfedtio yniuerficomple
recur.Prarerea , quia cum Deusfitfubfantiacots
pleca,immateriabis, & intellefualis, pe{fc&aﬁmn[t-_
tudoad Deum quam vniuerl‘umrequin::,noﬂhﬂb"
turfufficienter ex modo 3 quorationalis gradusid
homine participatur:preter humanam ergo fpecien
neceffariz funt fubftantiz completz immareridlds
acpuré intellectuales. Tanden, quiaDeus & homd
fune quafi duo exeremafupremum G inhmum, o
tius ordinis feu gradus incelligendi:debuerunt lfu
eflein vniuerfoaliz fubfantiz intefligentes Meci2
inter Deil, & homines;vt i]lcgradufhabffe““‘m'
uerfo complerum ftatum & conu:?n:en:em var:é::
tem. ngdcxinfcrioribusgradl_ilUSICE“m‘Emi_
mati poteft ; nam infingulis eftmira vs.rw:a:m“a
entiun,yegetantium & aliorum corporti ‘i{mm
fuitexpediens, vt fingulirerum crdmes:l_?m?mio_
perfeétionem in vniuerfo habedt: erﬁomm:],n Imo
ne idem cenféndum elt deintelleGualigracth: Toe
£ huiufinodi conie@ura recte ponderentit n::n’ s
Ium probant efle in vainerfo i_r:zmatenﬂg?n'm;io.
gentias,fed exiam efcin maiori nUMErO;&IATE

A L ey fnferioR

A - . ate,quam firaliquis €
rifpecierum diuerhitate,q air?n“ fmalfeme
Pﬂl

ribus gradibas,yeletiam qua fint

Vit




- i

fenfe Dinus Thomas prima parte quzftio-
& infraiterum

ti,quod i .
;’:E:;quinq““ge"”m’ articuloquarto,

pohisocourret.

rta obicétione multa attinguntur , qua
quoniam Theologicafunt; breuiter  nobis expedi-
entur : nonnullam tame_niu_cern affcrrq Po-lfum ad
indiciom ferendum in alith'us quaftionibus de
ofsibili,cx his,quziam funt facta. Ad prioremergo
partem deordine grariax & gloriz ; concedo vimil-
lationiselle candem : atque adeofi t’e'm.c{ ﬁ!ppon‘?-
musordinem gratiz & gloria :[{S?Dl"s:bilcm s refte
infecturdasi invninerfo huncordinem rerum, per-
sinerequead complementumoperumDei.Intercedic
ramenduplex no:a_nda differentia. Prioreft, quod
grdogra:izﬂcgiorlz e& fupra totum ordinem na-
wure: fubftitic autem 1mma:er;a1gs_naturales fu.n::
yndefit, |11agi;quodamr3mdn requiri has fubftatias
adperfectionem vmucr_h,quam ordinem gratiz, &
gloriz * illz enim requiruntur ad naturalem petfe -
@ionem vniverfi , quzad fupernaturalem fupponi
debet: gratia vero & gloriafolum neceflariaeft ad
fupernaturalem perfedtionem : tamen ; quia hac e'ﬂ:
perfectio impliciter & confummata, & maxime ¢6-
fentanea fini diuinorum operum, & complens quo-
dimmodofimilicudinem ad Deumineiusimagine,
yemuki ex Patribus loquunrur; exponentes: f.:.:ja_
s hominein ad imaginen ¢ finilitudmem woftram,
pcrimaginem.na:uralcmin:c!lcftua[is naturz per-
feltionem; pet fimilitudinem, ornamentum gratiz
intelligentes: ideo confliderando abl‘u!uram & con-
fimmatam perfe&tionem voiuerfi, efficaxelt illatio
fifta;etiam quoad ordinem gratie & gloriz. Eftta-
menaliud diferimen; quia non potelt tamefficaciter
probari naturali ratione , cffe pofsibilem ordinem

i, In qua

gratiz & gloriz , ficutellc pofibilem gradum fub-
flantiarum intelle@ualium ;quia quidquid faperna-
wraleelt, difiicilins cadit fub naturalem actionem,
&quia finacuralis intelle®us né poteft vi fina claram
Deivifiongattingere, in quo totus ordo gratiz fun-
datur,non potelt facile intelligi,quo modo pofsicad
umexcelfam beatituding elevari: vnde multo mi-
nus poteltratione naturali probarihocefle pofsibi-
leéideo impliciter loquédo probari non poteft per
bhmnatoralem rationem effe in vniverfo huncor-
dinemgratiz & gloriz: ficut potelt probiri effeali-
quasfubftantias immateriales.

Atque idem dicendum cenfeo de gradu vnionis
fpoftatica:lupponendo enim efie pofiibilem, exi-
Rimoeficaciter probariillo difeurfi , pertinere ad
maximam perfectionem vninerfi , eiufque comple-
mentum, ideoque diuinz fapicntiz & bonitatis fu-
illenon privare vniuerfum tanta perfeftione,de qua
fedifputatur fatifsimein 3.parc.que Rione prima,ar-
tctlotertio. De fubftantiaitem fupernaturali opi-
noreflicaciter procedere candem rationem: ideog
quam effe certum, D eum non feciffe talem fubftan-
uam;tam effe probabilius, & miki fere certtim, non
eiepofsibilem. Etenim fi talis fubftantia pofsibilis
tﬂ'Et,‘nulla alia creaturaeflet per fua naturalia fimilis
Deoinhis,quz fune maxime propriaDei 5 nifiilla,
Suizper fua naturalia efiet potensad videndum De-
Umproutinfe eft : & confequenterneceflario vide-
faillum, neefsitate faltem naturali ficut nuncin-
tlledns illugtraus Jumine gloriz neceflario videt
rﬁum;& colequenter talis fubftantia exnaturafua
“mperelle beata & impeccabilis: atque ita effet fi-
nillima Deoin propriifsimis ciusattributis:talis er-
E;ilibﬂ?:la maxime pertineret ad eam perfeftam
Poﬂsli:r;‘nem cum Deo , ‘qpal!m perte&mvchrﬁ
fi&:lmeAlTl ergo 111:1 eft pofsibilis ; refte concluditur
s c‘,}qund fifadta rmn_cﬂ > vire veranon elt,
: ilsmm'ir Argumentum n effe pofsibilem. Quod
L Bl ationibus confirmaripoteft, ed non at-

[, *Htadhunglocum,

Tandem idem fentio de quacunquefubfantia

gy h
h

Sect, 1. Anprobari pofiit aliguameffe poffibilem, ¢re.

275‘
quz fingatur habere aliquod genus perfe@ionisal-
teriusordinis ab his omnibus , quz communicare
funt fubftantiis de fafto creatis,nimirum de tali per-
fectione acfubftantia dicendum effe,aut né effe pol~
fibilem;autin fuo gradu fattam effe,vel faltem, nul-
lafufhiciente ratione oflendi poffe, inter fubfantias
creatas nullam efle,quae talem habeat connaturalem
pecfedtionem. Nam fihzcelt pofiibilis , &illa per-
fedtio talisefle ponitur, verationeillinsnouus ordo
reruminfurgac, curnon pertinebitad perfedtam v-
niucrfi varietatem haberein fe talem fubfancialem
ordinem,vel qua ratione oftendi poterit noneffe fa-
&tum.Quod fi nonrationesfed reuclatione & autho-
ritate fupponitur id faGum non efle , cenfeo inde
magna probabilizate colligi,non elie pofsibile.Quo-
circa,ficut de fadto nullaeft fubfantia creata omni-
no fimplex;ita nec creari potelt,& ficut nulla eft,quaz
non fit capax accidentis,ica nec efle potelt, & fic de a-
lits.Huinlmodi enim proprietates fimiles inefle ere-
dimus fubftantiiscreatis:non ex reuelatione, fed ra-
tiocinatione , colligendo eas exratione f[ubftantiz
ereatz,aclimitatz yefic , vnde re&te concludimus,
oppolitas proprictates aut perfectiones excederera~
tionem {ubftantiz creatz aurlimitata ;: & ideo ficut
defacto colligimus,nullas effe tales fubfancias,con-
cluditur etiam, effenon pofle , vel é conuerfo fi quis
admirtat eas efle pofsibiles y nonporeft feclufare-
uelatione,cum fundamento negare eas effe:maxime
quando talis cft perfetio; vt fubftantia , quamilla
habeat;nouum quendam rerum modum aut ordi-
nem inducere videatur.

Difcurfus Ariffotelisexpenditur.cr vavioni-
bas dubitandimitio pofivis

Jatisfis,

A D primam rationem in principio pofitamin pri-

misdicendumeft , nos nontama pofteriori ex
effectu, quam 2 priori ex caufa efficiente, exemplari,
& finali, ¢um non repugnantia ex partetalium re-
rum {piricualium,oftendere illas effe pofsibiles, & de
fato exiftere ; & quoad priorem partem , demon-
ftrationem efle fimplicicer neceflariam, quoad po-
fterioremjautem non effe tam abfolure neceffariam,
efle tamen iuxta mareriz capacitatem , efficacem.
Cum autem dicimus hanc demonftrationem non
procederca pofteriori ex effetu, loguimur de effe-
&ibusipfarummet fubftantiarum creatarumac im-
materialium,non de effettibusipfiufimet Dei. Vnde
illa demonftratio mediateeft & pofteriori,quia {up-
ponit cognitionem exiftentiz,potentiz &caufalita-
tisipfius Dei,qua omnia folum ex effeéibus &3 po-
fteriori naturaliter cognofcuntur, illis tamen prin-
cipiiscognitis , ex illis immediarodifeurfi A priori
procedimus ad probandum inter effeftus Dei effe
aliquos materia feparatos. Quzritur vero inillo
argumento , an i pofteriori ex aliquibuseffeétibus
angelorum pofsimus in eorum cognitionem natu-~
raliter deuenire, &in particulari communiter id tra-
¢raturde motu cceli, quoniam dereliquiseffe@ibus
quoshomines experiri poffumus , manifefum vi-
deturnd poffeex eis inferri exiftentiam intelligen-
tiarum.Ex motu autem cceli Philofophi, prefertim
Ariftoteles, denenerunt in intelligentiarum eogni-
tionem.An vero demonftratiue,vel folum probabi-
liter,;non conftat.

Ego vero exiftimo , illam non efle demonftratio-
nem: fieri tamen poffe probabilem coniefturam, fi
aliqua alia principia aliunde [umantur.Duo enimin
illaratiocinatione ex motu ceeli colliguntur : pri-
mumeft , ccelum moueri ab aliquo motore diftin~
&oabipfo ceelo,& 2 Deo primo & vniuerfalimota-
re. Quz colleftio multis capitibuselt incerta. Pri-
mo ex opinione corum;qui putarunt geelumeffe in~
' trin-

XIIL

XIV,




XV.

XVL
Secunda
diffienlta-
tisratio in
Ariftorels-
&0 drﬂm [

270

ima

trinfece 5 propr}c,&ﬂ}rmali:cr. tum : quam
mulei & gr-aucs Philofophitenuertint,vt de Platone
referc Anguftinus).Retradtarcapit. 11. & Ariftoteles
non omnino videtur alienus abilla {entétia, vt con-
ftat exfecundode ceelo cap %12.Metaphyl. ca-
pi:.?.qu;bus locis Aphrodilzns & 5 mplicius ita e-

ntur: tenuntetiam Aul-

um II'ITCJ'PJ'CE.'IHELH‘ & lfin':l‘l
cennalibro 9 fuz Metaphylicz cap.2.3. & 4. & libro

de Anima,.p.capic.1. Quz opinio licec falfa fic , non

tamen potcftoppofita veritas enidenti demonftra-

rioneconuinci: quodfatiseft, vt alcer difcurfusnon
&t demonftratinus:necelfario enim fupponitceelum
non elle animatum,nam {i effecanimatum poffet ab
intrinfecaanima moueri: vadenon poffer ex motu
illocolligiextrinfecus motor. Quod enim Auicen-
nadicit, vhumgquodque colum preter intrinfecam
animamintelligentem, & effeftiue mouentéipfum,
habereextrinfecum motorem, qui eft intelligentia
feparata,quz noneffectiue fed finaliter monet coe-
Tum: hec(inquam)qua facilitate dicitur,reiiciedum
eft,quiaid exmotu cceli colliginonporeft, nequeett
vllaratio ponendiillum motorem feufiné medium
inter geelum animarumé Deum.Polita ergo vera &
propria animatione eceli, fine dubio enernaturo-
mnino ilfedifcucfis.

Nihilominus tamen illa fuppofitio;nimirum cce-

Jum non eflc vere ac proprie animatuni, probabilif~
fima faltem rarionc colligitur. Quiaincelonon eft
anima vegetatiua,nec fenfitina : tum qnia actiones
harumanimarum poftulant cerpora corruptibilia;
& mifta ex primis qualitatibus,cumetiam, quiaipfa
figura,dilpofitio , & magnitudo ceeli eftimpropor-
tionata hisanimabus. Subftantia autem pureintel-
&iuano eft apta ad informandum corpus; quia non
poreftillo vivllomodoad fuam propriam opera-
tionem.Cum antem materia {ic propeer formanms, &
corpus propter animam, ficorpusnulli viuianima
deferuire poteft quoad proprias operationes eius; re
veranon poteft effe naturale corpustalis animz: er-
go && contrario,fi fubfiftentia pure intelleftualis no
poteft vti corporead fuam propriam operationcm,
non poteft efle re vera forma talis corporis.Vnde ani
ma hominisideo né poteft effe forma corporis,quia
perfenfits poteft illo vtiad fuam propriam operatio-
nem. Igitur forma ceelinon poteft effeanima pure
intelleétualis. At vero prater hasres animas nullam
aliam agnofcimus, vt conftarex fcientia de Anima,
Nam {i quis fingat animam purélocaliter motinam
finie cognitione, & appetitione vitaliyerrabitmanife
fte,quia motio localisperfefola, finon procedatex
cognitione & appetiti,non eitadtiovitz, cum pof-
fit & abintrinfeco motore, & pernaturalem dima-
nationem , & quafi pet intrinfecum impetum fieri.
Quo verodifcurfithanc veritatem probar D. Thom.
prima parte;quaftione 7o.art.3.& Plaronem,ac Ari-
ftotetelem in eandem fentennidinducit, qua Patres
etiam Ecclefix priori praferunt,vt Auguftinuslibro
primo Retraftat.cap. 5. &it. & libro de duabus ani-
mis capite quarto, vbiidinfinuat, non tanien fatis
exprefle loquitar.Clarius loquuntur Bafilius homi-
fia tertiaHexam.Damafcenus libro fecundo defide;
capite fexto.Hieronym.Ifaia.Et fauet definitio Ec-
clefizin capit.Kirmiter,qua non agnofeit aliam ra-
tionalem creaturam preter humanam &angelicam;
Itaque,quod ad hoccaputattinetsfatis probabilis eft
illedifeurfus,quiain ceelis nullumeft vitz indicium
pratermotum localem : motns autem localis per fe
non eftindicium vitz;feclufa cognitione & amore,
vediGumeft.

Ex alio vero capite oritur difficultas, quiaectiam
inanimata folent localiter moueriab intrinfeco per
impetiim innatum,veterra per grauitatem, Setunc
non indigent extrinfecis motoribus: fiefgo opine-
muritamouericcelos, non porerancex corunm mo-
tibusabfraéte intelligentiz colligi.Nonapparet au-

Difp. XXX¥. Deimmatcrialifubflantia creata.

tem vlla‘ ratio fu_fr}uie_ns,:‘;ur. dici non pofsit, coelog i
illomodo moueri pet m_trm(ccum & naturalem jy. b5
petum a!?rqm_: extrinfecis motoribus, Digir aliquis, :"
ﬂ{uando inanimata fic mowentur ab extrinfico pon: [
dere,aut alia qualitate;non mouere feipfa, f2d mo. E
ueriabaliosfcilicet dgenerante. Hoe vero nihiloh. i
ftat , t;i:llgf.ﬁ Hlum modumlnqtnbnd:admim,nu;_ Il £
eadem enim ratione dicemus ccelos effedive ql.d-l J.,f-“
dem & proxime moueri ab intrinfeca & connatu. TJ::t:
rali qualitate,illum vero moti, vt &ft ab iila qlile P .
tate effe folum inftrumentaliter , principaliterye. g P
ro acrribui authori & creatori ceelorn; quitamyi- Al
thtcm i"d*d’,t‘ Neque ctiam fatisfacier, quidixeris i
aliisin rcbes inanimatis;non effeimpreffumnatir- 3
lemimpezi .1fi aliquent morum , niki proco tancum o
ftatu,in quo funt excraloca naturalia;vrad earener- .
t1pofiint,quod in elemétis & mifiisinanimatis no- &
tumeft: ccelos autem nunquam efieineo faru, fal n
ﬁ_‘mpcr effe in fuis locis naturalibus, & inillo moue- i
ri.Hoc(inquam jnon fatisfacit , quia noncfpeter- fi
da omnimodafimilitudo,fed proportio &ratio eius vh
eftactendenda : nimirum quod nacuralis petfedio "
confentanea intrinfecz natura, & viaadillam,sbin o
trinfeca etiam natura manant: vade guia elementa gy
naturaliter exiftunt, & quiefcunt in locis;ab intrin- A
feca natura habent vim vel permanendiinillis, "
fiineis conftituantsir ; & tendendiadilla, cum ex- e
tra eaexiftunt, nifiimpediantur. Ceelo autemna- 1t
turaleeft, & infuonaturaliloco perpetuo manere, t
& intra illum perpetuc moueri, V& operationem q
fitam tanquam vitimam perfefiionem affequatur, o
& ideo ad vtrumque etiam dicetur recepiflein. Vi
ternum principium ; feu qual naturalgmimpe. in
tum. I
Nihilominus tamenhzcetiam evalionenobfiaty, Vil ne
quindifeurfiisille vaide probabilisfic: quia revera S q
motus ccali non eftitanacuralisceelo vefpedtatail- i
lius corporis privata & propria natura, vel ab il i
intrinfece mavet,vel ei fit debitusaut neceffarivsad o 0l
propriam & privatam perfeciionem. Morus enim . Jo
cum folum fit via quazdam, tantum proprer teimis gt
num f[olet efle vel neceffarius, vel veilis, autconna- Huf i
turalis, vt optime oftendit D, Thomas3. cont.Gen: A
tescapit.23.¢ libro 4. cap. vitimo, & quatt.s.depo- B
tent. arc. 5. Terminusautem proprius feuinzrinft- pl
cus moduslocalis eft vbi,feu przfenrialoraﬁs,qu@h} e
motu circulari non immutatur velinoouatur nift i
fecundum partes, per motumergo circularé folum po
acquirit ceelum; quod habeat interdurn hac partem i
vel hocaurum prafenshuic hemifphxrio,inre::dup 2ol
alteri, &c. hocautem quidrefertad perfeftioné pri- Yo
uatamipfiusceeliy cum totum ipfum ccelumin ¢0- pre
demlo¢o permaneat? Quod ergo fic mougatiir 10 g
eft propreripfum,fed propter actionem cius,fGilicety Fo
ytapplicernrad agendum in diuerfaloca feu corpor fi
ra:ex qua adtione cumfit mere traniiens,nihil coni- tig
modi aut perfectionis illi accrefgit,fed rebusinguas pli
influit, & toti vniverfo,quodillainfiuentia conler- dar
uatur. Quocirca motusillc ell quidem naturalis 'Fj,‘ Uia
vniuerfo,&cceloyquarenus eft pracipua parseiusing A
vero tanquam debitus ¢clo fecundum privataihy fet
propriamiy; perfedtionem & nacirami: V.ﬂdeq‘f:’"f go
uisaliquando ql.:ic!'car, non violenter quu:fcet .n:r?: du
carebitaliqua perfectione debita. Corpora aute 3 <0
inanimatanonrecipiuncintérnum impecumn mnﬁe[ el
tum ad aliquem motum nifi quandoillemotiis¥ Ing
terminus eius eft ita naturalis reﬂ.lm‘ilimPWP”“:t my
&privatam nacuram;vt fic cciam dcbltus,&lilegca_ tuy
riusad propriam perfeftionem & ﬂ;}tumnég i
uenienten , vrindu&ionecopﬂa:m 0mm|:dimr,
corporibusnacuralibus Atgita refie conc S ‘
ccelos cum abintrinfécononmoueantirs ';erfm_ I, V
extrinfeco motore. Quodetiam [atis Perﬁ:; i ,
sentusiple moruum celeftivm; c_?cvmf"m.ﬂswxpe, a
tmitas coruin;totaenim ta confituta il figt dit fiq




YVHL

)

regimen totius vhiuerfi, &adeiusco-
er continuas temporum vicifsitudi-
goeft, illosmotus non effe propteri-

girad bonum
feruationeimn p!
pes. Signul ef

{T¢ opus privatz natura;fed men-

plosceelos;neques

s 1 raiuerfa naturs,
1is, QU pm:::;i‘:;.‘xr tertia euafio, hamlicét conce-
o Sta:iﬁ:affnrillzn efle extrinfecum motorem cee-
"";Ld'amui::mcn ideo concluditur, illum effe intelligen-
i (1007 seatam, nam potelt celum 3 primo motore
e e Céj&‘w moueri;idquedupliciter. Primo concre-
)"m‘lmg:,e&imprimcndo A principio ipficcelo qualitacé
:Equampcrmodﬁ impecus habéntis eam vimmo-
uendi, Secundo per feipfum & fua VAollunrurc no-
sendo ceelosomnes : eadem enim facilitatequaeos
fuafola virtute creauit & cozl!’§ruar,poreﬁc;1alm1 per
suomonere, Accedit; quod iuxed fententiam Ari-
fotelis ( fivera eft Commentam(xs expaﬁtlo_) pri-
musmotor immédiate niouet primum n_‘lo_lulc_, vt
paterex 13. Me:aphyﬁcz textu 38. &g,g. vbi ait prima
{ubfantiam immobilem efficére pnmamianonem?
yhietiam D.Thom.itdvide:urcgpnncr:: érgo pari
ratione dici pot motere immediate ccelos‘c_nmncs:
feggening eft maior ratio de vno quam dealiis : ne-
ue difficilius illi eft omnes mouere, quam vouni,
Aedeinde, licer demus voluiffe Deum non per e, fed
minifterio alisuius incelligentig ceelos moucre quid
neelle eft iuxta coelorum numerum intélligentias
multiplicare? Vna enim intelligentia f'cvlig haberé po-
whvirtutem ad omnesillos motusefficiendos. Eft-
quemagis confentaneum ordini & proportioni il-
lorum motuum , quod omnes {ubordinari inteide
voluntati ciufdem motoris. Denique quia numerus
intelligentiarum,, id eft, qiod finttot & non plures,
non potelt colligi ex motu hortimi¢celorum : ergo
ne¢quod fint tot & rion pauciores : ergo & ablolure
quod fint intelligentiz creatg non poteft colligiex il
lsmotibus.
i Hzeobietio feu enafio fufficienter deelarat nofi

h'ﬂ tledemonftrationem difeurfum pradiftum : nihi-

i Jominus tamen ica poteftilli fatisfieri, ve ratio quans
g tuni eft éx hoc capire maneat valde probabilis. Nam
aiffinprinis, licee Deus fe folo pefler illum efe&um effi-
% tereimmediate, tanien nen eft confentaneum fuaui
providentiz eius , ad quam fpe&ar ea qua per fei~
plim condidit, per creaturas fibi fubieétas admini-
frare: & hoc modo etiam ex do@rinareuelatahabe-
s Deum gubernare inferiord per fiperiora, & cor-
potalia per (piritualia. Non ergo decet Deumelle
mmediatum motorem ceelorum , vel alicuius ceeli
tarporei, five eredacurillud motere immediate per
Yolustatem fuam ; finé per qualirarem aliquam im-
preffam 5 nam vtroque modo ipfe effer principale
Ioucns,immedijate, & imprimens qualitatemillam;
Eovelmaxime , quod illa qualitas fupéruacaneaef-
ffiinprzz!‘en:ia proximi motoris principalis haben-
i fufieientem vireutem ad mouendum per fe i-
plum; vnde, fi Deus effet immediatus motor, non
“ncurreret per qualitatem impreflam, fedimme-
tiazeefficiendo 5 & imprimendo ipluni motum: hog
Altém modo miagis confentaneum eft rationi, vt ef-
feftumillum faciar per fubiedtam fibi ereaturam;er-
Bonont eftille motus in Deum immediate referen-
s, fedin aliquan mediam creaturam fupériorem
¢elis&inferiorem Deo; quz non poteft efle, nifiin-
teligentia, De quodifeurfis legi poteft Ditus Tho-
Masprima parte, quzftione o, articulot. & dice-~
E“E Plurairifra, tratando dé vi agendi incelligétia-
i,

Deimmediato mr0267e primitnobils,

Nde 4d confirmationemi de matore primi mio-

ilis negandum confequenter eft ( quod ad remi

t) primum mobile moueri immediate 4 Deo

*danaliqua intelligentia fuperiori aliis motrigibus
Tom.IL Metaphyf:

dtin

Seit. 1. xAnprobayi pof§is aliquameffe pofibilem, cri.

oo My
aliorum erbium. Quod vero attinetad mentém A=
riftotelis & Commentatoris, res eft dubia quid ipfi
fenferine. Nam interdum Ariftoreles fignificat pri-
mum mouens, id eft,Déum mouere primum mobi=
le immediate; vtduodecimo Meraphyficz tex.38.
Vbi primo motori tribuir Jationem primam: :
43,31t : Priwmn pyincipius mouere prima , Ji no ¢
vnomoty. Et declarat ftatim hune morum primuni
quem primus motor efficie,effe motum primimobi-
lis; & ad efficiendos alios motus ccelorum conflitnie
aliasintelligetias: vnde videtur eadem proportioné
loqui de proximis motoribus: namfi loquererur de
motione mediatavel vninerfali per generalem con-
curfum,deberet 2quetribuere primo motori motus
omunium ceelorum. Vbi Diuns Thomas, & interpre-
taturita Ariftotelem, & in candem {ententigm incli-
nare vidétur , reprehendens Auicennam : & Com-
mentator ibidem,qui claritis commen. 94, idem do-
et quamuisaliter illum interpreteint Iandunusia.
Metaphyl. quaft.17. contra quem difputac Jauellus
queft.is.fed parum noftra intereft quid fenferit C6-
mentator. Aliis verolocis ignificat Ariftoteles Dei

tantum cffe motorem vniverfalem,exiftentem fupra
totum ordinem vniuerli & przfidentem illi, vt pa-
terexiz.Metap.text.38. & clarius toro capite vitimo;
&irailliateribuit Dinus Thomas1. contra Gentes ¢.
13.8& quaft.de [pirit.ereat. articul. 6.ad 0. Et reuera
eft hzc fententia magis conféntanea difcurfui & ra-
tioni;quam Ariftoteles intendit, quamquam fi ver-
ba eius fpedtentur, magis oppofitz fententiz fanere
videantur. Quam {i quis veller defendere, poffet ad
confirmationem fattam refpondere, negands con-
fequentiam,quia motus primi mobilis eft vninerfa-
lior caufa rerum fublunarium, & potuit primus mo-
tor peculiari ratione illum fibi vendicare, etiamfi a=
liis ecelis peculiares motores attribuerit,quam re(pa
fionemindicat Dinus Thomascitatologo1z. Merds
phyfica:

De winsiers :'melf{gm:;’amm.

D aliam ¢onfirmationeni , in qua petitur, quis
numerusincelligentiarum ex motibus ceelorum
colligi pofsit, fareor quidem rem effe farisincerram.
Conieftura tamen probabilis eft vaicuique ccelos
propriamintelligentiam motricem effe afsignanda
ideoque éx hoc fenfibili effeétu faltem hunc nume-
rum initelligentidrum inueftigaripoffe. Quod vero
{inguli eceli finguloshabeant motorés , multiex ea
colligunt quod intelligentia mouens ccelnm, quam-
uisnofifit propria anima informansillud, habecra-
men ¢umillo quandam fpecialem viionén, ratione
cuius participat ¢oelum ab intelligentia non folumi
motum,fed eridinfluentiam , imo & proprias, & in-
ternas pafsionés, & perpetuitatem: propter quam v-
nionem dicituf ccelum animatum, & feiplum mo-
uere; & diftingui in €o partem perfe mouentemd
parte per fe mota. Ita philofophatur Auerr. i2. Meta=
phylicom. 36.837.6 2. de ceelo cap.61. Quiaergov-
naintelligentia non poteft nifi cum vrio celo habe-
rehhan¢ vnionem; ideo necelle eft ; inxta numeruni
ccelofumi muleiplicari numerumiintelligentiari.Hic
verodifcurfusriori placet, quiailla vnio aut fingitur
maior; quami fitinter motorem localem & mobile;
dutnon. Primumintelliginon poteft : quzenim effe
poteft illa maior vaio? Nam fubftantialis efle non
potéft, cum fitinter duo fuppofita integra & perfe-
&a:acéidentalis aurem nullainteruenire potelt : nifi
media aftione vel contaétu virtuali ! intelligentiaau-
tém non poteft exercere ¢irca ccelumaliam adioné;
fifi motionemlocalen, nequealiter ceelurecipit ab
intelligentia influentiam,feu virturem influendi, ni-
fiin quancum aftudlis influéntia ceeli A motu locali
pender;de quadependentia qualis ficnon efthocloco
difputandum: fumiantem poteft ex ditis de caufz
Az éfhei=

XXI:




XXIL

XXIIL

278
efiicienre, Quod vers ccefum habeat abintelli
zia proprias&internas palsiones, vt quantitatem;
guram;lucé,&aliasinnaras vircutes ficticinelt ;quia
hxcomnia vel oriuncur ex internis principiisrei;vel
coereantur cumres& ab eadem caufa finnt,d quares
ipfacreatur.Vndein primoinftanti creationishabet
ceelumhas omnes proprietates, ¢um tamen in illa
nondum moueatur ; neque voitum fit intelligentiz
vt efficienti aliquidin ipfo.Ex quo etiam conftar;nec
perpetuitatem habere ¢celumde intelligentia , cum
exnatura {ua fit incorruptibile & A primo inftante
filz creationis , durationem habeat exfe perpetuam,
Quin potius probabilius cciam eft intelligentia nul-
1am qualitatem efficercin ¢celo per quamagatin hae
inferiora,tum quia ad hoc {ufficiunt ceelo qualita-
tesinnate,quarum participacionen poflunt fortafle
inter fe ipfi coeli communicare, ve influentia varie=-
tur:tii etiam, quia, vtinfra dicemus, fubftantie fe-
paratzn6 peflunt imprimere qualitatesin corpora.

Solumergointeruenitinter coelum & intelligen-
tiam vnio,vel potius propiaquitas neceffariaad mo-
tumlocalem. Exhac autem motione probabiliter
colligi poteft diftus numerns variis modis. Primo,
quia cum tanta fit magnicudo vninfeuiufque ceeli &
rantadiuerficas in illismotibus; tamin velocitate &
tarditate,quam interminisinterguosfunt ;non vi-
detur veriimile omnes fieriab yno & eodem mo-
tore finitz vircuis. Maxime cum moter debeat efle
propinquusmobili, & non pofsiteadem intelligen-
tia finita effe prefensomnibusillis corporibus.Item,
quiaintelligentia mouet ceelum per intellectum &
voluntatem:vndeneceffeeft vt perpetuo attendat,
confideret; & velitillummotum ; & ideononelt ve-
rifimile squod fimul attendat ad tantam motuum
varietatem & mukiicudinenm.Quaraciornes mea fen-
tentia ,nonconuincunt; creari non pofled Deo ali-
quamintelligentiam,qua vnica (pecie & limpliciin-
tuitu attenderepofsitad totam cezlorum, & eorum
motuil varietatem , & vnico eciam actu velle affice-
reomnesillos motus, & omnes differ€tias eorum, &
quz poteftatem etiam habear ad huinfmodi volun-
tatem exequendam , ac denique qua pofsic habere
prafentiam fen propinquitatem ad omnem illam ef-
fectum fufficientem. Nam hzc omnia non excedunt
capacitatem fubftantiz finitz in tota fua laritudine
nequeinillisomnibus apparet vlla implicatio con-
tradi&ionis. Nihilominus verifimilius de factoeft
quod dixi, quodque Ariftoreles doget ; & cum eoalii
Phifofophi & Theologt. Prfertim cum angeli mo-
tores ceelorumnon credantur effeex fupremis, fed
exinferioribus ordinibus angelorum.

Ex motibusergo coelorum fimilis numerusintel-
ligériarum colligitur:an vers maior fit numerus in-
telligenriarii,quam ceelorum mobilium,nd viderur
pofic exeffectibus colligi. Vnde Diuus Thomas pri-
maparte;quaftioneic.articul.1.ad z.dicit Ariftote-
lem pofuifle pumernm fubftantiarum fpiritualium
iuxra numerum motuum,quiincceleftibus corpori-
bus apparent,quia ex folisillis motibusillas fubftan-
tiasinueftigauit,quasnd putauit haberein vniuerfo
aliam a&ionem, vel prefidentiam prater coslorum
motiones. Auicenna vero libro nono fuz Meta-
phylicz cap.+.additillinumere quandam intelligen
tirm ; quz fublunari mundo przelt ; & formas fub-
@tantialesinducitin materiamdifpoficam. Sed hze
przlario vel operatio, infenfu quem Auicetna inté-
dit,nd conuenic angelis, ve fupra indifputationibus
de caufa formal i& efficiente demonfiratumeft. Vn-
deexhac capite noneft verumaugeri intelligentia-
rum numerum:kftagrem (ait D.Thom. fopra )aluz i -
anediata prefidientia angelovum fuprabac corpora mferiora,
quam Philofophi ignorarunt , quia ordinatur » non ad actio-
aesmgre naturales, fed ad fupernaturales vel Liberas 5 vel g
aliquo modo fiunt prater cormmunem curfim natires & ex
hogrectecolligicur, multo maiogem effe angglorum

Difput. XXXV. De immaterials (ubftantiacreata.

numerunt,quam fit celefinm corporum,
dumveroeft , quamuisex effe@ibng nonl ol
minate colligi;nificantusnumernsingellj .
non reéte tamen inde colligi noneffs plures ingell;
gentias, quam ad tales effectus (int necefMariz ]te -
nonimmeritodicat Comment, 12.Metaph l:cta"
ment. 4.4 quodfi alique effent fubftantie z'mmatcri.n[e;om-
magentes  effent oriofz:1d enym et falfam, quia prim -
us finisintelligentiarum noéeft mouere cnrpn A
que haberealiguam aliam a&ionem velprzﬁi?m':‘
amin res corporeas, fiue ceeleftes, ﬁuefub[un:?:-
Quodrationeetia narurali poteft effe euidens, yis
fubftantiz fpirituales funt nobiliores corporaii?:m
& habent fuam abfolutam perfe@ionem nonfol o
fineillis;fed etiam fineincrinfeeca habirudincadiﬂum
quianon {funtfubftantiz incompletz & pal‘tiak:\f;
anima rationalis ; quz obeam caufam dicit ingip,
fecam habicudinem ad corpora ,fed Fun:fubﬁann;
integre & abfolute omnino acorporibus, & fuperio.
resillis:ergo primarius finis earum non funt cor,
ra,velactionesin corpora,fed funt propter Deumys
vitimum finem , & extra illum non habent alium .
nem, fed funt propret fe, & propter firam petfedtio-
nem. Ex negatione ergo plurium effeftunm velmo.
tuum in gorporanon infertur pofitiue (vt ficdicam
non ¢ffe maiorem numerum angelorum; fed adfium
mum poteft negatiueinferri ex eo capite noncolligi
maiorem.

Quod verolonge maior fit, preeterquam quod ex 0
diuina Scriptura & Patribus copftat,; oftendi etigm 24"

Addet
it tere
Bentiarum, |

potéftratione naturalifaltem prnbahiliter,quiaw ;::.ﬁ ]

fectum agensres perfectiores ibiq imiliores, ficon- i
mode potelt,in maiori facic multitudine. Bt plures 4
alias congruentias adducit D. Thom,z.cont, Gent.c. gt
92. & 1. qualt. go. art. 3. & alii Doftoresin 2. dift. . b
3. Nec Philofophi videntur omnino ignoraffehune Disd
augc]nrum numerum , nam Ariftot, 1.de Celocig. @ i
dicit fupra ceelum effe entia quadam fempiternsnul 4%
lis alterationib.vel pafsionib.fubie&te, que optimam 6™
in vniuer(a fempiternitate vitam, & fufficientiffimi niis|
habent,&lib.1.cap.3. ait ;tam Gracos ; quam baiba-

ros vniuerfofque omnes;Deosefle putare, eifgue -
premum locii tribuere, o quod immorrale ad im-
mortale it accommodatum. Idemrepeticlibra.c.

At verolibra.de Animacap. 5.é1n fine ; ex Thalete
refert omnia effe Deorum plena, & libr. 1. departib.
amimal.cap.s. idem ex Eraclito refere, camiy fenten-
tiamapprobare videtur, & 12. Mecaphyfcap.5:de-
clarat Deorum nomine primas fubfantias intelli
gendas effe,id eft, intelligentias feparatas ,dicirqued
maioribus fisis mulza effe de Diis tradica fabulole, &

ad populi perfualionem & ad legum & rerum huma.
narum oportunitatem : Equibus (ait )frquis o fli
fepares G accipiat , fiilicet , Deos eff primas fubfbansias t
uine dickum putalit. Dequibus item Diis 10. Ethicors
capite 8.digit; eos putandos effe maxime beatas,at-
que foelices, corumique eximiam beaticudinem not

in aéione aliqua fed in contemplatione poliam ¢

fe Addit vero 1. Politic, eap. 1. Otinesgeiites EJF‘J}"”'%

J& Deos habereRegent , indicans , quamuisintelligent
Diiappellentur ; effe tamen inter cas ynum fispre-
mum numen,quod veram diuinitatem pﬁrcm“‘[‘m
habe,in fupremo autem Polit.cap-u-‘i“]‘“"”nWs
manifeRifsime differre ab hominibus longeque 4t
tecellere , &ibidem etiam nominat Heroas, quosd
hominibus feparat. Acdeniquelib. 3. Rh‘mm'ﬂmp'
1$.ex Socrate & Melitorefert ,effequafdam fobi 2:1:

tias qua dzmonia appe]lamur_: qquocl‘am ;PP i
labat Deos , Mclitusautem filios D"-‘““m'.ﬂ 2 ol
ergo omnibus colligitur Ariftorelem aguout e Ten-
ritudinem intelligentiarum, qu= ad eeelos mo 5

dos non funt deftinate. Eamque fuifle 'fiﬂ!:“;ex
Platonis conftat ex Dialogo o, de L_Eﬂalr’-‘m;cm
Dialog, Critiass & ex Marfilio Ficino I .Bﬂﬂd'
cius,D¢ quaxe plura videri poflunt in Plot 3 by

18 Ii:q
i

g
fecu
dury
dici
tafk
[
$iirs
Ita
liny
Verg
ciun
Tity;
plici

ting
1igs
dus;
fepu




| potat

L

SeéE. 11 Duid pofsis cognofi naruvalites de effentia, ¢re.

< cavite 6.& Alcinoo libro de doérina Plato-
3”'}’ fie P“d proclolib.de Anima,& d=mon.& Eu-
nisﬁFi:e Izev\crrn‘ Philofoph.a cap. 12. fere vsip ad
- ';l;in-ﬁm,&]ji):'z; §.cap.1.& [equentibus. Vbi
ﬁbrumimc; Deorum & Gentilibus fzpe fuiffe tri-
buzur:homi“"bus mart\ui‘s, nonnunguam ¢orpori-
b ,‘,c]{‘yderibus cn:lei_ﬁ:lhus ant eorum mot_onbus,
i::crdum vero (ubftariis feparatis, quz nulli corpo-
R TN
g aglnﬂaL;z f;:;.cm conieftare licet Philnfophoslnon
A !x{uxi“ motibusczleftibus pcrui—.n_im: i:n cngpltmné
btantiarnm ['e_naramru_m,!'ed alia etiam via: aﬁ:o--
fuuimﬂ credidiflent, efle alias fubftantias hu_m_l‘-
gmﬁprz:cr Mmotrices co.:]o;-um. Qua .?utem&‘v'la in
hmwgni[ioncm pcruuen?cr.mt,non {atis cgg at.Et
A.—éﬂat.quidemtn}er‘c!}l mLluuat,fo_lqtradxgx.ox{c,&
pdamhumanafideid receprum @mﬂ"c, Cuiustra=
lionis nuilum cxiftimar fuilfe initium.Vndé 12.Me
verifimile putat, [epins quaque arie, < Philofo~
.‘:::qramipajhbt.fe fiuit inentia  rfufiee CorTupra bn‘nf.-
iy apimsones quafi quafitan reliquias hac vfque ferua-
“;;j';.miiveriﬁln\ICP!.II;U]:, potuifle hqnc cogritio-
ey vel potius fufpicionem comparari ex .d{qmbu‘s
tleftibus, quos homines experti ﬁlnc 5 velgirca fei-
plogvelcircares fuas, vterant re}pon{n_rdoloruinj
vaicinia; vel aliqua extraardmarfz motiohes faltz
s inuifibilibus :notorilwus,na}rl npfie_ ccslhg‘cre po-
weamtellealiquas fubfantiasinuifibiles & intellé-
fuales, quz inter homines verfgﬁ)an:u:. Ethasap-
pellarune diuerfis nominibus, ftilicet Deos, dxmo-
vigLares, Genios; Heroas, de quibus & de earum fi-
pificationibus variis legi poteit Eugubinus fupra,&
Mutfl. Ficin, Orat. 6. in Conuiuium Plat. & Ludou.
Vigsin fcholiisad Aug.lib.7. de Ciui.cap. 13. Verum
qidemeft; potuifle Gentiles pradiétos effettustri-
bure animabus hominum mortuorum: fed mu!;g
ilorum ignorabantimmortalitatem animarum:alii
jononexitimarunt, omnesillos effectus potuifle
jiciab (piritibus humanis feparatis( & quod credi-
liluseft) adiunéta cradicione; quam de his Diis, an-
gl aut dzmoniis hahebant, facile fibiperfiafe-
uityillos effectus  Diis prouenire.

1pie:5:

Deorigintintelligentiarum.

L IN fecundo argumento petitur, vade habentefle

huinfmodi fub&antias non fecundum fidem,tum
quiaidad nos nunc non fpectat,tum quia certumeft
leundum Aidem omniaelffecreata 2 Deo, fed fecun-
dumPhilofophiam & Philofophos, de quare multa
disipoffent , nifi in fuperioribus eflent (ufficienter
tta Namdifputantes de cawfa efficiente oftédimus
weationemomnium reriiab vono Deo, rationena-
turdicognolti, & ab Arift. non omnino fuifleigno-~
ritam Difputites autem deprimoente demonitra-
tmusvaum tantum effe ens ex (e necellarium : alia
¥eto non effe nifiin quantum ab eo manant & effi-
aunt. Sicergo dicendum eft, fubftantias omnes fpi-
littales przeer primam nd effe entia neceflaria fim-
plieiter, fod per effeftionem & creationem Deireci-
pereelle:nequehoc effe alienum d Philofophia, ra-
tioenim praipua,qua fupra oftendimus hasfubf4-
wselleex caufa efficiente earum defumpra cft: mo-
dsautem cffeionis petcreationem neon folumnd
lepugnat, verum etiam exaliis rebus oftendi poteft

necellarius, ve fupra oftenfum eft.De tertio ag-

gumento dicemus;in duabusfe&io.feqq.
poftulat enim, vt explicemus n1o-
dom effendi harum fub-
fiantiarum.

(:)

Tom. 1L Metaphyl.

SECTIO 1L

oPuidpoffit ratione naturali copuofii de gui
1ate g effentiaintelligensiarum cra-
tarans.

Olet & Sctiptoribusd Philefophis fii-
fe difpucari, an pofsimys inhacvita
fubftacias feparatas quidditatiue co-
gnofcere:quam dubizationé videtur

¢ mouille Arift.;.deanimac.7.dumdi-
xit: Si fieripofit , vt aliguam ipfe, (il humanusincelle-
&us, nonfeparatus 4 magnitudine [eparataritns ve

e intel-
ligat, necne, confiderandumeft poftea: vbi Commentator
aduertit queftionem ibi propofitam nullo alioloco
fuilfeab Ariftot. definitam.lpfeantem cum Themi-
ftio, Alexan. & Auempace, quosipfe refert, eamde-
finit; affirmans poffe nosinhacvita ad eum fatum
perfeétz contemplationis peruenire , in quo pofsi=
mus illas fubftantias quidditative & perfe ipfas co=
gnofcere : quam fententiam fufilsime declarat:

Refolusioquaflionis.

SV§eruacaneum autem exiftimo1n ea velexponen-
da vel confutanda operam perdere; nam fi cermi-
niintelligaacur, eft per f& euidens, non pofle nosin
hacvita cognolcerc quidditatiue illas fubRantias.
Maxime quia Commentator non folum decreatis
intelligentiis, fed etiam de Deo, imo de illo maxime
loquitur:quia inillius contemplatione ;noftra beari
tudo & perfectio potifsimum confiftic, tefte eciam A-
riftotele 12.Metaph.capit.7. & 10. Ethicor. capite7.
Eftautem euidens non pofle nos Deuminhacvita
quiddirariue cognofcere; imo etiam eft certum, noa
pofle vilam creaturam fuis naturalibus viribus talé
cognitionemaffequi, vtin fuperioribuslate tradta-
tumeft. Loquimur autemhicde cognitione quid-
ditatiua;eo modo quem ibi explicuimus,feilicet,pro
tali coghitione effentiz & quidditatisrei,quznétan
tum pradicata communia; fed etiam propria vique
ad differentiani vitimam fecundum propriam ac
pofitinam eius cognitionem manifeftar:de hacenim
loquitur Auerr. & hzc eft propria fignificatio vocis
quidditatiuz cognitionis: na quidditas rei nd con-
filtit tantum in cémunibus predicatis, fed maxime
inpropriis. .
Dehacigitur cognitione loquendo, fupponinius
vt velipfa experientiafatis motum,non poffe nos via
aunt modo naturali quidditatiue cognofcere intelli-
gentias, licerpofsimus quidditatem earumi per con-
ceptus negatinos,aut connotdtivos vel confulos ali-
quo mododeclarare. Prior pars eft receprifsima , vt
patetex Ditio Thom.z. Metaph.l¢&io.i.partie 6. & 1.
parte queftionez. areiculo 12, queitione 88, artic.z.
quibuslagis videndus eft Cdietanus & de ente & ef~
fenria capit.6.qualt.14.Ferrar.z-coritra Gentes capit.
45Javell.2-Metaph.quaft.3. Scotusin . dift 3. quzft.
1.Anton. Andreas 2. Meraphylfquzft.;. Quiinmodoe
quidem loquendi videntur differre, dicentes, pofle
nos comparare quidditatinam cognitionem fubfta-
tiarum feparatdirum: fed dum explicant iliam cogni-
ticnem,fatis declarant in ré non differre,quia cogni-
tionem quidditatiudm vocant quamcunque quid-
ditatiscognitioné s etidmfi fit per imperfedtoscon-
ceptus,partim comunes;partim negatiuos; vt Tho=
mift= etiam riotdrunt,& late Fonfeca 2. Metaph.ca.1.
quzftione fecunda Ratio aucem affertionis eft, quia
nosnullugi habemus principium ; quo pofluniusin
huiufmodi cognitionem perfedtam fubftantiarum
feparatarum peruenire naturalirer. Cognitio enim
noftraaut it immediate per {peciem rei, aut medias
te & perdifcurfum comparaturab effedtis aut pro=
: Aa 2z pries

—

L

1If;




iV,

Y.

2f0
prietatibus:tato vere a priori procedimus ad ef-
feftus ex caufis cognoftendos. Sed nos non habe-
mus {pecies proprias, per quasiutelligentias quiddi-
tatiue cognoftamus, neque ex effeéibus vel caufis
poffumus illam acquirere o nullo modo. Minor
partem probatur, quia non habe-
anatura congenitas,cum intellectus
pislittanguam tabularafa, inqua
nihileltdepiftum. Neque ettam poflumusex fenfi-
bilibusi recipere,;quiain eisnullo modo conti-
nentur;necphantafmata fenlibil'a poffunt defernire
ad efficiendas {pecies rerum {piricualium proucinfe
funt. Nec denique poffunt huiufmodi fpecies pro
eo ftati huius vicz naturaliter comparari per influ-
xum Deiaut intelligentiarum: quia pro ftatuifio ni-
hil potelt anima noftra concipere, nifi per conuer-
fionem ad phantafmata, vodeinfuxus talium {pe-
cieram omuine cft prater,; vel fupernaturalis. Quod
autem Auertoes comminifciturde quodam flatuin
quo intelledtus pafsiuus (veipleloquirur) voitur in-
telleétui agendi, & exea fpeciali vnione elenatur ad
cognofcendasfubftantias feparatas, & fit(vtait)in-
zelle&tus adeptus, hoc (inquam ) cotum figmento fi-
mile eft; & {upponiterrorem ; quodintelletustam
pafsibilis,quam agens fint fubftantiz feparatg,acper
corum vnionem nosintelligimus abfgue propria in-
formationganima intelle&tiuxz,quod impofsibile eff
feconftat, ex(cientia de Anim. Erdeinde falfo & co-
tra omnem experientiam fingit,nos peruenire in-
terdumad tam perfectam vnionem cum illointelle-
&tu agente, vel potiusintelligentiasfepararas, vt per
fete cognofcamus alias fubftantias feparatas: hung
enim ftatumneque ipfe expereus eft, veeius eérrores
fatismanifeltant,nequenos experimur;neque natu-
raliter cogitari autintelligi poteft. Vi omittamra-
tionesalias, quascontra illam fictionem & fimiles
produxit Dinus Thomas j.contra Gentes;a capit.41.
ad 15.
Rurfus non eftaliquis effetnsin natura per quem
pofsimus quidditarivam cognitionemintelligencia-
rumcomparare ;quod a fortiori patetex dichis feét.
przced. Nam ex effe@ibus vix poflumus probabili-
ter cognoftere has fubftantias effe y etiam in confufo
& incommuni: quo modo ergo cognofcemus per
effectus earum quidditates, viquead proprias diffe-
rentias? Quin potiuslicet efflentia Det incomprehen-
fibilior nobis (it quam intelligentiarum, tamen per
effe@us notior nobiseft, quamaliz intelligentiz;
nam ex effeétibus eunidentius cognofcimus Deum
eflequam angelos: quiaeffetus quos experimur,
effentialiter pendent 4 Deo, & non ab angelis. Et fi-
militer plura effentialia attribuca Dei cognofgimus
quamangelori , quia cius perfettiones & vires ma-
gisreprefentanturin effeétibus nfibilibus ; qua an-
gelorumnaturz. Vade etiam e, veilloimperfecto
maodo quo poffumus fpirituales res concipere ex cre-
aturis, perueniamus in conceptum magis proprivm
Dei,quamalicuinsintelligentia creat2.DeDeo enim
multa cognofcimus ex effeftibus, qua in ipfum fo-
Tum conuenire poffunt , vt fe effe purum adtum , &
fimilia,quz fuprata&afunt, De intelligentiis vero
nihilalfequi poffumus, prafertimex effeétibus, nifi
vel quod communeclt omnib. entibus aut fubf4ciis
creatis,; vel ad ummum , quod comuneeft ommibus
fubftantiis incorporeis. Nullus enim eft effeftus in
natura pendens ab aliqua fubftantia immateriali,
quinen poffet ab alia perfe&iori, veletiam ab im-
perfediori fieri: non ergo pendeta differentia fpe-
cifica,vtitadicam: vela facultate omnino propria
alicuiusintelligentiz, vt taliselt :ergo exeffedtibus
deuenirinon pateftin conceprus fpecificos, & pro-
priosintelligentiarum, etiam negatiuos & imperfe-
¢tos, nedum in 'quidditativam earum cognitio-
nem.
Atque hine tandem facile conuingi potelt; fion

quoad prio
musillas fpeci

ku

Df;}.rn, XXXP. Deimmateriali [ubflantiacreata,

poffienos ex canfarum cognitione comparkre by
mfmaodi notitram,quiainteiligemiznéhqbene o
{a;_n intrinfecam, preter ﬁmpllcem naturam :u;w
feimmediate cognofci A nobisnon potcﬂ,n’q, Em
tum elt. Caulam autem cxtrinfecamnullamﬁag .
n_r!] Deum, quem nosnaturaliter non cog11o{‘;;imt,ua
nili quantum ex fenfibilibus effeibus, ye| adfu,q:
mum quancum exanima noftra manifefar Pmﬁ.
vtattigic Auguft.g.de Trin. ¢.3. ergo impofirbile gf‘;
exbac cognitione Dei peruenire ad quidditatiay
cognitionem intelligentiarum, Patet confequentiy
quiailla cognitione nec poffumus Deum cognolte.
re proutinfeeft:neque prout eminéter contine; hoy
effettus,neque etiam ipfas cmanationes fingulorum
effectuumab ipfo. Vode ad fummum ex illacaufag
potétia eiusdifcurrimus, poi}"eefrice:egmdumqué.
damfubftantiarum incorporearum velintellefuf
um,, & fortaffein eo pofle fier: plura genera & fpeci-
cs fuh_l‘mntiarum:qua!cs verofintillz {pecies & quz
fic vniufeuiufque propria quidditas, non poffumus
cognoftere exvi ewus cognitionis quamde Deo n
turaliter habemus. Nulla ergorationt aut vianar
li poflumus quidditatizam cognitionem haramfib
ftantiarum comparare.

Solwiturobiectio de animarasional,

Nafupereft difficultas ,quiaanina noftra fep.
rataa corpore poteft quidditatine cognofcerein
telligentias feparatas:elto non pofsit corapreheniing
(hzcenim duo diftinéa fune, vein fuperioribus, &
alibilatius declaratum eft)ergo etiam coniunda
corporipoteritin huiufmodi cognitionem perueni-
re. Pater confequentia,nam alids anima noftraex
vaione ad corpus priuarctur perfefifsima operatio-
ne;ad quam habet fummam inclinationem,éitzel-
fetin corpore violenter ; & naturaliter appetere b
illofeparari, vt vitimd pofler perfectionem aflequl
hocautemrepugnat, cuillafir naturalis formacor
poris. Hze vero difficulcas ex multis principiis pene
der,(pedtantibusad (cientiam de Anima, Na &ant¢
cedens quod fumituringertumeft , prafercimindo-
€trina Diui Thoma,vt patet prima part. q.§parts
Quod fiillud antecedens concedatur, elt enimeon-
trouerfim, ananima fecundum fuperieremgradin
&inrelleftliuum informet cotpus , ne¢ne. Vndequ
partem fuftinet negariuam,fortaffe refpondebisani-
mam ex vnione ad gorpusné impediri, quoadaso-
petationes , quas potefthabere vr forma corpolis
pofle vero impediri quoad alias; quas haherepoﬂrﬂ
fecundum eum gradum quond informat corpan V¢
runtamen neque hze refponﬁofuﬂinen?oﬂfﬁ)mfﬂ
fatisfacit, tutn quiafalfam fentétiam {upponit, gud
animarationalis fecundum mramfuaml'ubﬁaﬂt[m
vigad vltimum gradum & pcrfeftifsim_umv‘i";‘n
inilla, eft forma corporis,alids non con:h_tuerelt or-
maliter hominem infpecic humana &rauunall:ﬂ:im
etiam , quia non folnitur difficultas taéta,quomono
anima fit nataralis forma corporis,&tamenexeoi
ediatura perfeftifsima operatione.
L Quare diI:cndum eft, hanceffeanimz nqﬂrﬂ'?:
ditioneim , veduplicem ftasumhabere P“ﬁl:’muﬂ
it corpore,& alinm extra corpus;& “’"re‘l“e"li";i_
duplici via pofsitacquirere cognmu_ncm:nte :Itl-
uam feilicet vel per corpus, vel per influstm in
rius caufz (iperioris. Quamdin ergo ?“’m‘:: o
corpore, folum poteft per cot“pllsrﬂ“lm[f'(tef ms =
riunem,naturalir‘erluquédo:lﬂlcﬂqm‘?g’u‘: EM
teft perfc cognofcere :fed per aliquos €¢ ,iaqnii
infe expericur,necetiam fupehf}réir"bﬂ“': o
pereffetus fenfibiles ; velad fummum E‘c&ri qos
tionem & analogiam ad I’E!Fr“"f‘j‘y‘?d,zc:em;pa :
infe experitur.Quod vero viteritsa 3 1ra habet vt
fir,eft ex naturaliimperfefiione i qgcvta:urv:
fit forma corporis;&quod proilloftat orgamo

=




il

It

Sect. HI. Deattribitis intelligentiarum,

organoad‘:lcqnirendu@ ¢ognitionem , neg; propric
jmp:di:i!mm corpus, fed iuuat potius ad—:_{:gnltlo-
mmqmnmmlpfufﬂ po::ﬁ:al;ms verond juuacur,
quia altior cognitio c{i oz_nmm{)‘ Improportionara
corposi.At vete p_oii‘qu;t animaeft f'c_pgrata ltabe: ali
um modum acquirgndifpecies magisimmaterialem
erinfuxum fuperioris caufe, haber eciam liberio-
remyfum earum fine dependentiad phantafmari-
bus; &ideo poteft aliquarum rerum perfetiorem
copuitionem haberein co flatu. Quod in omni opi-
nionenccellarioafferendum eft , nam faltem eft ex-
sracontrouerfiam, quod feparata anima poteft fei-
plam intuitive videre perfeipfam, quod non poteft,
nameft corpori coniunéta, vt experientia eutdente
notum eft. Quare difficuleas illa non eft fpecialis, fed
communisin omnifententia, & ideo ab omnib.fol-
nendaeft dicendo animam efle finitx perfeftionis, &
haberelimitaras vires , ideoque non poffe {ibicon-
fungere perfedtiones veriusgy Ratus:ac proinde mi-
mmnonelt,quod; dum eft coiun&a, quoad aliquid
nonpofsic exercere tam libere & perfeéteillas aétio-
nes; in quibus conuenit cum fubftantiis feparatis: fi-
putécotrario etiam dum eft fegarata priun:urmul-
tisperfectionibus [eu operationibus&caufalitaribus
quas habet corpori coiunétas, propter quod hic fta-
tuseftillimagis naturalis , quanmiuis alter non fit po-
fitiue( veitadicam) violentus,fed preternaturalis.
Atqueexhis, quain priori parte affertionis difta
[int;obiter fere probata eft altera pars conclufionis,
nmirom poffenos in hac vita quidditatem intelli-
gea:'{arum,a]iquo modo intelligere , quia {altemin
communiintelligimus eas effe pofsibiles,,imo &efle
defaito. Rurfufqueintelligimus effe fimiles Deoin
graduintelleéiuali, & fpiriuali completo,fed hoceft
sognofierealiqualiter guiddiratem earum. Atqthoc
edfimmum probant tellimonia & rationes, guz ad
confirmandam Aucrrois fententiam adduci folent.
Qualiseftilla,quod huinfmodi fubftantic continen-
trfubadzquaco obiectointellectus. Exhocenim
principio ad fummum colligi poteft intelligentias
polled nabis confule cognofci fub ratione entisvel
fubftantiz: nam intefledtus nofler non potelt zque
perfeftecognoliere omnia: quafub laticudine enris
somtinentur fecundum propriasrationes eorti. Nam
yltrageneralem rationem obieftinam, requiritur
proporcio tiinter naturales viresintelleftus, & per-
fetionem obie&ti, quam inter {peciem per quam po-
tentiavnitur obie&to , & modum connaturalem ob-
tinenditalem (peciem , quz omnia funcinnobisim-
proportionata refpeduintelligénidrum, vepofsine 2
nobis quidditatiue cognofci:conducunt tamen ad a-
kqualeni cognitioné, propter fimilitudinem aliqué
veleonnexionem quam habentille fubftantiz,; cum
lisquz nobisnotiores funt.
Idemprobatillaratio, quod naturalis beatitudo
hominisin contemplatione fubfantiarum feparata
rumconfiftic. Namin primis effentialis noftrabea-
titudononconfiftit in cognitione intelligentiarum
ereatarum, fed folius primz increatz fubliatie: fola
enimillzelt vieimus finis nofter: creatari verointel-
ligentidrum contemplatio, ad fummii fpedtarad ac-
adentalem perfe ftioné noftrz beatitudinis. At vero
adbeatitudinem effentialem connaturalem homitii
nontéquiritur cognitio quidditativalumme ac in-
wreatz intelligentiz , quia illa noneft pofsibilis ho-
Mini per nacuram, vt fupra ofienfumeflt. Negelt de
fationehumanz beatitudinis qualiber perfettio co-
guitionis, fed illaqua naturalicapacicatielt propor-
tonatainam vt optime dixit eifdem locis Arift.ho-
mofolum poteft effec beatns homo. Igitur ad acci-
dencalem beatitudinem, quznaliarumintelligen-
uarum contemplations fitaeft snon erit neceffaria
qg‘d‘?lmtiun earnm cognitis,aliqualis tamen quid-
ditatis earuin conceptig neceflatia erit.Atgg hocfor-
taflefenfu dixit Ariftordib.g, Metaph.cap, 12, tex, 22,
Tom. 11. Mgtaphyf.

38
ignorationem fubftantiatum immaterialium nont
elfe in nobis vt cxcitatem, quz confiftitin privatio-
ne iplius potentiz vifiuz, fed dicere tantum priua-
tionem aétus,quia nimirum in nobis cft potentia ad
cognofcendas illas, licer multiignorent. Quod po-
teltintelligi vel de cognitione imperfecta, ad quam
eftin nobis potentid pro flatu huius vicz vel deco-
gnitione quidditatiua, ad quieftpoteftasin anima
noftraeaque vti poterit i corpore feparata. etfi Ati-
ﬂmc].nunquamh,ocexprcil‘cdec]araucrlt. Sediam
fupereft, vtin particulari explicermus, quanta pofsit
efle hzc cognitio fubfantiarum feparatarum in no-
bispro ftatu huius vitz, quodin fequente feétione
przftabimus.

SECT IO 1IL
Queattributa cognofcipofsint de effentiis intelli-

GeEntiarum crealarim.

&Wﬁ Ringipio certum efticognofci dehis fub L

\ @j ftantiis quod fint entiarealia per e eXi- 1 ligen-

@ ftentia, & confequenter quod fint fub- i o7 on-
‘;’j ftanciz.Hagc per fe clarum eft cx di&is, risrealia &8
ﬁ\&:ﬂ nam cum demonftramus has fubftan- fubfansia
tiasefle, demonftrarhus efeentia: non autem [unt naruraliter
entid,quia alicui entiinhareant, qui (ubltantiz ma- ©25d pi-
teriah inhzrere non poffunt cum fint fuperioris &
perfeétrorisordinis. Neque inharere poliunt alicui
fubftantiz immateriali, quia illa quz increata eft,
non eft capax alicuius entitatid ibisnhzrentis: fiau-
tem fit fubflantia creata & immaterialis shane nos
vocamusintelligentiam feparatam,fiue vnafit, fiue
plures,fcutiam ditum eft.Vndefiin hisenttbusnul-
lafint accidentia ;recte concluditnr, ea effe fubftan-
tias,fi vero accidentia habent;inde etiam conuinci-
turin eisefle fubffantiam , quz talibus accidentibus
fubfter:ipfaergo intelligentia effentialiterefifubftan
tia:quoadhzcergo predicata communia fatis cog-
noftimus quidditatem harum fubftantiarum,
Quazrec vero aliqnisan hzcipfa predicata [cilicee
ens&lubftantia,prout deinteligentiis dicuntur,co-
gnofcanturinobis quidditatine: nam Scotus in.d.
g.quaft..affirmar deente,&negatde fubflantia Pri-
mo,quia coceptus entiselt omnino hn":pl‘ex & vous:
wndenon poteft parrim cognofti partimignorari, &
ideo fialiquo modo cogholtitur, quidditatiue co-
gnofcitur. Secundo quianosnon cognafcimus fub-
ftantiam per propriam fpeciem : ergo necquiddita-
tiue. Alii vero econtra dicunt gonceptum entis non
cognofci quidditatiue 4 nobisiconceptivero fublia-
rizita cognofci.Ratio priotis partiseft ; quia conce-
ptusentis non et vous,nee pracifus abinferioribus:
vnde n6 cognofcitur quidditatiue, falcem adaqua-
te,nili omniainfériora cagnofcantur, q:_lod nobys
pofiibilend eft.Pofterioris vero partis ratio eft yquia
fi fubftantiam vt ficquidditatiue non cognofcimus
nihil procfits quidditatine cognoleimus ,quiaigno-
rata fubfiicia,né poteftaccidés quidditatiuecogno=
fci &ignoratogenere fummonon poﬁ'umlqmlddl:a-
tiue cognofti,que fubillo continentur. Aliquis vero
fortaffe opinabitur, verumque predicatum quiddi-
ratiue cognofti , proprer veriufgue fenceatiz funda-
mentum. g
Ego vero opinor néutrnm cognolel quidditati-
we,fi de quidditativa cognitione proprie loquamur.
Nam ad cognitioné quidditatiuamnd fatis eft quod
fit cognitio propria ahcujusrei velpradicati, id elt,
non communis aliis , hocenim modo effentiam Det
cognofcimus concepru aliquomodo proprio,, & ta-
men 6 cognofcimus gam quidditatiué quiandco-
gnofcimus llud ipfum, quodelt propriu Dei,como-
do quoeit, fed per negationes vel habitudinem ac’i
res greatas.simaliter inhac vica cogmufgimus animi
Aa 3 noftram

II

III,




1V,

VL

asz
noftram viquead eius differétiam fpecificam aliquo

modo,& t 1en noa cognofeimus quiddiratiue; 1u-

xta veriarem fentenciain, quianoi concipimus illa

per propriam fubflanuam ac fpeciem,nec modum

intetligendiaut ope: andi eius fatis perfpt:m_ms,nec
denique modum fubftantic eins pofitite(ve itadica-
fed per negationem apprehendimus. Sicergo necra-
tionem [ubilantiz autentis quiddiratiuz cogs!u['ci-
mus; quia proprias rationes horum concefcutl con-
fufe tantum per negationes, vel habitudines quaf-
dam cxpl‘lcgrepuﬁhmus.

Quodin parciculart declaratur amplius ;nam de
ehtead fumthum cognoleimus effeid quodeit, non
cpgqoﬂ:-musaln& quvddumriucquid fic ipfum effe:
vnde abi opinantur effeadtum re diftin&um ab el-
fentid:alii vero non diftingui. [temincertum eft;an
illemerconceptus,quem hac voce explicamus ; fali-
cor.id guodet it obieétiue vuus, & habens yniquid-
ditatem: ergo fignum non eft cognoftia nobis quid-
diratite. Negs ad hoefatis eft,quodilfaratio fic im-
plicicer {implex, & aliquo modo vana iuxza noftram
fententianm , quia ratio quamuis fimplex,potelt con-
fufe:& perimproprios conceptus, velnegatiuos, vel
connotatiuos cognofci. Hoziplum euidedtius con-
flaringonceptu fubftantiz; cuius rationem nonco-
cipimus,nifi aut per negationem non exiftendiin a-
lio,aut perhabi:udim’:I'ul:ﬂ;antia:in aliis,quzno per-
tinentad quiddim;iuam rationein fubflantiz. Rur-
fus non cognofcimus quidditatine rationem fubfi-
ftent 2 imofilumine fidei non cognoyiffemus In-
carnationis myfterium, per folani naturalem cogni-
tionem non diftinxiffemus [ubliftentiam ab effentia
fubftantig,non cognita autem quidditaciue fubfiflé-
jia, impofsibile®il quidditatiue cognolcere fubftan-
tiam Pratereanecfubftitiam materialem ;que ma-
gisproportionata nobis effe videtur, quidditatiue
cognofcere poffumus, quia necmateriam quiddira-
tine cognolcimus ; fed per analogiam, vt Ariftoteles
dixit, & confequenter nec formam: quod fatis eciam
manifeftacdiverfitas opinionum ita explicandispro-
priis ration bus & effe@ibus talium principiorum.
de ergomirum quod rationem fubftantiz vt fic,
& proutinintelligentiis reperitur, quidditative co-
gnofcere non poisimus? Maxime cum no ficita cer-
tum illarum rationem communem efle vnam & v-
nivocam,imodeearefintvariz Philofophorum o-
piniones. Denigueratio Scorieft optima,quianon
cognofcimusfubftantiam, ve G per propriam fpeci-
em , vt conftat ex fcientia de anima, & artingemus
pavloinferius comparando accidésad fubftanciam.

Nec cenfeo inconueniens cocedere,nullam fub-
flantiam cognoftia nobis quidditative in hac vita:
quin porius cxiftimo {ufficienti experimento id no-
tii effe Quod enima rantis Philofophis, & tanta ad-
hibita diligentia compertum non eft{atis veriflimile
eftexcedere naturalem facultatem ingenii humani:
nonvideoastemadhuc inuentam effe hancquiddi-
tatiuam cognitionemalieuins fubftantiz, qua enim
maxime videmur cognofcereeft humana (pecies vel
animasvelillamet cognitio td eft imperfe&ta viquid-
ditatiuadicinon pofsit.De accidentibus veroqugnd
per fe fentiuntur;idem dici facile poteft: deiis vero
quaper fefentiupcur, maiot haberi potelt cognitio,
quia per propriam (peciem concipititur. Sed adhuc
illa nonvidélur quidditasiue cognofei (tanta eft hu-
mani ingenii imbeeillitas) quis enim adhucTatis ex-
plicuit quid fit fonus,odor, & fimilia ? Sed de hisalibi
latins.ex hoc tamen difcurfi confirmaturemdentius
refoiutio praced.ieet,

oflenditur, angelos intellecinales offc & areie
mascria.

cho fecundo: Ratione naturali eognolcitur in-
telligencias elfe fabfantiasincorporeas immatg-

Difput. XXXV, De immateriali fubflantiacreata.

riales, & intellc@tuales. Hae conclufio fumisurer
Ariltetel. 1z. Mctaph. vbi folum loquitur de motos
ribusorbium ceeleffium, fed cft cadem ratioderelis
quis, atque idem fentiunt Commentator, & al po=
feriores Ph:i\oﬁ)pl'.u, & Ariftotelisinterpretes: The-
ologietiam & antiqu Patres ]’\ch exprefle docueris,
lquos_mfr;l coml_nemumbo. Omitto Scripture log
in quibus angeh,fpi‘ritus vocantur: non cummun:_
appellatione; qua eciam acr vocari folet (piritus, fed
propria, qua diciturde re incorporea, vefumiturex
cap.Firmiter. de Sum. Trinit, & fide cathol. Ratione
igiturtantum agendum eft, fzd quam explicandam
fuppono; duobus modis pofie fubftantiam affe cor-
poream: yno modo omnino, & quoad virame par-
tem,maternam feilicet & formam, fuppono enimex
fupradiétis decanfa materiali omnem fubRantiam
corpoream eﬂ'e_compnhmm ex materia & formam,
quamuis ﬁpuﬂcclel'fe fubftantia implex & corporea
omnino ngceﬂ"arm_m_ giT;r illam fecundumferotam
eﬁe_ex:e_n!am & c!mzhhn[em in partes ; quz cft con«
ditio & imperfettio fubltantiz materialis. Alio mo-
do effe poteft aliqua fubftantia corporea folum ex
parte materiz; id eft ; compofiraex corpore & (piri-
tu, ficurefthomo. Atq ¢ eadem diftinétio adhiberi
poteftdeal is duobus arcributis,{eilicer ; effeimmar
terialem,&intelleftualemmam hge triaatenibutave
in progreflit dicam, in prefenti materia connertun-
tur.
De primo ergo attriburo: feilices incorporenm: if=
matur prout OpPORItUr ¢Orporeo primo modndi-rwl.
&o,euidenrifsimum elt;intelligentias non effe cor- m;;,;,
poreasillo modo, quia restozaliter & quoad veraim- g,
quepartem corporea ;eft valde imperfedta: namin iy
firo effe & operari nullo modo [Eiungitur & materia i
necdominacur illi. At vero intelligentiz ponuntu
in vniuerfoin fupremo gradu & ordinererum,&itd
Ariftot.1.de ceelo c. §. air effe fupra ccelos entiafem-
piterna optimam vitam ducentia. Vde fineviladu-
biratioue perfeétiores func intelligentiz , quam (pe
cies humana.Quad etiam agnouilfeGentiles probat
late Franc. Georg.in harm.mund tom. ¢. cant.).cap.
jz.quem refere loan. Arbor. libr.s. Theofoph. cap..
dicensillum fenfiffe oppolitum. Quod tamenndfo-
{um eft alienum 4 S Patribus & modo loguendifiti-
grure;veibi Aiboreuslatetradtat, fed eiam tradi=
tione omnium gentiun,que de his fubftantiisloc-
tifunt,& ab omni ratione. Nam fiqui funt effedus
perquos inintelligentiarum cogoitionem denenia-
mus,illiofiendunt feuindicantin intelligentiismas
iorem, vel faltem non minorem vimgpotentiamque
in effe, quam fir in humana natura, vt patet de mori=
bus co:lorum ; & de aliis affeétibus , quosin homini-
busoperantur,ve {'umpredi&iunesaurrcuciatianci
oceultifsimarum rerum , &c. Ratioitam pracipua,
qua fupra probanimus intelligentias efle, ex perfe-
&iori Gmilitndine ad Deum, probat eas effe perfe-
&iores omnibus rebus vifibilibus etiam honine;per
feftinsque parwicipare intellectualemgradum: alio-
qui non fuiffent propter eam caufam ia yainerfones
ceflariz. Cum ergo homo non fir fubfantia corpo-
reaillo modo,neqyillomodo erunt corporezintels
ligentiz.Item quiainde (:t:clligil'l'luShOmi“‘m“f“‘ﬂ.-G
corporeumiliomodo s fed haherefa]:cmforméfpy
ricualem,quia participatintetleéiualem operationy
fed intelligentiz funt robtliori modointclledtualess
ergo. ¢
Ex ratione autém fafta poffumus vlteriug progres
diad oftendendum ,intelligentias elfe altero eriam
modoincorporeas,id eff;nullamin { habentesqua=
titatis molern aut extenfionem, NamDeilt ot hot
modo ineurporeus: ergo ad pe: fectionem yniverlt
pertinet vt fit aliquis ereaturarum sl‘gd}]speﬂﬁm&:
lisin hoe modo effendi: nam participatiodiuine e
lem fubftantiz modumnon V! eturin-
nee excedit lmires cre-‘l;;'

vilL

quoad firi
uoluere repugnantiam

e e P S L iy



jilf

=

=

Sedd. UL Deattributis intelligentiayum.

12+ &ideoad perfedionem vaiuerfifpe@at huiuf-
modifubftantia creata:fubflantia autem huius gra-
duséordinis intelligentias vocamus. Quz ratio ca-
demelt,& einfdemefticacizcumilla , quafedtione

rima trattata cft lare, &probat quidem darialiquas
fibltanias creatashocmodoincorporeas , nonta-
men probar omnes illas quasintelligentiasvocamus
&fuperiores homine effe fatemur, effe 1llo modo in-
;orporeas.quia fimilitudo ad Deum &perfeétio vni-
weelifatisfaluatur, i dentur aliqua fiupreme intelli-

atigomnino incorporez;quamuis dentur aliz in-
feriorisordinis habentes corpora. Imo fi huiufino-
divarietasintelligentiarum pofsibilis et ,pertinebit
addecorem vniuerfi 5 vtineofit vterqguemodus &
ordointelligentiarum.

Vnde non folum multi ex antiquis Philofophis,
{detiam moderni aliqui Philofophi , & Theologi
videnturhocmodo afferuiffe aliquos angelos ; pra-
fitimdgmoneseffe corporeos. Quod de motoribus
celorum aftirmat Caiet.in ¢a. 4. Genell & de dzmo-
nibusin ca.2-ad Ephef.vbiadducit rationem tatam
deperfeftione & compleméro vniuerfi,quod [ilicer
gporterineoellc omnesgradusrerum, quorum v-
s elt fabRantiz eorporex intelleétualis non fen-
tientis;(ed tantum fe loco mouentis Quod etiam te-
niitNiph libr.3.de demon. capite3. & fequent.idem
lateEugub.lib.8.peren. Philofic.27.& 41.vbinon fo-
JumPlac.fed etiam Arift.in eam fententiam adducit
quividetar fauere 5. Metaphyfic.ca.8.Jmo D. Thom.
queltié.demal.articulo.ad. 2. dicit probabileefle
Dionyfium credidiffe demones efle corporeos. Et
Augultinus, quem ibidem refert libro 11. Genef. ad
liter.capy13, & aliis locis, in eadem videtur fuiffe fen-
tentia.

Nudlas daviinzelligentias corporeas,

VTergoratio fatta concludat voiuerfaliter , alia
via excludenda eft illa diftinétio intelligentia-

' mminincorporeas & corporeas, Et inprimis often-

derepoffumus hane diftinétionem nulla ratione ful-
driyneque vilumiudicium anobis afignari pofle,ob
quodquofda angelos iudicemus effe corporeos po-
tinsquimalios. Nam quod quidam fine boni & alii
mali; nullum argumencum eft malos effe corporeos,
bonosveroincorporeos, tum quiacumomnes fint
ureaturg,omnes cuiufcungs gradus & ocdinis potue-
runtad malii declinare, & inxta probabilioré Theo-
logarum opinionem angelus pre{tantifsimusin na-
turacesidit , & dzmon effectus efty cum quo exfin-
gulisordinibus & Hierarchiis;aliqui cecideriit: ergo
exdiftinGioneinbonitate vel malitia non poteft fu-
midiftin&tio incorporei vel corporeiin intelligen-
ti. VndeDionylius cap. de dininis nominibus di-
iit, inde conftare corpus non effe viriorum propria
taufam ; quod demones ine corporelapfifune, &
Damafcenuslibr.s. capit. 3. moribusné naturadicit
feparariangelosbonosimalis. Quocircatrimem-
brisilladiftinétio veterum Phi]ofuphorum._qui ani-
malia rationalia dinidebant in Deos , demones &
hUm]@S,Diis corpora ceeleftia , dzmonibusaérea,
hnmxmbus terreftria tribuentes,prout meminitAu-
gultlib.8 de Ciuir.tap. 4.Hzc(inquam) diuifio & fi-
refundamento daraeft, & ex aliquo falfo errorein-
trodufta, quod putabant anintasrationales pro di-
Uerfitate meritorum diuerfis corporibus vniri,ve ex
Flotinorefertidem Aug.libr.o.de Cinit.cap.10.11. &
1= Rurlis netp ex operatione difterni poflunt ange-
linincorporeos & corporeos :nam omnesfunt per=
fe&mnrglhgeutiz,quae ad viumincelligendindin-
3{5?::]:!1||1jul}eriucorpori.s,ncq; oppofitii aliquo in-
caliquibus probari poteft. Omnisitem actio,
fuamexcrafehabent, eft eiufdem rationisin omni-
Uhquianon tranfcédit localem motionem quz ab
Agenteincorporeo fieri poteft, Quin potiusde mo-

282

toribuscezlorum, exlocali motu perpetuo conarur
Ariftoreles elicere,eficincorporeos , quodiicetnon
fatisewidérer colligat , vtinfuperioribus vifum eft,
certum eft tamen illam motionem per fe non requi-
rerecorpus & magisexpedire yniformiter, &inua-
riabiliter fierifi hat {ine corpore.

Quod vero fpeftat adillas intelligentias, quas in-

ter nos verfari multietiam ex Gentilibus intellexe-
runt,nullz (unt attiones earum, qua etfi frequenter
fiant abinferioribus, non poffuntetiam a fuperiori-
bus fieri: ergo nequeillz attiones requirunt corpe a
fubftantialiter vnita,fed ad illasfufficiunt afflumpra,
vellocaliter mota,vt Theologilativs tradtac..parte
queit.i.5.Deniqueneque ex fenfibilibus & corporeis
pafsionibus conftare poteft; quofdam angelos effe
corporeospotius quam alios: quia nulla naturalira-
tione conftare poteftinaliquaintelligentiarum ha-
bere locum huinfmodi pafsiones: illaenim precipua
palsio, qua nos credimus dzmones patiabigne cor=
poreo,non poteft ratione naturalicognofsi , & cer=
tum eft non fieri virtutenaturali, Vnde licet prace=
databagentefen inftrumento corporeo, non ramen
eftcorporeain fe & exparterecipientis : ideoque er-
iaminanimalibus feparatislocum habet. Aliz vero
pafsiones animales interdum folent tribui dznoni-
bus,vt quod deleététur odoribus fenfibilibus, vrex
Gentilibus refert Avguftinushibro 8.de Ciuit.cap.is.
ex Apuleiolibr.de Deo Socratis,& libr.g capit. 16. &
libr.11 ca.1.ex Porphytioepift.ad Anebundum, & fi-
miliarefert Cyrill.libr.4.con Iulian. exPorph.lib. 2,
deabftinentia animator.& ex Homero & aliis: refe-
runt etiam Origen. libr. 7. con, Celfum & Theodor.
libr3.& 7.deaffe@ion. Grzcan. Imomultiex Patri-
bus cenfuerunt demones rebus venereis deleftari,
quosreferre nuncnoneft neceffe : poteflt aurem vi-
deri Pamel.inannotat.ad TertullianumParad.1. Ve-
runtamen , qui huiufmodi pafsiones dzmonibus
tribuerunt,fi id proprie & formaliterintellexerunt,
errauerunt, exiftimantes cos eflfe animalia corporeay
habentia fenfus:quod nullo fufficiente fignoautef-
fefu cognoftere poruerunt , fed alioqui falfo ru-
more, & humana traditione decepti funt,quiitafen-
ferunt.Si vera obieétiue tantum id intelligatur ; ad
illum effeum non erit necelfarium corpus: poflunc
enim dzmones intelledtualiter percipere fenfibiles
odores aut nidores facrificiorum Gentilivm , & in
eisfpiritali affe@tu complacere. Igiturexeffeétibus
pulla eft ratio difcernendiintelligentias corporeas
abincorporeis.

Dicetaliquis;etiam(i 2 nobis ex operatione idnon
percipiatur,&ideain particulari non pofsimusdif-
cernere 5 quinamangeli corporeifint, qui veroin-
corporei, id eft, an boni vel mali, an motores ccelo-
rum,vel cuftodeshominum,&e. ex rationetamena
prioriintelligere poffumus , dariillos duosordines
intelligentiarnm:quia & pofsibiles funt, & pernines
illa varietas ad perfectionem yniuerfi, folumigpof=
fumusingenerali dicere intelligentias incorporeas,
effe natura fua perfectiores. Sed nihilominusdicen-
dum eft: Philofophica ratione (etfi Mathematica de-
monitratio non fit ) [bfficienter poffe oftendiintelli-
gentias corporeas non effe pafsibiles , necpertinere
ad perfetionem vniuerfi. Quodita oftendo , nant
velillz intelligentig talia habent corpora quibus vri
non pofsintad fentiendum, velad aliquem alitim a~
&um vit, vel habent organa & operariones fenfi-
um in gorporibus. Nentrum dici porcit ergo.Primu
probaturdifcurfu D. Thoma 3. part. quzfiticne 15.
articul.1.& qualtione so.articulo 3.quia forma, quz
eft purum intelligendi principium, & per corpus ex=
ercere non poteft aliquem adtum vitz,non potefiel-
fe veraforma & fubfiantia incopleta naturafua or-
dinara ad aGuandi fubfancialiter corpus,&cum il-
lo fubftantiam completam per fe vham conftituent.
Nam cum forma fit perfectior materia, nd vnitur illi

Aa 4 propter

X1,

XIT$




XL

XIV.

254
proptermateriam principalicer,fed propter compo-
firum, & propret fe & fuam operationé: i ergonulla
operatio propria ralis forma poteft per corpusexer-
ceri y effe tabis formz non eft natura fua ordinatum
ad corpus: nam opcrauoindicatipi‘um effe, & mo-
dum eius s quiaefieelt propteroperationem & ope-
ratio manatabefle.Adde, g talecorpus nihil prorfus
deleruirecad operationeminteiligendi, quia corpus
n6 defernit ad hane actioné mifi mediis fenfibus.Nee
vero taleintelleétind principinm vniendum eft cor-
pori propterfolum localem motum: nam hic motus
petfenoneitactio vita:nili quatenus proceditaco-
gnitione & appetity, & feruata proportione noneft
adtio viuéns corporisnifiquatenus procedita cogni
tione& appetitu habEribus organa corporea,veunt
phantafia, &appetitusfenfitiuns.Siauté procedata
cognitione & effectu pureintelleétuali & ipiricuali,
fufficienter fitin corpore ab extrinfeco mouenteer-
go propier huie folum motum non poteft principiti
inteliefiunm fubfiantialiter&vitaliter vniri corpo-
¥i: ergonon poflunt intclligentiz effecompofitzex
gorporibusadtionum vitz expertibus.

Neque etiam poffunt intelligentiz habere corpo-
raqua per {e [entiant:nam talia corpora oportet ha-
bere organa fenfib.accomodara; inter quos primunt
focum habetfenfustadtus: hecaurem organa requi-
runt corpus mifium, & ex primis gualicatibus tem-~
peratum, vt conikat exlibrisde anima. Ergononpof-
funt habercintelligentiz talia corpora Nam intelli-
geurix funtfubltantiz omnino incorruptibiles;&in
capacesalterationum naturalium,que ad cor:uptio-
nem difponunt: huiufmaodiautem corpora fiintna-
turafuaingorrupribilia& aleerabilia,cum confiétex
materia hiselementarib. qualitatibus {ubiecta, Di-
ces: angelos nonpatura fed gracia effeincorruptibi-
les. Sed hocefle falfuminfra oftendemus , & perfe
conftateffealiennmab emnirationenaturali.Vade,
ctiam illiqui dicuntecelos el corruptibiles ex parte
n'l.‘u:enz,nmlquam \'CrﬁCGE:'lll\1P§:Ilcﬁllle 1 ﬂgeﬂ(l-—
bys nacurahbugelle vim afiinam initlos, pcnuntin
iphsceelis difpofitiones aliquasnonhabentescotra-
rium,ration¢quaruim corrumpino poflunt;alioqui
fiinillisefler temperamentum calidi. &humidi,nul-
lapoflet reddiracio;cur nen poffent corrumpi. Si er-
go in angelis eflent corporaficdifpofita & tempera-
ta,naturalicer pollent corrumpi & alterari. Maxime
cumillznon fict fubftantiz femperexifientes in ali-

quo pacuraliloco,abhisagéabusnaturalibus - ‘mo
tosfed qua varialoca circumeunt, & per gual b lo-
ca quibufuisqualiratibus affedta percranfenn: @ qui-

bus nihil patimur: erge ignumuen eft haberc cor-
pora naturalites corruptibilia.

Aliterrefponderi poteft ad argumentun, folom
concludere earpara intelligentiarum non habere
taliaorgana & tales fenfus.qualesnofira habenc:ha-
bereramen polealind genus fenflium, quodgonre-
quiratcorpora sorrupubilia,neg;organa ex primis
qualitatibustemperata. Cur enirn non pofsit Deus
huinfiiodi fenfius & corpora facere ? Sed quamuis
demonitrareapertenon pcfslmushcc imglicare co-
tradidionem,nobistamen fatiselt nonefleinnatura
principiun ad fingenda huiufmodicorpora, neque
‘alibus principiis intelligi pofle quomodo
siblia,aut qualeseffentiiliselus, velquosa-
&us haberens. Vndequitribuunt corpora dzmomni-
busaurangels, non tribuuntiliis corpora organica,
autapraad leariendum, fed fubtilia aut imilariasé
ideoaéreaillavocant, quz fahenon poffentnonefle
impeifedtifsima. ldeoque longe verius it nulla effe
incelligentiis cérpora, nep effealii naturamex cor-
pore&ﬁ;iri:u conftantem preter humanam. Quod
indicauitCongil. Lareran.incap.F siter-defumm,
Trinit.diceas. Deuin ab inisio remporis condidiffe cveatn-
rampiritualem s & corporaler, id oft, angeli 7 iR~
duanans, Cr deinde humandain quafi communens ex

Difput, XXXP. Deimmoateriali fubfiantiacreats.

corpore wnﬁ:rrtmm. Natura vero ange{i:atota, & vto.
mnes :m_c_liigemias compleétitur ; non Eonﬂ-’llﬂﬂr.
pore & fpiritu, fed fpiritualis tantumeelt. Atquehn-
modo fentiunt deangelis;eofquein eo fenfij iri:uc
ales vocat Patres E.ccleliz,v:];)im;yﬁus:ap,ii d;
Ceeleft.hierar.& 4.de divin.nom.Ignat.epiftol.s .nd
Trallian.Damaftenuslib..de fid.capit.7. &Iibr; P
capit.3. & Balil.homilia. Quod Dcusnoneﬂauzhu;
malorum,Chryfloftomus homilia 22.in Genef & 44

in March.Cyrill.libre 4.Inlof capit.10, Athan. ura:'

de commun.effen.Pat.& Filii, & Spiritus fan&i_&iu'
Plalm.79.circa 1d. Quzfedet fiper Cheritbim , proutee.
ferturin VILSynod. epiftol. Germaniad Thomam.
Irendib.z.contr.Harelcapit.54.& 55.Gregor.z, Mo-

ral capit.5.Hilar.8.de Trinit, Hieron.Ifaiz 63 LeoPa-
paepift.g6. Et Auguftin. licecmuleis modisvideamr
dubius,tamen.hib.Rerraét,capan.&iadlibis, ey
retradtat quod alibi dixerat,angeloshabereanimas
auteffeanimas, fed appellandosdigit ereaturas(pi-
rituales & fpiritus.

Scio pofle etiam in contrarium multa obiici ex Iy

PatribusEcclefiz ; & exantiquis Philofophis. Sed
quod Philofophiinre occnlta; & a fenfibus valdede
{tanci erraverint. mirddum noneft, Patresvero Ee-
clefiz interdum feeuti funtinhis rebus, quz ad do-
¢irinam fideinon pertinent, antiquos Philofophos,
przfstjtim Platonem : aliquando vero remaliguam
materialern vel corpoream vecant non abloluts
proprictate, fed comparatiualocutione : ficDama:
feenus (upra , fimul dicic angelos effeincocporeos
&immateriales infe,;marerialesautem refpc&uDei.
Eteodem modo exponi poreftqued dicitur deEc-
cleliatt.dogniar.capit.iz.& 13.mhil effe incorporeum
przter Deum, & ratio reddirur; quiaomniscr:atu-
ra localiter gircumfcribitur: quodetiamlatomodo
intelligi potelt.vtinferius dicams: Quinetiam Au-
guftinus hzref. 86. referens Tertullianum afferen-
tem Deum effe corpurs pie dicit poffe exponi; vocal:
fe Deum corporeum , 1d eft; quinon eftinanequid

aur confitum, fedverum & perfeftum ens. QU P ln
fenfi1 A nobis exponaturillud Panli. In guahabitaiple- * °

natudo dininitatis corporalicer 5 ideft 5 veredenatunali- Loy
ter,& nontantum figurate,  Multoergo m.qgispnf—f,‘;,-,uq‘
funt angeli dici corperei ; non propier corpoeui 1
modum &extenfionem,fed proprer compofitionen
aliquam & imperfe@lionem quam habent in com-
m'cn“lorarmnc Dei. s
Exhac p:rie:rmclnﬁnniscoli’gitl!l'a"é:&“al“"lA,
attributum inzelligétiarum,feilicer, angelosefleim: i
materiales,idelt , non compoﬁrut exmateria fell
ex partibus effentialibusrealiter dillinétis, quarim
aleera (it potentia,alteraactus fubfantialisHeeillis
tio conftat exalio principios quod difputat. . pro-
latum eil, feilicet hanc compofitionemnon jauehis
rinifi inrebus quantis & corporsis: cumergooftens
fum fit,angelos non habere quantitatem molis;nee
extenfionem partium,redte concluditureoseffeim-
materiales. Etquiaeolocoadduximus ompid; qu¥
hicdefiderari pn:eraat,nihiihoclocoaddEI¢3“=f°‘
petere necefleerit.

Angelos eff intellecinnlés:

V Ltimo ex diftis areribucis infertur aliudinter:
: tia parte conclufionis politum, {cilicet, angelos
effe incelleétualis namrz,qundcriamcﬁnaruraincr
euidens,& in fide noftra cerifsimum; v Bernardns
notauiclibro 5. de Confider. ad Engentum. Nam
angelitoali peccarepotuerunt, & ar_lgeli beni fper
vulent ficiem Patris, & veriquead hominesloquuntiry
& eos docent infiruungtenant, &e. qu omnialis
neintelleGu fieri non poflunt. Denigue, iplum no-
menincelligenciarum, quod Philofophiangelisim:
pofuerunt ; fatisindicat cos fcnﬁﬁ'c_angeluseffe;ﬁ-
velle@uales Pracereasratio fuprafacia E]Uﬁ"“‘;u';

b1

i et e e it R S R SRl S (o o IR U

-




it ey

g
ity
oo
lich

ot
miink

I

=

Sedl. NI Deastributis intellgentiarum,

musintelligentias effe; conuincit eas debere effe na-
;urxin:cl[c&uaiii,quia L)lctIS}Il }luclﬁl}!{!ﬂ’io g u
conftitutuseft; & exfimilicudineadipfum; & ex per-
fedta participarione 1ilius gradusquantum €X natu-
raereata efle poreft , conclufimus neceflariaseffein
yninerfo huinfmodi creaturas : ergo ralesereaturz
funt fubftantix viuentes & intellettuales.

Tandem hoc ipfo probare poffumus ex priori-
pusattributis; fic enim D. Thom.s p.q.14.2.1.probat
peume¢/e naturz intelle&ualis » quia elt incorpo-
reus & immaterialis. N il immaterialis (i nquit) alicuids
witfiratioquod fit cognoflitiua 5 & iuxtagradum vimate-
vialitatiseft graduscognitionis: & ideoDeus ficut eft fum-
meimmaterialisita eft fumme cognofcitinus : dvo-
trario vero res corporez vigue ad gradum planta-
qum propter nimiam materialitacem pullam partici
Pamcog.zi;ionem 5 animalia vero aliqguam pa_.n_:icp
pamwgnjtionem, eoquod aliqguo medo ingipiunt
tominari materiz, & elle capacia formarum feun fpe-
clerum fine materia:anima verorationalisiam artin
gitintelle&ualemgradum: quialicerinformet ma-
terid,fubfifteretamen potelt fine illa.ergo intelligen-
1i2,quz magisaccedunt ad imma:e_rialimrem Dei,
quianon folum fubfitunt fine materia, fed etiam il-
lamnon poflunt informare , neque ad eam habér ef~
fntialé habituding, neque illa indigent vilo modo
adfaaspropriasé&vitales operationes vinent vita pu
reintelledtuali,vt etiam .-\rif‘:.docuitJz.i\ieraphyﬁc.
§&1deccelo c.8.Quod autem immaterialitasfirra-
tioalicuirei,quod fit cognoftitiua,declarat D. Tho.
excoquod materia eft quz limitat & coar&at for-
mam;naturaautem rei cognofcentis poftular quan-
dam habitudinem &capacitatem,ratione cuius pof-
licfuperiorimodofieriea , quzagnofGit, ex3.dea-
nimtextu 34. Porelt autem in hune modum decla-
rariquia intelleétualis vita eft perfe@ifsima, omnis
auté vita actualis conlifticin perfecio &internoquo
dimmodo operandi,qui neceflario prouenit 4 for-
ma&nona materia,quia materianonclt actiua,fed
purereceptiva. Ergo quoforma magis fuperatim-
perfectionem materiz,eo perfectiuselt operatiua; &
ideoformz inanimatorum , quia valde materiales
fontlicet aliquid extra [& agere pofsine,;né tamé per-
fefto & vitalimodo operari. Religuzx vero forma,
velattingunt gradum vitz, velin eo titum maioré
perfeitionem participant, quanto in fito effe & per-
feltione magis diftant ab imperfeétione materig:er-
goformz omnino abfraft= & elongarz i potentia-
iltir.ema:erixpauicipabunt optimum vitzmodi,

A quiinin:elligendo confiftit.

Sedobiisiccaliquis , totum hune difcurfum fip-
ponere, omnem {ubftantiam immaterialem effe in-
tlletualem: hocqutem principium nequeelt perfe
Hotum,negenidenter demonftratunt. Quam enim
wrradictionem implicat,creareDeum aliquam (ub-
fantiam intelleftualem nonintelligentem?Siautem

ocnonimplicat,vndeconftat nullam ex creatis effe
huinfmodi? Deinde, quomodo poteftimmateriali-
taselle ratiointellectualitatis, ¢t illa fie negatio, hee
Fetfedtio pofitina. Quod fi perillam negationem ali-
§uapofitivadifferentia circumferibatur,illa vero eft
Somuniot quam intelle@ualitas , & ita non poteft
elletatio adzquata intelleftualitatis vade diturac-
Pfficn:ia_mntcrialia,qug nullomodo funtintelle&u-
liavel i famatur ve cft perfectio filbfantiarum in-
teliectualium,nom digit aliquid diftinétum ab intel-
ledtualitace.

; ‘f:scé'ﬂlla-nl?iiciunt Gabr. in. d.35.9.1.& Aure-
riu:l:ri:il ‘_?PF-ﬂll?ldem".gu: 1.Refpondetur tamen ve-
rpil‘ituafél ¢lic impofsibilem fub{iantmm creatam

5 undm{ficmcm‘pot:c‘am 5 quaz:nxel_[eﬂuah;nan
i \Dl_ cn:{gr D. Tho.& omnes Theologi fup-
i tonyl, totolibro de ceelefti hicrar. Nam

Bitangeloselfeintelligentes quia funt fimi-

6sDeoi St ol 3
tomeﬂ"cfp:r:tuah,&:mma:erlall,&quomhw

245
puriores funt, eo effe inintelligendo perfedtiores. Et
libro 12,Genel ad lirer.capite 10.0mnem
itiam actuintelhgibilem aic effe inc
lem:& licet de fafto loquatur, tamen fenticiilam ef
{e connexionem per {e ac neceffariam. Imo fi huiuf~
modinonelfer 5, nemo certeafirmare cum funda+
mento poflet , omnem fubftantiam aétn incelligibi-
lem feu fpiricnalem effe intelletualem : nam cur
Deus in iilo ordine non feciffec fubftantiam co-
guofgentem & non cognoleentem , fi effet pofsibi-
bis virag differentia,ficuteft in corporali? Rario au-
tem cur hocnon fit pofsibile,tacta eft fupra:& decla-
racur amplius 5 quia non poteftinzelligi fubftantia
prafertim aftualis, & babens effe fimpliciter, que nd
habeat operationem connaturaliter fibi proportio-
natam:ergo omnis fubftantia {piricualis neceflario
habebit huiufmodi operationem, llaantem opera-
tionon poteft confiftere in fola aftione tranfeunte,
tum quia huinfmodi a&tio prout effe poteft inter
rescreatas , fupponit communicationem aliquam
in materiafenin mode compofitionis, vt infra di-
cam:tum etiamygeiia talis aétio fi non procedatex o-
peratione vite,valdeimperfeaeft : fubftantia au-
tem fpiritualis cii (icin perfe&ifsimo ordine reruni,
participarc debet ex natura fua perfeGium operandi
modum : ergooperatio {ubftantiz {piritualis , in-
trinfeca & connaturalis eft immanens. Et confe-
quenter etiam erit operatio vitalis, quiaaétioper @
immanens vttaliseft,femper eft vitalis, & quiagra-
dus viuentis perfedtiorelt quam non viventis.Ergo
fubftantia fpiritualis cum fir perfe&ifsimi ordinis,
ineo gradu conftitui deber. Denique ralis operatio
necellario erit fpititualis ; um ficin fubftantia fpi-
rituali 5 operatio autem fpiritualis vitalis & imma-
nens;rantum eft illa;qua ad gradum intelleGualem
PC[T”TE[.
Ad alteram partem Obieftionis refpondet Ca-
preolus , cum efleimmaceriale diciturratio eflein-
tellectualis, non fumi intelleétuale pro differentia
ellentiali,feu(vt ainne )radicaliter,fic enimratio fa-
¢ti probat idem efle fubftantiam efle (piricualem &
intelleGtualem : &ideo non poffe vnumefls ratio-
nem alterius , fed fumi intelleftuale pro facultate
proximaintelligendi, & hocmodo clarumeft ; in-
telleétum confequiad talem fubfantiam , eo quod
fpiritualisfic. Addo vero , etiamfi fumaturintelle-
&nalepriorimodo, pofle verificari quo immateria-
Jitasficratio eius, non quidem per modum proprii
principii & caufz , fed vel folom quarenus vna ¢on-
ditioinfertaliam ; velad fummum quatents vous
conceptus eft ratioalterius : quomodoinDeo dici-
mus vaum attributum efferationé alterius, Ec qui-
dem fiimmaterialitas fumatur pro negatione com-
pofitionisex materia & forma in fubftantia comple-
ta feuactuali,fic dici p6t ratio incelleétualitatis folit
per modum conditionis fine qua nd,qua pofita, ne-
ceflatio confequitur, talem fubftantiam eflfeinrelle~
¢tualem. Sivero fumatur pro perfeione pofitina
quam perillam negationem circumferibimus: ficli-
cer in fubftantia fpirituali non diftinguatur fpiri-
rualitas(vt ficdici ) & intelle@uyalitas , nihilominus
non poflumusea diftinguere fecundum pracifos &
inadzquatos conceptus. Nam ficut eadem forma fe-
cundum eandem omnino entitatem &rationem ef=
fentialem ; & informat & eft principium operandi,
quamuishzcduo pereonceptusanobis diftinguan-
tur,ita eadem forma feparata ex viginfdem differen-
tiz elfentialis, & eft in fe talis perfe®tionis & ordinis
&eft radicale principium talisoperationis , quz eft
intelligere,nos vero ea duo ratiorie diftingnim?® per
inadaguatos conceptus.De quernm priori ( obiefti-
ue coscomparando)verifsime dicimuseflerationem
pofterioris:nam.quia forma in fe taliseft,vt gradum
& ordinem fubftantiarum fpiritualium attingat, i-
deo neceffario el intelleétualis; id eft, radicale prin-

lectua-

cipium

XXIL.




XXIL

XXIIL

XXIV.

286
cipim intelligendi. Atque hocmodo fumpta im-
piaterialitasnon cft quid communius quam intelle-
& 1s;nec & conuerfo,fed gonuertiturinterfe: &
nihilominus yna dicicur effe ratio alterius propter

- diftam precifionem intelleftus.

Vode nonrefertquod accidentia fpiritualiay in-
telledtnalianan fint, quia non funtimmaterialia eo
modo,quo I—m:w]oquimurdmc immateriali 5 feili-
cet prout conuenitenti per fe. Exratio eft; quiafola
fubftantiaelt primum operandi principium: agci-
détia vero funt facultates autoperationes vel difpo-
fitiones fubftantia: &ideoydicet ubiftantiaimmate-
rialis necefario fic principale principinm intelligen-
di accidentia, licet fpiritualia etiam fint, non parti-
cipanthanc perfeQionem. Imo licet quzdam fint
pringipiaproxima, non tamen omnia,quia vel{unt
operationes iple & adus vitimi 5 vel fune principia
proximaaliarum a&ionuni, quz poflunt etiam an-
gelo conuenire, vt funtappetece,maucre, &czt. vel
funt tantum quidam modi iplius fubfatiz, velocas
iis prfentia.

LAngels effe finite Pfi’ﬁ%ﬂff, er

qﬁvmada.

Dicotcrtiu: Naturali ratione cognofci, cmnesifi-

telligentias creatas effelimitatas & finitas in per-

feftione eflentiali 5 & confequenterinomni etiam

virtute, quzadeandem efentiam confequitur, Hze

affercioin (¢ quidem omnino ereata elt:demonllira-

tur enim facile ex principiisin fuperioribus pofitis,

& demonftratis. Probatum eft enim omunes has fub-

fatias diftinétas aprima neceflario fore creatas,quia

ens neceflarium ex fefolum voum efle poteR in re-
rum natura. Deinde oftenfumeft, de intrinfeco &
effentiali conceptu entis creatiefleve fic finitum el
fentialitersquia de effentia ¢ius eft ve fit dependens,
inuoluit autem repugnantiam quod ens infinitum
dependeat, vt fupra diximus: & inde etiam gonclu-
fimus fieri non pofle vt Peus ereer alium Deum feu
aliud ens impliciter infinitum: ergo commune at-
tributum omnium incelligentiarnm aDeo diftinéta-
rumelt , quod fint finic= & limitatz perfeétionis el
fenrialis, & in hoc omnes Philofophi Catholici ¢on-
ueniunt.

Buid Arifloseles in o  [enferit:

Q\r’zrum tamen, an Ariltoteles ita de his intelli-
gentiis fenferit, velpuraueric potiuseaselle fim-
pliciterinfinitas. Et ratio dubitandieit, quia 12, Me-
taphyficor.ex perpeua motione cxli colligitinfini-
tam virtutem mocoris:fed ipfe fenfit, vel omnes; vel
multas intelligensias perperus mouere: ergo fenfit
amnesillaseffe infinitas. Deinde non aliter probat
immaterialitatem harum {ubftanciarum nifiex in-
finitate caruni,vepatetex iz Metaphyficor.cextu 41
vbi ita ratiocinatur de primo motore; & textu 42,
concluditplurescfie talesfubftantias perpetuo mo-
wentes,& textu 43 colligitomnesillaseffe empiter-
nas , immobiles , &fine magnitudine, VbiDiuus
Thomas aduertit 5 colleftionem Philofophi in ea
fundari, quod moueant temporéinfinito, & confe-

uenter virtute infinita. Nihibominus ineredibile
videtur Ariltotelem exiftimafle omnes incelligen-
tias motrices orbium efle infiniras fimpliciter & int
effentia, proutnuncloquimur. Nam ipfe, vtinfu-
perioribus probatum eft: nonignorauit omnes effe
creatas & primo matore, quern folum fatetur in fine
Metaphyficz effe vninocuini principem vhiuerfi:er-
go exiftimare non potuit illas intelligentias effe in-
finitz perfectionisfimpliciter:cum hzc planérepu-
gnet cuma dependentiaabalio, imo & cum inxqua=

sderinll

Difp- XXXV De imni

4 creata.

licate. Quomodo enim poffunt inferiores intellis
gentiz clieigzquales Primas, £ funt ﬁma]:cite:" &in
genere eatis infinitz hicot Prima ? Tmo Ariftoteles
eas etiam inter (& facitinzquales, aitenim i1z,
capit.8.itaefle perfectione ordinaras, fcur funt coeli
quos mouent, Quomodo autem cum hac veritate
confiftere pofsitaleer difcurfus Ariftorelid, difficile
eft ad explicandum : quid vero 4 nobis dicipofsis
paulo polt {ubiiciam. 2

Sisstne intelligentiin ¢ffentiainfinita (aliem f-
cuundum quid,

Vari etenim vhei’ins poteft : efta intelligentiz
- creatznon fint i_nt:rrlz_l fimpliciterin effencia fen
in genere entis, pofsintne exiftimart infinite fegun-
dum quid,id eft;in aliquo genere vel (pecie;velquos
ad aliquam propriecatem feu irtutem. Nonnullic
nim putant nonelleinconn ns atrribuere huiuf
modi infinitaten intellipentiis, quia exhocquod a.
liqua creatura fitinfinita hoc modo nullum faquitur
inconueniens, quia nec fequitur, tamen creaturam
non dependere, neque dari non pofle pluraentiasali
modoinfinita, &vltraillaaliud ensinfinicum fima
plicicer quod fit canfa illorum. Angelos autem fie
effeinfinitos inde fit veriimile, quod quilibet eori
tam perfedtus eft, vtinfrafe continere pafsit rerum
{peciesinfinitas, feu pluresin infinitum, Itemquia
vim intelligendi habenr quodammodo infinitam,
cum adinfinitam rerummulticudinem, & adinhnis
tum etiam obieStum extendipofsint.
Verumtamen hzcinfinicas fecundumquid &be-
ne & male intelligi poteft ; & rette declarata, fere
nulia éft nifi nomine tantum. Duobus enim modis
intelligi pozeft, rem creatam effe infinitam {ecund
qu|cl,fm:mnli:er;fciiicu,vclvirtu,zl:r:rraumm.Pria
rimodo effet infinitus calor ; fi formaliter &reiple
haberet infnitos gradusintélionis, & fmilirer el
infinita linea  {i fecundum longitudinem haberet
infinitaspartes zquales, viraque enim infinicaseflet
fecundum quid, quia tantum eflet inlatitudine i
loris vel line = : Hzc autem infinitas formalis repte
gnat (vrexiftimo) entitati crearz: quialicetingene-
reentis dicatur {ecundumgquid , tamen inaliqua
ratione eftinfinita ﬁmpliciter,&conﬂirni:abfa[u‘
teinfinicumin adu, velinintentione , velinextens
fione ; & vtrumgue repugnat effe iﬁn rerum naturd
vt nunc fuppono, Hazc ergo inkinitas fecundum
quid , non poteft angelis attriboi 5 nec F_ecu_ndilm
gualitatem , quia nullam habent m_ﬁm:c intet-
fam, nee fecundum multitudinem, guiana habét
infinitam aliquam multitudinem per fectionum,ait
principlorum operantium, Nec deaique 1n cﬂ'enl;
tia, quia hzc infiniras formalis intellig non poté
in reindiuifibili, quz nuliam habet la::tudlnem,&
quealiogui eft impliciter fipitain p_erfeé}mn:fu&-
veeft fubffantiaangelica:quia feclufainfinitateper:
fefionis cllentiatisnon poteft incelligt innitasd®
&ualis & formalisnifiinre velhabcngeq?aﬂﬂﬁ“m
vellatitudinem proportionati quantitatis V& eltle-
titudointenfiua, T
Dices : licut in effentia diuiﬁbjli & pel’fFME"
ma intelligitur formalis infinitas fimpliciters? P;L
feftione, vt patetin effentia dinina, :tam}l!ﬂpﬂi_
fibftantia angelica poffet intelligt forfmlz_’n &
tas perfcc’tioms,quamuis Fec:mdumq_}lscf_; uéincm-
to geucre. Refpondetur negando fmIie # fiitd
= B s di eﬁ'cmmc dalle
quiahoc ipfo » quod HiAUTHRe & limitaeam
fimpliciter, & conftituitur per in1aAm € e
: g adem ita limitaturid ominig
diflerentiam, per ¢amac ; fen-
. Vi m pecfeftioneme
nere, vt in nullo habeat totai bl dopet
: i @ potelt. Vinde difcurret P
tialem, quzineo € p
omnes Perfe&ibncsfo:ma!es

jales;iwomnt-
& effentiales; b

b

XL

il

b

i
i
ol
i
i
ing
dix

des
fie
inl
it

Jiss
fu
i
s
o,
virt
plic
vin
yne
[l
vit
i
folt
an
ﬁtﬁ
tiay
me
tin;
ob
pac
&
pre
fim
I,
. cer
iy gor
Pl dg
. e
re;
fin
bl




X

X,

il

queniecurfinitas fcilicet inratione fubftantiz,
intelle@ualizare, &egr.Secus ve-

pusi t
fLrirusinbmmate_ el ! |
tdeellentiainfnita fimplicicer, qu per nullam

:;:;'irériam!imit:ua c&;&ideq inquahbcrl;‘erfe&io_
pelmplicicers&in omnibus fimul formalirer habet
{ymmam perfedtionem i_:mplmlrcr. ' o
P yirualis autem infinitas duobus _mod:s concipi
Adeslarari po_reﬂ:prlmo per cllnm_ei]tm_nlqlrandai‘ﬂ:
gzquinalentiam ad res infinitas inferioris ordinis:
womodo facile admitri poteftinfinitas fecundum
uidinangelica natura, necfoluminilla, fc:d etiam
snatura humana, & in qualibetre perfefta(uperio-
rjordinis comparata adres ordinisinferioris: fice-
sim humana natura perfeétior elt qualiber fpecie
ptizeciamfiininfinitum mulupliccntur:immu illa
{m}-]u:jsxﬂimanda cﬂ,qgammn ad perfeétionem
patire,quan omnes aliz 1}muiﬁnflzpm: Hzctamen
infinitas re veranon eft 'mh_r:ims nifinomine titum,
guignill aliud'eﬂ:_ qpﬁm finiza 'qlizda111 perfe{tlc'),
{ubquapoﬂuntmhmt:‘c, VEF in th.m:um muteipli=
@il coquod nunquamattingantillum gradum &
audinemin quo res perfectior conftitutaeft. Arque
hsgmodo q_umiibet {pecies angelica poteft diciinfi-
rita,prciptee fi ad res materiales comparetur,necin
[ibflantia angelica fecundum (¢ fumpra poteft alius
mpdusinfinicatisintelligi. Non defunt tamen,quia-
lizmetiam modum infinitatisintelligentig tribuit,
nimitim,quia viaquag continet totam perfeétio-
nem [z fpncici,quxquodammo&a eftinfinita,qua-
tenusin aliis (pecicbus poteftad indinidua commu-
neariininfinitum, Itatenentqui exiftimantinv-
nguaquefpesic angelica voum folum individuum
diepoffe:de quare late Caieranus deente & effentia
wpite 6. Sed hecinfinitas (veopinor) nulla eft, fal-
fimque fundamentum fupponic,ve patetex his,quaz
inprincipio indiniduationis fupra Difputatione 5.
diximus,

Alio tandem moda poteft illa infinitas virtualis
deslarariinordine ad operationem vel effetum, &
ficyidetur vircusinfinita , qua potelt aliquomodo
infnitum operati , & effentia fecundum quidinfi-
nitadicerurilla , ad quam calis virtus confequitur.
Nonpotelt autem huiufmeodi virtusattribut ange-
lisnifivelin ordine , adactusimmanentesintelle-
#ur& voluntatis , velin ordinead tranfeuntem a-
dionear, que(vt fuppono)in intelligentiis erea-
tisefle non poteft nift motio localis, Quoad pri-
mos igicur aétus impropriifsime dicetur infinita
vitusinelleétiva , vel appetitiua angeli, quiafim-
pliciterhabet finitum operandimodum, & finitam
vimfeu actentionem in operando adhibere poteft:
¥ade vaum tantum adzquatum aftum valerexer-
eere,vel ad fummum plures per modum vnius; qui
¥imfinitam non excedat. Quod vero fitcapax plu-
fium (pecierum intelligibilium etiam in infinitum,
folum ad potentiam pafsiuam pertinet, qugindend
augetur inperfectione. Rurfus quod fuccefsine pol=
ﬁ,tplureia&usininﬁnitum efficere , ad permanen-
tiam tantum eiufdem virtutis pertinet, n6 ad argu-
mentum in virtute agendi. Deniquequod pofsitat-
tngere varia obieéta in infinitum. &inter eaaliquod
°b‘Fﬁum fimpliciter infinitum indicatquidem ca-
Pacitatem aliqguo modoinfinitam,ideft;eminentem,
&vaiverfalem , abfolute tamen poteft illa virtus
F::E:: ;ig-t infiniza,quia fem perhabet terminum in
. uquem poteft efficere. : :
'!"11;!. cm?i\%%:ferolpc&at ad virtutem mouuam,@uph-
b, mnﬁnunljﬂtqm potefthadere in effedtu. Prioreft
hive OExil‘ti(mlomgﬁ fuccefsionis perpetu,& hoc mo-
S telligeney :“a.ﬂ_lqpl_fenlnffq Ariftotelem omnes in-

it el nfnitas,quia moere poffunt tépo-
ﬁnitamv‘,; edhecinfinitasin cffc&un_onmcﬂqg:mt
ibik tutem in caufa,fed folum virtutem 1nfa_u
Macperpetuo durantem , vt fupra oftendi-

Sect. Ill, Deattributisintelligentiarum.

mus;cum de infinitateDeiageremus.Ex hac ergo in-
finitate effe@us non potelt colligi infinita virtus in-
tenfina;necinfinita eflentia, eriam fecur quid.
Necetiam inde colligi poteflt; qued ralis virtusom-
nine ficfeparata’ quantitate, vt difto loco oftendi-
mus. Alius modus infinitatis in hoc cfieétu efle po-
reft quoad velocitatem motus : vefidicamus;intel-
ligentiam quamiibet habere virtutem ad mouen-
dum quodlibet corpus quacungue velocitate maio-
ri &maieriininfinitcum : talis enim virtusfine du-
bioeflerinfinicafecundum quid, feilicet, in genere
virtutismortinz. Et hune fenfum aliqui Ariftoteli
attribuunt. Sed necporeft facis colligiex difcurfue-
ius;necfufficit intenfioni eius. Primum patet,quiai-
pfe folum colligit infinicatem intelligentiarum ex
perpetuitate motus; ex hocautem effetundpoteft
colligi; quod motor habeat virtutemad velociorem
motum in infinicum efficiendum , quia poteftefle
virtuslimitata ad tantam velocitatem efficiendam
fine vlla defatigatione , &illa poffermorum ranta
velocitatisinfinito tempore continuare, &non au-
gerefen intendere velocitatemes. Sesundum ve-
ro patet, quia etiamfi daremusintelligentias morri-
cesorbiumeffe illomodoinfinitas, indeper locum
intrinfecum non fequiturelle virtotes ext
magnitudinem , vefagile patec exfuprad
tributis Dei.

Sed quamgquam hzc non fuerit mens Arifforelis
poffer aliquis probabiliterdefendere inteliigériasha
bere hancinfinitatem fecundum quid. Quiaadeam
non requiritur infinita effentia ; nec qualirasaliqua
formaliter infinita,fed folum virtus fuperioris ordi-
nis , qua propterea in effeéuinferioris ordinis non
habet fupremum aut maximum terminum. Et ¢on-
firmari hoc poteft,nam iuxra probabilem [entétiam
angelus mortu difereto poteit inmomento feipfum
transferre abalio in alium,imo etiam in diftanté lo-
cum(vtaliquivolunt) ergo & motu continuo pote=
ritfeipfum quacunque velocitate mouerein finira:
ergo imiliter poterit mouere eodem modo quedli-
bercorpus- Siergohzcfententia veraclt, poterunt
intelligentiz dicl infinite fecundum quid,fen in me-
uendo,quzinfinitas poteft dici radicalitereffe in ef-
{entia,quatenusilla vireus in effentiaipfaradicatur.
Quamquam vero hic modusinfinitatisex fe nonre-
pugnet natur creatz;incercum tamen cft anconue -
niat angelis: quia nulluseft effeétus ex quo fufficien-
ter colligi pofsit,& alioqui cum omnis virtus eorum
fit abfolutéfinita, verifimile eft terminariad maxi-
mum in quauislatitudine effeu s qué potelt effice-
re.Iraque hgeres dubia et de quairerum redibiz fer-
moinfrafet.6. cumde vircute aftiva intelligentia~
rum agemus. Nuncquod ad effentiam, & fubftatiam
earum attinet,conftat eas effe omnino finitas, meli-
ufque ac propriusloquemur; {i nety fecundum quid
infinitas eas appellauerimus.

Sed quid ad Ariftotelem? Refpondeo vix fatisin~
telligi pofle quid de hisintelligentiis {enferic ; nam
quoad hancpartem eodem modo loquitur & ratio-
cinatur deillisac primo motore vt aperte D. Thom,
fatetur,& alii expofitores. Poteft autem dici,Arifto~
telem firo difcurfis probaffe quidem in motoribus
ccelorum effe virtutem infinitam: hancautemné ef~
fe formaliter in omnibus,fed inaliquo primo &prin
cipali motore in quo czteri omnes aliguo modo ni-

tuntur vt pofsint perpetuo mouere; &ideonecefia-
ritm non eft vtaffirmet Ariftotel. omnesintelligen-
tias motrices;quz immediate monétceelum, effein
fe infinitas,fed mouerealiquomodo virtute infinita,
idelt , niti ad mouendumin aliqua infinita virtu-
te.Sedlicet hoe verum fit,zgretamen aucnullo mo-
do poteftad Ariftorelem applicari. Primoquidem
quiailla infinitas non poteft colligi ex infinita du-
ratione motus;exqua Ariftoreles argumentatur,fed

>4

XXXIL

XXXilL




258 Difp. XXXV, Deimmaterialifubflantia creata,
ex fubordinatione proximimotorisad primumfen  fantiz communiseR illis, & nulla et ratio Analppia
- {

ca uEl" fecund=ad primam,quz il:l aftione fen mPt.iD_ ROI\HHESIH‘]&'., tum etiam quia inmode fbGia P
neetiam momcmancalmcrucm:.Secundoqumm~ feu fubftandi accidentibus Proptiam cayeni \HEEI d
denon potuifler concjudi, omnesintelligentiasmo-  [eufimilicuding habent 5 a‘-’!fque chmden:ierz;‘n T
trices orbium effe incorporeas , quialicereffent cor-  bitudine vniusad alind : Colloczntuer o?nt ]\a- i
pore; poffent nitiin mouédo virtutiinfinicz primi ~ gentiz crearz in eodem pradicamento {'“h%ﬂmi:zi‘r] I

motoris feuabilla prﬁderc.%ﬁrt? nihil mucnm,quqd quo Iun; CELEr® f}:bﬂantizcreaw 2 ﬂcu:e:iamat.n. e
in hac parte ad explicandum Ariftorelem mihifatis=  denwia illarum {ubftantiarumin propriis pradi | {
faciat. mentis Lirc.\dengium collocatur, vt infrg "idcbln‘:uai- I
Atveroquidquideftin predicamento, meuﬁ:um' I

Defimplicitate,cr actualitaze ubflan. elt ex genere & differertia, quia necelle e, vifibfy. :

fiz mgf&m. premo genere contineatur : €rgo erit talegenusinil. I

lare contractum per aliquam differentiam, fremag. b

XXXIH. Dl’co quarto: Intelligentiz creatz licet fint fub- i:i:é: 'L:;‘l_‘e“;°;_‘f?“ﬂmpfex » potefteffe comgefi ;[
[tantiz implices, fubfantialiter ag Phylice:mon - ° = ngmdx‘ natl cmf’f‘??}“ef conuenienty i i
tamen funt omnino [implices Metaphylice vel ac- Ee;la[ 35 ‘hqb Ay “&m 16am, & difsimiliudi- b
cidentaliter , ideoque non funt puriatus  fed po= i’orm?s ; Fed? cre potelt cum aliis QFCldEF{a]J[?.u’ E
tentiales aliquo modo. Hzc conclufio etiam eft SR Entfl‘oc tu:::hm {r_ep?ruur‘m intelligenis, 1
certa & demonftrari poteft ratione naturali. Nam i 1.1 Sna Ongii'ﬁ'y ce fimplices  ergoopting p
priorpars defubfanciali fimplicitate Phyfica exdi- POD“"‘.c Sch CEoex isreniACOMOMIEEE p
&is fatis conftar,quia in hoc tantum confiftic, quod me_x.:quc *c compofitionon prafupponit npm 2
necflunt compolit2 ex materia & forma, nec ex pat- f,i ﬁ;rl;:n Z?::E;i:rmnem % n;ate_r:a& formg,quti, &
tibusintegrantibus,qua nullefunt fine quantitate: = P('c“d dici:ur:iglcm‘ls’lwn un:mrématm_aphy. p
vtrumgqueautemin fuperioribus oftenfum eft de hu S Jm’ Egr qua:ir{ am proportioncn :
iufinodifubfantiis. Metaphyficaautem compofitio T = "7 &ei‘tm tl:'Ilul quocin re tanquam poté. Ey
fubftantialis multiplexcft: vnaex natura & fuppo- cqulg i ViU UG CONCTRLILE Et_fan:cum‘llla il
fico, alia exeffe& effentia : & hzdu=z qualefcunque compg‘ 00 e:?;_na:%l:xu &forma ﬁtl’e.alis,&:’nmm A
illz fint,id eft, fiuve modales fiue reales, fiuerationis, EUES« SROLO fm 5 enuahcompoimm::le, nbef it ft
in omnibus intelligentiiscreatisreperiuntur,vt con- n:‘::d;:;ﬁfpr:ﬂ:z?:matur‘at_ict‘)’mf}‘mﬁtmn_en!:xge- %
ftac exfupra dictisde exiftentia & fubfiflentiain re- | Vg ) crentia, qua minimaeft, & rationis ta- !
R e -Solerautem D. Tho. fundarealiquo modord: j
poﬁ:mr?cm eﬂx genere & differentia in compofitio t;

3 : ; . : neexelle & effentia, quia effentia comparaturad e
Stntne zme!!@mme,_frfégmm,ex guo & diffe- fe,ficut potentiaad a%tum. Verumamepnliid intellis - Wy

rentiis :mﬂms. gatur de effentia & efle realiter diftinétis, neceffarie E
um fanenon eft,quiaad hanc compofitionemrario- u
AXXIV, ALia compofitio ¢t ex genere & differentia. Er  nis, nequeillarealis compalficio ex necefsirate pras ¢
hancaliqui negant conucnircintelligétiis,quod  fupponitur. Quacung enimrationeintelligaurel I
fignificant Commentatoriz. Metaphyfic. textuz6.  fenriafinita,intelligitur capax alicuins proprigdit [
& z2.deCoelo text.49 quem fequuntur Durand.inj.  ferentiz conftitutiuz, & alicuius conuenientiz vni- 1
dift. 3. quaftio.s. & Marfilin z.quzft.2.Fundamentd  uoce & limitatz acdeterminat cum cateris rebu, i
effe poreft, primo quia genus fumitur i mareria, & & hoc fatis eft ad compofitioner ex gerereddit fp
differentiad forma:ergovbinonelt materia ac for-  ferentia, Atque hoemodo funidatur hzccompoitio * f
manonerit genus & differentia.Secundo,quia,quod  inlimitatione effentiz finitz,vnde quiatalisefentia |
componitur ex genere & differentia collosaturin  fempereft potentialis,&non neceffaria,autexfehas 8
pradicamento : fed intelligentiz non ¢ollocantur  betadtualem exiﬂ:cntiam,ideoinbonofen[‘udic&gt« £
in przdicamento. Maxime enim in predicamente  iam poteft hgc compofitio ex genere é differentity &
fubftantiz : inillo autem elfe non poflunt, quiacum  fupponere compofitionemexefle & effentia, qualif fi
fubftantiis corruptibilibus genere non conueniunt.  cungueillafic. )i
Tum quiadicit Ariftot.10. Met c.vlt. corrupribile & f:
incorruptibile differc genere. Tum etiam quia vni ; i i
genusdicit voam naturam communem:non potef Exponitur diGtum Ariﬁorchs,@!‘rﬂﬁnﬁfed‘ %‘:
autenl concipi vna natura conmmunis, quz neccor- Imarm;axz'éilm’yj’emmgfﬂf"- :
porea fity nec incorporea , ergo nequé vnumgenus L f
e

communeintelligentiis & cereris fubftantiis. ol i
XXXV, Verior tamen fententia eft , in angelis reperiri Pr{imum itaque fundamentum alterisfentet x}:iiLw loj
compofitionemin genere & differentia , quam te- tiz folutum iam eft. Adfecundum etiamrelpon- fn;

nent frequentins Theologi D. Thom.1.p. q.50.art.2.  fumeft hegando affumptum : oﬂeudimusemmm- m
&inopufc.deent.deeffent.ca.6.&inz.dift.3.q.7.vhi  telligentias verecollocari inpfzd:ca:faentafubﬂan- fer
Capreol. Scotus, Hern, & alii, Ferrar.z.cont.Gent.e,  tiz. Ad primam autem probationémifi contrariom, It
y5.Henric.quodlib.7.q.8.Alex. Alenfs. Merap. text. communisinterpretatioillius didi Ar;ﬂorchlugcﬁ{'- Q

3. Songin. 1z. Metaphyf queft, 47.6&idem tenet A.  rupribile & mcoruptibile differunt genere, debereinte : qu
wicennalibrs, fux Metaphyfic. cap.4. Ratioefhquia  gition degenere Logico, fed Phyfico,ItaD. Thome Le
inteliigentiz conftitui poflunt in predicamento; jyo. Mer,&opu£4z.cap.6.&7.&A1cnﬂ|n.1\‘ler.tﬂn pre

enus nagura & 5
&g

nam Deusideo excluditur; quia éRinfinitus, &ra-  26.quidiftinguitgenuslogicum, iotelemmonek &

tiones ommium prxdicatorum in {& emineéntércon-  Scotns ibidem. AIiirel’ponfi'eml A A .
tinet, neque habet conuenientiaim vnittocam cum  felocutum de genere przdlcaigl{lsﬁddege,ﬁ bolit o
entibuscreatis, (ed hg omnes rationes deficifiterea=  ietto , ficenim aliquando accipi 31’_"rd Al 40&!“._ ﬂ‘:‘,‘ ]p;m
tisintelligétitiisfuntenim finitzineffentia & virtu-  nomen generis conﬂatex4M"-“Ph?’[:'“l?;ﬁanéﬂ”' c::
te, & nullo modo continet in folafua fubftantiao«  text.g;. & ex1. Poftertext. iy. QuUaIc Fonuod g i
mnes perfettiones predicacorum omnitim ; neque  diuerfa 3 precedenti,nifiin verblr,n:mquarpg e Ve
formaliter, neque propriceminencer :idesque veris  refponfio appellat gen"SPhY"““"‘l’ Effpalcnﬁsf- o
ac propriis accidentibus afficl poffunt, veinfradice-  riorgenus fiibieétum, vedperee dec “muﬁauu 7 15
mus.Habent deinde vnivocam conuenientiameum  Mecaph.rext.33. Namgenlliﬁ-l{?'e&“ma&oucs fifei- ti
egteris fubftantiis creatis , tum quiaconceprus fub=  quam potentia phylied wdysnas B piendid




siendas: hocautem iplumeft genus Phyficum. Vn=
deinfumma, vtriufgue refponfionis fenfus eft, cor-
ruptibile & incorruptibile l"ecundu_m Arlﬂo:.cjcni
differre non tantum forma, fed etiam materia vel
materiali proprictate.

Et el quidem refponfio confenr:}nea menti Ari-
ftotelis, quodiradeclaro. Poﬂ_'cl:‘enm'rt almﬂu&: exifti-
mare; Ariftotelem pro cudemal?: capite differre ge-
nere & differre fpecie:itaenim ibi colligit. Contra-
tiafunt fpecie dinerfa, corruptibile & incorruptibi-
lefunt contraria : ergo necefle eft effe diuerfa gene-
f, Que collettio ineptifsima videtur, & in qua-
tuorterminis ; nifi proeodem fumartur differre ge-
nere & fpecie. Videtur ergo nihil aliud Ariftoteles
intendere , quam quod corruptibile & incorrupti-
biledifferanceffentialiter: quod verifsimum eft,pre
fertim infubftantiis. Videturque id fufficere inten-
tioni Ariftotelis, quiinde deducir,Placonem non re-
&epofuiffe; ideas rerum incortuptibilium feparatas
&incorruptibiles, quianon poteft inditiduum effe
cnrruptibi[e & f'pecie: incmruptibiiis , eum rpecies
&individunm non differant fpecie. Huic vero inter-
pma:ioni obftant vitimaverba Ariftotelisinillo ca
nirevbi lic concludic , Que Vero gencre dinerfa funt, plus
i, quam qua fpecic. Vbi aperte declarat illa duo
e dinerfa; Quo circa omnesinterpretesaduertunt
Aiftotelem in illa ratione i nobis induétanonin-
ferre cortuptibile & incorruptibile differre genere,
ezeofolum quod cotraria differant ipecie, fed exeo
guodcorruptibile & incorruptibile differunt fecun-
dumpotentiam & impotentiam, feufecundum po-
tentiam [ubieétam vel non fubiedtam privationi,

Vndefenfusilliusrationis eft, cum contraria fole-
anc differre {pecie, nihilominus corrupribile & in-
torruptibile, eciamfi fint contraria, non tantum {pe-
tiey fed ctiam generedifferre: quia non folum diffe-
runt ex paree actus,fed etiam ex parte potétiz, quod
didifferreingenere fubiefto, Quod deindedecla-
rat Ariftoteles,nam cGeraria quafola (peciefen for-
madifferunt, contingicefle in eodem, vel (imulre-
fpectufpeciei, vt homo eft albus & niger, vel fuccel-
fuerefpectuindiniduizat vero corruptibile & incor-
tuptibileita funt contraria, vt neque fimul eidem fpe
aely neque fucce(siuc eidem indiniduo feu fubieéto
tonuenire pofsine : nam hze pradicata nonfunt ex
tisquz accidentalizer [eu coringenter, fed exeis qua
fibflantialiver & neceffarioconueninnt. Argpitafie
vieorruptibiled&incorruptibile non tantum forma,
lidabfolutein tota fubftantia , atqradeoinmateria
di'llimnt, quod efteffe Phyfico genere diuerfa. Lo-
quitutergo Ariftot. de genere Phyfico , non de pra-
dicabili fen Logico.

il

i}

& Adalteram probatienemillins fententiz refpon-
deqraliqui. noneffe inconueniens dari vnum genus
I“E‘Cu_m commune fubftantiis materialibus & im-
marcrialibus, quamuis non decur vna natura com-
munis, Ethoc modo interpretantur fententiam af-
ferentem dari vnum genus Logicum non Phyficam.
Iiahaberur nomine D."Thom. in opufc.4z.cap.6.&7:
Quod non exiftimo effe illins. Nec fatis intelligo
Q”U_rfhﬁl polsit effe verum, dari commune genus
Lﬂgt:;m abfque conuenientia realiin vna naruras
prousinilliscapiculis dicitur. Namomnisintentio

Etnm?& abltra&tio vniveca noftri conceptus fun-

t::.l::r:: reali c‘opucnienvtia fp;cicrum fub generé

Bittin arum; & ideo vritas vniverfalis, quz conci-

L g:nen_e, fupponic vitatem formalem ipfius

fﬂﬂcEi)*ﬁsn;r;)cz' Item fi fubftantia eftgenus: ergo

nﬂn:eg;rgﬁgu ﬁ’ant{ae vniuocus elt : ergo perillum

Wb neot Ifltailr immediate fubftantia corpored

Rl irx.uqhs vetalis eft :alias neque eflet yni-

i fuhftagg,‘e communisillis: ergo rvcgr:efcrn‘:arm-_ra—

Horlbig, § e l.“:: éc_vr xque parn:rpab_:las abinfe

S Sed nihil et illa ratio communis fubftan-
Tom L Metaphyf:

Sect. 111 Deartributis imtelligentiarnm,

159
tiz,nifi natura quedam realis babens ex fe formaleiia
vnitatem,& ex intelledu pracifionem & vniuerfali-
tatem:ergo zque datur in hoc genere vna hatura
comimunis ficut inaliis: folumque interuenit diffe=
rentia maioris vel minorisvniuverfalitatis. Poffet au=
tem illa fententia in bono fenfu exponi de natura
reali nonintegra; fed partiali & potentiali & Phylicé
vna:ficenim omnia generabilia dicuntur conuenire
ingenerenontantin Logico, fed eriam in eadem.
Phyfica natura, {altem ratione materiz, gz genus
Phyficum, feu genus {ubjedtum appellatur.  Atque
hoemodo verumeft; non oportere, vt quz in vno
genere Logico fen Metaphylico conueniunt, conue-
niitinvnanatura, cum pofsint effe Phyfice diverfz
genere. ‘Vereor tamen non fuiffe hunc fenfum au-
thoris illius opufculi: eft tamen [ine dubio aliorum
authorum, vt patet ex D. Thoma & Alenii alus
locis citatis &Soncin,iz.Metaphylic.quaft.47. Heru.
inz.d:3 quaft.&aliis Scolafticis ibi,& Henric.quod-
lib. 7.quzft. 8.

Nequeeft inconueniens;per abltractionem men-
tisdari naturam {ubRantiz,qua heccorporea fitnec
incorporea, nec corruptibilis s nec incorruptibilis:
quialicetin rentiquam pofsit fepararinatura pér fe
exiftensab vtrag; differentia, poteft tamenfeparari
4 fingulis, & cum fingulis coninngi, & ideo poteft
menteab vtraque preftindi, aut confule concipive
potentia viramggincludens, & aftu neutram. Atque
idemeft de his duabus differentiis; feilicet, effe fub-
ftanciam fimplicem , vel compofitam ex materia &
forma:neutra enim ex his differentiis eft de ratio-
ne fubftantiz vt fie, & ab vtraque porefimente ab-
ftrahi, quialicet videantur inuoluere immediatam
contradiftionem,tamen vt dicunt vel innuunt per-
fectionem pofitiuam ; poflunt conuenire in aliqua
petfectione; quz ab illis oppofitis modisabftrahit,
quzrelt effe per fe. Vnde fubftantia corporea quate-
nus pracife fubftantia eft, licetin renoncompona-
turnifi exmateria & forma, tamen neque hoc habet
exratione fubftantiz vt ic, neque fub earatione pro
priecomponitur ex materia & forma vt tales funty
fed vt funt adus & potentiafubftantialis,vtinfequ.
difputar : traétando deipfa fubftantia materiali ex=
plicabimus.

wAnintellicentie differant effentialiter,coin quoge-
HEVECOnREnIant.

EX his ergo fatis probata relinquitor fecunda pars
conclufionis de compofitione Metaphyfica in=

telligentiarum.  Queri vero inhocvleerius poteft,

quanta fit heccompofitio, an feilicet; fit ex voo tah-
tum genere & differentia,an ex pluribus. Quod du-
biumin primis pendet exalio, nempe an intelligen=
tiz crearz differant inter (e eflfentiali differéntia, an
tantum numerica. Hoc autem vitimum dubium at-
tingens Augu. in Ench.¢.58.&libr.con. Prifcillian.ad
Orof. c.11.clare fateturfeillius refolutionem nefci-
re, & eodem modo loquitur Bern. libr. 2. de Confid.
ad Eugen. & Damalcenus etiam libt. 2 de fide capit.
3.Quitameninlibr.de placit.prima inftit. cap. 1.6 7.
inclinatin fenténtiam affirmanteminterangelos e~
{e perfonalem; noneffentialen differentiam. Quod
etiam docuit Atha. . 3. & 4.ad Antioch. ex quorum
patrum teftimoniis conftat s ex princilpiis relatiuis

certumnon effe; interuenire in angelis fpecificam

differentiam. Quod (i exreuelatis non oftenditur,

certe naturali ratione demonftrari non poteft, nifi

quis forraffe exiflimet efle impofsibile dari intel- Opinio né<
ligentiis indiniduorum multiplicationem fub ea-84%%

dem fpecie : quod verumsion eft nec fortaflle pro-
babile,vt fupra tactum et inter difputadum de prin-
cipioindiniduationis. Vnde non defuerunt Scho-
lafici; quibus hzc fententia de vairate fpecifica o-

Bb fanium




XLIIL

290
mnium intelligentiarum placueric, veAlber.infom.
2. part.traét.2.queft.s Bonauenan :.du_l.‘g.ym'l_‘i.ar—
ticul, 2. quaft.i.Ex qua planefequiturin fingulis an-
gelis folum effe compolitionem ex vno genere,ée V-
nadifferentiaeffennali, adiunéta in (ingulis indiui-
duali.

Atverooppofita fentéria eft fimpliciter probabi-

Affrmans {10 nimirum efleinter Angelos differentiam fpeci-

opin.e pro=

bakilior,

XLIV.

ficam & effentialem,quam comuniter docentTheo-
giinz. dift.8.& D. Thom. 1. par. queft. 5o artic.4. &
fumiturex Dionyl totolibr. de ceeleft. Hierar. pre-
fertim cap.6.& lfidor.libir.de fumm.bon.c.21.& lio.
~.Etymol.cap. 5. Philofophi etiam magis inclinant
inhanclententiam. Ar: ftoteles enim ina 2. Metaphyfl
vt minimum peniteam coordination€ in Il;lLCi]_]gL_’-
tiis,qug eft inrer ceelas,quam probabilurseftefle ipe
cificam &eflentialem. Rarnio autem nat afferri
potelt,quia non repugnat dariinimtelligéeiis huif-
modi elfentialem diverfitatem. Nam licet omnes
conueniant in gradu intelleétuali,cum tamenallum
no habeancinfumma perfestione, poffuntilli par-
ticipare fecundum varios & diuerfos modos eflen-
tiales,ficuz ommniabruta participancgradum fentié-
diy &intra Humhabent diverfitatem effentialem.
Nec poteft fing vilaratio, ob quam ifta multiplica-
tio fpecierum intra gradum intellectnalem repu-
ghet: prefertim e inintelligentiis polsint facilein-
telligi varii operandifeu incclligendi modi,quiefsé-
tialem diuerfitatem requirant, velatius Theologi
tractant.Deniquelupra diximus ad muuipmchtiam
Deipertinere,vicra quamlibet fpeciem fubftarizpol’
fe producerealiam perfeftiorem : cerrum eft autem
{ubftanriam intelleCtualem elle perfeétiorem qua-
cuhque materialt:fi ergoin illo gradu tantum pofler
darivaa {pecies vicima. illa éffer fuprema omnium,
quas Deus poﬂ'et producere, quod repugnat omni-
potentiz Dei. Portuit ergo Deusin illo intellectuali
gradu pluresf{pecies effentialiter dinerfas creare.Er-
go longe verifimilius, & perfectioni vniuerfi magis
confentaneum eft efle ineo gradu plures intelligen-~
tiarum {pecies eflentialiter dinerfas:nam hec varie-
tas maxime fpeftat ad perfectionem & decorem v-
niuerfi. Multiplicatio enim indiuiduorum,folet effe
quali per accidens: fpecierum aurem varierasmulto
magis eft per {e;propter earum perfectionem.Ethac
ratione in rebus corporalibus,quo eft gradus perfe-
¢tior eo plures rerum fpeciesin illo multiplicantur:
plures enim funt fpecies vegetabilium, quaminani-
matorum corporum,é& plures differentiz acfpecies
animalium, quam plantarum: {untenim amimalia
terreftriaaquarilia & volatilia,&in vnoquoque ho
rum ordinum funtinnumeratz {pecies. Gradusau-
térationalis,quiaitaeft fuperior careris vt actingac
infimum fupremi,nd fuit multiplicatus, nec fortaf-
fe mulitiplicari potuit intralatitudinem fpecierum
materialium,& ideointellettualis gradusin fua pu-
ritate exiftens debuit per innumeras fpecies mulri-
plicarifeu dividi:Quem difcurfum attigic & optime
declarauit D.7 hom.queett.defpiritual.creatur.arti-
culo.S. &o.

Hoc vero tanquam veriori fuppofito, necefflario
cocluditur,vt minimum efle in Angelis vnum genus
fubalternum inter fupremum &fpecies infimas,atqs
adeo fingulas{pecies intelligentiarum conftare fal-
temduplici genere & duplict differentia, feu (quod
idem eft, conftare genere fupremo, & vnadifferen-
tiafubalterna,&aliainfima. Patet,quia fubftitia eft
fupremum genus commune omnibus intelligenciis.
Deinde omnes conueniunt inratione fpiritus quod
eft proximum genus corpori condiftinétum. Vel
{qundidemfcreeﬁ)cgnuc:‘.mm omnes in ratiohe
fubftantie inteleCtualis; neque enim tingipoteft ra-
tioob quam"h;c differenciaabltralibilisnonfitabo
mnibus intelligentits,qug vniuoca fitelfentialis om

Difput. XXXV. De immaterialsfibflantiacreasa.

nibus 1£!is.lii% autem illa differentia fubalserng gyl.
terius dererminablis per varios modos & differen.
tias participandi intelleétualem gradum,
ro lllmlgeuns proximum fit omnibus intell
vel d‘.m polsi ntaliaintermedia genera, incercy; clt.
Et D.Thom. quidem opufeul. 42, (£ ramen eft eius)
cap.5.len mcl?c BC0US proximum, & omnes intelj.
genriasita differre fpecie, vifolum invnico genere
ProxXinio omne ni ant: elenti

Fefarrs, doquaenoy csxmnsiores N

i : : ‘part.qualtione,
Jﬁ’:lclriu 22. &oinclinae Durandus 2, difling P
(_onrrn_nu;l} verotener VValricuslibro 4. fuz ym.
ﬂ].i:,lL\'. h;nlhcﬂt Henricus ([undhb.','.qm:ﬂiunch‘,Et
ful_m poteftex Alenl.z par.quait.zo.membr, &.arie,
2.5¢ed yerumgque incertum eft, necexiftimoratione
naturali pol_ﬂe alterutrum (ufficienter probar:. Quid
verolit confentaneum principiis 1 heologicis, [l;p-
pofitadiftinétione hierarchiarn & ordinum, quam
{anéti Patres tradunt, d Theologis difputandume,
Rurfus, an in fingulis {peciebus intelligentiarum
dentur \.fcldm‘i pofsint plura indinidua, & conieqii
ter fit etiamin ineeiligériis compofitio Metaphyiica Dy
ex gradu fpecifico & differentia indiuidualy, atisdit
putatumeft fupra; dum de principio indiusduatio-
nis ageremus, &ex principiis ibi poficis conftathane
etiam Metaphyficam compoficionemininseliiges-
tiisre

Ex his (atisapprobata cfbaffertio quitumadfib- yy
ftancialem compolitionem. (luod vero fpectatad
.acc:deutalem,cunﬁabit larius ex 1is quedicemus de
intelleétu; voluntate, & limitarione intelligentiari
quoad defeétum immeniitatis: hacenim tria 2ca-
dentium genera maxime pofluntin illis fubftantis
reperiri. Atigira fit{quodin vitima parte affertionis
concludebamus) in his intelligentiis plucimum elleyp
porentialitatis, ideotp non eft purnsactus. Ebenint gy
in primisin eis porZeialitas obiectina feu exerinleca fu o
quatenus ex fe nonhabent adtu efle ; fed folum non .
repugnantiam vt fine: &ideo foln funt pofsibileseie
perpotentiamextrinfecam, & pereandem poifunt
non effe. Et hwe eft maxima potentializas,ad qui ¢b-
fequitur, vt intcompofitz fecundum rationemex
eflentia & efle;ve in fuperioribus declaratamel. £t
hincetiam lequitur quod fint compoficz exgenere
& differéria, in quo includitur quada(veitadicam)
porentialitas Meraphyfica, quatenus genusaddit
ferentiam vt potéria ad adtu comparatur. Rurfusel
in intelligentiis potentialitas realis pafsiua feurect-
ptinaaccrdentium, nam ybicunque eft verumacc:
dens, oportetelle porentiam ad illud :non funtergo
intelligentig creac puri a&us. Quid \'el‘ﬂ.i"h*m Quile
fenferint Philofophi, non poreft vna quaftionetit: fyp,
€tari, quia plures includit, Nam inprimis hoe pet- ghe
det exilla,an putarint hasintelligentias eflecreatds, el
vel carere potius principio efficiente;nam fihocpo-m
fterius exiftimari;nece eft vt crediderinteas i
fe pures adtus, faltem quoadneccfsi:a:cmei_m&"
quz excludic omnem potentialitatem obiedtiam
{eu omnem potentiam effendi denonefiendi edian
per porentiam extrmFecnm.Ecqui&ira&rx_ferlxntarﬂ
vefanon [untlocuti deinre[ligcntiiscreatJS:er_dc.'
increatis, qui ineo errarunt, quodplures CHC.CX“E!.
marunt,contra quos fupra difpg:a:um eft,&italbl-
dem eft impugnata hxe fententia quoad hanc PFJ'
tem: & oftenfum,Ariftotelem & grauiores _PI'“]” "
phos in ea opinione né fuiffe:pendet etiamillagia
ftio ex mutabilitate vel immutabilitate ;n:ctlng:ila
rum;&kexmodo inrelligendi vel ﬂmandl llarun;ac,
quibns in feq. dicemus

An Ve-
1Eentiis

Intelligensias creatds non ¢ feimmenis

R S Nt
Tco quinto : omncs intelligentia creat® 0’;":
loco definirz b

immenfitate : guapropter & con-

Al

o i
51 f( r
&
i

T
i,

fe:
1l
iar
i

e loco
e
oy
len
lagg
échy
flen
0.




les.

g eonfequenter etiam fecundum locum mutabi
Priot pars eft non telum lC.:.IH'l\.‘L‘iIH tidem cecta, :f:d
giiam ratiene naturali evidens. Inquo nm_!g aundic
part. duftinéio. quzltione
ificaueriz, quamlibetincc!ligétiam cr
g, licet diverfom6doid tribuat Deo
ua fententia fuit eriam Heruzus ibi-

coquod fign
aamelie v
&J‘lgﬁhs- loc £l ; 5
demqueftione z.articulo 2, Nihilominus conclulio,

ctdixi it cerra,nam, & proprie & fimplicirer loqué-
doelleimmenfum,proprium eftDeisficur eff !
wm:namhzeduo confequiincur, {i 1proportio-
refumantur.Oftenfumeft autem omnem incelligé-
riamereatam, elfe initam fimplicirer ;ergo non po-
witefle immenfa fimpliciter. Hine ergo neceliario
fgqmrur,vrquzﬁbﬂ int:lligcm{:i creata limitatom
wrminum habeatin eofpatiocuipotelt elle prefens,
&hoceft effe defnibilem loco fen fpatio. Queom-
niaconitantex didtis fupra de immenfitate Dei. Et
inxta hoc intelligendum eft quod Damafcenus aic
4 [bro fecundo, de fide capite 3. cum angelos circum-
 firiptos vacat, nam perinde fuitac dicere, effe loco
Gfinitos, quod declarans fubdit : Nee enimn terra
it cminceelo fitnt : neque cuin & Do ad terrain m
lozenanent.
maduertendum; dupliciterintelligi pofl:
ium clle limitatum ad certum locum feu fpa-
tiom.Prinio formalicer fen in commungiecundo et-
ummaterialirer fen in parcigulan. Intelligentiae-
nmaliqua potelt nacura (uaira’elfe imitara, vead-
dlepofsic(patio huiusaulz,verbigratias & non ma-
niiron tamen determinatur natura fua ve fit pre-
fenstanto fpatioinaere velin ceelojautalio corpore,
[ed vbi vel quandoe voluerit , & hane limirationem
voco formalem , &incammuni. Efferaurem etiam
materialis in parciculari, fi natura fita determinare-
tur veilla pezfentia femper habererin tali corpore
velfpario: ve fi quis erederetintelligentiam mouen-
umorbeluna naturafva deteeminari vt ficquafiaf-
ﬁm,&:n:j1nv.'yr::f:ns illi orbi y vel alicui partieius.
Cumergo dicunzur intelhigentiz effe definit2 natu-
i lefua;dimyia.t:uru locum ,lpriori & non poﬂcri‘ori
by 000 intelligendum elt.Quiaintelligentiz cum fint
stmzabftratte, nullo modo func alligate corpori-
wsnaturafa:ergo narurafuanon determinant fi-
K bivlium ¢ertum corpus, cuinecellario funt prefen-
W crgoneceriam decerminantin pacticulari ali-
guodfpatium cuineceffario exhibere debeant pra-
fentiam (uam.Ec confirmatur, nam corpuslicecnon
pofsie effeimul prafens nifi loco finits & fibi zqua-
btaméablulute non determinatur ve fem per ficin
todem numerologa ergomaioti rationeangelus,
Quiliber eft, & perfeftior, non el coardandus ad V-
nam "umfrodednimmlocum.hno,quﬁuiscorpora.
goﬂuien:ﬁbi certaloca naturalia, res fpiticuales ex
tnl:umlt:ml- propenfione nullum certum locum fibi
dererminant: licer ex quadam congruitate & decen-
facspediar eas eife in fuperiori & nobilioriloco , f
nttredignitas (peéterar, &nibvl aliud obfter.Ratio
dutem E’_‘n quiares fpirituales neip indigentioco na-
tralivtin co confernentur neqietiam habent ficq
dtcoordinationem in locosve earatione certumor
d”““-lp‘ptranr :1d enim eft proprium corporii. Stic
:J‘El:’;;f:;il}:;;:nco definibiles, ita tameé vt nulla
: € cogantur adefle femper eidem
@rpori feufpario,
Atquehinc fie, vefinteriam loco mutabiles,dupli-
.J:E _Emmde caufa poteft aliqua resefle immutabilis
s pm“"’t“opferlmmentitmé. quia cum resim-
EZ?JE.;?.?:-UEIMCI'FEF’ & vhity ad_njr, n_orfrlhal_)cr quo
i n,[{ \,ﬂ!;f radlx_lma11uralnji_xra§ss foliDeo €6-
bisoria. ﬁz-’,;.:g e(fr. Secundo, fiita lir afhrf;n aI-cgl
Bhacesis: ntcm coenl;‘j!'f.‘:‘e;?_}cql‘:]t aleeri ﬂﬂC‘:E polsit,
ftenfium i enitincel igentiis crm’u_s vto-
S .’La nullo modo i:unr immu: abiles lo-
“Hiarur, nam fuppofita limitatione & ca-
Tom, [, Metaphyl:

Al

Sect. Lil, De attributis intelligentiarum,

29t
rentiaimmenfitatis, ad perfe&tionem fubfariz {pé-
&at polle fe meneré, vtin viuentibus perfe@ioribug
conftat, fed omnes intelligentig creatz habentprio-
rem imperfedtionem:ergo (illa ppofita)ad earum
perfectionem {pedtat vt polsine fe mouere, & diver-
lislocisapplicare Denique huic veritati concordat
Seriptura facra,quz tribuitangelis motum, vt latiug
rrattant Theologii.part. quzRtione s2.&¢3. &in 1.d.

Quod vero Auguitinus §.Genef, ad literam capite duguft.on

z20.a.t, Deummouere creaturam mrpm-alcm per pensinr.

tempus & locum, creaturam autem Ipiritualetn ta-
tum pertempits & non per locum, intelligendum ef}
demaotu Phyfico, qui habetexcenfionem & diuvifio-
uemex parte mobilis. Sed deloco angeli, & confe.
quenter demotu eus fortafle dicemus plura infering
pertradtando predicamentum Vbi, in Difputatio-
HE‘,'I.

Contrarium huius afsertionis docniffe Ariftote-
lem & alios Philolbphos, faltem quoad immutabilja
tatem incelligentiarum, tenenr Soncinas iz, Meta-
phylic.q.6.lauell.q. 4. &alii. Et (ane Ariftoteles id fi-
gnificare vzderm'Jz.g\-lct.text..,\;‘vbicdclum:,m:eﬂ"c
fubitancias natura fuafempiternas, & Immobiles,
quot fune orbes celefles mobiles. Et potefthoccs-
hrmarifaltemde incelligentiis mouventibus orbeg
czleftes:nam {i iz effent loco mobiles, etiam poi-
fentaluisorbibusdifcedere : id autérepugnat: alio-
quietiam poflent d motione ccelorum ceflare, cum
non poffentillos mouere , fi abeis loco diftent :ergo
probabileeft, faltem deillisintelligentiis fenfi e Phi
lofophum, efle natura fua quali affixas coelis, & infp.
parabilesabillis,non propter voionem feuinforma-
tionem {ubftantialem.fed propteraccidentalem na.
turalis motorisad mobile. Et ideo Ariftoreles vide-
tur pofuifleillasimmobiles localiter, tam perfened
fuis mobilibus fepa: :Ircmil!}écémmleudoccirurét,
aut motum difformem & varium eﬂiccrcnr;qmm
etiam peraccidens proprie & fecundum e, quianon
funt formz illorum corporum,ve fumicyr SPhyfig.
text.52. Dealiis vero fubRatiis feparatis qu¢ N6 mo-
uent coelos,vhicunquc Ariftoteles aﬁquam meéntio-
nem facit, fatis fignificat eas effe mutabiles s &intep
nos verfari, & exlocis fuperioribus fectionibus ad-
duétis confiare potelt.

Nosautemdicimus etiam intelligentias motrices
orbifi quamuis Phyfico & corporalimotu dig pof-
fintimmobiles, quianon funt capaces illins motus,
qui extenfionem habet ex parte tobilis, percompa-
rationem partismobilis ad partem fpatii:nihilomi.
nus tamen fecundum fuum proprium & fpiritualem
prafentiz modum no effe penitus iminobiles: nej
effeex naturafua affixas fuis orbibus, fpeciali or..
dination¢ primz canfe illis ["cmpeml'siﬂere,quamm
neceflarium eftad continuandum vhiformem mo-
tum. Etideo infenfu(ve aiunt Jcompofito nunquam
poflunt deferere locum fibi neceflarium adillam a;
ttionem, quia Deivoluntati refiflere non poflunt.
Przfertim quia 1Hazmte_l_hgennz_funrcx huinero ar-
gelorum beamrnm_,qm iulla Dei praterire non poft
funt. Quanta verofitilla exiftenitia, & anfit femper
intra idem [patinm, vel pofSit variari faltem fecundi
diuerfos fitus partiales eiufdém orbis, nihilad prae-
fentem queftioné refere, fedin matéeriade Ceelo difs
putandum eft,& nonnihil fupra tetigimus traédfando
de propinquitate neceffariaintercanfam efficiérem
& fuum effeétum, Difput. 8.

Intelligentias noneffe aternas,
T)lcofexto: Intelligentiz creatz non funt, néc effi
poflunt vereac proprie ternz,; tametl; incor-
ruptibiles finc; &earationeentianecefaria , &ab
1atrinfeco 1mmutabilia quoad effe exiflentiz di-
¢1 pofsint, Non difputramus mods an intelligentiz
fuerint ab =terno creatz, vel cgeari potuerine: cerra
B

3 énim

XLIX




55

LIiL

292 Difput. XXXV. Deimmatevialifubflantiacreata.

enim Aidecredimusnon fuillecreatasab zterno, i
iurxea rationem naturalem hocetiam exiftimamus
effe magis confentancum naturis earum , quam s
zblolute nonimplicet contradictionem eas crearicx
zternirate:fed dehocalias, nihilenim{pe@tar ad na-
turamintelligentiarum declaridam ncc;uca!iqmid
fpccla!eh;;i:c. inintelligentiis, magisquain aliisre-
bus permanca:::bus,dcqurbus propriedifputaturin
8.Phylic.&fupra nonnihiltetigimu=Difpurarion.20.
Senfus ergo affertionis eft;intelligétiasnon effe pro-
pric zternas, hocell,durationemearumnon elle -
ternitazem : quod verum elie etiamliex 2rerniciqte
sreareeflent.Eft enim gternitas duratio abinerinfe
conecellaria, & prorius immutabilis, ramintrir
cus;quamexcrinfecus: at verointelligentix creat=
no funt capaces huinfmadidurationis,quia licet fint
aliquomodo {ubftan iterimmutabiles;no tamen
omnino. Maior conftat ex dictis fupra de xternitate
Dei, & eXcommuniconcepru Zternitatis » & pro-
pria fignificatione illius vocis : mamlicerinterdum
vulgari modo attribui foleat cuicunque rei, gu vel
non et habitura inem, velfupponitur non habuiffe
durationisinitium,tamé propri¢ fignificat perfedtil
fimam duragonem habentem przdictasconditio-
nes : inquafignificationed nobis fumitur, &latius
zraftabiturinfra Difp. so.

Intelligentias effé incorruptibiles.

‘v T minor propofitio demonftretur , declaranda
priuseft poftrema pars affertionis, Nam quod
intelligentiz incorrupribilesfint natura fua, certum
el nacuraliratione, magifque confentanet eft prin-
cipiisfidei,verecte docuit D.Thom.1.p. q.50. artie. 5.
& cum eo cxteri Theologi.Etex principiis Ariftote-
lis probatur primo , quia fi ceehifuncincorruptibi-
fes,mulco magis intelhgentiz qugillos mouvent:nam
motoreffe debes proportionatus mobili. Secundo,
quianihilelt corruptibile; nifi quod haber materia,
vel quod 2 mareria pendet:intelligentiz autem om-
ninoiuncabftraftz & independentesamateria. Ter-
tio,quia animarationaliseft natura fuaincorrupti-
bilis:ergomulco magis intelligériz. Antecedens fup-
pono ¥t certum, non folumex fide, fedetiam exra-
tione naturali-&{ v probabilius creditur)ex dottri-
na Ariftocelis.Confliquentia vero probatur, quia o-
mnis ratio incorruptibilitatis; §inanimarationali
reperiri poteft,perfectiort modoreperitur tnangelis
nimirumefleres limphccs,fubﬁﬁen:es, & & materia
abftra&as , 4 quamagis abfoinrx funt intelligentiz
guam anitma humana ; quia non folum non pen<
dentabilla , {edetiam nondicunt effentialem aut
tranftendentalem ordinem illam. Tandem,ex di&is
defimplicitate angelorum fequitur éorum naturalis
incorruptibiliras.Quia corruptionéacciditnifi per
feparationem actus 4 potentia, [eu form= A materia:
inreautem fimplici non poreft effehzc divifio & fe-
paratio , &ideonullaresfimplex eft propri¢ corru-
ptibilis, tanquam id quod corrumpitur. Interdum
vero contingitrem [impiicemeffe (vt ita dicam)co-
corrupeibilem ad corrupribilem écdiffolutionem e-
ius compofiti,quod componebat:quia nimiruni ex-
tra illud naturaliter conferuarinon poteft. Atvero
intelligentiz non folum compofitz nonfunt,verum
etiam neque aliquam fubftantiam componunt, per
cuius diffolutionem pofsint debnereelle: funt ergo
narurafuzincorrupeibiles. ‘Atgrita demncelligentiis
{enf{trunt non folum Ariftotel.12. Metaph.text.44.&
4.de Ceel.texcu 36.& alii Philofophi, quos refert Eu-
gub.1ib.8 peren. Philofoph.verum Erantiqui Pacres
Ecclefiz, veconflatex Dionyfcapit. 4. & 6.dedinin,
nomin.& Sophron. inepiftol. qua habeturiné. Syn.
aét.11. & Nazianzen.orat. 2.de Theolog. Augultin.de
Ecelef.dog.capit.1z.Gregor.5. Moral.sap.25. Dama-
kcenolibr.dedecrer. & placit. capit. 7. Theodor. in

libr. diu.decret, capite de angelie, Enfebiofibro 5.4
prap.cap.3. b

Simtneintelligentisentianceefirs,

iles;ita D.Thoa.de eisloquitur; vt 1pfasetiam
vocetentia neceflaria, e ab incrinfeco immurabilia
quoad {ubftantialeefle : vrvidere liceti.p.quo.ks
cont.C ient.e.30.& 55.& q.5.de potent. art.g. praforis
in ho¢ fententiam Commentatorisi. deCeel. 0om,
136.& 11.Met.tex. 4 1.6 lib. de fubftant, orbis, .
tiz Auicenna, qui oppofitum docueratlibro 4 fue
]\ficr. ca.4.& 6.Ecrattoeft, quiaiilud diciturnegefe
rium & nnmura‘nllc‘, (i“f"‘l non habetintrinfeem
wo_:e:nnam ad nm} e*_?e : Ileu v E‘ffaﬁirii‘mtc:urabﬂiu
el{c quodhaber: fed intelligentiz, com fintingony.
pribijes natura fua,non habent potentiam intrinfi-
cam ad Aon effe: ergo. Declaratur minor, guianully
eit porentiaextrinfeca ad non effe;nifi it potentiaad
aliud effe;quia nulla res inclnacur perfe ad nonel,
fed tancum per accidens & fecundatio, inquantum
inelinatur adalinde ompalsbilealteriefe; &
lfit’;() nu}la elt potentia intrinfecaad noneffefubfian
tiale nifimateria prima: & proprereandem caufam
folamateria prima eft principiumintrinfeonmiob-
ftancialisimmucabilitatis: cum ergo intelligtiz g
reant materia, non poffunt habere imerinfecam po-
tentiam ad nonelle,flunt ergo ab intrinfecoentia s
celfaria, & fubftanrialicerimmutabilia.
Etinidemetiam tendit ratio,quam D, Thomba- 1Y)
bet 1. part.q. so.art. 1.{clicer quod angeli funt tantiy
forma, qmbus per fe primo conueniteffe,&ideond
habEr principiun intrinfecum ratione cuins, ellea
eis feparetur.ergo (unt ab intrinfeco entia immuta-
biliainefie, arqueadeonecellaria. Aunrecedensde-
claratur , quia elfe complecum & confummatum
nulii rei conuenit nifi per formam : formzaten
non conuenit peraliud incrinfecum principinm,fed
perfeipfam, vel vequod, fi it formainexiflens,vel
vt quod, fific fubfiftens : & hoc modo dicitr el
per [e conuenire forma. Llud enim perftrantinden
valet quod non per alind 5 excludit antem ajiud prin-
cipium incrinfecum,non yero excrinfecum. Hinger-
gofit , veres conftitura performam rationeipfis
formznon inclineturad alindeffe, necfhicapase-
ivs,fed tantum illivs, quod prouenitabipfaforms
&ideo res ratione form=non potelt habere poten-
tiam intrinfecam ad néefle, fed folum ravioneillivs
fubiefti quod recipit formam. Ergo fubftantiaiflain
quanoneft tale {ubjectum , fedelt tantum formd
fubfiftens,non potcit habere potentiam intrinftcin
adaliudefle, & coni'cqnentcrnequ::a& nonelf:‘:eljl
ergo ens neceffarium,&abintrinfeco immutabilein
elle. :
Non defunt autem quibus hicmodusloguend |
non patet;quia angeliabloluenon poﬂ'untdllhflf“
eife per Dei volunratem : ergonon pnﬂunrdn:{:ﬂ-
tia neceffaria:nam quod poteft non effe;necelfarion
nencft.Quofenf interdum dicere folent fanttian-
gelos non effe immortales per naturam, fed pergr-
tiam,id eft,per Dei voluntatem,vt paset CXSDPMUF'
fupra,luftine quaftion.g. &i4. Or:]wdolx.Dﬂm;‘»
lib.z.c.3. Mfid.lib.defimm bon.capi2. Cyrill. 1 t'
faur, cap. z.Rci‘pnuJerur,hncargumeﬂrUmPf‘” "f
priorem partem conclufionis; & nonrepugoare Po]
feriori Probat enimintelligentiasnopeliecntid™? &
‘ceffaria necefsitate abfolura ( quam ias‘:‘*“&_”i
cefsiratem appellant ) nonvero n'one{l'el:}w::oéf[‘,f
necefsitate phyfica & natorali. Et igeme qudg e
Thom. ait intelligentias effemutabiles 5 }1“‘;;! e
per potentiaminerinfecam non veraseﬁf ‘_mhhmf
Quo fenfir dixit optime Method. apd : E'][Pﬁfﬁrﬂ'
6450l greatori folucreetiam: itortialia pofitiéd M-"W ]
iam Damafe.dib,z cap.3.illaduo coniunxit; A1 i

ol
fer
gel
fei
P




Seci. 111 De atiribsissintelligentiarum, 394
‘ paselle inpmortalitatem & ra Grdi-  tiam ag et (olus Dets perfpoctan a oratam ha-
J 105 etiam dicere c-:cii.fi“-a bét-Refpon 1 dum eft,illa ver pavele exagge=
quia nimirum exfenonha-  rationemdiéta, vel fubintelligédum effe, folum cre-
riteant efie, quamyis ne:imcxlfc h.}l_!(h atorem habere ex 1ra fua itlame gaitioncm
oIz vt norrindigeas altione alteriusqui illudin-  non communicatam ab ‘{tliv‘. \ el L:c.i,...t..::'t-{:'(.1ﬂp‘- t{a’.l,ll-
i LI sraet:pet cuins actionis fufpenfionem  lam particulam f; 100 u.cL_uL:L.th:t?lw 2 -.ﬂ.e,-‘lsz
m ttere; quod rantumeft perextrinfe-  fedaliasnaturds Cﬁil_r.l!:caa,;\‘r.,“f(’:_;m. 1un m.Aut
f] ; certe, folus Deus dicitur comprehendere illam na-
5 : tat, cur ang.;clnrt:mldum:’o. non  turam pci'f{«_fh:,:am quoad naturalia, fi"am _q‘uf-c!JL‘f.
5 I, il asinam h};: cquiricomnimo- I.r":f.‘m.;e:_cu.\mqu‘wadLip;-:{-t;afu1_hha‘:nc‘)s.u:i.un de
M ;:rusa1nﬂcicihitﬂtﬁ'1‘ L;fkﬂdé,non‘ls)lu:‘n Uegatmanl'l;ﬁ_'il io.la ;:nscil.c;: na:‘u.lz: comprehentione quoad natu=
- Wi yiam pofitivam, & snn_numbm tatemi:non tal-_tur!?*» ralialocuti fumus,
1% Puinzrrnfecam porentiam, fed E:‘mm per extrinfe- S G LD AN
3 qam, quz foli Dec{ gﬁn;m :Tc pmcl&. l{:n f[)uzo "T:le‘L::;c; .
i ligi potelt illad 1. Tumoth. 6. L jolds i} _ S a8 i
E ﬁlx;':lftfc !*'I.sf;l'.ﬁz vt Pacres exponunt, Dices,difcu efum )i 20 [[it ratione waturali de intellecin ¢ fCientia
I= hune folum p:‘o:en'crc de ;::r::rmt'a:e per Gﬁ‘i.:_ntlal‘ﬂ, #’f:te’/[!gt’mmmm ¢agng ~R
b dequo fatisclarumeft ,nqnc%offe }nteliigcn{:rls crea-
2 :iscnnuenire:quiainciudrr uratioh€m omnino in- Oftquam di&um olt detabRantiain:
d dependentem, At vero praseer zrernitatem per cflen- telligentiarum, fupereft; vede earum
G tiam dari poffe zternitatem parricipatam  decuius virtutibus, feu facultatibus , aut pro-
) rdong non fit tanta independentia neque u'-lzrml'c- prietatibus,&operationibusdicamus;
k necelsitas. Quomodo® aiunt Theologi vilionem Y quzin triacapita diftinguipoffnt, fci-
n beatificam ereatam menfurari la:tti'ﬂli‘.llepﬂ.l‘tl_{:lg!fﬂ- ficint et dolint e @ i At lont i
It taRefpondetur; verum cﬁbl““m”em faaamd|rcn'tc Ieu operationem Quodergo ad primum attinet , {a-
3 procederefolum de aternitate per cllenciam, de qua pra demonftratum eft effe intelligentias naturz in-
5 flaincelligitur conelufio pofita: quiailla Blaeft Ve TelleGualis:inde fitelle ineis,& aftum & virtutéin-
i reac ﬁmpl;ci:erztemit £ Anverq preplis d“f“.“’ telligendi.Quz autem fit hac virtus ineis, Squidfie
- intelligentiarum ; cum fic creata, deex e neceflacios ;0 peqig , ékqualiter Aacauc habeatur, ideo incer-
lietdeperidens ab aliodicendaficerernitas partict- oy b obic et fiftendo in folo naturali Tomine, ve vik
- I jata, vel rantum zuum ,Foreafle foEum' eft qualtio aliquid afirmare pc-ﬁimus,nifi hocfuium,quodm--
1 éemodo loquendi ; de quare dicemusinferius tra- 4 oyyoentiz incelligune quidquid fos intelligimus,
5 fundodererum durationibus Dilputatio.se. NUne oo f.grisriniodo quam nos, & confequenter phira
3 iustagommunem vium vocis,&iuxtarecepramde- Lo quam nes. Hec enim facile probatur ¢x co
= firiptionem zternitatis, qua dicicur effe inrermina- quod funt perfedtionis excellentioris in gradu intel-
i bilsvitzrora imul & perfeéta P?HE“'O’dwlmus M= Jeétuali, & reipfafeparari d corporibus, qua effica-
: telligentias proprie no frui grernitate ex nacura fua,  giratemin intelligendo impedire folent. Quantuni
‘ fedzuo,nam geernicasrequiricomnimodamimemu- o fieiffe excellus , & quem gradum perfetionis
] ubilicacem tam (ubGantialem quam accidentalem,  , no0 Sonorum nobisclt, quia neque illas intelli-
.1 qumintelligentiz creatz nonhabent, vtoftenfum gentiasin feipfisintuemur,neque eftaliquis effe&us;
; it ex quo gradum :llum perfeétionis metiri pofsimus:
; ;
; tntelligentias comprekenfibiles effe. Quid de fequenti quallione Philofophi
- V Lrimodicedumeft , nonefleincelligentias crea= ﬁzy‘ermr.
. tasnatura {ua indinifibiles, aur incomprehéfibi- == :
! lis,fed nazuralicer videri a¢ comprehendipofle;non  T¥Incfacile erratumeft a Philofophis; qui aliquid
- folamd creatore,fed eciam ab aliis crearuris Hac af- de hac quaitione definire voluerunt. Nam Ari-
] fistio equitur ex fuperioribus; namexeoquodan-  ftot.& Comment.(enfiffe videtur omnes intelligen-
| gelusinhnicusin perfedtione non eft; fequiturnéel-  tiaselle quodammodo aétus purosin intelligendo:
i feincomprehenfibilem ; autinuifibilem, quiave fu- & prafertim hoc [entiunt de qualibet intelligentia
1 pravidimushzeduo conveniuntDesexeoquodin-  intelligenteRipfam:nam itidicant vnaniquamiy in-
i Enituselt; &fimplicifsimusacpurusadus,itaveilla  telligere feipfam per fuam fubftadtiam ; non folum
! fitadzquatararioillorum actributorum: & ideoex  tanquam perobieftum,fpcciem,&principiﬁ,fcd et
| fegationcvaiusredteinfertur négatio alterius. Argp  tanquam per aétum & incelleftionem ipfam. Quod
i I} tdeundemmodum inferri poteft de quocunque a-  poteftfumiexAriftiz. Met. text. §1.vbi licerin parti=
¢ lipattributo,quod Deo conueniacratione fiz infini  cularivideatutloquide prima &increataintelligen-
. tatis.Cumdutem di¢inius; angelum non effe natura tia, tamen i rationes eius expendantury aut erunt
; lainuifibiiem, loquimur de vilioneineeile@ualing  inualide, ant 2que concludent de omnibus intelli=
- torporea:namrefpedtu huiusinuifibiliselt, coquod  gentiis. Veett illa, quod fiintelledtio non effet fub-
£ tierd & fupra obiectii corporalisocnliconftituatur,  ftantia eius;laboriofa effec €i continuatiointelligen=
I Cumetiamdicimusintelligétiam creatam compre-  di. Id autem exprefsiusibi docet Commentator , di-
o hendi polle non folum 4 creatote, fod criam A creatu-  censinabftracis i materia idem ele intellectum ,id
e 1,indefinite g¢ proportione feruata;non abfolute & eftrem intelle@am, & intelleGum » ideft 5 vim in=
4 nvnivesfamintelligendusm eft. Poteft.n.intelligen-  relligendis & intelleftionem, id eft, aGionem intelli-
3 laquznis vela fe ipfa, vel d qualibecfuperioricom-  gendi. Idem fentit in fom. 30 & 39. Deintellectione
¢ prebietidi,quia vis incelligendi vel gqualis;vel maior - autemiqua vnaintelligentia incelligitaliasa fe, Ari-
5o El}:tiui11:(:illiu.'u'elliglbuIﬂ::as;. At veroabinferiori-  floreles nihil in particulari dicit de intelligentiis
E Uintelligentiiscomprebendi nd poteft, qiiiavires  ¢reatis: vde fignificare videtursquod ficut intelli-
2‘ Carumnonadgquun: perfeftionem ta]isoh:e&‘;.Qgg gentia prima incelligenido (@intelligicalind,ita eriani
mniaferuata proportione, facile conftant éx fupe- quazliber intelligentia. Quod fihocverum eft, plané
2 Iluid!&us‘det;\.mmprehenﬁbiinateDei- fequitnrquod hicuc intelledtioquaintelligentia que-
"_[" Quodfi quisobiiciat verba Damafe. lib. 2. de fid. libetintelligicfe et fubftantia eius, ita etiam in-
; W h;rvblder.:nt:ua angelica ficait; Cuiusformefubftan-  tellettio quaintelligicalia i f&; prafercimaliasintei=
e & Fom. 1L Metaphyl Bb 3  ligens




IIL

1V.

204
ligentias.Praterea Ari
ficaromnes fubliitias
quoadcarentiam pot
politionem ex 1la & acty
turintelleftionem none
telligenciz , fed ipha
eius.
De Commentatore autem quidam ei imponunt,

quod fenferit vnam intciligentiam intelligerealiam
per{ubftantiam incelligentiz intellectz iravrin v-
ninerfum fubftanciaintelledta, etiamiific aliena ; fic
intelfe@ioaleerius fubftantic intelligentisipfam.Sed
hocnonfolumin (¢ et plane falfim, fed et:am fallo
impon‘:tur Commentacori,vtbene probatSonc. 12,
dietaph.quzlt 33. Erprimum patet; quia impofsibi-
leelt vonam (ubftanciam completam tubfiftentemac
feparatameflc formalem perfetionem alterius; &
maxime perfeétionem vitalem ; quzfifizdiftinéta a
viuente, debetinerin{ece abillo oriri: propter quod
deratione aftusvitaliselt g fitimmanens: &dera-
tioneé adionisimmanenes el quod maneatin agen-
te: fedintelle&tio clt formalis perfeéiio intelligentis,
& perfetio vitalis acimmanens: ergo.Adde, abluc-
dum efle diceretot fubftantias immateriales infor-
mare aliamex eo quod intelliguniur abilla, antin-
trinfeceaut realiter vniri illi per e ipfas. Net Aner-
roesvnquam hoc monflrum confinxit, vt aperte
conftatexiz. Met. 2 com. jo. viguead 39.Potius ergo
videtur Commentatorintellexifle.in voiverfumin-
relleétioneny,qua vnaintelligentia aliasinte™'igit ei-
fc ipfam fubtantiamincelligentis, ve patet excitatis
locis, & textu 1. Vnde fi interdum fingnificar intel-
ligentiam per fuam fubftantiam eferemintellettam
velloquitur refpedtu intelleétionis fui, velloguitnr
ineffeintelligibili.Namficutin 3.de Animadicr, in-
telleétum dum intelligit, figrirem intelleétam, non
realiter illamin {e recipiendo, fed intentionaliter
mediafpecie vel adtu,itain propefitodicit;vnamin-
telligentif effe actu alias quasintelligit; non realiter
peripfasfibirealitet vaitas,fed in clleintelligibili ra-
tione fuzfubftantiz,qu= eft fuaintelledtio. At hine
vlterius videntur fenfiffe Philofophi,omnes [ub-
ftantias feparatas eile prorfus immurtabilesin aéiu
intelligendi, vt pocelt fumi ex 12. Metaph. textu 7.6&
latius probat Soncin. 12. Metaphyfic. quaft.¢.laueil.
quzlt. 4. Heru.in 2, diftinét. 14 quaft.rarcicul.13.Ta-
menre vera Ariltorelesid nunquam exprefle docuit
(quod ego viderim)fed folumhoe infinuat, quare-
nusde omnibus eodem feremodo loquiturin iz,
Meraphyficz nihilfere diftinguens inter primam &
cxperas.

12 Met-tex.20, & 30.ligni-
nateriales cife purosattus
ecepru®, dquoad com-
rgoimyniuerfum fequi~
1étum accidencalem in-
1ec fubffantiam himplicgm

Deobieto intelletus Angelici.

Mifsis autem Philofophorum fententiis, vt de

re pauca dicamus, quatenus hic locus patitur,
diftinguenda funchac tria ; obieftum quod intelli-
gitur,adusincelligendi, & principia talisaétus, & de
iingnlis breuviter dicendum eit.  Et primo conftac
quamliber intelligentiam poffe intelligere feipfam,
¢ [unm prinsipit feu canfam, & reliquas omnesin-
telligentias; & i fortiori omnesaliasres naturales v-
niverii. Hoc totu, vt exiftimo,potelt fufficienter pro-
bariratione naturali.Primo enim, cum quelibet in-
telligentia fpiritnalis fic, defeelt adn incelligibilis,
& proportionataineelledtui, qui eft potentia fpiri-
tualis.crgo elt maxime proportionatadk commenfin-
ratafuo propriointellectui :ergo maxime poterit (e
iplamintelligere ;imo & intueriaccomprehendere.
Deinde comprehenfo effeétu ; necellario cognolci-
turaliquomodo caufa eius : ergofi intelligentia co-
gnolcic fe pecfete per [c ipfam , poterit coguolcece
{uum authorem. Etenim(inosex effeéibus deue-
nimusin cognitionem Dei, enidensnobis el perfe-
éiori mode polle quamlibet intelligentiam erea-

Difp. XXXy. Diimmaterislifablantizcreata,

tamexfe Deum cognofcere. Loquim
cognitioncaut intelled

ur attem
0 tellectione ablolute, n;na:;::e;: N
P,mhe:'“w‘",c ;autintuitione, immonegde iidd m
tiua cognitione: iamenim fupra probauim i
non polle hoe modo naturaliter ¢o
ra. Alias vero intelligentias crearas non potelt di
modocognolcere aliqua intelligentia ber rtipf;i?
5

imus Deym
Bnolcid greay.

quianoneft cifeétus_alx:_;rum: PoLCrit tamen cagro,
feercincuitiue ac quiddirative,quia quelibetinrel
gentia eftfinita & eiufdem ordinisac C‘J“!Puﬁ:ionit
cium rc'hqm:.Et ideoqualiber h“b“ﬁlfﬁ(ien:cm =
cutemintelletiualem, v quamlibet aliam Protein
feeltintueri pofit. Quod fi ad hochabet nagyrale
virtutem {ufficientem, reliqua principia illi decE
non poffuns,quia funcilitnaturaliterdebica,eq vod
adattionem connaturalem coordinemur_,LEqui_
mur autem de cognitione quiddirariua, vedixiquz
non fempereft comprehéiua;: hgcenim requiritqu
dam adequacionem >quam non potett habere vnyg
angehfsrcfp\_:&u omniualiorum, fed folum refegy
zqualium, fiillos haber, vel relpectuinferiornmyye
fupra tetigimus.

Erfermo elt de cognitione natur aut propriets= Vo
tum naturalium,noen de aftibusliberis: de quibusum‘"“
doétrina renelata habemus viium angelumnon pof Aol
fe cognoftere fiio arbitrio cogitationes alterius,fod ™™

ependenterabillius confentufeu locutione, Quid,! y
autem ratione naturalide hec indicari pofler; non
facis conitac, Mihi autem f{atis probabilevidetuers-
tionenaturali,& pralectim morali hocoltendi.Quia
ad conuenientem rationalium& intelledtnaliumre~
rum [ocietatem ; & gubernationem non expedit it
vnuslibere pofsitalterius cogitationes liberasintu-
eri.Vnde etiam merito coniectamus , talem efle yri-
ufguinfqueinteliigentiz create nacuram, yeillinon
debeanturabfolute principia omnianecelfaria ada-
liarum cogirationes cognofcendas, fed cum aliqua
dependentia;abaliarum veluntate. Que antemlic
hacdependentia & quid defit cuilibetinelligentiz)
quo minus hzcpofsit cognofeere fuo arbitrio, qua-
Iifue figlocurio,qua vnus angelus alceri has cogitatio
nes manifeltar,quinisinter imires Metaphytice pol
ficinquiri;ramenguia hgcinquifirio feparari conue-
nienter non potelt abhis qugreuclara funt,ideome-
rito 4 Theologis vlurpatur, nec eft in hung locum
traniferenda. Quod in plusibus punis huivs mate-
riz obferuare oporter:non eaim pro fuadignitate
wractanda funt, fed proloci capacitate. :

Deniqueex dictis d forciori conftat, poffeineeli- M
gentiam creatam cognofcere omnia inferiora [nm“““{:'
ordinem nature ¢outentasquia adilla inrelligenda ’"zi&
& comprehendédaminor virtusneceflariacl quam o ;
adintelligendasalias fubftantias feparatas.ltemquia
hzcomnia comprehenduntur fib obiefo intellc:,
‘Gusquodeltens, & funtinfatu in quo perfe spre
funt vt cognofcantur : vnde ah homine %meﬂfﬂ' &
cggrmfci poﬁ‘un:; ergo mul:omagis ab Iﬂlt”!gen—
tiis. Praterearatione naturali iuenti eftintell gen
tias mouere ceeleftesarbes perintelledtiiéyolutatc:
ergo fupponitur ve manifeftum cognofcere ceeleltes
orbes, & loca omniaad qua feu per quz motentury
&confequenter etiam efiectus propter qUos moue:
tur & 4 paritate rationis reliqua omnia. i

Hic vero occurrebant ftatim vari® qui_e&wﬂes: Vil
& tres pracipuc, Primaef, an effeélus :ummg?tﬂf
etiam cogneftant: fccunda,an cognofcant © enﬁE
tiasrerum pofsibilium ;quas Deus :1!31'|Jlui_°|"lr't‘§n
producere, nunquam ramen producet: tertid eSe T
effeétibus fupernaturalibusfen myﬂer11§gr313>idco
hzc vitima quaftio pure eft Theologicd; b2t
nihilde ea dicendum eft, fed fu?ponendﬂ P“I:am-
gatiua:quia ﬁzpernarumlia ve fie excerluﬂ:t%c :
libet capacitatem nacuralem, Dicoauter ﬂf;i"

; lia funr,tum quia &
elt, quatenus {upernatura 2 am, g%
mo de fupernaturalibus quoad fubfint! :?m_

t

i

(]
e

W

lic
fer
dul
Mo
"‘;m:"‘:"
iy BOT
Meigy feey
i, €
tur
pro
elt
ieg




pmpra‘ifsimeﬁjprﬁ:pernaux_m!i‘r{, & per f_c nonca-
dmtfub cognitione naturaly, Tii criam quiaea qua
ﬂ:mi"u;‘t:rrl;u:naiyﬂ (;-U‘Ja'-l 'I’.G':n’lm] s licer ﬁl 'n.1l1:.’iu;F
communi ratione; velfub ratione pofsibilis attingi
oftintnaturalicer abangelo non tamen fecundum
roprium medum fhpcmar’.j'i.'asicznrq:ism Ix_ahcn_r,vc
ﬁlpfa::.étu.rn eit cradtande ﬂ:oin‘::!porcr_‘.“:m prima
canfe Anvera & quomodo pofsint hzefisper natit-
raliter cognofci, nullo modo pertiner ad Metaphyfi-
sumnec porcftratione narurali cogns ; :
il Secundaenim quzltioextralimiceseft Metaphy-
i fiez;imo nec Theologi aliquid certum inea ;{_ennire
n poﬁ'un:,quianequcinrcud\;i‘:ucquemcuid&hhus

W40 crincipiis continentur Nihil enim repugnaller, Deia

dareangelis(pecies pluriti rerii pofsibilium , velfor-
rafleétomnium, Verifimilius tamen exiftimac The-
ologinondedifle;neqphocelfe debiti angelis ; nam
fatiselt creatur® ve cognofeat directe caqua creara
funty& queinilis con{incntur,&_cun['eqpentcr om-
niapofsibilia contentainhis cauliscreatis:non vere
quzinfola Deipotentia continentur. y

Il Denigue der.q.dicendumelt ; demonftrari pof=
Ui feratione naturaling pedle; angelum paruraliter co-
W™ mofeere certo & inmeffabiliter quinamfucurifintex
efieftibuscontingentibus. Etratioclt,quianonpo-
telt virtus creata evidenter cognofcere aliquid cffe
futurmmnifi ex canfiseius: excaufis autemn non po-
ehnecellarioinferrieffectum effefucurin,cii tales
aufzeo iplouo contingentesfunt , pofsint ndef-
feerecffetum, Alins autem motus alior cognofié-
difutura,nec cognofei poteftratione naturali , nee
pofiibiliselt viceuti finit=, prafereim paturali , vt
Theologilatins tradar. Loquimur autem de cGtin-
gentibus quatenus contingentia funt,vel qua refpe-
#uommium caufarum fimul fumptarum funecon-
tingentia: huiufinodiauté funt folailia, quz 4 caula
liberaaliquo modo pendent, vtin {uperioribus ta-
tumelt. Vodeilli efectus quiniondependér i caula
quatenuylibera eft, & dicunmrmn:ingcntes folum,
quiaab alia eanfa impediripoffunt, lice vt contin-
gentes , feucx precifa habitudine ad fuam caufam
proximam non cognofiantur inefabiliter fururi,
timen ex contemplatione omnium caufarum co-
fuolki poffunt;quia refpeu totius cellettionis cau-
farumnonhabene contingentiam,fed necefsitaten,
éhoctotum videtur elfe euidens rationenarorali.
Rurlus:licet contingentia aliquomodolibera, quse
fmpliciter contingentiafunt , nullo modo pofint
artoiudicioabangelo nacuraliter cognofci,poffunt
tamen verifimili coreétura ex aliquibus fignis: & hoe
modointerdum demones aliqua perdiuinationem
pdicunt,quamuis {zpe decipiantur,&homines de
spancacilindant,ve redte declarar Damafclib.z.de
fidec.q, Athanalquaft.z7.ad Antioc, Ee hzcprohu-
itsloci opportunitate & breuitate de primo punéto
fuffciant; de quo pluraapud D. Thom. & alies Theo
logos15.9.56.& 57.& in 2 dift.3.& 6,

Deaclucognafiends intelligentiarum,

=

DEfecundo,id eft,de cognitione intelligentiarum,
“dicendumeft,non effe fiubRantiam earum , fed
dliquod agcidens eis fuperadditum. Quodvere vt
‘eritm receptum eftab omnibusTheologis:eftq fine
“uhiomagis confentancum principiisfidel;&fere de
Tunﬂrmpo:eﬁy.}tiox1;::a_tura[i Quiaineelligentia
ata et murabilis abintrinfeco in adtibusinteli-
;. ¥1di& non eft mutabilis in fubRtia fuaabintrin-
el t‘°5 ergoadtusintelligendi non eft fubftantia eius:
i, _fu::lguacc:deng el fuPeraddirG.CnnEquentia vide=
Bobata o ProbacUT ( siam minorjam fupra
Eﬁpol‘sit-i] Jquiasumangelus hicfinita virtucis, non
it e evtiimulcopnoftat omnia quz (ub ob-
At cada, quain punco primo anaumerqui-

Seét. 1V.Defeiensid Angeloran,

m fuperiora &inferiora, efin
vnam rem fbperiorem exatte comprel 3
fifortalle ju selt angelus quide fakto polsit
templari imul omnia naturalia f}ﬁ}lf!'ﬁﬁii; nonta-
menomnia, qua fupra i?.{lfn? in infnitum mu =
cari pofinnt: & ideo necefle e, v habeat mu
intelleftic » non ergo femper & abintrinfeco
necellario perfifticin vniusreicontemplatione : era
go transferzur ab vniusad alterius rei i:ol:_rﬁda:r_a tios
nem:ef ergo mutabilis fecundvm aftum mtcli_:geu-
di.Quo feniu dicir Auguft.8.Geneflad litCl'.c.ﬂPl‘t. z0.
Creaturam {piricualem moucriper tempora,etiamit
nonmoueatur perloca,id eft, confiderando prfen-
tia;deinde praterita, & poflea furura.

Dices rationem hang ad fummum concludere de
illa intelleGtione fesundum quam poteft angelus
mutari: fi qua veroin eo eftimmucabilis abincrin-
feco,de ea nihil probatratic 1. Vnde Durand. in
2. diftinét.3.quelt. 5.ad 1. fignificat, eamintelleétio-
nem,qua angelus feintelligit, non differre 2 fubftan-
tia eius.Relpondetur primoincertumeffean aliqua
intellectio angeli,etiam illa qua fe cognoltic 5 fit o-
mnino immurabilisnaturaliter abinerinfeco.Dein-
deetiam{i demus naturaliterefle immutabilf
tamen prudens negabit fupernaruralirer
vtlicetangelusfiynon tamen adtu e intelligar: ergo
faltemhoc modo eft mutabilis feu feparabilis talis
intelledtio a fubftantia angeli, & confequenter ali-
quid eft inre diftindtumabipfa: nam quod non eft
inrediftin®um ; non poteft perillam porentiam fe-
parari. Preterea, etfiitlaracioimmediate non con-
cludat detaliintelle®ione, mediate tamengconclu-
dithocmedo : namfializintelle®iones funr acci-
dentia angeli:ergo naturalis modus intelligendi e~
iuseft per compofitionem & informationem acci-
dentalem, & aétnalis vitaeivs confiftitinintrinfece
efficientia & receptione proprijaétus @ ergofemper
& refpedtu cuinfcunque obie@i viuir & intelligic
hocmodo : quianon potefl imulhabereduos mo-
dosintelligendi adeo diuerfos {ibi connaturales. Et
hzc ratio maiorem vim accipict ex fequente obie-
étione. ;

Dicetenim aliquisrationem fattamad fummum  xy1.
probareintelledtionem eflfe modum ex naturarei di- Turelledtio
ftinftum 4 fubftantia angeli: non vero effe propriam angelita
formam & entitatem realiter diffinétan. Refpon- sz vers
detur primo concedendo , hocpofterius non effe a- resanrans
deoenidés ficut illud prius.Deinde dicimus,adn, i tmmodes
fa & probata diftinétione ex natura reilonge verifi- [ubjtanvis,
miliusefle,facileque perfuaderi poffeeffe diftindtig-
nemrealem;& non modalem tantum, Namintelfe-

&ioelt formaperfe®a: vodenon ¢t tantum modus
fed veraforma. Ttem,quianon nalcitur ex folo in.
telligente, feuetiam ex obiedto, vellpecie vicem e~
ius tenente ; A quo participatintentionalem repra-
fentationem ciufdem obiecti:hzc autem,cii fubfane
tizangelicx per [eipfam non conueniant, conueni-
unt pernouam formamaccidentalem abea&abob-
iefto manantem,qua vix poreft intelligi v modus
tantum diftinétus:& ideo melius confiruitns ve ve—
raentitasrealiter di&in&a.Ethoc confirmari potelt
ex principio fidei, quo credimus, eflein angelis ficut
in hnminibusaliquos intelleGtus fupernaturales, &
habitusfeu principia per ¢ infufa ad illoseliciendos
vtelt vifio Dei, vela&us fidei. Quiaétus & fimiles fi-
nedubio funt propriz entitates realiterdiftinéte 4
fubflantia,vel intelleGtu angeli,neguealiter poiflune
eonuenienterintelligi: Ergo imiliter intelligendum
¢ft, quameunqueintelle@tionem elicitam, effe reali-
ter diftinétamab angelo: namratio intelle&ionis ve
{ic fufficienseft ad conftituendam propriam entita-
temyénoneft tantum ratio mada]is:a!iésnunquam
pofiecdariintelleftio creata , qua effet verares di-
ftin&a,fed tancom modus , & ideo quandocunquc
intelledtio eft diftinfta ex natura rei & fiubRantia
Bb 4 intel-

mus, prat

XI.
Gieltio.

Sedesis.




|

XIV,

XV.

296 Difpus. XXXV. Deimmaterialifbflantiacreata,

intelligente diftinguitur veverares 5 & forma per-
feftain fuo genere, Gcnon tantum vt modusimper-
feétus,

Negne contra hanc veritatem aliquid obiettum
et 3 Philofophis quod difficultatem habear, Nam
Rot.obiici poteft , feilicerquod hx fub-
perpetuo viuentes,&ideo perpetuo, &
rintelligentes : dificulcatemnonha-
Let,nam& upponit falfum:ncn enim perpecuo mo-
pent,fed ex tempore, &non re@einfert, namlicet

sntelle&@io ficaceidentalis, potelt intelligentiainea
erpetuo d urare:quianon eltillilaboriofa; autinea
efiicienda defatigatur , cumiliaadtio neque ficcon-
tranaturam,nequealiquo modoei repugnet.Sed in-
ftabitaliquis,nam faliem poteritintelligentia cefla-
re abomniintelle@ione;demancere vtdormiés,quod
Ariftotel. reputat magnum inconueniens: quiatune
pofletcelfarc a mouendo. Sequela vero patet, quia fi
intelle@iocft accidens eius : ergoeftadtuseius: ergo
ipfaeltin potentiaad illum a&i: ergo potelt carere
illo,exalio principminl. 9.3.‘(J:‘IED,qudomms potLé-
tia palsinaeft potétia concradidtionis. Relpondetur
primo quod attinet ad intelleftionem neceffariam
ad mouendum ceelum;poffe quidem inte ligentiam,
fi liberraten ciusincrinfecam fpectemus ; cellareabr
illa,defaftoramennunquam effe ceffaturam, exim-
perio fuperioris caufz.

Deinde generalius de omnibus intelle@ionibus
chpondc:ur , angelumnonratione potentiz paﬁ;i-
uasfedratione liberratis pnﬂéﬁ;l};cudcre.,vei muta-
re intellectionem. Nam potentia receptinanonre-
pugnat habereadtum perperunm & infeparabilem,
{icut fupradiftumelt de materiacceli , vbi declara-
uimus illud principium ( poteatia receptita oft potentia
contradictionis) de potentia puréreceptiua , quz noa
habet a&um congenitum, & idea defeelt fubjedta
prinationi. Exeoergo quod angelus habet potentid
receptinam fuz intelleétionis non repugnat eum per
petuo durareintelleltione & exeo tamen quod eft
Iiber habet facultatern matddiiltam. Probabileau-
tem eft habere aliquam intelle&ionem naturalem i-
tanece@ariam,ve non ficfubie&alibertati, fed quafi
relultansinatura, quia omaes effentliberz, poffet
profua libertare angelus ab omnibus etiam colle-
&iue ceflare, quodeft inconueniens:nameuncnon
poiTc:abinrrnnﬁ:coi:ermnrcduciin aétll, quianec
voluntas pofsit applicare intelle&um , cumomnis

. aftio voluntatisfupponazaliquam attionem intel-
lectus : nequeetiamintellefius poffecapplicare fei-

pfum.quia noneftliber. Hoc ergomodoinconne~

nienselt admittere intelligentiam poffe manere ali-
quandotantumin actuprimoad modum dormien=
tis: tamen hoc on fequitur, qnianonrepugreacin-
celle@ionem effe accidentalem , & ramenaliqui elle
vt proprietatem conatnralem & infeparabilé-Quod
maxime videtur probabile deintelle&ione fui, tum
quia cfrde chiscto maxime proportionato &intrin-
feco.tum etiam quia hacadtio eft veluti principinm
& fundamentum adliberum viumaliarum,quia an-
gelusintuendo fe intueturaliquo modo omnes fpe-
ciesintelligibiles quasin fehaber, & ita poteftlibere
ytiillis fua voluntate.

Addo etiam probabile effe, licetaltasintellettio-
pes pofsit intelligentia pro fua libertate irrumpe-
re & confequenter pofsit pro abfolutalibertate om-
nes alios actus fufpendere , tamen exmaiori pecfe-
&ione,&rationabili viilibertatis nunquam (ulpen-
dere omnesillasfimul, fed ab vnainaliam tranfmu-
rari. Dequo latius difputaturin 1.part.quzftio.s 8.
vbi de qualitate & modo huius intellectionis alia
multadiffcruntar , quz neque hic brevitéractingi
poffunt , nequeeafufe tractare prefentis et negotij:
vix enim ex folis principiis natura fatis potelt ali-
quid deillisomnibus definiri: & quidquid conieéta-
diim eftymagnaex partepender ex his,qua perrenes

lationem deangeliscognafcimus: & ideoilla omeid
Theologis relinquimus. ;

Deprincipio intellectionis angelice,

]{5{1;0;& :c.r:"?um punétum de principiointelie. VI
étioni ;a:?gehcx : quod triplex aut quadruplex Qud iy
effe poreft,fcilicet ;;rmc:pal_c proxXimum expartein. Brincialy
tell:gent 5,q'.‘|m_i‘ei. -n‘>tcr?‘na, n?cpruxm:umcxpartg
ti.quod elt vel clu:ec:}xm ipfum 5 vel(pecies ¢-
quibus ;z{l:h p.mc:l habirus,quiinterdum adiun-
gitur potentiz Qmad primum, certum ef} pringi-
pium pf‘l‘n€1 : mnfc:ur!‘t intellettionis angeli-
cxelie f:mu:;-‘rma;_n angels, {icut innobiseft anima;
& in aliisanimalibus eorum animz quoad cogniti-
onem eis p: oportionatam.Etratioell,quia fubftan-
tia angeliaon hahcrhnﬁrng&n:ﬁ:d elt ipfatotaforma,
&ideo ipla tota eft principium principalefiz pro-
prizoperatioms, De lecundo, licer nitul it enidens
ratione naturali > probabilius exiftimamns contra
Dm'.lm_i._m 25 d:!'un:g, queft 5. principium praximi
mmltc:p onisangelicg eile potentiam realiter diftin-
famafubftantiaangeli : quzelt fententiaD. The-
ma 1.p. queil.5 4.art.3. & communior Thealoginy,
diftiné 3. vbi Albertusartic.vie.& Bonauent.quafl
3. Alexand.Alenf z.part.queft. 65.memburAltifiodor,
libro 3. Summ.traét.1o.quaf.6, Effque confentane
Dionyfio de Cezleft. Hierarch, capite in.diftinguent
inangelis effentiam,operationent; & yirtutem, Bt
potefi fumi ex Auguftino 15. de Trinit.cap7.&libro
7.cap.fexto,& Anfelmnslibro decaludiaboli, &li-
bro de concord.praf.c pradeft. capit. vitimoRatio
anrem tumendaeft exhis 5 qua fupra traftauimus
difputar.8.feét.3.vbi generatimhos oltendimusa-
tione voiuerfali, qua intelligentias creatas compre-
herdit.

De tertio principio feu de fpeciebusintelfighili- gy
busintelligentiarum nihil fere expropria peculiati
ratione definire poffumus,fed folum per analogiam
& proportionemadea, quz defpeciebusfenfium,
atit noftri intellectus opinamur 5 philofophandum
nobiseh defjeciehusangelicis; addédoin hisillam
maiorem perfectionem , quz confentaned videbi-
tur maiori perfectioni fubftantiarum feparardrum,
quz tamen nonexcedat limitarionem eariin, &fe-
parédo ab illis eas imperfeftiones, quasiaanimany
ftra ob naturalem coniundionem ad corpuseperi:
untur.

Exquibus principiis hzcinferunr_TheDmS'"F"' b
quam probabiliora. Primum nullam intelligentian
indigere fpecie accidentali ad videndam feipfag
fed vnamquami coguofcere l"e‘.ipfélﬂ‘{iﬁfﬁl'ﬁ?'a"’“_'”1?':"r
ftantiam tanquam perobieét umacts lf!fe!hﬂlb“‘ LR
bimaxime proportionatum, & proprio imtelletul,
intimevnitum. Etin hisverbis cnnttnez_urra:;ohﬂ-
ius afertionis: nam [pecies intelligibilis pori folt
vel vt obie@umintelligibilein potentia, ﬁat_mlﬁUP
gibilein adtu, vel vt obieftum quod crgtfeparafum
aut difians & imprapor tiondtunt, coniungdcuri®
proporrionetur potentic: fedinintelligentlis £ 2
omnis hz¢ necefsirasrefpectu PfQPI‘?r“b&:frlmé £
gononindigent fpecie accidentali.ad 1““’1[}’1.5!‘1} uﬂ
fe.Erquoad hane par:emhene_?enffl'“_“}'[’ ]11_0 ?—gfe
quid'uccrs.mtquamliher'1nui'ﬂli.lﬁ"m"“ﬁte ER i
per feipfom venotauit Sonein.i% Metap .Equlu i
Et hecelt magis receptafententia inter T ?oﬂiu :
vtpatet ex D, Thoma prima partes quzl'[tt-i "}e"a,‘
1.vbiCaiecan. & Capreolin 2 dift3.que uﬁin fecun-
s.contra Gentes,cap.p8:& onfeatit 3cot Richae-
dumdiftin&ticne rer{ié\ﬂﬂxﬁi‘-‘“wﬁ?ua_ 2
dusarticulo ¢. quaftione1. Quasmuis Aof

defint
d nulfam afferunt rationem ¢f-
zft.Aartic

Oevd e
AN,

qui contradicants (e
ficacem.Vide Marliftum 2G4
qualt.a 4 Henric.quodls-gu®
ftione g. Saguse

Alenlap
£ 4.8 quodlid7 94

g
fta
ur

. per
s iuﬁ

né
id Y1
it gli

e

SR - T —

1,




bA8

£
ed iy

inikalts

lotd o

KVH

gecundum eft angelumnon p:\[".t: aliaextra faco-
guolere PrOFTa cognitione per {ua propriam fub-
ﬁqn[idm ,fcd folum Dc'_.'_m,til‘.i.'m non cgwgr.iﬂictr na-
ruralicerpro;‘ria cognit ;nnc,ﬁu prout in fs. le sfed
srefieftus. Ratio prioris parns eft, quia effentia cu-
o ¥ msimeuigc:::ix eft finita,&non eft caufaaliarum
‘1“"’””, ue eas eminenter continet: & ideo nonhabet
:;5 :&:ﬂ: princi?ium fufﬁ:ile::s ex parte obiecti ad res
i glias cpgmﬁ-cr:_das propria cognitione. P.Oﬂ erior
2016 PATS €0 nftatexfuperius c!}c"(:s 10 !%cp dimuse-
pim;Denim anuilg creatura poﬁg |1q:1:ral1ter' videri

roucin (eeft; neque per luam :ﬂentn}m s neque per
ropriam [peciem : neutro ergo modo potelt co-
noleinaturalicer .:11;3 mtcling‘e:ut:a creata: multo au-
t,m111in=_u'pm'ﬁﬂ. fie fngnoicl_per propriam ilitclip
entis elfentiam ; quia valde imperfette & analogi-
cedininamnaturam reprafentat. Quiaverocft ef-
feguseius abea effentialiter pen!d{:ns, ideo intelli-
sentidi'ecognoﬁ,en:s,Fcrfuamfuoﬂanrwlln‘&potc-
tidtanqué per medium cognitum & nobilifsimum
effcqum ad imaginem Dei faétum, in Dei cognitio-
pem naturaliterafcendic. Non quod per hune fo-
jameffefum,Deum cognofcar, fed quod hocfic pri-
mammedium & maxime accommodatum ad eam
cogitionent & qm)d_ perf{uam f'u_’.:!.lautiam H_ne vl-
lafpecie fuperaddita illam cognitionem affequa-
tur.
g Tertinmeftad cognoftendas res alias indigere
L uintelligentias fpeciebus intelligibilibus , eas tamen
i habere cum natura congenias, faltem relpetu na-
s turalivm rerum. Ratio prioris partiseft fumendaex
## flo principio generali, quod intelletio ¢reata non
& frine concurla obieétiper fe, vel per fuam fpeciem
e quod fiat per reprefentationem intentionalem:
extrinfeca aurem obiedta non poflunt cocurrere per
feipfavna cum qualiber intelligentiaad incelletio~
nemfuam: ergo indigent intelligentia {fpeciebusin-
wlligibilibus, Minor quoad res inferiores & materi-
desnotiftima eft,quoad iplas vero intelligentias in-
terfepotelt aliquis deilla dubitare, eo quod fintres
aftuintelligibiles. Sed nihilominus etiam deillis eft
magis confentanea rationi , tum propter vitandam
imperfeftionem ; quz maxima elfet, fi vnaquaque
intelligentia penderer ab aliis; vt poflet eas cogno-
feere. tumeriam ob naturalem impofibilitatem: 16
enim poteft fubRantia creara & finita illabi alienz
menti & cum illaintime coniungi v fiat veluti for-
maintelligibilisillius: fed hoc proprium eft diuinz
&fimplicifsimz natura. Ratio vero pofterioris par-
tisellyquiaad maiorem petfeétionem intelligentia-
rum pertinet, vt fint femper in afu primo refpeétu
tarum rerum ; quas naturaliter sognofcere poffunt.
Que perfeftio non excedit gradum & ordinem ea-
rm;fed potius eft ipfismaxime confentanea, Vnde
Ariftotelesd totoillo ordine intelligentiarum vide-
turmaxime excludereillam potétiam remotam ad
attum primum, &puerilem (vtita dicam) ad difcen-
tim ftatum,

Accedit quod nulla eft intelligentiis paturalis via
adfimendas fpecies ab obicétis, prazfertim materia-
ilbu_s squianon habent fenfus , quibus mediantibus
ﬂhelsimmuten:ur,immediate autemimmutari no
poffunt; cum intelligentiz fint omninoimmareria-
leshzcvers obiedta materialiafint. Quarenecin-
telleftum agentem habere poffunt , quo ab his obie-
F\“sﬁ’:mesabﬂmhant,quiaintellc&us agens, nifi co-
ungaturphantafmatibus , nen poteft ad efficiendas
Scablirahendas has fpecies deferuire, Etideo necel
feeftve mtelligentiz alio fuperiori modo habeant

arum rerum {pecies fibi connaturales. Deimma-
terialibus autem obiedtis non potelt tam firma rati-
98¢ probari, ex natura {ua non fufficere ad commu-
nicanda vel efficiendam fpeciem fuiinaliis: verum-
famen, quidquid de hoc bit, i aliarum rerum habene
intelligentie innaras fpecies,;multo magisnaturalei-

b

=

Scct. 17, Defeientinangeloram.

297
,qua-
it o

oy &8

pliseritnon carere fpeciebusrerum fui ardinis

rum cognitic&iocicras magiseiscon fentane:

fuomodo magisdebita. Dixiautem habere {pecies

naturalium rerum, tumquia de fupernaturalibus

fheciebusac illuminationibus hic nulla it mentio,
tumeriam ; quia de adtibusliberis, & cordium cogi-
tationibus probabile etiam eft non habere congeni-
:asfpccre&dcquo:.li‘aen

Qoartum corollarium eft, has (pecies perfectio-
res & eminencioreselfeinintelligentiis; quamin ho-
minibus,cum quia habent nobiliores caufas, tum et-
iam ; quia funt proportionate nobiliori lumini in-
telleGtuali,&perfeftioribusadtibus. Quaratio etiam
probat, inter lpfas intelligentias effe varietatem &
inzqualitatem in his fpecicbus intelligibilibus , pro
varietate & inzqualitate naturarum, & fpecierum
fubftantialiumearundemintelligentiarum, quiano
biliori naturz,nobiliora principia operandi deben-
tur.Inquo autem confiftac hze maior nobilitas fpe-
cierum intelligibilium,an fkilisét tantum in modo,
&(vtita dicd)fubrilitate, vel fimplicitate, autimma:
terialitate entiratis:an vero etiam in maiori voiuer-
falitatein reprzfentatione feu efficacitate ad fimul
reprz{entandas pluresres feunaturas rerii . difputa-
rur & Theologis late cum multisaliis qualtionibus,
quEex o principio pendér, &non poflunt hoe Jo-
<o prodignitate traétari.Videatur Dinus Thomasj.
parte; quait.ss, pertoram,& quafl. §8.articu.i.2.3.4.
& Commentatores ibi, & alii Theologiin fecundum
dift.3.

Vitimum principum intelleftualis cognitionis XXIII.
effefoler, habitus, qui prater (pecies adiungitur po- Spmene in
rentiz, vtei vircutem addat,vel inclinationem ad a- #sgelis ali-
&um.De quo priucipio refpedtu inrelligentiariinon g ntelie:
folum Philofophi, verumetiam Theologi perpauca Ctuales bas
dicunt :illudque folum compertum eft apud Theo- burnis.
logos, quod fint angeli capaces infuforum habitui,
quibus ad fupernaturales intelleétiones eleuentur:
quodlicc:ﬁt certum ;ad prefentem difputationem
nonfpeétat.De habitibusautemmnaturalibus feu ac-
quifitis multi abfoluzefentiunt,ecsnon effeinintel-
ligentiis: quod ex Philofophis eciam ; & Patribus re-
fert D.Tho.1.2.q.10.a. 6. vbi ipfe non videturab ea-
dem fententia alienus, namlicer dicas,dari habi-
tnsinangelis, non tamenalios preter fpecies intelli-

gibiles:nos autem loquimur de habitibus diftinétis
ab fpecicbus, de quibus fati® dicturifumus infra dif
46.Quod ergo taleshabitusin angelis non fint,etiam
videntur fupponercantiquiTheologi,cum de hisha
bitibusintelligentiarum nihil fere dicant. Alij putat
eofdem intelleGtuales habizusgenerariinintelligen-
tiis, quiin hominibus.

Ego verodiftinétione veendumcenfeo. Namin-
telle@uales virtutes,qua verfantur circa veéritatem
euidenter cognitam , non putoacquiri per actus ab
intelligentiis, nec diftinguiin eis & naturalilumine
& facultateintelligendi. Nam hi habitus folum funt
ncce[farii,quia potentia vel propter aliquam incli-
nationem oppofitam noneft fatis propenfa in atu,
vel propteraliquam imperfectionem non eft fuffi-
ciens, vt facile & prompteexercat aftum, veinno-
biscoftat:na fi neutrum horum intercedat, nullaeft
ratio adiungendihabitum:abis ponédi effenc habi-
tus etianiin potentiis naturalirer operantibus. Nul-
laautemexdi&is caufis reperitur i intelligentiis
quoad prazdiftos afus virtutum intelledtualium,
quiaearum intelleftuale lumen omnino elt propen-

fum,imo ex necefsitare( quoad {pecificationem ) fer-
turin huiufimodiaétii , & alioqui eft omnino expe-
ditfi ad operandum:adeo vt inhisrebusndindigeat
difcurfuautcompofitionc ad cognofcendam conclu-
fionem in pringipiis,effe@um incaufa,proprietatem
in effentia ; & ideo neque indiger hishabitibus, ne-
queillorum eftcanfa. At vero inhis quz angelus
conieftura tantum cognofgit, probabilgeft ; acqui-
(3913

XXIL,

XXIV.




28 Difp. XXXV. Deimmateriali[ubflantia creata,
z !
rere habitun pertalem cognitionem, quind eft vir- intelligentiis,ficutin nobis,non potel certaray
tusintelleftoalis fed imil sno putoni.aufidei  demonftrari, . tiohie el
humanz. Hoeautem maxime accidere potelt quan- De principio huius aéus conftat, prine; cnin
TR ATl s s ! : » Principale cffe 1V,
do angelus fuz haturz relictus coniectat aliqguidde  ipfam ﬂ:h,hntmmtuc}\rox;mo\rewPmbab'lms Bt Junti
- . . . * . . fe Sl
internis cogitationibus, aue de fururis contingenti dimus effe (pecialem potentiam fediﬁ'nﬂqm“'c;:m;“ cults
bus Eademgue ratione probabi'e eft acquirere ali- 1%;1mm;:3<abmtclleé‘mxntci!igen:ix.ErPrimu1n i ?‘“‘“ir i
quid ?331110d11;n habitus,quorecordatur praterita- dem.id eft difin&ic huins i““flltb::'Lﬁ:bﬁ;mgjaq:l. ot ff liaD
rumrerum,quasantea cognoucrat: feddehisplura  demratione, qua dem:ciic&u.nrobmdﬁeﬁ.rcm:'leﬂ cern
o . 1 . T hs 5 1L 5 :
in Theologia. dum autem,id eft,diftin&ionem voluotacisabinge] Mgy natu
e : leftu, exmagna ;fl..uu diuerfitate; & exdinerlo mo. H
SECTIO V. do nl'cramilcoll:glmus,qu:mum rei materia pai pert!
tur. In hocenim nihilcerta ratione demﬁﬂmrcpni’ " tione
uid pofsit de voluntateinteliigentiaram ratione fumus,fed per quandamanalogiam ad resnoflrasde AL
naturalicognsfi. iriis philofophamurin hisrebus, inquibus PRk
cum eis conuenimus, & nulla fufiiciens ratio diger- oy
fitacisapparet. Aham rationemadduce : o
r N RSN TR 1 i o, 4 adducie D, Thom i
_[,‘ 2 ) Vmappetitus proprius&vitalis(ve de- primaparre quzitione ;9. articulo 22 i anha
Quiflionis 7 / ® anltrat fcientiade Ani i Y L 2%, quz poteltad
SoitD “’i; w monltracurin feientiade ANIMA JRON - precedentem reuocarioam fumitur ex dinerfomo fios:
& \ Y c:)jl]ﬂ.:tu:‘JtAF('.‘Cl][lal'(:lnrv[td?.glﬂ:fln,.cd do operandiintelleétus& voluntatis, quia yolunsas slas”
I ad principtum cognoliendi uin pro=  operarur per modum: inclination’s, & endendein busp
; & pmrlun\‘ lf,iu-%.;!(,l con LClL..itlH s €4 Cll:l a;‘l' inet e&tus vero pet m-’)dun'l aﬁ.lln”a!!l)ﬂis & N
ratione, qua uﬂcnd]nms‘[u-.)_ﬁ:u_v:- s feparatas efle q: shendoresadfe.  Eodem fere difeurhiy co,n— Caie
naturz.\nt::lllci";an!JS;caul.a;m €ls appetitm Vi gipdicarhuinfmodi potentiam vaicam tentumalls bus
talem ‘f‘fe'lef:':la‘“ fi’lﬁ‘"‘r’o"gtl c"m”’ lentem;  jnynaquaqueintelligenria; quod Diuus Thomasi- Oppe
quemyo [‘;m"‘“qldﬂ?r"_ amus, cc.“‘“:” F ".m}:_” P"_‘l bidemdocet articulo 4. quia li in aobis hae poten mag!
funt criailla cuni} ferari ?u‘x mantel : dif 1:1x1- tia elt vaa,mulco magisin -‘mgeiis‘ltcm,q'ii:ﬁimc]. frim
mus, cilicet motdl iplum feu ll tenan,obie-  Jefting potéeia vica eftyetia appetitiua, quzillicor- one
&u:‘n clLls,&gin;‘]n_r,lp:;m,l;i-,u bus poflumus tgu;‘i ';f.ml. refpondet: namelt Vnil:e\'ralISPOCCHt;a fcutingelles quin
ﬂ*‘l“j‘"_ﬁ“i‘_‘f 4 “{‘{‘v_" acultatis propriumelt,leidicet  gus. Quocirca quamuis in intelligentiis pofsic effe i
5 modum appetendi. i _ concupilientia& ira: prouc ha voces fignificare ol [
Qe !_/;'n-& Deillise:go tribus patica dicere oportet, fedead® - fune {piricuales motus abftrahentes & palsionibus um
s proportione declarandafiing, qua inin:elieftu pro- corporalibas,ve fumicur exdotrina Dionyliicap 4 Plato
it vo % W oy Liag 2 . Bty S 54 2 G i *
Tntareefsimut.ltaque 0}“”;:'-“”}’L_’]j‘"f'"l‘f"*_\“"ﬁ"“m tam  de diuin. nomin. nthilominusab eadem potentige- DiEH
TR g ritallag SR ; A ! e
angelice. ]-"“l:?“’_“t’qu“m? ”‘?“ po _‘:' :‘”Ll;c“ 1S, quatenus - manane,quia potentia eft principium vaiverflecd- hpd
: e e = A &
fub ratione boni vel apperibilis ab ipfomet angelo  prehendens fub fuo obietto formaliillorum adtuum o
naturaliter cognolci potelt. Quia appetitus fequens Liega pellaf
potentiam cognofecentem, eftilli proportionatus, é Hec vero potentia nonindiget fpecicbus ad ope- Y. § Dodi
ideo,li potentia cqgnol‘ccns_. elt vn_lu_crfaili infuoge-  14ndum, quia non operatur per alsimilationem,fed petct
nere,etiam appetituselt vniverfalisin fuo: arque ita per inclinationem’: at vero {upponic obieftum co- fibhs
]t;t v;angigle:lus pfjfs;& (it;lpl-um aﬂ's«'!f&&‘?cuma &a-  oniruminquodtendat,dequoquomodociourras, tm:
. = - 25 :
ias inrelligentias & reliquas creaturas, Voumquod-  yojiofum, vel cognitio eiusad operationes volunta- 5. !
‘i”cdr“l“:idgm propriamrationcm “PP‘Er}b’l‘5° &rg- tisyrdemiudicinm eft inintelligentus, quod inani- !:ahga
;:‘Lm umdebicam propor:nonczﬁti_ Qualisautem it g3 noftra. Dealiis vero habicibus, quiin voluntate !Imlyﬂ
iz : ¢ : . % S ; ’
acproportio,quantaueappetibilitasin voaquaque e 5offune tiquam principia eam coadiuuantia, vt Rk
tead prafentém. difpmonfpedtat,fedlongiorem(pe- ¢ il & promprius operctus, incercum exiltima- isall
‘L]!J:}Or'?lll reqiie s ’;.1 qua'c‘ait_ic;n fera ”].tm eftde ¢ raninintelligentiislocam habeant iftendoinfo- h“ f
°"f""; untatecreatdie utelumpra, hiuchean 1, pa¢ione naturali nam fupernaturalicer loguendo l(r."',“
gelica, fiuchumana, &ideod Theologis in materia.  gqinfufis habitibus,prafertim charitatis & fpeinon i
A Skt P ifbu X 3 . im u ;
1t degrat;prmﬁs e Pk 2 eft dubium , quin angeli fint capaces eoram, D¢ a- [:’::
. Shat . : S : : : ;
Quis atus |, eba b[.I[ “"u‘;‘f’Pc‘?m L angcﬁo ra&_onc DAtUra-  gyificis verores viderur dubia propeer perfedtd vira mfm
angelica :;Fm 1-‘ s ‘-r 3“’;'_'35‘;?’3“:?‘?&&!6 lemotliacei-  ty;rem &naturalem inclinarionem,quam ineligens o
woldsatis _E"t‘;'( zm EEp ca L d-_““ Lc]i’ ,if:i"“" intelligen- iz habent infua voluntate adactus eius,&quianon ] 55“
le,h 2 L] a}'nandl._Qx_m' eifdemargumentis b enc appetitus repugnantes ficut homines. Ni b
pro arl_po:eﬂ ,'qudius le intellectione id probaui=  Lifominusmihi probabiliuseftelle angelos capaces b i !
: 4 { . i : o dienti
mus,quia appetitus fequitur cognitionem,&elt pro-  pgrym habitutm :namde demonibusnon videtut k mn‘
Portlonatlsl“[. fiergo cognitio feu intelleétio an- dubium, quin habeant plures habitus vitiorum (uis e
: : i : i ; ; L] ] ; : : decor
%ﬂ‘lfr}"acﬁl‘ entails‘,‘(}gla%entaqppenno.({gcd-.::mm aétibus acquifitos, &inpuris naturalibus videntit b
Philofophicognouifle videntur, venotat Songin. iz, gapace5 earum vireutum,quead alteri aliquomodo ﬁPP"
Metap. q.g.}? Qn.’gi;‘mmad]eamdum. Idque colligit ex ordinanzur,quia hz vireuces perfefpeftantad volun ﬁ:nm
5 . . _ § 1]
¢o,quod 1Ioropﬁ'u;§: Com}nemaicr AIUNL Pris  4cem, & capacitas, feu necefsitas ¢oruni not orur eu;
mum motorem ehedtiue caulare voluntatem mo- pracipue cxrcpugnamiaappetitusfeﬂi“l"‘:&d‘“" Theq

qI.IDnBI] el=
3, qua

fedde

uendiin intelligéntiis mouencibus orbes. Idem ta- quod resnon irainclinatur ad alrerumga

men bangq.gigt.ral:,fgcundut:&CTm?thcorenl vo-  featialiter pendetsficut ad fe, & ex repuguanti
m intelligentiz none iuda aria el . < i

litione Fhikiz TIGSIT et lealiudi fu _ﬂat;a ¢iuS;  gffe poteftinter bonum proprium & aleerius;

nequealiter elleeffectine d primo princivio,nifiqua-  hoclacius alibi

tenusetiam fubfticia eiusabillo efteffe&tive. Ethoe 4

eft magis confequens, i verum eft eum exiftimafle \ ; ]
m:c[li?&tias crt.illtaspc:r fuamfubRantiam incellige- Dd‘;’”"r"mtd[g’m’z“mm' il
restamen ficut principium illud falfum eft; ita & co- Vartoloco dicendum occurrebat demodo o !
fequens. Eftergo appetitiointelligentiz accidens e- voluntas angelica operatur. Circa guud brcu;-

ius. Vndeft mulriplicari & variari poffe fecundum  terdicendum eft,ratione narurali efecuidensintel-
fpecificam diftinéionem atuum, amoris , defiderii, ligentiasefleliberas in .jperam:fo._HocgalﬂPr’m:o
gaudi,odii, fuge, fea timoris, & eriftitiz ,; de quibus  pofteriori, nam voluntas hominis eft I|be.rz:nl';tlllté

non poffumusin intelligentiis philofophari, nifi ex ergomagis voluntas angelica ,qqa:pe{fcﬂ‘i?w "um

tiobis. Anveratantalit diftinékio interhosatusiia  aprioris quiaradixli'ber:a:isvolumanrcﬂlu&}?ml_




itellectus o mgdn_qucjﬂ E'Er" decllarag':mt:s: :rgo
Cl-lmimg][:[;r-tus fit f‘a ixh c:rmAns: erit etsam vo-
V. untas libera formaliter. Neque m‘hoc wl'lla elt dxfn-
aultas pr2ter €as; quz commurnies funtliberrati hq—
manx:mg’dmc quatenus pendct ex gratia,velauxi-
!Iﬂm;_.q“g.i'i heologistraftantor, & quatenus con-
= aliquo modo necefsitazem diuini coneurfus
cernuraliqu 235 sl
pauralisin fuperioribus tacta funt. :

Hig vero attingi poterant fpeciales quaftiones,
sertinentes ad ibertatem angelorum, qua renusra-
b nenarurali cognofci potelt. Prima an hzclibertas
f fextendacad omnes actus voluntatis angelice, an
* taro habeat aliquos actus neceflarios, & quinamilli
I ik, & an fint neceffarii , quead exercitium, vel

uoad(pecificationem tal}mm.S:ctmd-i & pracipua

aihzelibertas nacuralis (it cantum inter atus hone
fosanverofe extendatetiam ad.a&us prauos quod

JusTheologi quarnnt,anincelligentiz in naturali-

puspafSint peceare. Et quidam negant, vt Durand.

ins.ditinét. 23.quaft.1. Capreol.diltiné.22.art.3.ad

Catetan, :.part.quzﬂ. so.art.g.& quxﬁ‘gg.art.hqui-

pusfanet Diuus Thomas quaft. 16. de malo, artic. 3.

Qppolitum autem tenet S_cmus in 2.d.23.q. vniqa,&

pagisin eam partem inclinac D. Thom.q.¢63. artic, 1.

primg part s.Erquidem licer neutrapars pnifs::rnnf

oné fola paturali fatis conuinci, ramen Philofophi
qui nihil de ﬁ|pernatur:\libus iatellexerunt, non o=
munoignorarunt pofle malitiam moralem habere
joaumin intelligentiis : diftinétionem enim bono-

mm & malorum angelorum cognouerunt, vt ex

Platoncio. de legibus refert Eufebius libro 1. de

preparation. Euangel. eapite 13. & libro13.capite 7.

&9&Cyprianuslibro. deidol. vanitat.poetas gen-

tium ait malos angelos cognouiife, & dzmonesap-

pellafle;:quod idem de Socrate refert;atque Platone,
¥ Datiautem videntur ex affe@ibus acdeceptionibus
prauorum angelorum ad exiftimandam effe aliquas
fibfantias feparatas prauasin moral bus.Suppone-
bantergo hocnon effe repugnans eciam in naturali-
bus. Nec fortaffe immerito, nam cumintelligentiz
habeantliberum arbicrium ereatum nihileft cur et=
imintra obieéta naturalia qua non pofsint téndere
miliquod obie&um fub vnaratione bonum,quan-
tsaliquam malitiam habeat adiun&am. Nequeab
e fententia difsidentS. Patres,qui vbique cenfent
lancelle [uffcientem rationem, vt angeli peccare
nfint.Quod abfolute & finc vifa refirictione affir-
mant, przlertim Damalcenus libro fecundo de fide,
@pita.&.2. Gregor.s. Moral.cap. 27.& Auguft.lib 3.
witra Maximin, cap.12. Anfelm. de cafi diab cap. 4.
&s.
4 Exquofic, angelum non diligere Deum neceffa-
fe fiofuper omnia dile@tionenaturali perfeéta, & obe-
:!v dlmtia!i, quidquid fit dedile&ioncimperfecta, &
;?ﬂﬂ!ﬂp-ﬁ:entlz. Quamuis enimilladileétio fit val-
. "tconfentancainglinationinaturali, tamen cum né
‘Ipponat vifionem claram fummi boni ; non eft cur
Ineceffaria quoad exercitinl ; imonec erit neceffa-
laquoad {pecificarionem, fi fupponat pranum affe-
ﬂfm liberum fibi repugnantem. Sed hze latiusin
Teeologiatrafianda & explicanda funt.

iy
bt L

LT

i Eﬁ

23
Al

SECTIO VI

cQ{ff"de?_ﬂatmrinm naturali cognofeide vi
agendi, ¢ efficacitare intedligen-
tiaram.

s
* ?’.;ﬁ 38 Onfiar exduabusfe@ionibus proxime

i racedentibus in hae fermonem efle
L!\ de a&tione tranftunte s namde imma-
r“'waﬂt:am,

2 nentibus fatis diGtum eftin przceden-
tbus. Hze autem a&ioefle poteft vel
Weft,ad fubftantiam terminata,vel ac-

Sect, V1. Depotentia angelorum.

200

cidentalis , quz multiplex effe poteR, tamen ad duo
capita reuocaniuromues; fcilicecad alterationem,
fec produdtioné qualitatis, vel motum localem.Po-
telt enim hzcactio verfari aur cirea corpora,aut cir-
ca fpiritus, nmimirumanimas vel intelligentias ipfas
circa corpora verfantur proprii motus phyfici loca-
lis, & alterationis, Omitto autem angmentationem,
quiafemper fit mediaalteratione, &ideoeademeft
ratiodeilla,quz dealteratione: in fpiritibus vero ef-
fe poreft vel moduslocalisillis proportionatus , vel
qualirasaliqua, quz{itprincipium cognolfcendi, &
generali nomine, intentionalis appellari poteft.

Lntellsgentias nonpoffé aut (ubflantiam, ant guali-
tatem efficere.

cho primo: Intell'gentiz creatz nullam fubftan-
tiam efficere poffuntynec materialem corporum
alterationem : Hzc affertioeft contra Platonem qui
pofuitfubftancias has infesiores fieri ab ideis,fi tamé
idafferuitin eo fenfis, quem Ariftoreles illt:mponir,
nimirum,ideas effe quafdam fubftancias diftinétas 2
Deo,& inreipfaleparatasa marena,&inducentesin
materiam formas, & itaperficientesgenerationem
fubftantialem. Eft etiam contra Aurcennam, quife-
cundum intelligentiam creatam 4 primadixit ¢rea=
retertiam &hanc quartam, & lic vique ad viciman,
qug omnes generationes [ubftantiales perficit indu-
cendo formam. Qui erroresiam in luperioribus ta-
¢t funt, &reprobati. Vnde facile probatur conclu-
fio,quia omnis fubftantia fic aut per creationemsauc
per edudtionem forme fubftantialis de potéria ma-
teriz; autin homine per folam fubftantialem vnio-
nem forme cum materia; fed intellgentiz crearz,
nullo ex his modis poffunt {ubftantiam producere:
ergo fimpliciter non poflunt. Minorquoad priorem
partem de creatione fecundum fidem eft certa. Vn-
de Damalcenus 2. defide capite tertio, infineficait,
Quotquot autem funt , qus effentiam vilan quacunque tap=
demillafit, ab angelis procreatam effé contendunt , hortim
erepater ipforum diabolus loguirtnr, Idem loquitur Au-
guitin.lib. 12.de Cinit.cap.24.& lib.18.capa8 & lib.g.
Genefl.ad lit. ¢ap.18. & lib.3.de Trinit.cap.8.& Theo
logi omnes pro comperto id habent, vt conftatex 1,
partequ. 45. & quzft.61.& 2.contra Gentes cap.at. &
inz2.dift. 1. vbilate Capreolus,Albert. Richard. Ga-
briel,&alii,quos fupra citauimus tradtando de crea~
tione.

Exquoloco petendaeft ratio naturalis huius ve-
ritatis, {cilicet,quia ad ¢reandum requiriturinfinira
virtus, dequoibilate ditum eft. Etcxeodem prin-~
cipiofoluendaeft obiettio, feilicer cur vnaintelligé-
tianon pofsitaliam {ibi fimilem & 2qualem produ-
cere, quia cum ille effetus non excedat perfe@ions
talis caulz,noneft curexcedat virtutem eius. Eta-
lioqui videtur valde confentaneum rationi.cumin~
feriores ¢reaturz polsint producere fibi fimiles in
{pecie; intelligentias, quz perfectiores (unt, pofle et-
iam fibi fimiles producere. Refpondetur enim,iden
non pofle; quia virtus creandi non eft communica-
bilis creaturz,ob infinitam vimrequifitam ad cred-
dum, quz licet non requiratur ob petfetionem ter-
mini produéti;necefaria tamen eft proprer modum
produétionis exnihilo,vt ibidem di¢ta eft. Et hing
prouenit, vt non pofsitangelus fibi fimilem creare,
quod non enafsictur ex imperfeétione, fed potius,
quia eft tant2 perfe&ionis ;vt non pofsit nifi per cre-
ationem fieri :fic enim coelum, quamuis fit perfecti-
us quam elementum, non poteft producere alind
czlum {ibifimile, cum tamen elementum pofsic, &
fimiliter vona anima rationalis non potelt efficere a-
liam.

Secunda pars minoris , quz eft de produéione
fubftanti= per edudtionem forma de potentia ma-

terix;

Ir.

I,

1v.




VI

308

terizsfimul probanda eft cum alrera parte dealtera-
tione materiali corporiim, nam hz duzactionesita
funt connexax naturaliter, vt forma fubftantialise-
ducinon'poefsit demateria, nifi przuia alteratione:
quiergn non potuerit materiam alterare, &ad for-
mam difponere, mulco minus poterit formam fub-
ftanrialem educere aut vnire, Quodergointelligen-
tiz creatz neutrum horum pofsint, decet D. Thom.
prima parte quait.iic.articu.2, Siequeinterpreratur
Anguftinum 3. de Trinitatecapite 8. dicentem, ma-
teriam corporalem non obedire angelis ad nutum.
Et e fententiam communiter amplectuntur Theo-
logi, euivalde fauee Concilium Bracear. I capite 8.
& definitio, quam &x Concil. Ancyrano refert Gra-
tian.in cap.Epifcopi 26, quatt. 5. & Leo Pap. epift.g1.
Ratio veroeius non eft facilis,nstpve exiftimo poreit
anobisreddi demonfirariva. D. Thom. ergo folum
hancredditracionem: Angelus noneft compofitum
ex materia & forma ergonee poteft producere ¢o-
poficum ex mareria & forma: ergo nec poteftedu-
gere formam de potentia materiz.Hgcfecunda con-
fequétia probatur, quiacum formaeduciturnon fic
per e primo forma, {ed compofitum. Prima vero
probatir, quia agens debet efle fimile fuo effeétui,
vel formaliter, vel eminenter :fi ergo cffetus eft ex
riatéria & forma compofitus, caufadeberefle,vel
formaliter compofita, vel eminenter continens to-
tum compofirum angelusautem non eft formaliter
compehitus ex materia & forma, neque eménentcr
continet totum compolicuni, cum certum lig, non
poliz creare materiam: ergo nuilomodopoteft tale
compofitumgenerare.

Hangrationemimpugnat Durand.in 2.dift. 7. qu.
4.ex¢o quod, licet formanon producatur vt quod,
tamen illa folaeft terminus formalis generationis:
ergo vt intelligentia pofsitefficere compoficum ex
miareria & forma, non oportet vt virtute contineat
materiam, fed fatiseft quod continear formam. Et
confirmatur; nam alids nec ccelum poffer generare
conmpoflitun exhac materia rerum generabilinm &
forma. Paret fequela, quia ccelum necformalitereft
eoinpofitum ex tali materia , neque eminenterillam
cantiner. Addodeinde;faltemiliaratione non pro-
bari intelligentias nos polle immutare corpora ad

ualitatem, nam iniplisintelligentiis datur compo-
{izio exfubflantia & gualitate.Neque obftare poreft
quod [ubftantiailla it alterius rationis,ficne né ob-
ftat quod fubftantia velmateria ceeli fit alterius ra-
tiohis,Affert ergo Durandusrationem aliam,quia in
inaterialibus caunfis et fufficiens virtusad educédas
formas de potentia materiz: ergo fuperuacaneum
fuiller communicare illam virtutem intelligentiis:
Deus autem nihil fruftra facit: & ideo talem virruté
intelligentiis nonindidit. Simuli tatione viuseft Co-
ment.7. Metaph.comm. 21, ad probandii contra Pla=
touem,formas fubftantiales noninfundiab idea fe-
paratd.

Quz quidemiratio, fuppofito antecedénte eftef-
ficax ad probatidum ideam non éffe caufam necefs
fario requifitam ad talemeffeftum: quod Plato af-
ferebat : abfolute tamiennoneft efficax ad proban-
dum in intelligentiisnon effe hane poteftacem. Pri=
mo quidéni, quia nonconfat efle in hiscaufisinfe-
rioribus (ufficientia principia principalia ad educen-
das omnes formas {ubftantialesde potentia materiz
vt ex multis difficultaribus fuperius proprio loco
pofitisconftare potet. Secundo,quianon eftfuper-
flunm, fed valde frequensin natura; & ad eius diui-
tias (vtita dicam ) & fozcunditatem pertinet, quod
ad eundem effe@um plurés caul habeant fufficien-
teni vircutem :alioquicur Sol calefacerer, cum ignis
fufficienterid agere pofsit ¢ Quod i dicas,ideo hoe
prouidiffe authorent nature, quia non femperadelt
ignis, vel non ferm per poteft accommodare caleface-
re iuxta exigentigm rerum , vel effeétuum natu-

Difput, XXXV, Deimmateriali fibflantiacresta,

:_n[imlu, reéte quidemid dicetur, nam inviug "
{idiuinam prouidentiam & intétionem fpeate o
ideores variz condite funt cum fufficiente vi r?um
ad eofdem effetus ve i vnadefit, altera apphmiute
ﬁF :hoc aurem modo etiam mrcll:grnmsaomnglnlf
mc‘%rc pu:mf virtutem trf:fmutfmdicarpuraadﬂ,f:
r‘naiﬂ:u qualitates; etiamilin aliis caulis naturgfihy,
{imilis virtus reperiatur, non enim ﬁfmperin[mc,
res caufe :idlulnt, & ideonecelleelt v pet faperiores
earum abfentia fuppleatur. Accedit, quod Béhim
amhlor natarz non concedit rebus ViEtutesageng
vtalienasd propriis naturis, & quafi extrinfe;u;mj
peradditas,fed vtintrinfece comirantes naturasre
rum. ande fit, vt lzpecreari pofsine plures mhn:
béntes virturem ad eundem cffe&am non exdire.
€ta vel primaria intentione creandi plures cayf
quarum fingul= per fe fufficiant ad talem ci{eﬁum’
fed quia ereandores illas propeer propritm E.m-:;»;
confequenter fit ve habeantillam vircutem, vi ver-
bi gratia, praterintelligentias mouences orbes (8
leftes; funt innumer= aliz , que virtwgem haben
fufficientem ad eundem effeftum, quz non fint .
petfluz, quia non funt creatz propter tllum finem,
fed proprer fuam perfectionem , & vi Deo froantur:
inde tamen naturali nesefGitate confecutumeft, v
omnes illa virtute polleant. Sicigicur in prefent,
noneritfuperfuum,quod Deus dederirimcliigézm
vittutem ad tranfinutanda corpora adformas, el
qualitates, fi talis vircus poteft effe connaturalisi-
phisintelligentiis : quianon proprer illam a@tionem
Przcipuecrearz {uns,fed naturali quadam confeiu-
tione haberent virtutem adillam. Quod fi Duran-
dus fupponat talem virtutem non pelieefleconnz-
turalem angelis, bene quidem infere fuperuacdne-
umeffe dicere Deum virtutemillam praver natuis
debitum illis coneuliffe. Affumiz veroquodprobes-
dum erat, cuinfque rationem inquirimus, Gilicey
ur hac virtus non pofsit effe connaturalis inteli-
gentiis.

Diuus Thomas ergo fura ratione conatus eftli
quam huius rei caufam & radicem afferre 1 & farl|:
cum nobis {it ignota natura intelligensrarum, ik
potelt alia ratio probabilior aut cosgruentioresco-
gitari. Quiaintelligentiz nequeob infnitatem vir-
tutis, nec propter modum effendi habent propot-
tionemad tranfinurandam materiam ad formam,
quidanequeinfinitam virtutem habent, nequefut
formz corporum, fed omnine abftrafi 5 & hi-
bentes modum effendi longe dinerfum & corpord-
libus rebus, Et confirmatur hocacdeclaracur, qui
non eft curintelligentig contineant eminentér for-
mas corporalium rerum, quia folum funt fpecies
quzdam : perfeétiores quidem in effentia , tamed
limitatz & finitz: vt autem ynd fpecies contineatt-
minenter aliam, non eft {acis quod fic perfectiorild
vt manifefte conftat in {peciebusrerum §0FF?'E|’:!
inter (¢ comparatis,neque eft vh'qlpecyii!aﬂsf-’““"":
quam hzc eminentia inteiligentiis trlbua:_ur. hﬁ?eA
elt autem fimile quod de corpunbuscneleﬂlbu!g :
rebatur,nam etiamfi cceli ditietfa ma:em_cunﬂeng
men quarenus corporei funt, & Cﬂm?"‘ﬁ“ “P:.r;};
bus effentialibus,funt aliquo medo eiufdem "_‘d 'mi
cum cateris corporibus,vndein a;,quibus_acclaid.
bus {pecificam conuenientiam habentvein gy b
tatc,ﬁtu,mo:u,&fortﬁfcc:iamiln!ucc,ideuq[l!ims
iorém proportionem habent czli,ve per f“as,n;eriﬂ__
eminenter continere pofsint aliquas formmdst
rum corporitm. g

Aliis rzcionibus vritur ARtiftoteles conr.rf I’alif;’
nemin feprimo Metaphyfic. 4 texsu :”[q:irm A
quz fi efficaces funt eandenivim hahl':’l::mm po-
nicennam, & ad confirmandam conc o canof
firam. Summa tationum eft, quid ICN-{CPM:EH -
poteft immediare tranimutaie nj:a:erlan:.amc i
qua intelligentia, fed folum medianse E5PEE, 4j

Yik

il

Et[
PGT

el

ur

Pia
el

g
(it
firi

tele
bile
r
Tati
vin
tra



1y 1

h fysimt ¥

e h.u;j“:pq],m: elt, eft perfe immutabileex
quodautemi ¥ -

f i oPhylic. ergoils cafeparataimmediate per fe

Vil

il

BN

t femperageretidem; q:anamdm:i mo-
nper agit 1dem. (1.‘.0_(.‘. autem eftprin-

AR S RErEE
dplum ggness ionis;& c‘m.: u _.1.'.‘0.1,5 :l::rpt‘un, OL“' r B
sevaziis modis m.zrerm.;,1uhm..rcur cot feque te!

bl ter & aliter e
yeinic x % L S ¥
jabere pofsit. Vnde go.wlu:_{:r ince
qsnihil poffe agerein hzc it anum,_ 1 ’
motucseli. Atqueita exponiteam rationem ¢ 'f“"m'
feptimo Mezaphylicorum , qu:;.-;lmnelzg. exCom-
eat, feptimo Metaphyficorum,, & Diuus

aeltione fextade potentia, q;—mculo tereio.  Mih
men non videtur efficax, primo quidem , quia li-
cetadhominem procedat ex concelsis 5 Plarone, qui
ymw'uar ideasimmobiles, vt refert Ariftoteleslibro
primo;capite fcx:q, textu d_ec'mllp :tamen 3?}1‘0!1!;6
|],Fpanitf.11{'.lm,numrm 1, 111_:0;]13&1;1;15 elfe amni-
mimmobiles ; quamuis enim phylico motu non
ioUEnElr; tamen motu fibi proportionato ,.& !“.m"
fisel venuncagant in vno loco, & pofteainalio.
Spundo; quiaillud prineipinm 5 idem eodem mo-
Jofehabens femper facitidem ; eft verumde agére
neurali quantum elt ex patte eius s nonverodea-
gemwcluntario,quod perfolam voluntatem fuam
poteltagere » velnon agere : ad quodad fummum
necelarinmeeftin agente creato, ve mutee velunta-
tem:licantem euidentius eft intelligenciasnonelle
immutabiles guoad voluntatem. Tertio etiali dare-
musefleimmutabiles;& naturaliteragere,non con-
duditratio contra ideas Platonis, quia ex parte pal~
fipoffecoriri varietasaétionis, nam idem agens na-
rle porelt diverfimode immutare paflum , fiva-
riomodo difpolitum ei applicetur. Sic ergo docent
Plato,& Anicenna motum cceli & inferjora agentia
deferuire, ve ab eis proueniane varie difpofitiones
materiz, quibus pofitis ynaquaqueidea, vel intelli-
geneiainfluic formam iuxta exigentiam difpofitio-
nis;vel fua voluncate ; velnaturali necelsitate abfig
fiimutatione.

Vnde nonvideo qua conlecutioneinferat Arifto-
telescontra Platonem, quod ponens ideas immuta-
biles, abltulit illis efficientiam: ita enim argumenta-
wrdifto capite [exto, libro primo textudecimo. 11-
latioautem nulla eft, vt ex diftis patet. Nec maiorem
vimhabet contra ideas fepar s,quam habere con-
traillas prout funtin mente diuina , ficenim etiam
fintimmutabiles. Xgitur contra ideas feparatas effi-
wxeltillaratio, quod non poffunt effe cinfdem fpe-
teicum formis indiniduorum materialium, & efle
natura fua feparat=  materia:nam forma quz natu-
rafuaeft formamateriz, & quanaturafuaeft fepa-
Itaimateriasita vt per fe materiaminformare non
polsit, funcefMentializer diuerfe, Siautem nonfunt
siufdem fpecici: ergo idea non eft ipfa natura (peci-
fcaindividuorum , nec poteft influereinmateria
f9fm2111 talisfpeciei , geheratione vninaca, vt Plato
aiehat, Omitrorationes alias,quibus probatur vhi-
uerlalia non poffe effe in re feparata a fingularibus.
[:",qﬂueriam euidenter fic, non pofle effe caufas ef-
fcientes illorum,

D_cimcliigcutiis autemrasio Dini Thomz, prout
“Eh:n:a ¢ft & confirmara, videturfufficiens, Item
Quiaalids dici poffet quamciique intelligentiamad
Bitum fux voluntatis poffe producere ex materia,
fUameumquerem & formametiam pofsibilern;fal-
temcxtra fpeciem humanam , proprer neceffariam
Feationem anima rationalis.Confequens autem eft
::ﬁ‘:i;m "CFQO-SCqueIa patet, quianan eft maior

pron AL L) forma, quam dealia, cum quzliberin-

telligentia fit fuperioris ordinis refpetu cuinfcun-

‘]"Ff@lgsnembﬂis s &refpeétuomnium graduum,

Quiaabiifa participari pofTunt:f ergo hoe fatis eft,ve
Tom, 1L Metaphyf,

aliquo modo mutari,; atque:

giante

tentia angeloriem.

4 virtuteeducere formasexm
ad guamcunque formam e

Falfitas

fecundo:
us enimefler illisfubleftus,
ri orbe quafsunqueres{ua volantate
re, vt recte argumentatur Victoria, rele=
i mero 35. Ynde Diuus Tho-
mas quzltione17.demalo; articulo fono, ad conue=
nientem ordinem voiuerfi pertinere dicit, vt infima
afupremisnon tranfmutentur nifi per media, quod
firabangelis, veflatimdicemus, applicando a&ting
pafsiuis , quem ordinem ipfi immutare non pol-
funt.

Ex hisergofatis probata eft alfertio guoad omné
eduétionem forma de potentia nﬂ..’l:cri;‘c, & confc-
quenteretiam eft probata quoad f[ubftantialem ge-
nerationem, qua it perfolam vnionem [ubftantia-
1m materia;qoalis eft fola

lem fori

literrefultat ex animain talicorporecreata:intelli-
gentiz vero neutrnm ho fiunt in corporena-
turaliter efficere : ergo nec poflunt rationalem ani-~
mam corpori fiie re. Irem quiaalids poflent'et-
tiam hominem fufcitare,feparatam animam vnien-
do corpari. Denigp, quia eadem eft ratio huius voio-
nis; quz pr oduttionisaliarum farmnrum,quia nnl=
lo modo contineturin vircute intc!ligen:im‘,ncc for=
maliter,neque eminenter.

Sed obiiciet aliquis, nam intelligentiz creat® non
repugnat producere formas inmateria, eo quod {pi-
ritualisfi immaterialior; & tamenid
poreft: neq s
iam form multo minus perfeéta, &
tamenid porelt : exnullocrgo capite repugnat. E¢
confirmatur, namintelligentia mediante ceelo,vtin
firumento, producit aliquas formas viuentium : et~
goetiam perfeimmediate poteft.

Adargumentum refpondetir, ex neutto Ulorum
capitum figillatim fumpto id prouenire ; fedexv-
troque fimul fumpto. Deus enim licet fic fumme
immaterialis propter fummam eminentiam fuam,
ficut poteft fira virtute materiam condere,ita poteft
illam formis a&nare : intelligentia vere finita non
habet illam eminentiam , &illa ablatanon haber
proportionem ad efficiendam formam inmateria.
Etideononfatis eft quod fit forma perfectior quam
formaceeli : quianon eft ita proportionata. Vade
exeoquodfitforma perfeftior, folum inferri poteft
habere modum operandi nobiliorem, intelligendo
videlicer & amando , non vero quod per fe pofsic
efficerc omnem operationem quam pozelt inferiof
forma.

Ad confirmationem refpondet Soncin. 7. Metap.
q.25-negandoconfequentiam. Quialicetintelligen=
tia, inquit, non pofsit efficerein materia formam in
elle guinto & perfefto, potelt tameéinfluere formant
fe habenté per modum pafsionis intentionalis, ficut
principale egés ininftrumentum, & huiufmodi for-
mam;quz potius eft in fieri quam infa&to efle;ait; fis
eriin ceelo abintelligentia , & ideomedianteillo ve
infirumento pofle efficere formas in materia , non
autem immediate. Quz doétrinafundamentumha=
berin D.Th.variisinlocis, preefertim in 2.d.i5.q.1.ar,
z.vbi citat etiam Comentatorem 11, Metaph.& Boe«
tium 1. de Trin.c.3, in fin. Mihi tamen difficilis credis
tueft multis decaufis.Primo, quiand loquitur c6fe=
quéter;nam fi femeladmirtitintelligentid introdu-
cere formas in materii mediante coelo veinflrumé-
to ; neceffe elt fateatur principale caufamillius effe~

Ce Sus

XL

XII.
Qbiedlio

XIIL,
Solwitur.

31V,




XV.

XVL

302
&usefle intelligentiam : ex quofic coufequens vein-
telligentia eminenter contineat talem effeftum feu
formam eius, Hoc autem femel pofironulla fupereft
probabilisratio, curintelligentia non pofsit per fe i-
pfamimmediate talem formam efficere. Cur enim
indigebirillo circuitu,fen illa vircute indita celo, fi
ipfain fe habet fufficieritem virtutem?namqua vir-
tute {ibi coniunéta efficitillam vircutem fepararam
inczlo, & perillamagic formam,poteritiplaimme-
diate agereformam. Quz enim repugnantia afferri
poterit , ob quam non pofsit agere formam in elle
quieto (vtait) pofit autem efficere formam in illo
effe fluente , cumtamen hac fic aftiua permanentis
feu quierz forma? accedis, quod illa qualiras fluens
imprefa ceelo ab intelligentia,gratis eft confifta, nee
fatis explicari potelt,cur vocetu: intentionalis & flu-
ens,nifi quia fortalie poni:urpsmlcns inferi & aon-
feruariabinteliigentia :fedhocnontollic veramra-
tionem qualitatisrealis,&permanentis. Quare fi po-
teft intelligenciahanc qualitatem in ceelo produce-
re; poterit ctiam quameunguealiam. Nam curnon?
Et maxime poterit per [eimmediate efficerelumen
in aete,vel influentias cceleftes in terra:namhg qua-
fitates etiamfuntguali inffrumétariz & fluencesin
illo fenfu. Deniqueiuxtadoérinam in fuperioribus
datam, illa infirumesntaria virtusaccidencalisnon
fufficit,ve per fefola fine aftuali influxu agentis prin-
gipalis; vel alicuius quifuppleat vicem einsinducat
in materiam fubRanrialem formamergo {1 intelli-
gentia perfeipfamnon potelt influcre,fine caufa fin-
giturilla inftrumentaria qualitas {uperaddita ccelo
omnino ab extrinleco. Refpondeoigitur; negando
antecedens : intelligentia enim nihil agit in coelo nifi
motum , nequealicer illo veitur ad agendum quam
applicandoillud, vt {uis naturalibus vircutibusope-
retur. Quod fupra etiam tadtum cft difpuc. 18. fe&ti-
one. 3-

Dewiriute intelligentiarum ad monenda
corpora.

DIcn {ecundo: Intelligentiz creatz vim habent &
efficagiam vr moteant corpora locali motu, &
non alio motionis genere. Hxe polterior pars fequi-
turex priori aflertionea fufficienti partium envme-
ratione, quia prztermotumlocalem, generationem
& alterationem, nullaeft aftic, autmutatio propria
preteraugmentarionem, dequasadem eft ratioqug
dcalteratione, & generatione, ri quia etiam termi-
naturad quandam formam:tum etiam quia augmeé-
tatio media alteratione & aggeneratione perficitur.
Vnde mirum eft y cum prior conslufio in doétrina
Dini Thomz tam certa fit, cur de hac exclufiva par-
tedubitent aliquieius difcipuli,démagunt demo-
do,quoangelifuntinlogo, Prafertim Ferrar.3. con-
tra Gen, cap. 68, vbiaffert teftimonium D. Thom.in
primodiftinéionetricefima feptima, quzftione ter-
tiasarticulo primo,dicentis, angelum efficerein cor-
poribus vel lumen; vel motum, vel aliquid einfmo-
di.Sed dubium non eft quin aliz parteshuins difinn-
&ionis retractate finta D. Tho. vbicunque noftram
primam conclufionem decuit.

Prior autem pars certa eft in Philofophia,& mul-
to magisin Theologia, Philofophi enimdacent in-
telligentias mouere localiter corpora ceeleftia. The-
ologiautem dpcent , intelligentias affumere corpo-
ra & mouere illa, &ex diuina $criptura pafsimid
conftat. Neque oportct dicere, angelos femper id
facere virture aliqua fupernaturali, v infirumenta
Dei, tum quia neque effectus id poftular, neque Seri-
ptura femper id narrat, vtaliquid miraculofum &
fupernaturale, tum etiam quia nonfolum benian-
geli; fed eriam mali id faciunt, quibusnon dacurad
hogfupernaturalis virtus,cum ea poteftate frequen-

)

Difp. XXXp. Deimmateriali fubflantia creata,

i s e
il ad decipiendos; & tentandos homine
ris Exodi,lob, & aliis pafiim conftat, Rayi
autem elt; quiamotus lccalisco:pnrum nat' 2
d}.t_vu‘tutem aftivamintelligentiarum, Dicce':fgxi‘e-
ratio materialis excedit vim aﬂiuami'mel]i :e: it
curnonctiam motus localis ?P:zferrimcumgf e
dum Philofophos motus localis perfedti Emm.
fpondetur primo , motumlocal ke
mdel 3 ocalem dici perfectiors:
quiaminus tranfmutat mobile: ynde fit,vein perfe.
E':n'fs:m:s rebuscreatis etiam incorrup:ibi{ibufre =
riri pofsit: non vere dicitur perfeétiar c-
maiorem .'i‘ﬁ?(,‘rat perfeftionem mobili: nam eralie
rationem fieri poteft qualivas aliqua, qua [E;.igpg ;
perfedtionem addatﬂxbﬁantig,velquanti:ati u .
Prx_l"cntia localis, quzfie per modum, Vnde ,gq;d?:l
caprte potius fumi poreft nonnulla ratiodifﬁ:renziz‘-
Primo, quia motuslocalis, eo quod minustranfng.
ratmateriam, facilius fieri poteR quam alterationn.
devi demus eriam ab homine poffe aliguo modo in
ipfis etiam intelligentiis reperiri: vade mirum non
eft; quod ficut habent virtutem ad fe movendum,i
tactiam per eandem pofsint corpusde vnolotoin
alium transferre,

Praterea funit neceflaria hac vireus intelligentiis,
vepollentaliquam connexionem & focierarem hae
bcr_e cumbocmundo corporeo, quod ad perfefiam
vnitatem,d conuenientem gubernationem eius fu-
itexpediens, Maior declaratur, quia fechfo motulg-
&ali, nihil omnino agere poffent intelligentizin g
corporales,neque etiam ab eis patinaturaliter. Rur-
fus nec continerent illas , neque continerenturab
illis. Denique nullo modo poffent eas adminifira-
re Atqueira rollituromnis connexio , & habitudo,
quzadaliquam vnitatem vel gubernationem per-
tineat.At vero mediante motu locali habere pofsit
intelligentiz aliquam caufalitatemin res corporeas;
Primo quidem mouendo ccelos: quorum varijmo-
tus & influentiz funt caufa perpetuz durationisge-
nerationum & corruptionum in his inferiosibus,
Secundo applicando a&iua palsiuis , feclufa enim
virtute ad per [ealeerandum, vel generandum cor«
pora, hoc rantum modo poffunt rerum generatio-
nes & corruptiones procurare, autetiamimpedire,
Qui quidem modus licet in genere Phyfico pertine-
atad caufam per accidens, tamen in genere artifi-
ciofo & morali reputaturaliquo moedo per e, &id-
eo fuit valde neceflarius in vniuerfo, veram reinz-
turales, quam humana poffent aliquo modo perin-
telligentias admirifirari : dequarelegi poteft Diuug
Thomas 1.parnquaftione centelima decima;équg-
ftione centelima decimarertia.

3 quia fem per

Corallariapracedenti affertione de cnffodisn-
gelorum.

If
Aanc hine conftat prime, quaratione verum o XV
fe pofsit, quod non {olum Sanéti Patres, fedet-

iam Phulofephi cognouerunt , intelligentiis man-
datameflealiquo modo curam rerum huius voi-
uerli; Nam,vt omittamus motus ccelorum dinet-

fas rerum fpecies cuftodiunt; & varias partes » aut
orbis regiones tuentut, Sic Platon Timzo d
mat Deum viiverfo mundo prafeciffe dazmones;!

elt, angelos; qui regant !anql!amAdu_&ul"ﬂst%u::’
totum genus humanum juxta diﬂnbunqnés [i b,
quas afsignauit eis Deus : quod obferuame iﬂ}&cx:
lib.5.cap.12. & multa imilia refest Ctemlc_p oy
Iib.4.Stromat. ex Orpheo,]\icnandr_a,_&a l]*f- =
dicit agnouiffe etiam fingulis horr!lmbzrzl mginﬁ.
angelos datos efie in euftodiam: & i:.bn'_.\ ex;z’ange-

ne dicit, per gentes & ciuitates eﬁ:ed[ﬁrlb:;: b
lIorum przfeéturas. Simi:lla de Socrate. 42l
refert Eufebiuslibro tertio de prgparatio fepricio

I




WL

(!

Secd. V1. Depotentiaangelorum.

05 quiamuita ctiam decad@recraftat libro
qu;.,-:odcdemonﬁf'at‘lonc capite {exto, l‘"cp:m}_n,_&
g.élibr.capite2.& Epiphanius,contra m;ri:i:m ,u
& Chryloftomus ho‘mzu. ad Cu]uﬂr.’_l)amlalcm. li-
bro t.capite 3. Proura i (inquit) tlo apifice deftina-
1y e collocats flnt » Creatas quiqHe terrepartes cuﬂadzm‘sr,

.r;ﬁ e o Tegienes LHENLUT 5 4§ res rzfy’h'(‘ﬁg.'{brrmn{_, mi
lifge opem firunt. Et Auguftinus 8. Genef. ad liter.
ca;n. 24.& p:de Trinit.capit 4.&1;11 .Sﬁ'q".n 7941 hoc
confirmat;ve dicat vnicuique rei \:mbnh angelicam
po:cﬂ:arem c_iTe prxpohrmn. Qur_m etram mnh_l m;n:
Gregor. 4. dialog. capite 5. & Ongcnes_l_mrml. 13. 1n
Numer. Qini Patres .111([!111‘113: reftinioniis Scriprure
moti lunc ad hoc dogma :radcndum.vt_‘\ri.ml?. 18.A-
coeb. & 14. Scaliis. Philofophi vera .1111]1!.1}:11':3.('—_
fertaditioriz;vel communicationecum ’“‘e“"_‘“?.ﬁ"
mmporigd receperiit : nam fola rationg naturah id
{ificienterdemon(trari non poteft: quamuis latis
coffentaneum rationific,ve Deushzc inferiora per
fiperiora gubernet; acregat, quoad commode fier1
pofsit. [ : i

Hat autem adminiftratio quzcunggilla fit, non
poteft ab angelis nifi medio locali motu exerceri,
qu'{avtoﬂ'enﬁxm eft,aliam af_tinnem in corpora fon
habent. hic autem motus [ufficie;vt applicando guaf
damres, & remouendo aliasrerumcurfum promo-
peanty aue impediant.ltem mediante hocmotuin-
terdum funt miniftri divinz iufticiz, deftruendo &
comburendo citiitates,aut hominesetiz occidendo.
Legatur Auguft. libr.z.cont. adnerl'.l_cg:& Proph ca.
n.Petereamediante hoc motu efficiunt quzdam
'quzappnrentmirabilia:nonquia fint yeramiracu-
laaut fupernaturalia opera, hecenim exceduntna-
wralem facultatem,tamiplarumintelligentiarum,
quam ommium caufarum qua perillas applichripof
funt:fed quod ineclligentizx natuirali cognitione per
fpeftam habeant yriufcuinseg rei naturali{vir'tu:eg
ateriz difpofitionem; & omhiumi aftrora infuxa
&alpe&um: vade fi omnia obferuent, vt facillime
pollunt,d citifsime omnia applicent,facere poflunt
veinufitati effectus,vel inre velinmodo;preter fre-
quentem cur(um naturalium ca ufarum fiant, &id=
eohominibus miraculofivideantur.Atquehoc mo-
doMagi opedemonuni operantur effectus quihu-
manam fagultatem excedere vidétur, vtnotat Au-
guftinus 3.de Trinir.capite feptiimo, & oftauo libr.
81,9 queltione 69. & 20. de Cinit. capite 2. & libr.
1. capite1.Origenes homiil.g. in Marc.Diuus Tho-
masquzftione ¢, de potentiaarticuloquinto. - Net
mirumeft, quod angeli hze pofsint : nam homines
etiam fapientes per veram artem applicando diuer-
fas caufas & materias incerdum aliqua faciunt qua
dliisvidentur prodigiofa, ciini tAmen veram habe-
ant rationem naturalem : quanto ergo maior cft
angelorumicientia, & poteftas velociter & quafiin-
uifibilicer applicandi res naturales,tito maioreft in
hacparte eoruminduftria. Quanqgidm etiamme-
tito aduertar D. Auguftinus libr. 19 de Ciuitate
Capite16.i7. &18. hare opera, quz arte dznionum fi-
unt [zp¢ noneffe yera, fed apparentia tantum, aut
perimagifiationem,aut per illufionem fenfitim hu-
manorum. Nam interdumeeffeftus tales lunt, yeec-
14t per applicationem nhaturalium caufarum aban
gelis fieri nonpofsint ; vt quod corpora bumanain
corporabrutorum connertancur, quod cum Augu-
flinonotauie D. Thora. difta quzitiohe fextade po-
tentarticul. 5.ad fextum, & quaftic.i 6 demalo arti-
alononead fecundum,qui etiam videri poteft Se-
cundafecund=, quat.os. & que Victoria tractat re-
leét. de Magia.
_ Denique perhunc folum localem motiim pofitine
ntelligentiz commercium habere cum hominibus
mortalibus,eos alloquédo,vel ad bonum & malum
incitando , quod quidem effe in poteftatenaturali
ingelligentiarum, apud omnes etiam gentiles recs4
§ Tom, 1L Metaphyf

Septim

3,
peifsimi eft;ve ex hactenus diétis fatis c5ftat. Quod
veroid facere non poftint mifi per localem motum,
patet,quia cum non pofsint immediate imprimere
curp:]nhus r‘onms aug Ciual:ll.‘ltcs: muite minus ‘DU;
terus imprimere fenfibus internis aut externis pro -
priosattus, aut fpecies,vel phantafmata atqueeadé
yel maiori ratione non poﬂhnt intélleétu, aur vio=
Inntate immediate imprimere actus,vel alias quali-
tates(pirittiales: ergo foium pofiunt ad homineslo-
qui mediante motulocali, vel proponendo obietta
fenfibilia externis lenfibus, vel interius excitando
phantafmaca, attraheado fenfitiuos fpiritus, velal-
terando organum ihterioris fenfus, applicado aéti-
ua P.l{‘siui s, vel aliter immutando Bumores corpe-
Iis, qujbus mediantibus folent {piritus vicales; aué
phantafmazaexcitari. Dequarelegiporelt Dinus
Thomas 1. pare. quzftione 3. & alii Doétores in 1.
diit. 5.

Quilisfacwlas fit virtus motinaintel-
ligentiarums.

Ex his ergo fatis conftar, quant fic intelligentiis

XXI.

neceflaria virtus ad mouendum localiter corpo- Aliguoram
ra.Solec autem de hac virtute motiua quer: quid fic #pimie.

iniphsintelligenciis: mulei enith cenfent nihil alind
efle quim voliintatem intelligentiz; qu per fei-
plam efficax eft vt volendoefficiat motum. ltainai=
cat Durandus in primo diftinétione 45. queftione
fecunda tener Soncin.rz.Metaph.quaft.35.& probac
quiainreintelledtuali non eft alia facultas nifi intel-
lectus&voluntas quiainea tantum {unt potériz ra-
tionales,fed intelle¢tusnon poteft habere rationem
potentiz motiug,tum quia folum remote concutric

dirigende voluntarem, tum etiam quia non opera--

tur quafi impeliendo & tendenidoadrem proutinfe
eft, fed trahetidoremad fe:ergo potentia motiua
non poteft effealia nifi voluntas. Et confirmatur,
quia alidsinanima{eparata effet talis potentia mo-
tiua. 3

Hgc fententia eft probabilis,tamen fuppoficisquie

XXII.

[upra dita funt de omnipotétia prime caule, quod Iwdisium an
[cilicet fit ratione diftinctad veoluntate eius, proba= #horis.

bilius videtut hanc potentiam non efle voluhtaten
angeli; fed fpecialem virtutem a&ivamtalismotus
peradtionem proprie tranfeuntem. Nam fi dininum
velle,yt fic pracife conceptum ; non operaturad ex-
tra, nifimodo noftrointelligendiappiicando poté-
tiani quamad operandum excra le haber:muleo mi-
nus poterit yoluntas creatirz per folum fuum velle
immutareres alias. Item, quia voluntas angelinon
efficit motum cceli,vérbi gratia, per fuum velle tan=
guam per aétionent, quia illa aétio eft in paflo,ve et~
iamibiSoncinas admirtit, & alibiprobandum eft;
nectanquam per principiumagendi, quia actus ifn-
manens vt Ariftoreles docuit nono Meraphyfic.hon
elt operatitus extra operantem perfe; & tanquam
Prcpria virrusagédi; nec eft curhoc tribuamus huic
volitioni magis quam aliis. Pfeterea anima rationa
lis non potefthoc modo mouere per fuum velle pro
prium corpus fibi coniun@um :fed folum imperan-
do feu applicando potentiam motricem:ergo neque
angeli poterunt hoc modo moucre extérna corpo-
ra:ham licet fimpliciter maior fit vis intelligentia-
rum,quamanima: tamen proportionate maius vi-
detur efle dominium anim® in proprium corpus,
vel cerre nulla poteft afsignari fufficiens ratio, ob
unam volunras animz non habeat han¢ immedia=
tam efficaciam in foum corpusnifiilla qua fumirur
ex dinerfitate adtionum , nam cum motio Iocalis fie
aétio omnino dinerfa ab appetitione,requirir facul-
tatem diftin&tam. Hzc autem ratio eundem lo-
cum habetinintelligentiis :eftergoineisetiamhzc
faculas divierfa abintellectu, & voluntate. Neque
Cec 2 obltarg

.




XXxUL

XXXIV.

XXXV.

304

obftare poteft , quod intel
efficaciter velit mouere, nam ctiam per,voluntaren
efncaciter yuleintelisgere:ex quo noi fequisurquod
per voluntatg inceligat, {ed quod per veluntatem
applice: potentiamntell Denique voluntas
creata non el per [ 2 alicuius effectus ad excra,
fed (olum inquanzuem habet potentiam & fagulta-
tem proporriuiiatam fibi fubseftam. Vode etiamad
fe mouendum el mihi probabiliusangelum habere
propriam virtacem motivam diltinétama volunca-
te propier eaidemiationes.

Quocirealicecinic pure intelle&uali nulfa fit po-
tennia actiua actioneimmanente prerer intelleétum
& voluniactem, tamen poténtia eaccutiud, e afiiua
a&ione tranfeunte elie poreit diltinéta. Quzpoten=
tialicet exfenonfitracionalis, tamen fubelfe poreft
inoperando potentiz rationaliy & hocfauseit,vtin
niacuraincelledualilocum habere polsit. Atquehae
fententiash infinuare videtur Diuus Thomas quod-
tibero npno articulo decimoad 2.cuniaid, ar gelum
er imperium , noRtamen fine vir=
potentiaarticulo

ligentia per voluntatem

IMOuCre Corpus ¢
tureadtiva, & quzitione fexta,de
feprimo,ad rz.dumait. umpersiiangelirequmrere ex-
ecurionem virtutis. Et per hac iefponium elt ad
fundamentum Soncinatis. Ad confitmatiorem au-
rem deanima feparara refpondetur, argumentum
illud commune elle.fiue potentia motiua {it volun-
tas,fiue {pecialis porenna. Negatur ergo confequen=
tia,quia animaclt narura fua forma corporis: & id-
€0 ad illud habet limitatam virtuiem & propritin
modum, feilicer , fuppoficainformacione: & ideo
poliquamelt feparata , nullum corpusinouere po-
teft,fed feiplatantum, adquod etiam habet pocens
tiam 4 [ua voluntate diftinétam proprer eandem ra=
tionem.

Tmprimantng angeli impetam dum
MGHETE

Vrfus veroinquiri poteft circa hancfacultatem
an intelligentia ad motendum corpus Jmpri-
mat inillo imperum diftinétum abipfo motn. A-
ligui ¢oim fentiunt , {icnt homo imprimitimpul-
fum,dum mouet alignod corpus;itaetiam angelul
nia motuslocalisno videturaliter pofle feri.Quod
E obiicias,quiailieimpetuselt quadamqualitas:re-
fpondent,verum quidem effe, tameneffe totam or-
dinatam ad eficiendummotum localem, tanqyam
participationem quandam vircuzismotivz exifiens
tisin principalimotare, & ideoeufdem virtutis el
fe poffe producere hane qualitatem , & motum lo-
calem, & quoadhoc effe dinerfam rarionem de hae
&decgtens yualicatibus Et poteiifacile defendi hig
dicendi modus.

Fortalle tamennon eft neceflarium , vrangelus
qunudu ummediate mouet corpus, imprimar e im-
pulfum,fedimmediateipfum motum, ¢ nihilahud,
Ratioeft, quiaimpuifus folum ponicur ve fitinftiu-
metitum mouentis quando feparatur dmobili:ergo
quando mouensimmediateadeft, & in fe habet [uf-
ficientem vimmotinam, nou indiger impullu tan-

vam in{lrumento {eparatoquo moueat. Necvero
talisimpulfus cft denecefsitate motnslocalis: alias
necDeusiple poller mouere corpus nifi imprimen-
doilliimpulfiim s quod videtur ridiculum & gratis
diftui : curenimnon poterit Deus efficereéin cor-

ore folum localem motum abfgue alio nouo ef-
feftuz Si ergo hicimpulfusexparte 1plius motus non
elt neceffarius , neque etiameritex parce mouentis:
quiadin fehabet fcientem virtutem, &eltim-
mediatus mobili. - Nulla eft ergo ratio vel necefsi-
taiimprimcndi:alemimpuiﬂ:m.srcut angelus mo-
nendafe , nonimprimit {uz fubftantizimpulfum
fed motum ; quid enim necefle eft multiplicare en-

Difput. XXXV1. Defubflantia matiyiali,

tiaavtinfirumentafine caufa? Idem ergoerit mos
ucndo ccelum verbi gratia, quiafimiliter haber ro.
portionatam virturem & prefentiam. l)éniqusde:
clarmpr;qms. cum angelusmouet , noneftuecelle
ve velit imprimete impetum 5 fed rantum v velie
moucre, nam ad hoe habet fufficientem virtutem
& ille effettus motionis localis eft de f& fa.&ibih;
abfquealio : ergo tunc efficier angelus folum mo-
mm‘ah!‘r.menlm priori qualirate velimpulfu : erga
verifimile eft femper fic moueie: quia frufttafsa-
ciet per _p!ura » gyuodporefi facereper pauciora, 1-
mo vcri}m}iic eciameft ; non poﬁe aliter mouee,
quando immediate per fe mouet , nau'nﬁpe&".fnlzltl'i
corpus moucat velimpellataliud ; per iliud pouri;
imprimere imperum , quiahxzcadio proportionata
eft corporibus. At vero quando angelus per fc im-
mediate monet,videtur fuperflua, & 1mproportio-
natailla aftio, vt coniefturz fadz (uadent. Atque
hoc etiam modo generalius defenditur , angelos
nullam qualitatem perfe pofic corporibus impris
mere. :

Duantafit vismosiuainselli-
gl’ﬁﬂ‘.

TAnqlem ilnquiri poteft quanta fit vis motinain.
telligentiarum.Sed hoc dubinm faris tattum cft
fuperius raétando de finjra perfedtione angelorum,
Solum illud aduertendum elt ; hicpoffe nonnuliam
wgereredafﬂnultarem, fi fortaffe apparear , tantam
effe hane virturem intelligentiz , vepet illam pof-
fir quafcunqueres corruptibiles deftruere ; vel ap-
plicando aétiua pafsiuis,vel certe easdiuidendo aut
contérendo per velocifsimam motum, Ex quo
fieri viderur,ipefrata fola natura cuiufuis ingelliga
tiz,effein poteftate eins deftruere totumhunemun-
dum inferiorem.eiufque ordinem immutare, &e-
Ieuare v.g.totam terram vigue ad coelum, & cczlum
ipfum velocius,vel tardius agitare,qua videtur val:
deabfurda: 3
Adhze autem refpondet D. Thomas quaf. 16. de XAV
malo art,6.ad 7. licet angelus moueat per volunta-
tem,habere ex natura fua definitum modum ac po-
reftatem mouendi, guam ng potelt excedere etiams
fi velit, & articulo 10.ad 8. addit, nonfequi poficans
gelum miouéré totam terram, quia non eft propor=
rionatumnatur eius,ve mutér ordinem elementos
rum mundi.  Sed nihilominus negari non potefy
quin nudeconfiderata vircuteintelligentiarum,fif
ficiens efet per motum localemad euertendumtos
tum vninerfum, quantom ad ordinem & compolis
tionem eius. Confiderara tamenilla porentia, veeft
fub legibus prouidentiz dininz, non porefteumor-
dinem inimutare, vt verbi gratia non potelt fagere
vt detur vacuum; guia licet pofsit remouere yaum
corpus fuoloco ; non potef: tamen fimu] impedire
e alind illifuccedar, non exdefeftuintriniécz yit-
tutis abfolute confideratz s fed guianon pot¢ltno
fubelfe legibus creatoris, Et ﬁmi?itcrquapo‘ltﬁﬂllﬁ
angelus mouet primum mobile ab orieutein ocets
deas,poffet llud mouere ab acaidente in oriens, ni=
fi obftaret ordo & creatore pofitus. Atquehosmos
dointelligenda eft pradifia {ententia,quam hisver-
bis declarauit Auguftinus decimooétauo de Cinita~
te cap.18. Firmiffime credendum ¢ff onpotenson DAnF:
#initapofJé facere qua volueris, nec dasmoneus fey Angeih 45
quideperars fecundum fiie i porentian; i quodile er=
niferit.

J;ﬂximo ex di®is facile conftat, PﬂﬁE ctiam ynum xxl
angelum cfiicicnter mouere localiter alium angeld
virtute naturali. Quod addo , quia cercum eltyvir-
tute Fuperm:urah }mffc angelum beatum !QUW‘
veldetinere dzmonem ; etiam uatura fisperiorerty
ficut & conuerfo ex godem ord ise fupernauraliort
tur ; ve paruus angelus aullam finlen "'&;‘3.:;:

Xy

pofs
'E:m'

1 dof

alle
pla
1e 8
ipfa\
Jeent
jnte

liq
pi0
s,
res1
el
Fior
[upt
il
filta
i
late
mo

pof
s
flat
mu
B
vel
tell

quz
i
Ei




Xy

Xl

i

woliithabiere i han.‘um,ariamﬁ in natura ilfo ficin-
ferior, Scdhzcad T pcqiogus [pettant. Conhdcr:m—
dmg.ﬂlfll‘i‘.ﬁ“lgi'\.ltl ::19.14.:..amra,fndc:nr ca{,_r;a
o[lertio pofita; quiaqua vlr:u:cangt_:]us_mouct ei-
:‘umgozeft m Wuc.rca;‘l-um,cum p_ofs: teclam .mrén e-
fﬂu;?ugl\-;._;:ur enim eflz maior proportiointer
iofas intelligeacias mm.'l‘a, quam cum caq‘a\t‘:blii‘
Jremmouee poffun: animasieparatas:crgo & alias
inelligentias., ;
Loguiinur autem de motion¢ non l':a]um mora-
) i[}quxcﬂpe_r:_mpe_rxum;fc_d etiamde illa quz eltper
ropriam cfhctenf{am > -& :mprelsm:!_cm iplius mo-
s, Quaproptet flintelligentia fuperior ad mferio-
usinnatura comparetur, conclufioabfolute & fine
winiftione vera et quia non poteft inferior lupe-
riori refiftere ; at vero % co_n:rgrio de ;n(erio_n circa
fuperiorem loquendo, limicatione 111§1get;mmu:um
filuperior non refiftac,fed moueri [e finat: nam fi re-
fiflat, cum fi¢ fuperioris vircutis, non poteric ab alla
vind.Echze fint fatis de hoc motu, de quo quidfic
lierractant Theologi, & foreafle aliquid attinge-
musinfradifputando de Vbi, & Quando.
il Dpealiaveroadtione intentionali certumeft;non
soffe vetam intelligentiam immutare aliam ad for-
mas intentionales pro fito arbirratu, &abfoluta pore
fate: qued & fortiori probari potelt ex diétis deim-
muzatione corporalis materix ad formani. An vero
prmodiobiecti incelligibilis aéta, pofsic falrem fui
velforum aftunm fpeciemimprimere, vel vna in-
weligentia inaliam, velinanimam feparatam,reseft
quelongaindiget difputarione, Theologorum pro-
prig,&a nobis aliquid fupra tactum eft difp.i8.(ect.5.
Erideo deintelligentiis ereatis hazc dix:fle fufficiat.

DISPVTATIO XXXVI,

Defubflantia materialiincom -
wHni.

Vbftantiz confideratio; quatenusad
Metraphyticum [peétare poteft, in hu-
ius membrifeu comumnis rationis con

| templatione terminacrur:nam inferio
EL 1aemdia, quz fub materiali fubftan-
tiacontinentur,funt infra Meraphylicam abltradtio
nem, & ideo non ad Metaphylicum, (ed ad Philofo-
phum naturalem percinent.dmo,per fe ac direételo-
wnendosctiam fubftantia materialis vt fic, cadit fub
ahieftum totius Philofophiz nacuralis.imo fortalle
thtpropriumn & adzquatum obicftum illius fcientize
vl partis Philofophiz , quz in libris Phyficorum
tontinetur. Tamen,vtin difputatione procemiali di-
Getiam eft meraphylici munerisaliquid de fubftan-
tizmateridli fecundum hanc pracifam rationeme-
ingcontemplari, tum vt perficiat & exacte declaret
dinilionem fabflantiz in immaterialem & materia
lim, quam folus Metaphy(icus tradere & explicare
poteltitum maxime, vt iplamrationem quidditans
nhagfubltantia explicet, & fines proprios Philofo-
thicz confiderationis prferibat , fuumque obieéti
ilitribuat, & peineipia quibus vei debet,adpropriam
&fpecificam effentiam vninfeuiusg macerialis fub-
fentizinueniendam.

Suntautem tam multa & nobisdiéta in fuperiori-
busde materiali fubflantia,ve vix aliquid dicendum
figerfit. Diftum ¢ft cnim inprimis Difputatione 1.
&isdeprincipiisintrinfecis huins fubffantiz, qua
fintmateria & forma,quoniam hacinter caufarum
§éneracomputanturinee potnitcommode vniusra-
tonis sonfideratio abalia fefungi. Dictum deinde
theifputatione 15, devi agendi huius fubRantiz,
{48 neceffarium fuic ad plenc confiderandam
Vim & raionem caufe efficientisy & ibi confe-
. Seenter tactum eft (quantum Metaphylica pacitus;
Tom M, Metaphyli

Sect.L. Duid fiis eins efferntialis ratio.

30§
de modo generationis & effe&tionis talis {ubfian-
tiz : quia hzc funt qa.l;!ﬁ correlativa , & neceflario
connexa cum caufarum eonlideratione. Didum eft
przterea Difputatione 0. de exiftentia huius fub-
ftantiz ; & quo modo ab eius effentia diftingoatur,
Ac denique ditum eft de fuppofito eius, & de di-
flintioneinier ipfum & naturam in materialibus
{ubftantiisin Difputacio. 34. De propricratibusau=
temrealibus huius [ubfancie quantum ad noset-
1am fpeéac,di&uri fumusinferius , cum de acciden-
tibus difputabimtis , vtin initie przcedentis difpu-
tacionis tactum etiam eft. Quocirca hie folum pau-
ca addemus,quzad elfentialem rationem huius fub
ftantiz magisdeclarandam pertinere videntur: ni=
mirum,in quo hzcratio eflentialis confiftat, & quid
adillam conferant materia & forma, vel figillatim
yel fimul fumptz.

SECTLO L

Duefit effensialis ratio fubfantia materialis, ¢ ap
eadsim 0mning (i cum varione fubffan
iia corpored,

Vod attinerad quid nominis, conftat I
ey fubftantiam materialé illam efle qua Quidni-
e} materia & forma conftat, fiue forma wms fubs
illa materialis {ic tiue (piricualis ,dum ##nria ma
modo fit vera forma materie Subftan f#riehs:
tia vero corpored digitur illa, qua naturafua habet

hane corpoream molem , quz a nobis nec concipi,
necexplicariporeft, nifi perhancextenfionem par-
tium,quam experimur in fubfantiis enfibilibus,ra

tione cuius extenfum locl occupit,&vnaparsi fuo

loco alteram excludit, & vnafubftantia alteram E¢

quia hzcextenfio a quantitate prouenit; vt infra vi-
debimus,ideofubftantiam corpoream vedic per or-

dinem ad quantitatem dehinimus,dicenres efle illam
fubftantiam, qua elt capax trin# dimenfionis , fiue
fecundum totam,id eft, fecundum materiam & for-

mam ita extendi pofSit , fine tantum fecundum ma-

teriamt. 3

Deinde, quod adrem {peétar,probatomeftinfi-  If.

periotibus, fubftantiam materialem £ corpoream Quomods -
inreidem effe,& reciproce dici:nulla eft enim fubflz /¢ #sbeant
tia corporea , qu ex materia & forma non confier, ™44 fub-
neque vila eft lubffantia,materia & forma conftans, /4 ma
qua corporea & quanta not fit, fafvem ratione ma- "Tm ?
teriz. Non poffumus autent negare, quin fecundum :;,;:}T o
mentis precifionem alia fit ratio fubftantiz mareria poress

Ls vtfic,& fubftantiz corpore= veiic: quia Rante il-

lo conceptu, & illa definitione fubftantiz marerla-
lis ;nimirum,quod confter materia & forma, feu a-
étu&potentiafubftantialibus realiter diftinétis, ad-
hucdubitacintelleétus an emnis huinfmodi fubftan
tia corporalisfit, ita vt hoc fitdeintrinfeca ratione
eins:necfoluminhoc repeticur pracifio intelledus,
fed etiaminuenti multi funt , quiid negaverint. Et
fimiliter ¢ contrario, flanteillo conceptu fubfantiz
corporczfuprad nobis deferipto , adhucetiam du-
bitat mens,an omnis(ubftantia talis confter mareriz
& forma:necdefuerunt quiid negauerint. Suncers
goille rationes faltem fecundum mentis pracifio-
nemdiftinétz.Echincoritur dubitatio, quzillarum
fiteflentialis fubRitiz materiali:elentialis(inguam)
non tantum fecundum rem;fed etiam fecundum no-
firamrationem intelligendi. Dubitari etiam poreft
anvnaillarumtationum ficde feabfractior, & vni-
uerfaliof quamalia,faleeni fecundum rationem.

Inqua re varii poflunt excogitari dicendi miodi:

vnus eft racionem fubftantiz corporez ex (e vniuer-
faliorem effe, quia non repugnat intelligi fubftan-
tiam corpoteam abfque phylica compofitioné pars
tium eflencialium, etiamrﬁ fortafle repugnet in re
Ce 3 ipl@

11L




	Seite 272
	Sect. 1. Vtrum possit ratione naturali probari, esse in vniuerso aliquas substantias spirituales extra Deum.
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279

	2 Quid possit ratione naturali cognisci de quidditate, & essentia intelligentiarum creatarum.
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281

	3 Quæ attributa cognosci possint de essentiis intelligentiarum creatarum.
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293

	4 Quid possit ratione naturali de intellectu & scientia intelligentiarum cognosci.
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298

	5 Quod possit de voluntate intelligentiarum ratione naturalis cognosci.
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305


