UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

2 Quid possit ratione naturali cognisci de quidditate, & essentia
intelligentiarum creatarum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

| potat

L

SeéE. 11 Duid pofsis cognofi naruvalites de effentia, ¢re.

< cavite 6.& Alcinoo libro de doérina Plato-
3”'}’ fie P“d proclolib.de Anima,& d=mon.& Eu-
nisﬁFi:e Izev\crrn‘ Philofoph.a cap. 12. fere vsip ad
- ';l;in-ﬁm,&]ji):'z; §.cap.1.& [equentibus. Vbi
ﬁbrumimc; Deorum & Gentilibus fzpe fuiffe tri-
buzur:homi“"bus mart\ui‘s, nonnunguam ¢orpori-
b ,‘,c]{‘yderibus cn:lei_ﬁ:lhus ant eorum mot_onbus,
i::crdum vero (ubftariis feparatis, quz nulli corpo-
R TN
g aglnﬂaL;z f;:;.cm conieftare licet Philnfophoslnon
A !x{uxi“ motibusczleftibus pcrui—.n_im: i:n cngpltmné
btantiarnm ['e_naramru_m,!'ed alia etiam via: aﬁ:o--
fuuimﬂ credidiflent, efle alias fubftantias hu_m_l‘-
gmﬁprz:cr Mmotrices co.:]o;-um. Qua .?utem&‘v'la in
hmwgni[ioncm pcruuen?cr.mt,non {atis cgg at.Et
A.—éﬂat.quidemtn}er‘c!}l mLluuat,fo_lqtradxgx.ox{c,&
pdamhumanafideid receprum @mﬂ"c, Cuiustra=
lionis nuilum cxiftimar fuilfe initium.Vndé 12.Me
verifimile putat, [epins quaque arie, < Philofo~
.‘:::qramipajhbt.fe fiuit inentia  rfufiee CorTupra bn‘nf.-
iy apimsones quafi quafitan reliquias hac vfque ferua-
“;;j';.miiveriﬁln\ICP!.II;U]:, potuifle hqnc cogritio-
ey vel potius fufpicionem comparari ex .d{qmbu‘s
tleftibus, quos homines experti ﬁlnc 5 velgirca fei-
plogvelcircares fuas, vterant re}pon{n_rdoloruinj
vaicinia; vel aliqua extraardmarfz motiohes faltz
s inuifibilibus :notorilwus,na}rl npfie_ ccslhg‘cre po-
weamtellealiquas fubfantiasinuifibiles & intellé-
fuales, quz inter homines verfgﬁ)an:u:. Ethasap-
pellarune diuerfis nominibus, ftilicet Deos, dxmo-
vigLares, Genios; Heroas, de quibus & de earum fi-
pificationibus variis legi poteit Eugubinus fupra,&
Mutfl. Ficin, Orat. 6. in Conuiuium Plat. & Ludou.
Vigsin fcholiisad Aug.lib.7. de Ciui.cap. 13. Verum
qidemeft; potuifle Gentiles pradiétos effettustri-
bure animabus hominum mortuorum: fed mu!;g
ilorum ignorabantimmortalitatem animarum:alii
jononexitimarunt, omnesillos effectus potuifle
jiciab (piritibus humanis feparatis( & quod credi-
liluseft) adiunéta cradicione; quam de his Diis, an-
gl aut dzmoniis hahebant, facile fibiperfiafe-
uityillos effectus  Diis prouenire.

1pie:5:

Deorigintintelligentiarum.

L IN fecundo argumento petitur, vade habentefle

huinfmodi fub&antias non fecundum fidem,tum
quiaidad nos nunc non fpectat,tum quia certumeft
leundum Aidem omniaelffecreata 2 Deo, fed fecun-
dumPhilofophiam & Philofophos, de quare multa
disipoffent , nifi in fuperioribus eflent (ufficienter
tta Namdifputantes de cawfa efficiente oftédimus
weationemomnium reriiab vono Deo, rationena-
turdicognolti, & ab Arift. non omnino fuifleigno-~
ritam Difputites autem deprimoente demonitra-
tmusvaum tantum effe ens ex (e necellarium : alia
¥eto non effe nifiin quantum ab eo manant & effi-
aunt. Sicergo dicendum eft, fubftantias omnes fpi-
littales przeer primam nd effe entia neceflaria fim-
plieiter, fod per effeftionem & creationem Deireci-
pereelle:nequehoc effe alienum d Philofophia, ra-
tioenim praipua,qua fupra oftendimus hasfubf4-
wselleex caufa efficiente earum defumpra cft: mo-
dsautem cffeionis petcreationem neon folumnd
lepugnat, verum etiam exaliis rebus oftendi poteft

necellarius, ve fupra oftenfum eft.De tertio ag-

gumento dicemus;in duabusfe&io.feqq.
poftulat enim, vt explicemus n1o-
dom effendi harum fub-
fiantiarum.

(:)

Tom. 1L Metaphyl.

SECTIO 1L

oPuidpoffit ratione naturali copuofii de gui
1ate g effentiaintelligensiarum cra-
tarans.

Olet & Sctiptoribusd Philefophis fii-
fe difpucari, an pofsimys inhacvita
fubftacias feparatas quidditatiue co-
gnofcere:quam dubizationé videtur

¢ mouille Arift.;.deanimac.7.dumdi-
xit: Si fieripofit , vt aliguam ipfe, (il humanusincelle-
&us, nonfeparatus 4 magnitudine [eparataritns ve

e intel-
ligat, necne, confiderandumeft poftea: vbi Commentator
aduertit queftionem ibi propofitam nullo alioloco
fuilfeab Ariftot. definitam.lpfeantem cum Themi-
ftio, Alexan. & Auempace, quosipfe refert, eamde-
finit; affirmans poffe nosinhacvita ad eum fatum
perfeétz contemplationis peruenire , in quo pofsi=
mus illas fubftantias quidditative & perfe ipfas co=
gnofcere : quam fententiam fufilsime declarat:

Refolusioquaflionis.

SV§eruacaneum autem exiftimo1n ea velexponen-
da vel confutanda operam perdere; nam fi cermi-
niintelligaacur, eft per f& euidens, non pofle nosin
hacvita cognolcerc quidditatiue illas fubRantias.
Maxime quia Commentator non folum decreatis
intelligentiis, fed etiam de Deo, imo de illo maxime
loquitur:quia inillius contemplatione ;noftra beari
tudo & perfectio potifsimum confiftic, tefte eciam A-
riftotele 12.Metaph.capit.7. & 10. Ethicor. capite7.
Eftautem euidens non pofle nos Deuminhacvita
quiddirariue cognofcere; imo etiam eft certum, noa
pofle vilam creaturam fuis naturalibus viribus talé
cognitionemaffequi, vtin fuperioribuslate tradta-
tumeft. Loquimur autemhicde cognitione quid-
ditatiua;eo modo quem ibi explicuimus,feilicet,pro
tali coghitione effentiz & quidditatisrei,quznétan
tum pradicata communia; fed etiam propria vique
ad differentiani vitimam fecundum propriam ac
pofitinam eius cognitionem manifeftar:de hacenim
loquitur Auerr. & hzc eft propria fignificatio vocis
quidditatiuz cognitionis: na quidditas rei nd con-
filtit tantum in cémunibus predicatis, fed maxime
inpropriis. .
Dehacigitur cognitione loquendo, fupponinius
vt velipfa experientiafatis motum,non poffe nos via
aunt modo naturali quidditatiue cognofcere intelli-
gentias, licerpofsimus quidditatem earumi per con-
ceptus negatinos,aut connotdtivos vel confulos ali-
quo mododeclarare. Prior pars eft receprifsima , vt
patetex Ditio Thom.z. Metaph.l¢&io.i.partie 6. & 1.
parte queftionez. areiculo 12, queitione 88, artic.z.
quibuslagis videndus eft Cdietanus & de ente & ef~
fenria capit.6.qualt.14.Ferrar.z-coritra Gentes capit.
45Javell.2-Metaph.quaft.3. Scotusin . dift 3. quzft.
1.Anton. Andreas 2. Meraphylfquzft.;. Quiinmodoe
quidem loquendi videntur differre, dicentes, pofle
nos comparare quidditatinam cognitionem fubfta-
tiarum feparatdirum: fed dum explicant iliam cogni-
ticnem,fatis declarant in ré non differre,quia cogni-
tionem quidditatiudm vocant quamcunque quid-
ditatiscognitioné s etidmfi fit per imperfedtoscon-
ceptus,partim comunes;partim negatiuos; vt Tho=
mift= etiam riotdrunt,& late Fonfeca 2. Metaph.ca.1.
quzftione fecunda Ratio aucem affertionis eft, quia
nosnullugi habemus principium ; quo pofluniusin
huiufmodi cognitionem perfedtam fubftantiarum
feparatarum peruenire naturalirer. Cognitio enim
noftraaut it immediate per {peciem rei, aut medias
te & perdifcurfum comparaturab effedtis aut pro=
: Aa 2z pries

—

L

1If;




iV,

Y.

2f0
prietatibus:tato vere a priori procedimus ad ef-
feftus ex caufis cognoftendos. Sed nos non habe-
mus {pecies proprias, per quasiutelligentias quiddi-
tatiue cognoftamus, neque ex effeéibus vel caufis
poffumus illam acquirere o nullo modo. Minor
partem probatur, quia non habe-
anatura congenitas,cum intellectus
pislittanguam tabularafa, inqua
nihileltdepiftum. Neque ettam poflumusex fenfi-
bilibusi recipere,;quiain eisnullo modo conti-
nentur;necphantafmata fenlibil'a poffunt defernire
ad efficiendas {pecies rerum {piricualium proucinfe
funt. Nec denique poffunt huiufmodi fpecies pro
eo ftati huius vicz naturaliter comparari per influ-
xum Deiaut intelligentiarum: quia pro ftatuifio ni-
hil potelt anima noftra concipere, nifi per conuer-
fionem ad phantafmata, vodeinfuxus talium {pe-
cieram omuine cft prater,; vel fupernaturalis. Quod
autem Auertoes comminifciturde quodam flatuin
quo intelledtus pafsiuus (veipleloquirur) voitur in-
telleétui agendi, & exea fpeciali vnione elenatur ad
cognofcendasfubftantias feparatas, & fit(vtait)in-
zelle&tus adeptus, hoc (inquam ) cotum figmento fi-
mile eft; & {upponiterrorem ; quodintelletustam
pafsibilis,quam agens fint fubftantiz feparatg,acper
corum vnionem nosintelligimus abfgue propria in-
formationganima intelle&tiuxz,quod impofsibile eff
feconftat, ex(cientia de Anim. Erdeinde falfo & co-
tra omnem experientiam fingit,nos peruenire in-
terdumad tam perfectam vnionem cum illointelle-
&tu agente, vel potiusintelligentiasfepararas, vt per
fete cognofcamus alias fubftantias feparatas: hung
enim ftatumneque ipfe expereus eft, veeius eérrores
fatismanifeltant,nequenos experimur;neque natu-
raliter cogitari autintelligi poteft. Vi omittamra-
tionesalias, quascontra illam fictionem & fimiles
produxit Dinus Thomas j.contra Gentes;a capit.41.
ad 15.
Rurfus non eftaliquis effetnsin natura per quem
pofsimus quidditarivam cognitionemintelligencia-
rumcomparare ;quod a fortiori patetex dichis feét.
przced. Nam ex effe@ibus vix poflumus probabili-
ter cognoftere has fubftantias effe y etiam in confufo
& incommuni: quo modo ergo cognofcemus per
effectus earum quidditates, viquead proprias diffe-
rentias? Quin potiuslicet efflentia Det incomprehen-
fibilior nobis (it quam intelligentiarum, tamen per
effe@us notior nobiseft, quamaliz intelligentiz;
nam ex effeétibus eunidentius cognofcimus Deum
eflequam angelos: quiaeffetus quos experimur,
effentialiter pendent 4 Deo, & non ab angelis. Et fi-
militer plura effentialia attribuca Dei cognofgimus
quamangelori , quia cius perfettiones & vires ma-
gisreprefentanturin effeétibus nfibilibus ; qua an-
gelorumnaturz. Vade etiam e, veilloimperfecto
maodo quo poffumus fpirituales res concipere ex cre-
aturis, perueniamus in conceptum magis proprivm
Dei,quamalicuinsintelligentia creat2.DeDeo enim
multa cognofcimus ex effeftibus, qua in ipfum fo-
Tum conuenire poffunt , vt fe effe purum adtum , &
fimilia,quz fuprata&afunt, De intelligentiis vero
nihilalfequi poffumus, prafertimex effeétibus, nifi
vel quod communeclt omnib. entibus aut fubf4ciis
creatis,; vel ad ummum , quod comuneeft ommibus
fubftantiis incorporeis. Nullus enim eft effeftus in
natura pendens ab aliqua fubftantia immateriali,
quinen poffet ab alia perfe&iori, veletiam ab im-
perfediori fieri: non ergo pendeta differentia fpe-
cifica,vtitadicam: vela facultate omnino propria
alicuiusintelligentiz, vt taliselt :ergo exeffedtibus
deuenirinon pateftin conceprus fpecificos, & pro-
priosintelligentiarum, etiam negatiuos & imperfe-
¢tos, nedum in 'quidditativam earum cognitio-
nem.
Atque hine tandem facile conuingi potelt; fion

quoad prio
musillas fpeci

ku

Df;}.rn, XXXP. Deimmateriali [ubflantiacreata,

poffienos ex canfarum cognitione comparkre by
mfmaodi notitram,quiainteiligemiznéhqbene o
{a;_n intrinfecam, preter ﬁmpllcem naturam :u;w
feimmediate cognofci A nobisnon potcﬂ,n’q, Em
tum elt. Caulam autem cxtrinfecamnullamﬁag .
n_r!] Deum, quem nosnaturaliter non cog11o{‘;;imt,ua
nili quantum ex fenfibilibus effeibus, ye| adfu,q:
mum quancum exanima noftra manifefar Pmﬁ.
vtattigic Auguft.g.de Trin. ¢.3. ergo impofirbile gf‘;
exbac cognitione Dei peruenire ad quidditatiay
cognitionem intelligentiarum, Patet confequentiy
quiailla cognitione nec poffumus Deum cognolte.
re proutinfeeft:neque prout eminéter contine; hoy
effettus,neque etiam ipfas cmanationes fingulorum
effectuumab ipfo. Vode ad fummum ex illacaufag
potétia eiusdifcurrimus, poi}"eefrice:egmdumqué.
damfubftantiarum incorporearum velintellefuf
um,, & fortaffein eo pofle fier: plura genera & fpeci-
cs fuh_l‘mntiarum:qua!cs verofintillz {pecies & quz
fic vniufeuiufque propria quidditas, non poffumus
cognoftere exvi ewus cognitionis quamde Deo n
turaliter habemus. Nulla ergorationt aut vianar
li poflumus quidditatizam cognitionem haramfib
ftantiarum comparare.

Solwiturobiectio de animarasional,

Nafupereft difficultas ,quiaanina noftra fep.
rataa corpore poteft quidditatine cognofcerein
telligentias feparatas:elto non pofsit corapreheniing
(hzcenim duo diftinéa fune, vein fuperioribus, &
alibilatius declaratum eft)ergo etiam coniunda
corporipoteritin huiufmodi cognitionem perueni-
re. Pater confequentia,nam alids anima noftraex
vaione ad corpus priuarctur perfefifsima operatio-
ne;ad quam habet fummam inclinationem,éitzel-
fetin corpore violenter ; & naturaliter appetere b
illofeparari, vt vitimd pofler perfectionem aflequl
hocautemrepugnat, cuillafir naturalis formacor
poris. Hze vero difficulcas ex multis principiis pene
der,(pedtantibusad (cientiam de Anima, Na &ant¢
cedens quod fumituringertumeft , prafercimindo-
€trina Diui Thoma,vt patet prima part. q.§parts
Quod fiillud antecedens concedatur, elt enimeon-
trouerfim, ananima fecundum fuperieremgradin
&inrelleftliuum informet cotpus , ne¢ne. Vndequ
partem fuftinet negariuam,fortaffe refpondebisani-
mam ex vnione ad gorpusné impediri, quoadaso-
petationes , quas potefthabere vr forma corpolis
pofle vero impediri quoad alias; quas haherepoﬂrﬂ
fecundum eum gradum quond informat corpan V¢
runtamen neque hze refponﬁofuﬂinen?oﬂfﬁ)mfﬂ
fatisfacit, tutn quiafalfam fentétiam {upponit, gud
animarationalis fecundum mramfuaml'ubﬁaﬂt[m
vigad vltimum gradum & pcrfeftifsim_umv‘i";‘n
inilla, eft forma corporis,alids non con:h_tuerelt or-
maliter hominem infpecic humana &rauunall:ﬂ:im
etiam , quia non folnitur difficultas taéta,quomono
anima fit nataralis forma corporis,&tamenexeoi
ediatura perfeftifsima operatione.
L Quare diI:cndum eft, hanceffeanimz nqﬂrﬂ'?:
ditioneim , veduplicem ftasumhabere P“ﬁl:’muﬂ
it corpore,& alinm extra corpus;& “’"re‘l“e"li";i_
duplici via pofsitacquirere cognmu_ncm:nte :Itl-
uam feilicet vel per corpus, vel per influstm in
rius caufz (iperioris. Quamdin ergo ?“’m‘:: o
corpore, folum poteft per cot“pllsrﬂ“lm[f'(tef ms =
riunem,naturalir‘erluquédo:lﬂlcﬂqm‘?g’u‘: EM
teft perfc cognofcere :fed per aliquos €¢ ,iaqnii
infe expericur,necetiam fupehf}réir"bﬂ“': o
pereffetus fenfibiles ; velad fummum E‘c&ri qos
tionem & analogiam ad I’E!Fr“"f‘j‘y‘?d,zc:em;pa :
infe experitur.Quod vero viteritsa 3 1ra habet vt
fir,eft ex naturaliimperfefiione i qgcvta:urv:
fit forma corporis;&quod proilloftat orgamo

=




il

It

Sect. HI. Deattribitis intelligentiarum,

organoad‘:lcqnirendu@ ¢ognitionem , neg; propric
jmp:di:i!mm corpus, fed iuuat potius ad—:_{:gnltlo-
mmqmnmmlpfufﬂ po::ﬁ:al;ms verond juuacur,
quia altior cognitio c{i oz_nmm{)‘ Improportionara
corposi.At vete p_oii‘qu;t animaeft f'c_pgrata ltabe: ali
um modum acquirgndifpecies magisimmaterialem
erinfuxum fuperioris caufe, haber eciam liberio-
remyfum earum fine dependentiad phantafmari-
bus; &ideo poteft aliquarum rerum perfetiorem
copuitionem haberein co flatu. Quod in omni opi-
nionenccellarioafferendum eft , nam faltem eft ex-
sracontrouerfiam, quod feparata anima poteft fei-
plam intuitive videre perfeipfam, quod non poteft,
nameft corpori coniunéta, vt experientia eutdente
notum eft. Quare difficuleas illa non eft fpecialis, fed
communisin omnifententia, & ideo ab omnib.fol-
nendaeft dicendo animam efle finitx perfeftionis, &
haberelimitaras vires , ideoque non poffe {ibicon-
fungere perfedtiones veriusgy Ratus:ac proinde mi-
mmnonelt,quod; dum eft coiun&a, quoad aliquid
nonpofsic exercere tam libere & perfeéteillas aétio-
nes; in quibus conuenit cum fubftantiis feparatis: fi-
putécotrario etiam dum eft fegarata priun:urmul-
tisperfectionibus [eu operationibus&caufalitaribus
quas habet corpori coiunétas, propter quod hic fta-
tuseftillimagis naturalis , quanmiuis alter non fit po-
fitiue( veitadicam) violentus,fed preternaturalis.
Atqueexhis, quain priori parte affertionis difta
[int;obiter fere probata eft altera pars conclufionis,
nmirom poffenos in hac vita quidditatem intelli-
gea:'{arum,a]iquo modo intelligere , quia {altemin
communiintelligimus eas effe pofsibiles,,imo &efle
defaito. Rurfufqueintelligimus effe fimiles Deoin
graduintelleéiuali, & fpiriuali completo,fed hoceft
sognofierealiqualiter guiddiratem earum. Atqthoc
edfimmum probant tellimonia & rationes, guz ad
confirmandam Aucrrois fententiam adduci folent.
Qualiseftilla,quod huinfmodi fubftantic continen-
trfubadzquaco obiectointellectus. Exhocenim
principio ad fummum colligi poteft intelligentias
polled nabis confule cognofci fub ratione entisvel
fubftantiz: nam intefledtus nofler non potelt zque
perfeftecognoliere omnia: quafub laticudine enris
somtinentur fecundum propriasrationes eorti. Nam
yltrageneralem rationem obieftinam, requiritur
proporcio tiinter naturales viresintelleftus, & per-
fetionem obie&ti, quam inter {peciem per quam po-
tentiavnitur obie&to , & modum connaturalem ob-
tinenditalem (peciem , quz omnia funcinnobisim-
proportionata refpeduintelligénidrum, vepofsine 2
nobis quidditatiue cognofci:conducunt tamen ad a-
kqualeni cognitioné, propter fimilitudinem aliqué
veleonnexionem quam habentille fubftantiz,; cum
lisquz nobisnotiores funt.
Idemprobatillaratio, quod naturalis beatitudo
hominisin contemplatione fubfantiarum feparata
rumconfiftic. Namin primis effentialis noftrabea-
titudononconfiftit in cognitione intelligentiarum
ereatarum, fed folius primz increatz fubliatie: fola
enimillzelt vieimus finis nofter: creatari verointel-
ligentidrum contemplatio, ad fummii fpedtarad ac-
adentalem perfe ftioné noftrz beatitudinis. At vero
adbeatitudinem effentialem connaturalem homitii
nontéquiritur cognitio quidditativalumme ac in-
wreatz intelligentiz , quia illa noneft pofsibilis ho-
Mini per nacuram, vt fupra ofienfumeflt. Negelt de
fationehumanz beatitudinis qualiber perfettio co-
guitionis, fed illaqua naturalicapacicatielt propor-
tonatainam vt optime dixit eifdem locis Arift.ho-
mofolum poteft effec beatns homo. Igitur ad acci-
dencalem beatitudinem, quznaliarumintelligen-
uarum contemplations fitaeft snon erit neceffaria
qg‘d‘?lmtiun earnm cognitis,aliqualis tamen quid-
ditatis earuin conceptig neceflatia erit.Atgg hocfor-
taflefenfu dixit Ariftordib.g, Metaph.cap, 12, tex, 22,
Tom. 11. Mgtaphyf.

38
ignorationem fubftantiatum immaterialium nont
elfe in nobis vt cxcitatem, quz confiftitin privatio-
ne iplius potentiz vifiuz, fed dicere tantum priua-
tionem aétus,quia nimirum in nobis cft potentia ad
cognofcendas illas, licer multiignorent. Quod po-
teltintelligi vel de cognitione imperfecta, ad quam
eftin nobis potentid pro flatu huius vicz vel deco-
gnitione quidditatiua, ad quieftpoteftasin anima
noftraeaque vti poterit i corpore feparata. etfi Ati-
ﬂmc].nunquamh,ocexprcil‘cdec]araucrlt. Sediam
fupereft, vtin particulari explicermus, quanta pofsit
efle hzc cognitio fubfantiarum feparatarum in no-
bispro ftatu huius vitz, quodin fequente feétione
przftabimus.

SECT IO 1IL
Queattributa cognofcipofsint de effentiis intelli-

GeEntiarum crealarim.

&Wﬁ Ringipio certum efticognofci dehis fub L

\ @j ftantiis quod fint entiarealia per e eXi- 1 ligen-

@ ftentia, & confequenter quod fint fub- i o7 on-
‘;’j ftanciz.Hagc per fe clarum eft cx di&is, risrealia &8
ﬁ\&:ﬂ nam cum demonftramus has fubftan- fubfansia
tiasefle, demonftrarhus efeentia: non autem [unt naruraliter
entid,quia alicui entiinhareant, qui (ubltantiz ma- ©25d pi-
teriah inhzrere non poffunt cum fint fuperioris &
perfeétrorisordinis. Neque inharere poliunt alicui
fubftantiz immateriali, quia illa quz increata eft,
non eft capax alicuius entitatid ibisnhzrentis: fiau-
tem fit fubflantia creata & immaterialis shane nos
vocamusintelligentiam feparatam,fiue vnafit, fiue
plures,fcutiam ditum eft.Vndefiin hisenttbusnul-
lafint accidentia ;recte concluditnr, ea effe fubftan-
tias,fi vero accidentia habent;inde etiam conuinci-
turin eisefle fubffantiam , quz talibus accidentibus
fubfter:ipfaergo intelligentia effentialiterefifubftan
tia:quoadhzcergo predicata communia fatis cog-
noftimus quidditatem harum fubftantiarum,
Quazrec vero aliqnisan hzcipfa predicata [cilicee
ens&lubftantia,prout deinteligentiis dicuntur,co-
gnofcanturinobis quidditatine: nam Scotus in.d.
g.quaft..affirmar deente,&negatde fubflantia Pri-
mo,quia coceptus entiselt omnino hn":pl‘ex & vous:
wndenon poteft parrim cognofti partimignorari, &
ideo fialiquo modo cogholtitur, quidditatiue co-
gnofcitur. Secundo quianosnon cognafcimus fub-
ftantiam per propriam fpeciem : ergo necquiddita-
tiue. Alii vero econtra dicunt gonceptum entis non
cognofci quidditatiue 4 nobisiconceptivero fublia-
rizita cognofci.Ratio priotis partiseft ; quia conce-
ptusentis non et vous,nee pracifus abinferioribus:
vnde n6 cognofcitur quidditatiue, falcem adaqua-
te,nili omniainfériora cagnofcantur, q:_lod nobys
pofiibilend eft.Pofterioris vero partis ratio eft yquia
fi fubftantiam vt ficquidditatiue non cognofcimus
nihil procfits quidditatine cognoleimus ,quiaigno-
rata fubfiicia,né poteftaccidés quidditatiuecogno=
fci &ignoratogenere fummonon poﬁ'umlqmlddl:a-
tiue cognofti,que fubillo continentur. Aliquis vero
fortaffe opinabitur, verumque predicatum quiddi-
ratiue cognofti , proprer veriufgue fenceatiz funda-
mentum. g
Ego vero opinor néutrnm cognolel quidditati-
we,fi de quidditativa cognitione proprie loquamur.
Nam ad cognitioné quidditatiuamnd fatis eft quod
fit cognitio propria ahcujusrei velpradicati, id elt,
non communis aliis , hocenim modo effentiam Det
cognofcimus concepru aliquomodo proprio,, & ta-
men 6 cognofcimus gam quidditatiué quiandco-
gnofcimus llud ipfum, quodelt propriu Dei,como-
do quoeit, fed per negationes vel habitudinem ac’i
res greatas.simaliter inhac vica cogmufgimus animi
Aa 3 noftram

II

III,




	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281

