UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. Patris, Francisci Svarez, E Societate lesv,
Metaphysicarvm Dispvtationvm, In Qvibvs Et Vniversa
Natvralis Theologia Ordinate Traditvr, Et Qvaestiones Ad
omnes duodecim Aristotelis Libros ...

Suarez, Francisco

Mogvntize ; [Colonize Agrippinee], 1630

3 Quee attributa cognosci possint de essentiis intelligentiarum creatarum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94179

il

It

Sect. HI. Deattribitis intelligentiarum,

organoad‘:lcqnirendu@ ¢ognitionem , neg; propric
jmp:di:i!mm corpus, fed iuuat potius ad—:_{:gnltlo-
mmqmnmmlpfufﬂ po::ﬁ:al;ms verond juuacur,
quia altior cognitio c{i oz_nmm{)‘ Improportionara
corposi.At vete p_oii‘qu;t animaeft f'c_pgrata ltabe: ali
um modum acquirgndifpecies magisimmaterialem
erinfuxum fuperioris caufe, haber eciam liberio-
remyfum earum fine dependentiad phantafmari-
bus; &ideo poteft aliquarum rerum perfetiorem
copuitionem haberein co flatu. Quod in omni opi-
nionenccellarioafferendum eft , nam faltem eft ex-
sracontrouerfiam, quod feparata anima poteft fei-
plam intuitive videre perfeipfam, quod non poteft,
nameft corpori coniunéta, vt experientia eutdente
notum eft. Quare difficuleas illa non eft fpecialis, fed
communisin omnifententia, & ideo ab omnib.fol-
nendaeft dicendo animam efle finitx perfeftionis, &
haberelimitaras vires , ideoque non poffe {ibicon-
fungere perfedtiones veriusgy Ratus:ac proinde mi-
mmnonelt,quod; dum eft coiun&a, quoad aliquid
nonpofsic exercere tam libere & perfeéteillas aétio-
nes; in quibus conuenit cum fubftantiis feparatis: fi-
putécotrario etiam dum eft fegarata priun:urmul-
tisperfectionibus [eu operationibus&caufalitaribus
quas habet corpori coiunétas, propter quod hic fta-
tuseftillimagis naturalis , quanmiuis alter non fit po-
fitiue( veitadicam) violentus,fed preternaturalis.
Atqueexhis, quain priori parte affertionis difta
[int;obiter fere probata eft altera pars conclufionis,
nmirom poffenos in hac vita quidditatem intelli-
gea:'{arum,a]iquo modo intelligere , quia {altemin
communiintelligimus eas effe pofsibiles,,imo &efle
defaito. Rurfufqueintelligimus effe fimiles Deoin
graduintelleéiuali, & fpiriuali completo,fed hoceft
sognofierealiqualiter guiddiratem earum. Atqthoc
edfimmum probant tellimonia & rationes, guz ad
confirmandam Aucrrois fententiam adduci folent.
Qualiseftilla,quod huinfmodi fubftantic continen-
trfubadzquaco obiectointellectus. Exhocenim
principio ad fummum colligi poteft intelligentias
polled nabis confule cognofci fub ratione entisvel
fubftantiz: nam intefledtus nofler non potelt zque
perfeftecognoliere omnia: quafub laticudine enris
somtinentur fecundum propriasrationes eorti. Nam
yltrageneralem rationem obieftinam, requiritur
proporcio tiinter naturales viresintelleftus, & per-
fetionem obie&ti, quam inter {peciem per quam po-
tentiavnitur obie&to , & modum connaturalem ob-
tinenditalem (peciem , quz omnia funcinnobisim-
proportionata refpeduintelligénidrum, vepofsine 2
nobis quidditatiue cognofci:conducunt tamen ad a-
kqualeni cognitioné, propter fimilitudinem aliqué
veleonnexionem quam habentille fubftantiz,; cum
lisquz nobisnotiores funt.
Idemprobatillaratio, quod naturalis beatitudo
hominisin contemplatione fubfantiarum feparata
rumconfiftic. Namin primis effentialis noftrabea-
titudononconfiftit in cognitione intelligentiarum
ereatarum, fed folius primz increatz fubliatie: fola
enimillzelt vieimus finis nofter: creatari verointel-
ligentidrum contemplatio, ad fummii fpedtarad ac-
adentalem perfe ftioné noftrz beatitudinis. At vero
adbeatitudinem effentialem connaturalem homitii
nontéquiritur cognitio quidditativalumme ac in-
wreatz intelligentiz , quia illa noneft pofsibilis ho-
Mini per nacuram, vt fupra ofienfumeflt. Negelt de
fationehumanz beatitudinis qualiber perfettio co-
guitionis, fed illaqua naturalicapacicatielt propor-
tonatainam vt optime dixit eifdem locis Arift.ho-
mofolum poteft effec beatns homo. Igitur ad acci-
dencalem beatitudinem, quznaliarumintelligen-
uarum contemplations fitaeft snon erit neceffaria
qg‘d‘?lmtiun earnm cognitis,aliqualis tamen quid-
ditatis earuin conceptig neceflatia erit.Atgg hocfor-
taflefenfu dixit Ariftordib.g, Metaph.cap, 12, tex, 22,
Tom. 11. Mgtaphyf.

38
ignorationem fubftantiatum immaterialium nont
elfe in nobis vt cxcitatem, quz confiftitin privatio-
ne iplius potentiz vifiuz, fed dicere tantum priua-
tionem aétus,quia nimirum in nobis cft potentia ad
cognofcendas illas, licer multiignorent. Quod po-
teltintelligi vel de cognitione imperfecta, ad quam
eftin nobis potentid pro flatu huius vicz vel deco-
gnitione quidditatiua, ad quieftpoteftasin anima
noftraeaque vti poterit i corpore feparata. etfi Ati-
ﬂmc].nunquamh,ocexprcil‘cdec]araucrlt. Sediam
fupereft, vtin particulari explicermus, quanta pofsit
efle hzc cognitio fubfantiarum feparatarum in no-
bispro ftatu huius vitz, quodin fequente feétione
przftabimus.

SECT IO 1IL
Queattributa cognofcipofsint de effentiis intelli-

GeEntiarum crealarim.

&Wﬁ Ringipio certum efticognofci dehis fub L

\ @j ftantiis quod fint entiarealia per e eXi- 1 ligen-

@ ftentia, & confequenter quod fint fub- i o7 on-
‘;’j ftanciz.Hagc per fe clarum eft cx di&is, risrealia &8
ﬁ\&:ﬂ nam cum demonftramus has fubftan- fubfansia
tiasefle, demonftrarhus efeentia: non autem [unt naruraliter
entid,quia alicui entiinhareant, qui (ubltantiz ma- ©25d pi-
teriah inhzrere non poffunt cum fint fuperioris &
perfeétrorisordinis. Neque inharere poliunt alicui
fubftantiz immateriali, quia illa quz increata eft,
non eft capax alicuius entitatid ibisnhzrentis: fiau-
tem fit fubflantia creata & immaterialis shane nos
vocamusintelligentiam feparatam,fiue vnafit, fiue
plures,fcutiam ditum eft.Vndefiin hisenttbusnul-
lafint accidentia ;recte concluditnr, ea effe fubftan-
tias,fi vero accidentia habent;inde etiam conuinci-
turin eisefle fubffantiam , quz talibus accidentibus
fubfter:ipfaergo intelligentia effentialiterefifubftan
tia:quoadhzcergo predicata communia fatis cog-
noftimus quidditatem harum fubftantiarum,
Quazrec vero aliqnisan hzcipfa predicata [cilicee
ens&lubftantia,prout deinteligentiis dicuntur,co-
gnofcanturinobis quidditatine: nam Scotus in.d.
g.quaft..affirmar deente,&negatde fubflantia Pri-
mo,quia coceptus entiselt omnino hn":pl‘ex & vous:
wndenon poteft parrim cognofti partimignorari, &
ideo fialiquo modo cogholtitur, quidditatiue co-
gnofcitur. Secundo quianosnon cognafcimus fub-
ftantiam per propriam fpeciem : ergo necquiddita-
tiue. Alii vero econtra dicunt gonceptum entis non
cognofci quidditatiue 4 nobisiconceptivero fublia-
rizita cognofci.Ratio priotis partiseft ; quia conce-
ptusentis non et vous,nee pracifus abinferioribus:
vnde n6 cognofcitur quidditatiue, falcem adaqua-
te,nili omniainfériora cagnofcantur, q:_lod nobys
pofiibilend eft.Pofterioris vero partis ratio eft yquia
fi fubftantiam vt ficquidditatiue non cognofcimus
nihil procfits quidditatine cognoleimus ,quiaigno-
rata fubfiicia,né poteftaccidés quidditatiuecogno=
fci &ignoratogenere fummonon poﬁ'umlqmlddl:a-
tiue cognofti,que fubillo continentur. Aliquis vero
fortaffe opinabitur, verumque predicatum quiddi-
ratiue cognofti , proprer veriufgue fenceatiz funda-
mentum. g
Ego vero opinor néutrnm cognolel quidditati-
we,fi de quidditativa cognitione proprie loquamur.
Nam ad cognitioné quidditatiuamnd fatis eft quod
fit cognitio propria ahcujusrei velpradicati, id elt,
non communis aliis , hocenim modo effentiam Det
cognofcimus concepru aliquomodo proprio,, & ta-
men 6 cognofcimus gam quidditatiué quiandco-
gnofcimus llud ipfum, quodelt propriu Dei,como-
do quoeit, fed per negationes vel habitudinem ac’i
res greatas.simaliter inhac vica cogmufgimus animi
Aa 3 noftram

II

III,




1V,

VL

asz
noftram viquead eius differétiam fpecificam aliquo

modo,& t 1en noa cognofeimus quiddiratiue; 1u-

xta veriarem fentenciain, quianoi concipimus illa

per propriam fubflanuam ac fpeciem,nec modum

intetligendiaut ope: andi eius fatis perfpt:m_ms,nec
denique modum fubftantic eins pofitite(ve itadica-
fed per negationem apprehendimus. Sicergo necra-
tionem [ubilantiz autentis quiddiratiuz cogs!u['ci-
mus; quia proprias rationes horum concefcutl con-
fufe tantum per negationes, vel habitudines quaf-
dam cxpl‘lcgrepuﬁhmus.

Quodin parciculart declaratur amplius ;nam de
ehtead fumthum cognoleimus effeid quodeit, non
cpgqoﬂ:-musaln& quvddumriucquid fic ipfum effe:
vnde abi opinantur effeadtum re diftin&um ab el-
fentid:alii vero non diftingui. [temincertum eft;an
illemerconceptus,quem hac voce explicamus ; fali-
cor.id guodet it obieétiue vuus, & habens yniquid-
ditatem: ergo fignum non eft cognoftia nobis quid-
diratite. Negs ad hoefatis eft,quodilfaratio fic im-
plicicer {implex, & aliquo modo vana iuxza noftram
fententianm , quia ratio quamuis fimplex,potelt con-
fufe:& perimproprios conceptus, velnegatiuos, vel
connotatiuos cognofci. Hoziplum euidedtius con-
flaringonceptu fubftantiz; cuius rationem nonco-
cipimus,nifi aut per negationem non exiftendiin a-
lio,aut perhabi:udim’:I'ul:ﬂ;antia:in aliis,quzno per-
tinentad quiddim;iuam rationein fubflantiz. Rur-
fus non cognofcimus quidditatine rationem fubfi-
ftent 2 imofilumine fidei non cognoyiffemus In-
carnationis myfterium, per folani naturalem cogni-
tionem non diftinxiffemus [ubliftentiam ab effentia
fubftantig,non cognita autem quidditaciue fubfiflé-
jia, impofsibile®il quidditatiue cognolcere fubftan-
tiam Pratereanecfubftitiam materialem ;que ma-
gisproportionata nobis effe videtur, quidditatiue
cognofcere poffumus, quia necmateriam quiddira-
tine cognolcimus ; fed per analogiam, vt Ariftoteles
dixit, & confequenter nec formam: quod fatis eciam
manifeftacdiverfitas opinionum ita explicandispro-
priis ration bus & effe@ibus talium principiorum.
de ergomirum quod rationem fubftantiz vt fic,
& proutinintelligentiis reperitur, quidditative co-
gnofcere non poisimus? Maxime cum no ficita cer-
tum illarum rationem communem efle vnam & v-
nivocam,imodeearefintvariz Philofophorum o-
piniones. Denigueratio Scorieft optima,quianon
cognofcimusfubftantiam, ve G per propriam fpeci-
em , vt conftat ex fcientia de anima, & artingemus
pavloinferius comparando accidésad fubftanciam.

Nec cenfeo inconueniens cocedere,nullam fub-
flantiam cognoftia nobis quidditative in hac vita:
quin porius cxiftimo {ufficienti experimento id no-
tii effe Quod enima rantis Philofophis, & tanta ad-
hibita diligentia compertum non eft{atis veriflimile
eftexcedere naturalem facultatem ingenii humani:
nonvideoastemadhuc inuentam effe hancquiddi-
tatiuam cognitionemalieuins fubftantiz, qua enim
maxime videmur cognofcereeft humana (pecies vel
animasvelillamet cognitio td eft imperfe&ta viquid-
ditatiuadicinon pofsit.De accidentibus veroqugnd
per fe fentiuntur;idem dici facile poteft: deiis vero
quaper fefentiupcur, maiot haberi potelt cognitio,
quia per propriam (peciem concipititur. Sed adhuc
illa nonvidélur quidditasiue cognofei (tanta eft hu-
mani ingenii imbeeillitas) quis enim adhucTatis ex-
plicuit quid fit fonus,odor, & fimilia ? Sed de hisalibi
latins.ex hoc tamen difcurfi confirmaturemdentius
refoiutio praced.ieet,

oflenditur, angelos intellecinales offc & areie
mascria.

cho fecundo: Ratione naturali eognolcitur in-
telligencias elfe fabfantiasincorporeas immatg-

Difput. XXXV, De immateriali fubflantiacreata.

riales, & intellc@tuales. Hae conclufio fumisurer
Ariltetel. 1z. Mctaph. vbi folum loquitur de motos
ribusorbium ceeleffium, fed cft cadem ratioderelis
quis, atque idem fentiunt Commentator, & al po=
feriores Ph:i\oﬁ)pl'.u, & Ariftotelisinterpretes: The-
ologietiam & antiqu Patres ]’\ch exprefle docueris,
lquos_mfr;l coml_nemumbo. Omitto Scripture log
in quibus angeh,fpi‘ritus vocantur: non cummun:_
appellatione; qua eciam acr vocari folet (piritus, fed
propria, qua diciturde re incorporea, vefumiturex
cap.Firmiter. de Sum. Trinit, & fide cathol. Ratione
igiturtantum agendum eft, fzd quam explicandam
fuppono; duobus modis pofie fubftantiam affe cor-
poream: yno modo omnino, & quoad virame par-
tem,maternam feilicet & formam, fuppono enimex
fupradiétis decanfa materiali omnem fubRantiam
corpoream eﬂ'e_compnhmm ex materia & formam,
quamuis ﬁpuﬂcclel'fe fubftantia implex & corporea
omnino ngceﬂ"arm_m_ giT;r illam fecundumferotam
eﬁe_ex:e_n!am & c!mzhhn[em in partes ; quz cft con«
ditio & imperfettio fubltantiz materialis. Alio mo-
do effe poteft aliqua fubftantia corporea folum ex
parte materiz; id eft ; compofiraex corpore & (piri-
tu, ficurefthomo. Atq ¢ eadem diftinétio adhiberi
poteftdeal is duobus arcributis,{eilicer ; effeimmar
terialem,&intelleftualemmam hge triaatenibutave
in progreflit dicam, in prefenti materia connertun-
tur.
De primo ergo attriburo: feilices incorporenm: if=
matur prout OpPORItUr ¢Orporeo primo modndi-rwl.
&o,euidenrifsimum elt;intelligentias non effe cor- m;;,;,
poreasillo modo, quia restozaliter & quoad veraim- g,
quepartem corporea ;eft valde imperfedta: namin iy
firo effe & operari nullo modo [Eiungitur & materia i
necdominacur illi. At vero intelligentiz ponuntu
in vniuerfoin fupremo gradu & ordinererum,&itd
Ariftot.1.de ceelo c. §. air effe fupra ccelos entiafem-
piterna optimam vitam ducentia. Vde fineviladu-
biratioue perfeétiores func intelligentiz , quam (pe
cies humana.Quad etiam agnouilfeGentiles probat
late Franc. Georg.in harm.mund tom. ¢. cant.).cap.
jz.quem refere loan. Arbor. libr.s. Theofoph. cap..
dicensillum fenfiffe oppolitum. Quod tamenndfo-
{um eft alienum 4 S Patribus & modo loguendifiti-
grure;veibi Aiboreuslatetradtat, fed eiam tradi=
tione omnium gentiun,que de his fubftantiisloc-
tifunt,& ab omni ratione. Nam fiqui funt effedus
perquos inintelligentiarum cogoitionem denenia-
mus,illiofiendunt feuindicantin intelligentiismas
iorem, vel faltem non minorem vimgpotentiamque
in effe, quam fir in humana natura, vt patet de mori=
bus co:lorum ; & de aliis affeétibus , quosin homini-
busoperantur,ve {'umpredi&iunesaurrcuciatianci
oceultifsimarum rerum , &c. Ratioitam pracipua,
qua fupra probanimus intelligentias efle, ex perfe-
&iori Gmilitndine ad Deum, probat eas effe perfe-
&iores omnibus rebus vifibilibus etiam honine;per
feftinsque parwicipare intellectualemgradum: alio-
qui non fuiffent propter eam caufam ia yainerfones
ceflariz. Cum ergo homo non fir fubfantia corpo-
reaillo modo,neqyillomodo erunt corporezintels
ligentiz.Item quiainde (:t:clligil'l'luShOmi“‘m“f“‘ﬂ.-G
corporeumiliomodo s fed haherefa]:cmforméfpy
ricualem,quia participatintetleéiualem operationy
fed intelligentiz funt robtliori modointclledtualess
ergo. ¢
Ex ratione autém fafta poffumus vlteriug progres
diad oftendendum ,intelligentias elfe altero eriam
modoincorporeas,id eff;nullamin { habentesqua=
titatis molern aut extenfionem, NamDeilt ot hot
modo ineurporeus: ergo ad pe: fectionem yniverlt
pertinet vt fit aliquis ereaturarum sl‘gd}]speﬂﬁm&:
lisin hoe modo effendi: nam participatiodiuine e
lem fubftantiz modumnon V! eturin-
nee excedit lmires cre-‘l;;'

vilL

quoad firi
uoluere repugnantiam

e e P S L iy



jilf

=

=

Sedd. UL Deattributis intelligentiayum.

12+ &ideoad perfedionem vaiuerfifpe@at huiuf-
modifubftantia creata:fubflantia autem huius gra-
duséordinis intelligentias vocamus. Quz ratio ca-
demelt,& einfdemefticacizcumilla , quafedtione

rima trattata cft lare, &probat quidem darialiquas
fibltanias creatashocmodoincorporeas , nonta-
men probar omnes illas quasintelligentiasvocamus
&fuperiores homine effe fatemur, effe 1llo modo in-
;orporeas.quia fimilitudo ad Deum &perfeétio vni-
weelifatisfaluatur, i dentur aliqua fiupreme intelli-

atigomnino incorporez;quamuis dentur aliz in-
feriorisordinis habentes corpora. Imo fi huiufino-
divarietasintelligentiarum pofsibilis et ,pertinebit
addecorem vniuerfi 5 vtineofit vterqguemodus &
ordointelligentiarum.

Vnde non folum multi ex antiquis Philofophis,
{detiam moderni aliqui Philofophi , & Theologi
videnturhocmodo afferuiffe aliquos angelos ; pra-
fitimdgmoneseffe corporeos. Quod de motoribus
celorum aftirmat Caiet.in ¢a. 4. Genell & de dzmo-
nibusin ca.2-ad Ephef.vbiadducit rationem tatam
deperfeftione & compleméro vniuerfi,quod [ilicer
gporterineoellc omnesgradusrerum, quorum v-
s elt fabRantiz eorporex intelleétualis non fen-
tientis;(ed tantum fe loco mouentis Quod etiam te-
niitNiph libr.3.de demon. capite3. & fequent.idem
lateEugub.lib.8.peren. Philofic.27.& 41.vbinon fo-
JumPlac.fed etiam Arift.in eam fententiam adducit
quividetar fauere 5. Metaphyfic.ca.8.Jmo D. Thom.
queltié.demal.articulo.ad. 2. dicit probabileefle
Dionyfium credidiffe demones efle corporeos. Et
Augultinus, quem ibidem refert libro 11. Genef. ad
liter.capy13, & aliis locis, in eadem videtur fuiffe fen-
tentia.

Nudlas daviinzelligentias corporeas,

VTergoratio fatta concludat voiuerfaliter , alia
via excludenda eft illa diftinétio intelligentia-

' mminincorporeas & corporeas, Et inprimis often-

derepoffumus hane diftinétionem nulla ratione ful-
driyneque vilumiudicium anobis afignari pofle,ob
quodquofda angelos iudicemus effe corporeos po-
tinsquimalios. Nam quod quidam fine boni & alii
mali; nullum argumencum eft malos effe corporeos,
bonosveroincorporeos, tum quiacumomnes fint
ureaturg,omnes cuiufcungs gradus & ocdinis potue-
runtad malii declinare, & inxta probabilioré Theo-
logarum opinionem angelus pre{tantifsimusin na-
turacesidit , & dzmon effectus efty cum quo exfin-
gulisordinibus & Hierarchiis;aliqui cecideriit: ergo
exdiftinGioneinbonitate vel malitia non poteft fu-
midiftin&tio incorporei vel corporeiin intelligen-
ti. VndeDionylius cap. de dininis nominibus di-
iit, inde conftare corpus non effe viriorum propria
taufam ; quod demones ine corporelapfifune, &
Damafcenuslibr.s. capit. 3. moribusné naturadicit
feparariangelosbonosimalis. Quocircatrimem-
brisilladiftinétio veterum Phi]ofuphorum._qui ani-
malia rationalia dinidebant in Deos , demones &
hUm]@S,Diis corpora ceeleftia , dzmonibusaérea,
hnmxmbus terreftria tribuentes,prout meminitAu-
gultlib.8 de Ciuir.tap. 4.Hzc(inquam) diuifio & fi-
refundamento daraeft, & ex aliquo falfo errorein-
trodufta, quod putabant anintasrationales pro di-
Uerfitate meritorum diuerfis corporibus vniri,ve ex
Flotinorefertidem Aug.libr.o.de Cinit.cap.10.11. &
1= Rurlis netp ex operatione difterni poflunt ange-
linincorporeos & corporeos :nam omnesfunt per=
fe&mnrglhgeutiz,quae ad viumincelligendindin-
3{5?::]:!1||1jul}eriucorpori.s,ncq; oppofitii aliquo in-
caliquibus probari poteft. Omnisitem actio,
fuamexcrafehabent, eft eiufdem rationisin omni-
Uhquianon tranfcédit localem motionem quz ab
Agenteincorporeo fieri poteft, Quin potiusde mo-

282

toribuscezlorum, exlocali motu perpetuo conarur
Ariftoreles elicere,eficincorporeos , quodiicetnon
fatisewidérer colligat , vtinfuperioribus vifum eft,
certum eft tamen illam motionem per fe non requi-
rerecorpus & magisexpedire yniformiter, &inua-
riabiliter fierifi hat {ine corpore.

Quod vero fpeftat adillas intelligentias, quas in-

ter nos verfari multietiam ex Gentilibus intellexe-
runt,nullz (unt attiones earum, qua etfi frequenter
fiant abinferioribus, non poffuntetiam a fuperiori-
bus fieri: ergo nequeillz attiones requirunt corpe a
fubftantialiter vnita,fed ad illasfufficiunt afflumpra,
vellocaliter mota,vt Theologilativs tradtac..parte
queit.i.5.Deniqueneque ex fenfibilibus & corporeis
pafsionibus conftare poteft; quofdam angelos effe
corporeospotius quam alios: quia nulla naturalira-
tione conftare poteftinaliquaintelligentiarum ha-
bere locum huinfmodi pafsiones: illaenim precipua
palsio, qua nos credimus dzmones patiabigne cor=
poreo,non poteft ratione naturalicognofsi , & cer=
tum eft non fieri virtutenaturali, Vnde licet prace=
databagentefen inftrumento corporeo, non ramen
eftcorporeain fe & exparterecipientis : ideoque er-
iaminanimalibus feparatislocum habet. Aliz vero
pafsiones animales interdum folent tribui dznoni-
bus,vt quod deleététur odoribus fenfibilibus, vrex
Gentilibus refert Avguftinushibro 8.de Ciuit.cap.is.
ex Apuleiolibr.de Deo Socratis,& libr.g capit. 16. &
libr.11 ca.1.ex Porphytioepift.ad Anebundum, & fi-
miliarefert Cyrill.libr.4.con Iulian. exPorph.lib. 2,
deabftinentia animator.& ex Homero & aliis: refe-
runt etiam Origen. libr. 7. con, Celfum & Theodor.
libr3.& 7.deaffe@ion. Grzcan. Imomultiex Patri-
bus cenfuerunt demones rebus venereis deleftari,
quosreferre nuncnoneft neceffe : poteflt aurem vi-
deri Pamel.inannotat.ad TertullianumParad.1. Ve-
runtamen , qui huiufmodi pafsiones dzmonibus
tribuerunt,fi id proprie & formaliterintellexerunt,
errauerunt, exiftimantes cos eflfe animalia corporeay
habentia fenfus:quod nullo fufficiente fignoautef-
fefu cognoftere poruerunt , fed alioqui falfo ru-
more, & humana traditione decepti funt,quiitafen-
ferunt.Si vera obieétiue tantum id intelligatur ; ad
illum effeum non erit necelfarium corpus: poflunc
enim dzmones intelledtualiter percipere fenfibiles
odores aut nidores facrificiorum Gentilivm , & in
eisfpiritali affe@tu complacere. Igiturexeffeétibus
pulla eft ratio difcernendiintelligentias corporeas
abincorporeis.

Dicetaliquis;etiam(i 2 nobis ex operatione idnon
percipiatur,&ideain particulari non pofsimusdif-
cernere 5 quinamangeli corporeifint, qui veroin-
corporei, id eft, an boni vel mali, an motores ccelo-
rum,vel cuftodeshominum,&e. ex rationetamena
prioriintelligere poffumus , dariillos duosordines
intelligentiarnm:quia & pofsibiles funt, & pernines
illa varietas ad perfectionem yniuerfi, folumigpof=
fumusingenerali dicere intelligentias incorporeas,
effe natura fua perfectiores. Sed nihilominusdicen-
dum eft: Philofophica ratione (etfi Mathematica de-
monitratio non fit ) [bfficienter poffe oftendiintelli-
gentias corporeas non effe pafsibiles , necpertinere
ad perfetionem vniuerfi. Quodita oftendo , nant
velillz intelligentig talia habent corpora quibus vri
non pofsintad fentiendum, velad aliquem alitim a~
&um vit, vel habent organa & operariones fenfi-
um in gorporibus. Nentrum dici porcit ergo.Primu
probaturdifcurfu D. Thoma 3. part. quzfiticne 15.
articul.1.& qualtione so.articulo 3.quia forma, quz
eft purum intelligendi principium, & per corpus ex=
ercere non poteft aliquem adtum vitz,non potefiel-
fe veraforma & fubfiantia incopleta naturafua or-
dinara ad aGuandi fubfancialiter corpus,&cum il-
lo fubftantiam completam per fe vham conftituent.
Nam cum forma fit perfectior materia, nd vnitur illi

Aa 4 propter

X1,

XIT$




XL

XIV.

254
proptermateriam principalicer,fed propter compo-
firum, & propret fe & fuam operationé: i ergonulla
operatio propria ralis forma poteft per corpusexer-
ceri y effe tabis formz non eft natura fua ordinatum
ad corpus: nam opcrauoindicatipi‘um effe, & mo-
dum eius s quiaefieelt propteroperationem & ope-
ratio manatabefle.Adde, g talecorpus nihil prorfus
deleruirecad operationeminteiligendi, quia corpus
n6 defernit ad hane actioné mifi mediis fenfibus.Nee
vero taleintelleétind principinm vniendum eft cor-
pori propterfolum localem motum: nam hic motus
petfenoneitactio vita:nili quatenus proceditaco-
gnitione & appetity, & feruata proportione noneft
adtio viuéns corporisnifiquatenus procedita cogni
tione& appetitu habEribus organa corporea,veunt
phantafia, &appetitusfenfitiuns.Siauté procedata
cognitione & effectu pureintelleétuali & ipiricuali,
fufficienter fitin corpore ab extrinfeco mouenteer-
go propier huie folum motum non poteft principiti
inteliefiunm fubfiantialiter&vitaliter vniri corpo-
¥i: ergonon poflunt intclligentiz effecompofitzex
gorporibusadtionum vitz expertibus.

Neque etiam poffunt intelligentiz habere corpo-
raqua per {e [entiant:nam talia corpora oportet ha-
bere organa fenfib.accomodara; inter quos primunt
focum habetfenfustadtus: hecaurem organa requi-
runt corpus mifium, & ex primis gualicatibus tem-~
peratum, vt conikat exlibrisde anima. Ergononpof-
funt habercintelligentiz talia corpora Nam intelli-
geurix funtfubltantiz omnino incorruptibiles;&in
capacesalterationum naturalium,que ad cor:uptio-
nem difponunt: huiufmaodiautem corpora fiintna-
turafuaingorrupribilia& aleerabilia,cum confiétex
materia hiselementarib. qualitatibus {ubiecta, Di-
ces: angelos nonpatura fed gracia effeincorruptibi-
les. Sed hocefle falfuminfra oftendemus , & perfe
conftateffealiennmab emnirationenaturali.Vade,
ctiam illiqui dicuntecelos el corruptibiles ex parte
n'l.‘u:enz,nmlquam \'CrﬁCGE:'lll\1P§:Ilcﬁllle 1 ﬂgeﬂ(l-—
bys nacurahbugelle vim afiinam initlos, pcnuntin
iphsceelis difpofitiones aliquasnonhabentescotra-
rium,ration¢quaruim corrumpino poflunt;alioqui
fiinillisefler temperamentum calidi. &humidi,nul-
lapoflet reddiracio;cur nen poffent corrumpi. Si er-
go in angelis eflent corporaficdifpofita & tempera-
ta,naturalicer pollent corrumpi & alterari. Maxime
cumillznon fict fubftantiz femperexifientes in ali-

quo pacuraliloco,abhisagéabusnaturalibus - ‘mo
tosfed qua varialoca circumeunt, & per gual b lo-
ca quibufuisqualiratibus affedta percranfenn: @ qui-

bus nihil patimur: erge ignumuen eft haberc cor-
pora naturalites corruptibilia.

Aliterrefponderi poteft ad argumentun, folom
concludere earpara intelligentiarum non habere
taliaorgana & tales fenfus.qualesnofira habenc:ha-
bereramen polealind genus fenflium, quodgonre-
quiratcorpora sorrupubilia,neg;organa ex primis
qualitatibustemperata. Cur enirn non pofsit Deus
huinfiiodi fenfius & corpora facere ? Sed quamuis
demonitrareapertenon pcfslmushcc imglicare co-
tradidionem,nobistamen fatiselt nonefleinnatura
principiun ad fingenda huiufmodicorpora, neque
‘alibus principiis intelligi pofle quomodo
siblia,aut qualeseffentiiliselus, velquosa-
&us haberens. Vndequitribuunt corpora dzmomni-
busaurangels, non tribuuntiliis corpora organica,
autapraad leariendum, fed fubtilia aut imilariasé
ideoaéreaillavocant, quz fahenon poffentnonefle
impeifedtifsima. ldeoque longe verius it nulla effe
incelligentiis cérpora, nep effealii naturamex cor-
pore&ﬁ;iri:u conftantem preter humanam. Quod
indicauitCongil. Lareran.incap.F siter-defumm,
Trinit.diceas. Deuin ab inisio remporis condidiffe cveatn-
rampiritualem s & corporaler, id oft, angeli 7 iR~
duanans, Cr deinde humandain quafi communens ex

Difput, XXXP. Deimmoateriali fubfiantiacreats.

corpore wnﬁ:rrtmm. Natura vero ange{i:atota, & vto.
mnes :m_c_liigemias compleétitur ; non Eonﬂ-’llﬂﬂr.
pore & fpiritu, fed fpiritualis tantumeelt. Atquehn-
modo fentiunt deangelis;eofquein eo fenfij iri:uc
ales vocat Patres E.ccleliz,v:];)im;yﬁus:ap,ii d;
Ceeleft.hierar.& 4.de divin.nom.Ignat.epiftol.s .nd
Trallian.Damaftenuslib..de fid.capit.7. &Iibr; P
capit.3. & Balil.homilia. Quod Dcusnoneﬂauzhu;
malorum,Chryfloftomus homilia 22.in Genef & 44

in March.Cyrill.libre 4.Inlof capit.10, Athan. ura:'

de commun.effen.Pat.& Filii, & Spiritus fan&i_&iu'
Plalm.79.circa 1d. Quzfedet fiper Cheritbim , proutee.
ferturin VILSynod. epiftol. Germaniad Thomam.
Irendib.z.contr.Harelcapit.54.& 55.Gregor.z, Mo-

ral capit.5.Hilar.8.de Trinit, Hieron.Ifaiz 63 LeoPa-
paepift.g6. Et Auguftin. licecmuleis modisvideamr
dubius,tamen.hib.Rerraét,capan.&iadlibis, ey
retradtat quod alibi dixerat,angeloshabereanimas
auteffeanimas, fed appellandosdigit ereaturas(pi-
rituales & fpiritus.

Scio pofle etiam in contrarium multa obiici ex Iy

PatribusEcclefiz ; & exantiquis Philofophis. Sed
quod Philofophiinre occnlta; & a fenfibus valdede
{tanci erraverint. mirddum noneft, Patresvero Ee-
clefiz interdum feeuti funtinhis rebus, quz ad do-
¢irinam fideinon pertinent, antiquos Philofophos,
przfstjtim Platonem : aliquando vero remaliguam
materialern vel corpoream vecant non abloluts
proprictate, fed comparatiualocutione : ficDama:
feenus (upra , fimul dicic angelos effeincocporeos
&immateriales infe,;marerialesautem refpc&uDei.
Eteodem modo exponi poreftqued dicitur deEc-
cleliatt.dogniar.capit.iz.& 13.mhil effe incorporeum
przter Deum, & ratio reddirur; quiaomniscr:atu-
ra localiter gircumfcribitur: quodetiamlatomodo
intelligi potelt.vtinferius dicams: Quinetiam Au-
guftinus hzref. 86. referens Tertullianum afferen-
tem Deum effe corpurs pie dicit poffe exponi; vocal:
fe Deum corporeum , 1d eft; quinon eftinanequid

aur confitum, fedverum & perfeftum ens. QU P ln
fenfi1 A nobis exponaturillud Panli. In guahabitaiple- * °

natudo dininitatis corporalicer 5 ideft 5 veredenatunali- Loy
ter,& nontantum figurate,  Multoergo m.qgispnf—f,‘;,-,uq‘
funt angeli dici corperei ; non propier corpoeui 1
modum &extenfionem,fed proprer compofitionen
aliquam & imperfe@lionem quam habent in com-
m'cn“lorarmnc Dei. s
Exhac p:rie:rmclnﬁnniscoli’gitl!l'a"é:&“al“"lA,
attributum inzelligétiarum,feilicer, angelosefleim: i
materiales,idelt , non compoﬁrut exmateria fell
ex partibus effentialibusrealiter dillinétis, quarim
aleera (it potentia,alteraactus fubfantialisHeeillis
tio conftat exalio principios quod difputat. . pro-
latum eil, feilicet hanc compofitionemnon jauehis
rinifi inrebus quantis & corporsis: cumergooftens
fum fit,angelos non habere quantitatem molis;nee
extenfionem partium,redte concluditureoseffeim-
materiales. Etquiaeolocoadduximus ompid; qu¥
hicdefiderari pn:eraat,nihiihoclocoaddEI¢3“=f°‘
petere necefleerit.

Angelos eff intellecinnlés:

V Ltimo ex diftis areribucis infertur aliudinter:
: tia parte conclufionis politum, {cilicet, angelos
effe incelleétualis namrz,qundcriamcﬁnaruraincr
euidens,& in fide noftra cerifsimum; v Bernardns
notauiclibro 5. de Confider. ad Engentum. Nam
angelitoali peccarepotuerunt, & ar_lgeli beni fper
vulent ficiem Patris, & veriquead hominesloquuntiry
& eos docent infiruungtenant, &e. qu omnialis
neintelleGu fieri non poflunt. Denigue, iplum no-
menincelligenciarum, quod Philofophiangelisim:
pofuerunt ; fatisindicat cos fcnﬁﬁ'c_angeluseffe;ﬁ-
velle@uales Pracereasratio fuprafacia E]Uﬁ"“‘;u';

b1

i et e e it R S R SRl S (o o IR U

-




it ey

g
ity
oo
lich

ot
miink

I

=

Sedl. NI Deastributis intellgentiarum,

musintelligentias effe; conuincit eas debere effe na-
;urxin:cl[c&uaiii,quia L)lctIS}Il }luclﬁl}!{!ﬂ’io g u
conftitutuseft; & exfimilicudineadipfum; & ex per-
fedta participarione 1ilius gradusquantum €X natu-
raereata efle poreft , conclufimus neceflariaseffein
yninerfo huinfmodi creaturas : ergo ralesereaturz
funt fubftantix viuentes & intellettuales.

Tandem hoc ipfo probare poffumus ex priori-
pusattributis; fic enim D. Thom.s p.q.14.2.1.probat
peume¢/e naturz intelle&ualis » quia elt incorpo-
reus & immaterialis. N il immaterialis (i nquit) alicuids
witfiratioquod fit cognoflitiua 5 & iuxtagradum vimate-
vialitatiseft graduscognitionis: & ideoDeus ficut eft fum-
meimmaterialisita eft fumme cognofcitinus : dvo-
trario vero res corporez vigue ad gradum planta-
qum propter nimiam materialitacem pullam partici
Pamcog.zi;ionem 5 animalia vero aliqguam pa_.n_:icp
pamwgnjtionem, eoquod aliqguo medo ingipiunt
tominari materiz, & elle capacia formarum feun fpe-
clerum fine materia:anima verorationalisiam artin
gitintelle&ualemgradum: quialicerinformet ma-
terid,fubfifteretamen potelt fine illa.ergo intelligen-
1i2,quz magisaccedunt ad imma:e_rialimrem Dei,
quianon folum fubfitunt fine materia, fed etiam il-
lamnon poflunt informare , neque ad eam habér ef~
fntialé habituding, neque illa indigent vilo modo
adfaaspropriasé&vitales operationes vinent vita pu
reintelledtuali,vt etiam .-\rif‘:.docuitJz.i\ieraphyﬁc.
§&1deccelo c.8.Quod autem immaterialitasfirra-
tioalicuirei,quod fit cognoftitiua,declarat D. Tho.
excoquod materia eft quz limitat & coar&at for-
mam;naturaautem rei cognofcentis poftular quan-
dam habitudinem &capacitatem,ratione cuius pof-
licfuperiorimodofieriea , quzagnofGit, ex3.dea-
nimtextu 34. Porelt autem in hune modum decla-
rariquia intelleétualis vita eft perfe@ifsima, omnis
auté vita actualis conlifticin perfecio &internoquo
dimmodo operandi,qui neceflario prouenit 4 for-
ma&nona materia,quia materianonclt actiua,fed
purereceptiva. Ergo quoforma magis fuperatim-
perfectionem materiz,eo perfectiuselt operatiua; &
ideoformz inanimatorum , quia valde materiales
fontlicet aliquid extra [& agere pofsine,;né tamé per-
fefto & vitalimodo operari. Religuzx vero forma,
velattingunt gradum vitz, velin eo titum maioré
perfeitionem participant, quanto in fito effe & per-
feltione magis diftant ab imperfeétione materig:er-
goformz omnino abfraft= & elongarz i potentia-
iltir.ema:erixpauicipabunt optimum vitzmodi,

A quiinin:elligendo confiftit.

Sedobiisiccaliquis , totum hune difcurfum fip-
ponere, omnem {ubftantiam immaterialem effe in-
tlletualem: hocqutem principium nequeelt perfe
Hotum,negenidenter demonftratunt. Quam enim
wrradictionem implicat,creareDeum aliquam (ub-
fantiam intelleftualem nonintelligentem?Siautem

ocnonimplicat,vndeconftat nullam ex creatis effe
huinfmodi? Deinde, quomodo poteftimmateriali-
taselle ratiointellectualitatis, ¢t illa fie negatio, hee
Fetfedtio pofitina. Quod fi perillam negationem ali-
§uapofitivadifferentia circumferibatur,illa vero eft
Somuniot quam intelle@ualitas , & ita non poteft
elletatio adzquata intelleftualitatis vade diturac-
Pfficn:ia_mntcrialia,qug nullomodo funtintelle&u-
liavel i famatur ve cft perfectio filbfantiarum in-
teliectualium,nom digit aliquid diftinétum ab intel-
ledtualitace.

; ‘f:scé'ﬂlla-nl?iiciunt Gabr. in. d.35.9.1.& Aure-
riu:l:ri:il ‘_?PF-ﬂll?ldem".gu: 1.Refpondetur tamen ve-
rpil‘ituafél ¢lic impofsibilem fub{iantmm creatam

5 undm{ficmcm‘pot:c‘am 5 quaz:nxel_[eﬂuah;nan
i \Dl_ cn:{gr D. Tho.& omnes Theologi fup-
i tonyl, totolibro de ceelefti hicrar. Nam

Bitangeloselfeintelligentes quia funt fimi-

6sDeoi St ol 3
tomeﬂ"cfp:r:tuah,&:mma:erlall,&quomhw

245
puriores funt, eo effe inintelligendo perfedtiores. Et
libro 12,Genel ad lirer.capite 10.0mnem
itiam actuintelhgibilem aic effe inc
lem:& licet de fafto loquatur, tamen fenticiilam ef
{e connexionem per {e ac neceffariam. Imo fi huiuf~
modinonelfer 5, nemo certeafirmare cum funda+
mento poflet , omnem fubftantiam aétn incelligibi-
lem feu fpiricnalem effe intelletualem : nam cur
Deus in iilo ordine non feciffec fubftantiam co-
guofgentem & non cognoleentem , fi effet pofsibi-
bis virag differentia,ficuteft in corporali? Rario au-
tem cur hocnon fit pofsibile,tacta eft fupra:& decla-
racur amplius 5 quia non poteftinzelligi fubftantia
prafertim aftualis, & babens effe fimpliciter, que nd
habeat operationem connaturaliter fibi proportio-
natam:ergo omnis fubftantia {piricualis neceflario
habebit huiufmodi operationem, llaantem opera-
tionon poteft confiftere in fola aftione tranfeunte,
tum quia huinfmodi a&tio prout effe poteft inter
rescreatas , fupponit communicationem aliquam
in materiafenin mode compofitionis, vt infra di-
cam:tum etiamygeiia talis aétio fi non procedatex o-
peratione vite,valdeimperfeaeft : fubftantia au-
tem fpiritualis cii (icin perfe&ifsimo ordine reruni,
participarc debet ex natura fua perfeGium operandi
modum : ergooperatio {ubftantiz {piritualis , in-
trinfeca & connaturalis eft immanens. Et confe-
quenter etiam erit operatio vitalis, quiaaétioper @
immanens vttaliseft,femper eft vitalis, & quiagra-
dus viuentis perfedtiorelt quam non viventis.Ergo
fubftantia fpiritualis cum fir perfe&ifsimi ordinis,
ineo gradu conftitui deber. Denique ralis operatio
necellario erit fpititualis ; um ficin fubftantia fpi-
rituali 5 operatio autem fpiritualis vitalis & imma-
nens;rantum eft illa;qua ad gradum intelleGualem
PC[T”TE[.
Ad alteram partem Obieftionis refpondet Ca-
preolus , cum efleimmaceriale diciturratio eflein-
tellectualis, non fumi intelleétuale pro differentia
ellentiali,feu(vt ainne )radicaliter,fic enimratio fa-
¢ti probat idem efle fubftantiam efle (piricualem &
intelleGtualem : &ideo non poffe vnumefls ratio-
nem alterius , fed fumi intelleftuale pro facultate
proximaintelligendi, & hocmodo clarumeft ; in-
telleétum confequiad talem fubfantiam , eo quod
fpiritualisfic. Addo vero , etiamfi fumaturintelle-
&nalepriorimodo, pofle verificari quo immateria-
Jitasficratio eius, non quidem per modum proprii
principii & caufz , fed vel folom quarenus vna ¢on-
ditioinfertaliam ; velad fummum quatents vous
conceptus eft ratioalterius : quomodoinDeo dici-
mus vaum attributum efferationé alterius, Ec qui-
dem fiimmaterialitas fumatur pro negatione com-
pofitionisex materia & forma in fubftantia comple-
ta feuactuali,fic dici p6t ratio incelleétualitatis folit
per modum conditionis fine qua nd,qua pofita, ne-
ceflatio confequitur, talem fubftantiam eflfeinrelle~
¢tualem. Sivero fumatur pro perfeione pofitina
quam perillam negationem circumferibimus: ficli-
cer in fubftantia fpirituali non diftinguatur fpiri-
rualitas(vt ficdici ) & intelle@uyalitas , nihilominus
non poflumusea diftinguere fecundum pracifos &
inadzquatos conceptus. Nam ficut eadem forma fe-
cundum eandem omnino entitatem &rationem ef=
fentialem ; & informat & eft principium operandi,
quamuishzcduo pereonceptusanobis diftinguan-
tur,ita eadem forma feparata ex viginfdem differen-
tiz elfentialis, & eft in fe talis perfe®tionis & ordinis
&eft radicale principium talisoperationis , quz eft
intelligere,nos vero ea duo ratiorie diftingnim?® per
inadaguatos conceptus.De quernm priori ( obiefti-
ue coscomparando)verifsime dicimuseflerationem
pofterioris:nam.quia forma in fe taliseft,vt gradum
& ordinem fubftantiarum fpiritualium attingat, i-
deo neceffario el intelleétualis; id eft, radicale prin-

lectua-

cipium

XXIL.




XXIL

XXIIL

XXIV.

286
cipim intelligendi. Atque hocmodo fumpta im-
piaterialitasnon cft quid communius quam intelle-
& 1s;nec & conuerfo,fed gonuertiturinterfe: &
nihilominus yna dicicur effe ratio alterius propter

- diftam precifionem intelleftus.

Vode nonrefertquod accidentia fpiritualiay in-
telledtnalianan fint, quia non funtimmaterialia eo
modo,quo I—m:w]oquimurdmc immateriali 5 feili-
cet prout conuenitenti per fe. Exratio eft; quiafola
fubftantiaelt primum operandi principium: agci-
détia vero funt facultates autoperationes vel difpo-
fitiones fubftantia: &ideoydicet ubiftantiaimmate-
rialis necefario fic principale principinm intelligen-
di accidentia, licet fpiritualia etiam fint, non parti-
cipanthanc perfeQionem. Imo licet quzdam fint
pringipiaproxima, non tamen omnia,quia vel{unt
operationes iple & adus vitimi 5 vel fune principia
proximaaliarum a&ionuni, quz poflunt etiam an-
gelo conuenire, vt funtappetece,maucre, &czt. vel
funt tantum quidam modi iplius fubfatiz, velocas
iis prfentia.

LAngels effe finite Pfi’ﬁ%ﬂff, er

qﬁvmada.

Dicotcrtiu: Naturali ratione cognofci, cmnesifi-

telligentias creatas effelimitatas & finitas in per-

feftione eflentiali 5 & confequenterinomni etiam

virtute, quzadeandem efentiam confequitur, Hze

affercioin (¢ quidem omnino ereata elt:demonllira-

tur enim facile ex principiisin fuperioribus pofitis,

& demonftratis. Probatum eft enim omunes has fub-

fatias diftinétas aprima neceflario fore creatas,quia

ens neceflarium ex fefolum voum efle poteR in re-
rum natura. Deinde oftenfumeft, de intrinfeco &
effentiali conceptu entis creatiefleve fic finitum el
fentialitersquia de effentia ¢ius eft ve fit dependens,
inuoluit autem repugnantiam quod ens infinitum
dependeat, vt fupra diximus: & inde etiam gonclu-
fimus fieri non pofle vt Peus ereer alium Deum feu
aliud ens impliciter infinitum: ergo commune at-
tributum omnium incelligentiarnm aDeo diftinéta-
rumelt , quod fint finic= & limitatz perfeétionis el
fenrialis, & in hoc omnes Philofophi Catholici ¢on-
ueniunt.

Buid Arifloseles in o  [enferit:

Q\r’zrum tamen, an Ariltoteles ita de his intelli-
gentiis fenferit, velpuraueric potiuseaselle fim-
pliciterinfinitas. Et ratio dubitandieit, quia 12, Me-
taphyficor.ex perpeua motione cxli colligitinfini-
tam virtutem mocoris:fed ipfe fenfit, vel omnes; vel
multas intelligensias perperus mouere: ergo fenfit
amnesillaseffe infinitas. Deinde non aliter probat
immaterialitatem harum {ubftanciarum nifiex in-
finitate caruni,vepatetex iz Metaphyficor.cextu 41
vbi ita ratiocinatur de primo motore; & textu 42,
concluditplurescfie talesfubftantias perpetuo mo-
wentes,& textu 43 colligitomnesillaseffe empiter-
nas , immobiles , &fine magnitudine, VbiDiuus
Thomas aduertit 5 colleftionem Philofophi in ea
fundari, quod moueant temporéinfinito, & confe-

uenter virtute infinita. Nihibominus ineredibile
videtur Ariltotelem exiftimafle omnes incelligen-
tias motrices orbium efle infiniras fimpliciter & int
effentia, proutnuncloquimur. Nam ipfe, vtinfu-
perioribus probatum eft: nonignorauit omnes effe
creatas & primo matore, quern folum fatetur in fine
Metaphyficz effe vninocuini principem vhiuerfi:er-
go exiftimare non potuit illas intelligentias effe in-
finitz perfectionisfimpliciter:cum hzc planérepu-
gnet cuma dependentiaabalio, imo & cum inxqua=

sderinll

Difp- XXXV De imni

4 creata.

licate. Quomodo enim poffunt inferiores intellis
gentiz clieigzquales Primas, £ funt ﬁma]:cite:" &in
genere eatis infinitz hicot Prima ? Tmo Ariftoteles
eas etiam inter (& facitinzquales, aitenim i1z,
capit.8.itaefle perfectione ordinaras, fcur funt coeli
quos mouent, Quomodo autem cum hac veritate
confiftere pofsitaleer difcurfus Ariftorelid, difficile
eft ad explicandum : quid vero 4 nobis dicipofsis
paulo polt {ubiiciam. 2

Sisstne intelligentiin ¢ffentiainfinita (aliem f-
cuundum quid,

Vari etenim vhei’ins poteft : efta intelligentiz
- creatznon fint i_nt:rrlz_l fimpliciterin effencia fen
in genere entis, pofsintne exiftimart infinite fegun-
dum quid,id eft;in aliquo genere vel (pecie;velquos
ad aliquam propriecatem feu irtutem. Nonnullic
nim putant nonelleinconn ns atrribuere huiuf
modi infinitaten intellipentiis, quia exhocquod a.
liqua creatura fitinfinita hoc modo nullum faquitur
inconueniens, quia nec fequitur, tamen creaturam
non dependere, neque dari non pofle pluraentiasali
modoinfinita, &vltraillaaliud ensinfinicum fima
plicicer quod fit canfa illorum. Angelos autem fie
effeinfinitos inde fit veriimile, quod quilibet eori
tam perfedtus eft, vtinfrafe continere pafsit rerum
{peciesinfinitas, feu pluresin infinitum, Itemquia
vim intelligendi habenr quodammodo infinitam,
cum adinfinitam rerummulticudinem, & adinhnis
tum etiam obieStum extendipofsint.
Verumtamen hzcinfinicas fecundumquid &be-
ne & male intelligi poteft ; & rette declarata, fere
nulia éft nifi nomine tantum. Duobus enim modis
intelligi pozeft, rem creatam effe infinitam {ecund
qu|cl,fm:mnli:er;fciiicu,vclvirtu,zl:r:rraumm.Pria
rimodo effet infinitus calor ; fi formaliter &reiple
haberet infnitos gradusintélionis, & fmilirer el
infinita linea  {i fecundum longitudinem haberet
infinitaspartes zquales, viraque enim infinicaseflet
fecundum quid, quia tantum eflet inlatitudine i
loris vel line = : Hzc autem infinitas formalis repte
gnat (vrexiftimo) entitati crearz: quialicetingene-
reentis dicatur {ecundumgquid , tamen inaliqua
ratione eftinfinita ﬁmpliciter,&conﬂirni:abfa[u‘
teinfinicumin adu, velinintentione , velinextens
fione ; & vtrumgue repugnat effe iﬁn rerum naturd
vt nunc fuppono, Hazc ergo inkinitas fecundum
quid , non poteft angelis attriboi 5 nec F_ecu_ndilm
gualitatem , quia nullam habent m_ﬁm:c intet-
fam, nee fecundum multitudinem, guiana habét
infinitam aliquam multitudinem per fectionum,ait
principlorum operantium, Nec deaique 1n cﬂ'enl;
tia, quia hzc infiniras formalis intellig non poté
in reindiuifibili, quz nuliam habet la::tudlnem,&
quealiogui eft impliciter fipitain p_erfeé}mn:fu&-
veeft fubffantiaangelica:quia feclufainfinitateper:
fefionis cllentiatisnon poteft incelligt innitasd®
&ualis & formalisnifiinre velhabcngeq?aﬂﬂﬁ“m
vellatitudinem proportionati quantitatis V& eltle-
titudointenfiua, T
Dices : licut in effentia diuiﬁbjli & pel’fFME"
ma intelligitur formalis infinitas fimpliciters? P;L
feftione, vt patetin effentia dinina, :tam}l!ﬂpﬂi_
fibftantia angelica poffet intelligt forfmlz_’n &
tas perfcc’tioms,quamuis Fec:mdumq_}lscf_; uéincm-
to geucre. Refpondetur negando fmIie # fiitd
= B s di eﬁ'cmmc dalle
quiahoc ipfo » quod HiAUTHRe & limitaeam
fimpliciter, & conftituitur per in1aAm € e
: g adem ita limitaturid ominig
diflerentiam, per ¢amac ; fen-
. Vi m pecfeftioneme
nere, vt in nullo habeat totai bl dopet
: i @ potelt. Vinde difcurret P
tialem, quzineo € p
omnes Perfe&ibncsfo:ma!es

jales;iwomnt-
& effentiales; b

b

XL

il

b

i
i
ol
i
i
ing
dix

des
fie
inl
it

Jiss
fu
i
s
o,
virt
plic
vin
yne
[l
vit
i
folt
an
ﬁtﬁ
tiay
me
tin;
ob
pac
&
pre
fim
I,
. cer
iy gor
Pl dg
. e
re;
fin
bl




X

X,

il

queniecurfinitas fcilicet inratione fubftantiz,
intelle@ualizare, &egr.Secus ve-

pusi t
fLrirusinbmmate_ el ! |
tdeellentiainfnita fimplicicer, qu per nullam

:;:;'irériam!imit:ua c&;&ideq inquahbcrl;‘erfe&io_
pelmplicicers&in omnibus fimul formalirer habet
{ymmam perfedtionem i_:mplmlrcr. ' o
P yirualis autem infinitas duobus _mod:s concipi
Adeslarari po_reﬂ:prlmo per cllnm_ei]tm_nlqlrandai‘ﬂ:
gzquinalentiam ad res infinitas inferioris ordinis:
womodo facile admitri poteftinfinitas fecundum
uidinangelica natura, necfoluminilla, fc:d etiam
snatura humana, & in qualibetre perfefta(uperio-
rjordinis comparata adres ordinisinferioris: fice-
sim humana natura perfeétior elt qualiber fpecie
ptizeciamfiininfinitum mulupliccntur:immu illa
{m}-]u:jsxﬂimanda cﬂ,qgammn ad perfeétionem
patire,quan omnes aliz 1}muiﬁnflzpm: Hzctamen
infinitas re veranon eft 'mh_r:ims nifinomine titum,
guignill aliud'eﬂ:_ qpﬁm finiza 'qlizda111 perfe{tlc'),
{ubquapoﬂuntmhmt:‘c, VEF in th.m:um muteipli=
@il coquod nunquamattingantillum gradum &
audinemin quo res perfectior conftitutaeft. Arque
hsgmodo q_umiibet {pecies angelica poteft diciinfi-
rita,prciptee fi ad res materiales comparetur,necin
[ibflantia angelica fecundum (¢ fumpra poteft alius
mpdusinfinicatisintelligi. Non defunt tamen,quia-
lizmetiam modum infinitatisintelligentig tribuit,
nimitim,quia viaquag continet totam perfeétio-
nem [z fpncici,quxquodammo&a eftinfinita,qua-
tenusin aliis (pecicbus poteftad indinidua commu-
neariininfinitum, Itatenentqui exiftimantinv-
nguaquefpesic angelica voum folum individuum
diepoffe:de quare late Caieranus deente & effentia
wpite 6. Sed hecinfinitas (veopinor) nulla eft, fal-
fimque fundamentum fupponic,ve patetex his,quaz
inprincipio indiniduationis fupra Difputatione 5.
diximus,

Alio tandem moda poteft illa infinitas virtualis
deslarariinordine ad operationem vel effetum, &
ficyidetur vircusinfinita , qua potelt aliquomodo
infnitum operati , & effentia fecundum quidinfi-
nitadicerurilla , ad quam calis virtus confequitur.
Nonpotelt autem huiufmeodi virtusattribut ange-
lisnifivelin ordine , adactusimmanentesintelle-
#ur& voluntatis , velin ordinead tranfeuntem a-
dionear, que(vt fuppono)in intelligentiis erea-
tisefle non poteft nift motio localis, Quoad pri-
mos igicur aétus impropriifsime dicetur infinita
vitusinelleétiva , vel appetitiua angeli, quiafim-
pliciterhabet finitum operandimodum, & finitam
vimfeu actentionem in operando adhibere poteft:
¥ade vaum tantum adzquatum aftum valerexer-
eere,vel ad fummum plures per modum vnius; qui
¥imfinitam non excedat. Quod vero fitcapax plu-
fium (pecierum intelligibilium etiam in infinitum,
folum ad potentiam pafsiuam pertinet, qugindend
augetur inperfectione. Rurfus quod fuccefsine pol=
ﬁ,tplureia&usininﬁnitum efficere , ad permanen-
tiam tantum eiufdem virtutis pertinet, n6 ad argu-
mentum in virtute agendi. Deniquequod pofsitat-
tngere varia obieéta in infinitum. &inter eaaliquod
°b‘Fﬁum fimpliciter infinitum indicatquidem ca-
Pacitatem aliqguo modoinfinitam,ideft;eminentem,
&vaiverfalem , abfolute tamen poteft illa virtus
F::E:: ;ig-t infiniza,quia fem perhabet terminum in
. uquem poteft efficere. : :
'!"11;!. cm?i\%%:ferolpc&at ad virtutem mouuam,@uph-
b, mnﬁnunljﬂtqm potefthadere in effedtu. Prioreft
hive OExil‘ti(mlomgﬁ fuccefsionis perpetu,& hoc mo-
S telligeney :“a.ﬂ_lqpl_fenlnffq Ariftotelem omnes in-

it el nfnitas,quia moere poffunt tépo-
ﬁnitamv‘,; edhecinfinitasin cffc&un_onmcﬂqg:mt
ibik tutem in caufa,fed folum virtutem 1nfa_u
Macperpetuo durantem , vt fupra oftendi-

Sect. Ill, Deattributisintelligentiarum.

mus;cum de infinitateDeiageremus.Ex hac ergo in-
finitate effe@us non potelt colligi infinita virtus in-
tenfina;necinfinita eflentia, eriam fecur quid.
Necetiam inde colligi poteflt; qued ralis virtusom-
nine ficfeparata’ quantitate, vt difto loco oftendi-
mus. Alius modus infinitatis in hoc cfieétu efle po-
reft quoad velocitatem motus : vefidicamus;intel-
ligentiam quamiibet habere virtutem ad mouen-
dum quodlibet corpus quacungue velocitate maio-
ri &maieriininfinitcum : talis enim virtusfine du-
bioeflerinfinicafecundum quid, feilicet, in genere
virtutismortinz. Et hune fenfum aliqui Ariftoteli
attribuunt. Sed necporeft facis colligiex difcurfue-
ius;necfufficit intenfioni eius. Primum patet,quiai-
pfe folum colligit infinicatem intelligentiarum ex
perpetuitate motus; ex hocautem effetundpoteft
colligi; quod motor habeat virtutemad velociorem
motum in infinicum efficiendum , quia poteftefle
virtuslimitata ad tantam velocitatem efficiendam
fine vlla defatigatione , &illa poffermorum ranta
velocitatisinfinito tempore continuare, &non au-
gerefen intendere velocitatemes. Sesundum ve-
ro patet, quia etiamfi daremusintelligentias morri-
cesorbiumeffe illomodoinfinitas, indeper locum
intrinfecum non fequiturelle virtotes ext
magnitudinem , vefagile patec exfuprad
tributis Dei.

Sed quamgquam hzc non fuerit mens Arifforelis
poffer aliquis probabiliterdefendere inteliigériasha
bere hancinfinitatem fecundum quid. Quiaadeam
non requiritur infinita effentia ; nec qualirasaliqua
formaliter infinita,fed folum virtus fuperioris ordi-
nis , qua propterea in effeéuinferioris ordinis non
habet fupremum aut maximum terminum. Et ¢on-
firmari hoc poteft,nam iuxra probabilem [entétiam
angelus mortu difereto poteit inmomento feipfum
transferre abalio in alium,imo etiam in diftanté lo-
cum(vtaliquivolunt) ergo & motu continuo pote=
ritfeipfum quacunque velocitate mouerein finira:
ergo imiliter poterit mouere eodem modo quedli-
bercorpus- Siergohzcfententia veraclt, poterunt
intelligentiz dicl infinite fecundum quid,fen in me-
uendo,quzinfinitas poteft dici radicalitereffe in ef-
{entia,quatenusilla vireus in effentiaipfaradicatur.
Quamquam vero hic modusinfinitatisex fe nonre-
pugnet natur creatz;incercum tamen cft anconue -
niat angelis: quia nulluseft effeétus ex quo fufficien-
ter colligi pofsit,& alioqui cum omnis virtus eorum
fit abfolutéfinita, verifimile eft terminariad maxi-
mum in quauislatitudine effeu s qué potelt effice-
re.Iraque hgeres dubia et de quairerum redibiz fer-
moinfrafet.6. cumde vircute aftiva intelligentia~
rum agemus. Nuncquod ad effentiam, & fubftatiam
earum attinet,conftat eas effe omnino finitas, meli-
ufque ac propriusloquemur; {i nety fecundum quid
infinitas eas appellauerimus.

Sed quid ad Ariftotelem? Refpondeo vix fatisin~
telligi pofle quid de hisintelligentiis {enferic ; nam
quoad hancpartem eodem modo loquitur & ratio-
cinatur deillisac primo motore vt aperte D. Thom,
fatetur,& alii expofitores. Poteft autem dici,Arifto~
telem firo difcurfis probaffe quidem in motoribus
ccelorum effe virtutem infinitam: hancautemné ef~
fe formaliter in omnibus,fed inaliquo primo &prin
cipali motore in quo czteri omnes aliguo modo ni-

tuntur vt pofsint perpetuo mouere; &ideonecefia-
ritm non eft vtaffirmet Ariftotel. omnesintelligen-
tias motrices;quz immediate monétceelum, effein
fe infinitas,fed mouerealiquomodo virtute infinita,
idelt , niti ad mouendumin aliqua infinita virtu-
te.Sedlicet hoe verum fit,zgretamen aucnullo mo-
do poteftad Ariftorelem applicari. Primoquidem
quiailla infinitas non poteft colligi ex infinita du-
ratione motus;exqua Ariftoreles argumentatur,fed

>4

XXXIL

XXXilL




258 Difp. XXXV, Deimmaterialifubflantia creata,
ex fubordinatione proximimotorisad primumfen  fantiz communiseR illis, & nulla et ratio Analppia
- {

ca uEl" fecund=ad primam,quz il:l aftione fen mPt.iD_ ROI\HHESIH‘]&'., tum etiam quia inmode fbGia P
neetiam momcmancalmcrucm:.Secundoqumm~ feu fubftandi accidentibus Proptiam cayeni \HEEI d
denon potuifler concjudi, omnesintelligentiasmo-  [eufimilicuding habent 5 a‘-’!fque chmden:ierz;‘n T
trices orbium effe incorporeas , quialicereffent cor-  bitudine vniusad alind : Colloczntuer o?nt ]\a- i
pore; poffent nitiin mouédo virtutiinfinicz primi ~ gentiz crearz in eodem pradicamento {'“h%ﬂmi:zi‘r] I

motoris feuabilla prﬁderc.%ﬁrt? nihil mucnm,quqd quo Iun; CELEr® f}:bﬂantizcreaw 2 ﬂcu:e:iamat.n. e
in hac parte ad explicandum Ariftorelem mihifatis=  denwia illarum {ubftantiarumin propriis pradi | {
faciat. mentis Lirc.\dengium collocatur, vt infrg "idcbln‘:uai- I
Atveroquidquideftin predicamento, meuﬁ:um' I

Defimplicitate,cr actualitaze ubflan. elt ex genere & differertia, quia necelle e, vifibfy. :

fiz mgf&m. premo genere contineatur : €rgo erit talegenusinil. I

lare contractum per aliquam differentiam, fremag. b

XXXIH. Dl’co quarto: Intelligentiz creatz licet fint fub- i:i:é: 'L:;‘l_‘e“;°;_‘f?“ﬂmpfex » potefteffe comgefi ;[
[tantiz implices, fubfantialiter ag Phylice:mon - ° = ngmdx‘ natl cmf’f‘??}“ef conuenienty i i
tamen funt omnino [implices Metaphylice vel ac- Ee;la[ 35 ‘hqb Ay “&m 16am, & difsimiliudi- b
cidentaliter , ideoque non funt puriatus  fed po= i’orm?s ; Fed? cre potelt cum aliis QFCldEF{a]J[?.u’ E
tentiales aliquo modo. Hzc conclufio etiam eft SR Entfl‘oc tu:::hm {r_ep?ruur‘m intelligenis, 1
certa & demonftrari poteft ratione naturali. Nam i 1.1 Sna Ongii'ﬁ'y ce fimplices  ergoopting p
priorpars defubfanciali fimplicitate Phyfica exdi- POD“"‘.c Sch CEoex isreniACOMOMIEEE p
&is fatis conftar,quia in hoc tantum confiftic, quod me_x.:quc *c compofitionon prafupponit npm 2
necflunt compolit2 ex materia & forma, nec ex pat- f,i ﬁ;rl;:n Z?::E;i:rmnem % n;ate_r:a& formg,quti, &
tibusintegrantibus,qua nullefunt fine quantitate: = P('c“d dici:ur:iglcm‘ls’lwn un:mrématm_aphy. p
vtrumgqueautemin fuperioribus oftenfum eft de hu S Jm’ Egr qua:ir{ am proportioncn :
iufinodifubfantiis. Metaphyficaautem compofitio T = "7 &ei‘tm tl:'Ilul quocin re tanquam poté. Ey
fubftantialis multiplexcft: vnaex natura & fuppo- cqulg i ViU UG CONCTRLILE Et_fan:cum‘llla il
fico, alia exeffe& effentia : & hzdu=z qualefcunque compg‘ 00 e:?;_na:%l:xu &forma ﬁtl’e.alis,&:’nmm A
illz fint,id eft, fiuve modales fiue reales, fiuerationis, EUES« SROLO fm 5 enuahcompoimm::le, nbef it ft
in omnibus intelligentiiscreatisreperiuntur,vt con- n:‘::d;:;ﬁfpr:ﬂ:z?:matur‘at_ict‘)’mf}‘mﬁtmn_en!:xge- %
ftac exfupra dictisde exiftentia & fubfiflentiain re- | Vg ) crentia, qua minimaeft, & rationis ta- !
R e -Solerautem D. Tho. fundarealiquo modord: j
poﬁ:mr?cm eﬂx genere & differentia in compofitio t;

3 : ; . : neexelle & effentia, quia effentia comparaturad e
Stntne zme!!@mme,_frfégmm,ex guo & diffe- fe,ficut potentiaad a%tum. Verumamepnliid intellis - Wy

rentiis :mﬂms. gatur de effentia & efle realiter diftinétis, neceffarie E
um fanenon eft,quiaad hanc compofitionemrario- u
AXXIV, ALia compofitio ¢t ex genere & differentia. Er  nis, nequeillarealis compalficio ex necefsirate pras ¢
hancaliqui negant conucnircintelligétiis,quod  fupponitur. Quacung enimrationeintelligaurel I
fignificant Commentatoriz. Metaphyfic. textuz6.  fenriafinita,intelligitur capax alicuins proprigdit [
& z2.deCoelo text.49 quem fequuntur Durand.inj.  ferentiz conftitutiuz, & alicuius conuenientiz vni- 1
dift. 3. quaftio.s. & Marfilin z.quzft.2.Fundamentd  uoce & limitatz acdeterminat cum cateris rebu, i
effe poreft, primo quia genus fumitur i mareria, & & hoc fatis eft ad compofitioner ex gerereddit fp
differentiad forma:ergovbinonelt materia ac for-  ferentia, Atque hoemodo funidatur hzccompoitio * f
manonerit genus & differentia.Secundo,quia,quod  inlimitatione effentiz finitz,vnde quiatalisefentia |
componitur ex genere & differentia collosaturin  fempereft potentialis,&non neceffaria,autexfehas 8
pradicamento : fed intelligentiz non ¢ollocantur  betadtualem exiﬂ:cntiam,ideoinbonofen[‘udic&gt« £
in przdicamento. Maxime enim in predicamente  iam poteft hgc compofitio ex genere é differentity &
fubftantiz : inillo autem elfe non poflunt, quiacum  fupponere compofitionemexefle & effentia, qualif fi
fubftantiis corruptibilibus genere non conueniunt.  cungueillafic. )i
Tum quiadicit Ariftot.10. Met c.vlt. corrupribile & f:
incorruptibile differc genere. Tum etiam quia vni ; i i
genusdicit voam naturam communem:non potef Exponitur diGtum Ariﬁorchs,@!‘rﬂﬁnﬁfed‘ %‘:
autenl concipi vna natura conmmunis, quz neccor- Imarm;axz'éilm’yj’emmgfﬂf"- :
porea fity nec incorporea , ergo nequé vnumgenus L f
e

communeintelligentiis & cereris fubftantiis. ol i
XXXV, Verior tamen fententia eft , in angelis reperiri Pr{imum itaque fundamentum alterisfentet x}:iiLw loj
compofitionemin genere & differentia , quam te- tiz folutum iam eft. Adfecundum etiamrelpon- fn;

nent frequentins Theologi D. Thom.1.p. q.50.art.2.  fumeft hegando affumptum : oﬂeudimusemmm- m
&inopufc.deent.deeffent.ca.6.&inz.dift.3.q.7.vhi  telligentias verecollocari inpfzd:ca:faentafubﬂan- fer
Capreol. Scotus, Hern, & alii, Ferrar.z.cont.Gent.e,  tiz. Ad primam autem probationémifi contrariom, It
y5.Henric.quodlib.7.q.8.Alex. Alenfs. Merap. text. communisinterpretatioillius didi Ar;ﬂorchlugcﬁ{'- Q

3. Songin. 1z. Metaphyf queft, 47.6&idem tenet A.  rupribile & mcoruptibile differunt genere, debereinte : qu
wicennalibrs, fux Metaphyfic. cap.4. Ratioefhquia  gition degenere Logico, fed Phyfico,ItaD. Thome Le
inteliigentiz conftitui poflunt in predicamento; jyo. Mer,&opu£4z.cap.6.&7.&A1cnﬂ|n.1\‘ler.tﬂn pre

enus nagura & 5
&g

nam Deusideo excluditur; quia éRinfinitus, &ra-  26.quidiftinguitgenuslogicum, iotelemmonek &

tiones ommium prxdicatorum in {& emineéntércon-  Scotns ibidem. AIiirel’ponfi'eml A A .
tinet, neque habet conuenientiaim vnittocam cum  felocutum de genere przdlcaigl{lsﬁddege,ﬁ bolit o
entibuscreatis, (ed hg omnes rationes deficifiterea=  ietto , ficenim aliquando accipi 31’_"rd Al 40&!“._ ﬂ‘:‘,‘ ]p;m
tisintelligétitiisfuntenim finitzineffentia & virtu-  nomen generis conﬂatex4M"-“Ph?’[:'“l?;ﬁanéﬂ”' c::
te, & nullo modo continet in folafua fubftantiao«  text.g;. & ex1. Poftertext. iy. QuUaIc Fonuod g i
mnes perfettiones predicacorum omnitim ; neque  diuerfa 3 precedenti,nifiin verblr,n:mquarpg e Ve
formaliter, neque propriceminencer :idesque veris  refponfio appellat gen"SPhY"““"‘l’ Effpalcnﬁsf- o
ac propriis accidentibus afficl poffunt, veinfradice-  riorgenus fiibieétum, vedperee dec “muﬁauu 7 15
mus.Habent deinde vnivocam conuenientiameum  Mecaph.rext.33. Namgenlliﬁ-l{?'e&“ma&oucs fifei- ti
egteris fubftantiis creatis , tum quiaconceprus fub=  quam potentia phylied wdysnas B piendid




siendas: hocautem iplumeft genus Phyficum. Vn=
deinfumma, vtriufgue refponfionis fenfus eft, cor-
ruptibile & incorruptibile l"ecundu_m Arlﬂo:.cjcni
differre non tantum forma, fed etiam materia vel
materiali proprictate.

Et el quidem refponfio confenr:}nea menti Ari-
ftotelis, quodiradeclaro. Poﬂ_'cl:‘enm'rt almﬂu&: exifti-
mare; Ariftotelem pro cudemal?: capite differre ge-
nere & differre fpecie:itaenim ibi colligit. Contra-
tiafunt fpecie dinerfa, corruptibile & incorruptibi-
lefunt contraria : ergo necefle eft effe diuerfa gene-
f, Que collettio ineptifsima videtur, & in qua-
tuorterminis ; nifi proeodem fumartur differre ge-
nere & fpecie. Videtur ergo nihil aliud Ariftoteles
intendere , quam quod corruptibile & incorrupti-
biledifferanceffentialiter: quod verifsimum eft,pre
fertim infubftantiis. Videturque id fufficere inten-
tioni Ariftotelis, quiinde deducir,Placonem non re-
&epofuiffe; ideas rerum incortuptibilium feparatas
&incorruptibiles, quianon poteft inditiduum effe
cnrruptibi[e & f'pecie: incmruptibiiis , eum rpecies
&individunm non differant fpecie. Huic vero inter-
pma:ioni obftant vitimaverba Ariftotelisinillo ca
nirevbi lic concludic , Que Vero gencre dinerfa funt, plus
i, quam qua fpecic. Vbi aperte declarat illa duo
e dinerfa; Quo circa omnesinterpretesaduertunt
Aiftotelem in illa ratione i nobis induétanonin-
ferre cortuptibile & incorruptibile differre genere,
ezeofolum quod cotraria differant ipecie, fed exeo
guodcorruptibile & incorruptibile differunt fecun-
dumpotentiam & impotentiam, feufecundum po-
tentiam [ubieétam vel non fubiedtam privationi,

Vndefenfusilliusrationis eft, cum contraria fole-
anc differre {pecie, nihilominus corrupribile & in-
torruptibile, eciamfi fint contraria, non tantum {pe-
tiey fed ctiam generedifferre: quia non folum diffe-
runt ex paree actus,fed etiam ex parte potétiz, quod
didifferreingenere fubiefto, Quod deindedecla-
rat Ariftoteles,nam cGeraria quafola (peciefen for-
madifferunt, contingicefle in eodem, vel (imulre-
fpectufpeciei, vt homo eft albus & niger, vel fuccel-
fuerefpectuindiniduizat vero corruptibile & incor-
tuptibileita funt contraria, vt neque fimul eidem fpe
aely neque fucce(siuc eidem indiniduo feu fubieéto
tonuenire pofsine : nam hze pradicata nonfunt ex
tisquz accidentalizer [eu coringenter, fed exeis qua
fibflantialiver & neceffarioconueninnt. Argpitafie
vieorruptibiled&incorruptibile non tantum forma,
lidabfolutein tota fubftantia , atqradeoinmateria
di'llimnt, quod efteffe Phyfico genere diuerfa. Lo-
quitutergo Ariftot. de genere Phyfico , non de pra-
dicabili fen Logico.

il

i}

& Adalteram probatienemillins fententiz refpon-
deqraliqui. noneffe inconueniens dari vnum genus
I“E‘Cu_m commune fubftantiis materialibus & im-
marcrialibus, quamuis non decur vna natura com-
munis, Ethoc modo interpretantur fententiam af-
ferentem dari vnum genus Logicum non Phyficam.
Iiahaberur nomine D."Thom. in opufc.4z.cap.6.&7:
Quod non exiftimo effe illins. Nec fatis intelligo
Q”U_rfhﬁl polsit effe verum, dari commune genus
Lﬂgt:;m abfque conuenientia realiin vna naruras
prousinilliscapiculis dicitur. Namomnisintentio

Etnm?& abltra&tio vniveca noftri conceptus fun-

t::.l::r:: reali c‘opucnienvtia fp;cicrum fub generé

Bittin arum; & ideo vritas vniverfalis, quz conci-

L g:nen_e, fupponic vitatem formalem ipfius

fﬂﬂcEi)*ﬁsn;r;)cz' Item fi fubftantia eftgenus: ergo

nﬂn:eg;rgﬁgu ﬁ’ant{ae vniuocus elt : ergo perillum

Wb neot Ifltailr immediate fubftantia corpored

Rl irx.uqhs vetalis eft :alias neque eflet yni-

i fuhftagg,‘e communisillis: ergo rvcgr:efcrn‘:arm-_ra—

Horlbig, § e l.“:: éc_vr xque parn:rpab_:las abinfe

S Sed nihil et illa ratio communis fubftan-
Tom L Metaphyf:

Sect. 111 Deartributis imtelligentiarnm,

159
tiz,nifi natura quedam realis babens ex fe formaleiia
vnitatem,& ex intelledu pracifionem & vniuerfali-
tatem:ergo zque datur in hoc genere vna hatura
comimunis ficut inaliis: folumque interuenit diffe=
rentia maioris vel minorisvniuverfalitatis. Poffet au=
tem illa fententia in bono fenfu exponi de natura
reali nonintegra; fed partiali & potentiali & Phylicé
vna:ficenim omnia generabilia dicuntur conuenire
ingenerenontantin Logico, fed eriam in eadem.
Phyfica natura, {altem ratione materiz, gz genus
Phyficum, feu genus {ubjedtum appellatur.  Atque
hoemodo verumeft; non oportere, vt quz in vno
genere Logico fen Metaphylico conueniunt, conue-
niitinvnanatura, cum pofsint effe Phyfice diverfz
genere. ‘Vereor tamen non fuiffe hunc fenfum au-
thoris illius opufculi: eft tamen [ine dubio aliorum
authorum, vt patet ex D. Thoma & Alenii alus
locis citatis &Soncin,iz.Metaphylic.quaft.47. Heru.
inz.d:3 quaft.&aliis Scolafticis ibi,& Henric.quod-
lib. 7.quzft. 8.

Nequeeft inconueniens;per abltractionem men-
tisdari naturam {ubRantiz,qua heccorporea fitnec
incorporea, nec corruptibilis s nec incorruptibilis:
quialicetin rentiquam pofsit fepararinatura pér fe
exiftensab vtrag; differentia, poteft tamenfeparari
4 fingulis, & cum fingulis coninngi, & ideo poteft
menteab vtraque preftindi, aut confule concipive
potentia viramggincludens, & aftu neutram. Atque
idemeft de his duabus differentiis; feilicet, effe fub-
ftanciam fimplicem , vel compofitam ex materia &
forma:neutra enim ex his differentiis eft de ratio-
ne fubftantiz vt fie, & ab vtraque porefimente ab-
ftrahi, quialicet videantur inuoluere immediatam
contradiftionem,tamen vt dicunt vel innuunt per-
fectionem pofitiuam ; poflunt conuenire in aliqua
petfectione; quz ab illis oppofitis modisabftrahit,
quzrelt effe per fe. Vnde fubftantia corporea quate-
nus pracife fubftantia eft, licetin renoncompona-
turnifi exmateria & forma, tamen neque hoc habet
exratione fubftantiz vt ic, neque fub earatione pro
priecomponitur ex materia & forma vt tales funty
fed vt funt adus & potentiafubftantialis,vtinfequ.
difputar : traétando deipfa fubftantia materiali ex=
plicabimus.

wAnintellicentie differant effentialiter,coin quoge-
HEVECOnREnIant.

EX his ergo fatis probata relinquitor fecunda pars
conclufionis de compofitione Metaphyfica in=

telligentiarum.  Queri vero inhocvleerius poteft,

quanta fit heccompofitio, an feilicet; fit ex voo tah-
tum genere & differentia,an ex pluribus. Quod du-
biumin primis pendet exalio, nempe an intelligen=
tiz crearz differant inter (e eflfentiali differéntia, an
tantum numerica. Hoc autem vitimum dubium at-
tingens Augu. in Ench.¢.58.&libr.con. Prifcillian.ad
Orof. c.11.clare fateturfeillius refolutionem nefci-
re, & eodem modo loquitur Bern. libr. 2. de Confid.
ad Eugen. & Damalcenus etiam libt. 2 de fide capit.
3.Quitameninlibr.de placit.prima inftit. cap. 1.6 7.
inclinatin fenténtiam affirmanteminterangelos e~
{e perfonalem; noneffentialen differentiam. Quod
etiam docuit Atha. . 3. & 4.ad Antioch. ex quorum
patrum teftimoniis conftat s ex princilpiis relatiuis

certumnon effe; interuenire in angelis fpecificam

differentiam. Quod (i exreuelatis non oftenditur,

certe naturali ratione demonftrari non poteft, nifi

quis forraffe exiflimet efle impofsibile dari intel- Opinio né<
ligentiis indiniduorum multiplicationem fub ea-84%%

dem fpecie : quod verumsion eft nec fortaflle pro-
babile,vt fupra tactum et inter difputadum de prin-
cipioindiniduationis. Vnde non defuerunt Scho-
lafici; quibus hzc fententia de vairate fpecifica o-

Bb fanium




XLIIL

290
mnium intelligentiarum placueric, veAlber.infom.
2. part.traét.2.queft.s Bonauenan :.du_l.‘g.ym'l_‘i.ar—
ticul, 2. quaft.i.Ex qua planefequiturin fingulis an-
gelis folum effe compolitionem ex vno genere,ée V-
nadifferentiaeffennali, adiunéta in (ingulis indiui-
duali.

Atverooppofita fentéria eft fimpliciter probabi-

Affrmans {10 nimirum efleinter Angelos differentiam fpeci-

opin.e pro=

bakilior,

XLIV.

ficam & effentialem,quam comuniter docentTheo-
giinz. dift.8.& D. Thom. 1. par. queft. 5o artic.4. &
fumiturex Dionyl totolibr. de ceeleft. Hierar. pre-
fertim cap.6.& lfidor.libir.de fumm.bon.c.21.& lio.
~.Etymol.cap. 5. Philofophi etiam magis inclinant
inhanclententiam. Ar: ftoteles enim ina 2. Metaphyfl
vt minimum peniteam coordination€ in Il;lLCi]_]gL_’-
tiis,qug eft inrer ceelas,quam probabilurseftefle ipe
cificam &eflentialem. Rarnio autem nat afferri
potelt,quia non repugnat dariinimtelligéeiis huif-
modi elfentialem diverfitatem. Nam licet omnes
conueniant in gradu intelleétuali,cum tamenallum
no habeancinfumma perfestione, poffuntilli par-
ticipare fecundum varios & diuerfos modos eflen-
tiales,ficuz ommniabruta participancgradum fentié-
diy &intra Humhabent diverfitatem effentialem.
Nec poteft fing vilaratio, ob quam ifta multiplica-
tio fpecierum intra gradum intellectnalem repu-
ghet: prefertim e inintelligentiis polsint facilein-
telligi varii operandifeu incclligendi modi,quiefsé-
tialem diuerfitatem requirant, velatius Theologi
tractant.Deniquelupra diximus ad muuipmchtiam
Deipertinere,vicra quamlibet fpeciem fubftarizpol’
fe producerealiam perfeftiorem : cerrum eft autem
{ubftanriam intelleCtualem elle perfeétiorem qua-
cuhque materialt:fi ergoin illo gradu tantum pofler
darivaa {pecies vicima. illa éffer fuprema omnium,
quas Deus poﬂ'et producere, quod repugnat omni-
potentiz Dei. Portuit ergo Deusin illo intellectuali
gradu pluresf{pecies effentialiter dinerfas creare.Er-
go longe verifimilius, & perfectioni vniuerfi magis
confentaneum eft efle ineo gradu plures intelligen-~
tiarum {pecies eflentialiter dinerfas:nam hec varie-
tas maxime fpeftat ad perfectionem & decorem v-
niuerfi. Multiplicatio enim indiuiduorum,folet effe
quali per accidens: fpecierum aurem varierasmulto
magis eft per {e;propter earum perfectionem.Ethac
ratione in rebus corporalibus,quo eft gradus perfe-
¢tior eo plures rerum fpeciesin illo multiplicantur:
plures enim funt fpecies vegetabilium, quaminani-
matorum corporum,é& plures differentiz acfpecies
animalium, quam plantarum: {untenim amimalia
terreftriaaquarilia & volatilia,&in vnoquoque ho
rum ordinum funtinnumeratz {pecies. Gradusau-
térationalis,quiaitaeft fuperior careris vt actingac
infimum fupremi,nd fuit multiplicatus, nec fortaf-
fe mulitiplicari potuit intralatitudinem fpecierum
materialium,& ideointellettualis gradusin fua pu-
ritate exiftens debuit per innumeras fpecies mulri-
plicarifeu dividi:Quem difcurfum attigic & optime
declarauit D.7 hom.queett.defpiritual.creatur.arti-
culo.S. &o.

Hoc vero tanquam veriori fuppofito, necefflario
cocluditur,vt minimum efle in Angelis vnum genus
fubalternum inter fupremum &fpecies infimas,atqs
adeo fingulas{pecies intelligentiarum conftare fal-
temduplici genere & duplict differentia, feu (quod
idem eft, conftare genere fupremo, & vnadifferen-
tiafubalterna,&aliainfima. Patet,quia fubftitia eft
fupremum genus commune omnibus intelligenciis.
Deinde omnes conueniunt inratione fpiritus quod
eft proximum genus corpori condiftinétum. Vel
{qundidemfcreeﬁ)cgnuc:‘.mm omnes in ratiohe
fubftantie inteleCtualis; neque enim tingipoteft ra-
tioob quam"h;c differenciaabltralibilisnonfitabo
mnibus intelligentits,qug vniuoca fitelfentialis om

Difput. XXXV. De immaterialsfibflantiacreasa.

nibus 1£!is.lii% autem illa differentia fubalserng gyl.
terius dererminablis per varios modos & differen.
tias participandi intelleétualem gradum,
ro lllmlgeuns proximum fit omnibus intell
vel d‘.m polsi ntaliaintermedia genera, incercy; clt.
Et D.Thom. quidem opufeul. 42, (£ ramen eft eius)
cap.5.len mcl?c BC0US proximum, & omnes intelj.
genriasita differre fpecie, vifolum invnico genere
ProxXinio omne ni ant: elenti

Fefarrs, doquaenoy csxmnsiores N

i : : ‘part.qualtione,
Jﬁ’:lclriu 22. &oinclinae Durandus 2, difling P
(_onrrn_nu;l} verotener VValricuslibro 4. fuz ym.
ﬂ].i:,lL\'. h;nlhcﬂt Henricus ([undhb.','.qm:ﬂiunch‘,Et
ful_m poteftex Alenl.z par.quait.zo.membr, &.arie,
2.5¢ed yerumgque incertum eft, necexiftimoratione
naturali pol_ﬂe alterutrum (ufficienter probar:. Quid
verolit confentaneum principiis 1 heologicis, [l;p-
pofitadiftinétione hierarchiarn & ordinum, quam
{anéti Patres tradunt, d Theologis difputandume,
Rurfus, an in fingulis {peciebus intelligentiarum
dentur \.fcldm‘i pofsint plura indinidua, & conieqii
ter fit etiamin ineeiligériis compofitio Metaphyiica Dy
ex gradu fpecifico & differentia indiuidualy, atisdit
putatumeft fupra; dum de principio indiusduatio-
nis ageremus, &ex principiis ibi poficis conftathane
etiam Metaphyficam compoficionemininseliiges-
tiisre

Ex his (atisapprobata cfbaffertio quitumadfib- yy
ftancialem compolitionem. (luod vero fpectatad
.acc:deutalem,cunﬁabit larius ex 1is quedicemus de
intelleétu; voluntate, & limitarione intelligentiari
quoad defeétum immeniitatis: hacenim tria 2ca-
dentium genera maxime pofluntin illis fubftantis
reperiri. Atigira fit{quodin vitima parte affertionis
concludebamus) in his intelligentiis plucimum elleyp
porentialitatis, ideotp non eft purnsactus. Ebenint gy
in primisin eis porZeialitas obiectina feu exerinleca fu o
quatenus ex fe nonhabent adtu efle ; fed folum non .
repugnantiam vt fine: &ideo foln funt pofsibileseie
perpotentiamextrinfecam, & pereandem poifunt
non effe. Et hwe eft maxima potentializas,ad qui ¢b-
fequitur, vt intcompofitz fecundum rationemex
eflentia & efle;ve in fuperioribus declaratamel. £t
hincetiam lequitur quod fint compoficz exgenere
& differéria, in quo includitur quada(veitadicam)
porentialitas Meraphyfica, quatenus genusaddit
ferentiam vt potéria ad adtu comparatur. Rurfusel
in intelligentiis potentialitas realis pafsiua feurect-
ptinaaccrdentium, nam ybicunque eft verumacc:
dens, oportetelle porentiam ad illud :non funtergo
intelligentig creac puri a&us. Quid \'el‘ﬂ.i"h*m Quile
fenferint Philofophi, non poreft vna quaftionetit: fyp,
€tari, quia plures includit, Nam inprimis hoe pet- ghe
det exilla,an putarint hasintelligentias eflecreatds, el
vel carere potius principio efficiente;nam fihocpo-m
fterius exiftimari;nece eft vt crediderinteas i
fe pures adtus, faltem quoadneccfsi:a:cmei_m&"
quz excludic omnem potentialitatem obiedtiam
{eu omnem potentiam effendi denonefiendi edian
per porentiam extrmFecnm.Ecqui&ira&rx_ferlxntarﬂ
vefanon [untlocuti deinre[ligcntiiscreatJS:er_dc.'
increatis, qui ineo errarunt, quodplures CHC.CX“E!.
marunt,contra quos fupra difpg:a:um eft,&italbl-
dem eft impugnata hxe fententia quoad hanc PFJ'
tem: & oftenfum,Ariftotelem & grauiores _PI'“]” "
phos in ea opinione né fuiffe:pendet etiamillagia
ftio ex mutabilitate vel immutabilitate ;n:ctlng:ila
rum;&kexmodo inrelligendi vel ﬂmandl llarun;ac,
quibns in feq. dicemus

An Ve-
1Eentiis

Intelligensias creatds non ¢ feimmenis

R S Nt
Tco quinto : omncs intelligentia creat® 0’;":
loco definirz b

immenfitate : guapropter & con-

Al

o i
51 f( r
&
i

T
i,

fe:
1l
iar
i

e loco
e
oy
len
lagg
échy
flen
0.




les.

g eonfequenter etiam fecundum locum mutabi
Priot pars eft non telum lC.:.IH'l\.‘L‘iIH tidem cecta, :f:d
giiam ratiene naturali evidens. Inquo nm_!g aundic
part. duftinéio. quzltione
ificaueriz, quamlibetincc!ligétiam cr
g, licet diverfom6doid tribuat Deo
ua fententia fuit eriam Heruzus ibi-

coquod fign
aamelie v
&J‘lgﬁhs- loc £l ; 5
demqueftione z.articulo 2, Nihilominus conclulio,

ctdixi it cerra,nam, & proprie & fimplicirer loqué-
doelleimmenfum,proprium eftDeisficur eff !
wm:namhzeduo confequiincur, {i 1proportio-
refumantur.Oftenfumeft autem omnem incelligé-
riamereatam, elfe initam fimplicirer ;ergo non po-
witefle immenfa fimpliciter. Hine ergo neceliario
fgqmrur,vrquzﬁbﬂ int:lligcm{:i creata limitatom
wrminum habeatin eofpatiocuipotelt elle prefens,
&hoceft effe defnibilem loco fen fpatio. Queom-
niaconitantex didtis fupra de immenfitate Dei. Et
inxta hoc intelligendum eft quod Damafcenus aic
4 [bro fecundo, de fide capite 3. cum angelos circum-
 firiptos vacat, nam perinde fuitac dicere, effe loco
Gfinitos, quod declarans fubdit : Nee enimn terra
it cminceelo fitnt : neque cuin & Do ad terrain m
lozenanent.
maduertendum; dupliciterintelligi pofl:
ium clle limitatum ad certum locum feu fpa-
tiom.Prinio formalicer fen in commungiecundo et-
ummaterialirer fen in parcigulan. Intelligentiae-
nmaliqua potelt nacura (uaira’elfe imitara, vead-
dlepofsic(patio huiusaulz,verbigratias & non ma-
niiron tamen determinatur natura fua ve fit pre-
fenstanto fpatioinaere velin ceelojautalio corpore,
[ed vbi vel quandoe voluerit , & hane limirationem
voco formalem , &incammuni. Efferaurem etiam
materialis in parciculari, fi natura fita determinare-
tur veilla pezfentia femper habererin tali corpore
velfpario: ve fi quis erederetintelligentiam mouen-
umorbeluna naturafva deteeminari vt ficquafiaf-
ﬁm,&:n:j1nv.'yr::f:ns illi orbi y vel alicui partieius.
Cumergo dicunzur intelhigentiz effe definit2 natu-
i lefua;dimyia.t:uru locum ,lpriori & non poﬂcri‘ori
by 000 intelligendum elt.Quiaintelligentiz cum fint
stmzabftratte, nullo modo func alligate corpori-
wsnaturafa:ergo narurafuanon determinant fi-
K bivlium ¢ertum corpus, cuinecellario funt prefen-
W crgoneceriam decerminantin pacticulari ali-
guodfpatium cuineceffario exhibere debeant pra-
fentiam (uam.Ec confirmatur, nam corpuslicecnon
pofsie effeimul prafens nifi loco finits & fibi zqua-
btaméablulute non determinatur ve fem per ficin
todem numerologa ergomaioti rationeangelus,
Quiliber eft, & perfeftior, non el coardandus ad V-
nam "umfrodednimmlocum.hno,quﬁuiscorpora.
goﬂuien:ﬁbi certaloca naturalia, res fpiticuales ex
tnl:umlt:ml- propenfione nullum certum locum fibi
dererminant: licer ex quadam congruitate & decen-
facspediar eas eife in fuperiori & nobilioriloco , f
nttredignitas (peéterar, &nibvl aliud obfter.Ratio
dutem E’_‘n quiares fpirituales neip indigentioco na-
tralivtin co confernentur neqietiam habent ficq
dtcoordinationem in locosve earatione certumor
d”““-lp‘ptranr :1d enim eft proprium corporii. Stic
:J‘El:’;;f:;il}:;;:nco definibiles, ita tameé vt nulla
: € cogantur adefle femper eidem
@rpori feufpario,
Atquehinc fie, vefinteriam loco mutabiles,dupli-
.J:E _Emmde caufa poteft aliqua resefle immutabilis
s pm“"’t“opferlmmentitmé. quia cum resim-
EZ?JE.;?.?:-UEIMCI'FEF’ & vhity ad_njr, n_orfrlhal_)cr quo
i n,[{ \,ﬂ!;f radlx_lma11uralnji_xra§ss foliDeo €6-
bisoria. ﬁz-’,;.:g e(fr. Secundo, fiita lir afhrf;n aI-cgl
Bhacesis: ntcm coenl;‘j!'f.‘:‘e;?_}cql‘:]t aleeri ﬂﬂC‘:E polsit,
ftenfium i enitincel igentiis crm’u_s vto-
S .’La nullo modo i:unr immu: abiles lo-
“Hiarur, nam fuppofita limitatione & ca-
Tom, [, Metaphyl:

Al

Sect. Lil, De attributis intelligentiarum,

29t
rentiaimmenfitatis, ad perfe&tionem fubfariz {pé-
&at polle fe meneré, vtin viuentibus perfe@ioribug
conftat, fed omnes intelligentig creatz habentprio-
rem imperfedtionem:ergo (illa ppofita)ad earum
perfectionem {pedtat vt polsine fe mouere, & diver-
lislocisapplicare Denique huic veritati concordat
Seriptura facra,quz tribuitangelis motum, vt latiug
rrattant Theologii.part. quzRtione s2.&¢3. &in 1.d.

Quod vero Auguitinus §.Genef, ad literam capite duguft.on

z20.a.t, Deummouere creaturam mrpm-alcm per pensinr.

tempus & locum, creaturam autem Ipiritualetn ta-
tum pertempits & non per locum, intelligendum ef}
demaotu Phyfico, qui habetexcenfionem & diuvifio-
uemex parte mobilis. Sed deloco angeli, & confe.
quenter demotu eus fortafle dicemus plura infering
pertradtando predicamentum Vbi, in Difputatio-
HE‘,'I.

Contrarium huius afsertionis docniffe Ariftote-
lem & alios Philolbphos, faltem quoad immutabilja
tatem incelligentiarum, tenenr Soncinas iz, Meta-
phylic.q.6.lauell.q. 4. &alii. Et (ane Ariftoteles id fi-
gnificare vzderm'Jz.g\-lct.text..,\;‘vbicdclum:,m:eﬂ"c
fubitancias natura fuafempiternas, & Immobiles,
quot fune orbes celefles mobiles. Et potefthoccs-
hrmarifaltemde incelligentiis mouventibus orbeg
czleftes:nam {i iz effent loco mobiles, etiam poi-
fentaluisorbibusdifcedere : id autérepugnat: alio-
quietiam poflent d motione ccelorum ceflare, cum
non poffentillos mouere , fi abeis loco diftent :ergo
probabileeft, faltem deillisintelligentiis fenfi e Phi
lofophum, efle natura fua quali affixas coelis, & infp.
parabilesabillis,non propter voionem feuinforma-
tionem {ubftantialem.fed propteraccidentalem na.
turalis motorisad mobile. Et ideo Ariftoreles vide-
tur pofuifleillasimmobiles localiter, tam perfened
fuis mobilibus fepa: :Ircmil!}écémmleudoccirurét,
aut motum difformem & varium eﬂiccrcnr;qmm
etiam peraccidens proprie & fecundum e, quianon
funt formz illorum corporum,ve fumicyr SPhyfig.
text.52. Dealiis vero fubRatiis feparatis qu¢ N6 mo-
uent coelos,vhicunquc Ariftoteles aﬁquam meéntio-
nem facit, fatis fignificat eas effe mutabiles s &intep
nos verfari, & exlocis fuperioribus fectionibus ad-
duétis confiare potelt.

Nosautemdicimus etiam intelligentias motrices
orbifi quamuis Phyfico & corporalimotu dig pof-
fintimmobiles, quianon funt capaces illins motus,
qui extenfionem habet ex parte tobilis, percompa-
rationem partismobilis ad partem fpatii:nihilomi.
nus tamen fecundum fuum proprium & fpiritualem
prafentiz modum no effe penitus iminobiles: nej
effeex naturafua affixas fuis orbibus, fpeciali or..
dination¢ primz canfe illis ["cmpeml'siﬂere,quamm
neceflarium eftad continuandum vhiformem mo-
tum. Etideo infenfu(ve aiunt Jcompofito nunquam
poflunt deferere locum fibi neceflarium adillam a;
ttionem, quia Deivoluntati refiflere non poflunt.
Przfertim quia 1Hazmte_l_hgennz_funrcx huinero ar-
gelorum beamrnm_,qm iulla Dei praterire non poft
funt. Quanta verofitilla exiftenitia, & anfit femper
intra idem [patinm, vel pofSit variari faltem fecundi
diuerfos fitus partiales eiufdém orbis, nihilad prae-
fentem queftioné refere, fedin matéeriade Ceelo difs
putandum eft,& nonnihil fupra tetigimus traédfando
de propinquitate neceffariaintercanfam efficiérem
& fuum effeétum, Difput. 8.

Intelligentias noneffe aternas,
T)lcofexto: Intelligentiz creatz non funt, néc effi
poflunt vereac proprie ternz,; tametl; incor-
ruptibiles finc; &earationeentianecefaria , &ab
1atrinfeco 1mmutabilia quoad effe exiflentiz di-
¢1 pofsint, Non difputramus mods an intelligentiz
fuerint ab =terno creatz, vel cgeari potuerine: cerra
B

3 énim

XLIX




55

LIiL

292 Difput. XXXV. Deimmatevialifubflantiacreata.

enim Aidecredimusnon fuillecreatasab zterno, i
iurxea rationem naturalem hocetiam exiftimamus
effe magis confentancum naturis earum , quam s
zblolute nonimplicet contradictionem eas crearicx
zternirate:fed dehocalias, nihilenim{pe@tar ad na-
turamintelligentiarum declaridam ncc;uca!iqmid
fpccla!eh;;i:c. inintelligentiis, magisquain aliisre-
bus permanca:::bus,dcqurbus propriedifputaturin
8.Phylic.&fupra nonnihiltetigimu=Difpurarion.20.
Senfus ergo affertionis eft;intelligétiasnon effe pro-
pric zternas, hocell,durationemearumnon elle -
ternitazem : quod verum elie etiamliex 2rerniciqte
sreareeflent.Eft enim gternitas duratio abinerinfe
conecellaria, & prorius immutabilis, ramintrir
cus;quamexcrinfecus: at verointelligentix creat=
no funt capaces huinfmadidurationis,quia licet fint
aliquomodo {ubftan iterimmutabiles;no tamen
omnino. Maior conftat ex dictis fupra de xternitate
Dei, & eXcommuniconcepru Zternitatis » & pro-
pria fignificatione illius vocis : mamlicerinterdum
vulgari modo attribui foleat cuicunque rei, gu vel
non et habitura inem, velfupponitur non habuiffe
durationisinitium,tamé propri¢ fignificat perfedtil
fimam duragonem habentem przdictasconditio-
nes : inquafignificationed nobis fumitur, &latius
zraftabiturinfra Difp. so.

Intelligentias effé incorruptibiles.

‘v T minor propofitio demonftretur , declaranda
priuseft poftrema pars affertionis, Nam quod
intelligentiz incorrupribilesfint natura fua, certum
el nacuraliratione, magifque confentanet eft prin-
cipiisfidei,verecte docuit D.Thom.1.p. q.50. artie. 5.
& cum eo cxteri Theologi.Etex principiis Ariftote-
lis probatur primo , quia fi ceehifuncincorruptibi-
fes,mulco magis intelhgentiz qugillos mouvent:nam
motoreffe debes proportionatus mobili. Secundo,
quianihilelt corruptibile; nifi quod haber materia,
vel quod 2 mareria pendet:intelligentiz autem om-
ninoiuncabftraftz & independentesamateria. Ter-
tio,quia animarationaliseft natura fuaincorrupti-
bilis:ergomulco magis intelligériz. Antecedens fup-
pono ¥t certum, non folumex fide, fedetiam exra-
tione naturali-&{ v probabilius creditur)ex dottri-
na Ariftocelis.Confliquentia vero probatur, quia o-
mnis ratio incorruptibilitatis; §inanimarationali
reperiri poteft,perfectiort modoreperitur tnangelis
nimirumefleres limphccs,fubﬁﬁen:es, & & materia
abftra&as , 4 quamagis abfoinrx funt intelligentiz
guam anitma humana ; quia non folum non pen<
dentabilla , {edetiam nondicunt effentialem aut
tranftendentalem ordinem illam. Tandem,ex di&is
defimplicitate angelorum fequitur éorum naturalis
incorruptibiliras.Quia corruptionéacciditnifi per
feparationem actus 4 potentia, [eu form= A materia:
inreautem fimplici non poreft effehzc divifio & fe-
paratio , &ideonullaresfimplex eft propri¢ corru-
ptibilis, tanquam id quod corrumpitur. Interdum
vero contingitrem [impiicemeffe (vt ita dicam)co-
corrupeibilem ad corrupribilem écdiffolutionem e-
ius compofiti,quod componebat:quia nimiruni ex-
tra illud naturaliter conferuarinon poteft. Atvero
intelligentiz non folum compofitz nonfunt,verum
etiam neque aliquam fubftantiam componunt, per
cuius diffolutionem pofsint debnereelle: funt ergo
narurafuzincorrupeibiles. ‘Atgrita demncelligentiis
{enf{trunt non folum Ariftotel.12. Metaph.text.44.&
4.de Ceel.texcu 36.& alii Philofophi, quos refert Eu-
gub.1ib.8 peren. Philofoph.verum Erantiqui Pacres
Ecclefiz, veconflatex Dionyfcapit. 4. & 6.dedinin,
nomin.& Sophron. inepiftol. qua habeturiné. Syn.
aét.11. & Nazianzen.orat. 2.de Theolog. Augultin.de
Ecelef.dog.capit.1z.Gregor.5. Moral.sap.25. Dama-
kcenolibr.dedecrer. & placit. capit. 7. Theodor. in

libr. diu.decret, capite de angelie, Enfebiofibro 5.4
prap.cap.3. b

Simtneintelligentisentianceefirs,

iles;ita D.Thoa.de eisloquitur; vt 1pfasetiam
vocetentia neceflaria, e ab incrinfeco immurabilia
quoad {ubftantialeefle : vrvidere liceti.p.quo.ks
cont.C ient.e.30.& 55.& q.5.de potent. art.g. praforis
in ho¢ fententiam Commentatorisi. deCeel. 0om,
136.& 11.Met.tex. 4 1.6 lib. de fubftant, orbis, .
tiz Auicenna, qui oppofitum docueratlibro 4 fue
]\ficr. ca.4.& 6.Ecrattoeft, quiaiilud diciturnegefe
rium & nnmura‘nllc‘, (i“f"‘l non habetintrinfeem
wo_:e:nnam ad nm} e*_?e : Ileu v E‘ffaﬁirii‘mtc:urabﬂiu
el{c quodhaber: fed intelligentiz, com fintingony.
pribijes natura fua,non habent potentiam intrinfi-
cam ad Aon effe: ergo. Declaratur minor, guianully
eit porentiaextrinfeca ad non effe;nifi it potentiaad
aliud effe;quia nulla res inclnacur perfe ad nonel,
fed tancum per accidens & fecundatio, inquantum
inelinatur adalinde ompalsbilealteriefe; &
lfit’;() nu}la elt potentia intrinfecaad noneffefubfian
tiale nifimateria prima: & proprereandem caufam
folamateria prima eft principiumintrinfeonmiob-
ftancialisimmucabilitatis: cum ergo intelligtiz g
reant materia, non poffunt habere imerinfecam po-
tentiam ad nonelle,flunt ergo ab intrinfecoentia s
celfaria, & fubftanrialicerimmutabilia.
Etinidemetiam tendit ratio,quam D, Thomba- 1Y)
bet 1. part.q. so.art. 1.{clicer quod angeli funt tantiy
forma, qmbus per fe primo conueniteffe,&ideond
habEr principiun intrinfecum ratione cuins, ellea
eis feparetur.ergo (unt ab intrinfeco entia immuta-
biliainefie, arqueadeonecellaria. Aunrecedensde-
claratur , quia elfe complecum & confummatum
nulii rei conuenit nifi per formam : formzaten
non conuenit peraliud incrinfecum principinm,fed
perfeipfam, vel vequod, fi it formainexiflens,vel
vt quod, fific fubfiftens : & hoc modo dicitr el
per [e conuenire forma. Llud enim perftrantinden
valet quod non per alind 5 excludit antem ajiud prin-
cipium incrinfecum,non yero excrinfecum. Hinger-
gofit , veres conftitura performam rationeipfis
formznon inclineturad alindeffe, necfhicapase-
ivs,fed tantum illivs, quod prouenitabipfaforms
&ideo res ratione form=non potelt habere poten-
tiam intrinfecam ad néefle, fed folum ravioneillivs
fubiefti quod recipit formam. Ergo fubftantiaiflain
quanoneft tale {ubjectum , fedelt tantum formd
fubfiftens,non potcit habere potentiam intrinftcin
adaliudefle, & coni'cqnentcrnequ::a& nonelf:‘:eljl
ergo ens neceffarium,&abintrinfeco immutabilein
elle. :
Non defunt autem quibus hicmodusloguend |
non patet;quia angeliabloluenon poﬂ'untdllhflf“
eife per Dei volunratem : ergonon pnﬂunrdn:{:ﬂ-
tia neceffaria:nam quod poteft non effe;necelfarion
nencft.Quofenf interdum dicere folent fanttian-
gelos non effe immortales per naturam, fed pergr-
tiam,id eft,per Dei voluntatem,vt paset CXSDPMUF'
fupra,luftine quaftion.g. &i4. Or:]wdolx.Dﬂm;‘»
lib.z.c.3. Mfid.lib.defimm bon.capi2. Cyrill. 1 t'
faur, cap. z.Rci‘pnuJerur,hncargumeﬂrUmPf‘” "f
priorem partem conclufionis; & nonrepugoare Po]
feriori Probat enimintelligentiasnopeliecntid™? &
‘ceffaria necefsitate abfolura ( quam ias‘:‘*“&_”i
cefsiratem appellant ) nonvero n'one{l'el:}w::oéf[‘,f
necefsitate phyfica & natorali. Et igeme qudg e
Thom. ait intelligentias effemutabiles 5 }1“‘;;! e
per potentiaminerinfecam non veraseﬁf ‘_mhhmf
Quo fenfir dixit optime Method. apd : E'][Pﬁfﬁrﬂ'
6450l greatori folucreetiam: itortialia pofitiéd M-"W ]
iam Damafe.dib,z cap.3.illaduo coniunxit; A1 i

ol
fer
gel
fei
P




Seci. 111 De atiribsissintelligentiarum, 394
‘ paselle inpmortalitatem & ra Grdi-  tiam ag et (olus Dets perfpoctan a oratam ha-
J 105 etiam dicere c-:cii.fi“-a bét-Refpon 1 dum eft,illa ver pavele exagge=
quia nimirum exfenonha-  rationemdiéta, vel fubintelligédum effe, folum cre-
riteant efie, quamyis ne:imcxlfc h.}l_!(h atorem habere ex 1ra fua itlame gaitioncm
oIz vt norrindigeas altione alteriusqui illudin-  non communicatam ab ‘{tliv‘. \ el L:c.i,...t..::'t-{:'(.1ﬂp‘- t{a’.l,ll-
i LI sraet:pet cuins actionis fufpenfionem  lam particulam f; 100 u.cL_uL:L.th:t?lw 2 -.ﬂ.e,-‘lsz
m ttere; quod rantumeft perextrinfe-  fedaliasnaturds Cﬁil_r.l!:caa,;\‘r.,“f(’:_;m. 1un m.Aut
f] ; certe, folus Deus dicitur comprehendere illam na-
5 : tat, cur ang.;clnrt:mldum:’o. non  turam pci'f{«_fh:,:am quoad naturalia, fi"am _q‘uf-c!JL‘f.
5 I, il asinam h};: cquiricomnimo- I.r":f.‘m.;e:_cu.\mqu‘wadLip;-:{-t;afu1_hha‘:nc‘)s.u:i.un de
M ;:rusa1nﬂcicihitﬂtﬁ'1‘ L;fkﬂdé,non‘ls)lu:‘n Uegatmanl'l;ﬁ_'il io.la ;:nscil.c;: na:‘u.lz: comprehentione quoad natu=
- Wi yiam pofitivam, & snn_numbm tatemi:non tal-_tur!?*» ralialocuti fumus,
1% Puinzrrnfecam porentiam, fed E:‘mm per extrinfe- S G LD AN
3 qam, quz foli Dec{ gﬁn;m :Tc pmcl&. l{:n f[)uzo "T:le‘L::;c; .
i ligi potelt illad 1. Tumoth. 6. L jolds i} _ S a8 i
E ﬁlx;':lftfc !*'I.sf;l'.ﬁz vt Pacres exponunt, Dices,difcu efum )i 20 [[it ratione waturali de intellecin ¢ fCientia
I= hune folum p:‘o:en'crc de ;::r::rmt'a:e per Gﬁ‘i.:_ntlal‘ﬂ, #’f:te’/[!gt’mmmm ¢agng ~R
b dequo fatisclarumeft ,nqnc%offe }nteliigcn{:rls crea-
2 :iscnnuenire:quiainciudrr uratioh€m omnino in- Oftquam di&um olt detabRantiain:
d dependentem, At vero praseer zrernitatem per cflen- telligentiarum, fupereft; vede earum
G tiam dari poffe zternitatem parricipatam  decuius virtutibus, feu facultatibus , aut pro-
) rdong non fit tanta independentia neque u'-lzrml'c- prietatibus,&operationibusdicamus;
k necelsitas. Quomodo® aiunt Theologi vilionem Y quzin triacapita diftinguipoffnt, fci-
n beatificam ereatam menfurari la:tti'ﬂli‘.llepﬂ.l‘tl_{:lg!fﬂ- ficint et dolint e @ i At lont i
It taRefpondetur; verum cﬁbl““m”em faaamd|rcn'tc Ieu operationem Quodergo ad primum attinet , {a-
3 procederefolum de aternitate per cllenciam, de qua pra demonftratum eft effe intelligentias naturz in-
5 flaincelligitur conelufio pofita: quiailla Blaeft Ve TelleGualis:inde fitelle ineis,& aftum & virtutéin-
i reac ﬁmpl;ci:erztemit £ Anverq preplis d“f“.“’ telligendi.Quz autem fit hac virtus ineis, Squidfie
- intelligentiarum ; cum fic creata, deex e neceflacios ;0 peqig , ékqualiter Aacauc habeatur, ideo incer-
lietdeperidens ab aliodicendaficerernitas partict- oy b obic et fiftendo in folo naturali Tomine, ve vik
- I jata, vel rantum zuum ,Foreafle foEum' eft qualtio aliquid afirmare pc-ﬁimus,nifi hocfuium,quodm--
1 éemodo loquendi ; de quare dicemusinferius tra- 4 oyyoentiz incelligune quidquid fos intelligimus,
5 fundodererum durationibus Dilputatio.se. NUne oo f.grisriniodo quam nos, & confequenter phira
3 iustagommunem vium vocis,&iuxtarecepramde- Lo quam nes. Hec enim facile probatur ¢x co
= firiptionem zternitatis, qua dicicur effe inrermina- quod funt perfedtionis excellentioris in gradu intel-
i bilsvitzrora imul & perfeéta P?HE“'O’dwlmus M= Jeétuali, & reipfafeparari d corporibus, qua effica-
: telligentias proprie no frui grernitate ex nacura fua,  giratemin intelligendo impedire folent. Quantuni
‘ fedzuo,nam geernicasrequiricomnimodamimemu- o fieiffe excellus , & quem gradum perfetionis
] ubilicacem tam (ubGantialem quam accidentalem,  , no0 Sonorum nobisclt, quia neque illas intelli-
.1 qumintelligentiz creatz nonhabent, vtoftenfum gentiasin feipfisintuemur,neque eftaliquis effe&us;
; it ex quo gradum :llum perfeétionis metiri pofsimus:
; ;
; tntelligentias comprekenfibiles effe. Quid de fequenti quallione Philofophi
- V Lrimodicedumeft , nonefleincelligentias crea= ﬁzy‘ermr.
. tasnatura {ua indinifibiles, aur incomprehéfibi- == :
! lis,fed nazuralicer videri a¢ comprehendipofle;non  T¥Incfacile erratumeft a Philofophis; qui aliquid
- folamd creatore,fed eciam ab aliis crearuris Hac af- de hac quaitione definire voluerunt. Nam Ari-
] fistio equitur ex fuperioribus; namexeoquodan-  ftot.& Comment.(enfiffe videtur omnes intelligen-
| gelusinhnicusin perfedtione non eft; fequiturnéel-  tiaselle quodammodo aétus purosin intelligendo:
i feincomprehenfibilem ; autinuifibilem, quiave fu- & prafertim hoc [entiunt de qualibet intelligentia
1 pravidimushzeduo conveniuntDesexeoquodin-  intelligenteRipfam:nam itidicant vnaniquamiy in-
i Enituselt; &fimplicifsimusacpurusadus,itaveilla  telligere feipfam per fuam fubftadtiam ; non folum
! fitadzquatararioillorum actributorum: & ideoex  tanquam perobieftum,fpcciem,&principiﬁ,fcd et
| fegationcvaiusredteinfertur négatio alterius. Argp  tanquam per aétum & incelleftionem ipfam. Quod
i I} tdeundemmodum inferri poteft de quocunque a-  poteftfumiexAriftiz. Met. text. §1.vbi licerin parti=
¢ lipattributo,quod Deo conueniacratione fiz infini  cularivideatutloquide prima &increataintelligen-
. tatis.Cumdutem di¢inius; angelum non effe natura tia, tamen i rationes eius expendantury aut erunt
; lainuifibiiem, loquimur de vilioneineeile@ualing  inualide, ant 2que concludent de omnibus intelli=
- torporea:namrefpedtu huiusinuifibiliselt, coquod  gentiis. Veett illa, quod fiintelledtio non effet fub-
£ tierd & fupra obiectii corporalisocnliconftituatur,  ftantia eius;laboriofa effec €i continuatiointelligen=
I Cumetiamdicimusintelligétiam creatam compre-  di. Id autem exprefsiusibi docet Commentator , di-
o hendi polle non folum 4 creatote, fod criam A creatu-  censinabftracis i materia idem ele intellectum ,id
e 1,indefinite g¢ proportione feruata;non abfolute & eftrem intelle@am, & intelleGum » ideft 5 vim in=
4 nvnivesfamintelligendusm eft. Poteft.n.intelligen-  relligendis & intelleftionem, id eft, aGionem intelli-
3 laquznis vela fe ipfa, vel d qualibecfuperioricom-  gendi. Idem fentit in fom. 30 & 39. Deintellectione
¢ prebietidi,quia vis incelligendi vel gqualis;vel maior - autemiqua vnaintelligentia incelligitaliasa fe, Ari-
5o El}:tiui11:(:illiu.'u'elliglbuIﬂ::as;. At veroabinferiori-  floreles nihil in particulari dicit de intelligentiis
E Uintelligentiiscomprebendi nd poteft, qiiiavires  ¢reatis: vde fignificare videtursquod ficut intelli-
2‘ Carumnonadgquun: perfeftionem ta]isoh:e&‘;.Qgg gentia prima incelligenido (@intelligicalind,ita eriani
mniaferuata proportione, facile conftant éx fupe- quazliber intelligentia. Quod fihocverum eft, plané
2 Iluid!&us‘det;\.mmprehenﬁbiinateDei- fequitnrquod hicuc intelledtioquaintelligentia que-
"_[" Quodfi quisobiiciat verba Damafe. lib. 2. de fid. libetintelligicfe et fubftantia eius, ita etiam in-
; W h;rvblder.:nt:ua angelica ficait; Cuiusformefubftan-  tellettio quaintelligicalia i f&; prafercimaliasintei=
e & Fom. 1L Metaphyl Bb 3  ligens




	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293

