UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

iln decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Secvndam Secvndae, & Tertiam Partem D. Thomae

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

XXIV. Vtrum humanitas Christi reddatur sancta, & grata Deo per
sanctitatem increatam?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94839

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94839

yerficiantur, aut deteriorentutr ratione vnionis
i . : "

kyp ice, vt dictum eft qu.illaz2r.non tollit quo-
mints ratione eiufdem viionis , habeant fuppofitum
commune cum natuta humana, Communicatio autens
idiomatuin fundatur in hac preciseé communitate, at-
que identirate ﬁrppoﬁti , vt vifum eft. El‘gﬁ) ex co
principio non tollitur mutua communicatio idioma-
twm.

Ad 2. Humanitas , Morralitas , & fimilia dicun-
tt de narura humanatantim in abftradto. DiGum
autepy eft , non dari communicationem idiomatum
quoad talia pradicata, fiue fint primaria, five fecun-
daria  matrz , quod impertinenter, fe habet ad rem
prafentem; & reddita clbratio diferiminis ,; quoad ea
quz dicontur in concreto,

Ad 3. & 4. Reddied fimilitereft ratio exceptionis,
ob quam illz propofitiones non admiteantur ; tamet-
fi admictantur alize illis fimiles ex patte materiz , &
formz. Adid , quod additur in 3. de ratione com-
muni , & pareiculari generica, & fpsciﬁca, VELum qui-
dem ¢t nullam rationem [pecificam effe pradicabilem
deco , de quo pradicari non poteft perfe, & ex natu-
1a rei ﬁgniﬁcntzc tatio vniuerfzlis , & generica, con-
tinens fub fe talem rationem fpcciﬁcaﬁ1_ At firatio
vninerfalis , & generica tantim per accidens prie-
dicari non poffic proprer abufum , & affinitatem
com harefi conuenientem fpecialiter tali voci , nia
hilid impediet predicabilitatem fpecierum  conten-
rarumy {Hib illa. Tra autem acceditin prafenti, veappa-
ret ex dictis,

B rcTro XXIV.

Pirim Humanitas Chrifti reddatur [fanita , ¢
grata Deoper [anctitatem increatam ?

Idetut non reddi, 1. Quia effedus formalis pro-

prius vnius fotme non poteft praftati per aliam
formam diuerfe fpecici : Sed fanéificatio humanz
nature cft effectus formalis proprios gratiz habi-
twalis , ve conftat ex Trident, fed. 6. cap. 7. Ergd
pernullamaliam formam praftar poteft ca fanétifica-
rio,ErgEs fieque pet Gan@&iratem incieatam,

2. 51 Verbum immutaret, ac perficerer humanita=
et ratione vnionis adillam , eriam humanitas im-
mutaret, ac deteriotatet Verbum | ratione vnionis
ad ipﬁun 5 quia vnio , & coninndtio duorum inter {z
neceflario eft verinque @qualis, eiufdemgque rationis,
Humanitas aatem non immmutat, aut deteriorac Ver=
bum ; Ergd nec ipfa immutatar , ant perficitur 3
Verbo.

3. Humanitas non fandificatur per perfonalitatem
‘.Terbi > vt diftintam virtualiter 2 Deitate quia vt
fic nullamy habet petflonalitas perfeionem , aut bo-
nitatem  peculiarem , vr diGtum eft in qq. de Deo 5
Sed neque fand ficatur per Deitaten,ye diftin@am vir-
tualiger & perf‘unalhate.Qﬂja vt fic, non vnitur imme-
diate humanjrari, vt dicum eft quaft.2r.Atque forma
non vnita immediate {ubiecto,non poreftillad imme-
diate pcrﬁcere_Ergc‘) humianitas nullatentis poteft fan-
&ificari per finctitarem increatam,

4. Sanctitas increata neque finite poteﬂ fan&ificare

umanitatem , neque infinité. Non finite, quia for-
ma infinita non poteft dare nifi effe@tam forma-
em infinirum,  Neque  infinite quia fubietam

hitum , non eff capax effectus formalis infiniti. Non
enim potelt conuenire ipfi per formam aliquam , con-
tradiGorinm eius , quod eft fibi effentiale. Ergd nul-
lo pagto potelt [anctificari hwmanitas-{an&itate in-
CIcata.

R.P.de ESfarza Curf: Theol. Tom. I,

Quzlt. XXIV.Vuum Humanitas,&c. 255

5+ 8i humanitas ratione voioniis ad Verbum
tedderetur fan@a fanctitate propria Verbi 3 Simili-
ter redderetur immenfa, @terna , omnipotens ; &e.
immenf(itate , arernitate, omnipotentia , &cc. pro-
pria Verbi. Qﬂ” hac omnia pr:ed:'cam funt :’cqu(\r 3
codemque modo propria Verbi divini , & infuper
funt indiftin&a inter (& , non folim realiter , fed
etiam vittualiter intrin{ece ; idedque incommunicabi-
lia feotfim , ‘thm ex fua nawra , quam ex natura
vnionis ad Verbum. Sequela autem eft ablurda, &
meritd ab omnibns Theologis reic@a , vepote con-
tradicens fidei de Chrifto, nec vbique , nec femper
exiftente,8: fic de ceteris fecunddm humanitatem,

6. Tametfi lapis affumeretur 3 Verbo diuino ron
tamen fan@ificaretur {anéitate inereata, Ergd nec
humanitas fanificatur eadem finditate 5 quia al>
fumpra eft 2 Verbo. Antecedens eftin confello apud
omnes : Patet confc.qucntia » quia omnia creata ==
que diftant a Deo ratione fux imperfeGionis ; at-
que lapis eft incapax (n@ificari fantitare increata
ob diftantiam Gbi conuenientem ratione fue imperfe-
ctionis 4 pel‘ﬁ-&ione diuina,

Art, 1. R('fp. Repugnat Denm velle benefacere
haturz rationali creatz , arque de fado illi benefa-
cere quantim poteft, quin ¢o ipfo conftitnar talem
naturam fumme fbi dile@am gratam , & amicam;
atque aded fan&am, Nihil namque aliud eft recipere
aliquem in fummam fumme amicitiz coniunéic-
nem, quam fummé illi benefacere, voluntarg fum-
m¢ benzfaciendi, communicando illi omne fuum bo-
num communicatione’ fumma inter omnes abfolutg
poffibiles. Deus autem vniendo Verbum fuum hypo-
fatice humanitati ; haber efficaciffimam voluntarem
benefaciendi illi quantiim potelt , & de fadto it il
li benefacit, Siquidem illi donat filium Dei , dona-
tione inter omnes poflibiles fumme perfecta , & con-
fequenter donar omnia illi abfolutd donabilia juxta
illod Pauli 8. ad Rom, 32. Quomods non etiam cm
illo omnia nobis donanit ?_Q.LOCI a fortiori valet de
humanitate , cui donauit Filium fuum pet immedia-
tam , & intimam coniunétionem phyﬁcam 5 qua vnio-
ne nullaalia poteft effe maior 3 Imd nulla poteft effe
illi 2qualis. Ergé Deus vniendo fe immediat¢ huma-
nitati conftituic fuam fumme diledtam , gratam , &
amicam ; atque aded fumme fan&am ; i vt infia
Deum, quieft fanus per effentiam , nihil poflit effe
anétius humanitate Chrifti.

Arr. 2. Hane fummam fandbificationem humanita-
tis per Verbum fignificant claré magnifice ‘ilIa: loen-
tiones Conciliorum , & Pattum , quibus afferunt tam
catnem , quam voluntatem humanam Chrifti effe
deificaras. Quz locutiones cum vlurpentur 3 Concis
liis Generalibus , dium inftruunt fideles de rebus Fi-
dei, non pofluntaccipi in {enfu improprio, & exag=
gc‘%tiuo. Affirmant porro iftam humanitatis deifica
ticHem fexta Synod.aét, 17. & Concil. Florent, in
Decrer, wnionis. Tertio definitionem 5 vbi ante med.
habet hazc verba. Humana eius voluntas deificata ef ,
7ion Brempta , [aluata aurev magis (ecundiom Theologam
Gregovium dicentem. Nam velle illins , guod in [alnaro-
ve sntelligitur 5 nibil eft contrarimn Dea 5 Deificatum
et torum. Deificare autem eft fan&ificare. Eft enim
conftituere humanitatem impeccabilem, radicem ope-
rationum diginatum , ac ﬁlpcmaruralil!m » Atque ip-
fius Beatitudinis , & obieGum congraum dinine
dileionis , in quibus fandificatio formaliter confi-
ftir. Igitut Verbum fan@ificat fumme 5 humanitatem,
dum eam deificat,

Arr, 3. Non minus claré exprimit Sacta Paginﬂ.
eandem fn@ificationem humanitatis per deiratenm
dum dicit hsnanitatem efle vnétam divinitare. Plalo.
44, Puxitze Deps ; Dews tius oleo lativie. Luc, 4. &

g Fi




25 6
il
Yok, 6. Spiritus Domini [uper me  ¢o qued vnxit wre.
Dimidl 9. Donec yngatir Santius Santtorum.. Actor.
10. Q somodo vnxerit cum Dews Spiritu Santto. Qui-
bus in locis Sanéi Pacres, quOS AGNO DUMELD fe-
ferunt Suar. difp. 13. fect. 1. Valq. difp. 41.cap. 4.
Nomine Vauétionis intelligunt fan&ificationem huma-
nitatis per Divinitatem, Quia videlicerin {eripuris
paflim fanctificatio vocatur vadtio , & fandtitas vn-
guentum. Sufficientin {pecimen caeterorom Grego-
rius Nazianzenus, & Augufbinus, Nazianzenus orat.
36. qua cft 4. de Theologia num, 36. Chriftus vers di-
citur proprer Dininitatem. Ea enim hifmanitatis vnitio
¢ft 5 non operatione , vt in aliss Chriftisddeft, vattis; fed
zotins ungnentiprafentia. Evorat.42. que clt fecunda in
Palcha,loquens de Chrifto: Perfeétus, ait,non modo pro-
pter Diginitatem , qua nibil perfeéting , fed etiam propter
L?a'zziyz'mtc- vntam b:smmimtem.Auguﬁiuus lib, 25, de
‘Trinit.cap. 16. dicit. Tune vattam fuife immifibili Deo
bmxlz:zmrm naturam , quando Dinina ¢ft vnita perfona.
bus nihil profecto fignificantius effe poteft pro
fan&ificatione humanitatis per Deitatem , fuxta mo-
dum loquendi affinem dinina locutioni , eiufdamque
Pflft]l:lpc!".

Art. 4. Demum Patres, ac Theologi docent com-
muniter ex facris liceris,ided Gratiam habitualem fan-
¢ificare naturam rationalem , cui vnitur;quia ratio-
aefuz perfc@ionis excludic peccatum,dat ivs ad Beari-
tudinem,eft radix habitnum, & eperationum omnivm
{upernaturalium,reddic Filium adoptivum Dei,&cen-
ftituit amicum, & confortem Diuing naturz;fed Dei-
tas vnita humanitati mediante Verbo hac omnia multd
excellentiusilli preftar;quandoquidenyexchudic pecca-
wm ctiam yeniale Imo & iP{';;m peceabilitatem,dat fus
inamiflibile ad Beatitudinem incomparabiliter maio-

“rem; cft prima tadix donorum oninium f’upermmra-
lium,ntque adeo,& Gratiz habitualis,reddit humanita-
tem,nof vicumque patcicipem Diuinz naturz;led dei-
ficatanmyimmediate, Eandem conftituit obie@um com-
}‘-}ﬂcolltim , & amicitiz dininz,ita pcrfc&é, vtnihil ne-
gare poflit Deus, quod ca humanitas velicabfolure ; &
cflicacirer; ac demum conflituic Chriftum,etiam vt ho-
minem filivm Dei,non adoptinam;fed naturalem.Ergo
Deitas cum exceffu prope infinito finéificar magis hu-
manitatem,quim Gratia habitualis.

Ad 1.San@ificatio , que eft effectus formalis Gra-
tix habitualis, nen poteft preftari i fanctitate increa-
ta: poteft tamen praftari alia findificatio fpecie di-
uerfa, muled excellentior ; acfuperioris ordinis , &
hac de fao confertur humanitati Chrifti per deita-
tem.,

Ad 2. Duplex eft immatatio, propria, & impro-
pria. Propria elt, qua fubiectum perhcitur , velred-
ditur detetius , acquifitanoua petfectione , aut deper-
dita praeexiftenti. Impropuiacit, per quam fubiectum
quomodocumgque aliter fe habet , per nouam dego-
minationem abfque lucro, & fatura. Vetbum %fu
poteflt mutari propri¢; quia effentialiter habet om-
nem petfedtionem , ide6que nullamacquirere; nullam
df-perdcre potcﬁ, Poteft tamen mutati improprﬂ &
mutatur imProPrEé per viionem ad humanitatem ,
guia ratione vnionis ad humanitatein denominatur
de nouo vnitum humanitati. At humanitas muta-
tur F,mpfi(- , quia pclﬁcitu: per divinitatem , qua
eft capax ad perficiendum , ficut illa vt perficiatur,
Quare vnio h ypoltatica vnit a:qunlirer virumque
cxtremum , quoad coniunétionem in ordine ad lo-
cum : nen tamen quoad effe@us Pormales , &
quoad immiitationem proprer diuerfam capacitatem
extremernin,

Ad 3. Perfonalitas prove virtualiter diftinta 1 dei-
sare (anckificat humanitatem, non fanéitate virtuali-
ter diftin@a b deitage: fed ipla fanctitare Diuiniratis.

P

Liber IX. De Myfterio Incarnat.

Quia fanctitas diuinitatis communicagur petfonalitas
ti per identitatem realem , hoc eft communicatuy illi
tantundem , arque fibi. Vnde pcrfonalimq Verbi vnja
ta humanirati eft ratio communicandi eidem (anétita.
tem diuinitatis propriam , non fecus , ac fi eadem fane
Gitas effet virmaliterintrinfece indiftinéta ab eadem
petfonalitate. Confirmatur ex dodirina exprefla Con-
ciliorum , & Patrum fuperitis indicata de deificatio-
ne humanitatis : quia deificatio prouenic fimiliter a di«
uinitate mediante perfonalitate Verbi , que vnitur ime
mediate humanitati.

Ad 4. Sanétitas increata non communicatur human
nitati tantundem , atque fibi , & petfon:alimti diui-
nz, Quia fibi , & perfonalitati dinine cotnmunicatug
per identitatem, humanitati vero per ynionem phy-
ficam , qua eft minor communicatio , quam iden-
titas , vt per fe pater, Sandtitas autem eatents fan-
chificat, quatentis communicatuf {ané&ificato. San-
@itas igitur increata licer fit infinita fecundtin fe
non tamen fanckificar fimpliciter infinité humanita.
tem = fed tantiin finitd , ac limitaté ; quia finice tan.
ttim,ac limitat® communicatur humanirati; nec homa-
nitas eft capax cuiinfinité communicetur, clim non fit
capax,cui realiter identificetur.

Ad 5. Dicetur quaft.27.A,6. Lapis eft effentiali-
ter incapax fan&ificationis , & amicitiz cum Deo,
quorum effe@uum formalium eft capax natura huma-
na ; nulla igitur eft confequentia ab yno ad aliud, &
inftatur obie@io in Gtatia habituali , que fanChifi-
cat hominem , & vnita fubftantiz irrationali, non
poffet cam fanctificare. Tam diftantia creaturarum
omniam & Deo eft quidem @qualis quafi quantitativgy
non tamen participatine , quia non omnes Creamra
paticipant equaliter perfetionem dininitatis , licet
ipfa omnes illas excedat zqualiter fe tora , de que
alibi fufius,

QvaesTio XXV
VPtrism vnio Hypoftatica [anélifices Humanitatevs,
vt quod ?

Idetur fanctificace, 1. Quiaquod eft effentialiter

, incompoffibile cum peccato , eft forma fanétifi-
cans, fed vnio hypoltatica eft effentialiter incompof
fibilis cum peccato , etiam veniali;imd , & cum pecea«
bilitate, Ergo eft forma fancificans,vt quod.

2. Tded Gratia habitualis et forma fan&ificanssquia
coniungit cum Deo, & tribuit ius poffidendi Deum
per vifionem beatificam. Sed vnio hypoftatica mul-
o Pcrﬁz&ius 5, &excellentius coniungithumanitatcm
cum Deo , & wibuit ins ad praftantiorem vifionem
Dei.Ergd, &c.

3. Vnio hypoftaticaeft longe maioris perfectionis,
quam Gratia habizualis , & quam quodcumque aliud
donum creatum , quia effentaleipficft, vt intrinfe~
cé perficiatur per deitatem , vique illi immediaté
coniungantur ; <um Gratia , & alia, dona nen
petficiantur intrinfecé per deitatem , meque inti-
m¢ illi coniungantur, Vnde Berpard. lib. 5. de
Confid., ait , vnitatem Chrifti precedere omnes
alias , prazter ynitatem Trinitatis; & Sancti Pa-
tres paflim illam appellant , maximum Dei do-
num jnter omnia creata. Nihil autem non fanéti-
ficans poteft effc preftantivs eo , quod non fal1_=
@ifica: quandoquidem Sanctitas eft perfectio fimpli=
citer fimplex, s

4.Clim alicuiadditut aliquidaliud,illud augetur tata=
dé pracist quanti eft id ; quod additur,ex.gr.Si longi=

tudini addatur palmus , illa augerur tantum palmt;\.
- Vnde




	Seite 255
	Seite 256

