UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Die Dekorationsmalerei mit besonderer Berucksichtigung
der kunstgewerblichen Seite

Text

Eyth, Karl
Leipzig, 1894

1. Die Kirchenmalerei

urn:nbn:de:hbz:466:1-93705

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93705

Die Kirchenmalerei, 3

der Kirchenmalerei widmen, wihrend andere hauptsichlich die Zimmermalerei besorgen. Da

giebt es Theater-, Schild- und Fafsmaler von Beruf. Die grofseren Biihnen haben ihre eigenen

oe
. 7 i 1y ~ 2
Theatermalereien und die Kunstanstalten fiir Heiligenfiguren und andere Kirchenstiicke beschéftigen
e e Pt e e oo abhalacans : e - b T iaq . .
gelibte Fafsmaler etc. Es ist naheliegend und anzunehmen, dafs, so wie der Fall heute liegt, die
Arbeitsteilung kiinftighin sich noch ausgesprochener gestalten dirfte. Wie die Lackiererei und d

Vergolderei sich bereits als selbstindige Zweige abgeldst haben, so dirften in dhnlichem Sinne

1
1

ie

noch weitere Abtrennungen im Laufe der Zeit zu verzeichnen seim.

L. Die Kirchenmalerei.
(Tafel 1 bis 18.)

Die geschichtliche Entwickelung derselben ist im zweiten Abschnitt dieses Buches be-
sprochen und mit Abbildungen belegt worden. Es wurde dort auseinandergesefzt, wie die alt-
christliche Malerei aus der rémischen hervorwuchs und wie die byzantiniche Kunst eine eigenartige,
streng kirchliche Richtung einfithrte, die fir lange und zum Teil bis heute mafsgebend blieb. Gewisse
Typen und Symbole haben sich erhalten, wihrend andere wieder verschwunden sind. Die
romanische und gotische Kirchenausschmiickung gab sich ebenfalls streng und abgemessen, wogegen
die Renaissance und die folgenden Stile eine gréfsere Freiheit und eine Anlehnung an die weltliche
Pronfankunst brachten, so dafs zwischen der Dekoration von Kirchen und Palisten ein nennens-
werter Unterschied nicht mehr vorhanden war. (Vergl. Taf. 16 mit Malereien aus der Kirche in
Freudenstadt.)

Das hat sich jedoch wieder geindert. Unsere neuzeitigen Kirchenbauten werden mit Vor-
liebe nach Mafsgabe der mittelalterlichen Architektur erbaut und dieser Umstand bedingt dann auch
eine Ausschmtickung in einheitlichem Stile, Es ist ferner gebrauchlich geworden, alte romanische
und gotische Bauwerke zu restaurieren, die unbemalten auszumalen und die schon bemalten neu
zu bemalen, wenn der Zahn der Zeit die urspringliche Dekoration zu Grunde gerichtet hat. Zahl-
reiche Dome, Minster und Kirchen am Rhein und anderwirts haben in den letzten Jahrzehnten
unsere Maler beschiftigt und die Auftrige werden auch vorldufig nicht ausgehen, Man ist
glucklicherweise der kahlen Winde iiberdrissig geworden, die sich zu Anfang des Jahrhunderts
einer gewissen Beliebtheit erfreuten, und wenn die notigen Mittel allerwiirts vorhanden wiren, wie
nicht, so wiirde zweifellos in diesem Sinne noch mehr geschehen, als thatsichlich geschieht.

Was die grofsen Aufgaben von Bedeutung betrifft, so werden die nétigen Angaben von
den Dombaumeistern und Kirchenbauinspektoren gemacht; sie beschaffen die Skizzen und Gesamt-
entwiirfe und arbeiten dem Dekorationsmaler in die Hinde. Dem letzteren verbleibt dann wohl
die Verantwortlichkeit fiir die Ausfithrung, nicht aber fiir die Anordnung im ganzen. Anders liegt
der Fall jedoch, wenn es sich um kleine Landkirchen, um Kapellen und dhnliches handelt. Der
Pfarrer, die Gemeinde oder fromme Stifter sind die Auftraggeber und dann wird vielfach alles
vertrauensvoll dem Dekorationskiinstler iberlassen. Wenn dieser der Sache gewachsen ist, so ist
es immerhin besser, als wenn er durch unverstindige Wiinsche gehemmt wird, was auch vor-
kommt. Es macht einen bedauerlichen Eindruck, wenn Barock- und Rokokokirchen mit gotischem
Mafswerk oder romanischen Teppichmustern ausgemalt werden. Wenn der Maler die Schuld
auf die Auftraggeber abwilzt, so ist dies einerseits ein Zeichen fiir das mangelnde Verstindnis der
letzteren; anderseits beweist es aber auch die Unzulinglichkeit des Malers, seinen Bestellern die

bessere Amnsicht beibringen zu konnen.
In allen Fillen wird es gut sein, wenn der Dekorationsmaler sich in den kirchlichen Stilen

auskennt. Dazu gehért aber nicht allein die Kenntnis der Formen, sondern auch diejenige der

Eyth un. Meyer, Malerbuch. o




S ——— . . ———

378 V1. Die Hauptgebiete der Dekorationsmalerei.

christlichen Symbole oder Sinnbilder. Es kann nicht unsere Aufgabe sein, die christliche Symbolik
in ihrem vollen Umfange hier wiederzugeben; wir halten es aber fir zweckmélsig, einen kurzen
Auszug zu bringen und wenigstens das wichtigste und meistvorkommende zu berthren. Dem er-
klirenden Wort steht eine Anzahl von Abbildungen auf den Taf. 1 bis 6 zur Seite, welche der

Kirchenmalerei gewidmet sind.

4+ T |
T Ee AT
LI X+ % T
XK s |

Big. 374

Verschiedene Formen des Kreuzeszeichens,

Wer als Kirchenmaler auf diesem Felde noch unbewandert ist, dem sei folgendes Buch
empfohlen:
Fr. Beetz, Himmelsleiter. Regensburg, Pustet 1889. 2 M. 10 Pf.
. : Wie t.iChOIl dﬂl‘_llii‘l sagt, liegt ein Gebet- und Erbauungsbuch vor, dem aber die christ-
liche Symbolik als Gerippe dient, Es enthilt aufserdem eine Aufzihlung der verschiedenen Sinn-




1. Die Kirchenmalerei, 879

bilder und ist in ganz vorziiglicher Weise illustriert. Neben den Bildern der vierzehn Stationen

enthdlt es verkleinerte Abbildungen der vom verstorbenen Professor Klein in der Biblia pau-
perum gegebenen figlirlichen und ornamentalen Entwirfe.
Ein anderes kleines Werkchen ohne Illustrationen tiber dieselbe Materie ist als No. 3065

und 3066 der Reclam’schen Universalbibliothek erschienen:; es kostet 40 Pf., gebunden 8o Pf. und
fihrt den Titel:

P. 5. Liebmann, Kleines Handwérterbuch der christlichen Symbolik.

a. Die christliche Symbolik.
(Tafel 1 bis 6.)

Das wichtigste christliche Symbol ist das Kreuz. Es ist das Sinnbild des Leidens Christi
und der Erlosung der Menschen, das Zeichen des Christentums. Zahlreich sind die Legenden vom
heiligen Kreuz, welches in der ehernen Schlange des Moses sein alttestamentarisches Vorbild
hat. Mannigfach sind die Formen des Kreuzeszeichens; am meisten verwendet sind das griechische
Kreuz mit gleichlangen Armen (Fig. 3742) und das lateinische oder Passionskreuz (Fig. 374 D).
Die vier Arme werden als die vier Haupttugenden des Christen gedeutet — Liebe, Demut, Gehorsam
und Geduld — oder als die vier Hauptwohlthaten Christi — die Eroffnung des Himmels, die Zer-
storung der Holle, die Mitteilung der Gnaden und die Vergebung der Siinden. Ornamental ver-

HitSais:

Nimbus Christi.

wendet werden die Arme beider Formen in Lilien, in Kleeblitter oder Rosen aufgeldst (Fig. 374c
Lilienkreuz, d. Kleeblattkreuz, e. Rosenkreuz). Der Unterarm wird als Anker gestaltet
(f. Ankerkreuz) oder als Herz (g. Herzkreuz); das erstere deutet auf Glaube und Hoffen, das
andere auf Glaube und Liebe. Auf einer Kugel bedeutet das Kreuz christliche Weltherrschaft
(h. Reichsapfel) und auf einem Halbkreis oder Berge stehend erinnert es an Golgatha (Fig. 3741).

Dem egyptischen oder alttestamentarischen Kreuz, auch Antoniuskreuz genannt,
fehlt der obere Arm (Fig. 374k); das Kreuz Petri ist ein auf den Kopf gestelltes lateinisches
Kreuz (Fig. 3741). Das Andreaskreuz oder burgundische Kreuz ist ein Schrigkreuz
(Fig. 374m). Das lothringische oder Erzbischofskreuz hat zwei Querarme (Fig. 3741n) und
das Papstkreuz hat deren drei (Fig. 3740). Das russische Kreuz hat ebenfalls drei Querarme;
der unterste steht schrig und bedeutet das Fufsbrett (Fig. 374p); freistchend werden die Arme
dieses Kreuzes mit Ketten behéngt.

Aufserdem kommen — hauptsichlich in der Heraldik — vor: das Malteserkreuz (q),
das spanische Kreuz (r), das Hackenkreuz (s), das Jerusalemskreuz (t), das Kriickenkreuz
(u), das Gabelkreuz (v), das Pfeilkreuz (w), das byzantinische Doppelkreuz (x), das
Henkelkreuz (y), das Strahlenkreuz (z) und andere mehr.

48*




biete der Dekorationsmalerei.

880 VI. Die Haup

= Sl S ~ et o =
ssionskreuz mitsamt dem Gekreuzigten dargestellt wird, so geht es in die

Wenn das Pa : i
Form des Crucifixes tiber. Die ersten Crucifixe stammen étwa aus dem %. Jahrhundert. Vorher
wurde t, indem das Opferlamm an den Fufs des Kreuzes
gestellt wurde. Weil die Strafe der Kreuzigung im Sinne der alten Welt als entehrend galt,
unterblieb die bildliche Darstellung, so lange jene im Gebrauch war. Vom 8. Jahrhundert ab

die Kreuzigung nur sinnbildlich dargestell

erscheint Christus am Kreuze, aber nicht nackt und angenagelt, sondern stehend in der Gewandung
der Patriarchen. Das Kreuz wurde als Naturholz, als runder Baumschaft gegeben. Spiterhin
wurde der Gekreuzigte aufgenagelt, erst nur an den Handen, wihrend die Fiifse auf einem Vor-
sprung aufruhten, dann auch an den Fifsen und zwar zunichst mit o Négeln (_icdc?‘lFul“s fiir sich),
in der Folge mit einem Nagel, der durch die ibereinandergelegten Fiifse geht. Die Gewandung
wurde zunichst vereinfacht und gekirzt; iter fiel sie ganz fort bis auf das lbliche Lendentuch.
Der ruhige, heitere Ausdruck wurde durch einen schmerzhaften ersetzt, die ruhige Haltung durch

lebhafte Bewegung des gemarterten, abgemagerten Kdrpers. Das mit der Dornenkrone versehene
Haupt wird gewohnlich zur Seite geneigt und tber demselben wird auf dem nunmehr ge-
zimmerten, vierkantigen Schafte eine Tafel angebracht mit der Inschrift: J. N. R. J. (d. h. Jesus
Nazarenus Rex Judaeorum — Jesus aus Nazareth, Konig der Juden). (Vergl. Taf. 1 und Fig. 150,
211 und 377.) .
Wenn das Kreuz ornamental durchgefihrt wird, was in der Malerei weniger als in der
Plastik vorkommt, so werden die Kreuzesarme an ihren Enden hdufig mit Medaillons, Vier-
angelisten be-

pdssen etc. geschmiickt und fir diese als Fillung sind die Symbole der 4 E
sonders beliebt.
Hinter dem Haupte Christi wird gerne ein Glorienschein angeordnet.

k\\_] [7\ Ein kreisrunder Nimbus mit eingezeichnetem griechischem Kreuz ist die ge-

-

wohnliche Form (Fig. 375). Wird der ganze Korper oder das ganze Kreuz mit einer
Glorie umgeben, so wird dieselbe in die Lange gestreckt, aber nicht elliptisch, sondern
mandelférmig (), und fuhrt dann den Namen Mandorla.

Eine besondere Art der Kreuzigungsdarstellung besteht darin, dafs in der
Kreuzesmitte ein Herz angebracht wird, wihrend an den Enden der Arme die Hinde

amm  und Fifse abgebildet werden und der tbrige Kérper fehlt. Dieses abgekiirzte Ver-
fahren dirfte wohl mit dem Unvermdgen zusammenhingen, den ganzen Kérper

Christi.
kiinstlerisch wiedergeben zu konnen.

Bei dieser Gelegenheit sind auch die Marterkreuze zu erwihnen, die hochstens das Haupt
oder das Herz des Gekreuzigten anbringen, aufserdem aber zahlreiche Leidenswerkzeuge und andere
Attribute (die Dornenkrone, der Speer, das Rohr mit dem Schwamm, Hammer, Zange,
Nigel, Leiter, Geifsel, Schwert, Wiirfel, der Hahn Petri u. a. m.), in symmetrischer oder
malerischer Anordnung. Hiufig wird hierbei das Kreuz durch die sog. Passionssiule ersetzt (Taf. 2.)

Ein weiteres, oft selbstindig verwertetes Leidenssymbol Christi ist das Schweifstuch
der Veronica, ein Tuch, welches dem Heiland auf dem Leidenswege gereicht wurde und beim
Abtrocknen dessen Antlitz abbildete.

Zahlreich sind die Sinnbilder Christi, die Dinge, welche Christus vorstellen. Es seien erwihnt:

Das Lamm, Opferlamm, Gotteslamm, Agnus Dei, Osterlamm; es wird verschieden
dargestellt, gewdohnlich schreitend, mit dem rechten Vorderfuls eine Siegesfahne haltend, den
Nimbus Christi (Fig. 375) hinter dem Kopfe und aus einer Brustwunde Blut im Bogen in einen
untergestellten Kelch gebend. Die letztere Zuthat bleibt auch éfters fort. Die Siegesfahne ist mit
einem Passionskreuz geschmiickt. (Vergl. Taf. 6.)

Der Fisch. Schon in den Katakomben gebrduchlich. Das griechische Wort Ichthys fiir
Fisch enthdlt in den zwei ersten Buchstaben die Anspielung auf Jesus Christus.




1. Die Kirchenmalerei. 381

Der Lowe (vom Stamme Juda). Léwe und Lamm zusammen, beide mit dem Kreuznimbus,
bedeuten Christi Allmacht und Gnade,

Das Einhorn, Sinnbild des von der Jungfrau geborenen Heilands und der Jungfraulichkeit.

Der Pelikan, der sich die Brust aufreifst, um seine Jungen zu retten, Sinnbild des Opfer-
todes Christi und des Opfergeistes. (Taf 6.

Der Adler, sonnenwirts fliegend, Sinnbild des zum Himmel fahrenden Heilandes, der
Starke und Allwissenheit.

Der Phénix, sich im Feuer verjiingend, Symbol der Auferstehung Christi.

Auch der symbolischen Monogramme Christi und des Kreuzes ist zu gedenken, da sie hiufi
verwendet werden.

g

Die gewohnliche Form des Monogrammes Christi zeigt die Figur 376. Es wird gebildet
durch die Zusammenstellung der beiden ersten Buchstaben des griechisch geschriebenen Wortes
Christus. Es stammt ebenfalls aus den Katakomben und ist hiufig in Verbindung mit den
griechischen Buchstaben £ und £ (Anfang und Schlufs des griechischen Alphabets). Statt der
grofsen Buchstaben kommen auch die kleinen vor, wie die Lampe der Figur 132 zeigt.

Die beiden Buchstaben werden auch allein verwendet, gewdhnlich auf den gegeniiber-
liegenden Seiten eines offenen Buches stehend mit Beziehung auf die Apocalypsis 22; 13. ,Ich bin
das Alpha und das Omega“, d. h. der Anfang und das Ende. (Taf. 6.)

Ein anderer Namenszug Christi ist das mit lateinischen oder gotischen Buchstaben ge-
schriecbene IHS oder iljs. Dieses Monogramm ist neueren Datums, wird dem Bernhardin von
Siena zugeschrieben (15. Jahrh.) und ist von den Jesuiten viel verwendet, Die Deutungen und
Auslegungen dieses Symbols sind mannigfach. Der griechisch geschriebene Name Jesus (IHZ0Y X)
zeigt das Monogramm in den 3 ersten Buchstaben. Konstantin der Grofse sah am Himmel ein
leuchtendes Kreuz mit der Inschrift ,In hoc signo vinces” (In diesem Zeichen wirst du siegen).
Die Buchstaben des Monogrammes sind die Anfangsbuchstaben der 3 ersten Worte. Jesus
hominum salvator (Jesus der Menschenerldser), Jesum habemus socium (wir haben Jesum zum
Genossen) und das deutsche Jesus, Heiland, Seligmacher sind andere Lesarten. Das Mono-
gramm wird gewdhnlich mit einer Glorie umgeben, auf den Querbalken des H wird ein Kreuz
aufgesetzt und unter dem Monogramm erinnern nicht selten ;3 Négel an das Leiden Christi oder
an ihrer Stelle erscheint ein mit Dornen umgtirtetes Herz etc. (vergl. Taf. 4).

Gott Vater wird als ehrwiirdiger, birtiger Greis im Ornate der Patriarchen, des Kaisers
oder Papstes dargestellt mit Krone, Szepter und Weltkugel, auf Wolken thronend, mit dem Kreuz-
nimbus oder mit dreieckigem Nimbus. Diese Auffassung entstammt dem Mittelalter; die altchrist-
liche Zeit hat Gott Vater als Apollo oder nach Art anderer heidnischer Gottheiten dargestellt.
Als symbolische Darstellung fiir Gott Vater kommt auch der Name Jehova, hebriisch geschrieben
(M%) in einer Sonnen- oder Dreiecksglorie vor; oder in das Dreicck wird ein Auge einge-
setzt (Auge Gottes als Sinnbild der Allwissenheit). Hiufig werden auch der Geist Gottes
durch einen Lichtstrahl und die Allmacht Gottes durch eine aus den Wolken herabkommende
Hand dargestellt.

Der hl. Geist wird symbolisch als Taube dargestellt mit dem Kreuznimbus und mit einem
Lichtstrahl, der auf die Begnadeten niedergeht. (Vergl. Taf. 4) Vom Himmel zur Erde nieder-
schwebend, nimmt die Taube die ungefihre Form des Kreuzes an. Sie wird mit einer Sonnen-
oder Dreiecksglorie umhiillt oder mit flammenden Zungen umgeben.

Die hl, Dreieinigkeit oder Dreifaltigkeit wird dargestellt, indem Gott Vater und Gott Sohn
nebeneinander auf Wolken thronen oder auf Thronen sitzen, wéahrend der hl. Geist als Taube
inmitten dariber schwebt. Der Sohn sitzt zur Rechten des Vaters (auf dem Bilde also links):
beide reichen sich die Hande oder halten gemeinsam ein offenes Buch mit dem .££; Christus




wptgebiete der Dekorationsmalerei.

382 VI Die

erhebt segnend die Rechte und Gott Vater halt in der Linken das Szepter; beider Filse ruhen
auf der Weltkugel etc. Symbolisch wird die Dreieinigkeit auch durch ein gleichseitiges Dreieck

oder durch Dreiblatt- und Dreipafsformen gegeben, in deren Mitte ein Auge oder der Name
Tehova Platz findet. Ein altchristliches Symbol ist der Buchstabe Y. uch Fig. 211.)

Maria, die Mutter Gottes, nimmt einen breiten Raum in der christlichen Kunst ein, Die
altchristliche Kunst zeigt sie als romische Matrone, stehend oder sitzend, mit oder ohne Kind,
meistens mit erhobenen Hinden, ,orans‘, d. h. betend (Fig. 134). Spaterhin kommen ver-
schiedenartige Darstellungen auf.

Als Regina angelorum, als thronende Engels- oder Himmelskdnigin sitzt oder steht
Maria auf den Wolken, die Erdkugel oder die Mondsichel zu Filsen, der Schlange den Kopf
zertretend, vom Glorienschein umflossen, mit betenden oder segnenden Hinden, jungfrdulich und
meist ohne das Kind, in prichtigem Gewande, mit wallendem Haar, mit Krone und Nimbus, von
Engeln umgeben etc. (Fig. 151, 207, 209 und 212).

Aechnlich sind die Darstellungen, wenn Maria als Gnadenmutter, »gratia plena® (voll
der Gnaden) gegeben wird oder als gottliche Fursprecherin, als Helferin in der Not, als
,Ora pro nobis“ (Bitte fir uns). Sie neigt dann ihr Haupt nach den Bittenden und von den
ebenfalls gesenkten Hinden gehen Gnadenstrahlen nieder.

Als Mater dolorosa, als schmerzensreiche Mutter der Barmherzigkeit wird Maria dar-
gestellt mit tieftrauerndem Ausdruck, das Herz von einem Schwert oder von 7 Schwertern durch-
bohrt (7 Schmerzen Mariae). (Fig. 211.)

Als Pieta wird die Darstellung bezeichnet, wenn die sitzende Schmerzensmutter den
eichnam des Sohnes im Schofse halt. Das leere Kreuz im Hintergrund bildet gewdhnlich den
Abschlufs.

Die morgenlindische Kunst hat an der typischen Darstellung der Himmelskonigin fest-
gehalten. Das Abendland hat spiter mehr die menschliche Auffassung bevorzugt und so sind die
zahlreichen Madonnenbilder entstanden, welche Maria als jugendliche Mutter mit dem Kinde dar-
stellen. Das letztere sitzt auf dem Arme der Mutter, ruht an ihrem Busen, liegt in ihrem Schofse,
steht spielend zur Seite etc. Vielfach erhebt es segnend die Hand, halt die Weltkugel in Handen,
fithrt ein Szepter oder einen Lilienstengel (Fig. 38).

Zahlreich sind die Symbole der Jungfrau Maria. Es seien erwihnt der brennende Dorn-
busch, die Lilie im Glase, die drei Kastanien in der Schale, die Lilie unter Dornen, der
versiegelte Brunnen, der verschlossene Garten, das Fell Gideons, der Stab Aarons,
das unerfafsliche Buch, die verschlossene Pforte. Eine weitere Anzahl von Sinnbildern
fuhren auf die sog. lauretanische Litanei zurtick: der Spiegel der Gerechtigkeit, der Sitz der
Weisheit, der Turm Davids, das goldene Haus, die Arche des Bundes, die Pforte des
Himmels, der Morgenstern u. a. m.

Das Monogramm Mariae ist gewéhnlich ein gotisches {1}, Der senkrechte Mittelstrich wird
hiufig kreuzweise durchquert, wobei dann auch die tbrigen Buchstaben des Namens vertreten
sind. (Vergl. Taf. &) Auch das lateinische M, verschlungen mit einem A oder mit simtlichen
Buchstaben des Namens, kommt in der spitern Zeit zur Anwendung. Nicht selten wird das
Monogramm von dem Herzen Mariae begleitet. Dasselbe ist mit einem Dornenkranz oder mit
einem Rosenkranz umgtirtet und Flammen schlagen aus demselben empor. Eine Sonnenglorie
umgiebt das Ganze oder ein Kranz von zwolf Sternen. Dieser Sternenkranz ersetzt, nebenbei
bemerkt, auch bei der figirlichen Darstellung hiufig die Stelle des Nimbus.




@

1. Die Kirchenmalerei. 383

Das Anagramm Mariae (im Anlaut je beider Worte) lautet:
M — Mater misericordiae.
A — Advocata afflictorum.

R — Refugium redeuntium.

I — Iuventrix indulgentiae.

A Amica angelorum.

Die vier Evangelisten werden in der altchristlichen Kunst als vier Flisse dargestellt, die
einem Felsen des Paradieses entfliefsen. Spiter erhalten sie die Seraphimform, wobei die Kopfe
das unterscheidende Merkmal bilden. Dem Matthius kommt ein menschlicher Kopf zu, dem
Markus ein L wenkopf, dem Lukas ein Stierkopf und dem Johannes ein Adlerkopf. Noch
spiter vertreten ein gefligelter Jungling (Engel), ein gefligelter Lowe und Stier, sowie der Adler
die Evangelisten und schliefslich werden diese personlich wiedergegeben, meist sitzend und
schreibend, die genannten Attribute neben oder hinter sich fiihrend. Es haben sich bestimmte
Evangelistentypen ausgebildet. Matthaus erscheint als gereifter Mann, kurz- und dunkelbirtig,
Markus als bartloser Greis, Lukas als weifs- und langbirtiger Greis, Johannes als bartloser, junger
Mann. (Vergl. auch die Taf. b und 6.)

Die zwolf Apostel werden auf altchristlichen Darstellungen wie die Propheten in Philosophen-
tracht und ohne besondere Ab- und Kennzeichen vorgefiithrt. In der Folge aber bilden sich eben-
falls bestimmte Typen aus, insbesonders fiir Petrus und Paulus und den einzelnen Aposteln werden
Abzeichen beigegeben, welche sich teils auf ihren fritheren Beruf, teils auf ihren Martertod beziehen
oder tiefere symbolische Bedeutung haben (Fig. 49 und 50).

Die Apostelverzeichnisse der Evangelien und der Apostelgeschichte weichen etwas von
einander ab: den Paulus fihren sie nicht als Apostel auf. An Stelle von Judas Ischariot, des Ver-
riters, wird der Apostel Matthias erwihlt, den die Verzeichnisse ebenfalls nicht auffithren. Es
stehen demnach 14 Apostel zur Verfigung, von denen zwei wegfallen, wenn deren zwolf dar-
gestellt werden, wie es die Regel ist. Fir die Weglassung kommen in Betracht: Judas Ischariot,
Jakobus der Jiingere, Matthias und Paulus.

Nachstehend seien sie alle aufgezihlt unter Angabe der Abzeichen etc.

1. Petrus oder Simon Petrus, Apostelfirst, Grinder der Kirche, Fihrer der Schlissel.
Abzeichen: a) zwei Schliissel (zu Himmel und Erde) oder drei Schliissel (zu Himmel, Holle
und Erde) mit Bezug auf die Stelle: ,Dir will ich die Schlissel des Himmelreichs geben. b) Ein
Fels. ,Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen etc.” (Wortspiel: Petra
heifst Fels)) ¢) Der Hahn. ,Ehe der Hahn krdht, wirst du mich dreimal verraten haben.” d) Netze
und Fischergerit, Als Fischer ist Petrus Patron der Fischer. e) Ein umgekehrtes Kreuz, Kreuz
Petri 4, mit Bezug auf seinen Martyrertod.

2. Paulus, vormals Saulus, das Christentum als Weltreligion, unabhingig vom Judentum,
vertretend. Abzeichen: a) ein Buch und ein Schwert, oder zwei Schwerter (das eine in Bezug
auf seine Enthauptung, das andere als Symbol seiner (Geistes- und Redekraft). b) Wolf und
Lamm, mit Bezug auf Saulus und Paulus. c) Drei Quellen (Blutstréme seines Hauptes). Paulus
war Zeltweber und ist Patron der einschligigen Handwerke. Mit Petrus zusammen dargestellt hat
er den Ehrenplatz und steht rechts.

3. Andreas, der Bruder Petri. Abzeichen das Andreaskreuz ><, an dem er gekreuzigt wurde.

4. Jakobus, Bruder des Johannes, Schn des Zebedius, Jakobus der dltere, St. Jago de
Compostella, der riistige Pilgergreis. Abzeichen: Pilgerstab, Muschel und Flasche oder ein
Schwert in Bezug auf seine Enthauptung.




rationsmalerei.

284 VI. Die Hauptgebiete der De

5. Johannes, der Evangelist, Bruder des vorigen, der jingste Apostel, Lieblingsjinger
Christi. Abzeichen: a) Kelch mit Schlange, b) ein Adler (als Evangelist), c¢) ein Oelkessel
in Bezug auf seinen Martyrertod.

6. Philippus. Abzeichen: ein vorgehaltener, langer Kreuzstab, mit dem er Gétzen
stiirzte und die Pest verscheuchte, oder ein liegendes Kreuz == in Bezug auf seine Kreuzigung
in horizontaler Lage.

7. Bartholoméus. Abzeichen: ein Messer, mit dem er gemartert wurde, oder Beil und
Lanze. Meist schwarzlockig, weifs und rot gekleidet.

8. Thomas, der Zweifler, der Zwilling, Abzeichen: eine Lanze oder ein Winkelmafs.

9. Matthdus, der Evangelist, vormals Z&llner. Abzeichen: a. Beutel und Visitierstab
(als Zollner), b. der gefligelte Jingling (als Evangelist), c. Beil oder Hellebarde (als Mirtyrer).
rer, Abzeichen: eine Sédge.

10. Simon, Simon von Canan, Simon Zelotes, der Ei

11. Thadd4us, Judas Thaddidus, Judas Lebbdus. Abzeichen: eine Keule.

12. Jakobus, Jakobus der jlingere, Sohn des Alphdus. Abzeichen: eine Tuch-
walkerstange.

13. Matthias. Abzeichen: ein Stein (er wurde gesteinigt).

14. Judas Ichariot, der Sickelmeister, der Verriter Christi. Abzeichen: ein Geldbeutel,
Er wird mit boshaftem, abschreckenden Ausdruck und roten Haaren dargestellt.

Die Heiligen werden entweder in der Weise dargestellt, wie es ihrem Beruf und der Zeit,
in der sie lebten, entspricht oder die Behandlung wird mehr oder weniger idealisiert und dem
ibrigen angepafst. Jeder Heilige hat sein bestimmtes Abzeichen oder es stehen mehrere Attribute
zur ‘Wahl, Fiir hervorragende Heilige sind bestimmte Auffassungen typisch geworden. Es ist
nicht moglich, ein vollstindiges Register zu geben. Ein Auszug diirfte aber angezeigt sein.

Agatha, Sizilianerin, Jungfrau und Mirtyrin, § 251, Namenstag 5. Februar., Mit Zangen der
Briiste beraubt und mit Fackeln gemartert. Abzeichen: abgeschnittene Brust auf einer Schiissel,

Agnes, Romerin, Jungfrau und Mirtyrin, ¥ 304. 21. Januar. Auf dem Scheiterhaufen oder
Rost erstochen. Abzeichen: Lamm und Palme. (Agnes — kleines Lamm.)

Aloysius Gonzaga, Italiener, Jesuit, | 1591. or. Juni. Vor dem Kruzifix in Verzickung
kniend, die Markgrafenkrone am Boden. Abzeichen: Krone und Lilie oder Kruzifix, Lilie und
Totenkopf.

Anna, die Mutter Mariae, 26. Juli. Die jugendliche Maria aus einem Buche unterrichtend.
Patronin der Bergleute.

Antonius, Einsiedler, T 356 in der egyptischen Wiiste. 17. Januar. Mit langem Kreuzes-
stab, in der Wiiste betend oder von Ddmonen gepeinigt. Abzeichen: Kreuzstab, Glocke und
Schwein.

Antonius von Padua, geb. in Lissabon, Franziskaner, § 1231, 13. Juni. Das Christuskind
tragend oder es anbetend. Abzeichen: Lilie und Buch.

Apollonia aus Alexandria, Mirtyrin und Jungfrau, 250. 9. Februar. Auf brennendem
Scheiterhaufen, von einem Schergen der Zihne beraubt. Abzeichen: Zange mit Zahn und Palme.

Augustin aus Tagaste in Afrika, Bischof und Kirchenlehrer, i 4_30.. 28. August. Schreibend
oder lesend; auch mit einem Engel, der das Meer ausschopft. Abzeichen: ein flammendes, durch-
bohrtes Herz.

Barbara, Nicomedien; Jungfrau und Martyrin, § 306. 4. Dezember. Von ihrem Vater ent-
hauptet, den sofort zur Strafe der Blitz erschlug. Abzeichen. Turm, Kelch, Palme, Pfauenfeder.
Als Patronin der Artillerie auch mit Kanonen (Fig. 45).




1. Die Kirche

lerei. 385

geb. zu Nursia, Ordensstifter, + 543. 2I. Méarz. Zwischen Dornen knieend,

umarmt etc. Abzeichen: zerbrochener Becher, zerbrochenes Sieb, Buch

Brod Schnabel etc.

st. Vor einer Wolke mit der

Bei: Clairvaux, Cisterzienserabt, + r153. 20

Madonna und dem Kinde knieend, oder die Leidenswerkzeuge C

tragend. Abzeichen: Bienen-

Feder

b, Bucl ;
Blasius, armenischer Bischof, | 304. 3. Februar, Kreuzweise zwei brennende Kerzen
P

haltend, als

ron gegen das Halsweh. Abzeichen: Nahrung bringende Vigel.

Bonifacius, vormals Winfried, Apostel der Deutsche:

Bischof, 7 755. 5. Juni. Eine Eiche
fallend oder Deutsche taufend. Abzeichen: ein vom Schwert durchbohrtes Buch, ein Fuchs,
ein Rabe.

Caecilia, Romerin, Jungfrau und Mirtyrin, | 220, 22. November. Verschiedenartig dar-

gestellt, als Schutzpatronin der Musik gewdhnlich Oroel s elend.
4 I f=] o

Christophorus, Christustriger, Riese, Mirtyrer,

auf der Achsel, durch das Wasser gehend.

254. 25. Juli. Mit dem Christuskind

Dominicus, Kastilianer, Ordensstifter, { roor. 4. August. Von einem schwarz und weils

gefleckten Hunde begleitet, der eine brennende Fackel tragt. Abzeichen: Rosenkranz, Lilie
und Stern.

Dorothea, Rémerin, Jungfrau und Mirtyrin, | 304. 6. Februar. Abzeichen: ein Kérbchen
mit Friichten und Rosen.

Egidius, Athener, Eremit und Abt, 1 720. 1. September. Mit einer Hirschkuh.

Elegius, Bischof von Noyon, friither Goldarbeiter, 658. 1. Dezember. Als Goldschmied
mit Hammer, Kelch etc. Patron der Goldschmiede, der Schmiede und Schlosser.

Elisabeth, ungarische Kénigstochter, Landgrifin von Hessen, { 1231. 19. November.
Almosen austeilend, Rosen in der Schiirze.

Florian, rémischer Soldat, Mértyrer, | 304. 4. Mai. Mit einem Stein um den Hals oder
ein brennendes Haus begiefsend. Patron gegen Feuersgefahr,

Franz von Assisi (Franciscus Seraphicus), Ordensstifter, T 1226. 4. Oktober. Mit den
Wundmalen Christi, ein Kreuz in Wolken anbetend.

Franciscus de Paula, Ordensstifter, j 1507. 2. April. Vor dem Kruzifixe knieend, in
dessen Glorie das Wort ,,Charitas® zu lesen.

Franz Xaver aus Navarra, Apostel von Indien, Jesuit, | 1522. 3. Dezember. Mit einem
Kreuze, Heiden bekehrend etc.

Genovefa von Paris, Jungfrau, T 8go. 3.Januar. Als Hirtin zwischen Schafen. Abzeichen:
zwei Schliissel und brennende Kerze.

Georg, romischer Soldat und Ritter, | 303 23. April, Zu Pferd oder zu Fufs den
Drachen erlegend. Patron der Cavallerie.

Gregor der Grofse, Papst, { 604. 12, Mirz. Eine Taube am Ohr.

Hedwig, Herzogin von Schlesien, T 1243. 17. Oktober. Die Schuhe in der Hand fragend.
Helena, Kaiserin, Mutter Constantin des Grofsen, 1 328. 18. August. Das Kreuz Christi

auffindend. Abzeichen: Krone und Christi Kreuz
Hieronymus aus Pannonien, Kirchenlehrer, T 420. 30. September. Einem Léwen den
Splitter aus der Tatze zichend oder sich mit einem Stein auf die Brust schlagend. Abzeichen:

Kruzifix, Buch, Totenkopf und Léwe. Patron der Schiler.

Hubertus aus Aquitanien, Bischof von Littich, + 727. 3. November. Mit einem Hirsch

der ein leuchtendes Kreuz im Geweih trigt. Patron der Jager.

Eyth u. Meyer, Malerbuch. 49




ebiete der Del

386 fRs
Ignatius, Bischof von Antiochien, Mirtyrer, + 108. 1. Februar. Zwischen Lowen stehend;
von Lowen im Amphitheater zerrissen.
Ignatius von Loyola, Stifter des Jesuitenordens, f 1556. 31. Juli. Als Priester mit dem
eschrieben steht: ,,Ad majorem Dei Gloriam*“. (Wahlspruch des Ordens.) In

Buch, in welchem g
der Glorie des Heiligen das IHS.
Johannes von Nepomuk, Kanonikus zu Prag, Marty
Briicke in die Moldau gestiirtzt. Abzeichen: Kruzifix und finf Sterne um das Haupt.
Joseph, der Niahrvater Christi. 19. Mirz, Als

er, 7 1383. 16. Mai. Von der Prager

Zimmermann mit dem Beil und der Sdge. Abzeichen:

ein blihender Stab oder eine Lilie,

Laurentius, Erzdiakon und Mirtyrer, 7 258
10. August. Auf dem Roste gebraten. Abzeichen:
Palme und Rost. Patron der Koche.

Lucia, Syrakuserin, Jungfrau und Mirtyrin,
T 304. 13. Dezember. Den Hals vom Schwert
durchstochen. Abzeichen: zwei Augen auf einem
Teller, eine Palme.

Margaretha, aus Antiochia, Jungfrau und
Martyrin, T 275. 20. Juli. Den Drachen durch Ge-
bet besiegend. Abzeichen: Palme und Drache.

Maria Magdalena, Galildarin, Biisserin, reu-
miitige Sunderin, Schwester des Lazarus und der
Martha. 290. Juli. In der Wiiste liegend, mit Buch,
Kreuz, Totenkopf und Salbgefifs;
diese mit ihrem Haar trocknend; mit Christus als
Girtner; unter dem Kreuze Christi etc.

zu Christi Fufsen,

Martha, Schwester der vorigen. 2. Juli. Als

geschiftige Hausfrau. Abzeichen: ein Kochloffel.
Martin, romischer Soldat und Ritter, spiter

Bischof von Tours, 1 401. r1.November. Als Ritter

zu Pferd, mit einem Armen seinen Mantel teilend;
als Bischof mit einer Gans.

Mauritius, Moritz, rémischer Soldat und Ritter,
T 285. 22, September. In Ristung mit Palme und
Schwert. Patron der Firber.

Nikolaus, Bischof von Myra, f 342. 6. De-

Fig. 377. Blatt 1 der Diisseldorfer Heiligenbi

zember. Als Bischof mit drei Broden oder Kugeln,
Als Probe in gleicher Grols N eina T S e il S P L .
8 in einem Gefifs neben sich drei Kinder, Patron

der Bierbrauer.

Ottilie, Aebtissin von Hohenburg im Elsafs, | 720, 13. Dezember, Abzeichen: zwei Augen
auf einem Teller und Palme.

Pantaleon, aus Nicomedia, Arzt und Mirtyrer, T
schale. Schutzpatron des Viehes.

Rochus, aus Mentpellier, T 1348. 16. August. Giiter verteilend, Kranke bedienend; mit
einer Fufswunde. Abzeichen: ein Hund, der die Wunde beleckt,

Rosalia, Herzogstochter, aus Palermo, Jungfrau, + 1160. 4. September. In einer Hohle
betend; ihren Namen in die Héhlenwand schreibend. Abzeichen: ein Kranz von Rosen.

305. 27. Juli. Mit Schwert und Arznei-




1. Die Kirchenmalerei, 387

Sabina, rémische Matrone, Martyrin. 29. August, Mit Krone und Palme.

Scholastica, vom Monte Cassino, Jungfrau, 1 542. 10. Februar. Vor cinem Altar mit der
Monstranz knieend. Abzeichen: eine Taube.

Sebaldus, dinischer Prinz, Nirnberger Eremit. 8. Jahrhundert. 19. August. Mit Pilger-
stab und Kirchenmodell.

Sebastian, romischer Soldat und Martyrer, { 287. 20. Januar. An einen Baum oder eine

Siule gebunden, von Pfeilen durchbohrt. Patron der Schiitzen.

Simeon Stylita, Sdulenheiliger vom Libanon, | 596. 24. Mai. Auf der Plattform einer
Siule sich geisselnd.

Stephanus, Diakon und Mirtyrer, | 34. 26. Dezember. Gesteinigt. Abzeichen: Palme
und Steine.

Theresia, Spanierin, Karmeliterin, ¥ 1582. 15. Oktober. In einem Buche lesend, tber
sich eine schwebende Taube.

Thomas von Aquino, Kirchenschriftsteller, Dominikaner, { 1274. 7. Miérz. Sitzend mit
Buch (Summa Theologiae), dariiber Christus in der Mandorla- Glorie,

Ulrich, Bischof von Augsburg,  973. 4. Juli. Abzeichen: ein Fisch in der Hand.

Urban, von Langres, Bischof. 5. Jahrhundert. 23. Januar. Abzeichen: ein Weinstock.
Patron des Weinbaues und der Gértner.

Ursula, englische Konigstochter, Jungfrau und Mirtyrin, t 451. 21. Oktober. Im Kreise
der Jungfrauen. Mit Pfeil, Krone und Fahne. Patronin der Kinder.

Veronica, Jungfrau. 1. Jahrhundert. 4. Februar. Mit dem Schweifstuch Christi.

Walpurga, Aebtissin von Heidenheim, t 780. 25. Februar. Abzeichen: Buch und Oel-
flischchen, auch drei Aehren als Patronin des Getreidebaues.

Ausfithrliches iber die Darstellung der Heiligen und ihre Abzeichen, Patronate etc. bei:
J. E. Wessely, Iconographie Gottes und der Heiligen. Leipzig, Weigel, 1874. 11 Mark.

Aufserdem sind als sehr brauchbar die Diisseldorfer Heiligenbilder zu empfehlen. Die-
selben bringen in kleinen Stichen, zu 10 Pf. das Stiick, eine grofse Zahl von Heiligen zur Dar-
stellung (Fig

- 377)-

Die Engel, dem Wortsinn nach Boten oder Gesandte, nehmen eine Mittelstellung zwischen
Gott und den Menschen ein. Sie sind die gottliche Dienerschaft, der Hofstaat und die Pagen
Gottes. Dem Menschen sind sie Verkiindiger und Vollstrecker des gottlichen Willens, schitzende,
mahnende und warnende Geister. In diesen verschiedenen Beziehungen kommen sie auch zur Dar-
stellung; sie bilden die Staffage der himmlischen Feste, der Kronungen, der Himmelfahrten und des
jlingsten Gerichtes; sie sind die Ueberbringer von Botschaften und Verheifsungen (Mariae Ver-
kiindigung); sie treten als Befreier und Erretter auf (Petri Befreiung); sie tragen die Seelen zum
Himmel empor; sie singen, jubilieren und musizieren (Christi Geburt: Gloria in excelsis Deo etc.)
und in vielen Fillen sind sie rein dekorativ ohne symbolische Bedeutung.

Dem Begriff und der Vorstellung nach sind die Engel vom alten Testament, vom Judentum
tibernommen. Der Formgebung nach war die antike Kunst bestimmend. Der altchristliche Stil

§

ance macht zwischen den Amoretten der

gestaltet die Engel als Genien und auch die Renais
weltlichen Kunst und den Engelsfiguren der kirchlichen wenig Unterschiede, soweit es sich um
die Putti oder Kindergestalten handelt. Sie erscheinen gewohnlich unbekleidet, wihrend im Sinne
der byzantinischen und strengkirchlichen Auffassung die Engel als geschlechtslose, jugendliche
[dealgestalten in langer, lichter Gewandung ohne sinnlichen Reiz gegeben werden. Blumenkrinze,
Palmzweige, Lilienszepter, Musikinstrumente, Notenblitter und flammende Schwerter sind die ib-
lichen Beigaben. (Vergl. die Fig. 134, 140, 149, 176, 194, 212, 226 etc.)
49




: der Dekorationsmalerei.

388 V1. Die Haup

Die kirchliche Dogmatik hat die Engelslehre systematisch au

scharen” in 9 Abteilungen gebracht: Throne, Cherubir
Fiirstentimer, Gewalten, Engel, Erzengel und Tugenden.

erwihnt:

r Rader mit Fligeln geg

Die Throne werden symbolisch als leuchtende Reife c
Sie bedeuten die Macht Gottes und erscheinen gewdhnlich nur auf den Darstellungen des jiingsten
er und Sohn.

Gerichtes und der Dreieinigkeit zu Fifsen von Gott Va

Die Cherubime werden mit einem Fliigelpaar dargestellt, in ganzer Gestalt oder als ge-
fligelte Kopfe; im ersteren Fall leuchtend, in goldenem Gewand, mit blankem Schwert die Pforte

des Paradieses hiitend, oder zu zweien oder vieren gegentiberstehend als Ehrenwache von
Gottes Thron.

Die Seraphime haben drei Fliigelpaare und erscheinen in ganzer Gestalt oder als Kopfe
tiber und hinter dem Throne. Seraphime und Cherubime werden auch zur Darstellung der
Evangelisten beniitzt, wie weiter oben schon angedeutet wurde (Fig. 135 und Taf. 6).

Erzengel giebt es drei: Michael, den Satan {iberwindend, kriegerisch aufgefafst und die

Wage beim jlingsten Gericht fithrend; Gabriel (Fig. 149), der Engel der Verkiindigung, mit dem
Lilienszepter; Raphael, der Begleiter des Tobias, der wandernde Schutzgeist der Menschheit. Als
vierter Erzengel wird auch zuweilen Uriel aufgefithrt, der Wichter am Grabe Christi. Samiel
ist der gestirzte Erzengel. Aufserdem kommen Engel zur Anwendung: knieend und anbetend
(z. B. das Allerheiligste), kronend, gewandhaltend, posaunenblasend (jiingstes Gericht) etc.

Moses und. die Propheten. Moses ist fiir das alte Testament, was Christus fiir
Moses ist das Vorbild Christi. Die Quelle, welche Moses aus dem Felsen schligt, ist

las neue.

s Symbol
des Blutes Christi; das Manna der Wiiste ist Symbol des Brotes im Abendmahl: die eherne
Schlange ist Symbol des Kreuzes etc. Moses wird dargestellt mit dem Stab, die Quelle schlagend;
von seinem IHaupte erheben sich zwei Lichtstrahlengarben. Sein Symbol und Abzeichen sind die
beiden steinernen Gesetzestafeln (Taf. 6). Die zehn Gebote verteilen sich hilftig auf beide
Tafeln oder die erste nimmt deren drei, die andere die ibrigen sieben auf, angedeutet durch
romische Zahlen oder hebriische Schriftzeichen.

Die sechzehn eigentlichen Propheten werden eingeteilt in vier grofse und zwolf kleine.
Die vier grofsen sind:

Jesaias (mit einer Sige), Jeremias (mit einer Rute), Ezechiel (ein Thor mit Thiirmen)
und Daniel (mit zwei Lowen).

Die zwolf Kkleinen Propheten sind: Hosea, Joel, Amos, Obadja, Jonas, Micha,
Nahum, Habakuk, Zephanja, Haggai, Sacharja und Maleachi. Sie werden meist nur durch
Inschriften gekennzeichnet.

Sibyllen sind eine Art weiblicher Propheten (Christum verkiindende Heidenfrauen). (Fig. 191.)

Aufserdem werden in der christlichen Kunst von alttestamentlichen Gestalten (zum Teil
im Sinne von Propheten) dargestellt:

Adam, Abel, Noe, Melchisedech, Isaak, Jakob, Joseph, Hiob, Josue, Gideon,
Samson, Samuel, David, Salomo, Elias, Elisdus, Johannes der Taufer etc.; von Frauen:
Eva, die Konigin von Saba, Judith, Esther etc. Die zum Teil weithergeholten Beziehungen
zum neuen Testament und Christentum kénnen hier nicht erértert werden. Auf der Schwelle
zwischen Heidentum und Christentum stehen die heiligen drei Konige und Johannes der
Taufer. Der letztere als Vorliufer Christi und letzter Prophet ist unter die Heiligen versetzt. Er
wird als Prediger in der Wiiste, als T4ufer Christi, mit Kreuzstab und Lamimn dargestellt.

Die heiligen drei Konige, diec Weisen aus dem Morgenlande (Kaspar, Melchior

und Baltasar) fiihren als gemeinsames Abzeichen den Stern. Der weifsbartige Greis in europdischer




1. Die Kirchenmalerei, 389

ngt d

LT it tarn: ] :: 1at = R L =y 5 + E : 2
Hautfarbe b Gold, der braune Araber mittleren Alters opfert Weihrauch und der jugend-

liche Mohr stiftet die Myr

hen.

ie Kirche Christi wir SEerei : : :
Die Kirche Christi wird dargestellt als triumphierende Matrone, umgeben von den christ-

lichen Tugenden, oder als Braut Christi. Symbole fiir dieselbe sind: die Arche Noes, ein Schiff,

der Fels Petri, der Granatap

Die christlichen Haupttugenden (GI:

drei Matronen da

e, Hoffnung, Liebe) werden als drei Jungfraven oder

It. Fides, Spes und Charitas sind die drei Tochter der Sophia (Weisheit).
Abzeichen der Fides ist

s Kreuz, auch ein Kelch mit schwebender Hostie; die Spes fithrt den

Anker und die ClI ein flammendes Herz.

Die sieben Sakramenfe werden dargestellt als ein Brunnen mit sieben Réhren, als ein

siebenarmiger Leuchter oder als ein siebenfarbiger Regenbogen. Auch einzelne Sakramente

haben Sinnbilder, z. B. die Taufe, welche als Brunnen oder Quell gegeben wird; das Abendmahl,

als Kelch und Hostie, als Monstranz (allerheiligstes Sakrament), als Aehren und Weinstock etc. (Taf. 3.)

Zu den meist vorkommenden Darstellungen der heutigen Kirchenmalerei gehoren fol-

gende Ding

Christi Geburt — Christi Beschneidung — Anbetung der heiligen drei Koénige — Dar-
stellung Jesu im Tempel — Christi Taufe — Christi Versuchung — Christi Verkldarung — Einzug
in Jerusalem letztes Abendmahl — Christus am Oelberg — Christus am Kreuz — Christi Grab-
legung — Auferstehung Christi — Christi Himmelfahrt — die Sendung des heiligen Geistes — die
hei Dreifaltigkeit — das jing Gericht. Ferner: Mariae Empfingnis — Mariae Geburt —
Mariae Opferung — Mariae Vermidhlung Mariae Verkiindigung — Mariae Heimsuchung —

Mariae Himmelfahrt — Mariae Kronung.
Der heilige Kreuzweg oder die vierzehn Stationen:
g g

1. Christus wird zum Tode verurteilt.
2. Christus nimmt das Kreuz auf seine Schultern.
3. Christus fillt zum erstenmale.
4. Christus begegnet seiner Mutter.
5. Simon von Cyrene hilft das Kreuz tragen,
6. Veronica bietet das Schweifstuch.

]

It zum zweitenmal.

7. Christus
8.  Christus trostet die weinenden Frauen von Jerusalem.
g. Christus fillt zum drittenmal.

10. Christus wird der Kleider beraubt.

11. Christus wird an das Kreuz genageltf.

Christus wird erhoht und stirbt.

13. Christus wird vom Kreuze abgenommen.

r4. Christus wird in das Grab gelegt.

Auf den sog. Rosenkranz beziehen sich folgende Darstellungen:

a. Der freudenreiche Rosenkranz.
1. Mariae Empfangnis.

(5]

. Mariae Heimsuchung.

Christi Geburt.

4. Die Aufopferung Christi im Tempel.
5. Die Wiederfindung Christi im Tempel.

g




390 VL

Die Hauptgebiete der Dekorationsmalerei.

r schmerzhafte Rosenkranz.

. Christus am Oelberg.

9, Christ

i Geifselung.

3. Christi Dornenkrénung.

4. Christi
5. Christi

Kreuztragung.

Kreuzigung.

c. Der glorreiche Rosenkranz,

1. Die Auferstehung Christi

2. Die Himmelfahrt Christi.

5. Die Sendung des heiligen Geistes.

{. Mariae Himmelfahrt.

5. Mariae Kroénung.

Zum Schlusse moge noch eine Aufzihlung verschiedener christlicher Symbole Platz finden,

die bisher nicht erwahnt wurden:

Apfel = Boses, Sunde. (Malum, das Bose;
Malum, der Apfel)

Baum, griiner und dirrer = Leben und Tod.

Bienenkorb = Kirche, Kirchengelehrsamkeit.

Blitz = Rache, Strafe; Majestat.

Bécke und Schafe = Gottlose und Gerechte.
Brot und Wein = Leib und Blut Christi.
Brunnen = Taufe

Buch mit sieben Siegeln = Gottes Gerichte
& ]

(Geheimnis.
Bundeslade = allerheiligstes Altarsakrament.
Cypresse — Baum des Todes; Trauer.
Drache = Satan, Teufel,
Disteln = Schmerzen, Siindenstrafen.
Dornen — Schmerzen, Stundenstrafen.
Drachenrachen = Holle.
Einhorn = Christus; Jungfriulichkeit.
Epheu = Treue; ewiges Leben.
Erdbeere = Verlockung.
Fackel Sieg des Lichtes uber die Nacht;
ausgeldoscht = Tod.
Fahne = Sieg, Triumph.

Granatapfel = Kirche, christliche Gemeinde.

Grin = Hoffnungsfarbe.

Giirtel = Zucht, Zichtigkeit.

Hand, segnende = Gott Vater, Allmacht,

Hinde, verschlungene = Ehe; Freundschaft.
Harfe = Lob Gottes.
Herz, brennendes = Liebe.

Herz, mit Seitenwunde und Dornenkrone
— Herz Jesu; Leiden Christi.

Hirsch = Tanfe.

Hostie = Abendmahl.

Joch = Christenpflicht

Kelch Leiden; Christi Blut; mit Hostie

— Abendmahl.
Kelter Blutvergiefsung; mit Kreuz = Christi
Opfertod.
Kleeblatt
Kranz -

Dreieinigkeit.
= Jungfriulichkeit.
Macht, Wiirde, Herrlichkeit.
Kugel = Weltall.
Labyrinth
Lampe = Wachsamkeit.

= Unschuld, Seelenreinheit; mit Dornen
= Unschuld in Gefahren.

Krone
- Versuchung.
Lilie
Lorbeer = Ruhm.

Meer = Leidenschaften der Welt.
Meerstern (Maris stella) Maria.
Morgenstern = Christus.
Oelzweig = Frieden, Gnade.
Palme Sieg, Frieden, Erlésung.
Paradiesvogel =

glick.

Himmelswonne, Paradies

Passionsblumen Leiden Christi.

Pfau = Unsterblichkeit.

Posaunen aus Wolken Jingstes Gericht.
Quelle = Heil, ewiges Leben.




1. Die Kirchenmal

Rabe = Tod und Teufel.

Rachen = Holle.

Rauch = Verginglichkeit.

Regenbogen Frieden zwischen Gott und

Maria

'_""L‘gL‘Jl.

Menschen;

Regen =

Rl Requiescat in pace = Ruhe in Frieden.
Ring = Ewigkeit.

Rohr Schwachh

Rose = Liebe; Verschwiegenheit.

Rot Farbe der Liebe, der Mirtyrer, des

richtenden Gottes.

Rute = Zorn, Strafe:
Sanduhr = Sterblichkeit, Todesstunde.
Siule = Festigkeit, Stirke.

Schafe und Bocke = Gute und Bose, Gerechte
und Gofitlose.

391
Schmetterling = Auferstehung.
Schwarz = Farbe des Todes, der Holle; Trauer.

Sense = Tod.

Sterne christliche Seelen; Heilige.

Strick mit drei Knoten = Geliibde (Gehorsam,
Armut, Keuschheit).

Taube = hl. Geist; A

Totenschidel = Verg

Verdammnis.

glosigkeit.

nglichkeit, Tod; mit

Dornenkranz

Farbe der Bufse.

' Seelen; Gottes Giite.

Wage = Gerechtigkeit, Gericht.

Weihrauch = Gebet, zum Himmel dringende
Andacht.

Weinstock = Christus.

Weils = Farbe der Reinheit, der Unschuld; der
Freude.

Schlangen = Bodses; Klugheit; Gift. Wurm = boses Gewissen, nagender Seelen-

Schlissel = Macht, zu binden und zu lésen. schmerz.

b. Ausfiihrung der Wiande, Decken etc.
(Tafel 7 bis 18.)

Der
Stileinheit wegen ist sie mittelalterlich zu halten, wenn der Bau gotisch oder romanisch ist. Zeigt

Die kirchliche Malerei ist in erster Linie von der betreffenden Architektur abh#ngig.

er die Formen der Renaissance, des Barock- oder Rokokostils, so wird auch die Malerei sich in
diesen Stilen zu bewegen haben. Vielfach kommen in Folge von An- und Einbauten verschiedene
Stile in der Architektur nebeneinander vor und je nach Lage des Falles ist dann auch diesem
Umstande Rechnung zu tragen. Geschickte Leute wissen sich zu helfen. Es Fall
bekannt, in welchem eine gotische Kapelle an eine Barockkirche angebaut ist und mit einem spitz-
bogenférmigen Durchgang in dieselbe einmiindet. Der Dekorationskiinstler hat sich damit geholfen,
dafs er einen grofsen Vorhang, von Putten gehalten, angebracht hat, welcher entsprechend gerafft

ist uns ein

den Eingang freigiebt und seinen gotischen Umrifs maskiert. Es ist damit auf gelungene Weise ein
passender Uebergang zwischen den beiden verschieden behandelten Raumen geschaffen.




392 /I. Die Haupteebiete der Dekorationsmalerei.
399 LA | H y Del lerei

Wo eine hiibsche Steinarchitektur vorhanden ist, wire es

Man wird dieselbe der Hauptsache nach in ihrem Material wirken lassen und c

ren, so konnen

verputzten Wand- und Deckenflichen beschrinken. Soll eine Vermittlung erfolg

einzelne Architekturteile farbig und mit Gold gefafst werden.
Die Sockel, die unteren Partien der Winde, Saulen, Pfeiler etc. sind, wenn sie lberh
lten. Das gilt von al Teilen, die in

abreiben wirden.

bemalt werden, zweckmifsigerweise in Oelfarbe zu ha

Leim- oder Kalkfarbe sich rasch beschmutzen o

Die iiber den Sockeln folgenden Wandflichen werden gewohnlich als Teppiche durch-
gefiihrt, Sie erbalten ein cinfaches Flichenmuster, auf welches der Faltenwurf in Form von
kraftigen Linien aufgemalt wird. Oben und unten laufen etwas reichere Bordiiren entlang. Ein

gemalter Fransenbehang am unteren Saume wirkt ebenfalls gtinstig. Die Musterung kann verschieden

sein, soll aber jedenfalls ernst und wiirdig, nicht unkirchlich wirken. Das Granatapfelmotiv in seinen
zahlreichen Varianten erscheint besonders geeignet (Taf. 9). An Stelle des textilen Musters konnen
jedoch unbeanstandet auch solche Musterungen treten, welche einen Fliefsenbeleg vorstellen. Die
Falten blieben dann selbstredend weg und die Bordiiren nehmen den dhnlichen Charakter an.
Die Fig. 378 giebt zwei entsprechende Beispiele. Auch das Plattenmosaik kann unter Umstdnden

Plattenmosaik - Grund.

nachgeahmt werden, wobei sich Muster nach Fig. 379 verwenden lassen. Am raschesten erledigt
sich dieser Teil der Bemalung, wenn das Muster zum Schablonieren eingerichtet wird. Die
Fig. 380 zeigt drei englische Flichenmuster, welche derart gehalten sind,
Beziiglich der Teppiche fir kirchliche Malerei vergleiche im iibrigen die Tafeln 7,9, 14 und 15.
Die hoher gelegenen Teile der Winde erfahren meistens eine andere Behandlung; sie
werden als Quaderwerk gestaltet, wenn sie nicht glatt bleiben. Es wird eine Rechteckseinteilung
in verschrinktem Verband aufgeschniirt; die Lager- und Stofsfugen werden als Linien ausgezogen

und die einzelnen Quader werden an den Réindern mit weitern Linien gefafst. Da die einfache
Quadereinteilung keine besonders reiche Wirkung erméglicht, so bringt man dadurch etwas Ab-
wechslung in die Sache, dafs Linienverzierungen, Palmetten oder Rosetten hinzutreten (Fig. 381).
Auch kann ,pseudisidomones” Mauerwerk nachgeahmt werden, in dem hohere Quaderzeichen
mit niedrigen wechseln (Fig. 381 und Taf. 7, 10, 64 und 65).

Welche Farbe das Quaderwerk erhilt, ist dem Belieben anheimgestellt; im allgemeinen

wird man bei der Farbe natirlicher Steine bleiben und die Linien nach einer gut dazu stehenden

Farbe abstimmen. Wenn, wie dies gewdhnlich der Fall ist, einzelne Stellen im Quaderwerk fiir
reichere Darstellungen ausgespart werden sollen, so lifst sich dies gut in der Weise einrichten,
dafs man die leer bleibende Stelle in hiibschem Umrifs abtreppt, wie es auf Taf, 10 ersichtlich ist.
Man kann aber auch die Einfassungen der Nischen, Medaillons ete. als Steinarchitektur imitieren




1. Die Kirchenmalerei :
1enmalerei. 393

und an dieser die Quaderteilung sich totlaufen lassen. Als geeignete Stellen zur Anbringung
reicherer Malereien ergeben sich die Pfeilermitten, die Zwickel innerhalb der Hogenstclluugenﬁ di‘e
Tympanonfelder zwischen dem geraden Sturz und dem dartiber befindlichen Bogen etc. Ein, be-
vorzugter Platz fiir reichere Malerei ist der sog. Triumphbogen, d. h. die Wand, welche Schiff
und Chor voneinander trennt.

=TI

0% 5

L
4 N oo YU §

Fig. 380.

Englische Flichenmuster von Dr. Dresser.

Selbstredend sind bei hohen Winden an geeigneter Stelle Friese und Gesimse einzumalen,

wenn sie nicht plastisch vorhanden sind.
Die Behandlung der Decken richtet sich nach der Anlage derselben. Flache Decken und
Sich kreuzende Unterziige und Rippen bilden quadra-

Rundkuppeln werden meistens kassettiert.
50

Eyth u, Meyer, Malerbuch.




T T e A

» der Dekorationsmalerei.

394 VI, Die Hz:

tische oder andersartige Felder, die meis Rosetten geschmiicki werden. Die Barock- und
Rokokodecken sind vielfach iiberreich mit Stuckverzierungen versehen, so dafs aufser den Fillungen
und abgesehen vom einfachen farbigen Auslegen nicht viel zum Bemalen tibrig bleibt. Die Decken
der mittelalterlichen Stilarten sind fast durchweg gewdalbt; zwischen den steinernen Rippen be-

finden sich die verputzten Gewdlbekappen. Die Rippen koénnen dann farbig gefafst werden und

die Zwickel werden in der Niahe des Schlufssteines und an den Gewdlbeanfingen mit Blumen-

und Rankenwerk dekoriert (Taf. 11 bis 13). Soll die iibrige Flache nicht glatt und einfarbig bleiben,

so empfiehlt sich eine wenig abstechende Damaszierung irgendwelcher Art. Netzgrinde mit kleinen

Rosetten oder sich vielfach wiederholendes Blatt- und Rankenwerk sind die geeigneten Muster.
Fir eine Bemalung der Gewolbeflichen im ganzen empfehlen sich Muster nach Art der Fig. 382,
Eine einfache und gutwirkende Deckenverzierung besteht in dem Anbringen von goldenen

oder gelben, silbernen oder weifsen Sternen auf himmelblanem Grunde. Diese Verzierung ist

mn---n—-_m- o s Ot

Lo Lx_a

FE—

[m(" L__..“| el a)

Fig. 381.

Quadereinteilungen.

stilistisch ohne Bedenken, da sie gewissermafsen das Himmelse gewdlbe nachbildet und da in der
kirchlichen Symbolik die Sterne christliche Seelen und Heilige bedeuten, so ist die Sache auch
nach dieser Hinsicht in Ordnung.

Wenn die Wirkung gut sein soll, so mufs die Verteilung und Gréfse der Sterne richtig ab-
gewogen werden. Bestimmte Vorschriften lassen sich nicht geben, da die Grofse und Hohe der
betreffenden Réume in erster Reihe mitspricht. Das Beste ist Probieren. Man schneidet sich
Sterne verschiedener Grofse in Goldpapier aus und heftet dieselben provisorisch an geeigneter
Stelle auf, um sich durch den Augenschein von der beabsichtigten Wirkung zu tberzeugen.
Nebenbei bemerkt, sollte das Probeverfahren auch in andern Fillen zur .—'\11\,’\-‘011(11171154 kommen, was
nicht immer geschieht. Wiirde man Friese, Eier- und Blattstibe etc. erst pmbcwéisc an Oi'.i und
Stelle anheften, so konnte man sich ein gut Stiick unnotige Arbeit sparen und die zu kleinen
Mafsstibe (zu. grofs sind sie selten) wiren vermieden. Was auf einer kleinen Skizze gut und
wirksam ist, braucht es in einer grofsen, dunkeln Kirche ohne weiteres nicht auch zu sein.




1. Die Kirchenmalerei, 395

Man stellt die Sterne auf die Kreuzungs-
punkte eines Quadratnetzes oder eines Dreieck-

netzes (Fig. 384); im erstern Fall kénnen auch
grofse Sterne mit kleinen wechseln, Das Dreiecks-
netz hat fiir gewdlbte Flichen den Vorteil der
bequemern Einteilung. Man beschreibt an einem
Punkte beginnend einen Kreis, teilt ihn durch
Herumtragen des Halbmessers in sechs Teile und

wiederholt das Verfahren von den neuen Punkten
aus. Man kann in Gewolben die Sterne nach oben
hin auch hiufen und gleichzeitig kleiner werden

lassen. Die Wirkung kann gut sein; es ist aber
zweifelhaft, weshalb die gleichmifsige Verteilung
den Vorzug verdient.

Eine gute kirchliche Dekoration sind die
[nschriften. Sie finden auf Kartuschen und auf be-
sondern Spruchbédndern, haufig aber auch in Friesen
und auf Unterziigen Platz. Fiir mittelalterliche
Architekturen wird die gotische Schrift, fiir Renais-
sance-, Barock- und Rokokoarchitekturen wird
Antiqua verwendet (rémische Schrift). Vor allem
dirfen die Schriften nicht zu Kklein sein; eine
Schrift, die nicht zu lesen ist, hat keinen Zweck. | 7
Hier heifst es wieder: probieren! Im Fries der AT JesVghe?
Vierungskuppel von St. Peter in Rom steht die - prAQy’ Gis€ il %g
Inschrift: TV ES PETRVS etc. Sie ist nicht zu
grofs, noch zu klein; die Buchstaben sind wohl
1 m hoch. Von reich verzierten Schriften sollte

Romanische Bordiire nach Gélis-Didot et Lafillée.

a0*




396 V1. Die Hauptgebiete der Dekorationsmalerei.
- =]

man in Kirchen absehen: je einfacher, schéner und monumentaler die Schriftzeichen sind, desto
besser werden sie hier wirken.

Bei diesem Anlafs sei einer Gepflogenheit gedacht, die sich in Kirchen aus friiheren Jahr-
hunderten nicht selten findet. Einzelne Buchstaben einer Inschrift sind durch Ueberhéhung oder
durch abstechende Farbung von den andern ausgezeichnet ohne unmittelbar ersichtlichen Grund.
Wenn die hervorgehobenen romischen Buchstaben fir sich zusammengestellt und ihrem Wert
nach einfach addiert werden, so ergeben sie als romische Zahlzeichen die Jahreszahl der Erbauung
oder Ausschmiickung, z. B.:

VoCeE Mea AD TE CLAMO.
(MDCCLV = 1755.)

% * —-H--—————  oder:
: ‘ | AD TE CLAMo DoMmINE, EXAVDI ME VELoCITER.
; : _ : (MDCCLLXVVIII = 1823)
- -- e )K ¥ . o Auf das Fassen der Altire, der Bildwerke und
: 3 ‘ ‘ :‘ Epitaphien wird das Buch weiter unten noch zu sprechen
kommen.
T . Ueber Kirchenmalerei sind verschiedene Werke er-
. * = A = schienen, von denen hier erwihnt werden:
* { . * Gelis-Didot et Lafillée: La peinture decor. en France,
v \ ; ' Paris. 60 Taf. 160 M.
e ?"_ i ; < W. Pastern: Kirchliche Dekorationsmalereien im Stile des
¥ : o M * Mittelalters. Leipzig, Justel & Gottel. 24 Taf. 36 M.
PR Al . 25 Viollet-le-Duc: Peintures murales des chapelles de Notre-
:- _*‘_.\ e ] Dame de Paris. 62 Taf. 130 M,
% e = * P Letarouilly: Le Vatican et la Basilique de St. Pierre de
S R P Rome. Paris. 264 Taf 280 M.
Essenwein: Die farbige Ausstattung des 1oeckigen Schiffes

e zum heiligen Gereon in Kéln, Frankfurt. 30 Taf. 240 M.
Decloux et Doury: La Sainte-Chapelle du Palais. Paris,
Morel. 25 Taf. 40 M.

Fig. 384. 2. Die Zimmermalerei.
Deckenverzierung mit Sternen, (Tafel 19 bis 66.)

Die moderne Zimmermalerei hat ein umfangreiches Ge-

biet. An Stelle der glatten Tincherei, wiesie durch Jahrzehnte

an der Tagesordnung war, ist die Dekorationsmalerei getreten, sowohl in o&ffentlichen Bauten als

im burgerlichen Wohnhaus, Insbesonders haben auch die allerwirts eingerichteten sog. alt-

deutschen Wein- und Bierstuben und die Cafés das Mittel der farblichen Ausstattung nicht ver-

schmiht und dem Sinn fiir Farbe und behagliche Riume in weiten Kreisen wieder geweckt. Die

reichere Ausstattung der Wohn- und Gebrauchsriume hat dann von selbst dazu gefiihrt, auch die
Ginge, Treppenhiuser und Vorrdume entsprechend auszuschmiicken.




	Seite 377
	Seite 378
	Seite 379
	a. Die christliche Symbolik.
	Seite 379
	Seite 380
	Seite 381
	Seite 382
	Seite 383
	Seite 384
	Seite 385
	Seite 386
	Seite 387
	Seite 388
	Seite 389
	Seite 390
	Seite 391

	b. Ausführung der Wände, Decken etc.
	Seite 391
	Seite 392
	Seite 393
	Seite 394
	Seite 395
	Seite 396


