UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

XIX. Vtrum Deus velit se, & alia propter seipsum?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Queft: X1X. De

&&%ﬁ&%&&&&&&%&&%
QVAESTIO 5 -

Vitrwm Dens welje 6,69 alia pro-
pter fe ipfum ¢

Isctvr nonvelle r. Quia voluntas eft
mouens morum ex 3. de anima text. 54.
Eius obic@um eft finis. Ecactus cft appe-
titus. Hzc antem omnia repugnant Deo;
ytpote immutabili 3 in ﬁnlitq, & pullius ind?zuo, vt
fupra habitum eft. Ergo nihil potelt velle Deus, nec
datut in ipfo voluntas.

3. Quod nihil intereft alicuins , non poteft effe vo-
fitum proprer iplum q_uia co _ipfo non eft bonum
ili. Nihil autem interfunt Dei res creata , nec ha-
bent rationem boni refpectn eiufdem. Ergo non pol-
{unt efle volite propter Deum.

3. Si Dens veller cxtera omnia propeer fe folum,

, non effce capax amicitiz cum Angelis , & homini-

bus, anc alicuins alterius virtugis moralis. Q]inldc
ratione amicitiz eft , ve amicus ametur proprerip=-
{um amicum , & non propter amantem, fimilicerque
elt de ratione virtatis moralis , vt habear motinum
formale diftindum & fummo bono , quod eft Deus,
vtdicerurin gq.de Virtutibus . Sequela antem eft
ablurda contradicens facris literis in multis locis. Et-

£o Deus non valt propeer (e {olum cztera omnia,
quae vulc.

4 Res creatz habent bonitatem amabilem ralio-
s fui immediace ; ficut habent entitatem producibi-
lem immediaté 3 potentia Dei, quenon elt minis
perfetta , quam voluntas Dei. Ergo poflunt amari
Deo immediate ratjpne iplarum 5 heut poffunt pro-
duciab eodem immediate.

5. Deus mouetur precibus , & meritis hominum
o conferenda ; quz ab illis peruntur , & que deben-
wit ratione meritorum. Ergo motinum adzquatum
Dininz voluntatis non eft folus Deus. :

6. Derlonalitates Dininz pradite funt tanta bo-
nitate, quanta eft bonitas effentiee Dininz. Ergo funt
volitz 3 Deo ratione ipfaram , & non tantim prg-
pret fe ipfum , quatenus Deus eft formalicer , ideft,
non propter folam Deitatem , ac effentiam. a

Arta. Refpondetur, Exiftentiam voluntatis in
Deo docent paffim facre litere , fed maxime Pfal.
515, 3. Omia quacwmgue voluit, fecit. & 1. ad Thef-
fal. 4. 3. Hec eft voluntas Dei s [anttificatio veftra.Eo-
dem pertinent totidem fere claffes teftimoniorum,
quot infinuate funt qu.1§. art-1. pro exiftentia f{cien~
tiz in Deo,nec non ragones fere ezdem , que ibi-
dem pro eadem propofite funt. Quibus addi foler
hzc alia ratio ex D- Thoma qu. 19. art. 1. Quia om-
n¢ intelle@inum eft voliciuum. De qua tamen tatione
agendum putaui potids in qq. de Angelis. Quia pro
exiftentia voluntatis in Deo , non eft neceflaria ifta
propefitio fub hacam liffima vniunerfalitate. Licet
enim ceederetur poflibile aliquid intellectinnm im-
perfectiffimum in genere fuo , quod proprerea non
ellec. volitimum 5 gradus tamen incclleCiui infinite
P?ffﬁ&i (quale intelle@tinum eft proprium Dei ) ma-
m&jﬁé concluderce conjunékionem , & identitatem
Yolitiui (ecum ; cim fit perfectior intellectus practi-
Cl}}.bcatiﬁcatiuus , & directinns regiminis , ac domi-
hi) , quam qui effec pure {peculatinus , nec idoneus
ad ‘llmgcndum vllum affeCbum 5 fruitionem , domi-
?nt“’“c“} > & fimiliaa Nec expedit implicate , que

uns clariffima , cumiis » que non {unt vique aded

volunt. Dei, &c.

clara, atque illaminare lucem obfcuritate.

Ast. 2. Eadem porro ratione , qua in didda qu. 15.
alsercum , & oftenfnm eft, efsenciam  Dininam else
motinnm}formale adzequatum intelleGtus Diuinicog-
nicumab eodem comprehcnﬁué ; dicendum quogque
elty, candem cflentiam fecundum fe efse motimum
fimiliter adequatum voluntatis Divinz amatum ab
eadem compsehenfiug. Nempe bonitas efsentiz Di-
uinw,quatunﬁs continensin e omnem puram boni-
tem , omnemque perfedtionem fine imperfectione,
oft fufficiens lefola , in qua velut jp centro, & fine
vltimo adequato conquiefcac dinina voluntas; &
clus gratia exiftat Deus , omniaque Dinina , non {e-
cits , ac eadem efsentia dicta eft fupra {ufficiens (e
{ola , vicuinsin genere caulE qual efficientis exi=
ftant Deus , omniaque Dinina , exclufis virinque ; a
fortioti , creaturis ;- manifefte incapacibus vt ha-
beant rationem caufie finalis refpectu Dininz volun-
tatis , non mintts , quam vt habeant rationem caufz
efficicntis relpectn Diuini efse : Que paritas vigee
inter alia , ex illoApec. 1. eap. Egoﬁrm A{L’ff.-.-' o
Omega 5 primms > & nowiffimus . Principisis & finis.
Vbi Deus eodem modo pradicatur » tuim caufa pri-
ma , fons , & origo; tum finis vltimus ; centrum, &
quies rernm omnium. Ergo virumaque conuenit Deo
codem modo fatione fuz elsentie. Ergo ficut hac le
{ola eft virtus proximé Prodn&iua cernm creataruim,
& origo virtualis , vt infrd diecrur, reliquorum pra-
dicatorum Dei, quin aliquid alind fit ipfius origo;
ita cadem eft bonitas adzquaté motinadivinz volun-
tis ad amorem , & exiflentiam rernm omninm,quin
aliquid alind habeat rationem motiui , & canlz fna-
lis , vel etiam partialis refpeétu ipfins. Deinde qua
fimt indiftina virwaliter intrinfecé # relationibus
dininis , & vnicuique earum conueninnt ratione {ni,
dicuntur pluraljer , vteres Perfona , tres Subftan.
tie ,duo Spirantes, & fimilia; at finis vltimus in hoc
teftimonio » & alibi {femper dicivur fingnlariter ; nec
plures vltimi fines dici pofsunt , ficue phures Perfo-
nz. Multd verd miniis, ficnt plures res creatz. Ergd
ratio yltimi finis prafertim refpectu prima , & fum-
mz voluntatis conuenit foli elsentiz dinine {ecun-
dupnfe,prout diftinétz virenaliter a perfonalitatibus,
& realiter & creaturis. Demum ab hoc teftimonio
proct[ﬁc circulus ille decantatiffimus apud Sanétos
PP. quo omnia , tanquam ad centrum, & vitimum
quietis terminum , ¢d relabuntur s vade ranquam ex
fonte , & prima caufa efficiente emanarunt. Quod
profe@d pronunciant PP. fupponentes , tanquaim
principum cnidens , quod €ft prima virtus effectina
omninm , efse quoque {upremam dignitatem, ob
quam {fine omnia. Cum igictur elsentia Dei fit pri-
mum principium reale creaturacnm, & virtuale rela-
tionum dininarum ; eadem fimilicer eft finis voicus,
& adequatus’s ob quem c&tera fint,& amentur i pri-
ma, & lumma voluntate, inxta illud Prow.16. 4. Fri=
werfa proprer (emcripfism operarsts eft Dominus.

Ad 3. Accedi primum,rationem yltimi finis elle
perfectionem fimpliciter fimplicem. Quis ¢nimdubi-
tat centrum dininz voluntatis , finem in quo vitimo
quiefcic Dens ™, & obie@um , cuius cognitione &
amore confticuitnr beatitudo diuina, efse meliora
ip{a, quam non ipfa 3 Perfectio autem fimpliciter
{implex non eft nifi ynica etiam vicrualicer inerin-
fece , eftque penicils indiftina ab efsentia Dei, vid
fuperins dicdtum elt. Accedit rurfus bonum parti-
culare ex {na natura efse propter bonum commu-
ne , vtdocerex Philofopho ®.Thomas 1. contra
Gentes c.41. & alibi {zpe , nequeett vilus , qui
id neget , faltem refpectu voluntatis , ad quam fpe-
&at bonum ipfum commune fecundum rotam {uam

laticudinem. Brgoselationes Divinz,qua fun P‘iui‘
cutas

67




o

culariver propri viinfcuinfque Perfonz , & multd
magis bonitates creata , tunt propeer effentdam diui-
nam , quz et bonum commune. Ergo hec eft vni-
cus, & vidmus illarum finis. Accedit tertid, finem in
vnoquoque rerum ordine efle precipunm bonum,
& pm'ﬂ'c_tinvn._ym reli quis omnibus praeminentem.
Patet autem folam eflentiam dininam efle huiufmo-
perfedtionem. Accedic quartd , nihel manifeftitis
elle pofle, quam vnamquamque Perfonam dininam
eo efle beatam ', quo eft Deus , & non aliquo infu-
per alio. Sola augem Deitate , folaque ellentia Diui -
na funt Deus Perfonz Dininz. Eazdem €rgo fola
funt beat: itque ideo eadem fola frunntur , veama-
taratione fui exclufis , 4 fortiori , creaturis ab hoc
munere : Accedit ]u}‘i_ir(_znu‘) > Viumquemaque
fem habere totam {nam bon ML,
totins {uz perfectionis a motiuo (uo £
mario j atque amorem dinin
toaliter intr

amo-
& menluram
mali , & pri-
It indiftin@um vic-
na, que vitua; &
>tum fuum effe , toramque perfectio-
igitur metinnm formale adzquatum
catis divinz eft fola cllentia dinina,

Art, 4. Hoc tamen non tollit, quOminis vna res
ta , fea vna operatio Dei ad exera {ic finis, tam
qui, tum cui, relpedu aleerius rei create , {en ope-
ionis Deiadextra , idque ex intentione Deivo-
lentis formaliter, vt aliquid creatum fic propter alind
alignid creatum;licet non poflit aliquid creatum vele
propter aliquid aliud ereatum , vedicit, & optimeidi-
itingnitD. Tho ] 5. Quod ab aliis Theolo-
ois [olet aliter dici ; nempe aliquid ereatum pofle efse
finem alicuius operisdinini ; non tamen Dei operan-
tis aliquid , aut alicuius aétus interni diuini , qui
eft iple Deus. Poteft etiam dici ; res creatas polse
else motinum {ecundarium , & fecundum quid vo-
hintatis @in:! on tamen_primariugl,&e [hnphci[(‘r,
ideft polse else finem alienins voliti 4 Deo, non
verd ipflins aétus, quo vale aliquid 5 ideft , ipfins
volentis aliquid exvra fe. Tuxta iftam diftinGionem
L:.‘fPl]C;zl'i ab vnoquoque facile ]u;ihmt 5 HEG [»u};
iune aliter intelligi, autexplicari legitime varia tefti-
1 quz {olent adduci contra conclufionem prin-
cipalem de motino formali adequaro Dinina®yo-
luntatis conflitute per folam ellentiam divinam.

Ad 1, Veluntas poniturin Deo fecundum id pra-
cise, quod habet de perfe&tione ;, ficue dickum eft
de fcientia. Quod antem voluntas aliqua habeat mo-
tiunm , aut finem fui extra fe , ant indigeat aliquo,
quod non habeat , pertinet ad imperfectionem. Vi
de in Deo nec appetitus datar propri¢;neque motus,
neque finis (i aétus ; fcdm_h fruitio {ui propter
fe, & pura quics affedtina infe ipfo , agque finali-
zatio {olum refpe@n ereaturarum. Eademn ratione
obieétum formale dinin® voluntatis dici potius
deberet quictatium’n » quam motinum , nifi opus
vbique vaninerfalicer efser ; vt veeremur circa dinina
vocibus ad illa tranflatis ex rebus creatis ; quibus,
quia }n;\.gis_ conucnit. :\noqc;i > quam quiefcere, pro-
pterca motinum potius dicitur illud bonum quod
ex fe non mints habet vim quictandi , quim me-
uendi.

Ac

T ¢

b eflentiady

A e [ola habes

q

2. Non folim eft volibile , quod intereft,
m quod puré¢ decet. Decer autem Deam , ve
benefaciat creaturis , ilicer hoc ipfum benefacere,
nihil interfit ipfius , nec vllam ipfi fuperaddar perfe-
Gionem peculiarem , ve infra dicetur.

Ad ;. Deus vtil}'_, vt compenfentur merita pr
miis & peccata {uppliciis ; vt fubneniatur milerize
indigentinm), & fic de aliis eiufmodi ; idque Pr
quizdecetfe , yr ita fiat. Haber proindé Deus vir-
tntes omnes !‘norﬁ.lcs non i]]f;lIL{\‘t 3 aut 1‘“}‘1")‘
nentes , ex fuo coneeptn , aliquam imperfectionem,

T

2

Lib.I. De Deo, &c.

& in quarum conceptn , feclufis imperfectionibus
remanet adhuc pe
funt liberalicas , i
8 aliz fimiles.

{arum perfecti

]
tectio aliqua peculiaris 5 quales
tia ; mifericordia , beneficentia,
Hebet vero illas fecundum totam ip~
m 5 quia yulcopus proprinm e:

L, quatenus tale, ablque imperfe@ione adhzren-
di bonitati creata propgr ipfam , viinos facimus.
Nec enim hoe necelsarinm eft ad dignitatem la
que’peculiariter tibuitur ratient cuiulque
moralis ; ciim non poffic perire dignitas |
operi pracisé quia volitum eft proptey motinum
praftantins. Quod optime explicat) D. Thomas in
cadem q.19.ar. 2. ad 2. exemplo medici , & agroti.
Mccilcu} enim iniungens , & @grotus fumens potio-
nem amaram , quatenus per intrinlecam fuam.virtu-
tem conducitad obtinendam lalutem , & quia in or-
dine adillam eft t’ligibiiia prudenter , refpiciunt po-
tionem vt obiectum: puré ‘materiale ; de quo nemo
dubitat ; & nihilominus funt lande digni, & ob-
tinent honeftatem peculiarem prudencer , & ho-
nefte procurantium falutem 5 qua dignitate laudis,
& honeftate carent, fifolam adamarent falutem (e~
cundum fe. Hoc'autem paéto fe haber Deus in relas
tione obieéti creati honefti ad bonitatem fuam: &
non eo patto, quq igem @grotus vult potionem dul-
cem propter {alutem, monente partialiter , dulcedine
fecandum fe , & grahente voluntatem dependenter 2
faluce , limulque independenterab eadem. Hoe nam-
que pollerius non haber loenman Deo , vt aduertit
ibidem D. T homas. Quiaeflencia dinina non eft bo-
num fe folo infufficiens efpedtn Dei , ficue falus fe
fola eft bonum infufficiens refpedtn zgroti. Hoc
igitnr pacto dantur in Deo vittutes morales abl-
que imperfedione ipfarnm propria apud nos. ‘.\1_!51(1
{pecialiter atcinet ad amicitiam Dei cum creaturis,
explicatnrex préfefse q. 29. de virt. Theol.

Ad 4. Conformiter ad doérinam hic tradita
boritas creaturarum poteft el jpnmediate term
tmg actionis dininz ad extr
maliter , & propri
amoris eft canla falem p: s bor
pertinet ad beatitudinem faleem parc C
dentadem amantis , quod repugnat rei creat® refpe-
éu Dei. A quo tamen non repngnac ve illa reciplat
immediate torum fuum efse. Eft itaque eadem perfe-
(10 omnipotentiz , & amoris dinini ; {ed omnip -
tentia comparatur cum {uo termino tanquam puré
MOT VEro comparatur cum
liquid recipiens, & deriuansin
amant Paritas icitur eft manifefte nulla ; 8 bo-
i 1 poeft el : e fui refpedta
creatz , non vero relpetn voluntatis di-

1Irenatis

1* 1 3
AUars alicuy

amoris dinini.

em , & acci-

edans, & nihilrecipiens ;a

{uo motino tanquam

vointati
ninz.

Ad ¢. Conftar farisex dictis circa 3. & fuperad-
erug E‘x}iulit‘u clarior qu. 31. circa ele@ionem ad
loriam ante preuifa mate Interim dicitur iuxtz
hrafim Jmn!_?: anté declaratam , preces , & merita
ftra efsé motiuum-{ecundarinm div
non vero primarium , nec pnrtinlc quidem. Q
lis debetur ; fivede congruo , fine de condigno,pre-
minm-, & obieétum precum,non verd voluntas col-

nz voluntat

1 li=

Jatiua ¢ornm.

Ad 6. Perfonalitates Dinin® non ben¢ compa-
serfectionem cum efsentia dinina.Quia
arum , & efsentiz perfectio eriam vir-
er intrinfect eodem p‘.‘n‘.'iiln modo , ac eft vna,
& eadem Dininitas. ar€ ficut Pfth;n:l!itlltu\‘i non
{unt Dezitas, aut Deus formaliter ratione fui, fed re:
liter ratione Deitatissitalunt amabiles ratione Deita-

IS pon minus,quam fit amabilis ipih Diuinitas,vta :
parebic clarius infrd qu. 40, vbi difseretur de perfe-

ctione Perfonalitatum dininaram.




	Seite 67
	Seite 68

