UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.
Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

XXXVIII. Vtrum Diuinitas ratione suae infintatis possit identificari realiter
cum praedicatis realiter inter se distinctis, ideogue non repugnet
Mysterium Trinitatis Diuinae?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

140

snalem Det, elt hoc ¥>1'?-‘;C5:l1 dilcrimen ratione noftra;
auod bea titndo formalis eft tal
Dei & non alioram a Deo ¢ |
&rivaDei , imul eft beatitudo czterorum omnium
tam g;;“[i‘ct.‘tc & fimpli torum , quam beatorii
falsd , & ucnwdun\ quid t: 1. Quia intelledt
11 _[h .) us ; nullu{que alivs po-
m , vt m.b tur qul}
wtem perfed L.iTW AT, At-
la natura intelleétuali

beatitudo f{olius
titudo verd obie-~

'l‘(_

diuina (olus intell
an reddi ineellig

elIncarn. (_}}-\1.
que aded beatifica
cere poteft 1‘1,1211
quod eft Deus, cont
ris bonitatem s demp

s gene-
etiooibus, in quibus
formaliter , vt talibus, nemo colloca
potaft fuam beatitudinem , fen veram, fen fictam,
‘m}\lw" 1, aut fecundum quid talem. Vndé beati-
tudoobieétina Dei, id eft, u..;'..'a bonitas diuina,pro=
vt includit ipfam quoque beati :m formalem di-
sinam, qu@ hmnl habet rationem macum’mns obie-
tam reflexionem fupra fe 11"1 1M,
fimul eft beatitudo obiectina ceteroram omoinms,
atque in beatitudine Dei , includitur, vel formaliter,
vel certé eminenter, & Pu"f-'d"l\!s omnis alia beati-
tudo, vedocet D. Thom. vbi 11'n| aart. 3. & 4. Deus
igitur eft 1upu.1mmd!nu1 b atus, vepote non foltm
fibi , fd etiam omnibus aliis fufficiens ad perfedtam
felicitatem, & beatitudinem

Ad1.Que {unt diuila per omnes , Deus collecta
tenecindiuifim , {ubftitura i‘h'u ioni

t1s ix'l'll‘-;-;
&5 nec collocare

u!,‘ﬂ‘q ITopter perec

U{. mna bonorum
coniunétione €xperte omnis i npuhu 1onis, LUJ.'ll =
,tJ.CIH! lll‘ﬂFC' ]LC['L 1}01101 umn , & \I!d!’;cn'l -P ul]ﬂl]‘j
pro cumulo -bonitatis [ufficientis ad beatitudinem
vndegnaque completam.

Ad 2. Quod beatitudo creata , de qua loquimr
Philofophus , habeatrationem premij , prouenit ex
Im‘.puf ctione ¢ ntis ex fe pl.‘CL S¢
dignitatem , & f{ufhicientia titudinis , idcoque
indigentis ()puamc.;;bm boni quibus illam acqui-
rat “ficue i indiget puuhu,:lum reali L
Sicutigitur DL'h..'.L a e
ab{que produét
.\blcllih Of
beatus afe, & exfe pra
dignitatem, & fuffici
tetad tertinm 1q.m s [icut eft effent
]E.’. Q[t LlL{LlN LHL nt 1L~ Ea Jlll‘ukf 011‘1)1 b[)l] Jy 1de
que non pluribus indiget , vt fic beatus , quam vt fic
fimpliciter. Cuins opp ficum accidic in ihbl"’wu;s
creata , vtpote non futhicienti {ibi ad totum fuum be-
neelle, per {folum fuum effe , ideoque pluribus in-
digenti, vt fit felix, quam vt it implicicer.

Ad 4. D. Gregorius lib. 32. moral. cap. §. circa
jllad pigl 92. Ln’i?ﬁ.fﬂ’.’ reguanit, decorem indiit , recte
pronuntiat, /pfe gloriofus rﬂ qui dmnfe;ﬁ[o perfrititurs
accidentis landss r;f_dz('(/.:a‘(ui eft; quiz videlicee Deus
{ibi fe folo fufficic ; cimex {e” pracise fic. omne bo-
num; vode nulla acceflione fit locupletior, nullifque
injuriis , ac ofhnjm vilelcit , aut deterins haber. 57
f/fﬂ‘/?h‘”qi’(’ 6?{'(1; ’Uﬁ'd Ifﬂ{fbt‘,) e 7 P\]I‘lLC’Pﬁ auntecm
creatus non 1113‘\CJL fibi fe Iulo,fu.nndim[ obedientia,
& Lmiu.lmo fubditorum 3 PULLHquL "lb eildem mnl-
tipliciter vexari, impediri a confecntione eorum, quie
efficaciter intendit » & quibus indiget, atque redigi
in vicmam vilitatem , miferia mque temporalem.
Quorum nihil accidere Deo poteft , qui poteft , ¢
emendare ; & annihilare p'cu,.une: > impedire , qu
minus peccent, & }‘U]HEL ad thluw itatem , pthiu
Peccanerint. Nulla igicur eft p.um.,.

Ad 5. Ratio , <m¢ u :nmpul ‘cclefiaftem infelici-

taseftdeminéta folicudi ilitar, refpectu Dej,

bonorum o mninm , id eft s P

tione ne

» 1OI1 Il

: Lib.I. De Deo . &c. -

2 *s.,‘iz..

&lm ca NOL
opus habet. J_)
tuis {u 115
queinfufh
| '
diim ie

P e
Elaiiy ‘v'j‘p]\ cu

L;us- utem {e {olo
L1uull'1 ;. vt I
“e [olo eft [umme beatus , tametfi a 1) ab
F:n.m eile non p (.hm\y A
s » & vnicus t\.umeu cllenti
nis ¢ring us in pert onis > queel \.1-‘113 thuicem |
me D;HLLL.L:L[:‘ s per 1‘11 nmamn bonon
comimunic

nntuam , qualem {ocict
citatem nulhi ﬂ] habere poflunt. L&1~1A myfter
aggrediemur iam ('.\' lum , iis omnibus
que expofitis; & a :
”hqu.h.tu pqm]wuﬂ poteft ; Cum ad myfter
i _td] us hl 1y (]‘ﬂ.L U'l n;u.u.

"u-"r, > ad qua ratio nat

\ 7
Fasth i dadh Fadh e a:

W e W W aff

QY ASTIO XXXVIIL

Virume Dininitas , vatione
nitatis Q,’l 7 frfm.*zﬁm red ‘z-
ter cum u-;f;fdlzc:zrz; realiter inter
fé diftinttis , ideoque non repu=

gnet M_yﬁri rism Trinitatis LDi=

© HINA.

: ;T vR repugnare ilffud my
' illa identitas. Primo. Qu:_l,

demt vni tertio s lunt idem inte

conuerlo, €a , quorum alt
1[’ ram non' eft idem vni, & eidem , dilu
- . (rll-d uu:‘nmm um per Let

1 %
11C traditur a

l\\uu ¥IC

communiter, Im

cum vina eademqun
tas Imter 4
1cari cum

u.l\_lull
, eile nihilominus dil
diux'“-‘;m identl
y identificatnr ]w

1 11C .[J;..rﬂ. identi

m ‘.u'lu‘.i‘:j 4 It

(J]'.\ l
hilos fi
l’."L'I"i'; 1‘:.\ 1 '..

non {oltm el
communiter
CONtLa rationt
pofita. Nulk

wruralem ; v memfit
m veritas, fine fit wny ‘
finiti , fine infiniti, eft contraria rationi natus alis, li=
cce plures veritates fint {upra canden. LL_m rati
naturalis adequate fumpta , eft ;m*lup\uux d
laminis, & centrum eius eft veritas in commun
que beaticudo cinfdem, qu\n nulﬂ'r. effe mm
be [hum, eft veritas, dinini efle, vt eft in
Era !1\ tepium dumm: Trinitatis non eft '\‘thb,
neque ac { veritatem eius inuare qwdquum potelt in=
finitas “m} ria dininicatis.

2. Eodem pertinet alind fimile principium,nem-
pe » quidquid dicicur de pradicato , dicicur de fabie-
&o 3 & vice verfa ; clmdqmd negagur de fubietto,
iuxta regnlas celebres 5 Dici de omwi » Dici de nnlla,
quas tradit Pi“)lnlnp hus 1, Prior. capid. & 1“1‘1 iif-
demaque vdrnr ibidem , & toto Ho, 2. tanquam fun-
to vnico totius 11'[‘15 ]'-; Hogiftices 8¢ unqmm
mo principio perx fe , quo nititur omnis Vis

(i
TN ad cone .lgxlbl’ L‘LUQ]' ELUO % ledti)n:iﬁ
Al

ot




QuztXXXVIIL De Myfter. Trihit. 141

Patre dicicar Deus, 8 de Deo dicitur rurfus Filius,di-
ceTar quoque neceflarid’ Filins de Patre : & E“Ac:m—
werto, quia Filins negatur de Pm:xs;, & Pater dicicur
de Deo , negabitur viique idem Filius de Deo. Qua-
propeer Films erit iﬂt:l:ﬂ c¢om Patre , ﬁct_\t eft idem
cum Deo. Et ¢ conuetfo , idem Filius diftinguerur
3 Deo fico diftinguicur 3 Pacre. Virolibet autem
horam admiflos tollicur my fterium dininz Trinitatis,
v patee. Et verolibet reiecto, reiicitur , ac falfifica-
mut > vel hoc principinm :quldquid dicitur de aliquo,
dicitur de omni eo , de quo dicitur illud aliquods vel
hoc alind ; quidquid dicitur de aliquo,, de nulle to-
ram dicitar , de quibus illnd aliquod non dicitur; id
ek 4 veiicitur , & falfificarur principinm per i€ no-
wm 5 & quo reiecto nullus {yllogitmus poteft effe
yeilis, prafertim circa Deum, ratione cuius » feu ref=
pedtn cuius tale principium non admittitar 5 ac pro-
inde directé redditur inutile torum ftudium Theolo=
gir. Qu patet effe abfurda.

3. Ratio identitatis , & vnitatis , non eft ratio
ditinctionis , & n*.ultiplicit;ltis. Similiter viumeft,
quod non eft multa 5 & multafunt , que nen {unt
yrum. Natura autem dinina 5 eft ratio identitatis , &

, Ynitatis intra Deum ; vepote identificans fibi ommnia
dinina, & conftituens cam iis omnibus voum Deum.
Perfonalitas vero , fel relatio ad intra eft ratio di-
ftinétionis & mnltiplicitatis in Deo, vepote diftin-
guens Perfonas druinas inter fe, & conftituensin ip-
lis , & cum ipfis Tripitatem , qua eft multitudo, Re-
pugnat igitur , vt fincidem nagura dinina , & perfo-
nalicas , ien relatio ad intra; necnonvnus Deus, &
tres Perfonz, quarum fingule fint Dens.

4+ Adnuifis duabus formalitatibus , realiter irser
feidentcificatis , fimulque diftinétis virmmalicer intrins
fece, fen quibus conneniant nihilominls predicata
captradictoria , qm\{ia funt, efle commune , & non
efle commune tribus pcrfonis » 'quorum primum
conuenic natura diginz, {ecundum vnicuilibet per-
fone divinz , necnon omnibus perfonis fimul fump-
s fequitm‘ vni, cidemque formalitadi indiftin &,
acindinifibiliin {e vircualiter etiam intrinfece , con-
uenive fimiliter pradicara contradictoria. Paternitas
enim ex. gr. & formalitas incommunicabilis Filio
fion diftinguuneur inter {e virtualiter intrinfece 5 &
tamen alteri conuenit cfle predicabilem , alteri non
efle pradicabilem de narura divina. Hzcenim eft ve-.
12 s Natura ditinacft Paternitas. Hac verd eft falfa:
Netnra dinsna eff formalivas incommunicabilss filio 5 & .
fic de fimilibus. Eft autem inconueniens , vt appa-
It ex q. 4. ab ait. 4. predicata aliqua contradicto-
rividentificariincer fe adequate » & nondiftingui ins
tet fe faltem virtnaliter incrinfece. Ergd , & illud eft
mconuenicns , ex quo fequitur hoc alind inconue-
niens.

A

5. Ex eodem myfterio fequimur poftremd incon-
eniens alind , czreris omnibus manifeftins , & cla-
tiffime repugnans rationi naturali, nimirum fyll :
mum expofirorium reddi inutilem , & illativum falfi-
tatls. Quia in ifto {yllogilino : Hac Laternitas ¢ff hac
efentia. Sed hac effentia eft hec fliatio. Ergo hac pater
ntas eff hee filiatio. In hoc, inquam, {yllogifmo ma-~
lor , & minor funt verz , & tame coni‘;‘qucns eft
fa:llum pofito myfierio Trini ; idemque contin-
git in pluribus aliis elufmadi {yllogifmis. Syllogil-
mus autem expoiitorius eft enidentiflimus omninm,
& vi eins ad concludendum inniticur vis omnis con-
Cl_udmdi » conneniens ceteris omnibus argnmentan-
di modis , omnelque fyllozilmi vniuerfales conclu-

unt , quatenus continent in {2 virtonaliter implicice
fyl[ogirmum eax pnﬁ:nrium ,\‘cundanatb {ingularem.
Vidé ee conmalfo fimnl conuellitur teta ars argu-

mentandis cuits tamen deftrultionem patet Contra~
dicere rationi naturali. Ergo myferium Trinitatis
contradicicrationi naturali. Nec apparet, quaratione
conferre quidquam poffit, ad vitandum iftud incon-
ueniens , & reliqua prius propofita ; infinitas dinini
tatis inclufa in eo myfterio. Imo patet oppofitumy
quia indiftinctione & idencimgc, infinitas extremo-
rum valet ad ihi%i.ngucndr.lminhnité ea, que realites
diftingunntur , ideoque valet ad excludendam oma
nem realem identitatem earum cam yio tertio. Neé
enim eft infinitum in aliquo genere, quod non ex~
cludit & (e totaliter oppofitum genns. Qua eadem ra«
tione » necefle eft, vt identitas realis dinina excludat
i {e omnem realem diftin@ionem divinam,

Art. 1. Refp. Dens Vnus , & Trinus , Vatisin
natura , & Trinus in Perfonis cam reali earnm intet
(e diftinctione , & cum identitate reali inter caldem,
& Deum , atque Deitaten {en naruram divinam, efk
pracipuum fidei Catholica dogma , & veluti {ftemma
vere Religionis. Colligits ex illo Match: 28. 19.
Dacete omnes gentes baptilantes eos i nomine Patris,
& Bily » & Spiritns Santiis Vbi diftincte nominantur,
& exptimuntur tres Perfone , nec ob{cure indicatur
viitas natur® . victucis; & anétoritatis per nomen
Perfonarum fingulariter pofitum. IdenThabeturclare
primalo. 5.7. Tresfint, qui teftimonizin dant in Calo;
Pater, Perbwn , & Spivitus Santtus ; &' bi Ties v
funr. Conftat praterea de Vinitate Deiex q.3, De Tri-
nitace verd Perfonarum producentur plura teftinro-
nia in decusfu, De veraque fimul habentur cum aliis
locis Scripture varia Concilia, & vnanimis Sancto=
sum Patrum confenfus ; inter alios in prafenti; apud
Montoyam difp.19. & 36. de Trinic.

Art. 2. Iftud, myfterium excedit nataralem hdma-
ni ingenij capacitatem , vt pluribus ofténdic idem
Montoyain difp. 41.42. 643, & pauld poft appare~
bit claré ,idebquenyesac acerbe fuperbos ; ac intem-
perantes , dum metiti illud volunt, & adzquate com=+
pleci ingenio fuo ; vel etiam , quoad folam poflibi-
licatem ipfins. Cum enim fit conatus reiimpoflibiliss
non poflunt non torqueri, dum eum experiuntur ir-
ritum , & inanem ; cum neceflitate , fcmper viterius
conamdi ; éum eodem femper exitu finis nondnm
compatentis.Delectat verdidem myfterium humiles,
& nolentes fapere plus , quim oportet (apere s fed fa-
pere ad fobricratem. Quia gaudent fummum {num
bonum elfe tantum , vt percipifatis non poffic, ficut
gaudet anarus , cim ¢d dinitiasum peruenic, vt non
pofic, quod pauperis eft ; numerare pecus, ant pecu-
niam fuam, Conatus igicur in prafentinon debee
efle , vt inuendatur ratio pofitina , qua demonfirerus
hoe myfterium eflc poifibile , {eu nontrepugnare ,
aut qua penitlis cuacuentur difficulcates occurrentes
aduerfusipfum. Hoc enim > quodlibetiteracd fateri
eft impofibile pro ftacn vite prafentis , & tunc fo-
Him obtinebitur; cim videbimug Deum, ficuti efty
& facie ad faciem ; nec amplins in'{peculo , & &nig-
mate. Sola itaque quarenda eftratio, qua innotelcat,
argumenta ; que concludunt eyidenter reptignare tas
le myfterinm in rebus creatis ; non proprered concln-
dere , qudd ediam repugner, retpeftu Dei 5 darique
differenciam exclufinam talis ewidehtie in ordinead
Deum. Que proinde differentia fic difpofitiva noftri
inrelle@us ad affenfum initio faciliorem ,aedeinde
tenaciorem s & (naniorem huihs articuli fideis quate-
ntis 2 Deo renclati 3 quod eft raunys s ¥ehmaxime
proprium vninerfaliter T hcalogj.Catlwlici . vtiob=
fernatur cnm D. Bonauent, q.23. 6 25- de Virt.
Theol. vtrobique ad 4.

Art. 3. Proinuentione porrd , & clatitate einf~
modi rationis ; ac differenti®; recolenda imprimis




eft notioidentitatis expofita {upra qua
1um eam formalitatem identificari re
malitate

e fib

ft. 3. Nimi-
liter com for-
alia » que communicatur illj tantundem,
ipfi , eltque proj nmu!:‘:_;Uﬁr}n:zbiliﬂ de

ipia, prout vtraqueelt in fe intrinfece 3 parte rei.

Eft vero affimabilis non fecis, atque eft afhrmabilis
hic homo de hoc ipfo hemine , & affirn ydum
dicitur, Petrus eft Petrus, & ficde fim libus. Efk
€nim de conceptu identitatis , vt fic il;cm\,,nmm, Ve
fundet eiulmediaffirmationem veram, transfufinam
antentionaliter vnius extremi in
cinldem aflirnf@tionis eft fignum identitatis , pra ca-
Eeris , euidens rel pedtu noft

Art. 4. Obfernandum deinde eft diferimen quod-
dam infigne inter formalitatem praeditam ex fuo con.
xepen, puta , acinfinita perfedtione, & formalitatem
cdtionis finite , feu coninné@x cumimperfectio-
ne. Perfeétio fin qu
{itivi additione,

art

Jisaeny 27 :
aliud' , & veritas

1:1 * Y1
diibet cniuflibet prad

ti po-
t maior, nen folim extenfine , fed
ctiam intenfing 1ita veconiuncto ex quibufuis duo-
h_us pradicatis pofitiuis , quorum neutium eft pecfe-
ctionis implicicer infinitz , infit neceflard maior
zftimabilitas, qiam aleerutii feorfim - nec virumque
f_lmu] it thm vile <’s CU])tcn‘,l‘.}:m\'f 1

1
1

! 1 > Quam ytrummis
icorim. Id ciod cadem fere ratione redditur mani-
!uii_ts;ll, ob quam duz quezlibet bonitates create ag-
tolcuntur abfoluté @fimabiliores , quam viealibet
]_u!a. Repugnat nimirtim, vt perfeétio ex fe fini
mitata exi

tintrinfece acceflionem ali

¢ cujus proedi-
> cn1le communicet , quodque perficiat commu-
nicatione {ui, quin fibi viciflim accrefcar aliquid
emolumenti, & perfectionis , ac meliorationis ex
codem pradicato, Quia exigentia pusré communica-
tina, & perfectina , & non fimul lrcratina selt pro-
pria abusdartis fimpliciter}perfetione , & bonitate
iufliciente fibi ex {e pracise , qualis eft fola diuinitas;
Ydedque repugnat indigenti fimplicicer ,nec fmfh-
cienti fibi ex e preecise, qualis éit omnis perfectio
finita ; ac limitata , id oque augmentabilis qualiber
additigne, ficut ¢ft diminuibile ompe finitum quali-
bet ablacione.

Art. 5. On

fectionis fir

€ pradicatnm proptium per-
ac limitatz , aut eft limitativog ip-
’ mum ; ac L\.'\(.'i[”iLll[]":l '\']tL’W i'\)li5 }VC‘: 5
fectionis , idcoque confiftens in negatione , au
aatione, & conlequenter L-l_i mcs,p-.r: quod p
tur, ac melioretar illa ipla perfedtione ; cui ineft ;
Augelt promotivum , & quafi intenfiuum., atque
augmentatinum cinldem perfectionis 5 fiquidem erit
pofitinnm, & capax,quod perficiatur , ac meliore-
tur ,-cadem illa perfectione , cui ineft. Nec feri po-
teft, vt praedicatum aliquod entis finiti, fit ex {¢ for-
maliter medinm , ac neuttuminter ea duo cxrrema,
TeC augens , nec d]:ujnugn_g perfectionem , cui ad-
inngitar ; purc videlicet fnfceptinum, ac meliorabiles
& non viciflim d;E_uuan > & communicatinum aug-
menti, atque infte 2ftimabilitais,

Artic, 6. In perfe@ione ﬁmplicit\:r infinita, atque
complerafecundum omne genus bonitatis, fibique
fufficiente ex (e precise, ideft , in conceptn obiectiue
diuinitatis , non apparet vila fimilis repugnantia ; vt
¢l infit pradicavam purt perfedibile,feu fulceptiuvum
dem perfectionis; fed non item perfectiuum vi-
n, & communicatinum, atque augmentatinum

i Cum enim cinfimodi bonitas per fe-
fummas, acinfinita, ex hoc ipfo in-
me, & infinite communicativa fui , &
er communicationem {ui,nec {ic
alicuins perfectionis augcatur,
ex {upm‘f:is& omnem om
15 nulla profectd apa

fus 3 & imped

tt‘“lgaltlli
fimiliter perf
capax,quz ;
apandoquidem pu:
s generis puram |

LiberI. De

Deo, &c

paretrepugnantia, fed potius apparet
gruentia, ac confonantiain coniuinétione ip|
Yo 1 > Foiele i ] ol s
}\J.TJ\.IKJ'LU[lll'-l'll"dr infin }?L‘]. Ic I:t].i"llll > & nu
F T g 2 i 1
vicllim perfectivo ; quodque

[ propterea exj
priori illa formalitate , ex pura abundantia §
<L10n1s i
* dum ing
tur , ce
pugnare Dininitati, fed potius co
ac candu acceflionem, & mul
malem predicatorum, abfgue vl
bonitatis , per {e zftimabilis. Ponatur
tamquam {pecialis, & pr Diuini
que pura, ac infinite limpliciter bonitatis, ac per fe-.
€ionis, & fibiex fe pracist (nfficientis prerogatiua,
efle capacem pradicati , fen plurium pradicarorum,
quibus thm pracifis,tum inclufis formaliter
tundem infté perfeionis , ac bonitatis vnif
intellicatnr , inficque reipla , ;1b1."_11£c vilainde di
nutione , vel augmento formali, ita vt fint quidem
pluces , vel panciores formalics g ;
nen propeered intelligatur plus fimplici
nus perfectionis , ac bonitatis falcem
Lintenfinz , & per [e zftimabilis,
Art. 7. Ex iltis duobus principiis , quorum alte-
rum eft enidentiffimum , aleerum credibiliffimum,
apparet , non repugnare Diuninitati » tametfi ‘epug-
net enti cuilibet , {eu formalitati creat , realem {ui
itatem perfectam cum aliquo pradicato, cum
que nihilominls non identificentur realiter omnia,
& quahber alia pradicata identificata realiter cum
ipfa dininitate. Apparet nimirum ex dictis principiis
noj -repugnare , ve-JDininitas communicetur alicni
predicato. tantundem atque {ibi , tameti non com-
municer eidem predicato dmnia alia predicata iden-
tificata realiter cum ipfa Dininitace.Forma
que fe fola, fen, vt pracifazb aliqua alia fo
eft tantundem satque ve coninnéta cum eade
tundem veique communicabitif? Iu‘Li:‘c_ :
licati 5 quantim ('(llllt'lTLl\!EC‘LEll{" fibi ip
n lecunc

S {'.'LL'I.IE mams cum ¢

lo. inde

18, Clnldem-

ALCS ")C\'l"L.

¥

intenfiuz | fen

ident

communicet illi perfete fe i
metfi non fimul communicet
§F 1 ' iratem identifi
', & non angmentatiuam perfectionis, fibi {e-
dum le conuenientis.
Art. 8. Diuinitas anten eft talis formalias,
"densin [evex fuo pracise conceptu , omnen
generis puram pe nem , iu;.L._l ?l'til 1
tionem. Et rursus iuxta primam politionem,id
realis duarom formalitacum confiftit in tanta altern-
ErIus ce cationc cum altera , quanta eft com-
municatio {uifecum. Ergd non repugnat Dininitati
identitasrealis fui cum duabus formalitatibus nen
identificatis inter ferealiter , {fen non communicatis
inuicem., quantum vnaquaque co ‘.11111:_‘.111‘1&:111' &1
tametfi veraque communicetur Divinitati , quantim
communicatur {ibiipfi. Eadem vero ratioeft, vt per
fe patets de tribus , vel cdam plusibus formalitaci-
bus, {1 alind non obftet, atque de {il};th‘.S > quoad
ftinGtionem realern ipfarum incer {e; & quo d
titatem nihilomints perfedtam cum Dininitate.Cum
ergd tota difficultas myfterij Trinitatis D.li‘,n:!: fe-
nocetur vnice, in identitatem realem vnius formali-
tatis , qua eflt Diuinitas , cum tribus formalitatibns

nunt

>

non identificatis , {eu diftinékis inter fu_rc.ﬂitui‘, qu
funt tres Perfonalitates , fen tres Perfonz ; patet,
€m, tamet(i .v,pp]}ca.t.-. rei creatze, con
ip!ﬁ cum repugnantia mttnphyﬁhl‘&l 3 ap-
plicatam tamen Deo folam habere apparentiam re-
i meraphyfice,relpectn noftr, vepote cog=
Denny mediantibus creaturis norg
ver

eam¢

uercatur e




QuztXX XVIII.De Myt Diu. Trin. 143 -

ere , reipfa , cam repugnantiam.

yerd inclne . 1 .

Art. 9. Paterrursus ex dictis; rotam iftam differene
1, 8¢ res creatas & non repugnan-
siam myfteri) T rinitatis Dininz fundari formaliter;
“diace in infinitate fimpliciter propria diuini-

dam inter Deun

ntis , lecundum {e. Ratione enim i:lhnit‘at?.s iftins
fit , vt ficut Dininitas {ecundgm fe pracise eft anra,
quanta oft coninnéta cum alils pradicatis non perti-
sentibus ad conceprum ‘formalem ipiius 5 vei Diui-
niras eft : iractiam rantundem {e communicare pol=
fit alicui formalivati,communicandoilli fe folam , fe-
cundum fe }?I;L’cisi-., quantum communicaretur,com-
municando {ecum omnia alia predicata s realiter fe-
cam identificata : & confequenter , vt poiﬁ: identi-
ficari , identitate perfecta & propriiffime tali, cum
itate , tametfi nen identificer cum ea-

at

aliqua forma :
dem omnia alia pradicara, identificata realiter coum
eadem Diuinitate. Quod erat oftendendums.

Art. 10. Dinidenda itaque eft identitas propria
formalitatum  dininarum in inadzquatam, & adze-
quatam fenin eam , que it adequara in[cn_iil}e tan=
tum, & cam , quE eft adaquata tum intenfiue , tum
extenfing, Identitas abfoluta , & adequata , {enade-

4 quata intenfine , & extenfine fimul ; et ea, mmtiu\m:
s veraliber ex duabus formalitatibus non folim
communicatur alteri rantundem atque {ibi, fed etiam
communicat cidem tocidem pm:dic;ztn. ;atque coul-
municat {ibi ipfi. Hac pato comparantur inter fe
omnia predicata sbfoluea , & neceflaria Dei; qua
proinde funt indiftinéta inter (e vi[tuali:c:ai.utri‘niug&,
folimque diftinguibilia virrmaliter exerinfece, len fo-
lim ratione moftea relate ad connotata creata realiter
inter fe diltinGa.arque diverfa,ve dictum eft qua fty.
Vbivideri p vberior huius rei expofitio. Iden-
titasabloluce inadzquata, feu tantiim iutcniiu“c ade-
quata , eft ca , ratione cuins altera ex duabus forma-
licaribus communicatur alteri , tantundem quidem
arque fibi , non tamep communicat eidem totidem
pradicata, atque fibi. Hoe pacto comparantur inver
e nacara Divina , & Diuinz Perfonalitates. Quia
Perfonalitates ita communicantur Nature , omncs,
& fingule, ealque fibi communicat Natura; vt ta-
men eald dem non communicet inuicem 5 dum
{eiplum illis communicar. Vnde Natura Diuina, ve
elbin fea parte rei, diffidet realiter quoad aliquod
predicatnm ident ficatum reabirer cum ipla , ab qm-
nibus & fingulis Perfonalitatibus, Diflidet enim a
ﬁnguiie feorfim per reliquas duas; & ab omnibus iit
mu/ ;umi‘t‘.s,thm per vmmaquamlibct,tum per qual-
libet duas feorfim. Ita enim omnes tres Perfonalica-
tes, & ynaqueeliber earum communicantut fumme
I\Vntum‘ Diuinz , & confequenter {unt pr;cdic;ﬂailcs
de eadem 5 ve tamen nt purfomlims alteri Perlo-
nalitati , nolleque duz Perlonalitati Terrie fimiliver
commupicentur , & confequenter non fint pradica-
biles de eadem. Quapropter Natura Diunina diftin=
guitar ab omnibus , & {mgulis Perlonalitatibus vir-
maliter incrinfect, & non cantum extrinfece ratione
noftea relace ad connotata creata realiter iicer fedi-
uesla, yeapparetex expoficione diftinctionis v irtualis
inttinfece adhibitx in illa qualt.4.

Artic. 11, Loco diftindionis huins virtualis in-
trinfeca; Scotus , & Afltclz conftituant diftinctio-
nem ex natura rel , inter naturam , &€ Perf{onalitaces
Di“in.‘is- Qui loguendi-modus difplicet vehementer
plerifque aliis Theologis. Quia videtur non admitte-
Ietantam, 2 patte sel  identitatem 5 & communica-
tonem realem mucmam inter naturam & Perlonali-
tates Dininas, quanta eft identicas, & communicatio

eu nature, fen cninfque Perfonalitatis f2cum ipfa,
ngenon hominis cum animali rationali, arque alio-

cim einfmodi. Ex quidem; fi hec effec fignificatio
propriadiftinétionis ex natura rei, eandemque figni-
ficationem relpiceret intencio ita loquentium, feren-
dus nequaquameflet calis loquendi modus. Quia tes
fimonia facra fuperils indicata pro aflertione myftes
ri) Trinitatis Dinine ;eodem prorius inodo cradune
vnitatem ; & implicitatem Dei , necnon identitatem
realem omniug , qua funt in Deo , cum iplo Deo,
& cum diuinitate , quo tradune diftinétionem rea-
lem inter Perfonalitates ; & Perfonas dininas com-
paratas inuicem j‘.mnr.:c'li.ué. Q_quprog.ter 5 ficut fe-
rendus nequaquam effer, qui tentaret inducere iden-
titatem aliquam ex natura rei, inrer Per{onas diui-
nas diminnciuam, anc alienatinam diftinétionis realis
inter ipfas proprid, & fimplicicer talis. Ira ferendus
nequaquam eft, fi quis inducatdittin&tionem ex na-
turarei , inter Nacoram & Perfonalitates Diuinas,
diminutivam, aut aliquatendsalienativam identitatis
realis inter ipfas , proprie , & fimplicicer talis. Cazte-
rum Scotus , & legicimi cius alfeclz , nomine diftin-
&ronis ex natura rei, intelligunt , quantim quidem
ego coniicere potui, veram identitatem realem im-
mediatam , proprie ; & fimpliciter talem, coniun-
¢tam tamen cum L".j:Lu-}rs.v.i‘urcnli, & obiedtiua ; in~
ter exerema ipfins identitatis , quead alifuod pradi-
catuin 5 ideft, intelligunt veram dentitatem inadz-
quatam, medo nuper explicato. Quare id nomen in.
duxere, follim ad confignificandam itinfmodi inade=
quationem : ficut ab-omnibus viutparur nomen cir-
cum infeffionis,sefpeétu Perfonarum , ad confignifi-
candam idenritatem realem ipfarum , intertio, fen
quali tertio , nempée in Natura Diuina , coniunckam
cum diftinéione reali immediata earumdem inter fe,
In quo {enfu acintelllgentia diftinctionis ex natura
rei , nullum eft inconueniens.

Art. 12. Thomifte , & aliy plerique Auétores,
eandem di!kin&ionc@ virtmalem intrinfecam appel-
lang, exemploD. The diltinctionem rationis ratioci-
nate , feu rationis cam fundamentoin re. Difpliccc
nonnullis hac etiam locutio. Quia cinfmodi diftin-
&tio rationis eft communis perfectionibus Dei abfo-
lutis, inter fe comparatis, imo etiam praedicatis crea-
tis realiger identificatis, & terminantibus cognitiones
diverfas; Cum tamen non {it communis jildem, mo-
dus identitacis, & diftin&tionis muguz , qui dagnrin-
ter naturam, & Perlonalitares. Prodiuesfieate autem
rerum oportet adhibere, quantum fieri poteft, voces
dinerfas , ne fuboriatur wquimocatio , atque concep-
tuum confufio , ac inuerfio ; ex yniformitate vocum
coniunéta cam difeonformitate rerum. Cuiguidem
malo ‘occafionem prebent aliquam confequenter ad
eum fuum loquendi modum , qui pro explicande ifto
myfterio, & ad diluendas difficultates » qua militant
aduersiis ipinm , veunur exemplis ; & inftantiis de-
fumpris ex rebus creatis ;& prefectim ex pundto,
quod cum {it indinifibile , fimnl tamen eft , verdicic
Philofophus , finis prateriti , 8 pincipinm futuri,
quorum neuernm dicitur de altero. Vountur verd,
perinde omnind-arque fi hac ellent adeqnata rei , de
qua agitur sinfringerentque totalitertyim earum dif-
ficultatum ; Cum fecundum rei veritatem , nihil
creatum ad id valere poflit, fed tantute ad quandam
manuduéionem imperfectam, & inchoatam intelle~
&us humani. Cerertun predicius loquendi moduss
hoc habegapprobatione & commendationg dignil~
fimum , quod eft valdé accomodatus ad exprimen-
dam  perfedtiffimam , & fummam , qualis reipla
et , identitatzm realem inter N¥tmram . & Per=
(omalitates Dininas , cum exclufione omnis diftin-
&ionis » & quafi difciffionis obiectiuz , inter cas

formalitates,vt funtin e inrinfece 3 part ei.V extim.
g




44

quia hoc iplum preftat exat nomen diftin@ionis
virtnalis intrinfece , quia quatenus virtualis tantim
eft , recinet identitatem realem immediatam 3 fimul-
que quatenus intrinfeca eft , fignificat diftinGionem
rcalem 1n Lertio ; quE comunctio identitats , 8 di-
ftinctienis realis , itaeft propria Dei , vt repugnet

enti creato , ex conceptu e » Prout ap parec
ex difenr(u foperiori 5 proptered ifta potiffimum lo-
cutione veimur,tanquam {pecialiter acc
{fenti myfter
curlin.

Arr. 13. itione difti
trinfece, & identitatis in: 1t® , vl modod expli.
cata eft , conuenit dininitati , cum fit terminus fin-
gularis , capacitas {uppofitionis , tum determi
tum vage , fen confulz , tlun copulative ; feu po-
titls , quafi determinatz , v aga, [eu confule 3 & co-
pulatine. Ad quam foppoflitionum varietatem folus
terminus vniverfalis eft indifferens in creatis, Qui
videlicet hoc habet commune Dininitas cum termi-
no vainerfali , vt idencificetur cum pluribus realiter
inter fe diftinétis , & fingulis corum s idque ada
tc adxquatione infins Diuinitatis confiderate fecun-
ditm funn conceprum formalem ; licer identificernr
in .1d;‘:quatc?.tn:[1m inadequatione aliorum predica-
torum , qua {unt quidem realiter identificara cum
ipla divinitate 5 {ed tamen diftinguuntur ab eadem
virtualiter intrinfece.  Quapropres
tione : Trinitas eft Dininitas - fuppofit
pulativa , ficucin ilta : Omwss bomo eft animal raiona-
fe. In hac verd : Parernitas eft Dininitas : {fuppofitio
eft quafi particularis; ficut in ifta : Petras eff bamo, In
hac denique : Dininiras fubfiftic - fuppofitio eft quafi
confula, & vaga ; ficutin hac : Exiffit homo. Tx quo
apparct 5 caldem propofitiones enadere falfas, i
adiungantur Diuinit:‘tti_ particale variantes (hppoﬁ-
tionem , que in illis abfoluce prolatis {ubintelligitur.
Sienim dicatur : Parernitaseft )}J)'iz::'?fzzd.r, & quidguid
¢ Dininitas , {en ¢ft Dininiras adequaté fumptainten-
fiue s G extenfine , propofitio evadic falfa. Quia fub-
lata luppofitione particnlari, {ubftituitne fuppofitio
copulatina ; fen qualt copulativa ; & ficde

Ait. 14. Eadem porrd ratio eft , {i fuppofiseo mu-
tetur de fimplici in perfonalem , vel de perfonaliin
fimplicem’s quod fit, dum ex pradicat
weniunt formalitatibus dininis fecundim fe, {en pra-
cis¢ , vtiuntin [e? eq
tia ad pradicata, qu.-ﬂmu‘mlmt iifdem de penden-
ter foltim & modo noftro concipiendi , & prout {ub-
{unt no[?‘is conceptibus,atque abiifdem denominan-
tur 5 vel ¢ conuerfo. Verouis namque modo conle-
quentia eric inanis ; & confequens falfum , propter
mutatam fuppofitionem. Qua quidem (uppofitionis
mutatie , etiam in creatis eft inanis, & fallax,ve {i di-
catur : Homoeft [pecies s vel eft tertie declinarionis, F
80 Petrus ; quicft homo , eff Species, eft tertie declivation
nis. Vel ¢ conuerlo ; Petrus non eft fpecies , non eff ter-
#ix declinationis. Exgo bomo , qui eft Petrus , non eff [pe-
cies, noneft tertie declinarionis.

Art. 15. Verlim quoad hoc ipfum conuenit Diui-
nitati aliquid pecaliare,, quod in rebus creatis locum
non habert. Qfiia de vna eademque re creata , non
poflunt fieri duo conceptus formales inuicem diverfi,
ratione quoram verificentnr de illa pradicata aliqua
contradictoria , nifi per eos conceptus concipiatur
talis entitas relaté ad connotata extrinfeca realiter
jnt_{-[ fe diftinéta , ac diverfa , rerminantia indiuifim
€oldem conceptuf. Quia vnum , & idem adequate
fnmpznm,t]‘.m lolim padto fumi poteft entitas creata,
ii_v&m dicta fuperius , non poteft fecundlim fe prae-
€is¢ confideratum , mouere intelleGum , nifi vao,

noda prae-
. . I 1 .
io » vl manifeftins deprehendetur in de-

e T : e
s huius virtualis in=

©

1 hac propofi-

ocft quafi co-

1S > qU& con-

te rei, deducitur confequen-

| holtre

Liber I. De Deo, &¢:

eod

cmque modo. Certé mouere non poteft
pohitine inter e dinerfis, efto po
do minus mouege

itmodo maei

mModo ciariorgm 5 modo

claram cognirionem gignere , {en minus &
adequatam obiecto. Ne
mode operatur, atque cognolcit,nifi div
ueawur ab obiecto,de quo fufil
is¢, qu {ibi in{

&tus diu

riimod

N . 1
cque vero intel

in loco. At Dix

>

te rei, po-

\imodi , circa {e, ¢
idum fe p

adzquate, queque inadzqu:

talell con-

eft capax , que
confideretur ab inrel-
lectu noftre, Diuinitati enim > veeft in fe 2 paree rei
conueniunt pradicata , tim abloluta , cum quibus
idi.'llt; 1C;
identific:

ecn

tnr adequate 5 tum relatiug , cum quibus
ur inadaequare inadaquat (
parce iplorum relacinorum , modo fuperius explica-
to. Quapropter talis | aer
Denm , i inferantur de aliqua cius fc
cundim fe pr : (id :
conueniunt

Re le tenente ex

acia conti > poreft cirea
nalitate fe-

pradicata ; que
s formalicates di-
as , vt {untin fea parte rei , non

comliderata

minas confid
identificatas inter feada quatc , & conuertibiliters
qu fallacia interuenit cifca ens creatum , duny in-
feruntur de iplo, deque ip fius praedicatis , vt i‘unr.’
1n le a parte rei , €a , qua canucniunt eidem propter
diverios noftros modos concipiendi rel d dinerla
diftinéta inter fe realiter adze-
2 videlicet Diuinivas habet in fe intrinfe-
-fitatem formalitatum

connotata excrind
Qui
ce , & vyt elt 3 parte rei dine
ealiter cum iplas & nihilominus di-
{tinékarum inter (e realiter, qualemres creata folim
extra {e, 8 extrinfece habete poczft. Qua dodtrina
eflyalde neceffaria ,» 8¢ diligenter obferuanda ad vi-
tandas capriunculas , qua facilé occurrunt > circa
hoc myfterinm , vei claritis apparebic ex eius v, in
{olutionibus arguImentorum.

Art. 16. Cum igitur hze omn are@e i1
haereant, infintque dininitati ra tione infini
eft {pecialis , & propria ipfius ; atque ]
omnis peculiaris difficultas My

tificatarnm 1

tificantis v 1 naturam cum Tt

ter intec{e diftinéis 5 legitinmé co

1N ap parentiam intie , quam circa ho

t intellectui noftro res

germl
{uz finicatis , ac limicationis , & depend
is ab ipfis, cfle inane

“ompofli-

(entis cognitio
reipla , & falfam, omniaque efle inuice
bili: ione divine infinitatis , qua docemun -
i um ; Acdemum ita iplum efle

1w per fi-

a idem Myft
lupra rationem naturalem , vt tamen contra eandem

s fit.
ct. 1. Ad 1.Quez [unt eadem vni tertio, efle idem
intet le , elt principium per e notim, vt facet , ne-
que eft capaxdiftinétionis refpedtn rei crearz , vepo-
te finicz , ac limicate. Quia eft per [e notum , nihil
finicum identificari pefle cumaliquo , preterquam
vino modo; nempe adequate , & conuertibilicer, &
quoad emnia (ua predicata, Quornm videlicet«uo-
libet fublato, fen precifo , & non communicato, mi-
nuitur neceflario , nec tantundem communicacur al-
teri formalitati , quantum communicatur fibi ipf , at-
que ideo , nec identificatur realiter cidem alij F[)F'L}]J.—
licati. At refpectu Dei, einfdemque cmi-;hmphm:_e::
infiniti, non eft pex fe notumidem principium , nift
cnm addito s nempe , que {unt eadem vni tertio ada-
quate, & conuertibiliter, funt idem inter [¢ : 8 ablque
hoe addito ('xprcﬂb , vel ll:'bi-.u-u!h—:to‘, idem FI']:I:](_'I‘—
pium eft i‘.llijum re ‘pcc\u Dei reipla,& fecundam fidé;
nec eft perie notum fecundum rationem natumic_m.
Quia ‘.'fe'_iuii-ccc,lmn eft per fe 110t11.1n,&£11|1d_t1m ratio-
) alem,; & eft falfum reipla, 8¢ [ecundum
fidem,

nem natu




-

Q.,}“fﬁXXXVEHDe Myﬁ:@m*n’ﬁm £ 4.‘?

fdem , per f‘cgi(,ll{-}u_ ;_imp[iciclct_ in_]ﬁuitam iullrnnmi
genere , qualis perfeétio Lﬂ’. D;111111tas, non elle tan=
gundem , & non communicarl tnnmude_n} > atque
ided non perinde abfolute identificas¥ praecilo, & non
precifo , identificato 5 & non identificago aliquo luo
predicato reali; non pertinente f:O].:L‘.l._:il_ECL' sied tan-
em arguitiue ; ad cam pcrfc‘m‘ms infinicacem, v li-
quet ex difcurfu initio prediilo. .lzl‘gu 1'9}*[#21‘:11'01
Trinitatis Dinine 5 non eft concra illud principinm,
qua{d!‘-fls eft per {e notum , i(.d. eft prater illud , &
fupraillud. Vnde idem Myfterium non cft contra,fe
folum {upra rationem naturalem.

Are. 2. Philofophus vius eft pradi¢to principio
tantemmodo circa creata 5 & circa Dewm pracise,
qu;Ltcnfls apparet in ; & ex cr'cnl:uris » ideft , quoad
ea pradicara Dei , que f()r}u&fitur pgrtinsut ;1d'(j(m-
cepenm Dininiratis , & infinite perteionis , {ecun-
dim fes Quez nimiram fola eft participabilis formas
liter & creaturis , folaque confequenter cft cognolci-
bilis mediantibus ipfis.Quapropter Philofophus non
indiguit diftinétione identitatis adequate , & inadax-
quate , intenfie antim , & intenimz , & exten-
fuz fimul. Quia hee diftinétio inftituta a nobis et
prelucente fide, necille potuit in vilam ipfius cogni-

tionem , veletiam probabilem affurgere : Cum res
cicacz , quibns folis intentus ille fuit , deftirutus di-
tectione fupernaturali dinine renelationis , deficiant
infinite ab infinitate Diuina, ideéque non imitentar
dininitatem , quoad eumn modum eflendi peculiarem,
qui fibi conuenit 5 quatentss infinita eft , fed potits
habeant modum effendi oppofitnm modo eflendi Dei,
qua infinitus eft , ideoque manuducere [ufficiente
non pofsint ad cognofcendum modum effendi coxn
teniencem Deo pecnliariter ; ratione (@ infinitatis,
licet manuducere pofsint ad cognofcendam ipfam fe-
aindum fe infinitatem,cuius funt participationes , li-
ot defectuofz.

Art. 5. Auétoritas itaque Philofophi , & pr:
cum principium, pruc ab ipfo tradirur, & cenfe
per fenotum , eftque tale , reipfa, non vainerfali-
&, {ed tantiim el pedtn rerum creatarum , ita non
luffragatur pofitine huic myfterio , & apparenter ipfi
contradicit , Ve tamen nec vircnaliter qnidcm » &€ 1m-=
plicicc refragetur cidem, reipla 5 propeer infinitatem
Dininitatis elenatam {upra omnem modum creatum,
ac limitarum effendi. Ex quibus Ubitcr;lpp:al'ct,qll.up
tum hallucinentar Lulliftz, & nonnulli alij affirman=
s, demonflrari pofle ratione naturali ittud myfte-
im, quornm fufior impugnatio,qua vix digni funt
vlla, videri porelt apud Valquez difput.r 38. & apud

dlios in pracienti.

Ad 2. Quidquid dicitur de praedicato adequate, &
nuercibiliter , dicitue etiam de fubie@o , de quo
dem predicatum adequate itidem , & conuertibili-
e dicitur. Non verd fi alterurum , vel verumque
dicatur ir.;‘.d:tq_uncé » lew non conuertibiliter , prout
Contingere potelt cirea Deum, & contingere nequa-
quam porelt circa res creatas » vt patetex modo dis
¢tis: ex quibus viteritts apparet , quo fenfu fint, &
9u0 non fint per fe notx regule ille : Digi de ommi.
Dici de nalo ,” cum quo addico fine applicandz Deo,
& quomodo diftinguendz fint propolitiones notate
i obiectione, Eft enim eadem , ‘quoad omnia,
Iatio de ifta ; atque de praecedenti obicctione, ter-

n:lms vtxobique s codem pmportioni.iiter modo , des
Claragig,

Ad 3. Ratio identitatis , & vnitatis; nec in Deo,
1€ in creaturis eft formaliter 5 & ratione noftra,
Tato diftinétionis ; & multiplicitatis. Caterim in
Dea , yeraliber ratio poteft realiter identificari cnm
altera »refpedu einfdem rermint. Quia duo predicaty

R, P. Efparla Curl Theol. Tom ¥

dinina inuicem incommaunicabilia immediate s & {a-
cundum fe ideoque omnind indiftincta 2 ratione
diltin&tionis , & ninkiplicitatis muruz , pofluntmi-
hilominus , communicari fumme predicato cuidam
tertio, qlfod proinde fit ratioddentitans , & v
eorum,tefpeciu fui ipfins. Vnde ynum,quod cft pros
prium Dei , non eft non multa fimplicicer, & fecun~
@um‘ omnem rationem identificatam realiter fecum,
led lolum fecundum eam ratdionemsfeun formalitatem,,
ac virtnalitatem , in qua fundatur vaitas. Idem dici-
tur , fuo modo , de mulkis , & de mulgplicitate pra-
dicatorum Dei, realiter inter [e diftinétorum : Efta
in creatis vonm , & multacinfdem generis , atque
identitass& diftinctio excludant {¢ inuicem ab codem,
relpedtu einfdem abfolute , & fecundum omnem ra=
tionem realicer identificatam cum ipfis , propeer dif
ferentiam iam notataminfinitatis divinz 3 lmitatio=
1¢ creaturarnm.

Arc. 1. Ad 4. Vni, &eidemrel, quielt Deitas
Paternitas, Deitas filiatio, & Deitas {piratio Paflina,
atque Deicas hec omnia fimul , imponimus diverfa
nomina , prout {ubeft diverfis noltsis concipiendi
modis. Dicitur enim natura , & formalitas communi=
cabilis pluribus, quatents fubeft concepui abfoluto,
& non referenti ad alind. Dicitur verd Perfonalitas
Pauris vag. & formalitas incommunicabilis pluribus,
prout {ubeft conceptui relatiuo ad alind. Sicut enim
}}011_10 dicitur animal , dum concipitur relate ad {olas
{enlationes jrationalis verd , dum cognofcitur relate
ad difcurfum 5 & fic de aliis einfmodi ; ita Dens di=
citur natura, dum concipitur vel ablque vila relation
ne,vel relate tantiim ad effe€us creatos. Parernitas
verd , aue filiatio, aut {piratio paffina , & formalicas
incommunicabilis ploribus , dum concipitur com
tali determinata relatione ad intra , concipitur vero
diftinéte , & Lf\l‘-l'cl‘b(.‘ satque in rectos

Art. 2. Quaprogter cum dicitar : Natara dining
¢ft formalitas ;/frommzbiimbf[tkﬁifa, non {oltm dicitur,
quod eadem formalitas dinina , qua poteft concipi,
aut etiam concipitur adtualiter , concepru abfolutos
poteft nihilominus concipi , aut etiam concipitur
actualiter ; conceptu relatino, ad intra 5 quod eft ve~
rum eaveritate: , qua exprimitur dum dicicur s Na-
tura Dinina eff paternitas & fubintelligitur , dumdi-
citur 3 N atara dinina eff formalitas , gue eff incommunrni-
cabilis filio: {ed infuper fignificatur, quod eadem for-
malitas , prout concepta concepeu abfoluto’, eft for-
itas prouc concepta conceptu relativo , quod eft
falfum ea falfitare , que exprimitur , dum dicitur :
N atura Dinina s ctiam formaliter s ac veduplicatine , €&
ex modo noftre concipiendi eff Paternitas , & fubintelli-
gitur , dumdicitur : Narnra Diuina cﬁ' ICOMIIIHAIIO A
bilis filio , fen , eft formalizas incommunicabilis filio. Ea-
dem ratio eft.de propofitionibus , quibus dicitor
Paternitas eff natura . Dinina : Paternitas eft commnni~
cabilss tribus Perfenis 5 feu, eft furmalitas communis
tribus Perfonis. Quarum prior eft vera, pofterior \-c}'é
falfa. Quiaaffirmans Paternitatem efle natnram, fo-
lim afleric , formalitatem ; que poteflt concipi, aue
etiam concipitur actnaliter C()nce;?m rt‘latiuo‘, at~
que diltinétinod Filio ; & Spiritn Sanéto , pofle ni-
hilominuts coneipi , ant etiam concipi actualiter
conceptu abfoluto , non exprimente eam diftinétio=
nem, quatents abfolutus eft. Quod eft omnind ve-
rum. Affirmans verd Paternitaremeffe communem
Tribus Perfonis , feu formalitatem Tribus Perfonis
communem , fignificat infuper formalitatem Diui~
na,prout concepti concepru rdatiﬁo,&' quatenus re-
latina eft ad intrasefle cémuné Tribus Perlonis Dini-
nis, & realiter identificatd ciiiifdem. Quod pater elﬁz
falst, proprer mued videlicet vir U}i}’éfl“': luppolition&

“ N termi.




346

terminorum » eomndcmquc {fubftitutionem mtc"hz
conceptuum internorum dinerfimode u‘nu]‘w ium,

"ll; L\l‘i]l\ \.l]Exlllu PLUEILJ.I.J Ul\‘ll'll yoimik euntia
crlas, ac opp ofitas inter{: i

il

l‘lt“ﬂ le
vtpocé per
[CIn 5 01 Jlun entitate obiectornm , {e
maxime ; a modoillaexprimenc
prus. Nec enim I.I‘l’.‘:; Imus prac 1ones de rebus,
inmusc > vt funcin fe & parce vei , {ed ve fublune ap=
pL;mni onibus m-ﬂus e \unm..u'*
quam lortinngar perillas , refp
Art. 3. Eadem eft ratio d
nibus a fenfu reali, ad fenfum formalem , quarnm
p'm_, exempla data ; & L\l“(‘n a funtina nentis,
& relponfionibus g. licata ablolura Dei,
inuicem collata : Obleruandum verd eftartenté, quod
iam iterum pramoni , qlwr:pvrc facilins @quinoca-
tiones, & fallacias ex eiulmodi tranfirione , circa ab-
foluta, & relativa , invicem coll lata , P -opeer diftin-
tionem rationis pumb;.cm inter ipifa abfque re-
L»Lmn;'uumn s Pet intelletum , ad Llllh‘:l.l conno-
tata creata LLIIIJ !_1 {er }.1~L\.\1L ‘ll "ll)ll) ura !i-\ U.M.Cnl
collata ; vel eciam inter predicata relativa vninfcuiul-
que Perionz pwm.’t 3 dari non ]\uﬁL einfmodi di-
flincto ratidhis » abfque relatione ad connotata ex-
t infeca, realiter 1 nter L diftindka , a atque diu
manifeftatum Lll unm are.1 2.8 13. Vnde ¢
uerfitas preed]

i falfica=

ctigm 308

CILEs , quoa ad foam veris

> 8

Ipparentiam,

cirea “‘l

alfitatis
ablolutis ,
I' 4 CONNOAtis extr A}ll_‘.ia,
& dependenter ab 1}11: l;}ul‘lll inter pradicat:
ab foluta, vel etiam relativa , inuicem feorfim collas
Apparet itaque clare ex his omnibus zquitocatio
obiectionis , & vnde ea fuboriatur, atque ex hoc my-
{terio inferri minime pofle , qued eidem formalitati
ant pradicata contradictoria "bllltlc reali
(tione ipio'l m faltem inadg Ou.m., & in tertio,
praterquam in {enlu formali , & reduplicatiuo. Qui
iulius inuchic formaliter ]LM a contra d Ct
in for m..hmncs creatas,necnon i
tas Dei., identificatas inter fe rea ;Lnou.\vu_.tt,
'\bmuc m{tmdtu ne IC: m in tertia aliqua mu

§ yatque
iplarum reperiri l:-uc; t
latiuis Dei, indep cnqc‘m
q

& re-

10

5)@1::,, »in g wl us ctm-p rantur --mum pradic:
iolata , & L\.!...L‘ul > difting uen di funt , iuxtz
il‘}uam_ variabilitate fuppofiti propi
culiaris , Di 111111L.|t"- - d L]l'”
.untm, ul}‘
idonee dximutw;w 5 t& redactis 01‘.\:1:1111'. terministad
yniformem | upp ofitionem , inuenientur i
{yllogifmi concludentes cam equali enide
)mn\, vt co 1.'}}.c titur Myfterinm Trinic
ca res creatas.In fy Jﬂngo obiectionis de
mitas ifta luppohtionis ', & diftsibutionis ; ide oque
noewn concludic, & debet e cponi diftinétione, hoc mo-
do: Hac c Paternjeas eft hac effentia adequate , &
conuertibilicer, nego maiorem ; 11mquuk.¢ 5I8¢ cum
diftinétione reali in tertio; concedo maiorem : &
minor] prop ofitione fimiliver Jl;‘hum.t,m gatur Con-
)uuim 1 i {'"..t viteriori exp 0!5[1011L,Lu_
1ola corum t]'ll}-"\_'L L 3 Ql'll' ll‘“\,llll) L:‘.-’(‘I]["I. “H 1t.
Quataido termini fu"LmL svel omnes eque
MUES vel omnes®qué non communes pluris
er diftiikis 1, non opus erit eiulmodi =
utionis, 1r-.'dfyl!m11\'111cn|wi113.cr >
15 JmJn cirea Deum ,.quo concludunt cir-
1 5es chs_w s, Quéd autem in creatis nunquam opus
fis gali liffibuente terminum fingulare m, in
CA {2 eft 5 1]{.1) 1
Proutenenire potelt Cl
maliter mwu,“rr {eu

n

{t vnifo

o La

neR vRiue

3 leﬁ‘l I E.)C D»O, 8\

iter pl illld‘.h e
}ml ;..Lmn m dileriminis
denterab infin » Dei.
Arc. 3« Quod hnnp“n"um in 1.1‘(*“c E'dm\ 1N~
finitate d,ﬂ;; ngnente infinite , atque ade
i1 mpols ilem identitatem 1;.11\_1.‘ ] i
r inuicem \_ill inétfiam imn
formalitace vieril; que comumuni, ex co di L itur

lupra \.'}l}"ljli.'&tall’.].

LtLC 5, cOom l\

quod Deo non conuenit infinitas for
pradicatorum Dei , que diftingnuntuy
multiplicantur realier, igdlu,um ex parte ]w 2
realiter .mmuluplfn__ll“ is fecondum {e , arque eflér
tialiter communis per lnmmam identitatem cum oms
nibus, & fingulis preedicatis Diuinis , vEiapy
exiis, q\l.'L‘dl entur in q. 40. Indeenim fit , quod
preedicaca relatina Dei pofsint inter {e difting
liter 5 arque mu '.leu_.m a3 qmn {imul L.;ltirn‘:;u:mmr
realiter , ac multiplicentnr omnia identi
iphs, La,\misplhjlc. abfoluta Dei pe
ficari realiter cum aliquo p1.&“t ALO I
identificetur cum eodem, quidquid eft 1.';¢11|..‘_
cum iifdem puxdu.lun ablolutis. Inde nimirtim ¢

!!

& it st ol bt ddadh dadi dla st darkida
QVAESTIO XXXIX.

Virum Pradicata Dinina multipli-
centur per ProcefSiones , Relatio-
nes , notiones 5 €9 proprierates
atque per tpfas canfisluantur in
fe 5 & dif
Tres ‘J"“c?_"[mm Diuing ¢

inguantur inter [e
S

1.1'1t.13 s & ualiapr
> nis einfmodi plax
cefsione reali vni
conuertibilis cum ipfa ; quandoqui
le , nec

111\—

inguuntur inter
‘vnnm » & quo procedunt catera
ter modo , nf‘ {ing inuic
¢ coexiitentia fibi muno €
,uu‘u” 1"11&141111 quaft. 4. in 101
enti®, anlsm autem re
fe pim : Tum quia pr ocelsio fig
tra, qui proinderepugnat ; vt mumnmt cuiqu:
intra {e: Tum quia omne proced liverfum
co ,.iqm; nwum:. Repugnat vero omnis diver fitas,

vbi eft fumma fimplicitas , ac satque |
eHentialis Deo, ex q.3. Tumguia Dms {e ccundin
totum eft ens afe,vein viraque ea qui"mnr , i
‘2.ac 5. didtum eft. Repugnat verc rmings; Ve

lera ne =
t ensab ’1]10 5 & tamene L deratione pro
o ad intra e !1;_1_

juo modo dift

notum

et
1 cak

15 Ll..

"nl

ens a fe,
cedentis , vt ficab alio. Ergo procels
gnat conceptui Deiratis, 1L111 epuguat Uua , v imul
ﬁ tprocedens , & a quo eflt proce ; :

: Lx-‘ conceptu relationis ¢ft. Primom, 10/
dea llquo, prout docet Bogrius lib.de Tri=
Deinde,ve diftinguat,ane lnppon.mhihu-
ft, & id,ad quod eft. T erti® 5 v it quis
1cipi}, nen figrealis , !to‘
E rationis

v non

éta 5 id,
dem fundett

1 ration




	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146

