UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

Qvaestio I. Vtrum sint possibiles, & dentur de facto subtantiee createe purae
spirituales, & incorporeae?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

LIBER SECVNDVS.
De Angelis. ;.

fuhithdsfhdhdhrtadhdatadh ot dhdhslh
QV ASTIO PRIMA.

Virum fint poﬁibéles s 69 dentur de
facto ﬁx;lzﬁ‘ﬂm’i& (reata pwé
ﬁiritml 5,69 17Corporest

efle poflibiles. 1. Quiahomo , inter
omnia creata , eft antonomaftice
imago , & fimilitudo Dei , inxta
illud Genel. 1. 26. Faciamus beomi.-

: nem ad imaginem, & [imslindinem no-
firam, Creauir Dexs hominem ad imaginems & fimilitn-
diners fuam. Siavtem darentur Angeli, ipfi porifli-
muim effent imago , & (imilitedo Dei, vepote perfe-
ctiores , ac propinquiores Deo-

2. In'codem loco Genelis ennmeratur ﬁngii]a-—
tim » quae Deus creavitinitio. Et quod nullum genus
operam enumerandum vlcerius fuperefler , apparer
exilla cotius enumerationis claufula , quz i:ubmngi-
tur in fine capiis : P:ditqm Dens cuntta qua fecerat,
& erant valde bona. Et clarius initio capitis fequen-
tis : Compleuitque Deus dic {eptimo opus [num., quod f2-
ecrat, & requiesit die (eptimo. ab vninerfo apere guod pa-
trapat, Et benedixit diei [eptimo , & [aniEificauit illim.
1174 ip (0 rcj]}.ﬂer:zt ab ompi aperﬁﬁm s quod creanit,
vt faceret. In illa autem enumeratione non expri-
muntur Angeli, nec fic vilade ipfis mentio : Ergo
Angeli non continentur inter opera Dei.

3. Subftantix pure i])iricualcs » & incorporce
non pertinentad perfectiohem , & complementum
vaiverfi. Quia , que ad illud pertinent , poffant ab
homine naturaliter cognof” cegnitione certa , ac
enidenti ; Quandoguidem »gnofcere potelt { v
ponderatum eft queeft. 2. ¢ Deoart. 24. ) hoc vni-
uerfum autorem habere Deum, cuius perfeéta funt
opera, & a quo nihil imperfedtum , ac incompletum
clle poreft. Subftantiz vero puce {pitituales , & in=
corporez non poffunt ab homine naturaliter cogno-
lei certo, Quia homo nihil certd cognoflcere potelt
naturaliter, nifi mediante fenfusatque fenfibilia, cum
non fint canfz , neque effedtns fubfantiarum pure
;Pir_itualium inferiorum Deo , nullam precontinent
In fe participarionem perfeétionis propriz , ac pecu-
liaris ipfarum | ideoque manuduncere naturaliter ne-
quaquam peflunt ad earum cognitionem, faltem cer-
tm , ac cuidentem. Qua autem non pertinent ad
Perectionem, & complementum vninerfitatis rerum
CIcatarum, non dantur de fado. Alioguin Deus fe-
ciffet, quod fieriab eo non poteft , cumulum effe-
Stonm diffonum sac monftruofum > vt pote nulla
Ine perfectionis , ac perfe@ibilitatis habitndine,
& nexn colligatum vniuerfaliter , & continencem in

€aliquid redundans atque {fuperfloum , qualis cft
K:P.Efparza. Carf. Theol. Tom. I,

SRS

manus fex digitorum. Ergo fubftantiz create pu[é
{pirituales , & incorporez nulle dantur de fadts.

4.  Omniscreatura certis (e nature cércﬂmﬂripm
eft limitibus, yr dicic Ambr.t.4. lib. 1. de Spir. Sanék.
cap.7.initio. Omne autem,quod circum{cribitur, eft
cotporeum ; cuma pofle circam{cribi fic proprietas
omnis, & {olius corporis. Id quod expre it clarius

lias in orat. 1. Nazianz.§. #ibil enim nifi (olns Desnsa
aic, circumfcriptionis expers eft quia [olus proprie corpore
vacat. Cirwmﬁ'npzi antem Angeli, quia nge incorporess
proprie funt sctiami noftri respebtn incorporei dicannr.
Eamdem Angelorum circumferiptionem, & corpo-
reiratem tradunt non femel Orig. Bafil. Auguft, Ber-
nard. & alijapud Suarez, lib. 1. cap. 6. initio. Ergo
Angelilunt corporei. ;

5. Intellectus humanuas eft omnia fieri, & eft
quodammodo omnia , vt dicic Philofophus. Vnde
ita fe habent omnia ad efft , ficur fe habent ad intel=
ligi', & quz ex [ua natura non cadunt in intelleétum,
feu quibus intelledtus ex {ua natura affentiri nullate-
nus poteft, quod i‘olum prouenit ex implicatione ter=
minorum , €o iplo repugnat , vi fint , i'untquc chy—
merica, & repugnantia cx terminis. Repugnat au-
tem , vt alignid intelligatur intelletu humano in-
dependenter a corpore , cim intelle@tus huma-
nus in omni aétn fuo dependeat d fenfn , & fenfi-
bili. Repugnatigicur , vt aliquid fit independenter &
corpore , ac proinde omnia poffibilia fieri {fune cor~
poreaswvel dependentia 2 corpore , ideoque corpo-
ralia. :

6. Omues effeétus ;s qui communiter attribunn-
tur Augclis, & ex qnib_us exiftentia eorum commu-
niter arguitar , habent alias caufas fufficientes cx fe.
Quia motus Cezlorum , ex quo argnic Philoflophus,
& poft ipfum plerique alij, pronenic ab ipfis Ceelis
in genere canfz efficientis , & materialis,vt moderni
Altronemi manifeftiffimis indiciis efficaciffimé per=
{nadent.

Similicer opera arreptitiofnm, necnon magoramy
& incantatorum, quz humanas,omninmque aliaram
caufarum corporalinm vires fuperant manifeftiffime,
& ad qua propterea recurrunt Valquez, & nonnulli
alij, profe¢tonon f{uperant vires animarum fepara+
tarnm.

Quz videlicet , & linguas norunt omnes » & acki-
na pafliuis omnia applicare pro libito congruenter
poﬂﬁnt, vt pote domindte co!:po_ribus propter excef-
fum perfeétionis, quoea longe fuperant. Quid quod
Philofophus eofdem iftos effeétus attribuic hnmori-
bus melancholicis, eorumque pradominio refpedtn
hominum , in quibus talia deprehenduntur. Nihil,
igitur fupercft, ex quo Angclorum exiftentia, quam
patet , non innotefcere nobis immediate , efficaciter
colligatur mediarte,

7. Quodlibet incorporenm pm_eminet cuilibet
cotporeo : Nihil antem eft inter omnia creata , quod
preemineat homini, qui vrique eft corporeus. Qnod
patet ex Anguftino dicente cap.3 4. de quantitateani

R nA
5 ;




166

mz initio. ‘%emeﬂ.’modrfm Jatendum eft sapimam by~
snanam non effe quody Desss eft 5 itz prefumendsum nihil
dnter ammia , que creauits Deocffe propingnins. Similia
eradit lib. 3. de lib.atb. eap.11- lib. 83. quatt. 54. &
lib.3.contra Max. cap 25. Idem difereé afferic Ber-
natd, lib. §.de confiderat.cap. 3. nihil igirur creatum
eft prorlus ineorporeum.

8. Sigue eflent fubltantiz penitus incorporce,
ralescertiflime effenc foli Angeli. Angeliautem non
funt penitus incerporei. Quiaillud Gen. 6.2: Fidentes
filij Dei filias ke minam , qmd cﬁ%m pnfchr‘g > dCoeperunt
Sibi yxores ; videtur intelligendum de Angelis, maxi-
me reponentibus 7o.4ugeli Dei,vbi dicicur filij Dei,
Maniteftum vero cft vxores accipi non potnifle 3
{ubftantiis penitus ipcoh‘portis 5 mulmquc minus ex
€a coniunctione palei pornifle Gigantes, vtibidem
mox perhibetur. Accedit Toannem Theflalonicen-
lem relacum in 1. Synodo.dixifle Angelos pingi pof-
ie, quia [unt corporei,atque Patres concilijamplexos
deinde fuiffe fententiam eius. Nullz igitur dantux
{ubftantie penitus incorpores.

9. Ad complementum,& perfectionem vniunerfi
pertinet,ve dentur fubftantiz ex vna parte incelligen-
tes indepengenter a fenfir, miniméque fentientes, &
ideo homines {uperiores ; fimulque ex alia parte ha-
bentes potentiam loco motinam, ac progreflinam, &
ideo pradite corpore. Subflantiz antem fuperiores
homine funt foli Angeli, atque Angelis nihil eft fu-
perius infra Deum. Nulle igitur dantur fubftantiz
create expertes corporis. Aflumprum fuadet Cajeta-
nus , citca illud ad Eplm{‘. 2+ 2. Secundummn Principem
poreftatis atris buins (piritas, hac ratione. Ad comple-
mentum,8 perfectionem wninerfi {pectat ,ve detur
vegetatinum fine fenfn,& fenfitaum fine mom locali
pro.pric) , & fenfitiunm le mouens fine ratione , &
fenficivam {e mouens cum ratione. Ergo fimiliter
{peétar ad complementum, & perfedtionem yaiverf,
vedetur intelletivum {e mouens localiter , ac pro-
grefline fine fenfu.

10. Rationes a prioride perfecta fimilitudine Dei
i rebus creatis , & ex necellitate pcri‘udi(mis in
omni genere ad rorale vainerfi complementum , qua
communiter adducuntur pro exiftentia Angdforum,
zqualem habent vim ad probandum , necefle effe ex
natura rei, vt dentur omnes {pecies rerum abfoluee,
& fimpliciter poflibiles ; ac p roinde , vt detut vnio
hypoftatica,& vifio Dei,aliaque dona fupernaturalia,
necnon fubftancia puré creataintrinfece impeceabi-
lis; fané&a, & beata,fi ea eft ablolute poflibilis. Hoc
sutem eft manifefte abfurdum , minimeque ferens
dum in Theologia. Ergo 82id vnde fequitur, :

Art.1. Refpondetur. Malea fnnt,qna Angelornm
exiftentiam efficaciter perfuadent, & ad allenfam
etus fortiter impellunt. Sed funt panei , qui effica-
ciam eoram agnofcm:c valeant , velintqus cedere
fortirudini. Nempe homo , & arduus intelle@tu, &
fenfnrepens , ad fubftantias fibi , qua maxime praea
ftac, aftines , ac propitias, multikluc indiciis mani-
feftas , magno fertur pondere. Atindidem vi reuo.-
cat hand quaquaim minori fen(us , vmbrarum & pul-
litatis , ac fictionis incnfans , quecumque carent
corpore , quod ipfielt limes , & iufta menfura rea-
Jicatis!, ac verm entitatis, Ex ifto mutno intellechus
multa cogitantis , & fenfusillum deprimentis con-
Aictn fuborti funt in primis apud gentiles tot illi Dij,
Dezque penetrabilicate , ilitate , fortitudine , fu-
Turorum contingentinm ceta, ac immediata prano-
rione (up;‘a conditionem corporum euedti , quo parti
mtelleduali hominis fatisfieres fimulque vilivati cor-
porum, nihilominus obnoxij, propter cibum & po-
tum, diferimina {exunm, concubitus, paffiones , &
multiplicem earpm efiecum, quibus admiflis , & non

Lib. 1. De Angelis.

aliter , ftult fenfuum perfnafio fablimiora illa facile
permitteret.

Art. 2. Et qwidem gentiles volentes in vna , e
demque rc_.(m:iiftucrc indinifim limites potentiarum
inuicem difparium, nec intra eamdem fphcmm Conn
tentarum,atque confundentes fupremum incelligibi.
lecum fupremo {enfibig,perablurde confinxere ¢
modi predicatorum inunicem pugnantium identifics.
tas combinationes , & nentri potentiz aflignouerg
obietum adzquatum {ibi congruens , dum veique
indulgent ex quo ; nec {eruitutem pectu fenlus
totaliter poflefli, nec {piritualem intelleGus am plice-
dinem,ac libertatem perfecke fecuti. At Sadducini-
hil affurgentes fupra fenfum s cique penitus fuccym-
bentes', nihil effe dixerunt, nih ilque efle pofle prates
corpora, omniaque purauerunt eile chymerica, qua
incorporea , pureque corporea non eflent, fuxta illug
Ackorum 2 3.8.Sedducai dicunt non effe vefurrefionen,
ueque Angelum , neque Spiritnm, Platonici ¢ conuerfy
vique adeo intelleétui adhe fere, vt modis intelligen-
di noftris omnes rerum effendi modos conformars,
iildemque eofdem penitus metiri voluerint. Vnde
quia intelleétus 2 corporibusin {e indiniduis abftra-

hitrationes commmunes ; cum pracifione ab hic, &,

nungc;contrahibiles per indinidua, pofuerunt fubfian.
tias feparatas efle Ipecies exemplares corporum, es
quarnm participatione corpora {ubfiffant omniz,yti
refert D. Tho.quaft so. Art, 3. initio, ex philefo-
pho fufitis id exponente 1. Metaph.atext. 6. Eadem
dinerfitas apparentie rerum ex fenfu , é_‘c 1'51:'911@&5.
peperic fimiliter muldplices , & inter fe dilcordes
opinandi medos circa preprietates , & operationes
Angelornm,non folum mirabili vbertate apud T heo-
lugos fcholafticos , fed etiam ex parte apud Sandtos
PP. aliis pleraque omnia trahentibus ad conditionem
corporum , & apparentiam {enfus , aliis nimium,
vel non fatis , idgue difpariter indidem recedentibus,
vtnon pauca , nec pancorum aflerta circa Angelos
videri,ac meritd dici poflint rehquiz, vel Sadducao-
mum , vel Platonicorum.

Art. 3, Medium vericatis iter feliciter pra cereris
tenuerc , idemque pofteris circumquaque common
ftrant ilfuftrits Dinus in primis Dionyius , & dein-
de D. Thomas, Pra:ccli}'; vierque, illimi, ac Angelico
ingenio praditi , atque dininitus illuftrac circaiftam
{pecialiter partem Theologiz. Cuius obictum eft
imperium fenfibus, ficut Deus, necapparet ex vilis
fuis fenfibilibus effectibus , quibus impertierit parti-
cipationem {ui , atque impreflerit fimilitudinem, ficus
impertitus eft , atque impreflic Deus refpectu fui. Bt
tamen {ublimes du® ille mentes de eo egere melius
:tiam, maiorique com comprehenfione, & quafi do-
minio, quam agant plerique alij deiis , que , & cer-
nimus oculis,& tangimns manibus.Quapropter pra-
cipnum in omnibus hifce quaftionibus ftudinm no-
firum erit , vedocnmenta Dionyfi) potiflimum , &
poft ipfum D.Thoma, & eruamns diligenter, & reli-
giose obfernemms. Praferemus yero vbique demore,
{ed cum obfernatione magisaccurrata.fi quid ex faciis
lieteris , & Conciliis , vel manifefi¢ innotuerit , vel
latenter I:L'n.nfparmiit,vt certitudine , & illufkraci 1
ac manudu@ione dininz reuelationis dirigatur , ful-
ciatur.ac promoneaturfpecialis in hac materia debilis

tas,& fluGtuatio rationis humanz. :

Art. 4, Preferendum itaque inicio eft.dari fubftan-
tias creatas, ideoque inferiores Deo; quafimul fin
homine fnpc-rim't‘s > atque intrinfecé pe:rﬁ:&iqrcﬂ.—
Notum namque primd cft , veapparebit ex pluribus
teftimoniis indicandis in progrefin ,~dar1_iubﬁ:m_tm$
gréatas,que com munim: dicuntur Angc‘:li,zd eft ;}l!jﬁ,
{eu nunci] , nomine officij notioris r.rani_hm ad ilg“.
mificationem natwiz minds not® : ve liquet ]T:;:

2103




Quazitl Deexift. &incorp.Ang.

7. cir=

alios PP, ex Ambr. in capix. Epift.ad Hebr.
caillud ex Plal.ros. Qm facie Adngelos [uos (piriien.
Idem frequenter tradicus ab Interpmgribus circa illud
cinldem eapitis , fine: Nonne omnes funt adminiftra=
torij [pirites it wminifterivm miffi proptereos 5 qui baredi-
tasem capinnt faluris ¢ Ex quo teflimonio innotefcit
praterch 5 quod in }?i‘o‘i_'_r;-ilig manifeftabitar magis,
nomen Angelorum , ita ex officio accommeodar. de
facto paturz iftarum fubfantiarum » venon fitex fe
alienum ab eadem ipll.rum natura fecundum fe. Quia
nimirum eiufmodi fabftantiz ex natwra fua hoc ha-
be:{t intrin{ecé ac determinaté , vtfint adminiftraco-
1y {pirirus, veque mittantur , & nuncient. Vnde noa
€0 omnino modo dicantur Angeli,{fen miffi, & nun-
¢l »* ficut homo dicicur miles , qued eft exemplum
Ambrofi) 5 fed tantiim cum propoitione quadan
analogi

C

Sertum rursis eft Angelos effe homine fu=
periores , ac petfectiores fubffantialicer. Quia PL 8.
pramilla admiratione v. 5.-Quid ¢ff homo, guod memor
es.eis > ant filins hemiris, quoniam vifitas enm 7 Imme-
diace ﬁli)inugitus: Vo 50 Minuiffi exn polo min ob
Angelis , glorea & bonore coronafti enm. Vbi nongu-

\bium elt quin in priori partesiuxta fenfum lisreralem,
tomponatur homo cum Angelis cildemque polt-
ponatur quoad naturam, & perfectionem [ubftantia-
dem; ficutin pofteriori parte extollitur abloluté quo-
ad dona gratiz. Tametfienim in Hebrzo , loco An-
gelorum ponatur Deus, feu Di)s fenfas tamen codem
proculdubio redit :eum quia Angeli, ficut, & homi-
nes 1ufti o necnon Principes fupremi, nonnunquam
\-'c:c,_llltlll"i)u in _Sc;ipr_nm stamquia 70, & Vulgata
Yoot Hebrex {ubftimune Angelos tanquam  quid
zquina ; 101y mum : tum quia non paulo,
{ed infinite minoratus eft homoa Deo O
mosatque a {olis Angelis pauld mintis o 1
poteft : tum denique quia A poftolus 5 L2357 A
commodans Chrifto, patienti praedicdtum Plalmilo..
cum:, vepote pertinentem ad ipfum inxea fenfum al-
legoricum , vt riotancibi Bellarminus, & alij, ponit
fimilicer Angelos, Scnion Deum , dicens + Minwifli
f:r:;zpa::fa mintsab Angelts. Cercom igitne eft, An
licam paruram nature humanz pracminere.

Art.6. Accedit , Apoltelum toto .
Epiltole, quater cum Angelis

timo Maxi=

55

1, cinfdem
onferre Chrifium Do-

fuper omnia pure creata 5 veque concludataduerlys
incredulitatem Hebraord contemprricem Chrifti, &
crucis , ac doérina eiug » fcuti concludit initio ca-
pitis fecundi his verbis': Proprervea abundantivs epor-
16t obferniare nos eyt andiiminsy ne forte p
Sienim gtk per ﬂ:.;(;zi:;y ditlus eft férmo., f,::

minum, vt oftendar dignitarem eius , & exzellentiam »
: :

Hreamms,
o eft fir-
sjeatia , O inobedientia accepit su=
us., fi
Cauceminidonea

& conclufioin:

s SO omrits priuas

S mevcedis vervibuionion qeomeda nos effuoie
: JHE

itim mgz‘c:\:f?'z?»m.r_[.':!::;rm 3

“dcomparatio pro lcopo propofito ,

Cilicax , acene

o
&

s fF Anggli non tenerent primum
Ijl::{uﬂ intef omnia pare creata, vi‘per {e patet. C

fihomines eff;
comipfis potif

[
I

rid

nt Angelisfuperiores, eifdemve pares;
1um facienda fuiffec comparatio » ve
e notifinis ducerems argumentnm , eoque ad in-
fitmendum s ac permonendum euaderet efficaciug,
Qua cadem profedto de caufa affimplic Apottolus
tirca  Angelos ) qua- - erant & pre - ‘catetis
11111&;53 s & apnd Hebreos notiflima.  Primum ne-
SHCY. 5. Cuf entimpdixiz aliguando drngeloviim ¢ filins
'mm;- er 1,05, Deinde po{}duc > cligendo teftimonia
Mmitime honorifica refpecia Angeloram, eaque con-
ferendo cum alis 2ugnMaribus circa Chritum Domi-
mim teftimoniis ; idqne nulle ; aut loco 5 auc auctore
dete.{minucé indicato , quinerant ex ‘celebrioribus,ac
hotifsimis apud Hebrxos , vt obleruatibi D, T ha-

RP.E[paria Curf Theal. Tom.I,

il

mas,neenon alij frequenter ad illud capitis 2.6+ Teffan
tis eff autem in quedam Loco gris. Supponit ergo fimilis
ter Apoftolus canquam notilsimum Angelos praze-
minere rebus omnibus aliis purd creatis,atque adeo,
6 hominiquoad perfe@ionem fubftentislem natu .
Art. 7. Idem docet ex profello , & exponit lucu-
lenter Dion. cap. 4. de Dinin. nom: & ex eo D. Tho.
queeft. 75/art, 7. & quaft 93+ ast. 3. quibus vnanimi
confenlu fuffraganturcateri,;cum §S.PP.ti Theologi

‘{cholaftici. Confirmatur ex 2. Petri 2. Vbi malis Ans

gelis, quibusfola reliéta eft perfedtio Mturz iplorum
propria , tribuitur poteftas, 8 virtus maior poteftate,
& virtute hominis. Similicer cap41. Tob. multis pree-
milsis.mirabilibus de fortitudine , virute , ac pore-
ftate Satanz,concluditur in fine. Noz eft fuper terram
poseftas , qua comparetur eiqui faftus cft s ve anllum ti-
merer , viique {uper terram, faper qmm‘dk homas
A lica igitur natura,eft humand intrintece, ac fubs
ftantialicer fuperior.

Arc. 8. Subftantia autem homine [uperior nequie
‘li‘]!" corporalis , quia homo praeminet inter omnes
fubftantias corporales . Anima namque hominis; pes
nes quam penlatur eins. perfeétio , minimam om-
nium habet dependentiam i corpore, qwandoquidem
eft capax ex fwa natura , vt fuperfic, confer necurque
!‘Cpfl.l".l_[l hcotp(n’c 5 nec el vaitur nagaraliter 5 nifiad
breuifsimum tempus » atque dum vnita manec, pre-
cipnas fuas intelligendi, & volendi operationes exer=
cerindependenter ab organo corporeo, vi dickd eftin
qq.de anima. Quse quidem eft minima omninm,qua
cogitari poflunc dependentia a cm‘_};ﬁrc.Nccciibigimr
elt vt forma maioris aliquatenus pet fectionis » quam
fic anima humana , qualis vique formaeft fubftan=
tia Angelicas 2 qua videlicer paulo minusdiminneus
eft homo , vt dictum eft : Necelle inquam eft, vt talis
forma fit penitus independens a corpore , atqueom=
nino incorporea s puralque {piritus. Daptur igicar
{ubftantie purs i‘lwirmmlcs > Brincorpore® ; quas di<
cimus Angelos.

Ast. 9. Plaribus in locis fuffragantus aperte huic
veritatifacra liccerz » dum. Angelos dicant {piritusa.
Spiritus epim 5 & ‘.Pilritua.l..',iuxm proprium ; ac ger=
manufh {enfum fignificant genus rerum oppoficum
corpori, & corporali 5 atque verba Scripturie acci-
pienda fune in fenfn Proprio ,ac germano-; nec fung
ad metaphoras traducenda 5 duxea celebre Angufli=
ni documentum s dum neque contexeus s nec tefti=
monium alind clarius eiuldem [cripture, neque ratio
aliqua manifefta ad id omnind cogunt. Cuinlmodi
certe nihiladeft circafequentia teftimonia , ad Hebr.
fine. N onneomies fitnt adminiftratorij [pivitns 7 A6k
8. 29. Dixit antem Spiritus Philippo. Evinglus vz gu'
Cam autem afcends([ent de agua , fpivitns Domini rapuik.
Pr’)i!t_ppt:m s & amplins non vidst evm ermchns Apock
14. Septem Eccleliis 5 quae {untinAfa » {alutem di=
cit Toannes his verbis : Gratia wabis s & pax ab coqui
effs & quierat , € quinenturnseft, O afeprom (pirsti=
bus , qusi. iz eonf ekt throns eius funt: B cap.5. 6. pra
mifsis fignes lymbolicis feptem Angelorum ; fubii=
citnrinvmediae « Qi funt feptem Spiritus' Dei. miffi in

wmzem tervam. Sed & malis Angelis ( quibus profedte

nulla infunt dona glorie valentia rédderc corpus
quodammeodo {piritale ; ixta illud 1. ad Corinthrs~
44 Surget corpus [piritale ) ribuitur eodem mode Ta-
tio [piricas.tum alibi fept , mum maximé Matthi 8.
6. Eiiciebat [piritus verbo. Et cap.1e. 1. Dedit illis
Fouff:ttcm [piritunmimmundorum,v ciscerént eas. Lucae
1c.20.8piritns vobis fubsicinntur. Bt cap. 11,24 Cia
immindus (piritis exierit dehominesperambular, e, E
affumit feprem alios [piritss nequiores fe.Cumiigiza (pis
rirn v dicic Chriftus Luce 24.39. carnem,n offa mon
habear, id el fic corporis expers ; atque ad excludend
Pz corpo,

167




168

corpotietatem tribuatur ratio .r‘pirims > tum Beo, qui
eft remotiflimus 2 corporis imperfectione, vt apparet
inter aliaex loan.4.24. Sjlirirm r_[z" Dezesy tum animae
que & 1}:{':\. eft feeundum fc incorporea, li-
G. Sicut enim cor-
requenter,& in-

hums
cet fic vaibilis corpori , Iacobi 2.2
pus [ine [piritn mortusm eft , S alibi
{dperin loco Adorum indicato fupra art. 2. ad ex-

primendum errorem 5;:Lid‘.|c;mm‘~.‘n nihil agnofcen-
tinm preeter corpora , dicatur, iplos negare refurre-
€tionem , Angel & {piricnm.Cum,inquam,hzc
ita {e habeant & dubitari minime poteft , quin An-
geli, qui toties dicuntur {piritus , fint progius incor-
]‘(J[('[.

Att. ro. Magna vi hocipfum pegfuadet Conc.
Later. fub Innoe. 3. Quia capite 1. quod continet
profeflionem fidei, Dens Trinus , & Vius dicitur,
Li‘r'm:or IR if:za;ﬁf)ir'ivm_. & vifibilinm, [piritualivm,
€ corporaliym. Et deinde (ubiungitur immediare :
#i fua omuipotenti virtute fimml ab iaitio temporss
VeraEmagne de uihilo condidir ereaturam [piritnalem , &

corporalem: . Angelicam videliget,& mundanam,ac dein=
el unan A, quafi communem ex fpiritu & Corpore con=

_,J?;rf:r;:m‘. Quibus nihil clarius , aurefficacins pro re

propofita diei potuiffe viderur. Quia ereaturam {pi-

ritualem , & Angelicam contraponit corporali, ac
mundang , tanquam ab ea omnino dinerfam. Etne
i_u}?cvu[iig }*.oﬂl-: dubitatio de pura prioris extremi :pi—
iitualitate,acin corporeitate,comparat fubinde vtrum-
que. extremum cum patura humana , eamque dici
Virlque quafi commun 5 qu;ltcuiis conftituta eft
ex lpirietn , quo conuenit cum {pirituali , & Angelica
Crcatura , & ex Cotpore’, quo fimiliter conuenit cum
creatura corporali , 8 mundana. Manifefté ivicar
profitetur Concilium, Deumanctorem , & ex nihilo
conditorem triplicis differentiz rerum pure l"piri—
tualium, pure corporalium , & ex {piritu, & corpore
conftantis.

Art.y 1 :Cenfent nihilomints Carranza in annota-
tienibus. Canuslib. . de locis cap- 5. Sixtns Senen:
hib.s. biblannot: $. neenon Valentia , & nonnulli
alijin prafenti, nullun inde certicudinem huius rei
I];iL_urn pofle. Nempe Cancilium nihil de hoe ané’m
definire , ant tanquam dogma fidei profiteri vdluiflt;
{ed vnice intentum ex profeflo ad articulum Dei, vt
auctoris rermm omninm creatarum, cetera obiter ad-
iunxifle maioris claritatis gracia, inxta fenfom magis
tommunem Doctorum. Quo pacto in Concilis non
paucis reperiuntur plura , ardiculis ac definitionibgs
i}dciinterie&a > qu& non proprerea cenlentur , aut
{funcreiplade; fide , vepot? accidentaliter , ac pure
materialiter fe habentiaad feopum Conciliorum pra-
cipunm: Id quod in genereeft in confelloa pud om-
nes, necin re pr:cl‘cnti;}.dgﬁ vlla ratio fpecialis , qua
veter,quominns idem ablque ablurdirare dicatur.

Art. 12. Vertim rcl}wuliu ifta, vt poflic videri pro-
babilis relat¢ ad priora illa verba Concilij: Crearor
wifibilism | & innifibilinm {piritnalinm ;-G corpora-
dipm 5 quateniis hze ifforum extremorum in ebliquo
pofitorum diftinéio poteft cenferi non intenta ratio-
ne ful., fed accidentaliter tantum fuperadditaad cla=
norem , accommodiorem declaradonem ; ac perce-
prienem fuivedti. « Relatdtamen ad poflteriorem in-
tegiam propoficionem : Qui fa omniporents virtute
femm !1 initio s @e. Non video , qua ratione {ubfifte-
te poflit , aur rolerarieadem interprevatio. (Juia in-
dcpcnd_en; ab ifta propofitione erat iam per priora
verba fufficienter dleclaratus articulus creagionis re-
fam omninm. Vnde apparetecam propofitonem fu-
Peraddicam , ac intentam fiffe ratione fui , ad expo-
nendam ,ac determinandam diftinétionem ; & naru-
ram rerum ipfm‘nm creatarumy , cuius nogitia eff ne-

<ellatia,tum ad excludendum errorem Sadduc rorum,

Lib.11 De Angelis. -

aliorumque fternentinm fibi viam ad neoandam ex:

ftentiam Dei negata exiftentia creaturarnin pure (pi
ricwalinm , tum ® legitimam intelligentiam pl : n
illorum de fiﬁiritilms locorum facre Scripture. Pro-
feéto ctim relique omnes propofitiones Concilij, &
priores , & polteriores contineant fingulx fin
atticnlos fidei , ex indwbitata omninm confefl s
necpoffent negari abfque hzrefi , tameth ex nully
alio ceftimonio conftarct de cervitudine iplarum , ag-
que hze ipf.l propofitio , ;}c qua agitur , contines
conftitutionem hominis ex fpiricu,8 corpore,que eft
fimiliter de fide 5 nec dubitari poffit , quin intentio
Concili] fuerit , illam profiteri , ac ftatnere tanquam
dogma fidei,irrationabiliter omnino eximitur cadem
propofitio quoad priorem partem , per voluntariam
;ﬂ')i-nluc fpcci:\l'l fundamento exceptionem , vera,
ac propria proh {lione , & definitione fidei Catho-

uios

licze.

Act. 13. Non tamen ob hzc anfim affirmare, ;
fercam Angelorum puram {piritualitatem, & incor-
porcitatem effe certd de fide : tum propeer auctores
indicatos id negantes : tum maxime, quia D. Tho-
mas, qui fair pradicto Coneilio pluribus annis pe-
fterior, dicit queft.16.de malo Art.3. initio ; ex Aus
guftine lib. 21.de Ciu.cap. 1. Noz multum referre
ad fidei chrifliane doftrinam » fine demones babeant cors
pora [ibi naruraliter vaitas fine non habean: , arque inibi
inrelponfionead 1. in a:qmruril}m s addit ; fore , ve
dzmones poflent dici abfolute {piritus , tametfi ha~
berent corpora {ibi naturaliter vnita. Quia videlicet
non fubderentur corporibus , ficut nos,led magis ca
haberent fibi fubieéta , vt tradit Augunftinus, ideoque
preualente ratione {piritus.dici poflent abfoluté {pi-
ritus jrametfi homines ob contrariam rationem fpiri-
tus dici non poffint. Ex quo patet aditns ad interpre-
tationem -teftlimoniornm Scripturx , qua [uperins
ponderata funt , quoad Angelosetiam bonos. Veve
antem hzc habeant , res eft iam plena temeritatis, na
> puram Angcfomm fpiw

quid dicatur fenerits , neg /
ritualitatem, & im:m'lu:sl:cit:\tunjcm;i‘u‘ntiL'_nt]bua iam
in eam Doctoribus catholicis vniuerfis poft Mag.dift.
8. & D. Thomam quelt.so.arti.cummagno funda-
mento in doétrina reuelata , ve apparuic luperins, &
conformiter ad expreffam , & {pé , ac mlulcip'iicim
repetitam dod‘tinum Dl:anyh] cap.4. de din. nom, &
€ap.1.4c 2. dcc:;:lgih H;cmr_. Bt :
Art. 14. Duz {unt przcipu¢ rationes naturales,
quzin idem tandem incidune re ipla , quibus D.
Thomas in illo art.1. & lib. 2.contra gent, cap. 6. &
alibi , atque alij communiter aud:m:cs wam}:rc.u"
ftentiam Angelorum , feu éul‘;lt;\.nt‘l:ll'umq puse {piris
tna atque fuppolita creatio-
ne aliquarum rerum necelle fuiffe ex natara rei s ¥
ciulmodi fubfantix crearentur. Altera ratio petitur
ex intentione Deiin condendo vniuerio altera ex
perfectione incrinfeca cinfdem vninerfi. Intentio Dei
condentis vninerfum tendit ad pf.‘o-.iuu-n.;{;np pcth:.
&am  (imilicudinem fui. Quia omne agens in tendit
propagare fe ipfum imprimendo effectibus fuis, arque
in ¢is exprimendo fltlliliii:ldlllclll fui , quantam po-
telt. Similitudo autem effectus cum canla artenditur
penes id , per quod eadem canfa operatur . é«i in quo
perfectio eius caufatina PL‘im:ipu’lchr confiftic. Cum
1gitur Deus operetur pet iutcllc.ctlnn,.f\: yoh}umrcmi
atque iniis pecfedtio eius c;au(\utum principaliter con-
{iftac, vt liquecex dictis queft. 26. d; Deo, nccno.l_i
quzltione: 36. ad 3. patetin toto \'n_l_ucrilo,_ q}md ef
effectus Dei adequate fumptus, deelie m:%nmc Poi{c
{ubftanrtias p::].f;_-c"téintcl}c'c’.tu.llcsl R :‘.C\VO.][VIHJ;S ,{I;LIL’—
que iftius modi {ubftantiarum exal’tcr?ua.n} 13&13;11 e
p:‘incipa]iter Denm in creatione ynigerit. subitan-

tiz autem pecfedte intelleGtuales; ac velitiuz 11[.::;;1“--
acit

inm, ac incelleétualinm




8 ?
um , 1nte

L J

s incorpote®. Quia incelledus , &
s eperationésgndependenter ab
poreo , & dependentia intellectus a phan-

fadoit B o
fario lmat pe

wabi, eiuldemque intellecbus coniungibilitds natura-
liscum corpore eft argumentum , & canla impetfe-

2 .gsm:’ Cory i.'mpm.'?‘ aggranat animan , & 1erien
. I . = . g
sakabitatio deprimiz [enfum wmmlta cogitantem. Quod li-
atir ad ftacum hominis , corpori
sdeprauati, acdepretli per peceatu

cet directe re
Iumani,quaten
C e ; indiredke tamen oftendit,maxir
intell

cum corpore , nondum :;:!Un‘itjlls. Quia ratione pec-
nalis non eft inducka penitas de nono , fed
m crenic vis impaditiua 5 ac recardativa , feu de-
na incellednalicatis » qui vis natnraliter ineft
corpori refj 1 fo writilece inordinate ad [
complementum {ubftantiale. Quod nimirum T
€x naturarei, ne veritates vnince

zternz 5 ideft praftant 5 omnitim,inte
fint,nifi obnubilate; ac infeliciter teansforny
bris,ac ani

lopere im-
eltualitatis preftantiam ex coniundétione

ainatis reram fingul
ac corporalimm. Necelle igitur eftex natura ipla re-
ionifque divine volentls creare ; & ed
cere aliquid extra (& , vt dentur fubftantize incelles
cuales pute [piritnales, atque omnine incorporea,in
tlluihm reluceat petfecta , quoad fieri poteft fimilivu-
do cum Deo , quoad intellectum , & voluntatem.
Art. '15. Altera ratio- s fewmodus alter arguendi
pro exiftentia Angelorum , ex pet‘fcétim‘.c vijuerii,
et manifeftior, ac dilucidior ; quia reloluitur in prin-
pia notiora , 1""‘%!{‘!1“ obuia. Manifeftiffimum nam-
que primo recfumiiftud (idemque dicitur de
qualiber - 1 rerum creabilia Deo ) eflz
videquaque perfectum i
ceflario 5 ac intrinfec
verfum iftud effenci:
tim ex fide . atque 1
tunr, Dei cutern porf

rinm conting entinm,

OLLICCEIO

, idque ei conuenire
¢ ex fua iplan
itee eft opus Dei. Quod eft cer-
tione enidenti alibi de monftra-
ta funt operayex Deuter. 31. 4.

ra.

)

aec fieri poteft . VE aliquod'epus Deuin habeat au-
ctorem , & pihilgmintis non fic eatenus perfeétum
iuxta naturam , 8 exigentiam fuam intrinfecain , vti
plusibus expofitum ; & confirmarum eft quaft.20.8
%S. de Deo , atq )
faeris lite
Cipit s Ademor ero igitur operami Domini » civca quem

inifice pradicatns fepius in

L

2015 3 m

1}“»*;11111 mulea in eam rem valde epportana videri pof=
tuitapnd Cornelinma Lapide , aliofque interpretes.
Manifeftum rarfus eft, de conceptu operis }wgrfcdtj,

rlalicer eflt, ve nihil ipfidefic cornm , fine qui-
bus eflet ineprum ad fuum finem , nec potler ad illum

tey peruenire,{en perduci, veque nihil cidem’ perperd

it. Nikii]l namque notivseft, quam efle imperfedtis,
i quod eftineprum , feniniuflicie difpofitum
ad loum finént , tum cuj 2 quidin.ﬁ in T omii-
10, ac {uperuacanee ; nihilque confe
1pitas, ;

Art. 16. Ad perfelionem verd operis divini ada
quate fumpti , {en vniverfi cuinluis ihpc;;’tat MrErered

rens-ad -

]?"L’Cll‘l‘llﬁ:.l » VU itl eo emineat onine genus perfectio-
mung abfolice poffibilium -, atqueinnicem com pof-
{ibilium: Quia’opus 1'{'1}L(lh15. '}"..‘tr\'étum dicitur, in
quoapparet; imperfedtnm vero, in quo mon apparet
quantum- fieriabloluce porelt, tota perfedtio preexi-
‘tens .in caula’, totaque artificis peritia. 1d quod com-
paratione Dei s operifque diuini {pecialis’ ratio effica-
Citer perlnader. Quia videlicet ommnis effectus ex fna
mtura eft often{ivus ;ac commendatiuus perfetionis
Preexiftentis in caufay idiue conuenit effentialiter,
e primario e¢ffedtibus Dei compartarioneipfins,vepo-
te ({E‘Cntilgil:[ ordinatis ad fandem, & glotjam Crea-
torfy. - Patct autem imperfedd fungi-hog muncre
&P Efparza.-Curf Theol. Tome Ii

Quzt I Deexili.& incorp.Ang.

nis in opere intelligend], inxta illud Sap.g. 15.°

S o B X Tkt
me vero BEccle g2.a varg. vbiin- _

169
eff2cbam i qao nen apparet ; p:ri:cﬁ"c 5 enm {oliim,
ifn quo apparet s quantim ld;‘-.'uiut‘c flerd pot;:_l't 3 tota
pertectio piexiftens in canfa 5 rotaque artifics pe-
ritia : atqueadeo priorem efedtum eflcimperfectum,
folamque pofteriorem effe perfectum comparationg
fuzx caniz , feu pt‘l‘ﬁ?&iOﬁC'ﬂ:la.thm effeétus ad can~
fant. Quz quidem petfechio 5 & imperfectio in effe-
&ibus Dei quatenus comparabilibus cum iplo Deo,
coincidic cum petfectione, & imperfectione iploram
abfolute , & f{impliciter ratione mudf*indicam. Cum
igitnr Deus contineat in (e effentialiter s ac indiuifiny
omneé gents perfe {ition_is s necefle , vtique eftex na-
tura ipla rei , voin effectu adequato , fenin quali-
bet tota colleGione rerum & Deo produdta 5 dentur
ntitaces » & perfedtiones omnis generis.

Art. 17. Supereft , vtoftendawur , exiftentiam
Angelornm elle necefariatm ex natura iplarei ad per-
f.tionem vninerfi; fuxea fingulas ex wibus notio-
mibus perfectique premiffz funt, Quod ad primum
i ine vninerfi. Notum cft , quod nuper ite-
1M reriim omnium
ereatarum, efle landem, & gloriam Creatoris ; Tuxta
illud Prow.16. 4. Prinerfa propier [éme rilﬁ:m aperatis
eft Duminns s nempe propeer lemetipl
dum; & glerificandum : fiquidem nihil alind haberi
poteft ex creattris relpectu Dei. Vnde Habac. 3. 3.
dicitur : Operuit Calos gloriaeins & landis eins plena
¢ rerra. Cuinfmodi funtalia plura facile obuia in (a-
cris litceris, prefertim in Plalmis. Hic autem finis ob~
tinéri peqingquam poreft , nifi indudks m vx:liuurfnm_
{fubfantiis intelleétualibus, Que nimiram folz cog-
nofcere, mliiimare , confiteri , ac celebrare poflunt ex
creaturis potentiam, {apientiam, & maieftacem Crea-
toris , U..l':‘.\ Deus nonex creacuris Ld ex "IJ pmcis;‘:
agy it , & glorificet {e ipfum , que vero intelle-
&tualia non funt , fint prorius incapacia percipiendi
titulos, feu merita landis , & gloriz,& viramque ex-
hibendi , preterquam obiectine ; tanquam materias,
ac motiunm. Sed neque natura incellectualis corpo=
rea eft {ufficiens ad tribuendam Deo totam éam lan-
dem, & gloriam , ad quam yniuerfum c:c;\.cumﬂpiha
que maxime natura neelle@tualis corporea apta eft
mouere , quantum eft de fe. Quia natura intelledtua-
lis corporea, tum intelle@nalitas immerfa corpori,
nihil cognolcere poteft ex natira rei , nifi dependen-
ter 4 fenlu , ideoque prafantiflimas qualque verita-
tes, nonnilt -.tniguucic& 5 in‘.ld'.t’ql!ﬁtf: sac valdeim=
perfedte cognolcere poteft, atque forma intellectua~
lis naturaliter vnibilis corpori, dum et in ffatu fepa-
rationis abiplo , nihil magis, aut melius cognofcere
poteft’, vt docet D. Thomas ; cerce non multd plus
cognofccre poteft ; quam d_um_ elt vnita corpori, de
quo alibi ex communi confenln. Cum ergo laus, &
gloria Creatoris deriuabilis ex crearnris commeniure-
tur neceflario perfedioni cognitionis circa iplas {ub=
ofte ex vi motiua earuimdem , coriciuditur,res crea~
tas non polfe naturaliter confequi perfecte s & adz-
qtiatd fuum iftum preeciprum fingm laudis, & glorie
Creatoris ; nifi dentut tubfanciz ereare pure intelle-
ctuales , atque omiind ifcorpore® , qna illas , tum
fingulas feorfim , vdm omniuim finii] ordinem mu~
tuum earum 5 & harmoniam; totamque ‘Pulcliritudi‘—
nem adzquaté cognofcm'c » & comprehendere pDi—
{inty arque ita landare, & glorificare Creatotent,ein{-
que pot(:n[ii,nttiﬁcioﬂtm prouidentiam,iul’titiam;&c«
quantii laudabilis, & glorificabilis gft ex vi motiua ca-
rumdem reri creatarum. Quade caufa Regius Plaltes
volens pli14.8. inuitare omnia creata ad landem, &

gloriam Creatoris.merito incipit ab Angelis, tanqua
2did maximé idoneis, non aliunde quam ex pura in~
telletualitate omnino incorporea,dum dicit: Laudate
Dowrinnan de coslis » landate enm in cxcelfis, Landate ewns
3 smAk

v dicebarur 5 finem primari

tr manifeftan-




170 Liber 11

wonms Angels eins, landate eum omnes Virtutés eins.

Are. 18. Hinc fponce apparet lecundum incon-
ueniens de aliquo perperam exiftente in vninerlo , fi
in co non darentur fubftantiz pute intelledtuales, at-
que omnito incorporex. Quianon datis hujufmodi
{ubftandis,nen poller reduci in adtum fecundum T
proinde exilteret perperam vis motiua , quz ineft re-
liquis creaturis comprehenfiuan,

,» ad cognitionem ¢
tum yaiulcuinlque ex illis {eorfim,tum omninm col-
lectine , atque ordinis mutni , & pulchritudinis ex
omnium proportione , connexione , & iufta corre-
f_puudc; itia conlurgentis,cum virtute inducendi xqua-
lem ¢i cognitioni L'!u:lt'c'f'.l[ioncm. Quapropter i Deus
condidiflet vninerfum non induétis in iplum {ubftan~
tiis incorporeis; ac pure intellectualibus 3 perinde fe-
cifler , atquefi pictor exponerce piduram artis exi-
mizfolis cecis , & cacutientbus , aut muficus deli-
catiflimi concentus chormn folis exhiberet furdis,ac
furdaftris , & ficde fimilibus , in quibus manifefti(-
fimum fit fenfibile aliquod, aut intelligibile , prafer-
tim eximimmn,ac valde dele&abile fuperare mMAgio ex-
ceflu capenm eorum omninm, quorum tantummodo
gratia exiftit. Eo na mque ipld manifeftifimnm eric,
inutiliter , acnfipienter tantam operi perfcéionemn,
tantamque vim fen{um,aut intellectum delectabiliter
permouendi adietas fuille. Perperam igitur , & in-
fipienter fecifler Deus , quod abfit, fi condidifler vni-
verfum iftud fenfibile vique aded perfectum, mirabile
ac delectabile, & glorificatinvum iphus,fi non induxif-
{et fimul fabftantias pure intgllcCl’u.‘.lcﬁ,atqu: omnind
incorporeas ; que folz funt capaces, vt cooperentur
adequate toti cognofcibilitati, ac delectabilitati eial
dem vniverfi.

Hine apparet inadequaté attigiffe hoc argumens
tum Senecam , quod tamen attigit pulchre cap.32.de
otio, Sapientis : Curiofum nobss | aic |, natura ingeninm
dedit , & artis fihi 5 ac pulilritudings fie confcias[petta-
20765 705 tantis rerum [pectaculss Zennit . perditura fri-
Etum fui , fitam magha , tamclara 5 ram [ubtiliter duéta
Soliruding oftenderes. V1t fias iflam f[peciari voluiffe s non
tantum afpici, vide quem logum nobis dederir. .

Art. 19. Sim cargumentum conficitur ex @irigis
bilitate , & indigenta dire@ionis, qua ineft rebus
inanimatis , atque omnibus vaiuerfim rationjs exper-
tibus. Nempe inanimata, atque omnia vniverfim ra-
tionis expertia ex vna parte retinent, quantum eft de
{e,vniformem {—empcu:pcrmdi modum , nec poflimt
ex [e pracisé inducere vllam ynquam operationum,
atque effetuum dinerfitatem, praterqua vniformiter
difformem,redenntibus fempcr in orbem iifdem effe-
<tunm, parium ac difparinm vicflicudinibusy nec fieg
Ppotuit, vt caulz libertatis ; ac eledtionis expertes,vi,
& impetu proprio fibi relico , alicer operentur, Ex
alia vero parte eadem omnia exiftunc immediate pro-
pter hominem,quinen eftlemper vniformiter dilpo-
fitus , acaffedtus , fed varietatem ﬁzbltpm}w& innu-
merabilem , tnm quoad COIpus , tim maxime quoad
animam , idedque indiget vt pro diuerfis temporibus
cum propettionali varietate fubuenianc fibi atque
infervianc , que funt infra iplum omnia , atque ita
juuent, tum ad tuendam (alucem corporalem,tum ma-
xime ad correpfionem , & correcHonem pranorum
morum,atque ad bonorum fomentum , & promotio-
nem;ad coercitionem , & penam impietatis , atque
ad pietatis ftimulos, 8 remuneérationem. Id quod fierj
minime potcit ob rationem modd premiflam,nifi ad-
ftr,‘c:_mla pradita lil®reate , & eledtione, quz propt
Iea it idonea ad inducendas in principiis, & fubiectis
libereatis expertibus varictates difpofitionum. & ope-
raticnum Opporeunc congruentes varietatibus prae-
didtis , quas homincs , partim n i neceflitare
patiuntur, pattim libertate [uain te 1plos inducunt,

De Angelis,

Hac de cauls conceffumeft homini prout perhibet

M
Genii.2 6. & 1%. vt pl'&:llr >ac deminetur vniuerlz
e , atque Omml‘«‘u':.' > que lunt, & mouentur l'up_-l
terram. Ve nimirum prfidendi officio , & domina.

tione fua dirigeret omnia, atque deger

* cando activa paflinis, quantum, & qu:
humani gencris interefif, ideft quantam , &
opus eficr, veea omnia luum proximum hnem crea-
tum (Ul‘ll\_'(l! rentur.

Art. 20, Verim homo non fufficic 2d tantam s &
tam perfeétam rerom inanimatarum , ac irration
linm dircitionm‘:,qzmntu,& quam per fecta opus ipfis
abfoluce eft , relaté ad finem pradictu mo quia
homo , ( iJcmquc dicitur de quaui >0t qua pra-
terea pofiibilis eft, fubftantia intellectualis corpores
neguit e, & adzquate inter fe conferre OMnes,
& fingulas qualque mundi huius {enfibilis partes,ve-
poté non cognitas fibi exadle , & adequate. D
Yiea omnia exalte , & adzquate complecti intelli
gendo pollet , aeftitnitur tamen virtuce , & actiuicae
phyfica ad eadem omnia vniverfaliter permouenda,
atque inuicem contemperanda,prout oporter,indudtis
pro loco , & tempore, & prohumanis vbique gen-
tiin meritis , ac demeritis,tempeftate , & leren
pluuiis, & ficcitare ; fame , & abundantia , [alubyi
te » & infalubritate , ac pelte , ventorumque vi, 1.':11
frenata , fen laxata , & mari, & terra. D m cili,
qui & ipfi {untdirigibiles 3 principio libero c;tj.‘u:li
plures iplorum motus , ac dliyol‘.tiogc; > 4 quibng
tublunaria omnia dependent , non poffunt fubeile di-
tectioni humane , cim caprum hominis, &:ﬂnn\.nif:-
{tus actinitatem eius phyficam longiflime {uperent.
Necefle igitureft , vt dentur in v\néu:::fc_) fubftantiz
]*m'c intelleétuales atque omnino ncorpores (31::1:
ad ea omnia (ufficiant ; ne perperam data fit dirigibi-
licas czlefiium , & fublunarium corporum,e edens
capacitatem intelleGualem , & actinttatem phyficam
hominum , atque commenfurttam ati , &
actinitati fubftantiz create puré {piritu > vique
potentia illa paflina reducaur in adtum {ccundum

s quz lola infra

lis 5

per huinfmodi potentiam
Deum c_\'\iicru illam iufte 5 8 exercere
poielt.
Arc. 21. Venio ad tertium , & poftremum ¢
de neceflitate perfectionum omnis generis
" fum (¢ perfeétum : Genus quoddam vrum
feu fpecialis gradus,, & claffis perfeéiionis ¢
& 3 - 3
‘-ﬂ:l(luﬂ.’ r1s lﬂ.'\’.lol‘ﬂ.ll’ ous
liter dinerfis con
conceptu ;slrus pe
quz eidem fuperadd
ram 5 quibus ipi

ad@eg

DCL pecu

fola dicuntur ablolute contineri intra voum , id

que genus, gradum, & claffem perfe {ionis,quot um
ratio aliqua vniformiter commanis prae¢minet omii-
bus rationibus differencialibus cm’umd;._‘n] Quz vero
ita inter fe comparantur , vt alicui , vel ;ﬂirplbu; co-
rum infic plus perfectionis,penes : tionem i\u.u_p;ﬂt-
ferentialem , quam penes l"L:‘L’dlC:ltﬂ omnia 1ifdem
omnibus communia, dicuntur abloluté dineriornm
generum quoad perfectionem, & fﬂ:imul 1litatem 3 t%’
metfi logice , & quoad pr.rdicp.bx[imtnr inb '»nu,r\'t‘l
multiplici codem genere cominc;u‘!tm. Itaque f:mJEfj'::
vninfcyinfque generis quoad perk ctionem , & aiti-
mabilitatem {unc omnes , & lokz rerum ,I‘nc_r;xc,;,lqul,z:
plus inter {e conueninnt, quam differunt ; teu pluris
a[timaptur ratione alicnius commudis,quam rationg
differentiarum. Pertinent vero ¢ conue fo s.-i‘ diuerfa
gC'IlCI.T;t‘lu:ffulﬂﬁlllc P:l!b d,fl int ilut.t.‘k‘ [CA‘-]UHI“ Fﬂn‘
neniunt, fen quorum aliquod plu ris habetur ratione
fuz peculiaris differentiz,quam ratione L‘.Oll‘l.:_‘l;]‘.lhj;lulzﬂj
Hoc modo ompes plantz dicuntur habere perfettioné

cinidem




L

Quazft. II. De compofit. Ang.

¢infdem generis , atque ;11‘)[‘0111@3 contineri i-l}b VIO,
eodemque gradu , & claile perfectipnis. Quia ratio
yiuentis, qua eft illis omnibus communis, eft maio-
&ionis , plurifque habetur, quam vlla dif-
lis L‘J.zio,cuiu!l}_uam pl;m[:t pn.rcqicuhu‘is.l{ur-
fus omnia bruta dicuntur fivgiliver einldem generis.
via racio animalis , in qua cnpu&‘ninnt, praponde-
rat omnibus eorum inter {e differenciis. Bruta vero,
& plante non {unt cinfdem generis quoad perfectio-
pem, & ftimabilitatem,quia nihil eit verilque com-
mune s quod pr::cm_i neat pm:éic.u_is omnibus , pet
que differunzinter {e. Pater enim brutum effe pree-
{tabilius , quam animal eft, vnde¢ differt a plantis,
quam qua viucns precise cft, per quod vitimo con-
nenit com iifdem.

Art. 22, Patentius verd malto eft fubftantiz in-
tellectuals create , qua taliseft , ineflé genus perte-
dionis long e dinerfum a perfcétione rerum omni,
qua intellectnales non funt. Quia iutuli_céhln.iitﬁ
coitinet in {e amplitndinem quandam eflendi quo-
dammodo infinitam , ac intermmatam , quatenus
omnia, & quelibet intelligendo, poteft eadem omnia

Jfibiex fe quodammodo adiungere;,ac fuperaddere per
fimilicudines , & imagines iplorum , quas actinitace
fua exprimere, atque €x {ua effendi , & petfedtionis
vafta plenisudine expromere poteft ; cum bruta fing
teftricta ad fola immediate fenfibilia: qua vero cog-
nofcitina non funt, fint adhuc reftrictiora incompa-
nbiliter, veport niodis omnibus coarétataad vaicum
determinatum  genus non contentinum generum
alioruin vllo mode.Preeminet itaque intellectulitas®

omnibus alils praedicatis , qua funt communia {ub-
flantiis intellectualibus 5 & non intelleéualibus ;
gum nullum alind pradicatum continere in fe, atque
intelle@ualitati fuperaddere poflic tantumdem pree-
fantiffime, ac plane mirabilis amplitudinis effendi,
& que ad eam coni"r:clu‘.tur CJP(lCiEJtiS, vt elenerur ad
videndum , Foﬁidendumquc perfecte Denm. Vnde
fubftantiz intelle@uales certiffime conftitnunt genus
quoddam {peciale entis, & petfedtionis. Cum igitur
necefle fit ex ipla natura rei,ve deturin vninecfo om=
n¢ genns entissac perfedtionis,iuxta pofitionem pre-
miflam drt.1 6.necelle viique eft ex natura ipla rei,ve
détur in vniver{o fubftatiz intelle€tuales. Iimmo quia
genus iftud entium diftar multo magis magnitudine,
& amplitudine perfectionis s vt apparer ex ratione
nuper poderata.a celiquis cmnibus terum generibus,
quam diftant inter fe qualibetalia duo rerum gene-
1a , maior omnino,& certd manifeftior longe eft ne~
ceflitas naruralis, ve dentur fubftantiz intelleétuales
datis fubftantiis non intellectualibus , quam vt den-
turres vz aliz datis rebus aliquibus aliis.

Art. 2 ;3. 1fa porto eadem ratione maioris perfe-
¢tionis conuenientis generi fubftantie intelleétualis,
magis quam v1li alfj rerum creatarum generi,confici-
tur,fub ilto potius quam {ub vllo alio debuifle confli-
i differentias, & exurema perfecti 8 imperfecli, in-
uicem {ibi oppofira. Quo enim pradicatum aliquod
genericum maioris eft perfectionis ; €0 plurium eft
capax dinifionum in {pecies dinerfas, magifque indi-
gecdiffufione fui per differentias fumme; infime, &
medie perfectionis , vt tornm intuentibus explicatif-
fime appareat, vimgque fuam toram exerat completé,
ac cumulate, vl diftinéius exponemir quaft. 4. In
generibus autem ignobilioribus vniverfim omnibus
terum, qua: (ub {enfum cadunt, manifefta experien-
ta deprehenditur iftud arcificiom ordinis diftribuen-
tis yanmquodd; genus inexcrema fumme, & infime
perfedionis. Quorum alterum maiori fuw vilitatis,
atque in nihilum decliuitats con{picnicate diftin-
&msrefmt originem totius zeneris ex rihilo. Al-

tecnm verd illaftrior fux dignitatis , atque ad purum

171

efle alcenfionis prominentia clarins manifefter aus
Gtorem totius eiufdem generis fummum. Ecficex
mutua verinfque extremi comparatione innotefcac
clariffime terminus 2 quo; & per quem, & ad quem.
extrahuntur , diriguncur, ac elguantur creata omniaj
atque oppolitis, vedicitur,inxra le poil:is, viraque ea
extrematam indicatiua, quam indicata magis eluce=
fcant, & viliflimorum comparatione maxima que-
que emincant auguftins in omni genere ad eum mo-
dum, quo circumiectis vmbris (olent gictores attol-
lere , & qualiaccendere , ac venulitiores reddere no-
biliores quafqueimaginum partes.

Art. 24. Huc{pectat ex communi interpretum in-
telligentia illud Eccl.45.25. Omnia duplicia vasm can=
travnnm, @ non fecit guidguanm decffe. Quod non tam
de rebus fingulis,quam de omnibus , & ungulis repi
generibus continentibus , lege vbigue vniformiter
inuiolabili,binarium differériarumsalterius perfecte,
& alterius imperfecta,accipiendum eifle,id que doce~
ri requilitnm ex natura rei, ne quid defit vaiuerio,
nempe pulchritudinis, & perfedtionis pertinentis per
{e ad complementum einldem vniuerti, oftendit pra
alits accurate , atque indutione vniucriali dilucide
confirmat Fran. Valefius facrz Philoli’cap. 75. Sed
inuerit magis anfcultare concinnam expolitionem,
& [ententiam Aug, lib: 11 de Ciw ¢,18. circa fimi~
em aliam dinini artifici) commendationem ex c. 33«
einldem libri vers. Antithetaenim s premictit, guc
appellantur in ornamentis elocutionis, funt decentiffimas
git Latine appellantur oppafira , vel quod expre(lis dici~
tir contrapofiza,.Erpolt panca fubiungit : Sicut ergoiffis
contraria contrariis oppofita [ermonis pulchrituainem
reddmuint y ita quadam non verborum 5 [ed rerum eloguen-
tia, contrariormm oppofitione feculi pulchiitudo compo~
nitur.  Apertiffime hoc pofitum eft in libro Ecclefia-
fHci hoc modo : Contra twalum bonum eft 5 € contra
mortem Vitd, SicContra pium peccator. Et fic intucre in
emnia opera Altiflimi binas& bina, visin coptra venm.

Art. 25. Necefle igitur eft ex watura rei, ve {ub
generc etiam {ubftantiz intelle€tualis detur differen-
tia perfeéta, & imperfete, corporalis, & {piritualis,
{en compacta ex corpore » & {piritu, penitulque in~
corporex. Immd quia in omni genere imperfectum
eft proprer perfectum ; atque neceflitas finis eft ma-
ior quam mediorum, multo magis necc_ife eft, vo
dentur Angeli puré intelleétuales , penitnique incor-
porei, quam vt detur homo, quieit altera differentia.
imperfeéta,nemy eintelligentis corporeisideoque in—
telligentis imperfecte proprer dependentiam a fenfu..

Ad 1. Ratio imaginis Dei conuenit proculdubio
perfectis Angelo quam homini,dicente Dion.cap.4=
de div.nomin. Angeli ad Dei [imilitudinemn, quoad eina
feeri pareﬁ,cxpwﬁﬁmt, bonitatifque [peciem prafeferunt
Ev ruclus : fmagoe Dei eft Aagelns, latentis lucis decla—
ratio, [peculum nitidum,perlucidifimumsintegrumm,incor=
Poreum; non inquinatin: , quod recipit vninerfam , fi fas
eft diétn, fignre dinine bomitatis pulchritndinem. N nde
omnes Theologi docent cum D. Thoma queeft. 934
art. 3. Angelum magiselle ad imaginem Dei ; quam
hominem.Caerum tefpectn intelledtus humani ma=
¢is conuénit ratio imaginis Dei ipfi homini, quane
Angelo. Quia homo magis cognolcitur ab homines
quam Angelns, ideogue manuducitur magis ad cog-
nitionem Dei , cognitione naturz humana ; quam,
Angelicz.Quia vero liber Genefis [cripruseftsficut &
reliqua [criptura, ad eruditionem Qominis,propterea
ipfi potiffimum homini tribujtur vniee s qnod fic ad
imaginem Dei, prxﬁ:‘.ndcndo interim ab Angelis;
non verd idem de iifdem negando:

Ad 2. Communis , vera, certaque fententa eff
Angelos creatosa Deo faiffe fimn] cum Ceelo,8¢ ter=
ra, eltque preetersa longe probabilius non fuiffe pree-

' P w6




=
" permiffem i Moyfe creationem eorum , fed nomine
cceli comprehenfam fimul fuifle, vt videri poteft
apud Suar.lib.1.de opere {ex dierum,apud Molinam,

aliolquec ommuniter cum D. Thoma quzft. 61
Ratio aueem, ob quam non exprimuntur Ange
mine proprio & Moyle, fed iﬂtt!'l:_C‘-: fub nomine Cee-
li comprehenduntur,tanguam-eins incole, hae com-
muniter redditur. Quod nimirum libet ille dirigere-
eur ad inftruendum rudem Hebrzorum populum, qui
propterea dofondus erat directé , ac immediaté de
ereatione rerum fenfibilium , eeque facilius per cepei-
bilium , quibus deinde mediantibus poflent peritio=
fes conlcendere ad cognivonem Angelornm , &
<reationis eoramdem.

Ad 3. Negandum eft non pofle inceileétum huma-
num peruenire ad cognitionem certam exiftentiz , &
nature Angelorum medi

1 110=

iancibus rebus fenfibilibus,
Patet enim in primis 4 pofteriori per experientiam ex
dictis luperius , peruenire omnino pofie. Deinde }
priori, quia non {ola canfalitas efliciens , & phyfica

endam canfam ex effedu, {ed etiam

{ufficic ad co
ionalis ; licet haec pofterior

oL

o
canfalitas finalis, ac inte
ﬂElS.t(fﬂ:iOl’,‘LC profundior , quatenus media,& ratjo
artificiofi , non ita _participant perfeétionem pro-
priam finis , & artificis, ficut participant perfee
nem propriam caulz cuinlque efficientis efectus per
ipfam produéi. Res autem fenfibiles ordinancus ad
Angelos , tanquam ad finem foum {ecundarium 5 At=
que ab eildem fortiuntar concinnitaten , & ordinent

tlo-

mutuum fibi congruentem , vri 1i:pc1 fus infinuatum
ek, & in progreln declarabitur vberius. Pofluntigi-
tar Angeli, Lamf:tﬁ {piricuales . & Iil'\'llliJ]C)l-ElCUI'[:)(l—
rei fint , cognofci ab homine mediante fenin , tan-
quam pertinentes, & requifiti,prout re ipfa pertinent
& requi unear ad complementum vniuerfi, v ﬁ:pc—
sins oftenfum eft. :
Ad 4. D.Ambrefins immediaté poft illa verba obie
€tignis fubdic fic = Siquidemn & illa invifibilia opera, quin
w0 quennt-locts & finibas comprehendi, fubffantie (ita ta-
wien proprietate claudunrnr., Quomodo guzs andeat crea-
an appellare Spiritum Sanstum qui non habear cir-
esmfiriptam , determinatamaue virtutem ! Ex @uibus
manifelbe apparer Ambrofium non tribuere Angelis
circumfcriptionem localem , qua cft propiia corpo-
wm:, fed {olam circamleriptionem perfectionis, qua
conuenit omni enti ereatos ac finito , fiue corporali,
fine pure {piritneli. Eodem fenfn nonnalli etiam ali;
SS.PP. vlurpant circumf{criptionem , dum eam ate
buunt Angelis. Alij verd corporeos dicunt Angeles
corporeitate lace fumpea pro vera realicate , & quali
fubftantialitate effendi. Aliyverd eandem loctutionem
viucpant de Angelis comparatione Dei , vt folam
fignificent imperfectionem eornm , & potentialica-
tem ; que eft maxime propria corpornny, & ratione
euius Angeli comparati cum Deo,qui-eft purus actus,
putaque pi-rfcc’}:io,nppurét corporei;quatenus Apoeli
Tunt re ipfa medij inter Denm, &res propriesac firicte
corporeas : atque medinm inter duo extrema com.
Paratum cum altero eorum induit appatentiam op-
politi extremi , vt obfernat D Thomas quzd. ;.
t. 1. ad 1. & rraditor non {emel 3 Philuf'ﬂplm. Ne-
ti nihilominus non poteft, quin aliqui $S.PP.
I nicis documentis yehementer addicdhi tribuerine
fingelis corpora proprie¢ talia, vel homogenea cum
inblunaribus , vel cercéfubtiliora. Sed quia iamdiun
Pprevalnic in Ecclefa Dei maxima fanéarum fcrip[n—
Taram inclinatio in prram (piricualicatem Angelo-
Tum,; atque illi acceflic Coneili) Lateranenfs \;-1'c|ne
adeo elara , & efficax determinatio » &adeam fnb-
lecurns eft vnanimis earndem in pattem Theologo-
Tum omnfom confenfiis , ac demum Platonice ea-

doétring fiundamenta euidentibus raonibus
8

I

Tehns

; el
»

[ ]
L

Lib. II. De Angehs

corporeitati Angelornm
: i

(rON1 eornm ex C{]rl.:U
Dion

& ipiritu, pr

cum eidem refragentur Ii]lﬂcz'ill_\ 1
: i yilen. (
S85. 1]

3 ) %

um elt vnitas ¢

prehend
enim cognolc
g
quorum pie
perducitur , qu
dum eflendi conf

mem modo. apprehe
Atqueita contingitin apprehenfione, & cog
tum Dei,tum Angelorum,quos cognolcit pe
rerum corporeari. Ideoque ad inftar corporn
tamé aflirmec de ipfis corporeitatem,& mod
orporenm,led magis cumdem negee rati
em rebus corporeis , vt luperius innotuit. Pro
dignofcenda antem narara cuinlque rei non tam efe
ateendendus modus, quo ea cognolcitur ab ho
fed qn;.]c fic pradicatum >quod de eac
cognolcitur , eidemque mdicando attribuitur,

Ad 6. Ex iis, que fuperius producta 2 nobis font
liquer [vperelle rationes efficaces pro incorpore

are

S , (ll'mf L:li‘i_"‘_‘.DLl] in

tranleac

er1 primo poteft ,

eas duas rationes efle fhicaces s acinutiles.
Deinde tameth ravio Philofof ceflitate Ang
lorum pre motu'ceelosi probari mihi,aut firma om-
nino repucari non poffic,quatenus ceclisnullum mo-
tam localem concedit ex propriaiplorum actinivate,
actione, & readtione , ob ea , quaalibi fufils difcn-

adt

tienda funt; fupere® nihilominus neceffitas Ane

lorum ad dirigendos motus Celorum , ficur &

porum {ublunarium pro nnﬂti_p'bic,i MULuo cornin
li ablauei

carfwinexericabili,acindetermit

te,& ele

. s fail
Tione agentis [113('1't

LICCTam rFaty ac

U0
R o )
°r , plures vulgo
demone, aui folis vez

arrepritiis,
putari ; & obleffos
moribus melancholicis;{olac
taliz. Caterum negaii non pote
oblideantur ademone , feu {piritn m
idclicer deprehend ¢tus perit
§ s omnem vim nature , & qu

Quia vero

borat Izl

ft; quin

0, in gurbas

nt, cum ple

rique manif inhoncfti
necab animabus feparacis pr !
ma [eparatz non plus pofline

res corporales,quam dium eflent ynica
prEterea anima beat® eadem r 5
clodantur ab ciufmodi operibus , repre
neantur in inf
ri¢ redire {a
effectus pronenire ab alia {pecie fubftantfarun
que effe puré [pirituales, 8cincorporeas; quand
r penetrantur cum corpore humanos
in i Maximo numero , vt ap

iferno , néc permittancurd

L.‘-qi:‘.

dem natural
necpon fecum inuice
rec-exd. Luce , vbi cradicur
monioram intranifle’ in ynam
1]11‘[111'}'0{.1 eorum }TElleti“ i :
{ibilis , {i effent corper
rationem eflé abfoluté v 3
nulli viramque plusinfto amplificens

Are.1. Ad'7. Obferuanti torum fuperiorem Angu-
ftini contextum immediate praecedentem 34? capuil-
lud 34. de quantitate anima , haud oblcure apparets

~2tera Omnia

conferri ab ipfo cum apima humana cet

iemanteg

(urvera I'l“qH(.‘- camnt
cem, licetnon-

],

as




L d

Quaft. 1 Deexift & incorp.Ang.

creata » quoad differentias ipforum proprias fecun=
dum le praecisé conlideraras , & prelcindendo a pra=
dicaro capacitatis contemplandi, a@ videndi Deum,
quod cit eidem anima comumune, {_‘ulumquc negace
voluifle nullam dari ; nullamque cffe poffibilem tub-
ftanciam creatam , cui ex fola lua ratione differentiali
conneniat maior perfectio ,qnaiorque ad Deum pro-
pinguitas , quam que ineft anima humanz ex {uo
concepeu adequato. Quod merito, veriffimeque ne-
gatur, vt liquerex didkis fupraartia 1, & 22, &appa-
rebit clarius ex dicendis queeft.4. prazlertimad 1. Ve-
rymid non tollit; quominus fint poflibiles , & den=
wur lubftantiz, que fecundum funm concepium ada-
quatum contineant in {e.abfoluté aliqualem {ubftan=
tialis perfettionis exceflum refpeGu anima huma-
nz. Fieri namque poteft, vt fubftantiz, alizque res
qllibus L‘ﬁ Vﬂl[:()l‘nllttl' commmaine Pr:\f‘{‘licﬂ.{ul‘ﬂ 3 Cluod—
cit in vioquaque earum precipuum, ac precminenss
differant nihilominus difpariter quoad pra
alind minorisex {e pracise perfectionis;atque ratione
prioris viiformitatis quoad predicatum precipuum,
dici haud ablurdé poffunt ablolute equales , maxime
vbi pradicatum idem pracipuum,ac vaiforme fuerit
, notabiliter notius, ac difcernibilius , quam rationes
differentiales 5 vt euenit in re Pr:ei"cnti; & tamen ra-
tone conceprus differencialis difformis,ac inequalis
quoad pradicatum minus’ precipunm,dici etiam po-
terunt inzquales ablque falficate ,anc abfurditate.
Art.2.Facit hoc Anguftinus quoad verique partems
ia ficutin teltimoniis obiectionis affivmar ®qua-
litatem, & excludic inequalitatem inter animam hu-
manam , & alios [piritus , ita preeminentiam , &
ngcﬂhm Augclmu;n refpedn eiufdem animz tradic
diferte lib. 11. de Cin. cap.s.dicens : «Augelica natura
aittia cateras que Dens condidie, natnra dignitaie pra-
cedit. Eodem pertinet, quod habetur lib. 1. recradh
cap.26. vbiregnofcens , qnod dixerar quaft.illa 5 4.
Nibil eft vationali anigpa melizs , nifi Desns 5 fubdic fic;
Fbi dixi, qgrod omui anima melims , id Dexm dicimus,
wagss dici debuit , omni [pivitsn melins. In fumma in-
tentio Auguftini quoad €os loguendi modos,qui in-
dicantur in obiectione , hzc proculdubio fuit, ani-
mam humanam i nulla alia {ubftantia ereata {upe-
rai poffe eo modo ; quo fuperantur ab eadem ani-
ma omnizirrationalia, finganimata, {lue inanimata,

fiue fenfitiva, iue fenfus experria. Quod eft veriffi- .

mum. Quia anima humana {ecundum fnam pracise
rationem intellectualitatis , qua differc ab omnibus
illis, includicin fe perfeétionem longe maiorems
quim fic tota irrationalinm quornmlibet perfectio,
idque ipfum nulli alij (ubftantiz intellectuali con-
uenire poteft refpectu etnfdem anime, ve dictum eft,
Idem {enfus legitime accommedatur Bernardo, & fi
quis aliusfimilirer locurus eft. Alios exponendi, a¢
conciliandi modos,fed in modum pradictum nece fla-
rioreducendos,videre licet apud Smar. lib.1.c.x .fine;
apud Francifcum de Lugo, aliofque in pr;rfcmi.
. Ad 8. Communis interpretario illius loci Genets
intelligic nomine filiorum Dei, vel pofteros Sech,vel
vites quolvis fortes,ac potentes ; nomine vero filia-
I hul:ninum svel feeminas defcendentes a Cain,
vel qualvis alias viles , .ac tenuioris forcunz. Ratio
¢lt, quia progenies Sech fuic pia, & mfta , ac placens
Deo. Homines autem iufti appellantur in Scriptara
filiy Dei , necnon & Angeli, Atquehoc iplnum An-
gt‘_lomm nomen accommodatul nonnunquam vitis
€tiam potentibus , ac preeminentibus inter alios,
wming vero venientes aCain, qui receperat a Deo
ofiginariam prauitatem , fuis motibus referebant,
ideoque filiz hominumibi vocantur per antithefim
3 adlﬁli(;s Dei; quafinon filie Dél ; idemque nomen
Sliarum hominum congruit » propeer vilitatem,

173

abiectioribus quibulque faeminis, Yam vick priotis
veriufque conditionis abitinuere,per aliquod tempus
3 matrimoniis cam feeminis pofterioris verinlque
conditionis , impediente eam tantam coniunctionem
dinerfirate, magnaque diftantia , vel moram; vel for«
tunz. Sed poftea crelcentibusdn dies viribns con-
cupifcentia , & przualentibus refpectu honelti , ac
decentis, in €a tandéza matrimonia , ant qualemcum-
gue mutnam commiftionem ventam eft. Inde vers
orti iimt(jigmtes,ncmpc viri infigniter proceri, ac
robufti, proprerimpetnm mutni inter Marentes amo-
ris niminm =ftuantis , atque largins vanimittentis
praferuidos [piritus vitales in prolem.Tidem fucreine
iuper prazpotentes propter confluxum in ipfos fa
¢tionum prius dinerlarum, atque inuicé oppofitaruny,
prouenientem ex coninnétione parentum , aleerius:
ex vna , & alterins ex oppofira fattione. Anétores
huius quoad {ubftantiam  expofizionis videri pollung,
apud Suarez {ect. illa 6. in fine , & apud Pererium,
Fernandez , aliofqu: interpretes cius_lﬂci conmuni-
ter. Sed alia preerea ratione Angeli fumpti pro fub-
{tantiis homine fuperioribus intelligi in co loco nul-
atenus pollune Quia boni fam co tempore erant
beati 5 acimpeccabiles. Mali vero dici non poflunta
nec vinguai in feriprura dicuntur alij) Dei. Quod ad
teltimoninm ateinet Ioannis illins The(falonicen(iss
cuius contextum integrum exferibic M ohn;t_ qualt.,
0. art.1. potiffimum eft, Pattes, aliofque [nffragato-.
res Conciliorum folere ante definitionem dogmatun.
adducere pro corum veritate,ac defmibilitate varias
pro cuiufque capru , & principiis tationes alias legi~!
timas , & alias illegiimas; 2 quibus deinde abftrahic
Concilium.dam tandém concipit definitionem fidei,
ita vt teneatur conclufio fnﬁ-‘mg.uc)rum , 10N tamem

; approbentur premifiz, ex quibus ea 2 fin-
mulis dedutta fuerat. Hocigitur pacto feptima Syno=,
dus amplexa et definiendo contlufionem,quam fua-
debat theologus ille cirea imagines Angelorum , at«
que picturas, quin proprerca ampleéteretur , aut ap~
probaret rationem eiufdem fundatam in corporeitate:
Angelorum, ‘

Ad 9. Negatur alfamptam. Probationi Caietani
conceMtur antecedens,& negatur confequentia.Quia’
fubftantia intelleGualis non indiget cotpore, vt tran~
{eat ex yno fpatio ad aliud fpatinm , ve paeebit ex
quatt. 9. & 10. & apparet clart in anima humana’
tranfeunte cum mioritur homo ex {patio corpofis sad
fpatium ceclorum , vel inferorum. Qitod autém ea~
dem ariima, dim eft vaita corpoti, moucatni morw
proprie locali, ac progrefline, hoc pertinerad puram
ninperfeétionem corporis ; quia {epatata 2 corpore!
rnouecar peffectius, ac velocins.Quare ﬁl {ubftantiax
intelledtuali adijceretur cofpus pracise ad motumy
localem progrefliunm, adiiceretnt wrigne complé~
mentum {ibi,& connaturale,& pure nocitum. Quod
repugpat. Quia purum nocumentum nu_!ii poteft ef~
{& connatarale, nec ad ¢omplementum eits incrinfe~
cum pertinere. Vnde patetdifferentiam intelligibilis
corporei , qualem inténdit Caietanis, non pofle per-
tinere ad ‘complementim & pcrfﬁ&}onem vninelia,
cum fic diferentiz entis incrinleet ablurda, 8 chime=
Lica. ,

Ad o: Ul obieioni induget nimium Suares
difp. 35- Metaph. feé. 3. Admittic enim eadem ra~
tione , & =qut oportuifle, vtdaretur ynio hypolta-
tica,& fore vt oporteret exiltere fubftantiam €rcatam
intrinfec impeccabilem ; ac beaggm {ew intuitivan

Dei, fi ca cffet abfolutt poflibilis,qua oportet vt den-
tur fnbftacie pure intelleétnalessacqite omning incors
porex. Quod licet idem atiior c01_1dire, ac iqnmirc Ve
cumque moliatuy de mo're,ad_i}mﬁl_s 11011111111155 9bfer—~
vationibus; qua fubfansiam dolhin premifle non
(ngm'l‘-"-




174 Liber11.

fangunt’, ferendum nequaqiam viderur. Qu
* . 1 - y 1= =

Tiypoftatica , & cateraomnia , & quelibet dona fu-

pernaturalia fuperadduntur 2 Deo reliquis partibus

vnio

vninetfi }"1”'&' gmtuiu‘), & liberaliter, nec confequun-
¢ ex naturarei ad denum crea~

tur neceffario necefll
tionis , vt phiribus dictum et com Augultine in qq.
de Gratia , maxime 6.8 7. Rationes antem , qua ad-
ducuntur pro exi {tentia I!‘-i:;;:lm’um » ad hee tendunt,
vt oftendant necefle efle ex natura rei , quod dentur
fubfantie intelleétualesincorpores,datis rebus fen-
fibilibus , ac Erporeis. Neganda itaque eft fequela
ia res fenfibiles , & corporez haberent in fe ali-
, nifrillis adiungerentus

quid pet peram ,ac inutili
fubftantiz einimodi pure {piritnales , vt apparer mul-
tipliciter ex fuperioribus noftris argumentis. 1d au-
tem ipium nequaquam fequitur, i exdem fubftanti
{pirituales {imul cum rebus corporeis exifterent abf-
que vilo ente fupum.uur- 1. Quiatotam fnam vim
attivam, & paffiuam exercere poflent adequarce ,
adaquatione virtutis ip[}mm, independenter ab exi-
{ftentia donorum omnium fupe1'11;1turalinm,1éu rerum
quales proponunturin obicélione,; vtiniifdem qq.
de gratia oftenfum eft , prafertim in 7. Progreflus
porrd in infiwitum iplarum fobftantiarum puréintel-
feétualium perfeiornm , & perfedtiorum fine fine,
quomodo , & vbi cohibendus, ac terminandus fir;
qued nonnullos non parum vexat , declarabitue
quett. 4.

e b 8 e W W % : g
Mthdadhriihdh il dh dhdadh

OVAST IO Ik

Virum Angeli fint compofiti ex
materia , €9 forma.

349 1 px i 1 v R elle compofiti 1. Quiain
P omni motu datar matesia, ve dicitur
12. Metaph. tex. 7. Angeli antem fung
biles de vno loco in alium , ex vna
differentia durationis in aliam , ex yna cognitigne, &
volitione in aliam , ve ififra dicetur. Necell:
eft, vyt in Angelis detur materia, qua fit fubi
ednctionis , & receptionis eorum motutim.

2. Wbicumque datur agere , & pati , datur etiam
materia 5 & forma , quia ratio agendi eft forma,
& patiendi materiay Datur antem in Angelis agere,
& pati, quia datur intelligere , quod eft quoddam pa-
ti, & velle, quod eft propriiffime agere, fusta dodtri-
nam Philolophi : Bxgo-datur in Angelis materia , &
forma. Conhrmatur ex Boctio dicente lib, de Trinic.
ante medium, formam fimplicem lubieGtum effz non
pofle.

3 A:_lgelns non eft adtus purns. Quia hoceft pro-
prium [olins Dei. Ergo Angelus eft compofitus ex
actu, & potentia. Ratio antem actus connenit forma,
& materi® ratio potentiz, vt dicitur in 1.Phyl,

4 . Repugnat vniuer{aliter enti camplcto 5 vt fie
pura potentia , cui ntillus infic adtus. Ergo repugnat
i1 niliter omni S:mi creato, vt fit purus atus, cui nul-
lainfic porentidlitas. Patet conlequentia, quia non
minus:eft de conceprwentis ereati potentialitas ali-
qua > cum fit.ex nihile , qudm fic de conceptu entis
¥t fic, aliqua admalitas.

5+ Datur in Angelo compofitio ex genere, & dif-
ferentia ; ergo datur in eodem compefitio ex materia
& forma,; Patet antecedens , quia in Angelis dantur
pluta preedicata, quibus conueniunt yninoce inter {e,
& cum aliis rcbus , necnon alia prazdicata, per que
differnt inter fe , & ab aliis rebus ; Idque eft habe-
I¢ predicata generics, & differentialia. Patet item

itur
unk

L(JIHC_’L]UC?

> quia genus fumit

, I ex materiz ; &
erentia ex | i

)
ma, vt dicitur §.Metaphy

1, text.6,
omnia , ac materialia conftant:
ifibilibus s ergo (piritualia omni
terta ; & torma {pirituali-

5 - " :
L‘ILi.‘i.hn.LdLl_il‘i'CE'JlI‘-L'f‘l\lCﬂtl»Ht\}i-ﬁ Llﬂ.lill].,)l] APParet ra-
- i npohtonis in lenfibiibus,
gibilibus , leruara propottiong

quam in pure
; : \ ‘ 2 5
artinm componentinm ; tim quia ratio finite ;ac

limitate pesfeétionis,in qua fundatur neceflitas com-
pofitionis , & repugnantia implicitatis fubftantiali
in rebus corporalibus, ac fenfibilibus ; perinde repe-
ritur in emni ente creato ,etiamfi Pm& {piritnale, ac
intelligibile fit.

7 Forma rerminatur , ac limitatur per materiam,
Si ergo {ubftantia Angelica eflec pura forma abfque
materia , co ipfo effec illimitata s ac infinita. Quod
tamen répugnat enti creato. -

Art. 1. Relponderar. Materia fumitur dupliciter.
Primo pro fubftantia, fen complc a, [en incon pleta
habente partes extra partes , & capaci trinx dime
{ionis. Sub quo concepra communiter dicitnr cor-
pus. Quapropter oftenfo in qualtione pracedenti,
Angelos efle omnino incorpereos L\‘C.HCLII'LL‘ adae~

jue inadequace corporeos efle , nulla mo-

do fupereft quaeftio de compofitione ex einlmodima-
teria. Secundd fumitur pro qualicamque paree fub-
ftantiali nacurz cornpofite magis indifferenti ad alre-
ram parcem ein{dem u.mu‘:cl,q\.liun ¢ conucrlo , fine
vtraque pars fit expers partium extra partes, atque
trinz dimenfionis , fen molis , & quantitatis; fme
non fit, arque in hoe {enfn ‘ﬁlpercﬁ noua difficuleas
diucrfa,ac independens adiflicultate quaftionis pr:
cedentis , aientibus nonnullis dariin Angelis verai®
compofitioncm ex eiulmodi materia , & forma, cum
Alenfi, D: Bonau. Richardo , & Amco]g, poit Ani-
cembromn. tametfi iidé dicant Angelos efle procfus in
€OIPOLEOS. Dicendum atitem eft gum U.'i.‘l]l.ql,;r;-
ubftantias

quatc , neq

o

aliifque ‘communiter ibidem, Angelas el
liter omnind fimplices quoad fuam 1

materiam habere vllam , per quam intrinlece com-
pleatur vis intelle@tina , qua in iphs haber rationen
forme. Quod in primis colligitur , €x l)i;fuylm di-
cente de Angelis cap.4.- de din. nom., Sicut incorparas
les , & immateriales invellignniny , & cap. 7. Ab o

LCTEL

* wnareria foluti , fine materia aqualiter , Cc. Suaderur

praterea primo, qu ia anima lnmj_;um cum (('p. atur
prm’lus materia, €x oni-

> ]
d corpore , mangt {ine vila
[ libris de anima. Ange-

nium confenf{u , de quo in
li autem funt perfediores anima humana , vt li-
quet €x qum&jbnc pr;vc:dcnti_‘ atque i?u!:u‘liﬁbilitcr
manent femper ad cum modum, quo anima humana
manet poft {eparationem a corpore. E:_
multo magis funt expertes mareriz , omnilque com=

3 oeli
g0 Al]__{t’;.

pohitionis effentialis. T 3
Art. 2. Idem rurfus pm]ﬂ,nmrﬂ, quia fi in Angql
daretnr materia , ea debererinlernire opert inteil-
gendi, cim forma intelleétina non poﬂ—:nni};{ alicui
parti non intellefting ex {e; ‘nift proprer vuatatem.
eins,& vinm :;ccc;m'.nodamrim ad incellicendum. A 1.:-(:“
quin enim materia non effer propeet forman , ‘icC_t
forma efler propter materiam ,quia et 11\1.'.
veilis , & perfectina, non vero ¢ conuerfo. 1d aqugem
et abfurdam , cum imptrfc&um fit propter P-.-rfﬁ-
&um, & minus pethétum propter ‘magis 1)t'rfu_:‘ru_il‘.,
non yero & conuerfo. Matéria autem non POJ‘TUTL in=
{emire operi inr.;'lligcudin}ih ef o:*g.nnca,#cdxfoneii
ad recipiendas fpecies oblte_f‘conm} > que dczn Lﬂpo
p.:;-ccptir_mun corum 11].11.'(';‘1.{1'..'.1‘(‘1 u?tu:llilgcna‘ul r: a.-nt.
Rario autem organici, ac :1i|1_mmb;!1‘s '.IdIEC\.PtEIfz-
nem fpc'cin'mm 5 & p{:xccptior}m‘n ublcgfll}llrﬂﬂp:i;
yiam ad intelletionem, intelligi non pot difplolj

g




	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174

