UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

XVI. Vtrum Angelus possit eadem obiecta cognoscere mediate &
immediate?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Quz(t. X'V L. De compofit.cognit. Ang.

Pf;‘ﬁcicndmu {e, cluidqn"id pr-.j._‘ft.n'c pot{:[? inr‘c[{m‘t‘us
minus pex Grus in eumdem 1c5)pu.m ,ﬂh'd vt poflit,
vel illud ipfum, vel aliquid pertgdm“s, & ;\.:q\llm.nlcns
com excellu, Di¢bum autem eft idem praftari ab An-
gelo per limppccm., & lnnnec‘hat.{lll tc:n%{cngmﬂ ad
ynumquodgue obie@tum j allequitur jenim \mccllc—
&us Angelicus omnem veritagem , quam aflequitur
intelleétus humanus , & plures alias , {ed noneo
modo ; quo is allequicur. Incellectus namque huma-
nus haber modum peculiarem perficiendi fe, funda-
fum in p;-cuiim‘i {ua imperfeétione.Quz quia non ca-
divin Angelum, ideonec modus ille cadit in eundem.
Ad 6. Conceditur, Angelum naturaliter cogno-
{cere inadzquate, & imperfectt , tam perfe , quz
funt fuperiora iplo 5 tum etiam _pﬂ"ucciclum > quz
{unt eodem inferiora. Quod reétéaffumitur, & fua-~
detur in obieione. Sed non propterea proficere po-
telt per difcurfum ‘in qcngnici_mlu corumdem obie-
&orum,fiquidem eo iplo, quod intendar viceriorem
aliquem fuz cngnlzi_onispmfc_étum s applicatur ad
illud immediace, & lecundum {e confiderandum ma-
gis , quam confideraret prius 5 reuocaris ¢6 viribus
fuis cognolcitinis 5 quas partim , \-‘F:i :_ut.;iltL:r 1m-
qPendebat prius in alia obiccta ; acque ita fine difcurfu
per implicem maiotem infpectioné obiect aflequi-
tur, quicquidab ipfo aflequibile abfolute eft. Quod
exponetur magis in guzltione fequenti. Ad conhi-
mationem ex Hidoro dicitur cum D. Thomain ea q.
§8.2.3.ad 3. experientiam c{ici de Angclis, & demo-
nibus fimilitudinaric tantim , quatenis cognofeunt
pro omni temporis dil’ff:xentia }flcccﬂ‘lué jenfibilia
mnc prefentia , non vero propric deducendo ex illis
conclufiones vniuerfales , ficut nos facimus. Quez
gimirum illi cognofcunt independenter ab einfmodi
obferuacione » & a collatione mutua eorum , quaz
contingant.

dhdhdnledadleda dhd e e de e
QVASTIO XVI

Virum Aﬂgﬁlmpaﬁit eadem obieta

cognofcere mediate£9 immediare?

IpET VR nON p(:ii'u. 1. quia mediaté cog-
nofcereeft vniex alio cogm'al'cth;. Hoc
antem eft dilcurrere. Quod repugnat An~
gelo, vt dichn}\ eft. Ergo eidem repu-
gnat , vt coguolcat aliquid mediate.

o2 Quidquid Angelus naturalicer cognofcit, cagnoa
icl'.t ex vi fola coprehenfionis elsétiz fue (mz:t,qﬁ'dte-
nus natura Angeli eft participatio, & effectus dininz
natarz,ducitin eins cogl{ i

ioné quanta eidem Angelo
poflibilis eft abfolnte. At quatentis cadem natura in
ynoguoque Angelo eft imilis naturzaliornm Ange-
orum,atque fub eodé cum illis genere contenca,ducic
¢tia ad cognirionemaliorum Angelorum,iuxta méiu-
Xiproprix perfectionis.Ac demum quatenus eft dire-
{l;t‘lua reri inferiord,ac proindéaliqui civca illas cau-
’n!i_raté exercere valet {ibi, & illis proportiona a,potelt
¢id parere cognitionem eard.Omnia igitur alia prater
e 1psut cognoicit Angelus mediate,ac proinde nullum
obiedtum mediace, & immediace cognolcere potefts

3. Non poteft Angelus ceffare 2 cognitione [ui,ne-
quecii ea cognitione poteft vl aliam cognitionem
CDpDn_&rc.Nqn\Lluidi‘ ceflare poteft. Quia habet in fe,
& ex fe preecise quidquid requiritay , vt cognolcat fe
Ipium,vt liq_u:; ex q.I 2.ac proinde fieri non poteft,vt
ceﬂc; neceflario & cognitione {ni.Sed neque per liberd
eledtionem poreft (ulpendere cognitionem fui. Quia
libera eledio vainfcniulque circa aliquid neceffarid

R.D. Efparza Curl. Theol. Tom. I,

~ . i G % = woye e -
tione immediata alicaius obieétiad {0l m

213

prafupponit coghitioné actualé cirea ipium. Ergo vE
Angelus veller libere igno e, Oporteret,ve actuan
liter cognofceret. Nullo igitur pacto fieri poteft, vt
Angelus {nfpendat cognitione {ni. Ac nee !_'1; i otci?c,
vt cii illa componat aliquamaliam cognitioné. Quia
quelibet fubftantia intellectualis exhauric totam vim
{nam intellectinam cognitio_nc’m‘mprghcniun bui, ac
proinde fieri non poteft, vt luperfint vires ad ;111(1__11‘1;11
aliam cognitionem fimul eliciendam.Probatur aflom-
ptum primo paricate Dei, qui nullam habet cogni-
tionem diftinctam 3 comprehenfione fuive eft in con-
feflo apud omnes. Impotlibile namque elt, vealiqua
alia fubftantid habeat maiorem proportionaliter,
{ufficientiam,quim Deus. Ergo i quidem Dens nihil
poteft vlcra comprehenfionem {ui,nec Angelus pro-
fecto pntci't. Deinde rantum in vnoquoque CE'uﬁ;lc
neceflarid cognoleibilitas paffina, quatenus crefcic in
eodem cumulus reliquarum omninm pefectionu
dictum eft q.10. de Deo art. 2. Impoflibile ig
vt in Angelo virtns intellectina fit maior,quam intel-
ligibilitas eiuldem paflina. Ergo elicita compichen-
fione fui impoffibile exit , vt luperfic ipfi aliqua pre-
terea vis intelligendi , quam fimulimpendere poffic
in aliam cognitionem. Ergo Angelus non poteit v
aliquod ebie¢tum mediate , & immed Seognolcere,
fiue fimultance,fiue fucceffine,fiquidem nuilam aliam
cognitionem naturaliter elicere voquam poteft,pra-
ter comprehenfionem {ui.

4-Non poteft in primis imultaned cognolcere An=
gelus 1dé obietnm mediage, & immediate. Quia ve
obie@tum immediate cognitum cognolceretur fimul
mediaté, necefle effer , v aliquod alind obie&tum co-
gnofceretur fimul immediaté,quatenus nihil mediacé
L‘oglmifi poteft , nifi cognito immedi te aliquo alio,
quod ducatin cognitionem illins. Inde antemdeque-
rezur. Angelum pofle fimul cognofcere multa ¥8mul

ta, nempe per cognitiones innicem indepédentes,me- ~

que vnitas muo per relationemad vnum motiuum
formale illis comune.Quod negat efle poflibile Diuuns
Thomas q/58. art.2. & alibi fepe. Sed neque fuccef=
fine fieri poteft,vt cognofcat idem obicétum,iamme-
diat¢,id immediare. Quia cognitio immédiata eft per-
fectiormuam mediata. Maiori auté perfectione nemo
caree liberé inl iis,qua non concernuntappeticum,fed
pertinent folum ad incelleéti.Ergo fi quidem implicac

. in terminis, ve Angelus neceflario careat aliquando

cognitione aliqua perfectiori,ad quam clicienda habet
vires fuflicientes,impoflibile eft , vt tranfeat

a cogni~
1td einl=
dem , cognitionem,ant vt primitus incidac in eamdé
cognitioné mediatam,impedita cognitione immediata.

Art.1. Refpédcmr. Solet agi de ilta quaftione pre-
cipucadexponendam Auguftinianamdiftinctioné co-
gnitionis Angelic in matntinam, & velpertinam, de
quibus differit fusé libi4.foper Genaad littc.22.& 31.
& lib.1 r.de cinit. Dei c.7.atque alibi nonf{emel. Verd
Augnftinus {ub iis vocibus comprehendit cognitones
lupernaturales fimul,& haturales, arqné matutind ap-~
pellat,vel vnice,vel cercé pracipue s & v plurimum
vilioné beatam,qua res cieate videntnrin verbo tan-
qua in eriente; fen meridie plenifsimo lucis. Velper-
tinam veroappellat quaniliber p'.'muii'cugf cognitioné
Lernm creatarnmin icipﬁs, qua fant obfcurz, ac no-
cturnza, i comparentur cuin Dco.Q_le: res per fe facis
patesnec indiger viteriorialigua cxpoﬁ!;ionr:;qtm?l ad
preiens.attinet.| Nam quod ad applicationém attinec
ciuldem Augnitini pro exponendissdicbus creationis
midi dependenter 2 pradicta diftinétione;alins elt di-
cendi locus. Nempe prafentis negotij folit eft, vt ex-
ponatur modus co:_r‘nc:fccndi mediatus,& ill}!ll(.‘d.i;l[us
connaturaliter pofsibilis Angelo , idque lccu_ndun'x
{e precjse , arque independenter { modis i;gniil;

Can




214 Lib.IL De Angelis, -

candi, & applicationibus metaphoricis , acallego-
ricis. Eaigitur diftinctione alid remifa.

Art.2.Certum in primis eft,Angelum pofle cogno-
{cere aliqua immediate , & aliqua alia mediate per
cognitiont:m {ibi connaturalem. P‘riijlm enim po-
telt Deam cugnufccrc mediate, & fe iplum immu‘ﬁa—
t¢. Quia comprehenfendo 1.. immediate ; quod fieri
ab eo poﬂ-(: ,dickum cft iam iuperiﬁs, non poteft non
cognoicere Deum mediaté ; quandoquidem conne-
citur effentialiter cum iplo , einfque perfectionem
participat efpntialiter , anquam effeétus dependens
ellencialiter ab eodem. Praterea canfas quaflibet , &
effectus quodlibet naturales poteft itidem cognofcere

immediate. Quia habet proprias eorum {pecies aDeo
fibi inditas ininftanti creationis , ve diGum eft fupra
quaft. 12. Poteft igitnr conflequenter cognofcere
caufas quafliber, & quofvis efectus naturales etiam
mediaté, Quia canfz referuntur intrinfece ad 'effe-
&hus, & effectns viciflim ad canfas , ideoque verolibet
ex his extremis perfete cognito , yti cognofcit An-
lus omnia naturalia , necefle eft , alterum cuoque
mediate cognofldi. Fieri pracerea poteft, ve aliqua fen
caula, feu effectn immediate cognito prils , deinde
cognolcatur mediate tantim. Quia cum Angeli, pre-
{errim qui fant infra {upremum gradnm, non poflint
cognofcere fimultaned , quacumque abfolute , ac
feorfim cognolcere polfunt ; quandoquidem folus
ﬁ.tpl mus Angelus sien fupremi ordinis,totam rerum
naturalinm. yniverfitatem fimultanet , ac indinifim
comprehendere poteft , vrdiGtumeft .’hpm quait. 4.
Quiainquam,hocitafe habet,poflunt Angeli , faltem
inferiores thprcmo s ab vno obiecto in aliud , atque
aliud obieGum perfe@e confiderandum tranfire pro
libito » applicando liberé intellectum ad ea obiccta
& gencra obie&orum , qua potiffimum opostucris,
aut libuerit attentins confiderare hic, & nunc.

Art. 3. Hisitaque fuppofitis ,in quibus nulla ap-
parerdithicultas , nullaque: communiter agnof citur ab
auctoribus , fupereft modus alius peculiaris cognof-
cendi mediaté , & immediaté , cuins expofitio eft dif-
ficilis , certe non eft vique adeo peruia. An videlicet
Angelus cognito aliquo obie¢to , maxime verd Deo
mediate per cognitionem , qua fimul immefiate co-
gnnfcﬂ aliquid zliud repizlentatinum prioris obie-
¢ti , poffic elicere deinde cognitionem , qua {olum

feratur ad obiectum , quod prius cognolcebatur me-,

diate ; itavt ad cognitionem caufz in effectu fubfequi
pofiit cognitio eiufdem cauf ;, non modo diftinéta

cognitione effedtus; fed etiam nulli coéxiftens cogni-

tioni effedtus , idque ex vicognitionis preéxiftentis
prius circa effeétum , nullaque praexiftenti {pecie
peculiari caule fecandum fe. Affirmar , id feri pofle,
atque de facto accidere , tumin Angelis , tum etiam
in nobis relpeétu Dei cogniti prius , mediantibns,feu
mouentibus ad cognofcendum Deum creaturis. Af
firmar, inquam , & multis accurate exponit , ac tne-
tur Swarez lib.a.c. 19.4 n. 3. atque in eam rem vtitur
teftimonio, qued eft clariffimum D. Thoma qu.8.de
verit.a.3.ad 18. vbi fic habet. Quands aligusd cogrnofii-
2ur per fimilitndinem in effeétu Juo exiftentem, poteft mo-
sus cognitionss tvanfive ad canfam immediate , fine hoc
guod cogitessr de-aliqua alia ve. Et boc modo intellegls
viatoris poteff cogitare de Do nion cogitando de aligua
¢reatiiza. Idem docet luculenter Dionyfl. capit, 1. de
myft. Theol. fub initium , vbi Timothenm hortatur
his verbis : Pratermitte , & Sfenfus , & mentisactiones,
€aque omuia , quels (ub (enfum cadunr , & animo cer-
nuntuy o & que o [t 5 O gee fint otnia s teque id
Cizgs gt omnnem effentians omnemgue [cientiam [fuperar,
Coniunitionem , € vnitatem , provirili parte clap exci-
7a. Libero enim  folutogue ac liguido a te , & ab omni.
bus di ceffits ad distinarsm vencbraram vadivm Gui omwi

effcatia wperior eft 5 contendes,'cum e omnia deﬁ‘.‘.
o D) R S s,
& ab ompbus [olutns fueris , & liber, Suffragatyg
e 2 = . . . P 8
perientia , qufl quilque coniicit CIC‘L!ZHI[:}-U['I‘;J_d
contemplandum Deum | omncﬁtlne intelligendi
1es impendere contemplationi eins, quin interim e

Ne-

giter quidquam de vlla alia se’ creats > atqueeo
lius le):.:;if‘ll‘(.! de Deo polle , quo ma
omni creaturarum cognitione,m
incideritin primam Dei cognitioné,ucque alire
duci ad illam quilquam poflic,dum eft in wiz, Quidp;
igitur idem praflare Angeli ctiam poflint;mule pro-
pinquiores Deo naturaliter,quam nos [inms,.\:qm i
tc]lcn‘:tupr:fdi:i abftraciori,ac puriorisquam fir noflep

Art. 4. Rario huius reieit quia ficut ras cregy
eft fimilitndo Dei quatenus eft effeétus , & partici
tio eius , ideoque poteft perducere , atque neceff;
Pcrducit comprehenforem fui , ad cognitionem P
ita etiam , cognitio rei create quatenus & iplaeftef.
fedtus , & participatio Dei, eft fimilitndo non folin
rei create , led etiam Dei , ideaque perducere poref
ad cognitionem non folum creaturze , fed ctiam D,
{i confideretur reflexé per aliam cognitionem , yq
relate ad verumque eum terminum coniundim 5 vel
ad vorumlibet feorfim. Quicumque igitur cognofiy,
Deum in creatura , {en mediante creatura > potck
deinde ccgnuﬂ:crc > ac contemplari eumdem medizy
{ola priori cognitione , eademque confideratyex vi
{peciei memoratine , quam de fe relinquit in ingel.
lectu ; cum definit efie fecundum fe. Patet itaque,in-
telledtums tum humanum » tum maxime Angelicam
polle in hoc {fenfu immediace cognofcere,8/contem.
placi Deum naturaliters Ita videlicet » vt nulla 1o
creata fecundum fuum efie phyficam actualiter mo.
uneat intellcétom ad cognolcendum Deum , {ed pofln
ipfe aétualiter cognolci nulla alia re creaca actmalive
cognita. Cxtertm necelle eft , ve inner intelle@umal
huinfinodi confiderationem Dei aliquod veftigium
relictumin intellectu ab obicéto creato quod pri
mitus excitanit ad cognoitcnﬂ"ﬁm Deum ; nempe yt
iuner vel cognitio retlexa prioris cognitionis de Deo,
quatentis erat fimilitndo exprefliva Dei, vel {pecies
memoratina eiuldem priotis cognitionis , qua pie.
ind¢ fimul obiiciat intellectui , & camdem priotem
cognitionem , & Deum. Alioquin per accidens e
habetet in ordine ad cognitionem , & contemplatio-
nem Dei poiteriﬁls conceptam , prior cognitio im-
mediata circa rem creatam , & mediata circa Denm,
Preteritum enim,cuius nullus effeéus prafens, perin.
de fe habet refpectu cornm,quz fiunt de pralenti,a-
que {i nunquam extitiffer. Vnde viterins {equeretur
pofle Angelum , vel etiam hominem cognofcere
Deum aétualiter , non folum quin adualiter cogno-
{ceret quidquam creatum , fed etiam quin anteceden-
ter vnquam cognouifiet aliquid prater Denm. Quod
eft impofiibile. Quapropter qued nuper docebant
Dionyfius , & D. Thomas de tranfitn cognitionis ad
caufam immediate , & de confideratione Dei foluts
& libera ab omni rerum creataram confiderations,
accipiendum eft de rebus prout condiftindtis ab in-
tentionibus, fen qualitatibus intentionalibus, & non
de rebus fecandum conceprum vninerfalem ents
tranfcendentaliter fumpti. 1d quod aperre diftinguic
D. Thomas , atque in huone fenfum diftribuit loco
indicato ; neque dubitandum eft , Dionyfium , ‘coius
D. Thomas vbique eft interpres legitimus , idem ip-
{um, & nihil amplius dicere voluifle,

Art. 5. Intereft verd plurimum pro perfedtiont
contemplationis dininz , an Deus confideretur me-
diante aliqua creatura entitatis pure phyﬁqz 7 Am'tj
rd medianté fola aliqua intentione afﬁmllatiu\a Da
formaliter,& informante intelleétum intrinfecé;qus-
tenus talis eft, @ia in Priori eHenty entitay creata _caj

: griofcitr

magis recedi




e

-

Queft. XVIL.De cognit.med.& immed. 215

snolcitur fimul ac indivifim,quatents eft affirilativa
Dei,& quatenusdiffere ab eodem , & fecundum fuam
rationem differentialem, qua habewvim retrahendi 3
cognitione Dei, atque impediendi , & offulcandi co-
gnitionem , quatenis eft L'xpre{ﬁua Dei. At imago
Dei intentionalis ; informans intelle@um, {e tora iu-
nt ad cognofcendum Deum. Quapropter crefcic
plurimum cognitio Dtl‘, qundo , iuxta exhortatio-
nem p{-.tn']illam Dionyfi , relickis omnibus obiectis
creatis , tranlmittitur intelleétus ad contemplandum
Denm immediate. Sola nimiram interpofita imagine
intentionali ipfius , qua qua talis eft , facic quo;“‘.';un‘
modo voum cum imaginato , & facit , ¢ perinde
re attingatur , ac penctretur Deus , atque i nihil
prorfus vllius generis interponeretur. Quid , quod
{pecies memoratiua , feu cognitioreflexa priotis co-
gnitionis direét¢ , pracise quatenus erat reprefenta-
tiua Deiseft tenniffimum quoddam , cui proinde fuf-
hcit, vt intelleétus impendat cxiguam admodum par-
tem virtatis fue intellectiua;idedque poteft incibere
in Deum tota fua l'::liqu?. virtute , & per confequens
nancilci cognitioné Dei incomparabiliter perfectio-
rem,ac intenfiorem, quam qua habebatur fimu! cum
immediata alterins alicuius rei creatz confideratione.
8 Art. 6. Hec proculdubio fuit canla deceptionis,
nifi ego omnino decipior , D, Bonauentniz, noftro
Alnarez de Paz , aliiique nonnullis dicentibus pofle
amari Denm nulla actualiver preexiftente cognitione
iplus. Sup poluerunt enim ; quod eft cergum , Deum
non polle naturaliter cognofei,& nefupernaturaliver
quidem a viatore snifi mediante aliquo creato : atque
experti [imul funt cognitionem Dei, qualis hic expo-
fita elt,in qua vix apparet, eftquedifficuleer difcerni-
bilis cognitio rei creat : tum quia {ola interponitur
i_m;r:;o creata intentionalis Deiatque imago facile co-
funpditur cum imaginato : tum quia cft tenuiffima at-
tentio ad eamdem imaginem,maxima vero ad Deum,
atque tenuiffimori difcrerio eft difficillima,preefertim
attendenti ad maximum [ummo conatu. Vilum itaque
illis eft,quod facile videri poteftiis praluppoficis, ni-
il iplos cognounilfe , dum perfectiffimeé amarent
Deam , tameth reipla adeflec cognitio Dei tantum-
dem perfeta. Eodem pertinet caligo adharens Deos,
len caliginofa theologia , de qua D. Dionyfius in
loco preeindicato , alii que Sancti Doctores agunt,
quz tamen et lnminofiflimareipfa. Per quam nimi-
mm contemplatur homoe Deum {ubtratis rebus om--
nibus creatis ; hoc eft, extinétis omnibus faculis ma-
nifeffancibus Deum mente viatrici, folaque {uper-
fite icuncula ems intentionali , que vix quidquam
morara animum cirea {e , vires eius relinquit liberri-
a5 pro infpectione profunda Dei. Verum ego for-
taffis pratergredior iam limites nmos.Vtcun-sc]i:c igi-
tut hoc habeat 5 ex didtis liquido apparer, Angelos
eadem omnia cogn ofcere naturaliter pofle , tum me-
(‘!i.‘l‘:i\‘, tum immediate ; catera quidem prater Deum
ablque vlla limitatione ; Deum verd cum hac limi~
tatione , venecelle fit, mediare pro ecius cognitione
aliquid faltem intentionale immediate informans in-
telleGbum, efto necefle non fit, ve mediet aliquid prae-
tereaalind pro continuatione, & augmento co‘gui-
tionisDei,fed tantum pro eiufdem prima inchoarione,
_ Ad 1.Jam iterum diéti eft, non fufficere ad difeur-
fum, vt vniiex alio cognofcatur. Quod,eft per fe eni-
dlens,quando mediatio eft ex parte obie@i tantum ob
diftinétionem realem medij mouentis ad cognitioné
4termino,ad cuius cognitionem mouet,nulla exiftéte
reali diftinétione inter cognitionem vnius,& alterius.
Sedneque eft obfcurnm illud ipfum,quando vna co-
gnitio excitat intelledtd ad aliam cognitioné, ip{'umq;
ad eam tran{mitcic, quin interneniat difpcﬂtio termi-
noram inftruens, & connincés intelle@nm ad cogni-
R.P.Efparza Cur/. Theol . Tom,I,

tionem,& ad affenfum conclufionis,Non enim magis
hoc [ufficit ad difcurfum proprié, & formalirer talem,
quam primum. His autem tantum modis ditnmeedt,
Angelum pofle cognolcere vaum in alio,& ex alio.

Ad 2. In primis Angelus non continetin e pet-
fectiones , quibus res aliz fiue fuperiores , fiueinfe-
riores differuncab ipflo formal®er , ideéque non po-
telt mouente fola fua eentia denenire in diffinétam
& claram cognitionem earum. Necefle igitnrillicft
ad perfectam catenus cognitionem aliomina fe, ve
immediat¢ ea cognoflcat. Neque relpeMtu rerum in-
feriorum quidquamin contrarium connineit vis ea-
rum diveétina conueniens Angelo , tum quia non ha-
bet vaufquilque Angelus vim direGivam omninm
illarum vniner{aliter ;tum quia in caula directina fola
directio cognolci poteft perfecte, cim hxe (ola pera
feGt¢in ea contineatur, non verdipla dirigibilia. Dia
&um deinde eft. Angelam pofle peruenire ad cogni-
tionem Dei perfectiorem , quam quaelt indiftinéta
a comprehenfione ipinsAngeli , feu qna Deumin fe
iplo cognofcit, tanquam in medio cognito. Non igi-
rur conuenic Angelo cognitio immediata tantum re-
fpectu fui, & mediata relpectu cecerornm.

Ad 3. Conceditur, Angelum non pofle ceffare ab
ab omai omnind cognitione {ui. anau potelt ca-
rere omni prorfus cognitione , vt apparet ex difcurlu
obiectonis , atque habenti aliquam cognitionem,pek
eamdem neceflarid innoteflcit e cognolcere ; ac pro-
inde fe ipfum aliquateniis cognolcit. Caterum fieri
poteft, ve Angelns fulpendat cognitionem fuicom-
prehenfinam, applicando prazcipné vim cognofcitind
ad ¢ onfiderationem exaétam aliorum obiectorum;
mazximé vero Dei , modo nuper explicato ; ad quam
fimul eliciendam cum comprehenfione fui vires eius
intelle@tinz nequaquam fufficiant, Quo paéo Ange-
lus edam f{upremus poteft pati defedtum vitiam ad
retinendam comprehenfionem {ui , quatentis poteft
illasabforbere in contemplando Deo. Retenta autem
hoc modo cognitione imperfecta fui tancim quoad
an eft, potelt Angelns {imul elicere cognitiones alias
circa alia motiua, vt per {e patet. Deinde tameefi nul-
la fubftantia incellectualis poflic naturaliter elicere
vllam owgnitionem abfolute perfeétiorem, quam que
eft comprehenfina ipfius;poteft nihilominns cum ca=
dem comprehenfione naturaliter componere aliag

. cognitiones circaalia motiva , fi {aperaddantur fibi

vires cognofcitiuz vitra eas ,queeidem conueniune
ex fe pracist. Didtum autem eft fupra. Angelo {uper-
“addi vires, & comprincipia inuantia ad cognofcen-

dum per (pecies impreflas , qua accipit 2 Deos
Ad 4. Nee intelle@um Angelicum , nec yllum,
alinm’ pofle fimultane¢ plura cognolcere s vt plura,
fententia eft {=pe repetita @ D. Thoma, cai eriam
{ubferibic Scotus dift. 3. queft. 9. aliorumque fatis
celebris ; aduerfus Durandum,Molinam, Valentiam,
Vafqucz. , & alios. Verum quo fenfu accipiendnm fic
iftnd,plura ve plura , obfenrum efle, & valde anceps,
atque controuerfiam videri potius de modo loquendi,
et exiltimatio Patris Suarez lib.2.cap.37. nu.8. Mo-
uetnr quia idem D. Thomasdocet , beatos fimul, &
videre Deum 5 & cognofccrc alia & Deo ecriam per
{pecies propriasiplorum, atque in proprio genere,8
fimiliter Angelum naturaliter cognofcére fimul {e,8
alia per plores , & (pecies;& aétns. Hac autem fant,
& huinlmodi tantim, que intendunt reipfa auctores
affirmantes,poffe plura fimul ab codem cpgnofcis v
plura. Cenfeo cognitiones plusium , vt plarium apud
D. Thomam,Scotam, & afleclas.efles quz non diri~
guntar mediare , vel immediate ad yvaum, eumdem-
que {‘copmn,&: finem omninmsita vt nullo pacto al-
tera alteri fubordinetur. Atque hoc pacto certum efty
neminem cognofcere poffe”plura vt plura ; ideft
T 3 omnin®




216

omnind difparatd, Quia omnis canfa quidquid agit,
ordinac ad vium aliquem finem vltimum omnium
qua agit , eaqueilli , &interle {ubordinat necefla-
10 , veliquerex qutt. 1,7dc act. ham. _Ekt_autm’n ticlam
¢trina fumpte. in hoc fenfu nihil conuincit ubu:dn:
ad }Jmpo{}wm, Ompes vero .xlms‘{cn‘;us 1_11111.\ quaf
axiomatis D. Thoma impugnat efficaciter idem Sua-
rezibidem. Poteft itaque Angelus fimul habere plu-
tes plurinm obiectorum iminediatas cognitiones > ac
proinde & mediatas. Poteft itidem habere fuccefline
cognitiones & mediatas ; & immcdiaus carumdem
rerum. Quia licer mmquam ceffare poffic ab exerci-
tio totius fuz vireutis intelledtine , poteft 11111'11-_‘11‘.:'.-
nus multipiicilcr 8Xphﬂ.‘c menfuram fuatum .v%z_:nm_,
tumanocandoillas 2 ‘creaturis ad Deum modo lupe-
rins explicate, tum tranfenndo a panciotibus maioris
perfectionis obiedtis ad plura obieéta minowis perfes
¢tionis , atque ex verifvis cligendo-, & omittendo
, vt placet , atque ita cogno-
té, modo mediate, quin

indinidua hec, veli
{cendo cadem modo im
vnquam abfolueé patiatur proprerea aliquam iactu-
ram perfeétionis in cognelcendo , proprer compenfa-
tionem, quam {em per '."cperit Ltquu.ltn‘x in aliis obje=
¢tis , feu mgdiace,fen immediat cognitis de nouo.

Br . alr I 7
dhfichdbdadadadraladh dhdhdhdids th

QVASTIO XVIL

Virum Subflantia intelleltina it ex
[uo conceptn volitina ?

InExvR noncfler. Quia intelle-
) Ctuum poteft ex modo cognofcen-
di prazicindi a volitiuo, vt perfe pa-
tet. Alioquin ne dubitari quidem
poflet de quaftione propofita. Ergo
volitiuum non eft de concepin in-
ellectini. Ilaautem , quorum alterum non eft de
conceptu aleerius 5 non repugnatabloluce , vt fepa-
rentur realiter. [

2. Non omnis intelletio eft illatina volitionis.
Eigo nec omne intelleGmum eft volitiuum. P:

confequentia , quiaficuc (e haber adtus ad adtum ; ira,

potentia ad potentiam. Probatur antecedens , quia

cognitiones pure fpeculative , vt duo & wuria funt,

quinqgue , nullam habent vim excitandi vllum affe-
étum , eumyve inducendi. Probatur rurfus idem ante-
cedens, quia Deus congcipere poteft decretum efficax
non concurrendi cum Perro ad vilum aGum volun-
tatis,ex quo perueneritad tale inftansdecerminatam,
atque idem decretum poteft pro eodemvinftanti i Deo
reuelari Petro, qui fimiliter poteft adtu fidei affentiri
tali revelationi. Qua quidem omnia apparent ex ter-
minis omnind poflibilia. Talis autem atus fidei el-
tentialiter eft incompoffibilis cum omni a&u volen-
di. Quia fiinduceret aliquem adtum voluntats , eo
iplo redderetur falfa reunclatio Dei , cum quaeffentia-
liter connedtitur idem actus.

3- Non eft de conceptu virtntis fenfitive conne-
intrinfeca cum appetita fenfitivo. Ergo neque cft
pru virtutis incelledtine connexio cum ap-
tionali 5 feu voluntate, Patet confequentia,
quia ficut {e habet fenfus ad appeticum fenfitionm;
ita fe_habet intgllectus ad voluntatem, Patetitidem
antecedens . quia fenfus externi vere percipiunt fua
shiedta 5 & tamen nullum per fe ipfos inducunt
actumappetendi , vt fert communis au&ornm con-
fcuiuq > 8¢ probatur ex eo efficaciter ; quia cognitio
boniablqueactu @flimativz non mouet appetitup,

e s

{ophus. Aftimatina avtem nulla dasye

vt di
in {enfibus externis , wt per fe patet.
4. Cuirepugnat appetitus , repugnat etiam
tas , quia voluntas fubappetitn continetur ; e yg;
Philolopbus lib.3. de Animaa ¢ »fibile g
tem eft intellectivam , cui repug

48. Do
appe
-

appetitns et actus imperfecti , vipote s
adhuc, qued appetit.” Poflibile

tum, fen nonimperiectam ,

utem et e

num }‘L“.

connatu
nihil (upereft ; quod naturaliter appctere poflic, Erg
poflibile eft, & de facto datur intelletinum , nemy,
An_[;uius: cuirepugnaty oluntas.

Art. 1. Relponderur. Cerrum eft ex pluribus
ptura locis, Angelis inefle voluntatem , ve

miniffri cins o qui facitis Voluntatem eiss, yriq
tarié, & laudabiliter, atque ex electione proprias
quam boni miniftri Dei, In hunc nimirum fcopuy
id ibi effertur de Angelis. Apoc.73. vous Ange
clamat ad alios , Nolire nocere tevra 5 & mavi
teibuitur defiderium 1. Petti 1.12. J# guemn 6
Angeli profpicere. Ex fimiliter. 2. Petri 2. Tribuj
eifdem peccarum, ve mula alia pratermittam , arque

proferentur in decurlu.

Art. 2. Queritar iam ratio 4 prieri huius veria-
ddit D. Thomas quelt. 9. 4
connexione intellectini cum volitivo , feu ex repu-
gnantia xucuplq-'iun.1:11611{‘&5‘-:1115. fine velitno. Qua
eadem ratione vtitur etiam queftione 1 9. art. 1. pro
adftruenda voluntate in Deo.Sed elt hic locus oppor-
wunior pro difcurienda ifta c:ontmucriia. Quia pro
exiftentia voluntatis in Deo funt aliz rationes o
feftiores, quam quee fundatur in concepru incelle
vt fic ; clun pro adftrucnda eadem in Angclisv

tis , camque

mnibus, nuila occurrat manifc

Maia i afl
112 hell

{aliter o

telle@inum non vo , efler admice

' £ T ’ Ta
ftens L:l\’ 1..C]£LJ 5 VL necelarnuimaa ¢

:L.‘.;rquacum viiaerh 5 vt colligi }“uLu!f ex dickis qua-

ftione 1. circa necell
perfectione operis dinini adzquate fum Conne-
xionem porrd intellectiui cum volitino ex fuo con-
btu vninerfali probat primo D. Thomas 3 pofterio-

ri per induétionem. Quia videmusad formam nam
ralem cnnfcqm appettum ‘n.xt}::.ﬂcm,im‘ imnatamsad
formam apprchenlam per fenlum , confequiappa-
n fenfitivom , atque ad formam intelledtam con-
Gualem , idque ita apg

tum len

fequi appetitun inte

s, o A % RS
manifefte in omnibus , qua cered ;5 ac diftin
mus. E
{aliter efle vnicninis ordini rerum eflencial:

€ 1c

go par efl credere , vim appetitinam viiuct-
t deuin-

¢kam iuxea naturam coinlque. Ergoad grad
intelle€tini confequitur nec: i
gradus volitiui. r
3. Probat rurfns 2 priori. Q\uh Deus ; cum fic ipht
effentia bonitatis,quidquid operatur , operatur exit-
tentione boni , & omnia ordinat ad bonum , quan
tum , & qualiter vnamquodque capax eft,nec oppo-
{itumn contingere poteft. Qli:tiﬂllu:\coum gere not
pf)tuﬂ vt Deus non operetur quatenus bonus , & €5
intentione boni. Eadem igitur neceflitare ; qua ré-
bus fenfu , rarione ; & intelletu carentibus nece
110 indit appetitum innatum , per quem formalic
ordinantur ad omne bonum , cuius [unt capacia » -
dit etiam appetitum fenfitinum fentientibus , ratio-

x Qr
10 5 X Hentiallte

nalem ratione praditis , & intellectnalem intelligen-
tibus. Alicquin non efler 2qualis neceflicas onhlr.n_nf
di ad fuum bonum,qua (upt meliorz,ac praftantiors

népe fenlitiva rationalia, 8¢ 1'ng:r:iit:é‘m?.liﬂ.-:'t‘qu“:i“”d“‘~
ipap




	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216

