UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Martini De Esparza Artieda, Navarri, Theologi Societ.
lesv, Cvrsvs Theologicvs

In decem Libros, & duos Tomos distributus, Ivxta Methodvm, Qva In
Scholis Societatis lesv communiter traditur annis quaternis

Continens Primam Partem, & Primam Secundae D. Thomeae. Ad Alexand.
VIl. Pont. Max.

Esparza Arteida, Martin de

Lugduni, 1666

XIl. Vtrum Actus charitatis sit pura dispositio, an vero forma per se
immediate iustificans?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94815

480 Lib. V. De Iuftificatione Impij,&c.

libera hominis electione, & confenfu ; étim imperfe-
tio impeditina fumme perfe&ionis moralis conf'-u[-
tz a Deo, ac proinde oppofica confilio, ac intentio=
ni primariz Dei, non poffit efle & Deo. :

Arc. 3. Deinde per matrimonium humanum minni-
tur libertas connaturalis quead ele@tionem ftatus , &

perfone, & grauatur multis oncribus_; atqueagens li-
berum non elt fufceptiunmab extrinfeco eorum, qui-
bus ipfim directe minuitur, & granatur. Coniunctio
autem cum Do , qua fiv per gratiam , folam minuic
poteftatem peccandi , qua non eft libertas , nec pars
libertatis,vt dicit Anguftinus,8 auget yeram liberta-
tem propriam filiorum Dei; nec granatabfolure , fed
exonerat; atque ad huinfmodi formam confert vtique
vim ex [ua natura fecundum {e paifom, quod eft pre-
ditum libertate. Pater igitur refpeétu matrimonij (pi-
ritmalis adeffe 2quivalenter conlenfum ex vi apperi-
tus innati rationalis fubftantiz , licet refpeétn matri-
monij temporalis, & puré humani nullus adfic con-
fenfus , fiadfic elicitGs,

Art.1.Ad 6. Iuftificatio coniunéa cum difpofitione
i{ﬂetcawris ad ipfam eft maius bonum, maiulque ab-

olute bensficium cateris paribus, quam iuftificatio
fola. Quia actus difponentes funt per e boni, & pet»
fectiui peccarofls,enmqpe conftitnnnt landabiliter,&
glorios¢ viGkorem contrariarum difficnlearum , & an-
gent fpem vberioris fruus conlecurnri ex iuftifica-
tione ; vepote continentes in {e propofitam atnale de
eo fructu cumulaté percipiendo ; ideoque funtimpen-
{z abfoluce Jucratiuz. Deinde vtrumque eft donum
Dei, & poteft tam facile, & toties, i non, & faci-
lius, ac pluries conferre virumque fimul, atque alte-
rucrum {eorfim, Denique magis ablolute manifeftatur
potentia Dei faciendo hominem cooperatorem fui in
opete iuflificationis , quam faciendo candem per fe
folum.Quia caufa adequata alterins canfze,& cffoGtus
fimnl plus communicat de fua perfectione , quam §i
caularet ecundem eff:ctum per fe folam; atque poten-
tia cuin{que caufz eo magis manifeftatur , quo plus
communicat aliis de {na perfe@ione.

Art. 2. Congruitigitur magis dignicati meritorum
Chrifti,veillis rependacur inftificatio adulti conignéta
cum eiufdem dilpofitione prania, quam fine ipfa ; &
affectus Dei erga nos eft magis beneficus, ac liberalis,
quatenus non valt alteram fine altera conferre; atque
in eodem operandi modo fit fumma abfolute oftenfio
potentiz Dei, vt inftificatoris. Quare fecundum quid
tantum foret mirabilior , ac beneficentior inftificacio
Impij peradta,quin preecederet vlla difpofitio ex parte
iphus. Quiaindudtio alicuius forme in fubieGgm, &
fublimatio perfonz in gradum fuperiorem, ¢ 8care.
Tis paribus , magis {uperat {pem, & confequenter ex.
citat maiorem admirationem , & ed magis participat
rationem gratiofi, qud minor eft difpofitio, & maior
indignitas recipientis. Se habent igitur tanquam ex-
cedens, & exceflum ij duo modi iuftificandi , excedic
tamen fimpliciter, qui de facko datur.

Ad 7. Concilinm definit inftificationem dogmaticd
fecundum totam eius perfe@tionem, tum effentialem,
& primasiam, tum {ecundariam, & integralem,acac~
cidentalem, qua de facto datur , & doceturin {acris
litceris. Quade canfa vitra fufceptionem gratie, addic
fuﬁ:egtmnem aliorum etiam donorum s> qua cer:¢ ad
conceprum quidditatinum inftificationis fecundum (e
nequaquam pertinent. Eadem de canfa inter difpofi-
tiones inftificandi nwmerat eos omnes adus, qui re-
cenfiti [unt in queftione pracedenti, quos tamen cer-
tam eft non omnes cffentialiter requiri ‘explicir ,
€€ formaliter. Eadem igitur ratione voluntarieta.
tem apponit in Expoﬁtione inftificationis > quiz
conflat ex {acris litveris ggultum de fado non infti-
ficasi, nifi volentem , & difpofitum actibus fuis , ac-

que vt ita fiat i‘uﬂiEmtio > pertinet ad eins Mmaiore
perfe@tionem fecundariam , & accidentalem , thm
per dicebatur. Quod non obftag quominus drj t;‘.
fiv infhificatio ablque eadem preuia difpofitigne T
ad {onm conceptum metaphyficam, Prarerey eqtiaﬂ-
feclufa a&uali dai}wﬁtionc morali peccarorig dare::
in iuft ficatione impi) ratio voluntarij virtualiter vlt
liquer ex refponfione ad 4. & 5.& ex rati{)ncipr;m]‘
noftre fententiz; atque de huiulmodi etiam voluj.
tietate accipi poteft quod dicicar 2 Concilio, lieet ejys
contextus magis inclinet ad voluntarietirem formg.
lem, &:_cl!c:tc.m > ideoque fit melins adhearere priod
refponfioni.

Ad 8. Quod peccata, que committuntur prafucey.
te notitia reuclationis exiftentis de fadto de illjs Ton
condonandis , nifi prezeunte difpofitione Peccatoris,
non poffint remitti ablque rali difpofitione, nop pro-
uenit ex magnitndine malitiz eorum, {ed ex folaipj'o.
rum connexione intentionali cnm ea dinina reuelatis
ne, qua falfificari nec de potentia abfoluta poteft
Quare inde non fequitar . quod Deus non pome;
abtolute facere revelationem contrariam 5 vel Gl
eam non fac:re, quam fecit de facto; atque remittes
de potentia abfoluta fine praenia difpofitions pecgs
toris peccata non connexa intrinfecé com renelations
nolendi condonare ablque prauia difpofitione, v
quia non darerur talis revelatio, vel quia non adefli
peccanti actnalis notitia , & aduertentia ipfius pro
priori naturz. Atque hoctanrum eft,quod intendit
in contlufione pofita. Demum omnia feré [uperion
ﬂrgﬂmﬁ]]ra pa(iul\tur lﬂﬂnifeﬂ:am illﬂ:ﬂﬂtiﬂln 3 m.'lgn:
faltem ex pare, iniuftificatione parunlorum, necron
in fuftificatione adulti per facramentum praexiftente
fola attritione.

Frdhdlr it fadh i e
QVASTIO XIL

Virum actus, charitatis [t pura dif
Pofitios an <vero forma per [ im-
mediate inftificans ?

IpezvR effe forma inftificans immedis-
té per {eipfam. 1. Quia actus charicadsef
y perfectior, quam habitus charitatis. Erg
fi quidem habitus chatitatis eft forma per
feipfam immediat¢ iufhificans , atque incompoffibil
cum peccato lethali, 2 fortiori eins actus prafiatiden
immediate per feipium. Probatur antecedens. Primd,
quia finis habitus eft actus , & non & conuerfo. Non
enimamici ideo amant (¢ inuicem, vt poffinc amat¢;
fed ideo poffunt , vt ament ; imo vninerfalitet queli-
bet virtus 2ftimacur, ac appetitur proptet eius afum,
vtque eius actus habeatur; ficut zftimancar, acappe-
tantur inftrumenta materialia, prafertim arsificalia
Propter opera eprum, & artificia, & non & conuerlo:
Finis autem, & propter quod voumgquodque, eft m-
ioris bonitatis, quim reliquum. Deinde actus nagued-
les font meliores habitibus, & potentiis naturalibus
Quia vt habetfir 9. Metaph. tex. g. Aéhus inbom, &
mals preeminent potentize Melins eft enim bene agerts
guam poffe bene agere, vt fubiicic D, Thomas 1.2.4.7%
ar.3. Vbi tarfus in fine concludit. Et fic patior efbait¥s
in bonitate, vel malitia,quam habitus. Dictum denique
eft quait. 7. art.7. perfeGione fecunda , id eftopers
“tione efl¢ ynum quemque fimpliciter bonum; pefe-
Ctione verd prima , fen potentia, & habitunon nilt
fecandum quid. Melius eft autem, quod facit fimpli-
citer bonum.

2. Adus




]

Quzft. X 11 Deacu charic.

2. A&us charitacis conuerrit lyom'nem ad Deam
amando iplum {uper omnia creata , & LUl!J"'-.?l'[l'lL'HE, f
auertit i rebus omnibus creatis, quatenusdi plicenti-
bus Deo. Ergo conftituit animam in (tatu adzquate,
& perfedt -ontrario {tatni, cui fubiacet f.1t:nm- pec-
cati. Totum namgue malum pccmticm!hllit inauer=
{ione A Deo , einldemque pg‘itpulitionc compnmtilonc
boni creari ;ad quod conuértitur. Is auntem, qui re-
ponitur in ftatn adzquate, & perfedte contrario illi
ftatui, cui prius {uberat , omnino remouetns ab f?am
priori.Ergo actus charitatis per leiplum immcdia;c,&:
tormaliter remonet peccatorem ab ftatu peceati , ac
proinde eum iuftificac formalicet , & immediate per
eiplum : ita vt nulla um}:iius‘ indigeat conucrl;une
ad Deum pro depellenda perfeéte priori auerlione
habitualia Deo. ¢

3. Actus lupernaturalis charitati s‘(‘i’t eflenriali-
ter incompoflibilis cum peccatonen folim actuali,
{ed etiam habituali ; & eft fimiliter conn:xus cum re-
miflione omnium peccatorum , & cuin dile&ione
amicabili Dei erga peccatorem. Ergo inftificic per
feipfum immediate.Jatet confequintia. Quia in itlis
pradicatis confiftit adequaté conceptus forma infti-
fhicantis , necalia ratione tribuitur gratie habituali
vis inftificandi pet feipfam. Probatur antecedens.
Quia actus charitatis dependet ellentialiter a fidein-
fallibili, & a {pe certiflima dz Deo remittente peccata
diligentibus le, eol'dumqua- diligente amicabiliter, vt
apparebit quzft.8.de Virt.Theol. ad 6. & tora quzft.
37. Aéusautem eflentialicer coniunétus cum ea fi-
de, & cum ea {pe, atque exhibens formaliter per
{ei plum conditionem, fub qua altera affirmar, & alte-
ra {perat remiflionem peccatorum , & dilectionem
Deierga peceatorem , eft veique effentialiter itidem
coniunctus cam eadem remiflione, & dileétione.

4. In lacris litteris adfcribicur aéui charitatis
remiflio peccatoium , redamatio Dei » & [famma
hominis viatoris perfectio , ac {anctiras ; adcribi-
tur verd non minus,led multd magis , ac exprel-
fius, quam gratiz habitaali , fen habitui charitatis;
vt apparet quoad remiffionem e®illo Luce 7. 47.
Remtruntur ei peccata malta s quia dilexir multnm , 8¢
I. Petri 4.8. Charitas operit mnltitudinem peceatorum,
vtique actualis, dequa loquitur manifefte. Quoad

redamationem Dei conftat ex Pron.8.17.Ego diligen- -

tes me diligo. EtToan.1 4. 21. Qui diligit me , diligetnr
a Patre meo.Quoad (ummitatem perfectionis, & fan-
Ctitatis clariflima (unc teftimonia A poftoli, in quibus~
dilectio Dei dicitar Plenitude legss, 13.ad Rom, 10.
Finculum perfeitionts, 3, ad Colofls 14, Fings , & com-.
plementum preceprorum ; 1. ad Thimoth. 1. 5. Eadem
pradicata {zpe, multipliciter , & luculenter tribuun-
tur actui charitatis 3 Sanéis Pacribus, prefertim An-
guft. vt videre laté licet apud Valqu.r.2.difp.203. &
a led Meéracium dﬂ].t 2.de Gratia. Cum ergo ea pree-
dicata fint conuertibilia cum forma inftificante,arque
gratia habitualis certd credatur effe forma iuftificans
Propter cadem praedicata illi fimiliter attributa, dubi-
tari non debet , quin actus charitatis fit formainftifi-
cans per fe immediate, ficutrgratia habitnalis,

§. Prima veritaseft dt;‘pu'.ﬁn:l omnis erroris ref-
pectu intellectus videntis ip{am. Ergo prima bonitas
eft depulfina omnis peccati ref pectu voluntatisaman-
tis iplam.Probatur confequentia. Quia tantaeft oppo-
fitio bonitaeis divinz com omni malitia peccati, ideo-
que tanta elt efficacitas’eius ad depellendam omnem
malitiam ; quanea eft oppofitio veritatis dininz com
omni erroris falfitate , atque efficaciras ad depellen-

dam omnem faifitatem. Ec aliunde actus charitatis”

etiam elicitusin ftatn viz adhzrer bonitaci dininz
‘immediat¢ propres {e,& vt eft in {e s non {ecus ac fer-
tur vifio Dei in veritatem dininam immediaté ve eft

&

481 7

in (c. Ergo ficut intelleckus beati propter magnitodia
nem per tectionis, qua inelt vilioni beata,non poteft
fubiacere vili errori ; ita nulli poteft iull)‘.;x ere pecca=
to voluntas amantis Qeum per veram charitatem \d_-
que proprer magnitudinem perfectionis , qua eltels
{entialis dilectioni fupernarurali Det. 3

6. Aunguftinus ad illnd Rom. 5 ._[Hﬂ:ﬁm:f gratis
per gratiam ipfins - fi Destssait, nonrecsperet Farg’ug:cf:xes
ad fe.effer ineoimiguitas. Non eft antem iniguitas non
recipere peccatorem , dun_i clll pu.cc‘ator :"lcu inlenin
compofito peccati.Qué enim iniquitas et p_ot_cﬂ:'non
recipere , ted rcp:il{_:rc inimicum , dum eft inimicus,
fen in fenfu compolito inimicitiz,vtcumque interim
fit difpoficus ad amicitiam. Ergo qui confugiunt ad
Deum pcrﬂ:&é , €0 ip_lo formaliter , & non tantum
difpofitine definnnt elfe peccatores , & inimici Dei.
Confugir autemad Deum p:rf(:(f‘lt‘{ qui Jlilg‘-l‘t iplom
perfeté fuper omnia. Ergo eo iplo formalirer , &
non tantum dilpofitiue dehnit effe peceator,& inimi-
cus Dei. -

7. In ftatn pure naturz remitterentur , ac dele-
rencar peccata formaliter , & immediate per adtum
di‘ectionis Dei naturalis [uper omnia, vt dictum efk
quilt.g.ad 8.& confirmabitur viterivs in qq.de Pee-
nitentia. Ergo in ftatu preelenti elenatmnis remittun-
tur fimiliter, ac delentur peccata fm'm.ﬂitcr,& imme=
diaté per actum dile¢tionis Dei fupernaturalis fuper
omnia.Patet confequentia.Quia virobique eft eadem
proportionalis ratio. Imo actus [npernaturales , cum
fint perfe@iotes, habent matorem oppoliionem cum
malo ; & quidem ed maiorem, quo maius eft malnm.
Peccata antem hominisglevati funt deteriora, quam
peccata non elenati,quia commistuncut preexiftente
maiori Dei cognitione.

8. Homoimmini inimicns definit efle inimicus
eius formaliter , & immediat¢ per amorem amicabi-
lem de nouo conceptumab eodem erga eundem.Ergo
etiam inimicus Dei definit efle inimicus eius forma-
liter, & immediate per dilectionem amicabilem eiul-
demergiecundem ; ac pmind?‘ delinit eo ipfo forma-
liter efic peccator. Patet.confequentia. Quia dilectio
D:ippn minus coniungit cum Deo , nec minus op-
ponitur priori auerfioni ab eodem, quam conjungat
cum homine , & opponatux auerfioni abeodem dile-
ctio ipfins. Imodileétio hominis erga Deum eft ma-
ximum donum Dei; quod proinde haberi non poteft
a peccatore, nifi ex Deo deponente iam odinm ad-
ucrios iplom, & incipiente agere amicabiliter erga
eundem illa ipfa voluntate vique adeo benefica, &
collatx‘q,\ tanti boni.Ergu diletio Dei i‘upel' omnia
concedta A peccatoreita tollic formaliter inimicitiam
cum Deo ex parte ipfius peccatoris, vt pr&fupponat
eflentialiter {ublatam inimicitiam ex parte Dei ad~
uer{us enndem peccatorem.

9. Ideo opponuntur inter {e habitus amoris , &
odij bonus, & malus, quia opponuncur inter {e altus
amoris, & odi), bonus, & malus : ficut hi aétusideo
inter (e opponuntur, quia verfantur circa obieéta in-
ter fe oppofita.Ergo necefle eflt,maiorem efie oppofi-
tionem actualis dilectionis Dej cum omnibus pecca-
tis , quam queineft habitui charitatis cum iildem.
Quia ve communiterdicitar ex Philofopho ; Proprer
quod vanmqunodgue 1ale,& illud magis.

Art. 1. Rr:!‘P._ Vnumquodque tollitur per Toum
oppoficum, vt attumit D.Thomas 3. p.q.87.art.2.ad
probandnm peccatum veniale wemitsi ablque infu-
fione gratiz. Peccatum antem lethale opponitur , 8
quidem effentialiter gratiz habituali,& non {oli actui
charitatis , vt diGum eft quaft. 9. Ergo peccatum
lechale ita tollitur per gratiam habitnalem , ve tolli
nullatenns poffic abfque eiys pofitione. Eadem igitur
ratione , qua eodem in loco re€te concludic D, Tho=

Tt 3 mas




=

~

482 Lib. V. De luftificatione Imypij,&e.

mas peceatum veniale tolli pofle per folum motum
aliquem charitatis, concluditur peccatum lechale gnI—
li.non poflz, nifi per habitum chariratis. N:;l)}vc ficut
peccatum veniale opponitur m"uqrx chariracis ; ita
peccatum lethale opponitur habitui charitatis, & an-
tert non folum exercitumSc adtum vice Ipiritualis,
ded ipfam quoque aufert vitam fpiritualem quoad
fubftantiam permanenter.

Art. 2. San¢, quiinciditin amentiam perpetuam,
tamethi poftga beneficio medicina incipiat fapere per
interualla, non propterea {anus erit , fed tantum eric
minus malé habens. Ergo qui incidic in permanen-
temt, & quantum eft de fe'zternam indifpofitionem
refpectu tui vitimi'finis, amifly per peccatum ; per-
manenti, & per {externa, eademque opcima{ & f(uf-
ficienti ad iplam difpofitione;non propterea fanatur,
atque in priftinum facum refticuitar abfolutd, fed fo-
fum minus male haber, ex eo, quod obtineat bonam
ad tempns difpofitionem animi refpeéu einfdem vi-
timi finis. Hoinlmd@i autem eft intrinfece , & per fe
difpofitio , qua habetur per adtum charitadis pro-
prium viatoris. Et fimiliter cft prioris generis indif-
pofitio induéta per peccatnm lethale >VEpote prinans
gratia habituali , qua habet rationem dilpofitionis
contrariz , vt‘pacEt ex dictis queeft. 1. & 2. mgximi‘
verd 4.0gimar aéus charicatis eft pura difpofitio ad
inftificacionem impij , nec (ufficit ie folo formaliter,
& immediaté ad remiffionem  peceati lechalis , & ad
auferendum malum, quod inducitur per ipfum,& ra-
tione cuius peccatum femel commillum habet poitea
permancntiam habitualem.

Art.3. Confirmatur,quia iwitificatio tribuitur Deo,
in facris liteeris, quatenns manenti,& inhabitant in
nobis , & tanquam danti principium fpiritnaliter vi-
nendi,& non lolum adtum aliquem, & operationem
vite, ratione cuius, cum pracedit, folum difponimue
adillud ipfum primum bonum,ivxra illud Ioan. 24.23.
Si quis diligit me , [ermonem meum fernabit | & Parer
mens diliger esm. Cum dici deberet, diligic eum,fi di-
le&io noftra formaliter inftificaret; 8 non folum dif
poneret. Additur viterius ibidem: & ad exm veniemms,
& manfionem apud, eum faciemns Ergo perdile@mnem
noftram aGtualem erga Deum hoc tormaliter non
habetur , fed deinde {uperadditur fubintrante Deo
Permanenter in anumam per gratiam  habiwalem,
Congruit iis omnino quod habewr Rom.8. v. 10, &
I 1. Spirius vinit proprer iuftificationem « Vinificabit mor-
talia corpora veftra propter inhabitantem S piritum eizs

7 vobis.Non antem quis viuit, aut vinificatur forma-
liter,nec habet inhabitantem Spiritum proptemétum
tranfenntem vite, fed proprer principium opératio-
num vim]ium,qund permanenter ineft.Similes pon-
derationes funt facile cuique obuiz cirea ea feré om-
nia;que producta,& indicata funt in quaf.1.

Att. 4. Accedit quod apud. Conciliam Tridenti-
num {efl'6.cap.7. gratia Kabitualis dicitur vnica canfs

Jormalis noftre inflificationis, & can 11 -definicur,bomi-
7es non inflificari exclufa graria, charitate, que sflifi-
catssinfiunditur per Speritsl fanttum , atque ipfisinberer.
Ex alia verd parte idem Concilium eadem itﬂ:cap. 3
& can. 3.& alibi non femel,adtum dileionis Dei no
m¢rat inter difpofitiones prarequificas ad remiffio-
nem peccatorum, & renouationem , fine ea fiar cum
facramentoin e, fiue tantumin voto.Incongruenter
autem diceretur difpofitioad remiflionem,nullo alio
interea adfcripto musietesforma per {eipfam formali-
ter , & adequace remifling ; ac deletiva peccarorum;
imoetfi effie remiffiva , ac delerina inadequate tan-
tum,tanquam partialis forma remiffionis.
Are.g.Nee dici potelt,vt quidam contendunt,dile-
¢tionem Dei non iuftificare de facto, cffe tamen {ufs
ficiencemde fe, vt inftificet, quatenus cft di gnade fe;

P

cui Deus adiungat €anorem extrinfecum remiffigy;
e A : : nis
quem de facto adinngere noluic, Non s Inquam hr:
Yict i S O ) ity g
dici poteft , quiaex dickis q.8.fub initio, & quq; \‘ch
ins finem probationis,conftac hfis;fﬂm‘-mng-},fﬁ J"u-f
ficientem ad remiffioncm peceati;nec de Potentj; h-
s = Furm (3L o i AR ik A0
loluta dari pofle (eiunétam a remiffione 31EC Cim gy
dij_‘re}mf.lfmm conz_ungu.,jnuillr;;b{ que alia formgjy.
trinfece inharente, formam diuinitus f(’i’ﬂl'llbilem A
) el perfecta faper gy

cad€ remiflione. Erg
nia, qua 101; elt 1_1\H‘i-ci_cu§ difpofitio extra {acramey.
wum in re,nec '.uﬁ‘."hcs.t de i‘af_:'tu,& confequéter necel
{ufficiens ad miliil-::u__‘ulum formaliter peccatorem,

Art.6. Demum, fi peccati lechalis maligia tanta noy
efler , vefefolo ;niuceret_ tanquam caula :1dxqum
aternam quantum eft de {e refpectn vitimi g con-
lequendi 111Liig|1iF.1{u111, inidoneitatem , & impofiibi.
litatem ; non luflicerer ad reddendum homine i
plicicer malum ; & vix , & nevix quidem differrery
peccato veniali impedienti confecutionem virimif.
nis tantum ad tempus. Cum €rgo oppofiorum fit
€adem ratio, nec etiam fufficiet ad oppofitum eff
&tum formalem hominis fimpliciter boni , qui off-
¢tus formaliseft de ebcepra intrinleco iuftificarioniy
Non,inquam,{ufficier forma,cuins bonitas, & perfe.
¢tio tantanon fic, vt {e {ola inducat tanquam caly
adequata @ternam quantum eftdefe, relpettu vl
mi finis couEcqw:ndi,dignim[cm,idoncitntsm,&}m{.
fibilitatem. Ad hoc antem non ita fufficit (e folo s
dileétionis Dei fupcr omnia; {ufficit vero habimscha.
ritatis. De {oflicientia habitus conflat ex qualt.a.dg,
Probatur infufficientia actus.Quia in primisin gene:
re caufe formalis pracisé fufficere non poteft. Can
enim fit forma ex f?n natura tranfiens , & breui du.
rans tempote pro ftatu viz , non poteft (ufficere, ye
formalicer prafter poffibilicatem, idoneitatem,& dig
nitatem xetern im permanentem per fe. Quia effedtus
formalis cuiulque forme, totaque eius fufficicntiain
ho; genere funt deninéta durationi, cui deninéh ¢k
ipla forma.

Art.7. Sed neque in genere caufie efficientis pre-
ftareid ipfum podiit. Quia virtas effetina immedian
non tranfcendic limites durationis conuenientisen-
titati caulz f{ecundum fe. Ve verd mediace fufficee
in hoc genere, deberet pracontinere in {na vime

«actina habitum charitatis,qui per fei plum habetin-
mediaté eam {ufficientiam. Non antem prEcontine
dlum adtus charitatis.Quia nullus aétus {upermatusa-
dis poteft producere virtute fua vllum habitam fuper-
naturalem ex iis, qui infunduntur 3 Deo , vt allbiﬂi-
ctum eft ex communi, & certo Thcolugurun] COIli?l[‘
{n.Supereft can'alitas meritoria;que necipia elt luf-
ficiés in aétu charitatis elicito & peccatore,len a non-
dum iufte. Quia nullus adus et meritorins de con-
digno vite zwernz;nifi procedat a gratia habitmali&
nifi quatenus dignificatus peripfam. Et nequidem
hoc modo poteft preaalere vllum mericum pur: crea-
ture aduerfus vim demeritoriam peccari lethalis ; vt
dicerur qua.8.de Incarnatione.In nullo igitnr genere
et {ufficiens adus dilectionis Dei, vt immediar&}ﬂ
feiplum reponat peccatorem in {tam COi‘lEr.‘lL'iol]l iy
in quem conteétus fuit per peccatum, vique refti
in priftinam bonitatem , & dignitatem ; ac proinde
non clt forma inftificans immediaté per feiplam, e
eft pura difpofitio ad inftificationem.

Art. 1. Ad 1. Habitus charitatis 2 Deo infufus e
perfedtior,quiam adtus eius elicicus 3 viatore,nonlo-
lum fecundum quid , quatenus habicus eft bonm
permanens, actus verd bonum tranfiens , fed euzm
fimpliciter,quia habitus eft contentinus,& can_fatmuf
amoris beatifici , qui exceflu prope infinito fuperat
dilectionem viacoris,vt dictum eft ex Aunguftina 12
qq.de Beatitndine. i




Quzt. X1l De aétu charit.

contrarinm:

Art. 2. Ad jones in
dilectio viz elt finis tantom intermedius , ordinatus
fimui cum habitu ad dileGionem p:\tl ® ;que elt vl -
titans finis creatus \*triulqun s in ordine ad quem ea=
dem dilectio viz relpicit etiam viciflim habitum, vt
finem intermedinm; fiue vt pnn-o inducendum, fine
cruandum. Ideo enim diligimus Deum , vE
viuamus,& moriamur in l(_"‘l;l?id 5 id eft,vt habeamus;
& lemper retineamus habitualem poreftacem dilis
gendi Denm {uper omnia,veque deinde amore effen-
tialiter wrerno ecum diligamus. Vnde ex illis pro-
bationis caufalibus non altera tantum , fed vtraque
elt vera loquendodeactu , & habiw d.' Gionis Dei
pro {tatu vize. Imo L-H;(1110-1-.11:1:'.1\'1uu verior caulalis,
qua dicicur, ideo ‘ul'ﬂlmm Deum in via,vt ternum
[‘U“mnua eum 1]1.;".1\.

Art. 3. Dealiis acibus , & habitibus prefertim
f‘»“}“ﬁktﬁ » & nataralibus,de quibus eft fecunda pro-
batio, alia eft ratio i tum quia hi habitus continencur
in ;*.uihus:,tamlu.\m in caufis fecundis adzqnatis iplo-
fum : tum quia iidem actus {nnc operationes oprima
pollibiles fiern per eos habituss Quod etiam pro-
portionaliter couenitinftrumentis arcific
potentits comparatis cum operatione,8¢ ¢
mo iplarum, At dile€tio vie non ft operatio of
inter eas, qua continentur in habimcha
étnm eft. (‘&
Pi u]fﬂd},] 1,o¢ D, Thoma rel Pil.h.llt'\ll'l pm(,uh‘uo o]
optmam ¢ uumlm habitus,& potentiz operaticne
negatur confequentia quead adtum dilectionis Dei
in via yeum folum valeat quoad adum dilectionis
Dciin ]‘:ltim 3 quam dilectionem non negatur prae-
minere habicui sideoque elle (anctificanté formaliter.

Artig. Ad terriam pl(m.‘:,onc-n notanter dickum

yrimam probz

oI

YL COrI

lus \t

arc L\JllLC{]U antecedenti inxta .\.]‘IAL' m

Ly

elt coin loco,maximam bonitatem fubftantiz pecca-

bilis non confiftere in perfectione prima , fed in fe-
cunda.Nam q

de eft maxime impecc

; n‘.r}'_'u\;hiils eft,indeeft OpLIMa, Vi
ilis » habens autem habitum
charitatis, licet {ic abiolute peccabilis , tamen quate-
nus illum habens,fen in (¢ntu compofite eius,eit 1m-
peccabilis,ve apparet ex quaft.9.& teftimonio Toan-
nis ApoiLUh ibi }vnuu\,m ; eaque impeccabilitas in-
eft quantum ek ex fe pn.lﬂ]llll.lll'bl El"O maxima
pettectio hominis wfti, eft penes habitum , quo cft
1uitus, L\imutmpum INenter.

Ad 2.A&us lechaliter pf(h. minofus ita pr"n..t d
Ctione Dei l(rmh S ¥E Im\m Vi ilu 5 & caunlalic

permanenti ri‘
auertic a Deo , non folum
led etiam habitn
dilectionis Dei ¢
ackr:

eunter ; nec continet in e habitmalem , ac
permanentem conuerfionem ad Denm invllo '_(i:]‘LI\.
caula, v 'hfumx_, pull‘tb.'utum eft. Q‘_ de caula di-
citni communiter a1 he mn rig, utu:n LlnLLt].UI'lM Dei
elicitum 3 pe f
fed non cficéin
Ctine , & effectine. .A pp.uu 1;; itur actum
nis Dei non com pen are .ul’L(Ill. ¢ malom , q'l od in-
elt peceato 5 nec inducere conuerfionem ad Deum
adzquaté contra fioni praecxiftenti.Differen-
ia i atum, & actum dilectionis Dei,quo-
:Ldpr:rn‘anem;:éinm elce tmnﬂls exXt ipon fionead7 i
Ad ;. Non {ufficitad rationem forme infH
incompoffibilitas puré intentionalis com pece:
connexio itidem purg intentionalis cum rem
peccarorum, & cum amicitia dinina. Quia totum hoe
canueniret adtni fidei de iuftificationis g 1 iam ob-
tenta, necnon aékni mifeticordie,vel fir mul;
pendenrer 3 Ade

|
Pégcatis in eodem in

riam anet

NLer pecc

renclationis da remirtend
antt s fi eliciatur talis

ang uis

~ 1
l‘\}Ill'l

483
adtus. Et tamen neimo dictr eos afus iuftificatiiroé
propeerea efle (e folis formalicer. Requiritur ergo; vE
totum id infir formz fuftificantd ob mag rn‘m\lmem
{uz p.,'lhi:"mms Quap tamen non oftendit argu-~
mentnm in acta dilectionis Deisled folam , ac puram
mcomunfﬂnhm: .m, & connexionem inten#onalem
ratione reuelationis diuin® qn'\* precognolcitur de
facto per fidem directinam eius actus. i

Art. 1. Ad 4. Teftimonia illa, aliaque fimilia veri-
ficantur de dileétione Dei rationg ‘nhp.u.lblhmtu
(nz 1up &u grata inftificantis » quatenus it puf. -
¢ta , & vlitima dli}\_snt.u.m iplamt ficut ob fimilem
connexioncm , qll.’.\lT\rh.ll‘:L‘JBt {acramenta cum cadem
"L.‘t.a verificatur lnici p;mu rit¢ lacramentam Bap-
uilmi, ant Peenitentiz remitti peceata , quiaita (ind
fufcipic s idem [acramentum operire.ac delere pecca-
ta, Deum diligere; & a Deodiligl ih =LLUL-1L s ad
i..u.1.11\11[.\..1{._&0 huius pari atis eftiQuia 1:01\. con-
ftat,facramenta eflé canlas mfrume 1 siuftificario-
nis 3 ita conftat dile&tionem D sofirionem ad
eandem iuftificationem. Vn)h'c;:nl]ﬁrt conlequenter,
quze dicuntur de ea dilectione relare ad iftam »}if‘t fica-
taunu;mu.co.ch:}d;L elle non in genere caule formalis
immediate , fed mediate tantum inducentis inftihca-
l‘fuL:.:n}_,L]Ll_ltL-:llLl's mducic gratiam,quae inamediate -
ftificar.Tam, r]ua:‘:li-:untuv defommitate perfectioniss
accipienda funt folum comparatione facta com ce-
teris npcr;\tionibus, quas exigunt lex , 8¢ confilia
Eu mm_hw, Nmec in illis omnibus locis habe ity
e rmo g_'\h(\[t.u:mnls 5 L!,l‘l!\, materia il'l‘lilhdn..[ 1iang
operationes eitts,ad quem dirigicur exhortatio.

Art.2. Preterea |1_1oltus chmmm mamulfu- vni=
cuique {uus per notitiam u\p rimentatem dile@ionis
acdtnalis d:{pmwntis ad illum, enmque inducentis, ac
poftea exercentis. Omnis antem eruditio veilis , &
ideneus docendi modus fic per notiora;& nbtictibus
infiftiv. Hac igitur de canfa praedicata; 8¢ encomia,qua
rmm‘l‘._‘“.m_ formaliter pf’mﬂmt ..ld folam gratiam
1 1, & peridonee efferuntur in {acris
documentis de ata eins,tanquam de figno infe cpara-
biliter coniunéto cum eadem in ratione dil tpofitionis
vldme, o effedtus [pecialis,iubintelledta incerim ca-
dem gria habituali,quo pacto transfere D. Thomas
in graviam habitualem diftinétam realicer ab habitu
charitatis,qua dicuntur dechaticate.

Asr. 3. Eodem: modo refpondetur teftimoniis Pa-
trum eandem in cemadmodum h que m.mmJ fed vix
wrmqu am Jﬂmiumhm 1c1pu. a nﬂ:mm ns,cupuu.'c

11.:131[1‘. m.yv LI_

poteft cifailla P. Sm.\_z tOmo 4.in 3. p.d!m 4o fe
il L.L-umm mp 13.8 14. vbi lat¢ protegic noftra
fententiam aduerius P.V aiquu: 8¢ aliot,quorum {en-
tentiam improbabilem iple putat ; ac temerariam,
Quod ramen non probo.

Ad 5. Conceditur :ctlum'l:% virtus s & fufficientia
prime veritatis , & prima bonitatis ad depellendos
errores, & peccata; lc.cl cateris paribus, Crrera autem
non funt’ paria , dum dilectio Dei fine naturalis , fine
fupe rnaturalis propria viatoris confertur cam vifio~
e beata.Quaproprer conceditur dilectionem beatifi-
cam efle formam per fe immediate fanétificantem, &

scindentem omniz peccata , fient vifio beatifica eft
ew'.uﬁlm omnis falle cognitionis; fed ne gatur talem
¢lledile@ionem viz, llcm ab omnibus negatur talem
eile cognitionem viatoris circa Deuin , fine naturalé,
{ie lupunntm alem. Oftenfum nim®umeft in qq.de
Beatitudine, dileétionem Dei in via fpecie diffidere 3
_dile@ione patriz ;- atque viatorem diligere Denmad
modum creaturarum , ficut etiam cognofcit eundem
ad inftar creaturavum tam per ﬁdcm,qham er cogni-
tionem naturalem. Dejnde pegeatum perfenerar mo-
ralites




-

484 Liber V. De Iuftificatione Impij,&c.

valiter per prinationem gratiz ; cium error intellectus
non habeat fimilem perfencrantiam per privationem
habitus fideiaut luminis gloriz. Eltigitur hac etiam
ex parte ratio dilpar. R 3 :

Ad 6. Modus loquendi,qui oppenitur ex Augufti-
no , indicat potins Deum non recipere peccatores, id
eft non remuctereillorura peccata, nec redire in ami-
citiam formaliter, & immediate per dilectionem, qua
ipfam amanc ; fed per aliquid deinde {uperadditum.
Quia receptio confugientis eft aliquid ¢x ino con-
ceptu d:i%ir ckum ab :1C'i:i<)nc » & altn ‘confugicnris,
eique milericorditer (nperadditur.Nec Iniquitas dici-
tur, quod aliquid agenti negetur aliquid, nifi hoc fic
diftindtum ab illo, eique ﬁ]pcrcroguudum ex iuftitia,
mifericordia,aut fidclimtc.lgimr Deus eflet iniqm_ls,
fi non reciperet, & iuftificaree confugientes ad {e,{eu
diligentesde , quia eo iplo non ftaret promiffis ; qui-
bus allicit peccatores , vt refipifcant , & confugiant
adipﬁlmpcr di[t‘él‘ium_m eiuldem ; ficut ctiam eller
iniquus s fieofdem ad (e confugi_emes non reciperet
Pro tempore in gloria, proutrecipit protinus in gra-
tia. Quia videlicet eadem Dei vtroque modoremune-
neraroris fides prelucct accedentibus ad iplum.Qua-
¥€ ratio eius iniquitatis non fundatur in dignitace ac-
cedentium,nec impeditur corundem indignitate ; fed
fundatur in divina promiflione, cnius exiftentiam non
impedic,nec ligat ejus adimpletionem indignitas pec-
catoris adhibentis nihilominus difpofitionem & con-
ditionem, qualis exigitur 2 Deo pro {ua cum ipfo re-
conciliatione.

Art. 1, Ad 7. Peccatum commiffam in ftatu pure
naturé, ficut nullius doni fupernaturalis Pprivationem
induceret ; ita remitteretur {blquc vilins doni fuper-
naturalis infufione, atque ideo per acquifitionem (o.-
lam perfetionis alicuius pure naturalis. Quiaverd
inter perfectiones puré naturales, primum locam te-
net dile@tio naturalis Dej fuper omnia ; atque pro
quouis ftatn ad enndem primum locum cercd Ppertinet
donum remiffionis peccati ; concludirur remiflionem
peccati pro ftatu pure natura petficiendam fore per
aflom diletionis naturalis Dei [uper omnia. Ratio
eftyquia aétus dilectionis naturalis Dei , ficat quili-
bet alins actus naruralis proportionaliter , cofitinet
infe, & inducit virencefua adtina Ppermanentem bo-
nam difpofitionem,& poflibiliratem, feu habitum di-
ligendi Dei fuper omnia naturaliter,manfurum zer-
nim per (e loquendo satque in hoc confiftic homi-
nem efle fimpliciter bonum , ideoque expertem pec-
cati , vt colligitur ex didis quaft. 4. Nequit aucem
preftare tantundem in ordine {upernaturali adtys fu-
pernaturalis dilectionis Dei, e dictum e} {i Py Patet

igitur rationem efle dinerfam. @
Art.2.Neque verd hoc diferimen vergitin minoré
ordinis fupernaturalis commendationens » fed magis
in laudem, & exaltationem donorum permanentiom,
& habituam fupernaturalium 3 Deo infuforum per-
tincntinm ad enndem ordineps. Quorum videlicet

L]

tanta eft perfectio, vt neque partialiter vily Ginits
creata ¢ffici }u'pl-ﬁnt , {ed 2 lolo Deo, Ex quo v]tc;lﬂ;
Lequitur, ve [pes,& conatus , atque \'niulqamluml"
{ns habeant in homine ¢lenaro {pharm Propor,,
naliter latius patentem in .\Etum,[‘oiii‘qm its ity
tibus contentd, quibus continetur, fi Lamen Copy,
tur vllis, omnipotentia Drei cim qui nop et ey,
tus,nec dperare , nec corvari prudenter , neg oby nere
poflic, nifi qua continentur in aclivitate nypyp g
caufarum [tcundarem j nec ad aliquid majus, aut hoe
]]!IEV.’I.S » & fel CITAS €1Us peruenire , aug iple 1';5}1“;—"
dll]‘ﬁl'ﬁt‘rt’ }70{11[, ]"i'OL]t Oi."ﬂ['i.:t.

Aft. 1. Ad 8. Inimicus Dei neqnit definer efl
inimicus eius , aut incipere efle amicus quin defips
ell: malus , & incipiat efle bonus fi mpliciter, yeli.
quet ex qu.8. Hoc antem haberi non poteft ablgue
gratia habicuali , vt oftenfum cft tupra. At nop g,
micitia hominis cuam homine ; non facit homigey
non malwn , autbonum , vt patet. Prateres adhug,
quo quis vult non eflz amp_lius inimicus altering hy.
minis, ant vult deinceps efle amicus einldem, prody.
citinchoatiug , ant perfecté habitum , & Perinky.
tem animi difpofitionem non exercendi actus inimi.
citiz, aut exercendi adus amicitiz jac Proprerea i
aétus habetin fe virrualiter, & CIMINENTer persran.
tiam (ui. Hoc verd ipfam non habet relpedtn Dii
actus dilectonis noftre erga ipfum, vt dictum ¢,
Quare dilectio Dei coniungit com Deo aualier g
tranfennter non minus,imo magis,quam dileiohp.
minis cum homine ; non tamen habitualiter » 2C per.
manenter : fen coninngit affecting , v dicicur , nog
tamen effeétine,

Art.2. Vnde {i Deus vellet concedere peccatori di.
leGtionem fui fuper omnia negato habitufic dilige.
di, quod facere omnino potelt etiam fine miraculy
attentafola magnitodine bonitatis, quaz eftin eadile-
¢tione ; non proprerea amicabiliter ageret, nec con-
cederer donum conflitntinum amicitiz oppofite pria-
tiodio , & inimicitiz, vtpote infligenti malum per
manens oppofitum bone dilpofitioni permanentiad
vltimum finem; id eft privationem gratia habitalis
Iraque vaoluntas dandi peccatori {olum a&um dile
¢tionis Dei,eft amor tantiim fecundum quidergaeur
dem peccarorem, fient voluntas dandi alios aiushe-
71055 non tamen eft amor fimpliciter fufficiensad con

" ceptum amicitiz , autad totalem , feu ablolutam ded

pulfionem inimicitiz! :
Ad 9. Aéus terminati ad obieta oppofita magis

“opponuntur inter fe , quam opponantur inter {e hi-

bitus , ex quibus proficilcuntur , feu quos induer
iidem actus, neuter tamen ex actibus tantundem op-
Ponitar cum habita , ad quem pertinet alter aftus,
quantum opponuncur inter fe iidem habitus, Agint
autem in prafenti de oppofitione aéus amoris Dei
cum actu peccati, non vt actualiter exiftent in (€ in-
trinfece,fed quatenus habitualiter permanenti. Qi
%< nihil concludit ea comparatio,

LIBER




	Seite 480
	Seite 481
	Seite 482
	Seite 483
	Seite 484

