
Buddhistische Tempelanlagen in Siam

Ravendro, Ravi

Berlin, 1916

Die Bauanlagen zur Umgrenzung der Tempel:

urn:nbn:de:hbz:466:1-94738

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94738


DIE BAUANLAGEN ZUR
UMGRENZUNG DER TEMPEL :

BÄI SEMA , PHRA : RA : BIENG
UND KÄMPHENG KEO

Zu den unentbehrlichen Ergänzungen jeder Bötanlage
gehören die acht dieses Kultgebäude umgebenden Bai
Sema . Sie bilden daher das äußere Kennzeichen für das
Vorhandensein einesBöt . Stets sind diese Grenzzeichen so
aufgestellt, daß sie an jeder der vier Ecken des Gebäudes
und an den beiden Hauptachsen in den vier Himmels *
richtungen sich befinden . Soll ein Böt gebaut werden , so
werden an den eben erwähnten acht Stellen Gruben ausge*
hoben und eine entsprechende Anzahl von Steinblöcken ,
Luk Nimit , eingesetzt , die einen kugelrunden Körper mit
einer Spitze darstellen . Darüber wird die Gründung des
Unterbaues für die Bai Sema begonnen . Ein neuntes
Luk Nimit wird an der Stelle eingesetzt, an welcher das
Hauptbuddhabild des Böt errichtet werden soll. Die Ein*
fügung dieser Luk Nimit ist stets mit einer religiösen Feier
verbunden . Das Volk opfert dabei Gold und Geschmeide
in die neun Baugruben . Es gibt Vat, in welchen die Bai
Sema nicht vollendet wurden , z . B . Vat Raxänätda und
Vat Khe in Bangkok , doch sind dies nur Ausnahmen .

143



Dem Bot des früheren Vat Phra : Keo Väng Na wurden die
Bai Sema genommen , weil das Gebäude zu anderen
Zwecken bestimmt wurde .

Die Grenzzeichen können dicht an die Mauern des
Böt angefügt sein , wie im Vat Bövöränivet , Vat Ta : khien ,

T . 88 Vat Bangkhünphrömnäi , oder können in einiger Ent*
fernung davon (2 bis 6 m) als freistehende Bauten er*
richtet werden . Der Böt ist, wie später weiter ausgeführt
wird , meist von einer Kämpheng Keo oder Phra : Ra : bieng
umgeben . Die Lage der Bai Sema muß dann stets inner *
halb der Phra : Ra : bieng sein . Wenn wir von innen nach
außen Vorgehen, so finden wir im Vat Söngkhram und
Vat Ma : hathat die vier Bai Sema, die nach den vier
Himmelsrichtungen errichtet sind , in Höhe von 3,5 m in
die Innenseite der Wand eingelassen , während die vier Bai
Sema an den Ecken außen in die Mauer des Böt in gleicher
Höhe eingesetzt sind . Es erklärt sich dies, wenigstens
beim Vat Söngkhram , daraus , daß wir es hier mit einer
Erweiterung des Böt zu tun haben , so daß die Wände des
Erweiterungsbaues auf die Luk Nimit zu stehen kamen .
Da die Bai Sema immer senkrecht über den Luk Nimit
errichtet sein sollen , blieb keine andere Lösung übrig .
Ferner finden wir im Vat Bövöränivet alle Sema an der
Außenmauer des Böt angebracht , und zwar auf einem
besonderen Unterbau , der aus der Wand des Böt hervor *
tritt . Die Bai Sema liegen aber noch innerhalb des Pfeiler*
Umgangs . Außerhalb des letzteren , an die Basis des
ganzen Bauwerks angegliedert , finden wir die Bai Sema
im Vat Tarkhien . Als Übergang zu der freistehenden
Anlage der Bai Sema haben wir die Anordnung im Vat
144



Bangkhünphrömnäi . Das Bai Sema steht frei vor der
Wand , aber der Unter * und Umbau verschneidet sich mit
dem unteren Profil des Bot . Ferner sind die Lösungen zu
erwähnen , bei denen die Bai Sema einen kleinen frei*
stehenden Bau für sich bilden . Hier entwickelt sich der
Grundriß aus dem Quadrat heraus und ist an den Ecken
zwei * oder dreimal verkröpft . Runde Formen der Grenz *
Zeichen kommen vor , sind aber äußerst selten . Der Unter *
bau hat Profilierungen , ebenso wie die Basis des Bot oder
die des Phra : chedi und Phra : Prang . Sehr häufig endet
dieser Unterbau in einer Lotosblume , auf welcher dann
das eigentliche Bai Sema steht . — Schließlich können die
Grenzzeichen oder deren Tabernakel auf der den Böt um*
gebenden Mauer (Kämpheng Keo) stehen oder diese
Mauer unterbrechen . In diesem Falle bildet die Mauer
die wirkliche Grenze , während die Bai Sema nur hervor *
ragende Punkte derselben bedeuten . Ein außerhalb dieser
Grenze 1 errichtetes Bai Sema nennt man Sema Phiphat 2.

Das eigentliche Bai Sema ist eine flache , meist mit
Reliefornament verzierte Steintafel . Die äußere Umriß *
linie derselben hat eine von alters her feststehende Form ,
welche oben einen Spitzbogen zeigt, unten gerade abge*
schnitten ist . Die beiden Seitenlinien steigen nicht senk*
recht auf , sondern sind leicht in eleganter Kurve nach
außen gewölbt . Die ganze Form ist einer Blattspitze oder
einer ganz kurzen Lanzenspitze nicht unähnlich . An den

1 Diese Grenze muß vom Könige festgesetzt oder anerkannt

werden .
2 Sema Phiphat sollten eigentlich nicht Vorkommen .

145



beiden Seiten der Basis sind häufig Schlangenköpfe (drei* ,
fünf* oder siebenfach) ausgearbeitet . In der einfachen
Form , ohne die Schlangenköpfe , zieren die Bai Sema als

T . 89 Zinnen in ununterbrochener Reihenfolge die Palast* und
Stadtmauern , so in Bangkok , Ayuthia , Thönburi und
Löpburi . Dadurch erhalten diese Mauern ein typisches
Aussehen . In dieser Gestalt kehren die Grenzzeichen
auch stets in den Wandgemälden wieder . Sogar das Bad
des Vät Xetüphön hat solche Bekrönung auf der Um *
fassungsmauer .

Da die Bai Sema die Aufgabe haben , nicht nur den
geweihten Platz zu umgrenzen , sondern auch böse Geister ,
die die Feiern im Böt stören könnten , fernzuhalten , so
sehen wir auf ihnen vielfach, besonders in früherer Zeit ,
Göttergestalten abgebildet , so denPhra : Narai = Näräyana *
Visnu , Phra : Insuen = S ’iva, Phra :Phröm - Brahma , Phra : In
= Indra . Ein schönes Beispiel dieses Schmuckes enthält Vat
Söngkhram : Phra : Narai Khi Khrüt , d . i . Visnu , auf dem
Vogel Khrüt (Garuda ) reitend . In Phetxäburi haben sich
im Vät Ma : hathat Bai Sema mit Darstellungen aus der
Geschichte Buddhas aus alter Zeit her erhalten . Bei ein*
fächeren Vät stehen diese Bäi Sema ohne Schutz gegen
Regen und Sonnenschein und verwittern stark . Um dem
vorzubeugen , hat man in größeren Tempelanlagen über
den Grenzzeichen Tabernakel errichtet . Gewöhnlich sind
auch diese Bäi Sema reicher mit Ornamenten geschmückt .

T . 90 Die Bedachungen folgten in erster Zeit der Form der Bäi
Sema selbst, so im Vät Sing und Ma : hathat zu Phetxä*
buri und imVät Bangkünphrömnäi zu Bangkok , zunächst
nur mit zwei Öffnungen . Eine eigentümliche , aber nicht
146



sehr schöne Lösung findet sich im Vat Sa .' buä zu Phetxa ? T . 91
buri , wo man einfach ein kleines Holzdach über den reich
ausgebildeten Bai Sema errichtete , das von zwei Pfosten

getragen wird , die neben dem Grenzzeichen in der Erde
stehen . Später begann man Zieraten und Bekrönungen
auf dem Überbau anzubringen , so im Vät Böt ein kleines
Löwenbild . Anfangs hatten dieTabernakel , wie bemerkt ,
nur zwei Öffnungen , später durchbrach man aber , dem T . 92

quadratischen Grundriß entsprechend , die Wandungen
des Tabernakels auch noch an den zwei anderen Seiten.
Vät Säket bietet ein schönes Beispiel. Daß aus den vier T.
übrigbleibenden , zunächst nach außen auseinandergehen ? 93u . 94
den Stützen des Daches senkrechte Säulen mit Basis und
Kapitell wurden , ist naheliegend .

Als Bekrönung finden wir dann immer reichereSpitzen
und Auf bauten , bis schließlichdashöchste Symbol , welches
der Buddhismus aufzuweisen hat , das Phrarchedi 1

, als Be?
dachung oder Bekrönung hinzutritt . Auch dasPhra : chedi
wird ja als Grenzzeichen , z . B . an der Landesgrenze , ge?
braucht , hat also schließlich dieselbe Bestimmung wie in
diesemFalle das Bai Sema, dessenBedeutung und Wirkung
dadurch in gewissem Sinne verstärkt wird . Verwendung
finden sowohl Phrarchedi mit rundem als auch mit eckigem

* Das Phra : chedi (kurz übersetzt mit Reliquien ? oder Me?
morialbauten ) läßt sich nicht gut mit einem Wort kenn ?
zeichnen , und ich verweise daher auf das Kapitel : Ent?
stehung des Phra : chedi in meiner Schrift : »Das Phra :
chedi in Siam.« Berlin 1912 , pag . 4 u . ff. Sonderabdruck
aus der Zeitschrift für Ethnologie , Jahrgang 1912 , Heft V.

147



Grundriß . Ersteres z . B . im Vät Süthät , letzteres im Vät
Bang Lämphu . Beachtenswert ist die außergewöhnliche

T . 95 Form des runden Phrarchedi , das sich imVät Süthat findet
und den Namen Mala :jächedi führt (ohne Glocke) . Die

T . reichste und schönste Ausbildung haben die Tabernakel
96u . 97 im Vät Phra : Keo und Vät Ra : khäng gefunden , wo sich

als Bedachung neben der mittleren noch vier Begleit*
Phra : chedi nach den Mitten der vier Quadratseiten zu
zeigen. Vor allem imVätPhra : Keo , in welchem das ganze
kleine Bauwerk noch über und über mit Glas* und Spiegel*
mosaik bedeckt ist , haben wir es mit einer Glanzleistung
der siamesischenBaukunst zu tun . Besondere Erwähnung
verdienen ferner die aus Granit mit Bronze*Phra : chedi
errichteten Tabernakel des Vät Xetüphön und Vät Arün .

T . 98 In den vollkommeneren Anlagen wird die Anzahl der
BäiSema verdoppelt , so daß in jedem Tabernakel zwei mit
ganz geringem Zwischenraum nebeneinanderstehen . In
diesem Falle sind dann nur die Außenflächen bearbeitet .
Etwas ungeschickt ist die Anlage der vier in den Diago *
nalen stehenden Bäi Sema . Da die Grenzzeichen gewöhn *
lieh flache Steintafeln sind , so stellt man sie an den Ecken
entweder parallel oder senkrecht zur Hauptachse des Böt.
Es ist selbstverständlich , daß die vier in der Haupt * und
Querachse angebrachten Bäi Sema den Wänden des Bot
parallel stehen , vor dem sie liegen . Sie folgen damit eben
nur der Grenzlinie , die sie ja bestimmen sollen . Es besteht
zwar eine Vorschrift , daß die Bäi Sema vor oder hinter
dem Buddhabild des Böt , parallel zur Querachse , aufzu*
stellen sind , doch wird dieseVorschrift nicht eingehalten .
Um beiden Richtungen gerecht zu werden , hat man dann
148



auch versucht , die Bai Sema auf den Ecken unter 45 Grad
aufzurichten . Doch stellt es auch keine befriedigende
Lösung dar , da dieseAnlage mit der streng durchgeführten
Rechtwinkligkeit des Böt nicht gut in Einklang zu bringen
ist . Besser sind schon die Lösungen , welche die Bai Sema?
Steine mit in rechtem Winkel gebrochenen Grundriß ver?
wenden . Sie kommen jedoch hierbei nicht freistehend vor ,
sondern nur an die Bötwand angelehnt , wie z . B . im Vät
Bövörämvet . Alsdann verfiel man auf die recht gute
Idee , das Bai Sema nicht mehr flach als Tafel , sondern
massiv mit quadratischem Grundriß zu bilden , so daß
es nach jeder Seite dieselbe Umrißlinie zeigt . Beispiele
finden sich im Vät Ma : hän und im Vät Känümat zu
Bangkok .

Kraft Einfriedigung durch die Bäi Sema erlangt der
Bot erst die seiner Bestimmung entsprechende Bedeutung ;
nur in einem solchen Gebäude können die religiösen
Feiern abgehalten werden . Aber die Grenzzeichen haben
noch eine andere Wirkung . Innerhalb der Bäi Sema hört
die weltliche Gerichtsbarkeit auf. Der durch sie abge?
grenzte Raum bezeichnet also eine Freistätte . Innerhalb
dieser Zeichen kann selbst der König keine Befehle er?
teilen . Wenn nicht der Oberpriester des Vät das Aus ?
lieferungsrecht hätte , so würde auf diese Weise überhaupt
kein Verbrecher gefaßt werden können .

Will man einen ganzen Tempelbezirk weihen , so setzt
man auf dieUmfassungsmauern desVät die quadratischen
Grenzzeichen , welche in diesem Falle den Namen Ma : ha
Sema führen , während die gewöhnlichen flachen Steine
Phättha : Sema genannt werden . Solche Ma : ha Sema hat

149





z . B . Vät Raxaböphit und Vät Raxäpra : dit aufzuweisen ,
beide vom König Möngküt errichtet . Auch zeigen in
diesem Falle die Umfassungsmauern der beiden Tempel
eine Zinnenbekrönung mit durchbrochenen Bai Sema,
ähnlich wie die Palastmauern . In solchen Vät können
die religiösen Feiern überall abgehalten werden , die sonst
nur in dem Böt stattfinden dürfen .

Die Form der Bai Sema ist historisch geworden .
Indessen können auch andere Formen der Grenzsteine
gelegentlich für den Böt Verwendung finden . So sind
z . B . im Vät Sämpheng an Stelle der Tabernakel kleine T . 99
Phra : Prang aufgeführt , die in ihrer Höhlung (Khuha )
die Bai Sema bergen , so daß diese kaum noch zu sehen
sind . Noch einen Schritt weiter ging man im Vät Khok T . 100
Mu , wo zwei der acht Bäi Sema durch kleine Phra : Prang Abb .
einfach ersetzt wurden . In dem schon oben erwähnten 64
Vät Khe sind die Bäi Sema nicht ausgeführt worden ; dafür
aber hat man hier an den vier Ecken des Böt auf dem
weit ausladenden Gesimse je ein kleines Phra : chedi er?
baut . Denselben Zweck erfüllten früher auch im Vät So*
mänät Vihan acht kleine vergoldete Phra : chedi aus Mäi
Pra : du (Holzart ) , die in Tabernakeln mit Bäi Sema?Form
aufgestellt waren : außerdem besitzt dieser Böt allerdings
noch wirkliche Bäi Sema. Da früher zur Bezeichnung
der Bötgrenze ein einfacher Baum oder Pfahl genügte ,
so sind in dem sonst überaus prunkvoll angelegten Vät
Benchämäböphit an Stelle der Bäi Sema Steinpfähle er?
richtet worden .

Andere Gebäude als Böt können keine Bäi Sema er?
halten . Nur einmal hat man auch einen anderen Ort mit

151



Bai Sema umgeben , nämlich den heiligen Baum 1
, der aus

den Früchten des heiligen Baumes in Buddhagaya ent?
sprossen ist. Durch einen besonderen Gesandten wurden
einst diese Früchte dem Könige Chülalöngkon von der
englischen Regierung überreicht und unter großen Fest?
lichkeiten im Park des Lustschlosses Bang Pa : In der
Erde übergeben .

J Man kann im Notfälle auch unter einem Phöthibaume
die Mönchsweihe erhalten , daher auch die Bai Sema.

152



B
ei reicheren Tempelanlagen finden wir PhraiRa :

bieng angeordnet , d . h . Wandelhallen , die an einer
Seite mit einer Wand geschlossen sind , in der für

gewöhnlich keine Fenster Vorkommen . Die PhraiRa : Abb .
bieng anderPraithömmaichedi stellt , wasAnordnung und 65 u . 66
Gestalt der Fenster betrifft , eine Ausnahme dar . An der
offenen Seite wird das Dach der Wandelhalle durch Pfeiler
oder Rundsäulen gestützt . Stets umgeben die PhraiRa :
bieng ein Gebäude , das besonders geehrt und von der
Umgebung des Alltags abgeschlossen werden soll . Wir
finden daher sowohl Bot als Phraichedi von ihnen um?
geben . Die ursprünglichste Anordnung ist die recht?
eckige , auf allen vier Seiten geschlossen , wie wir sie im
Vät Arün , Vät Säket, Vät Süthät und Vät Ämmairm vor?
finden . Die Zugänge liegen in der Mitte der Viereckseiten
an den vier Hauptachsen , den vier Himmelsrichtungen
entsprechen d , und sind stets mit Türflügeln zum Schließen
versehen . Die Zugänge werden in der Regel durch ein T . 101
besonderes Torgebäude hervorgehoben , das mit seinem Abb .
Satteldache das des Wandelganges kreuzt . Um die An ? 67- 69
läge reicher zu gestalten , hat man noch an diesen Stellen T . 102
ein zweites oder drittes Dachstockwerk aufgesetzt . Selten
findet man so einfache Zugänge wie im Vät Ma : hathat in
Phetxäburi . Die Giebeldreiecke und Dächer werden in
derselben Weise verziert wie beim Böt . Wird so die Ein?

153





tönigkeit einer solchen Wandelhalle durch die Portal*
bauten unterbrochen , so zeigen auch die Eckformen meist
eine reichere Gestaltung . Selten findet man so einfache
und unschöne Ecklösungen wie im Vät Arün oder Vät T . 103

Abb . 67

Grundriß eines Torbaues der Phra : Ra : bieng imVät Säket, Bangkok .

Säket . Häufig werden die beiden Seiten der Wandelhalle
etwas über ihren Schnittpunkt an der Ecke hinaus ver*
längert ; dann bildet man die vorstehenden Dächer unter
Hinzufügung eines zweiten Stockwerks als Giebel aus,
ähnlich wie bei den vier Portalbauten . Die Wände werden

155





an dieser Stelle selten mit Türen durchbrochen . Eine T . 104
Ausnahme hiervon machtVat Bencha : , das auch in anderer

Ya N.
1 * >

3 Jmem .

Hinsicht eigenartig ist . Die Begrenzungswand bildet im Abb .
Innern eine rechtwinklige Ecke, die durch die Über * 70

157



kreuzung der beiden Flügel entstehenden Vorbauten sind
nur äußerlich angehängt und nach außen als kleine Ka*
pellen geöffnet, in denen man , im Fall keine Tür an*
geordnet ist, alte , steinerne Buddhabilder aus zerstörten
Hauptstädten Siams aufgestellt hat .

Abb . Die Phra : Ra : bieng weist nach außen auch eine Basis
71u . 72 auf wie der Böt . Die Pfeiler* oder Säulenstellung nach

der Innenseite zu kann bei größeren Phra : Ra : bieng ver*
doppelt werden , so ein Beispiel für Pfeiler im Vät Phra :
Keo, für Säulen im Vät Benchämäböphit ; außen Säulen,
innenPfeiler imVät Sömänät Vihan ; mit Bogenstellungen
und Halbsäulen resp . vorgelegten Pilastern in Phra : Pa :
thöm . Da die Außenseite einer Phra : Ra : bieng bei den
langen , geschlossenen Mauern sehr eintönig wirkt , wie im
Vät Ämma : rin , so sucht man durch Anordnung eines
Pfeilerganges auch außen zu beleben wie z . B . im Vat
Säket. Die Pfeiler oder Rundsäulen können auch Basen
und Kapitelle zeigenwie imVätPhra : Keo . Der Fußboden
des Wandelganges liegt eine Stufe höher als der Hof ,
der ihn umgibt . Sind zwei Pfeilerreihen vorhanden , so
steigt der Fußboden bei der ersten wie bei der zweiten

T . 105 um je eine Stufe . Innen an der geschlossenen Mauer der
Phra : Ra : bieng sind lange Reihen von Buddhabildern
aufgestellt , fast immer sitzend in der Stellung des Phra :
Sämathi oder Phra : Sädüng Man . Solche Buddhabilder
führen die Bezeichnung Phra : Phütthä Näng Kän Däp
(in einer Reihe sitzend) . So ist im Vat Phö und Vat Süthät
jeder Buddha auf einem besonderen gemauerten Unter *
satz mit vergoldetem Putzornament reich verziert . Die
Wand hinter diesen Bildern ist mit einer Art Gloriole
158





bemalt , der übrige Raum mit Flächenornamenten ge=
geschmückt . In einzelnen Fällen werden auch stehende
Buddhabilder in der Stellung des Phra : HamJat oder
Phra : Ham Sämüt , d . h . mit einer oder zwei erhobenen

Abb . 71

Sockelprofil der Phra : Ra : bieng im Vät Säket, Bangkok .

Händen angebracht . Bisweilen läßt man sitzende und
stehende Buddhabilder abwechseln, so in der Phra : Ra:
bieng um die vier großen Phra : chedi in der Hauptachse
des VätXetüphön oder im Vät Benchämäböphit . Fast
alle diese Buddhabilder haben ein oder mehrere Tücher
in Schärpenform umgebunden , auf welchen eineWidmung
160



angebracht ist (z . B . folgender Art : »Dieses Tuch hat das
Kind Xöt der Buddhareligion geweiht mit der Bitte , in
dieVollkommenheit 1 einzugehen «) . Die Farbe der Tücher
kann weiß , rot oder gelb sein . Im Vät Börömmämvat
sind anbetende , stehende Mönche in Hochrelief an den

Abb . 72
Sockelprofil der Phra : Ra : bieng im Vät Süthät, Bangkok.

Wänden der Phra : Ra : bieng abgebildet , die alle nach dem
Phra : chedi in der Mitte ihre Hände erheben . Im Vät
Känümat finden wir ganze Reihen von betenden Jüngern
demBöt zugewandt . In demWand elgang der Pra : thömma :
chedi fehlen die Figuren , an deren Stelle sind an der

1 Hier gleich Nirväna , siamesisch Niphan .
161



Wand entlang große Tafeln in Palischrift angebracht , die
die Geschichte diesesgroßen Phra : chedi erzählen ; draußen
aber , in der schmalenBogengalerie , sind alteAusgrabungen
aufgestellt, Steinräder , antike Buddhabilder und Orna ?
mente , die den Zusammenhang mit der indischen Kunst
klar erkennen lassen. Hier dürften sich auch Anhalts ?
punkte bieten , um das Alter des Buddhismus in Siam zu
bestimmen . In der weiten Phra : Ra : bieng des Vät Phra :
Keo fehlen die Figuren , die Wände enthalten aber die
ganze Darstellung des Ramäkien 1 und bilden das größte
Denkmal siamesischer Malerei überhaupt . Die Bilder
haben sehr unter dem Regen gelitten , der durch die Dächer
strömt . Man ist mit einer durchgreifenden Restauration
der Gemälde beschäftigt , doch sind einige von den wieder?
hergestellten Gemälden schon wieder von dem eindringen ?
den Regen beschädigt .

An Stelle des Portalbaues in der Mitte der Phra : Ra:
bieng (nach Osten ) wird manchmal ein Vihan errichtet
(sog . Vihan Thit , z . B . im Vat Xetüphön ) . An Stelle des
rechteckigen Grundrisses kann auch der kreisförmige
treten , besonders um Phra : chedi von runder Form . In
diesem Falle sind stets statt der Portalbauten vier Vihan

T . 106 Thit angeordnet , so imVät Raxäböphit und bei der Pra :
thömma : chedi, Beispiele haben wir auch im Vät Sömänät
Vihan und Möngküt Kra : sät. Dieselbe Anlage war auch
für die Grundrißgestalt des Vät Benchämäböphit maß?
gebend , insofern hier die Phra :Ra : bieng im Osten an den

1 Ramäkien ist die siamesischeForm der indischen Helden ?
sage Rämäyana .
162



Bot anstößt , der an Stelle des Vihan getreten ist . Aber
noch eine andere Abweichung zeigt sich hier : es ist nur
an der dem Böt gegenüberliegenden Seite eine Tür in der
Mitte der Phra : Ra : bieng durchgebrochen . Zwei andere
Türen befinden sich ausnahmsweise an den Ecken.

Eine weitere Vergrößerung der Phra : Ra : bieng wird
dadurch erreicht, daß an allen vier Seiten statt der Portale
Vihan eingebaut werden . Die Decke des Wandelganges
ist eine flache Holzdecke ähnlich der in den Bot . Sie ist
horizontal überderPhra : Ra : bieng selbst , schräg abfallend
zwischen der ersten und zweiten Pfeilerstellung . Die
reichsteAusbildung derWandelhalle ist im Vät Xetüphön
erreicht. Dort ist durch die Länge derVihan Thit so viel
Platz gewonnen , daß noch acht kleine Phra : Ra : bieng an*
gelegt werden konnten , die je einen kleinen Hof ein*
schließen . In diesem Falle heißt die große innere Wandel *
hallePhra : Ra : bieng Xän Näi , im Gegensatz zu den kleinen
Phra : Ra : bieng Xän Nok . Die letzteren zeigen keine
Säulen* oder Pfeilerstellung nach den Innenhöfen hin ,
sondern nur enggestellte, schmale Mauerpfeilerchen (Luk
Kröng ) , deren Zwischenräume mitdurchbrochenen bunten
chinesischen Fayencekacheln geschlossen waren . In
Ayuthia fand sich diese Art der Anlage häufiger . Leider
fallen diese Luk Kröng im Vät Xetüphön der jetzigen
Restauration zum Opfer und werden nach der allgemein
üblichen Art durch Pfeilerstellungen mit weiten Abständen
ersetzt. Bemerkenswert ist , daß man in der Phra : Ra :
bieng dieses Tempels in die Pfeiler Marmortafeln einge*
lassen hat , auf denen die ganze Methodik der siamesischen
Dichtkunst eingegraben ist . Im Vät Phra : Keo finden wir

163



ähnliche Marmortafeln , die die Geschichte des Ramäkien
erzählen , die in Bildern an den Wänden wiedergegeben ist.

Der Zweck einer Phra : Ra : bieng ist vornehmlich der,
einen stimmungsvollen Innenhof abzuschließen , der einen
weihevollen Frieden für den darin befindlichen Bot oder
Phra : chedi schafft und sie von dem Lärm der Straßen
isoliert . Unwillkürlich ergreiftjeden Besuchereines solchen
Väthofes etwas von der feierlichen einsamen Stille dieser
Abgeschiedenheit von der Welt . Wenn auch sonst der
siamesische Tempelbau mitunter Mittel verwendet , die
wir für unsere Kirchen nicht zulassen würden , so haben
doch dieseWandelhallen mit ihren abgeschlossenen Höfen
einen Stimmungsgehalt , der unseren off von brandendem
Verkehr umtosten Kirchen nicht selten fehlt . Wer in diese
Hallen des siamesischen Vät seinen Fuß setzt, dem belebt
nur das Echo seiner Schritte das Schweigen dieser Stätte.
Ruhig und würdevoll blicken den Fremdling dieBuddha *
bilder an . Sicherlich lebt etwas von Buddhas Lehre in
diesen architektonischen Schöpfungen , und wenn uns
auch der Buddhismus fremd ist, so empfinden wir dennoch
Achtung und Ehrfurcht beim Betreten solcher Bauten .

Die Höfe zwischen der Phra : Ra : bieng und dem Böt
sind mit großen quadratischen Steinplatten belegt . Manch*
mal sind einzelne Platten ausgelassen , um Ziersträucher
zu pflanzen . Vielfach benutzt man hierzu die Dok Keo,
einen Strauch mit kleinen weißen , süßduftenden Blüten .
Man findet sie an den Innenseiten der Phra : Ra : bieng fast
aller Vät . Diese Pflanzenwelt mildert ein wenig den Ein*
druck , der durch die streng symmetrische , starre Archiv
tektur hervorgerufen wird . Es kommt auch vor , daß eine
164



Phra : Ra : bieng um einen Vihan errichtet wird , so z . B . im
Vät Süthät , wo dem Bot eine solche fehlt . Im Vät Ma :
hathat umgibt die Phra : Ra : bieng sowohl Bot als Vihan
und umschließt auch noch den Möndöp für das Chülama :
nichedi (Name für eine bestimmte Art von Phrarchedi ),
welches die Hauptreliquien enthält . Nicht immer ist die
Phra : Ra : bieng geschlossen . So ist das Phrarchedi im Vät
Börömmämvat nur auf drei Seiten von einer Wandelhalle
umgeben , auf der vierten erhebt sich der Bot . Umgekehrt
ist die Anordnung im Vät Känümat , in welchem der Bot
auf drei Seiten von der PhrarRarbieng umgeben ist , wähs
rend die vierte Seite von dem Phrarchedi geschlossen wird .
Die Wandelhalle , die die vier großen Phrarchedi im Vät
Xetüphön umgibt , ist im Osten durch eine einfache Mauer
abgegrenzt .

E
benso wie die Phra : Ra : bienghat auch die Kämpheng
Keo (Juwelenmauer ) den Zweck , die durch sie eins
geschlossenen Gebäude von der Außenwelt abzus

sondern . Doch wird der Zweck hier in der Regel nicht T . 107
so vollkommen erreicht wie bei der PhrarRarbieng , da Abb .
die Kämpheng Keo meist nicht sehr hoch ist , so daß man 73
oft sogar hinüberschauen kann . Selten ist die Kämpheng
Keo in Gitter aufgelöst wie im Vät Benchämäböphit .
Tempelanlagen , die keine Wandelhalle aufweisen , sind
von einer Kämpheng Keo umgeben . Es kann aber auch
da , wo eine PhrarRarbieng vorhanden ist , eine doppelte
Kämpheng Keo errichtet werden , nämlich außerhalb und
innerhalb der Wandelhalle . Diese reiche Anlage finden
wir wiederum im Vät Xetüphön und Vät Süthät ; nur

165







eine Kämpheng Keo an der Außenseite der Phra : Ra :
bieng im Vät Säket und Vät Amma : rm , ferner nur eine
Kämpheng Keo innerhalb der Wandelhalle im Vät Phra :
Keo und Vät Arün . Die äußere Kämpheng Keo ist stets

Abb . 75
Mauerprofil der Kämpheng Keo im Vät Säket , Bangkok.

höher als die innere ; sie umgibt denganzenTempelbezirk ,
der nicht zur Mönchsstadt gehört , und schließt die Haupt *
kultgebäude ein , so imVät Säket , Vät Süthät und Vät Lieb .
Das Verhältnis der Rechteckseiten dieser Mauer soll im
Grundriß ein gerades Zahlenverhältnis ausdrücken : 1 : 1 ,
1 : 2 , 1 : 3 oder höchstens 1 : 4 . Vät Säket und Vät Süthät
zeigen nach genauen Messungen das Verhältnis 1 : 2 bzw.
168



2 : 3 . Die Kämpheng Keo ist fast immer eine reich profi* Abb .
lierteMauer . An den Ecken erheben sich gewöhnlich starke 74 u . 75
Pfeiler, die gute Profilbildungen und besonders schön ge*
gliederte Bekrönungen aufweisen . Die runden Ecken im
Grundriß der Kampheng Keo desVätSüthät nach dem
Säo Xmgxaplatz zu sind nur des Verkehrs wegen in
letzter Zeit angelegt . Früher zeigte auch die Kampheng
Keo hier rechtwinklige Ecken mit Eckpfeilern . Bei der
Konstruktion dieser Eckpfeiler ist eine Eigentümlichkeit
zu erwähnen , die ungemein viel zu dem Gesamteindruck
der graziösen Formen beiträgt , die die frei endenden
Spitzen zeigen , welche besonders im siamesischen Stil so
häufig Vorkommen . Solange diese Pfeiler einen quadra *
tischen Grundriß mit vier Ecken haben , ist ihre Konstrukt
tion genau so wie in Europa . Sobald aber zwei und mehr
Verkröpfungen eintreten , also zwölf und mehr vor*
springende Ecken vorhanden sind , würde das Verhältnis
zwischen der Hauptbreite des Profils und der Breite der
Verkröpfung nicht dasselbe bleiben , wenn man , wie es in
Europa allgemein üblich ist, die Gehrungslinien der Ge*
simse unter 45 Grad anordnen würde . Im siamesischen
Stil müssen wir aber alle diese Gehrungslinien nach dem
Mittelpunkte des Eckpfeilers oder des Phra : chedi weisen
(im Grundriß ) . Sie weichen also um so mehr von 45 Grad
ab , je weiter sie von der Diagonale des Quadrats , aus
dem der Grundriß konstruiert ist, abweichen . Im Vät
Thephsirin hat man bei der Konstruktion aller Eckpfeiler*
endigungen nicht auf diese Regel der zentralen Gehrungs *
linien Rücksicht genommen . Die Folge davon ist eine
häßliche Wirkung dieser Bauteile . Das Gesetz der zen*

169











tralen Gehrungslinien wäre auch bei unseren Pfeiler*
anlagen sehr wohl anwendbar , wir könnten in dieser Be*
Ziehung von den siamesischen Baumeistern lernen . Bei
den langgestreckten Anlagen , wie z . B . Vät Säket undVät
Süthät , zeigt die Kämpheng Keo zunächst ein Tor in jeder
Torachse der Phra : Ra : bieng , sodann noch zwei Tore in
der Hauptachse des großen Gebäudes , das innerhalb der
Mauer liegt, aber nicht von der Phra : Ra : bieng einge*
schlossen wird , also auf jeder Schmalseite ein , auf jeder
Langseite zwei Portale . In anderen Anlagen kommen
sogar mehr als acht Tore vor . Schließt die Kämpheng
Keo sowohl Böt wie Vihan ein , und liegen diese parallel
nebeneinander , so hat sie nach jeder Himmelsrichtung in
der Mitte ein Tor (Vät Changvang Phuäng ) . Wir finden
diese Torbauten von der einfachsten bis zur reichsten
Ausführung , in der Regel nur mit einer Tür , die früher
immer , wie beim Böt beschrieben , aus Teakholz herge*
stellt wurde . Neuerdings beginnt man auch schmiede*

Abb . eiserne Türflügel zu verwenden , so im Vät Benchämäbö *
76- 79 phit und an dem Pra : Prangbau im Vät Arün . Ersteres hat
T . 108 als Haupttor eine Anlage mit drei Türen . Hier war auch
Abb . ein reizendes Wassertor projektiert , dessen Ausführung
80 - 82 nach dem Tode des jetzt verstorbenen Königs in Frage

gestellt ist . Zu unterscheiden sind Türen mit horizon *
Abb . talem Sturz und solche, die durch einen Spitzbogen ge*

83u. 84 schlossen sind , also zwischen dem horizontalen Tür *
stürz und dem Bogen noch ein dreieckiges Feld
zeigen, das meist reich mit Ornamenten geschmückt ist.

T . 109 Türen mit horizontalem Sturz haben wir im Vät Xetü*
T . 110 phön , Vat Sämpheng , Vät Ko : u . a . ; solche mit Spitz*

174



bogen sind im Vät Möngküt Kra : sät, Vät Süthät , Vät T . 111
Taikieng usf.

Die Tore haben sehr starke Leibung . Als Aufbauten
dienen reich profilierte spitze Türme , die in manchen
Fällen , z . B . im Vät Thephsirin und im Osten des Vät
Phra : Keo, dieGestalt einersiamesischen Krone annahmen .
Andere Spitzenbildungen erinnern an die Bekrönung von
Aschenurnen , so im Vät Xetüphön . Häufiger sind die
Fälle , wo solche Tore mit Phra : chedi gekrönt sind , wie im
Vät KhokMu,Vät Ko : , im letzteren finden sich noch zwei
begleitende Prangspitzen . Die reichste Anlage mit drei
Phra : chedispitzen weist Vät Ma : hathat in Phetxäburi auf.
Diese drei Phra : chedi stellen symbolisch Buddha mit
seinen beiden Hauptjüngern Mökhaila : und Saribüt dar.
Im Dreiecksfeld über dem horizontalen Türsturz ist ein
Relief angebracht , das die Flucht des Phra ^ höthisät 1
(Bodhisattva ) schildert . Jetzt kommen auch Tore mitPra :
Prangspitzen vor , z . B . im Vät Mölilök zu Bangkok Noi T . 112
und Vät Lao. Der Aufbau der Tore mit Spitzbogen ist
stets von Pilastern getragen und verwendet als Bedachung
dasselbe Motiv , das dieTürumrahmungen des Böt zeigen.
In der Regel tragen die Spitzbogentore keine Phra : chedi*
oder andere Aufsätze . Eine Ausnahme hiervon machen
die beiden kleinen Tore im Vät Känümat auf der Rück*
Seite des Böt , die über dem Spitzbogen noch ein kleines
rundes Phra : chedi tragen . Manchmal sind die Portale
durch kleine Vorhallen auf zwei Pfeilern an der Innen *
und Außenseite erweitert .

1 Name Buddhas , bevor er die Vollendung erlangte .
175









Pflanzenornamenten geziert (ältere Tore im Vät Süthät ).
Ist es erwünscht , beim Eingang eine Wartehalle zu haben ,
so entstehen größere Toranlagen , die innen und außen
eine Sala aufweisen , z . B . im Vät Sämokreng , und beson * T . 113
ders reich ausgebildet im Vät Sömänät Vihan . Die Käm*
pheng Keo als Mauer weist nicht die glatten , einfachen
Formen auf wie unsere Umfassungsmauern , sondern ist
in jedem Falle reich profiliert , Vät Säket , Vät Süthät u . a.
Selten mit Zinnen in Semaform gekrönt wie die Vers
brennungsanlage des Vät Säket oder Vät Raxäpra : dit und
Vät Raxäböphit . Auch diese Kämpheng Keo zeichnen
sich durch unverhältnismäßig starke Abmessungen aus.
Falls eine innere Kämpheng Keo vorhanden ist , so ums
schließt sie den Böt als innere Umgrenzung . Da sie
niedrig gehalten ist und oft nur bis zur Brüstungshöhe
reicht , so stört sie den Gesamteindruck des Hofes inner *
halb der Phra : Ra : bieng nicht . Auch diese innere Käms
pheng Keo ist profiliert und mit Eckpfeilern versehen .
Im Vät Arün wird sie durch eine Reihe dicht nebeneins
ander gestellter Steinpfosten gebildet , die mit kleinen
Löwen bekrönt sind , wie sie sonst stets den unteren Ab *
Schluß der Treppenwangen bilden . Die Steinpfeiler sind
untereinander durch Bronzestäbe verbunden . Eine ähn*
liehe Anordnung findet sich im Vät Raxathivat , doch sind
hier die Steinpfeiler schlanker , mit einer Lotosknospe be*
krönt und nicht miteinander verbunden . Die Toranlagen
in der Mauer sind kleiner ; ist eine Phra : Ra : bieng vor*
handen , so fallen die Türflügel fort . VätXetüphön zeigt T . 114
acht Granittore , auf jeder Seite zwei . Es kommen auch
noch andere Bauten als Unterbrechung oder Schmuck

179





der Mauer vor , so zeigt Vät Süthät kanzelförmige Auf*
bauten , zu denen Treppen führen . Es ist eine Ausnahme ,
daß in diesem Falle der Fußboden innerhalb der Mauer
um sechs Stufen erhöht ist ; der Wirkung des Böt kommt
das nur zustatten . Gewöhnlich trägt
diese Mauer auch die acht Bai Sema
resp . verbindet deren Unterbauten mit*
einander . Die äußere Kämpheng Keo ,
die Phra : Ra : bieng und die innere
Kämpheng Keo bilden die drei raum*
begrenzenden Bauten . Es kann jede q
von ihnen , sogar alle fehlen wie im
Vät Xiphakhao Phetxäburi . Ist über*
haupt nur eine Kämpheng Keo vor*
handen , so ersetzt man häufig die Eck*
pfeiler durch Phra : chedi . Aber nicht
allein der Bot und der Vihan werden
von einer Kämpheng Keo umgeben.
Vielfach sieht man diese Anlage auch
um Phra : chedi , die bis zu drei solcher
Mauern aufweisen können . Im Vät
Bang Lämphu erhebt sich zwischen
Böt und Vihan ein Phra : Prang , der mit einer quadratischen
Kämpheng Keo umgeben ist . Diese trägt auf den vier
Ecken und den Mitten der Quadratseiten kleine Phra :

Prang , die der großen ähnlich sind . Die heiligen Bäume,
die man vielfach in den Vätanlagen findet , sind stets von

Kämpheng Keo umgeben . Schließlich führt jede kleine

Umfassungsmauer oder Brüstung den Namen Käm *

pheng Keo .

Abb . 84
Seitenansicht zu Abb . 83.

181


	Băi Sema. Grenzzeichen - Einsetzten der Luk Nĭmĭt - Stellung der Băi Sema im Grundriß - Sema Phĭphat - Form der Băi Sema im Verhältnis zum Hauptbuddhabild - Ecklösungen - Ma:ha Sema weihen den ganzenTempelbezirk - Phra:Prang an Stelle von Băi Sema - Phra:chedi als Grenzzeichen - Steinpfähle - Băi Sema für einen heiligen Baum
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152

	Phra: Rha:bieng. schließen Cultgbäude von der Außenwelt ab - Portalanlagen nach den vier Himmelsrichtungen in den Hauptachsen - Betonung der Ecken - Basisprofile der Phra:Ra:bieng - Pfeiler- oder Säulenstellungen der Phra:Ra:bieng - Äußerer Pfeilergang - Aufstellung von Buddhabildern in den Wandelhallen - Wandgmälde der Phra:Ra:bieng des Văt Phra:Këo - Vĭhan an Stelle der Portalanlagen - Phra:Ra:bieng mit kreisrundem Grundriß - Dopplete  

Phra:Ra:bieng im Văt Xetŭphŏn - Marmortafeln mit Inschriften in ...
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165

	Kămphëng Këo. Doppelte Umfassungsmauer - Verhältnis von Länge zu Breite des Tempelbezirkes - Profilierung der Mauer - Eckpfeiler - Zentrale Gehrungslinien - Torbauten in der Kămphëng Këo - Anzahl der Tore - Beispiele - Bekrönungen der Portale - Innere Kămphëng Këo - Umgrenzung von Phra:chedi, Phra:Prang oder heiligen Bäumen
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181


