UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

R.P. Richardi Lyncei ... Vniversa Philosophia Scholastica

Complectens Dialecticam, siue Scientiam de Veritate, in decem libros
distributam

Lynch, Richard
Lvgdvni, 1654

I1l. Rationes contrariee solutee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95210

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95210

Iz

13

14

Cap. II1. Rationes contraria foluta.

definitio atut demonftratio alidve quacunque , fed
veritas in communi fit eius finis & obie@tum at-
tributionis,ad quod tota refertur.

Declaratur. Sicut grammatica ordinatur velut ad

finem & obie&um attributionisad rectitudinem lo-
cutionis externz, fic imiliter diale@tica ad reckitu-
dinem locutionis internz {eu cognirionis;fed praci-
pua re@itudo cognitionis eft eius 'veritas : logica
igitur ad veritatem cognitionis & interna locutio-
nis velutad obieGtum actributionis refertur. Minor
elt Anfelmidialogo de veritate cap.1.vbide cogni-
tione loquens fic ait, idem igirur ejf illi & reilam &
veram effe, & fignificareguod efl:8 pauld infraergo
non eft alind veritas quam reftitudo 5 quod toto illo
capite repetit. Rurfus eodem dialogo de veritate
cap.3.{icait; quaproprer qui putat effe quod efts putar
qnod debers atque ideorella eft cogfm!rng,ﬁ igitur vera
& reita cogitatio ponob alind quam quia puramus
effe quod eft 5 ant non effe quod non et 5 noneff alind
eims vevitas quam retitwde. ltem cap. 9. eiufdem
dial. vocat wveritatem reflitndinem [ola mente perce-
pribilem. Pratereain monol.cap.14. fic ait. Conffar
quia in guacunquere [it veritas 5 non eft aliud guam
reftitudi:definente etiam eodem cap.vtramque con-
fundit : quo autem iure hzc ab Anfelmo dicantur,
ecquis non videat:fiquidem veritas in conformitate
actus cum obieéto fira eft : omnis autem conformitas
eft re@itudo quaedam.

SeAnly-T TIL

Rationes contravie filuta.

trinfecus ett tradere inftramenta ad alias {cien-
tias ac veritates eis contentas comparandas, vt pra-
ter alios laté explicar P. Fonfecalib.2. metaph.c. 7.
quelt. 1. le¢. 2. atinftrumentum ad {cientiam {eu
veritatem aliquam comparandam i veritate ipfadi-
{tinguitur, ficut inftrumenta ad navem fabricandam
diftincta funt ab ipfa nani ; finis igitur dialectice
noneft veritas,quz in aliis icientiis elucet;finis in-
quam proximus, quod fubieétum nuncupatur.

Pro f{olutione noto primo , logicam aliam elle
attualem, aliam habitualem,hzc, habitus dialeéti-
cos, illa adtus compleditur. Noto fecundd , finem
aliom c[Tc'proximum & immediatum, alium remo-
tum & mediatum ; finis proximus {cientiz actualis
quemilla confiderat & cui attribuitur , eft finis re-
motus {cientiz habitualis . atque cum eadem reftri-
ctione dici poteft eius {ubieGum fiue obie&tum at-
tributionis:finis autem proximus {cientiz habitna-
lis non eft obie@um aliquod , fed fcientia acualis
quam producit, autad quam inclinat. Quibus ani-
maduetfis , {i de logica habituali & eius fine pro-
ximo fermo fit, non habet inem obieGinum , fed
dumtaxat effe@iunm , hoc eft non habet fnem pet
modum obiecti cogniri,{ed permodum effectus pro-
duéti ; proinde licét inftrumenta ad veritatem com-

QVarum prima fit; finis logica proprius & jn-

SR = :
1 parandam, a&ualefque regulze & cognitiones diale-

icz fint eius finis proximus , non propterea erunt
eius obiectum attributionis;hocenim cum fine ob-
iedtiuo recurrit, atque idem procluseft ; Sin autem
de eius fine remoto {ermo fit , ita quidem eius finis
non eft ea traditio inftrumentorum , fed veritas
quam mediis {uis actibus confiderat;atque adeo bzc
erit eius obieGtum atrributionis. Quod fide logica
ac‘rualiloquunmr, eius finis non eft, tradere infh:w
menta & regulas {ciendi,fed eftilla ipih traditio per
R.P, Lyncei Philofophic, Tom..

49

{fummam identitatem 3 fiquidem Ariftoteles prope
medium _capitis pracedentis citatus cum reliquis
eam exprefle vocat modum fiue inflrumentum feien-
di : vnde reliquumeft , vuipia veritasad quam in-
ftruic intelledtum fic eius finis, & obie@um cui ag-
tribuitur. Hinc conciliari facile poflunt;diffentien-
tes primo afpectu philofophorum fententix:omnes
enim docent logicam efle modum fine inftrumens
tum (ciendi , vt ex Fonfeca & Conimbr. capite pra-
cedenti vidimus : omnes itidemdocent inftrumen-
tum modiimque {ciendi efle finem logice ; vt Fon-
{eca pauld fup[h laudatus & Conimbr.tom 1. logie.
queil.§. procem.art. 3. rat.2. perhibent : hec autem
duo repugnare inuicem videnvur : qui enim fieri

oteft , \ftl(‘:gic:t fic inftrumentum (ciendi , atque
'l:oc fimul fit eius finis,neque id quod eft finis, & ad
quod eft finis matuo diftinguantur : verum optime
inter (e coharent illa duo, fires pauld attentiusin-
fPicFamr » atque veriuique logic.‘e tradita diftinéio
confideretur:namque logica aétualis eft inftrumen-
tum fciendi 5 eius autem finis non eft idipfum in-
firumentum {ciendi, {ed {ola veritas quam practice
refpicit : logica verd habitualisnon eft inftramen-
tum nec formalisregula {ciendi , fed eius princi-
pium , adedque eiulcemodi normam (ciendi fincim
habet : quo fit , vt Philolophi {ibi non repugnent,
neque finem & quod eft ad finem vipiam con~
fundant. -

Secunda aduerfus noftram {ententiamratio.Obie-
&um artributionisdialectice eft obie@iuum exem-
plar vtile ad alias {cientias comparandas , quale
v.g. eltdefinitionem conftare gencre & differentia,
vt huius intuitu Philofophus hominem animal ra-
tionale definiat , aut demonfirationem baibaricam
conftare 3. vniuerlalibus affirmatinis,vtex hominis
rationalitate eius rifibilitatem in Barbara concludat,
aliaque fimilia. At veritas in communi noneft ob-
ieftivum exemplar vtile ad alias {cientias compa-
randas ; quis enim vhquam effentiamatus veri ibi
propofuit , vtinaliis [cientiis actus veros ad eam
normam efhiciat , & non potius aliis elt v{u: reguiis
& adminiculis:Veritasigirur vt ficnon eftobiectum
attributionis dialectice.

arertim Recentiores 5 qui hoc argumerito alio-
rum {ententias impetunt , & noftram fi pauld efler
communior his temporibus;haud dubi¢ impeterent,
ad homines , vtaiunt , expugnari poflunt. Nam
modus {ciendi in communi eft iuxta ip(mos obiectum
attributionis dialectice, & ramen non eft exemplar
obie@inum vtile ad alias {cientias : ecquis enim fibi
ob oculos mentis Pcfuit , modum fciendi efle ora-
tioneni ignoti manifeftativany, vt huins exemplaris
intuitu in alis{cientiis ignotum manifeftarct : ficut
intuens,definitionem conftare genere & differentia
hominem animal rarionale definit, quilquis (cien~
tiamn-de homine aggreditur. Ad hac vninerfim fal-
{um eft , finem & obieGtam attributionis artis pra-
Eiczefle exemplar obiectinum vrile ad arrefadtom
efliciendum , & non ma gis ipf".lm praxim 5 & opus
ad quod regulas prafcribic : fiquidem ats:pingendi
non hﬁ{)el‘ Pl‘o ﬁi‘l(‘ E:Oﬂlil]cﬂl verum: 4 qllfin \'Elllt
cxcmplm' fibi imitandum proponit , fed potius ho-
minem pictum , ad cuius imaginationem regulas
tradit 3Vt vt ergo veritas actuum intelleétus non fic
vilatenus exemplar obie@inum vtile ad alias foien-
tias,& hoc quod fal{tum effe mox conftabit, permit-
tatur tamen ; ea nihilominus erit obiectum ateribu-
tionis diarectica, vtpote quaz adillam exequendam
&2 IIl“q:neu damregulasac precepta exhibet.
Prxterea veritas actuum intellectus bifarium ac-

E cipi

a5y

16

AP




18

50 Lib 11 Procem. Dial. Tra& Il Deobielt. attribut. dial.

€ipi poteft:videlicet in communi quatenus eft con-
formitas actus cum obiecto , ita quidem (e habente
ficut pera@um afleritug;ant in particulari,quarenus
per eam aut definitio de definito , aut proprium de
differentia , aut genus de [pecie , aut idem genus fi-
mul cum proprio de {pecie enuntiarur, aur genusin
{pecies dillecatur,aut ex tali talive identitate exrre-
morum cum medio voum de altero dicitur & con-
cluditur,aut demum quouis alio artificiofo modo ea
intellectui fefe infinuat. Veritas in communi {um-
praeft exemplar in communi fumpti veilead alias
{cientias comparandas : Ceterum in parciculari &
pofteriori modo {umpta eft exemplarin parciculari
ad alias fcientias maximopere conducens. Qua cum
ita fintad argumentum relpondeo negafa maiori,
que veritatem in communi exemplar efle negabat.
Ad eius probationem dicendum eft, ob id neminem
proponere fibi imitandam veritatem in communi,
quoniam folumelt exemplarin communi,eum vero
qui alias {cientias addilcic folum {uuare poffant
exemplaria dialecticain particulari,fiue,quod iuxta
elt, exemplar in communi quatenus perilla contra-
hitur.Ez quidem veritatem in communi , tametfi e
prout fic abltraam nobis imitandam non propo-
namaus,neceiusintuitu definire,dinidere, argumen-
tari,conuertere , ampliare, reftringere, defcribere,
aliove fimili modo in materia aliarum f{cientiarum
procedere non foleamus , effe nihilominus exem-
plar obiectiuum vrile ad alias {cientias conftat:tum
quia ad hoc abunde eft, fi prout contraétaad ratio-
nes & idaas inFefion;s imitanda proponatur ; tum
etiam quia exemplar in communi , prout Jatiffime
funditur, & in omnia & quacunque patet, eft verd
exemplar, ipflumque eft coi primo conuenit defini-
tio exemplaris,videlicet effe id ad cuins intuitam &
fimilitudinem operatur artifex, & id quod deftina-
batefficic ¥ Atqui huiulmodi rationem communiffi-
mam & abftractiflimam prout ralem quis vnquam
fibi propofuit,ad domum v.g.extruendam , alindve
quodcunque artificiolum numeris fuis abfoluen-
dum? ‘Similiter €rgo veritas in commutii , quamuis
prout ita [umpra neutiquam proponi foleat imi-
tanda ei , qui alias {cientias addifcic , erit tamen
exemplar aliaram (cientiarum non parciculare {ed
commune,adeoque obie@umattributionis dialedti-
cx , quantumcumque hae nifi exemplari nequeat
attribui.

Tertia ratio aduerfus noftram fentettrinm:cngn{-
tio attributorum omnium ordinatur ad cogrﬂtfoﬂé
obiedi attributionis:ar quis compos afferat, omnia
quz dialectica tractatob id - tradari,ve quid fic ve-

 titas in communi affequaris ? nam quidea fit per-

fecke c-agnafccre cuiuis promptum elt,nec tam dif-
ficile vt dialecticam in eo tantopere defludare einf=
que gratia tot regulas tradere oporteat. Hoc etiam
argumentum retorquetur; nam quis dicat vniner{a
quz diale@tic Anibus ac regionibus continentur,
ad id voum (pectare , ve quid {it modus f{ciendi in
communi perfedtt cognofcas,vel etiam quid fit de-
montflratio , aut quid definitio > A aduerfariorum
alij modum f{ciendi,alij demonftrationem,alij defi-
nitionem,alij alias rationes communes eidem difli-
cultati obnoxias diale@ice obie®um attributionis
ftatuunt Similiteretiam premi poffunt, qui ens vt
fic metaphyficz,ens mobsle phyfica, quantitarem
continuam mathematice,& dilcretam arithmetice
fubie(a arbitrantur. Rurfas; quamuis ateribaea
dialecticz ad cognitionem veritatis in communi vl-
timo non referrentur,haud propterea veritas diale-
€ticz {ubiectum negari poflet aut deberet, ficut ar-

gumentum nititur:Etenim vt {cité docet Durandus
g.5-prol.n. 9. id intereft inter facultates fpsculati_
uas & practicas,cuiufmodi eft dialeética, quod ille
perfectam cognitionem fubiecti vltimd intendant,
& ad eam atcributa referanc,he verd,tamerli cog-
nitionem feu affecationem fui fubiecii non femper
negligant,haud tamen eam, (ed potius executioné
talis {ubiecti extreme intendant,& ad eam regulas
tradant, & cunéta qug trs.ct:lnl:_,fpmuc {ua deltinent.
Quin eciam,licet Dialectica , Ethica ac Medicin:
quz eft earum perfectio & cum praxi mifta ipecu-~
latio , perfe@am cognitionem fiue affecutionem
{ui fubiecti proderelictonon habeant,fed eam prop-
ter illud exequendum intendant ; czterum aliz ar-
tes inferiores minufque perfedte de effentia fui
lubieti comprehendenda exatéque cognofcen-
da parum funt {ollicite:nam pictor.v. g.nentiquam
attendit,aut curat,quid fic pictura vel imago, quod
eius genus & differentia, in quonam eius forma ar-
tificiola confiftat , in ficu nimiruni , fen vbicatione
partium, vel potius modo quodani dittinéto; atque
de his te interrogantem rifu vel etiam fibilo exci-
pict;eaque nihil ad fe efle refpondebit.- In idigitur
regulas {uas , & curas ac cogitationes {uasintendit,
vtimaginem exequi, fi velit, poflic , qualifcunque
fit eius quidditas , & fiue hac fiue illa forma artifi-
ciofa conftetr.Vbi igitor regule omnes dialecticz
executionem veritatis formalis conducant & refe-
rantur,id {ufficit,vt veritas it obie@um attributio-
nis dialecice prefertim practice, quamuis ad eius
comprehenfionem & perfectam affecutionem non
referantur , idque argumento confici vltrd lar-
gl;’mm[-

Poftremd tranfear, cognitionem ‘ubiedi Diale-
&ica debere elle eins finem , ad quem ownia eiis
obiecta referantur: quin etiam id verum efle quo-
dam [enfu abfolute arbitror ; Namque {ubiedum
Dialeéticz eft eius finis non provtadtu exequutio-
ni mandatumvel prove proximé exequibi]e 5 eius
autem cognitio & camprehenﬁn denominat &cona
fticait illudica proximé exequibile : proindé talis
cognitio eft finis Dialecticz;non ga shaud r:{*_im eft
qui intenditur reddi proxime exequibilis , fed eius
terminus,nempe veritas quam cognolcirled tamen
finis g0, propterea quod fit id quo obiectum vlti-
mum Diale&lice conftituitur proxime exequibile.
Quamuis ergo cognitio fubie@i dialetice debeat
elle eius finis,nihilominus indé non fiet,veritatem
haud efle eius fubietum 3 Namque ad eius etiam
cognitionem cognitiones omnes ateriburorum hu-
ius faculeatis referuntur. Cuius rei gratia prano-
tandum eft , ficut obie@tum actribucionis dupliciter
fumi {olet.f{cilicet in communi& abateributis praf-
cilum,& in particulari, ac perilla contraétum , ita
fimiliter eius cognitionem duplicem effe , aliam
quz illud in communi & confusé CO_\,;nnf'Cir , aliam
que illud in particulari & diftin@¢ perfpicit Priox
cognitio conftituit obiedtum attributionis & ei
vnitatem tribuit,3 qua tota (cientia dicitur vna,non
tamen illud poffider , icut defiderium obiecti illud
conftituit finem actualem voluntaris , non tamen
poflidet,alias defiderium non effet. Pofterior cogni-
tio eft pofleflio obiedti attributionis ; non tamen

illud vinum confticnit , eive vnitatem & effentiam

tribuit, quemadmodum vifio clara Dei , noftraque
felicitas eum poﬁ'ider,lmn conftituit. Attributaom-
nia {cientiz etiam praétice , dummodo fit perfecta,
fiue eorim cognitio ordinatur ad pofteriorem cog-
nitionem obiedk ateributienis,videlicet eius pofle(~
{ionem,non tamen ad priorem , qua id vnum con-

ftituic




20

21

Cap.I1L Rationes contrarie folute. 51

{t ituit & non poflidet. Hisita decurfis; Cogpnitio
illa , qua quis feit quid fit veritas in communi, &
i in adtu fimul & obiecto fita &c. non eft pof-
feffio veritatis in communi , tametfi eam ab infe-
rioribus abftrahat, eique vnitatem ad rationem fub-
iecti neceffariam impertiat ; vade quamuis ad ta-
lem cognitionem relique cognitiones dialectice
non ordinentur, pro eoac obiicitur , id non obfta-
bic, quominus veritas {it obie@&um atrributionis
huius {cientiz. Poffeflio autem veritatis vt fic huic
facultati {ubiedtz ; eft , quz in particalari cogno-
{cit varias fpccies veritatis in communi , ('Llprl1 me-
moratas ; quid nimirum {it vera ac propria defini-
tio , diuifio aut argumentatio : aut qua fit cujnluis
progoﬁtionis,ﬁue vniuerfalis, fiue particularis,fiue
affirmatiua {iue negatiua fit; vera,zquipollens, aut
conuetla, contraria aut contradictoria: item ex qua-
lit terminorum fuppofitione , reftriétione , appel-
latione , aliave proprietate qualis propafitionum
veritas refultet. Arqui ad huiufmodi cognitionem
perfedta diftinctamque poffeffionemv eritatisdiale-
cticatota, quam late pater, omnidqueeius attribu-
ta velur ad finem referuncur ; quin argumento fa-
&o contrarium euincatur : quidni ergo veritas hu-
ius diflcipline fit obiectum atcributionis:Porrd hac
folutio exponi poteft & confirmari exemplo phy-
fiologix & memphyﬁca: » qua non ad quamcunque
cognitionem entis vt {ic aut entis mobilis, fed‘ ad
eorum pofleffionem cognitiones attributorum fuo-
tum referunt.

Quarta ratio contraria. Cognitio proprietatis
referrur ad cognitionem ellentiz, eique ateribuitur,
in [cientia ad quam pertineant amba 1 vein {cien-
tia de ente vt fic fiue msmph}'ﬁm,&' {cientiade Deo
five Theologia, aliifqua peripicunm: veritas autem
elt proprietas demonftrationis, v. g. igiturin diale-
¢tica cognirtio veritatis ad perfectam cognitionem
demonftrationis refertur jac proinde é contrario co-
gnitiodemonlirationis non refertur ad cognitionem
veritatis , neque ei attribuitur : veritas ergo totius
diale@tica nequit efle obieCtum actributionis. Tam
dixi [epe fwpius , in facultate practica, qualis eft
dialectica, cognitionem attributorum non referri
veluti ad finem gus ad perfeGam operis{ubieéti co-
goitionem , fed potius ad eins executionem provt
proxime poffibilem : quocircd , licet cognitio de-
monftrationis non referatur ad cognitionem veri-
tatis, tamen hec obietum attriburionis dialeGice
cenfenda erit , cum cognitio demonftrationis & re-
liquz huius {cientiz ad veriratis executionem pro-
xime poflibilem conftituendam referantur , & non
idcirco ad executionem demonftrationis dialectica
dirigat, quoniam eft demonftratio , alioquin ad de-
finitionem non dirigerct,fed quia cum veritate con-
iuncta elt, ac talem habet proprietatem , non fecus
ac mufica dirigit ad executionem numeri quia fo-
norus & ad anditum obleGandum idonens eft , ta-
lemque proprietatem feu differentiam accidenta-
lem fibi vendicat. Quid: quod cognitio effentiz ad
cognitionem proprietatis referri, ac proprietatico-
gnitz velut {ubie@o attribui poteft , in {cientia
veriu(que communizquo pacto mathematica cogni-
tionem aliquam cerporis ad perfettam cognitio-
nem quantitatis continue fibi {ubieéta refert;vnde
veritas hac de caufa ab obie@o attributionis diale-
&ice excludi non meretur.

Quinta ratio priori fimilis. Veritasin communi,
fing, quod iuxta nos perinde eft,actus verus eft pars
modi {ciendi aut demonftrationis , aut definitionis
alteriufve particularis artificij logici; pats,inquam,

P.R. Lyncei Philofopnie Tom. I.

que velut genus definitionem v.g. conflituit,quan-
do definitio, fiue t:ropoﬁcio explicans naturam rei
eft talis actus verus, quemadmodum homo tale ani
mal : veritas igitup eft ateributum dialectice , eiul-
que cognitio in illa ad alterius cognitionem porre
refertur. Antecedens cum exploratum fit , confe-
quentia {fuadetur, quoniam coghitio partis condu=
cicac refercurad perﬁ:&nm coguitionem totius , &
non ¢ conuverflo ; cum toto Ptrfedi' cognito pars
etiam perfeé’té cognita ﬁlppmmmr‘,cum fleri tamen
poflic, vt parsaliqua tote adhuc latente liquida ra-
tione innotelcat : quando el'gr‘) veritas vt fic ¢t pars
veritatis definitine, non hac adillamsfed potius illa
ad hanc in cognoflcendo veluti ad finem veferetur,
Principioretorquetur argumentum ¢ modus fciendi,
aut demonftratio, aut etiam definitio ; fi it pre-
mifla, eft pars demofirationis in Barbara fabricara?
& tamen iuxta aliquos aduec{arios modus fciendi efk
obie@i attributionis dialecticie, iuxta alios demon=
ftratio vt fic;iuxta nd paucos definitio: Barbarica ve-
ro demonftratio (ecundum omnes eft merum artri-
butum. Quanquam ergo veritasin commuiii, fiug
actus verus {it pars definirionis, alterinfue artificij
logici , poterit nihilominus effe obiectum attribu-
tionishuius {cientiz , 8 qua metaphyfice per eam
conftituuntur, poterunt effe {ola ateributa, Vire-
rius id fupponit argumentum , obieftum attribu-
tionis dialedtice alterinfque cuinfuis {cientiz effe
id , cuius coghitio eft finis gui proxime exequibilis:
Hoc autem f{olius fcientiz {peculatinz proptium
effe , & ab omni facultate practica alienum proz-
{us exiftere (ponte fua patet , & 2 nobis eft multo~
ties probatum. Tamet{i ergo cognitio veriratis non
fit finis g exequibilis eorum que in dialedtica
trackantur , {ed potius ipfaveritas, hanc nihilomi-
nus efle obietum attributionis;inde non refellitur,
{ed magis comprobatur,

Tandem recolenda eft , duplex illa relatio attri-
butorum ad {ubiectum , qua in {cientiis [pecalari-
uis & aliquoties in praticis locum habent : alia elt
velut obiecti materialisad formale 2 {e indiftinétd,
alia vero eft inftar eius , qua medium ad finem ) fe
diftinétum refertur. Demonfiratio igitur aut defini-
tioaut modus {ciendi non referuntur in cognofcen-
do pofteriori modo ad veritatem ; fed ¢ diverio ve-
ritatis cognitio ea ratione ad pradiftarum rertimn
notitiam refertur , vt argumentam contendit , 8
meo iudicio probat. Caterum pradiftaobiefta ha-
bent priorem relationent in efle cognitoad verita-
tem ; idcirco enim agit dialectica de definittone,de
demonftratione, demodo fciendi, quia quiuis ho-
tum actunm eft a&us verus, fin minus s de nullo
eorum actura; de autem idem, vel certé confe-
quenseft , cognitio definicionis, demonftrationis,
modi {ciendi, & fimilium rationum ob id intendi-
tur in dialectica, quia eff cognitio veritatis, eiunf-
que intentionis fundamentum ;hoc eft,quod cogni~
tiones predictorum obiettorum logicz, lﬂuupre na-
tura.& independenter ab aurhorum arbitrio refe-
rantur & conducant omnes ad facilem & promptam
executionem veritatis , nder’;que ad cognitionem
perquam eaita proxime redditur c.\:cqulbjii\-.Qﬂun -
quam ergo obietum attributionis {cientie etiam
practicz id elle debeat, cuius cognitio eft cztero-
rum finis, hoc tamen nil probabilitatis noftre {en-
tentix detralic, vt pote qui talem rationem finis
redte explicatam , cognitioni veritatis ion denega-
mus , quemadmodum oportet , vt veritas ficcogni-
ta dialetice fic (ubjedum, & , quod aiunt , fum-
mum & vltimum.

E 3 CaryrT

22




	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51

