UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

R.P. Richardi Lyncei ... Vniversa Philosophia Scholastica

Complectens Physicam, siue Scientiam de Corpore naturali

Lynch, Richard
Lvgdvni, 1654

VI. Fit satis quibusdam argumentis aduersus nostram ac veriorem
sententiam.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95236

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95236

!
i

36,

Caput V. Catere prazxt.ﬁn't. 153

tione , quiam ad fe communicandum habet , non
habet necefficatem {e in actu fecundo communi-
candi alictii creaturz finita, eamue producendi,
quia nimirum refpicitieffentialiter in aétn {ecun-
do terminum fimpliciter infinitum , quem ackn
producit, cuique necefario {e communicat : er-
go fimiliter quoties virtus aliqua in adtu primo
terminum infinitum efentialiter refpicit, itaco
adequatur, vralium finitaminadu primo effen-
tialiter non re{piciat ; nec ad eum dicat ordinem
tranfeendentalem, Idem argumentum, & for-
tafle clarius confici poteft in ipfo attributo dini-
nz omnipatentiz , fi prater virtutem producendi
ad extra comprehendit {ub fe indinifibiliter po-
tentiam generandi, & {pirandi ad intra , vt cen-
{ene Marfilins, Ferrarienfis, B. Thomas, Argen-
tina, Agidius Romanus, & Canatienfis apud P.
Vafqucz tom.z.in 1 .p.difp.IG §.cap.I.
Argumentor denique {extd = ad perfectionem
diuini intellectus fimpliciter fimplicem, eique
effentialem non [peétat, vt cognofeere poflit ab-
folute creaturas elfe poffibiles : fimiliter ergo ad
perfedtionem dinine omnipotentie fimpliciter
fimplicem idedque effentialem , ac neceffariam
non {pectabit, vt creaturas poflibiles producere
abfoluté poffit ; ac proinde.ad cas non habet or-
dinem tranfcendentalem. Antecedens {uadetur:
in rebus neceffariis infeparabiliter idem funt, el~
(e, acpoffe effe : (cientia autem fimplicis intel-
ligentiz, fiue poffibilium cognitio eft neceflaria
fimpliciter : ergo infeparabiliter idem funt co-
gnofcere pofibilia , & ea polle cognofcere : at
ad perfectionem dininiintelleétus Deo cflentia-
lemnon attinet,quod poffibilia abfoluté cognof>
cat, fedquoed fi poflibilia fint , eum non lateant;
ficut Deo cffentiale rion eft, vt futura per fcien-
#iam vifionis ablolute cognofcat , fed quod fi fu-
tura fint , eum non fugiant : igitur ad perfectio-
nem ellentialem diuini intelle&us non pertine-
bic 4 vt poflibilia cognofcere abfolute poffit.
Confequentia autem principalis argumenti nio-
ftri videtur fine vllo difcrimine: ficut Deus eft
necellariointelle@inusad extra , cum tamen hec
abfoluta neceffitas non pracis¢ ex perfectione
Deo effentiali,fed inluper ex rebus ipfis poffibi-
libus, earimque , poffibilitate proficifcatur; cur
obfecro, non poteritefle abfolure , & neceffario
productiuus ad extra , quin hec abloluta necel-
fHitas e effentialiter 5 & intrinfecus adueniat,fed
extrifectis A non repugnantia poflibiliuri 2 Pre-
fertim cum intriuf}cca, & cllentialis connexio
inter Deum ; & poffibilitatem creaturarum haud
ficadftruenda fine vrgenti fundamento : qua ra-
tione vel ipfi aduerfarij docent;, ne inter res crea-
tas ponendam effe fummam connexionem teme-
£é. & ablque efficaci aliquo fundamento , ideo-
que necmateriam cum exiftentia forma fubftan-
tialis s nec fubie@tum quantumeum quantitace;
fihzeab eo diftinguicur, att ¢ conuerlo conne-
&i eflentialicer,(ed patils Pnu{i}: (altem dininitus
inuicem feparari. Quodautem in prafenti nul-
lum ficyrgens fundamentum adftruendi conne-
xionem (ummam, 8 effentialem inter creatorend,
& eieaturas 'lmmbilcs iam patebit {olutione ar-
gumentorim, qua commutiter obiici folent in
contrarivm,

CAPVT VL

Fit [atis quibu[dam argumentis aduerfus
noffram,ac verioremfententiam,

Eum referri tranfcendentaliter ad ‘creatu-
ras poffibiles, & cum carum poffibilitate
ellentialiter effe connexum communis eft Tho-
miftarum opinio : przfectim vero id tuentur
Bannez,Caictanus, Aluelda,Nazarius, & Torres
apud nofltrum Geotgium Hemelman volum. 2, in
t.patt. tit. 8. difp.7.cap.2, Ineadem {ententia
funt apud eundem ex noftris Valentia, Tannerus,
Zunniga, Arriaga,Suarez,Fafolus, Herice, quan-
quam hi tres pofteriores in modo loquendi dif=
fideant , & connexionem Deicum creatuis pof-
fibilibus appellare: nolint relationem tranfcen-
dentalem. 1d ip{um propugnant abfolute qui-
dem, & abfque vllo etiam quoad modum loquen~
di difcrimine Granadus, Ruiz ; Compton. Salas,
{eratius, Martinon;Francifcus Amicus,& Fran=
cifcus de Lugo, aliique Authores noftri.

Pro qua fententia aduesfus noftram , magifl-
que probabilem fententiam argues primo in
huncmodum. Deus fecundum fe ; & pradicata
fibi effentialia, & quidditatina fumptus eft ab-
folure potens producere creaturas : ergo & cum
iig eflentialiter connexus , ad ealque tranfcen-
dentaliter relatus.  Id fuadetur, quia fi non eflet
pee fe ipfum effentialiter potens producere erea=
turas , maximé quoniam eadenominatio effet in
eoab wxterno i poflibilitate , ac non repugnantia
intrinfeca creaturarum , veluti in genere caulz
formalis : at huinfmodi xterna poffibilitas , &
non repugnantia intrinfeca creaturarum eft im-
poflibilis,& repugnans : ex ea enim fieret, effen
tiam diftinguirealiter ab exiftentia, item aliquid
a Deo diftinéum exiftere ab zterno , nec non.
quidpiam effe ens per depominationem extrin-
{ecam ab alio, nec nonipfummet predicatum ta-
lis poffibilitatis effe fimul , & non effea fe; que
aperte funt contradictoria, & abfurda: quod au-
tem fcquantgr, conftat ex dictis {upracap.2. Ve-
rum refpondeo, ea non fequi, vt 4 nobis claré
oftenfum cft eodem cap.2. Quare antecedens at-
gumenti falfum eft, necminus falfa, & neganda
miinor propofitio,qua probatut.

Aliter etiam telponderi potelt ad idemargu-
mentum, & quidem fatis ptobabiliter ; liete P"f“
{ibilicas , acnon repugnantia craturarum mere
poflibiliumnon detur ab zterno {ecundum 3:11—
quod efle pofitivum , & phylicuma Deo diftin~
@um,vthocaduerfariis difputandi gratia largia-
taurtamen eam ab rerno dari fecundum efle in-
tentionale Gbi excrinfecums & fehabens ex par-
tediuine mentis, quatents nimirum a Deo fem-
per cognita eft, in eitifque me e, 8 intelledtu
lacuit. At Dens per hanc cogritionem {ibi quo-
dammodo contingentem , erit ab ®terno potens
produc:rc creatiiras : non eft igitur ._currhe_tc de-
jiominatioablolute potentis D eo cffentialis eile
debear.  Quod forte voluit Scotus in 1.difti4 8.
queft. vnic vbi f:.tpi&-si:ub doctrinam ll_ﬂﬁm? fOf
lugionis infinuat , & prafertim {eqaentibus ver=
hicibi:; 1 aftina , qua Dess dicitur omini=
porens ,‘ non. eft formalirer insellettus , [ed Ef”“f"

prafupponis

@

38

387




54
prefupponit actiont intellettns. Quali diceret,Ded
dici omnipotentem 3 {cieatia fimplicis intelli-
gentiz , fen cognitione Po{m_)ilium » & ab hac
velutiin genere caulz formalis inadaquare pra-
fatam denominationem oriri, Itaque fi creaturz
poflibiles repugnaren, ac per confequens deno-
minatio porensis ab folute eas preducere,fané eo
ipfo deficeree cognirio illa diuina veluti contin~
gens ad caram poffibilicatem cerminata, non ta-
men pradicarum aliquodDco cflentiale,& quid-
dicatinum.

Alij v atgumento {uperiori refpondeant, di-
ftingu untduplicem poffibiliraté creaturz:aliam
pofitivam: & per hanc aiunt , Deum denomina-
zinon pofle abfolute produétinum creaturarnm,
eoquod hac denominatio ab @terno fic, & pro
priori figno nature ad rerum exiltentiam , &
productionem; nullam vero predicatum pofiti-
uum creaturadetut vel ab @werno, vel pro priori
figno rationis ad exiftentiam , aut produétionem
fuam : aliam verd negatiuam 2 que nihilaliud eft,
quim £on repugnantia , {eu carentia repugnan-
tix : & per hanc cenfent , Deum dici , & efle
abfolure potentem producere creatutas, co nimi-
sum quod ad inftar aliatdm negationum aterna,
ficur eft xterna in Deo denominatio abfolute
produdliui creaturarum ; nec contra cam mili-
tent pleraque argumenta,que pﬂfﬁbi]itatf‘m po-
fieizam, & @eernam creaturarum numquam exei-
turarum oppugnant,

Verdm hzc folutio facile refelli potelt:
nam qua ratione poflibilitas creatararum nega-
tivae{le dicitur ; eadem , & maiori , re piighari-
tiz impoffibilium negatiua efe deber : cim
impofhibilicas, quz cum repugnantia coincidit,
non minus negationem prafeferat , quam
non repugnantia , quz cam poflibilirare cadem
eft :igirur non repugnantia elt quid pofi-
tivum , & neutiquam negatiunm , efto verbis
negationem exprimentibus fignificetur. Confe-
quentia fuadetur : quia carentiacarentiz eftquid
pofitinam : ac repugnantia eftnegario : ergo non
repugnantia quid pofitiuum. Confirmacur, quia
Authores huius folutionis in cxplicanda poffibi-
litate , & impoflibilitate manifeftam cicculatio-
nem committunt, cum poffibilitatem explicent
per hoc, quod fit carentia repugnantiz ; & im-
poflibiliratem feu repugnantiam per hoc , quod
fit carentia poflibilicatis. Nec farisfacere poflunc
diftinguendod uplicem etiam repugnantiam; ali-
am politivam , negativam aliam: & poffibillita-
temnegatinam, quam adfiruune , efle carentiam
priotis repugnantia, fcilicer pofiriue, non verd
polterioris,, & negatiuz ; ac per confequens non
efle quid poficivum, cam fic( vt dictum eft)
caicntia non carenti®, {ed extremi pofitivi Non
Inquam, (atisfacere pofunt, hoc patto: quoniam
iam datent pradicatum aliquod pofitinum, zrer-
N, ac reuera tale,ve conera illud militent omnia
argumenta fuperius cap. 2. oppoliraconua pof-

bilitatem pefitivam rerum numguatn excitdra-

rum a Deo diftin@am : hane igitur fruftra , & [a-
onll-q_ucnter negarent,
Nt fccun&c‘mductﬁri‘i.Eoipfo,qnod pof-
asy & non repugnantia creatuce a Deo fic
velue a principio, & radice, nequit Deus non
connedt cum creaturis pofﬁbilibus, aurt ad eas
tranfcendentalicer non referri: fed poffibilicas
sreacurz qua de agimus, 2 Deo yelur principie

n

Lib. 1V, Phyl, Tral. LL De relat. canfzin commin,

originem trahit : quid enim 3 Deo diftin@tam
poteftefle & fe2 quod fi non A fe el poteft, fané
oportet, vt fita Deo,velucd principio, & radice
prima : Deus ergo a' creaturis poffibilibus abfo-
lutus cffe nequir. Minor ob rationem infinuatam,
aliafque fuperius cap. 2. propofitas videtur pet=
{picua. Maior fuadetur. Primd,quia fi repugnan=
tia creaturz efti Deo, fané eftab eo,vt quodam-
modo potéte eam,producere ad efle:male ctenim
nonrepugnantiam effectus fundare potelt virtus,
que cffeftus nullatenus productiva eft : qua
ratione apis v.g. non repugnantiam Angeli fun-
dare , & radicare nequit : at non eftd Deo , vt
duntaxat conditionaté potente produccre crea=
turam, {i nimirum ipfa non repugnet; cum Deus
fit etiam conditionate potens producere chima=
ram , fi non tepugnarec , vnfuperius pralibaui;
quin tamen ob id non repugnantiam chimerz
tribuar , eamne inferac, aut fander : igitur 3 Deo
vt abfoluce potente producere creaturam. Tum
fic : Deus , qua eft abfoluce! potens produ-
cere creaturam , eiufque non repugnantiam
fundar, & infert tprius igitur natura Dens eft
potens abfolute producere crearuram,quam hze
non tepugnet : arque aded cflencialiter , &
Pt leipfum , non verd per non repugnantiam
creaturz eft abfoluge potens producere crea~
turam ; ac proinde ad eam tranfcendentaliter
refertur ; igitur de primoad vicimum , Yt alune,
cx origine poffibilitais cteaturatum & Déo,
huius ad illas relatio tranfcendentalis fequin
TuE @ qua erat maior , quam probandam afum-~
pfi. Ea aurem vlterius probatur fecundd in hunc
modum : i poffibiliras, & non fepugnantia ciea=
1z eftd Deo s cerce ab eo eft veluc a principio
proximé neceflatio : nequir enim efle abeo tan~
quam principio libero 5 cum Deus facere nes
queat, vecrearuta vlla impoffibilis fic, anccons
tradiGionem mifcear: atomne principium necel~
farium com effe@u fuo eflfencialicer , & antece-
denter conneditur: igitur fi non repugnantia, &
Pgﬁ}biiims retum 3 Deo eft, profe&o nequibig
ab eo non efle velut 3 principio effentialiter, an-
tecedentérque connexo:ac per confequens ad cas
tranfcendentaliter referecur.

Refpondeo primo , minotem huius argumenti
poflc negari; neque improbabile effe, quod pof-
fibilicas creaturarum i Deo diftin&a fit 3 fe fe=
cundum quid , & impropti¢, ac non a Deo. Quz
autem in contrarium obijci poﬂ'unt, & folentra~
tiones, ez quidem omnes; aut cerre plcta:que,
ac magis efficaces funt 2 nobis {upra citato cap.
2-abundé labefaGate. Refpondeo fecandd , &
quidem probabilitis, maiorem argumenti effe fal-
fam, & contrd verilimum, omninoque tuendum,
quod po{Hbilims cteatutarum oriacur 2 Deo, ve-
lur a principio aut quafi principio.Itanon folum
Thomifiz , & czteri communircxaduerfari]' sfed
etiam ex noftrz fententiz patronis G. Vazquez
citat. dilput. 1o4. prima pare. cap: 6.nu. 26, &
P. Hemelman relata eciam difp. 1. rie. 8, cap: 4
citans procadem fententia Henricum Albc_r:i-
num , Ruiziomque de Montoia. Fauent etiam
aphid eundem ex PP. Anfelmus s Methodius,
Zeno, Veronenhs,Richardus Vigtorinus,omniii-
que clagjffime Augultings tom. 1. lib. c'Ie vera
relig. cap. 18. ibi: Jeague omne quod efts inguan-
tum cff , & omne guod nondumeff , inguantum effe

poreftiex Deo babes.Quamuis aucem hac iea fing
czterum




44

Caput V L. Fit fatis quib. arqument. 15y

‘ceterum negandum pmrfus eft.fequi connexio=

nemvllam effentialem Dei cumrereaturarum pof-
fibilitate ex co,quod huiufmodi poffibilitas crea-
turz oriatura Deo. _
Adprioremautemrationem contrariam dicen-
dum eft, illius maiorem,qua ﬁatuitmr,poﬂibﬂitu*
tem creaturz Deo pofteriorem hoc ipfo debere
elle ab co,vt prius potente quodammodo produ-
cere creaturam ; illius , inquam , Hanc maiorem
eflc falfam. Deum enim poffe producere creatu-
ram, & hanc pofle 3 Deo produci, fineeflea Deo
poflibilem funt correlatiua = atqui correlativa
{unt fimul tempore;natura ; & cognitione,iuxta
Ariftotelem , quem fequuntur omnes : igitur
non eft prius nature , {eurationis ordine Deum
offe producere creaturam , quam hanc efle pol-
fibilem 3 Deo : poffibilitas ergo creaturz non
oritur 2 Deo,ve potente eam producere :aliogui

‘pollibilitas illa creature effet ordine naturz po-

fterior ; quam potentia producendi (e habens ex
paite Dei : quod tamen eft omnino falfum. De=
claratur : intelle@um cognofcére obiectum , &
obicétum efle cognitum ab intelledtd funt fimul
omnino jnee hoc, quod eft cognofci obiectum;
oritur ab intelleétu , vt priusobiectum cognof-
cente , fed ab intelleétu fecundum {e,& przcise
confiderato s fimiliter voluntacem amare obie-
&um,& hoceffe ab illz amatum, volithmque fi-
mul {e habent ; nec denominatio amati oritur a
voluntate vt prius amante 5 fed ab eafecondum
{e,8 abfolute {peata. Pari ergoratione difpu-
tari debet circa correlatiua , de quibus in prafen-
ti ;dicique 5 poffibilitatem creaturz,fite creatu-
ram elfe poffibilem Deo , & Deum pofle produ-
cetécreaturam; efle fimul; ac feinuicem conco-
initari; poflibilitatemque creature effe quidem &
Deo {ecundum fe, & inftar entis abfolutiffimi
fnmpto,non vero abillo, ¥t prius potente crea-
turam producere,aut i non efle ad efle transferre;
Exemplum autem lapidis non potentis fundare,
aut inferre poffibilitatem Angeliin contrarium
obietum non vrget : fiquidem lapis non ideo
nequit fundare , & radicare non repugnantiam
Angeli,quia pro priori ﬁgno nature , & rationis
ad illam Angeli non repugnantiam, lapis non eft
potens producese Angelum : fed quia lapis non
eft ca {ubftantia, fiue effentia,quamrefpicit poffi-
bilitas Angeli , fiue quia hic noneft non repu-
gnans,feu poffibilis produci alapide : cuius non
eft alia quzrenda ratio, preter fataram,& effen-
tiam lapidis , atque Angeli. At Deus eft fub-
ftantia,& effentia,quam cuitifuis creaturz poffi-
bilitas refpicit tranfcendentaliter , &3 qua om-
sies creature {unt poflibilés produei : non efter-

, cur Deustametfi abfolutifimumens non pof=
tt;modo ftatim explicando , fundare,& 1adicare
cuinfuis creaturz poflibilicatem : proinde falfum
eft.hane haud pofle A Deo oriri; nifivt prius po-
tente producere creaturam quamuis.

Ad pofteriotem rationem contrariam,camque
magis difficilem, & operofam dicipoteft , quod
poflibilitas creaturacum oriarur & Deo,ve A prin-
cipio non libero , neeneceffario, fed prefcinden-
te A libero, & neceflario’; atque inter vtrumque
medio. Ratio autem’ huius eft : quia idcirco
Pprincipium etiftentixz realis effe@us cuiufcun-
que , de quo {olo dici poteft,habere veram raio-
nemcaufandi, & principimdi ;idcirco, inquam,
tale principinm {emper debet effe vel liberums;

vel neceflarium , & non poteft el medinmin=
ter vtrumque {ed debetelle alterutrum ; vt fa-
tentur omnes: quia ante omnem exiltentiam
realem producendam Ptzfuppmlitlll‘ pro priori
figno rationis poflibilitas exiftentiz talis, vel fo-
lius,& non carentiz illius , vel indifferenter exi-
ftentiz,fen carentiz exiftentiz : quod f pro prio=
ri-ad exiftentiam datur eius {olins poffibilitas;
ficrinon poteft ; quin principium exiftentiz fic
neceflarium : finautemmnon eius (olius,{ed illius;
& limiliter carentiz eppofitz.fcu non exiften-
tie , certe principium exiftentiz debet effe libe-
rum * quid mirmn ergo,fiin principio exiftentiz
realis haud fic affignare medium inter effe libe-
rum; & effe neceflarium; At nulla poffibilitas ex
parte Dei pracedit, aut incelligitur pro priori ad
pnmbili[atem creaturarum : ficut enim vnionis
non daretut vnio, nec actionis actios; fic poflibi-
litatis creaturarum non datur alia poflibilicas
praeuia; fed iplamet poffibilitas creaturam, & eas
facit Po{'fihilcs,ﬂ'eu non repugnantes, ac fe ipfam
etiam denominat non repugnantem; & a Deo
riri potentem , aptamue ; alioquiin poflibilita-
tibuas; ficutin modis, procederetur in infinicum:
Quandoquidem ergo poffibilitatem creatura-
rum nulla przcedic poflibilitas , certe cam non
pracedit poflibilitas eius {olius, nec poffibilitas
eius, aut contratiz impoflibilitatis : vnde nihil
£am anteuertic,ratione cuius poﬁi: Deus eius el=
{e principium liberum,aut etiam principium ne-
ceffarium. Quamobrem etfi principium exi-
ftentiz neceflario debeat elle principium necef-
{arium , aut liberum ; {ecus tamen dicendum de
principio ipfiufmet poffibilitatis , quod de Deo
dicitur, eique conuenit. Deusergo erit prinei-
pium poffibilitatis , de qua agimus , partim libe-
Tum ; partimque neceflarium, & aliquid vnius,
ac nonnihil etiam habebit alterius: cum princi-
pio liberoid commune fortictur , quod ex f{e fit
omnino indifferens,vedetur , vel non detur pof-
fibilitas creaturarum,neceam magis petat, quam
illius carentiam : cum priacipio vero neceffario;
quiod nec de potentia abfoluta pofsit cam nonin-
ferre pofsibilitarem ; qua inferendi necefsitate
qua maior potelt excogitariz
Secundo dici poteft ad eandem pofteriorem ra-
tionem catrariam; oriri pofsibilitatem creatura-
rum3 Deo,velut d principio neceflario : at de ra~
tione principij neceflarij, {eu naturalis non efle,
vtantecedenter,ac preuic coancétatur cum effe-
&, fi non fit principium neceflarium {€'ipfo de=
terminatum adoperandum,fen quafiopérandum,
fed potius principinm aliunde dererminari pe-
tens :fic habitus fupernaturalis charitatis non
concutrit; vt principium liberum , {fed potius vt
naturalé,ac neceffarium ad amorem Dei fuperna<
turalem : & tamen non eﬂfe'ipfo propriori con-
nexiis ciim tali amore, imo nullam habet cum eo
connexionem prauiam, & aliunde emendicatam:
nimirum quia ad cum cliciendum noneft{e ipfo
determinatus, fed potius petit determinari adil-
Lim i voluntate ; cuius {olius eft & libere amare;
& amorem liberc amare , acreliqua amoris prin=
cipia determinare : atqui Deus iraeft principiul_li
neceffatium , acnaturale pofsibilitatis creatura-
ram, vt ad eam inferendam non fiefe ipfo cffen-
tialiter determinatus, fed potius abipfamet pofsi-
bilitate einlmodi determinetur .2 quamgns ergo
Deus fiv cias principigm feceffatium ; propeerea
tamen




e

i5é Lib.1V. Phy(Tral, 11, De relat.canfs in Commun,

tamen cum ea nen dcbet connecti prauic , & per

feipfum.

Aliter ctiam explicari poteft idipfum: quia
efto principium necellariom exiftentiz cuiufuis
debeat cum ea pro priori connedti ( quod certé
de principio tq;;x!i » A€ }J}'\l1cf])a.li F}Cg‘wi non po-
teft,quidquid fic de partiali, cuiu{modi eft habi-~
tus, quem voluntas determinat ) ceterum prin-
cipium etiam adequatum, ac totale poffibilitatis
creaturatum elic poterit Dcuf; Opt. Max. fine
connexione przuia. Ratio difcriminis eft: quia
quoties principium totale ('ili_nn ceflarium , effe-
¢tus eius neceflarins,aut quali effectus debet pro
aliquo figno intelligi fimpliciter determinarus
ad effe,& nediuinitus potens non efle - "cum igi-
tur haec efentialis deteriminatio ad effendum , &
confimilis impotentia ad non eflendum exiften-
tiz finitz,cum neceflario producitur , haud pof-
fit obueniie ex meritis, & pradicatiseflentialibus
{uis : quippe ratione quornm caufa eft omnino
contingens, & potens none fle,fant opus eft , vt
eiulmodi determinatio ; & impotentia illi con-
ueniat , ac tribuatur a conhexione prauia, ac di-
uinitus ineluctabili propria principij necef arij,
oducitur : talis ergo connexio przuia ad
principium totale omnis exiftentie requiricurs
at poflibilitas creaturarum ex fe , & ex meritis,
ac pradicatis ellentialibus {uis eft fummé deter-
minata , vt_ﬁt i Deo , & etiam diuinitus impo-
tens non efle ab illo.  Quamobrem neceffe non
eft,vt eam {ortiatur determinationem , & impo-~
tentiam fummam-a Deo, 3 quo neceflario oritur;
neque cunfcqucntur > vt 411’(111:-.111 ex eius parte
connexionem preuiam {upponat.

Deniqueidem explanatur , nempe quo pacto
poflibilitas erearuraium oriaturd Deo , velut &
principio neceflario. Dupliciter -enim intelligi
potelt, Deumefle antecedenter connexum cum
polii ate creaturarum , cuius eft principium
neceflarium.  Primo,vt illa connexioantecedens
fic pofitiva , Deoque intrinfeca, & effentialis ;
eaque cuius ratione, ac vi Deus petat eflentiali-
ter dari poflibilitatem illam : fecundo ita vt ciul-
modi connexio antecedens (it tantum negatiua,
ac Deo omnino extrinfeca, & duntaxat in eo gon-
fitens,quod pro priori figno rationis ante pofli-
bilitatem nihil intelligatur , quod poflit eam fe-
pararea Deo, ant facere ne fit:aihil inquam,
creatum,aut increatu, ac nulla vi,& ne dinini-
tus ctiam. Veergo Deus {it principium necef-
{arium poflibilitatis creaturarum, non requiritur,
vt priori modo connectatur przuic cum illa, id
elt pofitive & ellentialiter , atque intrinfece;

ien de hae poriffimim connexione fit

€um t
queftio, & in ea folaconfiftat ordo tranfcenden-
talis. Satiscrgo fuperquecft, quod Deus con-
nexionem an lentem cum poffibilitate crea-
turarim extriniccam, & negativam {ortiatur, ad
id,ve illius it principium necellarium, & nen [j-
berum s hancautem eins cam illa connexionem
dari nobis nil officic, vt inanifeltum eft. Ac pro-
fecto’, vt Deus, habere dicitur impotentiam an-
cdentem non exiftendi , non quia aliquid fit
¢ Deam,quod edm necefficer.ve fit, & ex

<z atsy
| quia nihil ante eum et aut potelt elle, quod
ollit, ne fit fieafitmiliter haud video , cur
moi¢ huius im

I

non poffic dici I

otentie antecedentis negatiuz
eus habete connexionenm ane-
cedeintem negativam cum poffibilitace creatura-

F
J

um, o prxcise quod nec Deus iple , nec aliud
quidpiam ad eam przfupponatur cum potentia,
& facultate eama Deo {eparandi,aut faciendi, ne
Deocxiltente eatamen nop fit, Atque hzc de
hoc argumento fatis funt,

CAPVT V1L

Aliorum argumentorsm aduerfus werion
rem [ententiam [olugio,

Rguunt tertio aduerfarij : emnipotentia
eft attributum Deo intrinfecum , & effen-
tiale phyfice,& realiter, tametfi metaphyfice , &
ratione noftra eo polterius fit : at omnipotentia
Dei cum creaturis effentialiter conneétitur » &
ad eas tranfcendentaliter refertur: ergo,&c. Mi-
nor probatur : quiaomnisvera ; & realis potern-
tia cfin ordine ad aliquem effe@um: quare , fi-
cut repugnat cognitio fine veritate,quam cognof-
cat, & amor {ine bonitate , in quam feratur ; ita
repugnat vera,& realis potentia fine effectu pof-
fibili , quem producere queat :igitur a FQTUOIi
omnipotentia , qui cateris potentiis infinities
perfectioreft,aliquem effetum poffibilem, quem
pollic producere.effentialiter poftulat. =
Rclpondcutaliqui,omnipctcntiam elle virta-
tem producendi quidquid contradiétionem non
implicat; futurum antem,vtDeus poflet produ-
cere quidquid contradictionem non implicat ,
efto omnes creatura implicarent, & impoffibiles
ellent : ac proinde eum denominatum iri omnipo-
tentem eo in euentu. Itaque Deus, quatenus
r,xn'nl‘.ipoti:n*s.dunta.‘;at eft potens pmduccxc crea-
turas poflibiles, (i poffibiles fint, five fub uon:_h -
tione,quod non repugnent: at potcf“tas conditio-
nata producendi creaturas poflibiles , easabfolute
poflibiles non poftulat, it{que deficientibus per-
maneret : igituromnipotentia Dei creaturas pof-
fibiles abfolute non poftular , cafuque quo defi-
cerent, remaneret.  Heee tamen {olutio confura-
turad homines : quia, iuxtanon paucos aduerfa=
riorum,quoties vnum cognoﬁ‘i Putcll‘%nalio sal-
terum refertur tranfcendentaliter ad aleerum : at
creaturae Pc:fsiiilcs quoad carum cllentiam » &
quidditatem cugnvﬁ:i poﬁhnt in omnipotentia
Dei, [i hac eas refpicit effentialiter conditiona-
t¢:hoc ergo refpedtu conditionatoin Deo ad-
miffo , non poterit non admittiin eo tranfcen~
dentalis ordo ad creaturas : fedij, quibufcum
difputamus , refpectum illum conditiopatamin
Deo admittunt: quomodo ergo in eo negare poi-
{unt ordinem tranfcendentalem ad res creatas ?
Confirmatur , & declaratur ; iuxta eofdem, &
inxta veritatem,actus fidei verbi gratia,quo quis
crederet, Penrum conuertendum,fi vocetur , rel-
picitti;anfccm"ienmlil:erconrenil!m liberum Pe-
tri, quem tamen conditionate refpicit : cui. enim
ambiguum effc potelt, quin omnis cognitiocrea-
ta fale o de facto exiftens (ium tranicendenta-
liter refpiciatobie@um ; ergo ctfi omnipotentia
ditionate creaturas polsibiles rcﬂpic‘at_, eas
r cor: relpiciet vbi eiulmodi

relpectus Deo fic effentialis,

Secundd confutatur eadem {olutio : quia Deus

non eft vere , & realiter potens mentiri: &

menpofler mentiri 5 {i mendacium ¢inon repu-
gnaret,

43,

58

§1.



	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156

