UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

R.P. Richardi Lyncei ... Vniversa Philosophia Scholastica

Complectens Physicam, siue Scientiam de Corpore naturali

Lynch, Richard
Lvgdvni, 1654

IX. Solutio ceeterorum argumentorum aduersus veriorem sententiam.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95236

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95236

i

2
b

s

#

163 Lib. 1V. Phyl. Tra&. 1L De relar. canfincommun.

fiignis ‘eflet precise impoflibilis; non verd fi
elfer poflibilis fimul ; & impoflibilis. Nam
hinc fiet , {altem eum conneéti cum hoc, quod
tepugnet s ignem efle fimul poil{bilcm 5 & im=
poffibilem ¢ eroo conneétetur eflentialiter cum
,“,_li.'l\;:[ 1-:.p=_wgn,£utia a fe diftin&a: & tamen non
lependebit proptered ab illa 3 quanquam ergo
connectatur cam  poflibilitate creaturarum 2
fe diftinéta ; non ob id ab ea dependebit : &
fic precipuum ndftre (entenciz fundamentum
cofruer, nullumgue efle comperietur,

Rcl}mndeo 3> Deum maniurim , non tan<
tum caflu ; quo deficeret poffibilitas ignis , aug
per eius veluti Fr;rc'ﬁn'nwmépoﬂ%bil,tatc ) &
impo{ﬁbilimtc s aut per conuaerfionem pof-
fibilitatis , qua praditus crat , in impoflibi-
litatem ¢ fed :calu , quo cnniungu‘ctur in eo
s‘noﬂibilitas cum iml)of]-lhilitatc. Tam autem
foret teus fimul potens , & ion potens abf-
que vlla inttinfeca repugnantia ex paite Dei ,
quippe qui tum eam coniunéionem potentiw,
& non potentiz nequaguam exigcrct eflentia-
liter :ad modam , quo diximus iuprﬁ capite 7.
in {olutioni¢ 4. argumenti fore vt tum Deus
ablque fepugnantia intrinfeca coéxifteree ; &
non . cocxifteret poffibilitati ignis. Hic autem
slecriusaddimus pradictum argumentum quar=
tum aliter folui pofle ; nimiram dicendo haud
ecefle 5 ve Deus coexifteret 5 & non cot-
xifteret  poflibilicati ignis , fi huius deficeret
pefiibilicas ¢ pofle enim huiufmodi poffibilica-
tem aliterdehcere , quam per coniunctionem
cius cum  oppolita impol‘s bilitate , videlicet
altero ex duobys modis pauls fupra propofitis;
8 explicatis.  Ilud etiam adiiciendum duxi-
mus priorem argumenti folutionem , in qua
verfamur ¢ ita intelligendam effe , vt repug=
hante'igne per coniunctionem ineo poflibili-
tatis .cum inipoffibilitate , Deus eflet fimul po=
tens ; & non potensillum producere, non qtioad
perfectionem , & entitatem; fed tantum quoad
denominationem extrin{ecam potentis : in quo
quid abfurdiz

Argumentantut octaud , bunc in modom:
quoties vonum pradicatum formaliter eft alind;
deficiente poffibilitate vnius necefle eft , vt im-
poffibile fit & alterum : quoties igitur vium
predicatum eft eminenter alind , non poterit
fon vonumdeficere , & repugnare deficiente pof=
fibilitate alterins : at Deus per fe ipfum eflentia-
liter eft eminenter homo v rbi gratia : ergo defi-
cicnte hominis pofsibilitate , non poterit Deus
non deficere, & repugnare : Deumrautem eflen-
tialicer habere hoc s quod fit eminenter homo,
patet : tum quia Deusfecundum e , & eflentia-
lizer fumptus eft omnis }Jet‘fen‘_:tio vel formaliter,
éminenter: ergo alterutra madoeft perfectio ho-
minissat nop eft formaliter pectectio hominis:
€rgo eminenter. Tumetiam , nemo poteft dare,
qued mon habet : {iergo Deus per fe iplfum ¢f-
{entialiter; non habet Talcem eminenter perfe-
ctionem hominis , quomodo eam dare poteft?
Atqui eam dat :ergo eam eminenter preha-
bet.

ch

efle

huic argumento ‘ex dictis fupré per-
pondeoy.continentiam  eminen-
1 Deus dicitur effe eminenter homo,
lind creatum 5 ‘foxea illud Toxng. 1.
2fr, s ipfa vita erat,dao importare,

= =
s

nempe entiratem talis continentiz, & denominis
tionem taliscontinentiz : Deam erpofecundim
fe,& cllencialicer fumptur continere eminenter
hominem), quoad huius continentiz perfectio-
nem,& entitatem , non verd quoad dencminatio-
nem,quippe quz vltra dininam effentiam Impor-
tat pofsibilitatem rerum creatarum 4 Deo diftin-
¢tam : ex eo autem folo, quod denominatic con-
tinentis eminenter hominem,aliamue rein crea-
tam eflet Deo eﬂénl’.ia]is,fcqui poflet, quod defi-
ciente pofsibilitate hominis, auc alterins creatus
tx,Deus deficerer;repugnarerque,

CAPVT 'LX

Solutia cetersrum argumentorum aduerfus
veriorem [ententiam,

3 Ond argumentantus aduer(arij.  Deus it
fua effentia tanquam in obieéto priuscos
gnito cognofcit ereaturas omties poffibiles : ag
cognitio vniusin alio importat alterius cumial=
tero connexionem e godiuinaeflentiaconnecti=
tut cam creaturis poffibilibus , ad ealque proiii=
de tranfcendentaliter refertur. Maior eff Tho-
miftarum omnium s aliorum que ptumim > quos
refert, & fequitur Fafolus 1. par: tom. 2. q. 1 4¢
art. 5. dubit. 1. ac inde probatur , quodnifi Deus
inf{ua eflentia , vt in obic@o teprafentato co-
gnofceret omnescreaturas poflibiles, vix aut ne
vix quidem intelligi poffet.quo pacto eam poflee
comprehendere : atquod cam poffic comprehen=
dere , imo de fado comprehendat , eft certe cer=
tius.  Tum etiam Deis cognofcit creaturasom=
nes polsibiles: at nonin feipfis: ergo in eflentia
fua prius cognita: quod nonin feiplis,liquec: id
enim cflet, aliquid creatum , & extra Deum e fle
obiedtum formale dininz ; & increate {cientiz:
non citra huins maximam impcrfc&ionem.

Pro folutione argumentinotandumeft,duples
eflemedium ; in quo alind cognofci pofsit , feu
quodin alterius notitiam manuducat : Videlicet
pofitinum,& negatinum : medium pofitivum eft,
quodcum alio defe conneitur, ac proindé in
illius cognitionem ducere poteft, quantumeftex
{e; quemcunque intelleGum,tametfi lumine ali=
quo inferiori preditum ¢ medium vero negati-
uum eft , quod cam alio defe nos corinéctitur,
ac proind¢ in eius cognitionem quemcunque in-
telleétum ducere: nequit ; non tamen repugnat
coniungicum intelle&u eius altitudinis; & lumi-
nisadeo perfedi , vt non pol'sir_illud cognofcc-
¥e , non cognito alio ; eum quo nori conne-
&itur , & quo tamen- extrinfecus afficirur , &
denominatur.  Huiufmodi ergo-medium nega-
tivum , in quo aliud cognofci pofsit , non re-
pugnate 5= &in dininam effentiam compara~
tione creaturarum  pofsibilium ; 3 quibus de
{eabfolutaeft , conuenire , facilt fuadetur - quo-
niam perfectio eft cognitio rei , qua eam non
folum quoad denotinationes intrinfecas > &
elfentiales , vertim etiam quoad extrinfecas;
& accidentales dignofcit « igitur effentia di-
uina imperfedte cognita foret ab” intelledta
divino , {i cum Jlateret quoad ‘denominatio-
nem  abfolute potentis’ producere creaturas,
qua a poffibilitate ipfarum creaturatum in cum

proficifcitur,

T

73



74

75

Cﬂ'PurT X. - Soluwunt. cater. argitment. 163

proficifcitur, aut quoad denominationem oppo-
fitam, (i per impoffibile daretar :at Deo repugnat
imperfeéta cognitio {uwz eflentiz , repugnat igi-
tur ei coonofcere {nam ellentiam; non cegnitis
hioc ipio‘crcaturxs, a quibus extrinlecus afficitur,
& abfoluté potens denominatur,autnon cogpita
earum repugnantia , a qua non potens denomi-
natur..

Dices p:*im?a : pro priori ﬁgnn rationis , quo
effentia-dinina anteuertit poflibilitatem rerum,
iuxta diéta tllpctius cap.1. & 2. Deus agnofcit
comprehenfine, & PCYF(:(EHG—H‘I}C ﬁ_lam eflentiam,
cum in tali cognitione ellentiz eflentia ipfa con-
fiftar; veo fert communior Theologorum opinio,
que modd , gratia (altem difputandi s permitten-
dacit : at proillo priori non cognolcituiry polsi-
biliras creaturarum , vtpote quz nondum cft : ad
fummam ergo perfedtionem cognitionis , qua di-
uimaeflentia cngm)fcitur »Opus non eft,ve quoad
fc}?ug]"al"[iﬂn] 3 aut non r(:i"ug”a!l[lam C'Ca{lll'a-
ram cognofcatur ; efto ab iis extrinfecus afficia-
tur, & denomivetur! Rcfpondm , cognitionem
ellentialem s 'qua Deus (e iplum , fuamque el
{entiam cognofcit, ‘petfectilsimam effe : quia
nimirum pro illo ﬁgno prioti de ea cognolcit,
quidquid de ipsi cognofcibileeft , & poftular,
Vi pro fecundo [igﬁo, tertidue cognofcatar,quid-
quidquid de ea tum cognolci poteft 1 quod fiin
pofterioribus fignis non cognoleeret Deus elfen-
tiam {uam quoad denominationes extrinfecas, &
accidentariass qua tuncintelligantus.fane effen-
tialis cognitio pro primo illo figno imperfecta
foret ; eo quodnon poftularet cognitionem deno=
minationum , quz pro pofterioribus fignis adue~
niunt s polfuntque cognofci. Qua in re cognitio
Dei de fe iplo cognitionem Angeli de [¢ longe
ancecellic: fiquidem cognitio Angeli,efto cogro-
{earde Angelo ca, ad qua effentialiter re fertur,
ob {uam tamen imperfectionem minime poftulat;
vt pro pofteriori cognofcatur quoad ea, ad que
accidentarie s & extrin{ece refercur. Adde, quod
non improbabile fit ; pofsibilitatem creaturarum
effe quodammodo & fesac proinde concommitari
divinam eflentiam,darique in eodem priori ﬁgnn,
quo datnr illa : itaautem fi {e res habet , {an¢
cognitio dinina cognofcens fuam eflfentiam , &
pro codem figno cognofcet poflibilitatem creatu-
rarum ; priefertim {i & ipfam, necnon etiam ef=
fentiam prefupponat ordine ﬁgnomm naturz;
fiue rationis

Dices [ecundd : effentia divina perfedtiffime
cognita nonmagis poftulat, vt pro pofteriori de=
tur, & cognofeatur poflibilitas rerum,quam ea-
rum impoflibilitas:igitur non eft medinm ad cog=
nofcendam poflibilitatem determinate fumptmm
fed ad fummum ad pofibilitacem 5 aut impol-
fibilitatem cognolcendam. R (*!‘pcmdco diftin-
&o confequenti : non ¢ft medium ad cognn{ccn-
dam poffibilitatem determinaté {umptam in hoc
euentd, quo datur , [¢u ex {uppofitione quod
detut ; nego confequentiam @ in alio euentu:
aliave {uppofitiohe concedo confequentiam:
Itaque ex his ducbus ; videlicet perfeétiflima
cognitione ellentiz , &ipla poflibilitate rerum
necellarid fequitar in Deo engnitio, qua pofli-
bilitatem ; & ellentiam ab eaextrinlece denomi-
natam cognofcit; quz i non f(fq‘lcrt‘tur £ L.'Iu-
plicititule Deus imperfeéioni fubjaceret & pi=
mirum gaia poffibilitatem, qiie in fe davar; &

cognofcibilis eft , non cognofcerctz, & quia
eflentiam dininam cognitam non cognolcerer
quoad ‘denominationes ommnes extrinlecas, &
accidentales , penes quas C{>glzo[€:ibilas cft : ne=
quevero ad hoc, vt diuina eflentia perfectifime
cognita fic medium ad creaturas poflibiles cog-
nolcendas , opus eft , vt ex e fola fic cognitd {e-
quatur cognitio creaturarum pnmb;lium :cum
medium (yllogifticum, quod ftricti@me medinm
eft, (e folo conclufionem non inferar ;, fed vite=
rinsrequirac exrrema ;cum quibus in premiffis
copulerar.

Confirmatur primo’argumentum : quia po-
tentia cognofcitiua eius imperfectionis efle: po-
teft , vt cognito obiefto , ea, quibus eflentialiter
connedtitur , non cognoﬁ-cat » neque Pufﬁt i
cernere eft in fenfibus bratornm, quos Deus la-
tet; cum tamen ad eum obje&ta omnia fenfuum
caufalem’ babitudinem dicanc; & in intelledtu
{olo lumine nataraliilluftrato , qui cognito ob-
iecto narurali cngnol-ccrc nequit {upernaturalia;
cum quibusconneétitar :igitur ¢ contrario po-
teft intelleétus aliquis eius altitudinis; & per-
fectionis efle , vt cognito obiedto nequeat non
cogno['ccre omnia, que extrinfecus; & acciden-
tario; & abl'quc connexione reali ei conueniant:
ac proinde id de intelledtu dinino comparatione
effentiz dici poteft, & deber: igitur efentia di-
uina eritmedium negatinumad creaturas poflibi-
les cognufccndus : medium , quiaea cognirane-
quit a Deo non cegnofci poffibilitas rerum , fi
detar = negatiunm, quia connexa non eft cum
poflibilitate rerum’, nequead eamcognolcendam
omnis intellectui defernire poteft Confirmatur
fecundd : quia fiquis cognolceret elfentiam crea=
tam non cognitis decerminate proprietatibus, &
accidentibus; qua ei inexiftunt , {ane illam im=
perfecte cognolceret : nam ad'perfedam , & ab-
{olutam rei notitiam non felum quid ; verum
etiam qualis fic res cognol‘ci oportet = igitur ne-
quit Deus effentiam creatam cognofcere 5 quin
eo iplo colleétionem proprietatum , & acciden-
tium eius cognofcac : & ramen effentia cum exi=
ftentia horum accidentium , & proprietatum de-~
ttrn}il]ﬂti‘.’ l‘ul‘np[a[l‘.ln E\:!TE: numero non conne-
&itur : igitur non requiritui connexio , vt ali-
quid medium (it ad alterius notitiam comparan=
dam: ac proinde dinina effentia medium elfe po-
terit ad cognofcendas creaturas pofiibiles;a qui-
bus tranfcendentaliter abfoluitur.

Arque ex his refpondendum eft ad nonumar-
gumentum ; in quo ver{amur,ac dicendam quid-
quid it de cius maioti , quee quidem difputandi
gratia poteft permitti , illius cefre minorem effe
falfam , & negandam, {i vninerfaliter fumarur;
& contra minoris contradictoriam efle veram,
nempe fine connexione ynum elle pofle medium
ad aliid cognofcendum; medium vtique fin mi-
nus pofitinom, faltem negatinum : vt iterum,
iterumquemanet cxploratum. Dixi, permitccn'
dam elfe maiorem argumenti : quia funt ; qui
illud eum P. Vafquez omnind negent , in eaque
fententia fint, vt putent , creaturas poffibiles
non cognofci i Deo in effentia {ua , vt in obie=
o priuscognito : nec id obefle , quominus co-
gnitio eflentize fitin illo veriffime comprehenfi-
ua: cum ad hoc {atis videarur ; quod {fumma cla=
ritate cognofcat quidquid eff formaliter in iliia 18
i fuyur petaty {ubfequi 4d {e aliam cognitionem

O 4 X

=




§ €4 Lib. IV, Phyf. Traé. [ L

tecminatam ad ofinia., qua {untexua illam s ica
¥t ea fic veluti (pecies quadam eminentialis ad
reliquorum notitiam : nec non etiam abfurditacc
omni vacare , quod creature Pofﬂbiles fint obie-
&um formale , non motiuum 5 aut Phyficé can=
{ans; fed tancum terminatioum refpeétn divinz
{cientiz : fed de hisalibi : ne¢ enim huicloco
conuentant.

Argumentintir decimo aducrfa‘rij 5 8 prace=
dens confirmant argumentum. Beati vident in
Deocreataras polfibiles : inter has ergo , & illas
datur connexio, & relatio tranfcendentalis, qua
de agimus. Antecedens clt S.Gregorij 4, dialog,
cap. 33 1bi + Qnia ilic wmnes communi - claritate
Peum con widl eft § quod ibi mefciant 5 vbi

[eientesn emnia [cunt. Eodem modo videntur
logui Bernard. Auguft.& Cone: Senonenfeapud
P. Valquez tom.1. in P dliip. §i 3. apnd quem
etiam Durandus, Balfolis ; & Gotofredus tuen-
tur, non folum aliquas cteaturas poflibiles, vt
volunt communirer Thomilte , fed omnes om-
nino in Deoa Beatis videri. Rclkpondendum ta-
men cft, ficut ad p-.'.vi'cns argumentum , creatu-
tas poflibiles videri 4 Beatis in Deo tanquam in
medio , fin minus pelitine , faltem negatiuo : id-
que, & nonaliud velle Sanctos Patres : quod au=
tem huiufmodi medij ratio conueniac Deo refpes
&u Beatorum , inde eft, quia perfectio luminis
glotiztanta , wlifque , vtnon finat abiis Deum
videri , quin per eandem vifionem {imul cogno-
{eantnr plures denominationes extrin{ece ei con-
uenientes , efto cum iis nullam habear connexio-
nem elentialem : arque-hoceft , lumen illud efle
fpecialem quandam , ac {upernaturalem partici-
pationemdiuini, atque increati luminis ; necnon
etiam vilionem beatificam, & creatam fimilem
participationem , imitationémue vifionis increa-
t2, qua {eDeusintuetur. Et quidem bazc per-
fectio luminis, & vilionis facic, vt Beati videant
inDeo creaturas polsibiles ticulo non folum po-
tentix, quam eas producendi habet, fed eriam
denominationum fimiles ; inzqualis , Domini,&
aliarum; fimilinm ; cum quibus dinina effentia
non habet connexionem,

CLHAT

Przterire tamen non pofﬁnn Patrem Vafqucz, ;

Alarcon , Becanum , Albertinum ; necnon Sco-
tom , Bonauenturam , Maiorem, Marlilium . Al-
mainum ; Gabrielem , & Okamum , quos refert,
& lequitur Ouiedo controuerl. 10. Metaphyf.
pun‘ﬂ:.v. pegareantecedens uperiorisargumentiy
ac fentire hullam credturam poffibilem videri 3
Beatis in Deo veobiecto prius cognito , ac vifo:
fed tantum vt in reuelante : nimirom quia vifioni
bearific entur {peciales reuelationes , qui-
bus Beati alia cognitione diffinéta & beatifica co-
gnofcunt qua (unt extra Deum 4 plura quidem,
aut pauciora pro excellentia maiore , aut minore
vifionis qua beantur. Qua doétiina, & folutio:
an pofﬁt {ultineri , eft examinandum alibi.
Vndccimo‘arguunt : Deus commuttirur eflen-
tialiter com repugnantiz aliqua : vel ergo abea
depender, vel fecus @ fi primum : quid refert,
cum quodam modo dependere 4 poflibilirate
creaturarum ¢ fi fecundam ergo etiam copnedti
porerit efentialiter cum poflibilitate , feu non
fepugnantia creaturarim, quinab eadependear:
adeoque corruet protfus noftre fentennie praci=
puum fundamentum. Antecedens vero fuadecur,
quia Deas connedtitur clentialiter cum repus

Derelat. canfa in communi,

gnantia mendacij infe, illaque deficiente deelfer:
deeffec enim, (i mentirecur : érgo & fi deficeret
repugnanria mendacij fui. Refpondeo,hoc quod
eft Deo repugnare mentiri nihil aliud cile,quam
Deum & mendacium , quorum nature non con-
ueniunt invicem, nec poflant : ficur repugnan-
tia Petrt v.guve fic lapis,nibilaliud ¢/t quim veer~
que : de quo larius in Metaphyfica. Hoc pofiti-
to; Deam defefurum, fi deficerer inco repu-
gnantia mentiendi ; fiué i menriretur ; non eft,
eum defuturum, fi deficeret aliquid extrinfecum,
& afe diftinGtum ;id et mendacium : potius
enim fupponitur , eum mentiti , adeoque non
deficere mendacinm:ergo eft ; Denm defucurum,
fideficereripfe Deus, fine fi deficeret repugnan
tia mendacij , qua ex parte ea conlticuitar per
Deum ipfum , haud ergo ¢ft y Deum connecti
cumaliquoa (e diftinéto,fed tantum fecum ipfoz
eéx quo quid contra noftram fententiam2 Quod i
dicancaduerflarij , ve eorum aliquid hand dubié
dicturi func , iuxea cos Deum conne@i cum pof-
fibilitate: creatararum , haud aliud cfe, quim
quod habeat connexionem (¢ cum iplo 2 hoc
quidem abunde reieétum eft 3 nobis fupra.

Duodecimdargui porel aduer{us noftram fen-
tentiam : cognitio cffencialiter vera afficmans;
Deum non effe eft chimarica 3 & impoffihilis:at
eius impoffibilitace ; & repugnantia deficiente,

fiue ; quod iuxcacft, exiftentc eins poffibilitate
Deus deficerer : ergo: deficerer deficience aliqua
repognantia, fine chimzratadeoque & deficien=
te aliqua poffibilitare : ad hancergo tranfcendens
calicer refercur, & cum ea fummée connedtitur.
Minor , in qua fola et difficultasy hunc in mo=
dum fyaderur : {1 effer poflibilis ea cognitio efs
{entialiter vera, non exilterer Deus : ergodefice~
ret s confequentia eft euidens : probaturantece-
dens , quiafi effer poffibilis illa cognirio , pof
fer eins obieGum efle, ficuraficmarur perillams
ergo pofler Deus non- exiftere : in Deo enim
uapte natura fumme perfecta ; & omnis jmper-
fectionis incapaci idem eft pofle non efle, fiue
pofle habere imperfectioné non exiftends, aliam=
ue quamuis , ac reuera non exiftere , nec dark
vllatenus. Refpondeo, bifariam intelligi pofle,
quod dcficiar per impoffibile repugnantia, &
impoffibilicas rei alicuius. Primo-dta vt de repu-
gnaoti, & impoflibili fiat poffibilis : arque fic
quidem deficiente impoffibilirate cognitionis in
argumento obieéte deficeret Dens. Secundo ira
vtrei noh enadac ex impoﬂibili » 8 repugnanti
poflibilis, & non repugnans , {ed potius nec fie
impoflibilis , nec poffibilis ; repugnans, nec non
tepugnans , atque fic deficiente impoffibilicare
pradictz cognitionis haudquaquam repugnarec
Deus , vt intuenti conftabir. Verum quidem eft,
huneporelteriorem modum deficiendi efle chia
mzricum, & contraillud principium , guodishes
efts wel non eft. Sed quid hoc refere in przfenti
quzftione? Annon ctiam prior modus deficien-
di, qui affumitucin argumento obiedto , & qui
valde familiaris eft aduerfariis , chimsericus eft,
& plane concra illud principium, impoffibile e/t
idem [imul effe, 7 mon ¢ffex Aliz quoque folutio.
nes huiulmer argumenti colligi poffuntex dictis
fupra.

Poftremd argai foler contra noftram opinioné:
quia lengg perfedtius eft , & Deo magis conlen=
saneum , quod iphi effentialis fit ars , & poreftas

tot

81,

$a.



3.

84.

Caput X.  Negaz.relat. tranfeend. caus. creaf. ad fuos effec?.

totmiribilia,patrandi, & quod fic fons ablolu-
tus, ex quo innumerabiles rerum ‘fpccms s &
fpecierum indinidua dimanent , quam quod fit
potens operari ad extra cxtrin{c.u:.lls‘, ac per dami-
minationem ab ipfa rerum paoflibilicate profe@a:
Deus igicur perfeipfum cllentialicereft potens
operari ad extra,ac }erndc ad crearuras rranicens
dentaliter relacus, Quod inde confirmari poteft:
quoniam dinine naturz faecunditatem,qua fe ad
incra communicat : & diffundit, magiscommen-
dat, quod Verbi, & §. Spiritus pomb\lms fit 5
& cum ijseflentialiter connectatur, quam fifo-
ret potens genetare; & {pirare excrinlecus cde-
nominatione fuwpra 2 perfonis : quas {pizat, &
generat, Refp6deo ad perfedioné mﬁ\mmm Deo
congruamm,& necellariam opus non e {Te,ve dcno‘-
minatio illa arcificis,& potentis operari ad extra
mirabiliter,& fupra qua capere pollic intellectus
creatus, Deo eflentialis fic (nam cx fupra politis
liquer , id Dco repugnate, ac proinde ad eius
perfeétionem atcinere non pofle ) fed folum
qued tota perfectio artis , & poreftaris ad extra ei
ellentialis fic: quod nos vitro faremut, Quod de
feecunditatead intra nacprz divinz eflentiali ad-
ducitur, nonveget : quia ex ea minime lequitur
dependentia, aliaue imPc[Fc&in in Deo: cum
tamen poreftas abfoluta operandi ad extrane-
queat elle Dco effentialis, quin multiplicem in
co impcrﬁ;‘c‘.}igncm arguar.

CAPVE=X

Relationem canfe etiamcrenta ad fnos effectus
¢ffentinlem , feu tranfcendentalein
now effe probabile eff.

Dque abfolute tuentur plerique Philofopho-
rum ac Theologorum extra{cholam Thomifti-
cam, ; vt teftarurFonileca 5. Metaphyl cap.15. g.
1. fe®. 4. Suadetur autem in primis autoritate
Ariltotelis, qui proxime citato lib. 5. Meraphyll
cap.1j- relationem pradicamentalem trifariam
diuidens, fecundam cins {peciem ait efle caufz
in aGu primo ad effe@um ibi & gmedsm vr cale-
fattinum ad calefaltibile . & [eftinam ad [eabile,
& omunine attinum ad paffiwnm. Vnde fic argu-
mentor ad homines:relatio predicamentalisinxca
aducfarios in eo 3 tranfcendentali differt, quia
nonperinde ac tranfcendentalis fundamento ef-
fencialis eft , fed potins accidentaria : & relatio
caufz ad effetum , tefte Ariftotcle , przdicamen-
taliselt. Deinde abfolute fic atgumentor : rela-
tio pradicamentalis ptrfetionem fundamento
omnino inrrinfecam minime importaticum ergo
relatio caufe ad effe@dum pradicamentalis fi,
petfectionem fundamento omnino inttinfecam
importate nequit : at camimportaret , fi funda.
mento videlicet entirati canfz effentialis effet.
Secundo; quia ideo atio, feu «caufalitas, pet
quam caufa denominatur agens, eftmodus eflen-
tialiter connexus cum effe@tu, quia poflunt dari
fimul , & {emel caufa, & effe@us : quin caula
denominerur agens effeétum : & fublata hac
indifferentia caufz ad agendum , 8 non agen-
dum effcGum,ctiamexiftente effe&a, nemoenti-
tatem alignam modalem eflentialiter connexam
cum exiftentiaeffcétus admirterer, ve explora-

16§
tiffimum eff. At nequeunt dari vilatenus entitas
caufle create , & poflibilitas adtionis , quia cffe-
¢tus aliquis 2 caufa dimanate poteft, quin entitas
caufz abfoluce caufa effedtus fir, 8 denominecur;
igitur non eft ad(truenda vllaconnexio eflentia-
lis caufz cum effetu , vr entitas canle caula ef-
fectusdici poffie, Tertio : quia Dens non per fe-
ipfum ellentialiter , fed per poffibiliratem actio-
nis a fe diftin&am effectus creati canla denomi=
natur, yti fu pra probamm manet i cur ergo crea-
turaa Pciﬁbi]lmtc actionis denominationé cau-
{z murare nequeat.

Quarto: quia per eandem formam adnalem ,
per quam can{a denominatur agens in actu {e-
cundo, pet eandem pombllem denominatur po-
tens agete ; at per ackionem actualem , & exerci-
tam calila denominatur agens in a&u {ecundo:
ergo pereandem actionem in efle peflibili, fiue
pereius pollit-ilamrcm denominacar potens age-
re, cam autem canfa cum poteftate agendi coin-
cidac , fanc per cinfmodi poflibilitatem canfa
denominabitur. Maior : que {ola probationis in-
diga eft , hac ratione {uadeturquia coipfo,quod
Ui;l:.‘Ch!.i‘ﬂ pcr CU‘H”[]iciCnCﬂ] n.ﬂu:!lcm CUg!litLlll]
denomineriis ,per cognitionem poll‘zl)il{' cognof-
fibile denominacur: idemquede denominationi-
bus amabilis , & amati , {enfibilis, & fenfi, vni=
bilis & vniti dicendum eft : ergo fimilicer in
prafenti,&c. Quodaurem aduerfarijrelpondent,
duplicemefle poreftatemagendizaliam phyficam;
& pofirinam , & hanc entitati, caulz ellendialem
efle: aliam logicam, & negativamin non repu-
gnantia effeftas ; aur actionis firam ;& hanc en-
sitati caufz elfencialem non effe ; per priorgm
vero poreftatem agendi , non vero per polterioa
rem conlticui, & denominari caufam quatenus
talem: hoc, inquam,quod aduerfarij rcfpundcnr,
omnino frinolum eft : cur enim canfaab vnapo-
teftate potias , quam ab alia denominatur : aut
cut pofterior perinde ac prior pofitina non fir 2
cum hon rcpugnantia negatio negationis, ac
proinde affirmatio, fiue poliio bt

Caufam crearam fnapre entivat potentem
operatt, ac proindcci‘.incj.\!icu,aut uanlcendé-
taliter ad fuos effectus referri cenfent Suarez
difp.47. Metaphy(, fct. 3. num. 11. Hurtado
difp. 8. Phyficor. §- 17. Ouiedo conrrouerl. 10.
Metaphyf. punc. 6. §.1. conclull 2. Arriaga, &
communiter Recentiores. Primo, quia materia
prima definicur ab Ariftotele primum cuiafque
{ubiefum,ex quo aliquid primo, & per fe fiac
materiam efle fubieftum,&c.eft elle canlam ma-
terialem forma fubfancialis : ergo matetia defi-
nitur per hoc , quod fit caufa marerialis formz
fubftantialis : ac definitio cft intrinfeca; & eflena
tialis definito : ergo ratio caufe matetialis mare-
riz incrinfeca , & eflentialiselt seique excrinfca
cus hon aducniens.Eademratione probari poreft,
homini effenciale effc;, quod caufafic: (i quident
per animal rarionale , hocelt, prm_ctpium, Call=
{amue fentiendi, & difcurrendi definitur.Secuna
do ,quia materia prima a:.'tcﬂ‘cnltialircruns incé-
plcmmrhaud aliter ac homo ellentialicer eft ens
completum:atens incompletim quacenus rale
completi poftulat: ergo materia eflencialicer po-
ftulat formam , per quam comipleacur:ac proin=
de eflencialiter cum poffibilicate forma cGnc&i_—
tur , cum complemencum impoflibile poftulaci
Confirmarur ; & declararar: fidehicien-

86




	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165

