BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R. P. Francisci De Oviedo Madritani, Societatis lesv,
Theologize Professoris, Cvrsvs Philosophicvs

Ad Vnvm Corpvs Redactvs

Philosophiae R. P. Francisci De Oviedo Madritani Societatis lesv Sacrae
Theologiae Professoris Tomvs Il

Oviedo, Francisco de

Lvgdvni, M.DC.LI.

VI. An principium cognoscitiuum inferatur ex substantize immaterialitate.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

68 DE ANIMA. Controu. V. Ds potentia intelledtiyg es,

quia eademmet cognitio poteft effe clara refpedtu viius
obiecti, 8 obfcura réfpetu alterius.

Defiderabis rationem cur cognitio eadem tendens in
colorem,& in phantafina,& immediacids producta i phi-
tafmate , []‘Iim i colore , it expreflior reﬁg:ﬂn coloris,
quam phautafmatis: Refp.noltrum intelle@um percipere
obiecta diim anima eft corpori vnita dependenter 3 p
talmate.& i lenfibusexternis, 8 ita magis abflcuré,
nis diftiné ¢ percipit illa,quz non fuerunt fenfibus fenfara
& diltinétis,& clariis illa, que prids fenfata atci S8
hac de caufa expreflids, & clarids cognofcitur color quim
phantafma, quia color fenfibus fuit perceptus, & non
phantafna,

Pyvwcrtvm V.

Quod obietlum prius cognofcarnr 4 noftro intellel]

Ac dificultas in Thomiftarum fchola precipuum

locum obtinec,quam breuifimé definiam,nihilenim
inter illam foluendam occurrere poteft fpeciali examine,
aut nota dignum. Sentiunt Thomifte voiuerfalia prids co-
gnofci 4 noltro intelleétu, quim fingolaria , & inter vni-
uerfalia prits voiverfalifima. Refercur pro hac fenténtia
D.Thom, inprocemio ad oftauum Phyficor. Eam defen-
dunt Landunus lib.r. Phyfic. q.5. Aureolus apud Vigue-
FiQm g Richard.in 2.dift,2
princip.Ca fa cap.i.

Singularia pritis 4 nobis cognofci quim vniuer
nent ex antiquis Durand.in ft.3.q.7. Ocham:in 1 3:
; 1aris 3.de anima q.13. Burlzus

. €apir,
1gularia (xpe cognofcuntur
prids quim vniverfalia. Probo hanc conclufionem Intelle=
Etus abitrahic rationem homines, ab hoe, & illo homi
ergo prids cognofcic hune , & illum hominem, quam ra-
tionem ab illis abftrafam.

SEcvyNDA concivsro. Singularia accidentium prids
cognoflcuntur i nobis,quim ilaria fubftantiz: Probat
hanc conclafionem Auftorum turba hac ratione. Singu-
laria fubftantiz cognofcunturper fpecies accidentinm:er
go pritls cognofcuntur fingularia accidentium : quim fin-
gularia fubltantiz. Nondum fatis eft explicata hac ratio;
ex eo cnim quod cognitio indinidue fubftantiz dependeat
ex fpeciebus accidentium non infertur priorem effe co-
gritionem,feu fpeciem expreflam accidentium fpecie ex-
prefia fubftantie individuz ; fed cancim effe priores fpe-
cies impreffas accidentium fpecie imprefa indiniduz fib-
ftantiz, quia cognitio accidentis indinidui non influit in
cognitionem {ubftantiz indinidaze, fed vtraque procedit
ab eodem principiofcilicer ab iifdem {peciebus,que funt
propriz accidentium, & non fubflantiz. Aliter (olet ea-
dem conclufio probari : Tota noftra cognitio incipit a
fenfibus,fed accidentia tantdm fenfibus percipiuntur:er-
g0 prius cognolcuatar indinidua accidentium,quim indi-
uidua fubftantiz. Non acquiefco. Cognitio noltra incipit
a fenfibus & 3 fenfationibus,ex quo infero fenfationes ef~
fe priores cognitione indinidui accidentis , & indiniduz
fubfantiz, non verd ipfas cognitiones intelleCtuales in-
ter fe habere ordinem prioris;& pofterioris. Dices, fen=
fationes, feu fpecies impreflas 4 fenfarionibus produdtas
pritis producere cognitionem indiuidui accidentis,& po-
fterids cognitionem individux fubffantiz. Euoluo hanc
priotitatem , & euanefcer. Senfationes,feu {pecies a fen-
{ationibus produdte immediacd producunt.cognitionem
indiuiduz (ubltanciz, etiamii non fint propriz fpecies hu-
ius:ergo non pritls naturd producunt cognitionem indivi-
dui accidentis , quim indiuidue (ubftantiz. Probocon-
fequentiam : Veraque cognitio immediacé depender ab
eodem principio : neucra influit in ‘aleeram tergo princi-
pium nea priils hmc,quém illam produci:,ncq'lc incer fe
prioritatem aliquam habent,

Aliter ego conclufionein probo: ex eo ego cognofto
hic exiltere fubit uitiam,quia cognofco hic effe accidens,;
8 infero exiltentiam fubltantiz ex exiftentia accidentis
per-hunc difcurfom : Accidens non potelt efle fine fub-
ftancia : hic et accidens : ergo hic eft fubftantia. En
cognitio accidentis fe haber ex parte ancecedentis ad
inferendam exiftentiam fubftantiz ergo cognitio ac-
cidenis- prior eft cognitione fubffantia:,

‘TER"I 14 Cone1vsro. Inter vniuerfiliy Quaediy py!
ntis vniuerfalia prils cognn!cunrur,quém alian g
uverfalia. Probo:Ratio animalis abftrahitnr 3 mi;:“'lhs ij
nis, & ratione equizergo pr cognofltitur ratig 1'fi D_i;ru-
quim ratio hominis : erggo priils cognolcitye vlr:| o i
fpecificum, quim geneticum.’ = Ui

Q¥ARTA ConCLV$To. Sunt pPrincipiaalioggua:
liffima s cognofeuntae, gidm o e e

us cognofeuntar, quim illony firigulgg;
ick de smnni,dici de ”"”"‘—Q“M"i‘rbru{fﬂ e
et Omne torum ot maiua fii paree. Probo hane cc;;{::‘a
ipia funt per fe : Gt
eluppofita cog innr-.:»mf:-, Iciz:l':'“i"’_’mnd:penéent
illis continetur non'eft 1:?0r L‘(‘}"fni i 1"§I_llarmm!
<4 i 2 h iy SITione iplopm,
Obic.1 Thomiftz Cognitio nofirs dc'm"der:bl'np‘
imipreffa:ied fpecies impreffa primb rep ]{ﬂtvw,‘]ﬂ?t
lia, Probant minqrem @ fpécies imprefla imc‘;lmu:‘hs l:
ftrahita phnn:uﬂn'uihusf'Eng-. ::riu:rcprmfcnr e
non reprefentat primb,8& perfe ﬁngtslun’u. N
nequeopus eft hzc impugnare, Rcf;a_ncgg-l
ad probationem illius dico fpeciem impreffam it
re in {e ipfad materialitate phantalmati,quiaj
in intellectn) non eft materialis, fed fpiritualis)n
abftrhait & materialitate obieti,3 qu:ﬁ;bﬂrahﬁrcr:dhuc
rationem vniuerfalem corporis non poﬁctﬁ;niﬁczw,q:nz
hzc materialis elt, marerialitas enim l:o;lﬁ-i}uituroum-
cunque indiniduationem , neque tantim fequitur indiy.
duationem entium marerialium ; fed eri3 predicats fipe
riora, qua oppofitionem habent cum pradicatg
tualitarss,

Obiic.2. Thomifte, Vniuerfale eft obieftumnof
lectusiergo intellectus primb, & perfe ¢
falia,Be feciidario ﬁnq:ﬂ:an3.Re:’p.\*niumﬁ]h,&ﬁ-,3
& omnes atomas differentias entium effe obiefts nefli
intelle€tus, 8 non tantdm vainerfaliasaliis hae tantim,&
non vlrra itla quidquam alind :_\uﬂ'«-tcng::oicc:c,

Obiic.3. Materialitas impedit cognofcibilic
materialias ergo non poffunt cognoft
fe. Refp.diftinguendo antecedens:materialiess
iectina potentiz cognolcentisimpedic cognofcibilitatem;
tranfeat:materialitas obiectiua, nezo antecedens liastan:
tdm predicata {piritualia, vel abftcahentia 3 corpereco-
g-m"mremut‘, predicatum enim corpon’s, & omniz, quz
[ub illo funt,materialicatem imbibitam habene,

Obiic.4.Pueti primd quemcung; hominem patremyo, t
cant,deinde proprium parventem i reliquis hominibusdi-
finguune : ergo prius cognolcunt rationem commnem
patris,deinde indinidualem Refp.pueros voces illasqus
primo difcunt omnibus hominibus accommodare, quis
quemlibet hominem, ita canfusé cognolcunt, ve nenyie
leant inter hominem,& hominem difcernere;&illaspro-
ferre omnino fignificationis ignaros; eodem modogio
pficracus earumdem fonum ederet,

§

-

12

il

(afidaye

o1 yerd

uidua
8 per

———

PvnerTvu YL

An principium cogrofcitiunm inﬁmmrexﬁcéﬁm‘u
immaterialitate.

" Anta eft Angelici Doétoris auctoritas in {C!‘Oi“} o
digna fic omnibus Theologis difputatio de inguiten-
da ratione 4 S.Doctore adducta: An videlicet rem demons
ftratiug concludat,nécne » Tradiderat 5. Thomas "‘th“
Gentes cap. 44. & feqq, & 2. de veritareart.s. mu*““;”F
rationibus {tatuerat Deum effe perfetifime f?gno’Fl'
tinum, vbi verd 1. pare. peruenic ad qu4, artin alis sHe-
nibus omiffis hac vnicd probat Deo ineffe p::l‘rc& m‘i’rl:
gradum cognofcitiui, Poteftas cognofcendi pmuc‘n:t.
immaterialicate,ita vt tantd perfectior fic gradus C“‘:f‘_t’
fcitiui, quancd perfectior eft gradus immateria S’:.F
Deus eft in fummo gradu immaterialitatis fummopers ;
paratus 4 materia: ergo Deo conuenit per,’c.mﬂs:nus‘?cm.
gnofcendi gradus. Maiorem probat Angelicus D?:.mi
Potentia cognofcendi eft amplitudo quzd‘afn: &:irlri
infinitudo,qua cognofcens fe extenditad obiedailt ln-
teria limitat , 8 coar¢tat formam : ergo p‘ntcﬁas.tﬂim
feendi prouenic ab immaterialitate. (_‘nnﬁnﬂﬂ“*{:‘it‘;‘r
ratio induétione faéta per omnes ﬁl!}ﬁ.‘lﬂtlasdf fi “ms
ftéces.In fubflantiis,que de facto exittntsille; ‘i“"’_'ne‘r’m
abftradtz (une 3 materia perfectids wgnofaus\l,\'f}’;




Punét. V I. An princip.cognofcitanferatur ex [ubfbantie immater. 69

anima, quz eftin equo, anima ratienali, Angelo, & Deo:
€quus eni impertectids animo rationali cognofcit, quia
plus haber materize, quim animus rationalis , auimus ra-
tionalismaiorem connexionem habet cum materia,quam
Ang lus,8& imperfedtids cognofcit,quam Angelus, & ifte
imper feltiths Deo, quia Deus elt fummé abftiactus 3 ma-
Hia : ergo ex immaterialitace reété infertur vircus cogno-
fcitiua. D de viuentia differunt 3 non vinentibus,ex co
quml viuentiarecipiunt formas alienas , hoc eit , {pecies
intentionales,& non viuenoia tantim formas proprias, &
quahrutu,qnl’ ad has \l\l‘]‘armnt,l’cd Unlim[iu,mHmm cu-
ius non viuentiarecipere non valent formas alienas pro-
uenit 4 materiazergo illimicatio ad illas formas recipien-
das prouenit abimmaterialicate : ergo immaterialitasin-
fere principium cognofcitivnm. Rati n Angelici Do-
&oris demonitrativam effe defendunc Thomifte omnes,
Richardus, Capreol. Ferr. & Caietan. apud Patrem Ruiz,
qui difp.34.feét.6. n.6. in fine concludit i nemine negari,
neque negari pofle immaterialitaté efle rationem cogno-
fecendi. Non crede, neque in alicuius mentem venire po-
teit erudiciffimit, & dottiflimum virum non legifle Ocha-
mum,Gabrielem,8: Baffolum , rationem hane reft
‘.ﬂri'l'::ﬂti'{‘q',lt non repugnare fubftantiam [pirirualem ni-
hil macerialitaris h}bt‘urcm,qu;! cognolcitinanen fit; aut
Aureolum , qui foluit argumenta facta ab impugnato-
ribus racionis preediéte,fed proprie [cholgamore ab alia-
rum rationibus , 8 auéoritate illius animus fuit auerfus.
Rationem A;rgel. Doltoris propugnant ¢ noltris P. Mol.
P.Val.P Arrub, P.Fafolus ad articalum citatum, P.Suarez
in met.difp z0.fet 14.n.10 8 difp.35.(eét 3.0.20.P. Didacus
z tom. de fcientia difp.r.feét 3.8 4 P.Her. difp.1. c.3.
Etfi inter Theologos exagitata fitratio fupra addudta,
non elt alienum i Philofopho, deilla iudicium ferce,imd
ad illum propriiffimé {pectac. Philofophi enim eft defini-
e,an repugnet fubftantia fpiricualis non cognofcitina,vel
an poflit dari aliqua fubftantia (piritualis,que cognelciri-
va non fitzeuius definitio tora pendet ex ratione fuprd ad-
duta; fi emim tmmaterialitas inferat principium cogno-
{eitiuum, repugnabit fubftantia materialis non (Dgnorci-
tiua : fi verd principium cognofcitiuum ex immaterialica-
te non inferatur , dari poceric fubftantia fpiitualis non
cognofcitiua § cuins rei folutio prafentis trattationis
fcopus efl.
mnes inconcuflum eft nomine immaterialitatis
ificari ab Angelico Doétore puram negationem
materiz {ed predicatum pofitivum , quod non omnes eo-
dem modo explicant, pendeique exillius explicatione to-
ta vis rationis adduéta ab Angelico Doétore, P, Didacus
Ruiz {ect. 3. n.7, 8 8. hanc immaterialitatem non coniti-
tuit in predicato fpiritualicatisifed inexclufione proprie-
tatum,& conditionum mater: as ibirecenfet, vid
et C[TL‘ Ellil'ﬂin p()tcﬁ!“[um ¥ h:[l:](,'lﬂ P'l'il]-}tiDl!CU'l omnium
formarum prarer voam quam haber , habere partes eiuf-
demrationis quarum fingule paffunt feparari , & confti-
tuere vaum indiniduum, effe fubieétum quantitatis , non
polle ex:ttere fine forma,& indigere pluribus qualitatibus
quas non potelt fibi tribuere ; fed & forma,vel ab alio ex-
trinfeco agetite illas participat. Denique ait mareriam
nullama fe vircutem a&tivam habere & diftare multd ma-
gis 4 vircute immanenter operandi, longifiméque diltare
4 virtute cognofcitiva.Viuentia fénfitiua,ait quodamme-
do participare has proprietates licdt abloluté materialia
fint,quia fune perfetiora non viuentibus & recepriua {pe-
cierum abfque eo quod vna excludat aliam,id quod claré
conftat in vifu fimul ciente (paciofam campi plani-
itm diftinétam arboribus;variifque figuris,coloribus flo-
rum,& herbarum. Ciimque fibi obicciffer {et.5. n. 7. non
viuétia recipere accidentia pcrr:grjna;l”cu formas alienas,
& in eifdem inanimatis recipi fpecies intentionales odo-
ris:8 coloris , refpondet n.8. duplex elfe genus asriden-
tium,{en formarum accidentalium: quedam vocantur in-
tentionalia, alia realia, vt ab intentionalibus diltingaun-
tur. Accidentia realia femper ordinantur ad corruptioné
ipfius inanimati, quando funt illi peregrina, & noniuxta
propriam exigentiam. Accidentia intentionalia inucili-
ter in fubjeéto inanimato recipiuntur,quia fubiectumin-
animatum non potelt his accidentibus vei,8 ita quafi ma-
terialiter recipiuntur in fubieéto,& non farmaliter ; qua-
tenus operatina {unt,ficuti {pecies impreffa coloris rece-
ptain agre,& in pupilla,inuriliter recipitur in acre inor-

lentes,

dine ad ipfum agrem,& vrilirer ir!pupi‘.lu Hunc nwd‘l.un
recipiendi accidentia excrinfeca in ordine ad corruptio-
nem,8& accidentia intentionalia inuciliter, ad{oripfic Rut
fius non viuentibus , afferitque proprium effe viuentium
peregrinas formas , feu accidcfuia_ ext infeca Imlc or
ad cmruplioz]cm recipere, & fpecies intentionales 4\"‘[1£1~
ter in ordine ad expreflas {pecies receptas , propriafgue
eiufdem fubiecti, 3
Non contendendum modd cum P.Ruifio de proprieta-
tibus materiz; in quibus nonnullas annumerac , quas cgo
non admicco : facilids, & breuids illins fententiam 1mpu-
gnabo. In primis fallum eft, omnes qualirates extraneas
receptas in non viuentibus tendere in iplorum corrupeio-
nem; lux enim eft qualitasaers, pluribiique {ubiettis de
foris adueniens, & nullatenus illorum perniciem m
fimiliter fonus nullam nocumentum iert r_'x:rp_un i
peregriné contingir.Secundo afferic fenfitina habere pius
immacerialitatis,quam non fenficiua, quia func illis perte-
&iora:ergo horum immaterialicas confiftic in perfectione
ratione cuius ex{uperant perfeftionem non fenfitinorum:
fed hec elt formalitas fenfitiuizergo immaterialitas fenfi-
tivorum quz confittic in pot ia fenriendi non infectur
ed formalirer eft eadem cum 1lla:er-
go immaterialitas equi inutilis eft ad il}tCitflLilLI) poten=
tiam fentiendi,& ad illam explicandam : quis enim a po-
fteriori facilitis non conceptum formalem potentix fen-
fitivne,quim immarerialitatis equine non citur{'ﬂ‘:tb-lt\, echi
ex parte obiefti conceptus fic omnino idem. Terrio effie
caciffimé;afferic P.Ruifius immaterialitatem confiftere 1n
potentia recipiendi {pecies imprullf.u,:wouv:cmm}l.:, IC.J
vtiliter refpedtu {ubiecti recipientis , nk_'uqnc aeri reci-
pienti eafdem [pecies impreflus, quas recipit p‘.lpi‘.l.[,r!t)n
competere immaterialitatem pupﬂlm » quia hxc vt}llre:?
recipit fpecies , 8 illa inutiliter 5, fed Pll{li”»lﬂ‘l ,r.“-lpclc
veiliter fpecies dicit illas recipere, 8¢ pofle vti illis: ergo
dicic ipfam potentiam fentiendiz ergo immaterialitas pu-
pille confiftic in potentia fenciendi : ergo quando infer-
tur potentia fentiendi ex hac immaterialitate infertur po-
tentia (entiendi ex eodem; conceptu ob:c&mp potentiz
fentiendi obfcuritis fignificaro: ergo mala cit illatio, qua
ex immaterialitate hac ratione explicaca infert fentiendi
potentiam. : 0
P.Herice difp.1. c.1. n. 12. docet per sm‘mztcrmi_:mtcm
non intelligi negationem materiz prime,(ed pl’.l‘dl(‘:ltul‘n
quoddam pofitinum;, quod opponitur cUim COrpored male
conftanre partibus homogencis non dittinétis organiza-
tione. Qua de caufa Ariftor.lib.z. de anima text.iz4, dixit
plantas non fentire,etfi forma viuenti gaudeant,quid me-
dioeritatem non habent, neque principium tale, v fenfi-
bilium fine materia recipiant formas;hoc _L‘l‘«,:}ll-t‘.l carent
temperie neceffarid ad deorganizationem fenforij;ac pra-
inde carent virtute receptiua {pecierum, & Jpr_:\ poteatia
fentiendi. Ex hoc infert formas illas efle magis materia-
les,que magis indigent dif].mluiomhi::slnnu organicis, &:
minds organicis ; illas verd elfe magis mj:ml::r]alcs_ -1
magis capaces cognolcendi, qux minus indigent \!.:fpnﬁ-
tionibusnon organicis , & magis indigent organicis. A.d.
milla hac ratione immaterialitatis, 8 tota doétrina tradi-
ta,difficile defendi poteftex illi\ rntig D.'I'Jlotxx.ﬁc argua.
Quiliber Angelus @que caret his a.clcxdcnnbus,&' ‘[lllpﬁi‘lf
tionibus elementaribus, ac alius quicungue longe fpecie
petfeitior , imd cim omnimoda illarum negatio cuicun-
que conueniat , non poteft dici Deum magis carere fus
qualitatibus elementaribus guam caret Angelus ; in Deo
enim, & in Angelo eft tota carentia, qua concipl potelt,
caloris & frigid!rn:is, & harum hmill_um qnul_u.\tt:‘.n 5 &
virique intrinfece, & eﬁ‘en:{.ﬂim}' fimiles q‘.u‘.et:_ltc_s repu-
g;l;r:t;!icer Deorepugnent per {uam entitatem infinis ?Vrn,
& in Angelo oriatur negatio !'l:lll!m ﬂu:ll_;mmm ex illins
effenti finita,& in Deo ex infinita eflentia, quia in ytro-
que oritur,ex propria entitate, & entitas Dei eft mﬁ:_um—,
entitas verd Angeli finita: ergo ex hac carentia qtl}ll:zm
non infertur Deum effe cognofcitiuum perfeétifimum,
neque perfedtius Angelo. Eadem ratione argumentor 45
cxfgsn anunlitﬁu:m o l:Junic.".'um,luu organotumsque 1.|'J
viuentibus materialibus immaterialitatem conflituic: in
Deo, & in Angelis nulla datur deorganizaiio ; ergo non
potelt illorum immaterialitag,ex qua in cjidr.‘_m principia
cognofcitiuum inferrur, indeorganizations t_orm:th »aut
radicali confiltere, Dices,in Deo,8 in Angelis carentiam
deorga

ex immarte




o

70
deorganizationis oriri ex 'maiori abftra@tione i materia,
8 maiori independentid in operando ab aliis accidenti-
bus,que dicit maiorem immaterialitatem, & hac ratione
animam rationalem cfle magis immaterialem forma equi
quia petelt operari in ftacu feparationis independenter a
deerganizatione , quod non poteft forma equi 3 8 minus
immaterialem Angelo,quia Angelus femper operatur in-
dependenter 4 deorganizatione , 8 anima racionalis in
fatu vnionis operatur dépendenter 4 deorganizatione.
Itaquer s immaterialia funt vinentia , quie dependent
i difpofitionibus organicis, quim quz dependent ab aliis
non organicis , 8 magis immaterialia illa , quz neque ab
organicis,neque non erganicis dependent. Lo his autem,
que nullam habent dependeatiam & difpofitionibus ot-
ganicis,neque non organicis,illa,in quibus hec indepen-
dentia oritur ex pradicatis nobiliotibus,erunt magis im-
materialia ; cim verd in Deo oriatur ex effencia infinica
omnium perfeétiflima,Deus dicitur fumme immaterialis;
in Angelis vers illi erunt magis immateriales, in quibus
foritur independentia in operando d qualitatibus non or-
ganicis, & organicis ex perteétiori effentia. Secuddm hiic
dicendi modum immaterialitas in ipfarei effentia, & inil-
lius perfeétione conftituitur, in quo fenfu pegari nequit
Denm effe ens [ummé immateriale, quia elt ens [umme
perfedtum;Verumeamen explicatu dificile eft, guomodo
principium cognofcendi ex immaterialitate inferatur,
quia principium cognofcendi non jnfercur exeflentiasfed

i m formalifimam eflentiam. Deus enim,

» 8 rationalis animus per fuam effentiam fune vi-

uentes ; ergo per fuam effentiam fune principiym opera-
tionum vitalium, (e vitalicer operantur:fed Deo, & An-
gelo non conuenit alia vita,nifi intelle¢tiva,qua effentia-
liter conuenit etiam animo rationalizergo Deo, Angelo,
& animo rationali per proprias effentias conuenit princi-
piumintelligendi,vel ipfa intelleétio, i in Deo non datur
principium incelligendi.
Refpondet Herice nus.duplicem conceptum nos poffe
formare , priorem inquantum pofitiua perfectio effentiz
fundat negationem materialitatis; pofteriorem quatenus
fundat capacicatem fe coninngendi cum fpeciebus illas
intra {e recipiendo , velutifemen operationum intentio-
nalium;8& conceptum hunc pofteriorem ex illo priori ori-
1i formaliter,& quoad nos, licét ex parte abieti nullate-
ntis diftinguantur. Contra hanc do&rinam jam diu argu-
mentatus eft Baflolus poftea citandus. Pradicatum intel-
lectiui eft effentiale , 8¢ differentia conftiturina viuentis
vitd intelleGtualitergo non oritur adhuc formaliter ex alio
predicato, differentia enim effentialis eft prima radix, ex
qua oriuntur alia predicata, & ipfa ex nullo trahit origi-
nem. Refponder Eafolus n.18.ex Capreolo, & Soncinate;
duplex efle intelle@iuum,radicale, & formale,q!mrum r2-
dicale formaliter eft idem cum ratione immarerialitatis,
& nulla ratione prius illo, formale verd oriri ex radicali,
& vtrumque penuria vocabulorum dici intelle@ivum,
Duo continet hee folutio:primum,intellectivum radica-
le non diftingui formaliter ab immateriali : fecundum,in-
telleGtivum formale oriri exintelle@ivo radicali:de hoc
vitimo nulla poteft effe dubitatioin fubitantiis, in quibus
datur intelleétivum formale,& radicale. Neque primum
poteft dubitari in Deo,fumpro immateriali pro effentia,
quatenus fundat negationem dependentiz in operanda
ab accidencibus organicis,& non organicis , quia effentia
Dei et fumme perfecta, & vita perfe&ifiima, quz eft in-
telleétualis. Similiter pradic mmaterialitatis Ange-
lorum, omnitimque fubRantiarum, qua principium habéc
cognoflcendi,in hac acceptione non diftinguuntur ab in-
telledtino,quia dicic predicatum fpecificum , & conftitu-
tiuum fpeciei,quod formaliter eft incellectiuum. Hac ra-
tione reéte congruit ratio D.Thomz, qui ex immateriali-
tate propria Def;hoc eftex co,quod fundet independen-
tiam in operando ab aliis accidentibus per pradicata in-
finité perfedts ; & per effentiam i m relte infert,
Deum efle intelletinum, quia implicat effentiam infini-
tam non effe i lligendi , vel formaliter ip-
fam intell tri doctifimi Angelicum

Doétorer Hterpretantr , ntem pa‘:diczmim intel-
leéliui ex fpeciali immaterialicate Dei, & prits illis P.Sua-

rez difp.3 (e€.14.num.ro.vbi docer ad efficaciam rationis

Angelici Doctoris: neceflarium nen effe, non poffe dari

fubftantiam fpiritualem creatam non incelle@inam > quia

DE ANIMA. Controu.V. Ds potentia Intelle@iy,, €5,

illa non haberet illum gradum (piritualiy
rialitaciss,quem habet Deus, Conftag o
Iim effe inr.materi::‘.m:w-,‘&: 1"p:rituaferu,fed (umme i
1:‘:1'(.11‘__-111J & fumme 1purl\mulcm,idgo fummam Per{,éﬂz.
nem in eo gradu obtinentem, ex quo infert epjge
D.‘]:'h()l“:ls ?HL-' n‘ltcl]ct}iw:mm,qma pcr&-ﬁioreﬂ I
tia im matctl:llis it tellectina qu_:‘nprnon intelle@iy &
clim Deus fic fubftantiarus Utfiﬁ.!ml-jnt{:';[ert;u;.
ceflario erit. Hec paflim dicta fine de Tatione :\J
Dafar e Angeli
Redeo ad explicationem immaterialitarig
Herice,contra quam argumentor fic:Senfirj
tina materialia 2que indigent his accidens
ribus omnibus communibuszergo ex
{enfitiua mi:Juslim:mtcnalia, quim né fenfitiua, Exicci.
dentibus erganic \S_]J[ll\ril petit Phntn,q:li‘lm aquﬂ‘,&equuls
quim p{;lnm‘.mgo ficuti p‘:!\ malorem cxigcr:t:lmurg_m.
rum,quam i_l.j:bct equus;quim plantaeft ille magis immg.
terialis,fimiliter planta L-[‘IEIB'IJ.L;iSi\I]:ﬂ.:: i5,quim for
maelementaris : ergo hac immaterialitas, qua plyga .
perat elementum,aliquod principium cognofcendi jufere
in planta. Quod fi dicas immaterialitate
fufficere ad inferendum principium ¢
tere immaterialitazem equi.& aliorum
hzc eft maior illa,afligna menfivam imm
ficientem ad in 1m principium cognefcidyum, i
quidem non omnis immaterialitas illam inferr. Secundi;
etfi verum fit [peciales effentias, quas nouimus indepe.
dentes in opera ernis accidentibus findinges
hane independentiam per fe ipfas efle fors prii-
pium intelli s 8 itaipfarum immate f
maliter d cuiusflibetr effentia indiftin@am form
principium intelligendi,ex nullo capite hu:\-ﬁm:—;,
tum eft omnem eflenciam poffibilem fundantem firilen
independentiam in operando,fen non indigentem hisez.
ternis accidentibus efle neceffurit principium intellizeq.
di, de quo in prafenti fpecialids inftituitur difputatin
Omiflis aliis acceptionibus immaterialitatis, dicoim- §
materialitatem {umptam pro ratione formali fpiritualis
non effe coniunétam cum principio intcllc&iuo;fﬂfpﬂﬁc
dari fubftantiam fpiritualem incapacem intelliaeadi
fentiunt Ocham in r.dift.35.q.1.Gabr. ibid, Baflolus jbid.
q.L.art .8.Sed de iflis. Arriag difp.. fect.4, & fapientifimi
recentiores. Probo hanc conclufionem: feclusératione
formali , & radicali principij incelletiui poteft intellzi
ratio fubftantiz (piritualis abfque vila connexione amil
lazergo non repugnar dari fubftantiam fpirimaie’ununi;-
tellectivam. Antecedens probo : Ratio fpiricnalitaisdi
cit penetrabilitatem cum alia re omnina a{e disisd modo
explicato Controu.r. Punét.s. fed hzc ratio adhucve cou-
iunéta cum ratione formali fubftantiz,non :
aut radicale principium intel ligendi:neque connexi
eflentialem cum illosergo poteft dari fubftantiz {pii
lis,quee nen fit principium, aut radix intelletions, Con-
firmatur : Predicatum fubftantiz per fe fumptum aullim
connexionem habet cum principio intellectionis, vt pr
tet in fubltantia materiali non intellectiua, neque pradi-
catum {piritaalis per fe fumptum conexionem 5‘“,‘9””’:‘
tali principio, vt pater in pluribus nccidennll)us [piticuali
bus nullum ordinem habentibus ad intellecionem;neque
ad illius principium in coniunétione veriufque V””P‘F“’
ret fpecialisratio, qua fundet talem connﬂlm”’.je‘:%"
vtrumgque predicatum fimul fumprum,i_':u Fubﬂ'aﬂlﬂbp"l
ritualis abltradté fumpta talem rulmz1sx:o[]cm'{10n:hﬂ 5‘
ergo pateft dari fubftantia {piritualis non ‘Lnrenf‘-’?'”]; £
timé : nullo mode repugnat dari fubftanciam {P”"“aj‘j‘
non intelle@ivam:ergo porerit Deus illam Ewd"“‘j
go non infertur per confequentiam ne@fiﬁmmf’“‘:‘ 5
tum intelleétiui ex {ubftantia f}n’r\‘rllall, Talem (Of!'["hl
étionem non dari nullo alio modo melits PTOb“‘PVD?::
rit, quim foluendo omniaargumenta , quibllls PTDE‘;T’;:_
tenditur omnem fubffantiam fpiritualsal} dicere elien
l!rcrp_t'lse:‘i:‘ca:um Inr:-l.Jcétiuil. o < fiorelt e 9
Obiicies pnmb. !-nu:ﬂnn:m,qug1!mmrcr15l Sl
magis fpirimalis,parf"cflii_‘ls intell git;ergo ‘Ij-lt;unbir,'&io
gédi oritur ex pradicaco {piritualitaris, Supponitos ke
in fubfantiis (piritualibus efle vni magis ‘F””L,l?‘h‘jn 2
ficalia, quod falfum eft,quia predicatit| tualis 100
cipit magis, aut minus:fed hoc omiffo,d G

: e erialis feu
dens: guo entitas eft magis immarerialis | Plc]rr'cffjl‘“

itatis, & immay,
nim Dc“mnnnfg,

o
" ker
bl

» QUam tragye o
U382 16 fegf.
ldentibus elemen
110¢ capite noy [y,

4

n al
M plintz neq
nofcendi,& fuf.




aedenfitas i

1ofcens im-
Confir-

1 L'f“] s}
1 yiden

,,JL]‘,. ectiorem fut

n predicacis [

m in preedi JlLll[J acci-
mparatum cum fubftantia materiali il-
pradicato [piritnalis,8z ab eader
icaco fubftantie, 8z abfoluté elt fublta
qma ablolt 1tE ma-

.cor-
ectior ‘if‘cid"nti I}vll'tli:llij_

I mll_mcm quim ille,quem habe etacclde
cati {piri .m entitatibus inuicem {e exce-
d } 1bus i i \tl,l lla abfolute pcrf’"=w
Ctioreft LLI:l‘ e ponmlumh.m.‘
cULlULL\HL\’."]c{_i“
Lll\l exceiin
tisad non v

s ratione praedi-

15 :n.ﬁm elt:ita

Im
Si ver
tia corporea

non viuent

ns per

» & negand

ll.m"l nn i
itia corporea , ficuti ne-
1em entitatemn {pirvitnalem ef

tualem j
perfetiorem
itnale im-
m r'xc"ﬂm:m

tim pradentis a
remelle exce

s, quim fpiritua-
antiam [piritua-
yrem {ubltantia corpored

ad Lmnn[
icm non y

proportic
tiones flm
pr.r:c-. 1n
tix fpir

5 & mlu,n. hJ) verum
tiz [pirituali debers opcmuon{.s{pm—
lfum tamen has non polle eflediftindas ab intel-
ne & yolitione 5 quia poflet talis fubfantia plures
in fg producere tanquam paffiones ipf debiras

, P

efle omni fuk u\ ta
UNILS

('l'L'l|I.’.’ltL'

ri debetur perfe-
lis eft perfectior cor-
edtiores.operationes : fed
\r operationes  vitales:er-
H .”c obicétio inreeadem eft
Grina ibi tradica facilé
i fubftantiz deberi ope-

L An p?'z;mp «cognofit.inferatur ex fubitant.

atér. i

iones perfectiores ea ratione,qua ipfa perfedtior eftse®
bitantie | nuru.ﬂ: ;Lb:-u dperationem per-

quo infertur;

feftiorem in ration B
nem {ubftant :1‘p.1|,|11.|s pmﬁwl corporea;
non yero in ratione viralis opus.lhw is , quia fecundim

hanic rationem potelt dari 111‘“[ antia corporea vitalis per
fettior \]nl\l:ll_’l'l non virali.
i Intelle@tivum oritur ex aliquo px :
nnirum erialitaris. Refpond

is,in quibus datur diftiné
T 1..\..\,\ 38z for-
'E‘l.‘WL.‘.L

intellecti ot ‘.nc..l..m intell

non o~

z cot 1} turinnm
‘q"l ab :plo oriu
I ,.nm ato l"nm iterialitaci Sy |Ll'l

{piritualem |):|'
oriri pradicatum

Statur 4 mate-
ta vilonem

Virtus :brmr Hm‘l'utmk 2 o«
e product
alitate lim

o erit illimitata, & _'.1
mqt ¢ obiei exhibendam.

id euinceret 5 Al
tam,quia cim ;\

imitecur
iftam fentir

us in-
iterumt

.lhs 3 & {pirirualis non poffe {uf cm ere m
minus. ]\J: qh:hmh.\” ntitatem cr mex rl.x:“..urc
{pecifico habere limitationem » & coarétationem virtus
tisinde p-'ndentu i materia, quam haberer fubftantia (pi=
ritualis non intellectiua ex fua fpecfica differentia. Neque
in opinione Thomiftarum; ve bene notauic P.Suarius, fu-
mitur fpcmF-ca;m feu -u:\.‘{n..u:um {pecificum ex m.m:t iat
fed tantim mdumiuanr: pofle autem,vel non pof ffe intel-
ligere , non fequitur uulmuh..umn"m s fed differentiam
elfentialemyac t:Lom.ie ex ipla forma fecundim 1C\‘ll.lu_l1*
dum eft,non ex limitatione, quam illi tribuic materia. Ad
illud, quod dicitur de fpeciebus in aére receptis , refpon-
deo fpecies ex fe eamdem virtute: = in aéres & in
puy viroque i nadzquatam , & fine
alio com ni»u.pu non pofle vilienem plnnmu cum
L"|0 coniu 1 'l ‘l‘("".]n\ 8 1ta 'H\J illl‘\'.l \'1ﬁ0ﬂc n
producere,in agre vero non inuenire potentiam, feu com-
"l]“L”]h“ﬂ, f"lo .'!\hllllL[ ur zl\l r\ILLI‘ VJ-'L(;J'](_FIT P]UL!LICC\]‘
dun neque organa ad ill na.thra, & ita non poffe vifio-
nem pmdmcrL ex defeftu Cﬂ‘l'!PHHCJP j adiuvantis, & re-
hq \arum circum{tantiaram , neque alia et limitatio (pe-
cierum prater hune cor np:mcqn] defedtum.

Obiicitur eriam Ariltoteles variis in locis , precipue
lib 3. de anima c.8. texe.37.8 3. ¥bi it, plantas non co-
gnofcere , quia non habent p\np()rrlonrzm lcqml itam ad

ecipien ndas [ pccu:q, ex quoinferri intenditur fubftantiam
1}; 1alem habere virtutem recipiendi fpecies , quia ca-
ret improportione,quam habent pla:‘tx & canlequenter
fore coy rnofuuumh Refpondeo non infetri ex eo,
plante propeer ipfarum matetialitatem non cognolcant
omnia 3 que carent hac materialitate effe cogr <>! itiua,
hac materialitate feclusd , ex defeftu potenriz, &
ex pluribus aliis capitibus potelt fubftantia non efle in-

telleétina.

& 11

Pvwctvm VL

An principinm cognofcitinum appetitinum inferats

Ngelicus Dodtor Lpatt. quelt. 19. art.1. ex potentia
A CO"l‘HIL itina Deivolitivam infere > licer non omnoes
p!‘nhl dumA Soris difcurfum penetrauerint: sita
multa

Angelici I
eranus ad exponendum fanétum Prace-
1 expofisiones multi im-

prorem,in hoc loco, ilius ¢

bt
-3

o




	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71

