BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R. P. Francisci De Oviedo Madritani, Societatis lesv,
Theologize Professoris, Cvrsvs Philosophicvs

Ad Vnvm Corpvs Redactvs

Philosophiae R. P. Francisci De Oviedo Madritani Societatis lesv Sacrae
Theologiae Professoris Tomvs Il

Oviedo, Francisco de

Lvgdvni, M.DC.LI.

§. 2. Notius modus explica[n]di comprehensione[m].

urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

2 DE ANIM A. Controu. VL

> quia hzcnon potelt exprefsé cognc
, quo cognofcit omnia creata, alids cognofceret
prelsc omnia obiectatalis aétus ex vi taliscognitionis, 8
confequenter ipfam cognitionem , 8:_ cadem cogy ci
eflec cognitio exprefla fui ipfius , quod fieri nequit. Difi-
ciliseft hzc(ententia, gratis enim fupponere videtur re-
pugnare coguitionem aliquam effer reflexinam fupra fe
iplam; 8 per feipfam exprefsé cognolti, quod fieri
poffe cenleo,

Communis Thomiftarum opinio , quam tenent ex no-
ris Arrub.r.p. tom. 1. difp 23, Ruiz.difp.6.de {cientia feét.
3. Herice difp.4 cap.4. Arriag. difp.s.fect.s fubleét. 2 alle-
ricnon fufficere ad comprehenfionem cognitionem omni-
um , qua funt in obieéto formaliter, & virtualiter 5 feu
eminenter, fed requiri, vt cognitio horum oriatur i prin-
cipio tam perfelte cognofcitino, quim fit obieéti cognofl-
cendum, quod Augult. explicuir inillis verbis;cuius fines
civewn[pic poffint 5 uxea explicationem D, Thomz 1p.q 1z,
art.7. voi fic [cripfic: Tunc enim fines alicwius circun{piciuntur
quando ad finems in modv coguoftends rem illam pe itur. Ex-
pendo illaverba in meda cognofeendi quibus fignificar An-
gelicus Dodtor finem debere circumf(pici non folim ex-
tenfive y fed etiam inteniiud, hoc eft , omni perfectione
fubftantiali quam habet in ratione cognofcibilis 5 ita ve
cognitio quoad modum arringar pe
Alia plurima teftimonia adducuntur pro hac comprehen-
fionis acceptione, qua vider: poffunt tores cita-
tos pracipue apud nofteam eruditifimun

Huius comprehenfionis modi folidam
S. Thomas loco fuprd citato.Quodliber o
quod elt ens, eft intelligibile, & fecunddm perfectiorem
rarionem entitatis perfectiorem habet intelligibilicacem,
nam intelligibilitas ab ente formaliter non diftinguitur
€x quo prouenit 5 vt obiettam infinice perfeétum incelli-
gibihitatem habeat infinicé perfectam nfecé fumpea
perfectione intelligibilitatis ,
\ ]

&tionem obiedti.

ationem innuit
eftum eoiplo,

non extrinfecéd cognof-
&o, quod poreftillud cognofcere per
m, hac enim ratione omnia obieéta
ratem habent , verd tantdm ob-
qui ficuti infinicus in fe
nfinitate gaudet.Com-
dzquet omnem intelli-
gibilitatem obiedti, & illam exhauriac » hoceft, qua non
foldm illud cognofcar quoad extenfionem quancim po-
tefk; fed etiam in modo , ita vt cognitioadrquet cogof-
i em intrinfecam obied. Sumiturhac perfeétio ex
ipio intelledtivo , quia ex hoc immediaté crefcic
tio intelle@ionis. Vnde \]imticﬁ‘unquc virtus co-
gnofcitiuafuerit perfe&ior, vel aqué perfedta cum obi
&t cognolcibilitate, etiam poterit adzquate ralem co-
g u,g‘.,wluj‘na: » ex quo fit omnem entitatem cognofciti-
uam pertectiorem » vel @qué perfeftam cum alia pol
fe illam cor endere
Dixi principi

h
h

cog inum debere effe zqué per-
cum obiefto cognof isvta lequet totam co-
gnolcibilicacem obie@i. Difficile et modb taxare perfe-
tionem cognitionis comprehenfiuz, quam debet habere
a principio comprehendente refpeétu obicéi comprehé-
fibilitatis. Refp. cum P. Arrub difp citats n.33.8 14, per-
fedtionem cognitionis comprehenfine debere effe tanei,
quantam expofcit obieftum cognofcibile; obieftum auré
expoflcit cognitionem fummé perfeftam , quam ipfum
poteit fpecificare , ve ediare, 8 perfe, vel medig
fpecie, & ad quam, vt Gum porel
fit coprehenfionem Dei debere effe i m, quia Deas
ipfes qui elt obiettum cog bile ex fe habet coniungi
per idenditatem cum cognitione infinita , ac proinde
{ummam connexionem intrinfecam habet cam co
ne infinita : quia vi{ue perfedtionis haber, & debere effe
obiectum cognitionis infinice, & debere elle cognofcens
infinitum, & debere effe cognitionem infinitam fui ipfius,
& hac ratione dicitut infinice ccgnn.“{ibiie s reliqua ver
1o obiecta creata ex (e nonhabent connexionem cum co-
gnitione infinita, neque poffunt illam {pecificate , neque
ad iliam mouere,ac proinde non dicuntur habere infinit3
cognofcibilicaten intrinfecam, licet illam extrinfcecam
habeant, quia poffunt infinita cogaitione artingi. Ex eo.

dem capite habet fubfantia creata non exigere ad fui ¢6-

prehenlionein cognitionem , qua fic fubftantiz, fed pollz

De IntelleEione.
cognitione accidenti comprehendi, quia {ubflyy
tanon valet, neque per fe , fieque medid fpecie
itionem antiam, neque s
em intrinfecam |
't omnem enti
itione Dei, 8 hane effe
tas, & ratio fubltantiz in coon
fumuntur ab obiefto creato, fed rant ¥
quod per fe eft determinatii ad cognolcer
ieftum cognitione lecum idencificaca, g :m}]‘cq,]{.m_
cognitione fubltantiali, & infinitd. N Creattiss hahe
immediatam connexionem cum cognitione Dej, fug :
tiim med latam cum omnipotentia,8 quia hac {l[l}jpg::j‘;
operati nifi libere , & eft necelfaris coniunfty cum ol
tione, 8 cognitione obiedti, quod producit, fir ﬂ'ﬂ»e&u”q
productum, feu producendnm habere connex nem cu;
cognitione diuina non immediatam » & ravione fu, :':5
mediatam, & ratione omnipotefitiz.

Hinc ‘cw"u Deum fe ipfum cu:nprehendzrc,qaiz}u‘
bet pert lhmam cognittonem , cum qua 1ple Deys it
obieftum connexionem intrinfcecam haber. Infero .
liter nullam creacuram pofle neque divinitls Denmn o,
prehendere , quia nulla porelt habere cognitionem per.
feétiffimam, cum qua Deus,vt obieftum habsat conego.
nem, quia hec eft i m ipfo obietto, & [olus
ia obieCta comprehendi}
12 D2us habet cognitionem

lla longé perfe
1auere. & cum qua polfunt habere pop-
o vltimd i 5 quo aliquis beacus vide,
luntin

tia gre;,

-

uere , neque ali

Uk omng g,

no,

comprehenflurum Deum, quia vifio illa eflet finita dereg.
ta, quod docent omnesauctores citati pro hac lenteniy,
precipué P. Ruizius cum Durand. in r.diftgquekiag,
z.0.. Ochamo in 4. quall. m.art.Lin 5. Gorf, quod Lb.¢,
quatt.z.apud Capr.in 4.dift.qe queft.6.arc.2. Aur.quodib,
20, art.z.circa los: affoli in 3. diftinét. 1gqaanas,
ad motina, Gabr.in 3.dift.14.q. vaica art. 3. dub. 2. Ma
4. dift, 49. quait. 15.

§. IL

Nousss modss explicandi comprehenfionem

Vbtilem alium comprehenfionis modum proponim,
Jvt de ills alij iudicium ferant. Poffet dici comprehen-
110 jlla cognitio , qua artingit omnia , qua fane formilis
ter, & eminenterin obiecto, eo modo, quo funt in obie-
€to, irave i obieftum talis fit natura,ve 1brql.l:c vlla me-
tatione phyfica, 8z codem incrinfecé ir!luriac_olperma‘m-
te poffit habere a&um aliquem, exempli gratid, neelle-
Etus, vel ve unitatiss & illum non habere, ita cog

lis fit natura; vt fine vlla variatione intrinfeca p
cognitio ralis actus, cafl, quo fit in obiefto,8 nonextr

ralis actus , fi hic in ohiecto o
reperiatur. Rem cla cabit n‘smplum. Deus tals
el natore , vridems nerinfece inuariatus polfer vel
hoc obieftum, 1d non velle , cognofcere hancenti
tatem fcientia vifionis, & illam non cognofcere,qaod it
ret fi illam non produxiffet abfque vlla mutatione phyits
¢a Dei,-que nune fit, vel tunc effer. Eadem r1twoil;£9m-
prehenfip Dei narurz , vt eademntrin-
fece i afic cog s volunratis d L
quo fit in Deo, & non e munus cognitionise
ralem aétum, cafu quo calis o€tus in Peo non “Pc”?u“h
Neque hic modus explicandi comprehenfionem ;k\ itue
turns eftaudtoricate Pacrum;omnia enim rgfh{ﬂuw’ﬂ““
bus probant Themifte principium :ug|1o'c1r'u_ukr7n€}fi;
re cfle 2qué perfeftum cum obiecto cognolCidiils Y
non leniter innuunc.Eft enym perillufbre ceftimor
Gregorij 18 moral.cap.29 aliis 37. pto hoc compre
modo,vbi rationem n¢ reddit incompre
Dei refpeétu noftri: N c—“u.'u.r-,}uu:hahf
langé gquippe [pe
Haln GUAnEEm ad 1pnnes
plationis , quia co ipfy pe ! -
“Ml{!. Aﬂzq'r G!rJr or. nos non cmnp.rr:hen\]crc. D[\;L: ;
quia illum non videmus ficuti ipfe feiplum dr-;(in'ﬂ.t
a2utem videt e vilone qu:.’hm » quz fine il mak i

ceremunus co

i

uar

de s Wi
der (reatoy f&, i 2
tem Des medy figitnr o
cirgumfertbimur, {,mm' reaturd fis




B - At

b

&

Pun&. L An verit.formalis djfting.ab altu intelleGus. §.1. 93

ad Deum {pedtantia perringir,
y funt,que fi nen eflent;ea-
1 amsexercitio cirea
vi alicuius vifionis co-

uciorave obieéls
& ta Dei, quz de
dem vifio phyficé pe:
talia decretajcre
gnolcic aliquod decretum divinum,vifio talis erit nature
vt femper fit vifio talis decrei, & implicat ipfam exiftere
fine exercitio vifionis circaillud,neque eademmet potuic
antecedenter effe vifio alils decreti, quod Deus antece-
denter habere potuit, & propter hanc rationem ait Gre-
gorius aliter Creatorem videri 4 {eipfo,quim & creatura,
quod ipfe explicuit per illaverba: Nam guantum ad immen=
Jiratem Dei nobis modus figiear contemplationisygia eoipfa pon-
dere cirenmferibimur , quod creatura [wmus.  Ac fi diceret,
quantim ad infinitat€ ratione cuius menfurari nequeunt
arcana dinina,neque iple Deuss nobis moadus centempla-
tionis ﬁglulr,qufa modum habet noftra contemplatio,feu
cognitio, quem nequit excedere,jeo enim ipfo quod pon-
dere creatura circumfcribimur, ita cognofcimus,ve ex vi
cuiufuis vifionis fixum fit obieftum, ita vt neque illud,
guod femel perillam cognofcitur , non potuerit totum

stecedenter non cognofci ; neque quidquam aliud vlera
illud quod de fato attingitur antecedenter exvi einfdem
valeat ii[[i?l':_"].

Ad eamdem mentem facit teftimonium D.Thomz q.8:
de vifione art.z. in corp. vbihzc haber:Aliqua vis cogno-
fcitiva dicitur comprehendere fuum cognitum, & in quan-
tum cognitum perfecte fubftar eognitio 7
fione deficity quand
polt : quando id,quod intelitg
ndi perfeitiorems quans fir modus, guo
4 ndo verd id quod intelligicur
phyfica potelt velle,8¢ non velle;amare & non am

s denominationes attupm vitalium forriri, & mo-
dus , quo intelligitur non porelt fimiles denominationes
fine phyfica mutatione {ortiri , pcrfcﬂiorem eflendi mo-
dum habebit obieftum intelligibile quim modus, quo in-
telligitur, 8 inxta D.Thomam talis intelleétio 4 ratione
comprehenfionis deficiet. Vnde ad fecundum dicic obie-
&um comprehendi : Qaando feilicet vifio babet modum tota-
{em, hoc eft, quando eft apta attingere totum Deum, &
omnes for tates ipfius , & ita eft tota vifio Dei , vt in
quocunque cafu, & {ub quacunque fuppofitione totum
Deum, & omnes illius formalitates,perfectiones,8 deno-
minationes Jti)f\g:}[_

Fulcitur hic comprehenfionis modus ratione defumptd
i comprehenfione locali, ex qua tranflatio fumitur ad
mentalem. Eo ipfo qued quis manu comprehendat cor-
pus aliquod quantum , omnia accidentia, que illi denuo
it abfque nouaalia quantitate,8 locali extenfio-
cinfdem comprehenfionis manu comprehenfa
manent:ergo eo ipfo quad guisincellectu comprehendat
obieétum aliqued non corporalitery fed entitatiug , qua-
cungue illi contingant abfque diuerfitate phyifica enrira-
oprehenfionis debent permanere com-
» Deo poffinr contingere diuetfa de-
tate,neceflumeit vt cognitio compre-
henfiua talis fit naturz vt ex vi einfdem ‘quzcunque de-
creca Deo aduenerint, velin alia hypothefi aduenirent,
maneant CGmDTL‘hCn‘:‘\.

In hoc comprehenfionis modo facile eft explicare;quo-
modo Deus (e ipfum comprehendar , cim {e cognofcat
cognitione quadam,qua modo tenditin Deum,& in om-
nes formalitates, & omnia decreta, que meodo habet,ea-
démque inuariata tenderet in alia decrera, que Deus po-
tuit habere ab aternitate, & de facto nen habets cadém-
que permaneret ; eriamfi hze decreta non effentin Deo,
neque circa illa vifionis munus exerceret. Neque ex hoc
capite creatura aligia incomprehenfibilis'effe poteftsquia
cum nulla fit, que poflit nouas denominationes lortiri fi-
ne noua alia entitate;neque intrinfecé inuariata velle,8
non velle,hos;vel illos aétus exercere, nulla elt,quz exi-
gat ad fui comprehenfionem cognitionem aliquam, ex vi
cuius intrinfece i ta poflint diverfz formalitates co-
g 10fci, 8 non cognolci, & debeant cognofci ex {uppofi-
tione,quod exiftant,& non coznofei, calu, quo tales for-
non exiftant in obieéto , ficur enim noua deno-

natio [ubiedti ti aduenit per produétionem noue
enticatis,fic noua illius cognitio per nouam aliam produ-
&tionem entiratis tendentis in nouam formalivatem fuf-
ficier ad illius comprehenfionem, Hae paffim de com-

1eon i@ compreben,

tis exvieiu

pr

crera fine nova ent

prehenfione dixi ; quia etfiab Animaftico pon fit aliena
illius tractatio, magis ad Theologum attinet, quapropter
de {enteatiis fuprd didjis iudicium non fero, fed Theolo-
gis ferendum relinguo.

gl e ot ot A Ao dh ettt st e
CONTROVERSIA VIL
De wveritate €5 falfitate fb;"m‘a:fi

altunm tnrellecus.

EriTAs eft duplex: tean{cendentalis & for+
malis : de veritate tranicendentali dicam in
Metaph. Controveif.3. nunc de veritate for=
mali., &de fallicate, qu hunic oppomturdliput;mﬂ-
nem inftituo.

Pyvwecrvu PrRIMV M

An veritas & falfitas diftinguantar ab ailn
intellelins.

Refellantur alique [ententia.
.

Eit prima opinio veritatem, & falfitatem elfe relatio-
nem rationis; pro qua refertur P, Juez Lp. difp.25.
cap.z. guifi atténté legatur in hac,8& aliis fimilibus quz-
ftionibus, in quibas rexrum effentias conftituit in ente ra-
tionisnihil alind intendic , quim afferere rerum effentias
concipi 4 nobis,vt ens racionis per fictionem, qua appre
hendimus veram relationem inter excrema realiter ablo-
lura,realiter tamen effe verum confiftere in denominatio-
ne extrinfeca,fen in fundamento proximo,quo intelleétus
ens rationis confingic. Hoc in re verum eft , modus ta-
men loquendi mihi non }:Iuccr,quia alind eft id initar cu-
jus rei effentia cognofcitur,aliud effentia,qua inftar alte-
rius cognofcitur;& ciim inquirimus quid fic res, v.g. quid
fit veritas non quxrimu‘.,mlm cuius yeritas cog:mfc.mn,
fed quid verjtasipfain fe fit.
Hzc de mente P.Vafqueziverumtamen non pauct tan-
11 Magiftri ve rt fonant 5 INtErprerantes, defendunt,
veritatem, & falfitatem confifteré in relatione quadam ra-
tionis inter propofitionem {feniudicium,8 obieGum:con-
tra quos in hunc modum arguimentor, Antequam fit haec
relatio rationis in qua confiltere dicitur veritas, feu falfi-
tas iudicijdudicium conftituitur verum yel falium : ergo
veritas, vel falficas non pateft confiftere in hac relarione:
antecedens probo ; antequam exurgat hec relatio,in qua
confiftit veritassdebet habere fundamentum diuerlum ab
illo;quod haberet relatio;in qua célifterer falfitas, exem-
pli gratia dico ego , Petrus currit y antequam hoc iudicium
fundet relationem rationis , qua formaliter conftiruitur
verum , debet efle aliquod fundamentum diftinétum ab
illo quod effer, filoco relationis , que atus conftituitur
verus;infurgeret relatio, qua conflitnitur fallus 5 ad hoc
enim vt detur relatio,qua aftus conflicuicur verus, debet
{fupponi obiedtum eo modo quo affirmatur pex aftum ; 8
ad hoc vt deturrelatio;qua conftituatur fal{us,debecfup-
poni obieftum alitersac per indicium ref zfentatur : fed
in hoe diussfo modo, quo fupponitur.obiettum, confiftic
veritas, vel falfitas : ergo antequam fic relatio formalitec
iudicium coftituitor verum vel falfum. Minorem proboico
ipfo quod obiectum fe habeat eodem, vel diverfo inodo,
quo reprefentatur per atum, intelligitur iudicinm con=
forme,vel difconforme cum obie€losex eo enim quodres
fit, vel non fic, lumitut veuitas , vel falfitas, eo enim iplo
pr.::cis?;,quod quis dicat rem al .dicic falfum; 8¢
eo ipla quod quis dicat rem ficuti eft, dicic verums
Secundd indicium,quo Deusiudicac ipfum effe Deum,
ab zrerno elt verum,etiamfi nullus fit intelleétos,qui fin-
gat ens rarionis: idem dico de iudicio quo ego iudico
Deum exiltere, quod tantdm fertur in Dei exiftentiam,&
noen

rac e




	Seite 92
	Seite 93

