BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R. P. Francisci De Oviedo Madritani, Societatis lesv,
Theologize Professoris, Cvrsvs Philosophicvs

Ad Vnvm Corpvs Redactvs

Philosophiae R. P. Francisci De Oviedo Madritani Societatis lesv Sacrae
Theologiae Professoris Tomvs Il

Oviedo, Francisco de

Lvgdvni, M.DC.LI.

§. 1. Refelluntur aliquae sententize.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

B - At

b

&

Pun&. L An verit.formalis djfting.ab altu intelleGus. §.1. 93

ad Deum {pedtantia perringir,
y funt,que fi nen eflent;ea-
1 amsexercitio cirea
vi alicuius vifionis co-

uciorave obieéls
& ta Dei, quz de
dem vifio phyficé pe:
talia decretajcre
gnolcic aliquod decretum divinum,vifio talis erit nature
vt femper fit vifio talis decrei, & implicat ipfam exiftere
fine exercitio vifionis circaillud,neque eademmet potuic
antecedenter effe vifio alils decreti, quod Deus antece-
denter habere potuit, & propter hanc rationem ait Gre-
gorius aliter Creatorem videri 4 {eipfo,quim & creatura,
quod ipfe explicuit per illaverba: Nam guantum ad immen=
Jiratem Dei nobis modus figiear contemplationisygia eoipfa pon-
dere cirenmferibimur , quod creatura [wmus.  Ac fi diceret,
quantim ad infinitat€ ratione cuius menfurari nequeunt
arcana dinina,neque iple Deuss nobis moadus centempla-
tionis ﬁglulr,qufa modum habet noftra contemplatio,feu
cognitio, quem nequit excedere,jeo enim ipfo quod pon-
dere creatura circumfcribimur, ita cognofcimus,ve ex vi
cuiufuis vifionis fixum fit obieftum, ita vt neque illud,
guod femel perillam cognofcitur , non potuerit totum

stecedenter non cognofci ; neque quidquam aliud vlera
illud quod de fato attingitur antecedenter exvi einfdem
valeat ii[[i?l':_"].

Ad eamdem mentem facit teftimonium D.Thomz q.8:
de vifione art.z. in corp. vbihzc haber:Aliqua vis cogno-
fcitiva dicitur comprehendere fuum cognitum, & in quan-
tum cognitum perfecte fubftar eognitio 7
fione deficity quand
polt : quando id,quod intelitg
ndi perfeitiorems quans fir modus, guo
4 ndo verd id quod intelligicur
phyfica potelt velle,8¢ non velle;amare & non am

s denominationes attupm vitalium forriri, & mo-
dus , quo intelligitur non porelt fimiles denominationes
fine phyfica mutatione {ortiri , pcrfcﬂiorem eflendi mo-
dum habebit obieftum intelligibile quim modus, quo in-
telligitur, 8 inxta D.Thomam talis intelleétio 4 ratione
comprehenfionis deficiet. Vnde ad fecundum dicic obie-
&um comprehendi : Qaando feilicet vifio babet modum tota-
{em, hoc eft, quando eft apta attingere totum Deum, &
omnes for tates ipfius , & ita eft tota vifio Dei , vt in
quocunque cafu, & {ub quacunque fuppofitione totum
Deum, & omnes illius formalitates,perfectiones,8 deno-
minationes Jti)f\g:}[_

Fulcitur hic comprehenfionis modus ratione defumptd
i comprehenfione locali, ex qua tranflatio fumitur ad
mentalem. Eo ipfo qued quis manu comprehendat cor-
pus aliquod quantum , omnia accidentia, que illi denuo
it abfque nouaalia quantitate,8 locali extenfio-
cinfdem comprehenfionis manu comprehenfa
manent:ergo eo ipfo quad guisincellectu comprehendat
obieétum aliqued non corporalitery fed entitatiug , qua-
cungue illi contingant abfque diuerfitate phyifica enrira-
oprehenfionis debent permanere com-
» Deo poffinr contingere diuetfa de-
tate,neceflumeit vt cognitio compre-
henfiua talis fit naturz vt ex vi einfdem ‘quzcunque de-
creca Deo aduenerint, velin alia hypothefi aduenirent,
maneant CGmDTL‘hCn‘:‘\.

In hoc comprehenfionis modo facile eft explicare;quo-
modo Deus (e ipfum comprehendar , cim {e cognofcat
cognitione quadam,qua modo tenditin Deum,& in om-
nes formalitates, & omnia decreta, que meodo habet,ea-
démque inuariata tenderet in alia decrera, que Deus po-
tuit habere ab aternitate, & de facto nen habets cadém-
que permaneret ; eriamfi hze decreta non effentin Deo,
neque circa illa vifionis munus exerceret. Neque ex hoc
capite creatura aligia incomprehenfibilis'effe poteftsquia
cum nulla fit, que poflit nouas denominationes lortiri fi-
ne noua alia entitate;neque intrinfecé inuariata velle,8
non velle,hos;vel illos aétus exercere, nulla elt,quz exi-
gat ad fui comprehenfionem cognitionem aliquam, ex vi
cuius intrinfece i ta poflint diverfz formalitates co-
g 10fci, 8 non cognolci, & debeant cognofci ex {uppofi-
tione,quod exiftant,& non coznofei, calu, quo tales for-
non exiftant in obieéto , ficur enim noua deno-

natio [ubiedti ti aduenit per produétionem noue
enticatis,fic noua illius cognitio per nouam aliam produ-
&tionem entiratis tendentis in nouam formalivatem fuf-
ficier ad illius comprehenfionem, Hae paffim de com-

1eon i@ compreben,

tis exvieiu

pr

crera fine nova ent

prehenfione dixi ; quia etfiab Animaftico pon fit aliena
illius tractatio, magis ad Theologum attinet, quapropter
de {enteatiis fuprd didjis iudicium non fero, fed Theolo-
gis ferendum relinguo.

gl e ot ot A Ao dh ettt st e
CONTROVERSIA VIL
De wveritate €5 falfitate fb;"m‘a:fi

altunm tnrellecus.

EriTAs eft duplex: tean{cendentalis & for+
malis : de veritate tranicendentali dicam in
Metaph. Controveif.3. nunc de veritate for=
mali., &de fallicate, qu hunic oppomturdliput;mﬂ-
nem inftituo.

Pyvwecrvu PrRIMV M

An veritas & falfitas diftinguantar ab ailn
intellelins.

Refellantur alique [ententia.
.

Eit prima opinio veritatem, & falfitatem elfe relatio-
nem rationis; pro qua refertur P, Juez Lp. difp.25.
cap.z. guifi atténté legatur in hac,8& aliis fimilibus quz-
ftionibus, in quibas rexrum effentias conftituit in ente ra-
tionisnihil alind intendic , quim afferere rerum effentias
concipi 4 nobis,vt ens racionis per fictionem, qua appre
hendimus veram relationem inter excrema realiter ablo-
lura,realiter tamen effe verum confiftere in denominatio-
ne extrinfeca,fen in fundamento proximo,quo intelleétus
ens rationis confingic. Hoc in re verum eft , modus ta-
men loquendi mihi non }:Iuccr,quia alind eft id initar cu-
jus rei effentia cognofcitur,aliud effentia,qua inftar alte-
rius cognofcitur;& ciim inquirimus quid fic res, v.g. quid
fit veritas non quxrimu‘.,mlm cuius yeritas cog:mfc.mn,
fed quid verjtasipfain fe fit.
Hzc de mente P.Vafqueziverumtamen non pauct tan-
11 Magiftri ve rt fonant 5 INtErprerantes, defendunt,
veritatem, & falfitatem confifteré in relatione quadam ra-
tionis inter propofitionem {feniudicium,8 obieGum:con-
tra quos in hunc modum arguimentor, Antequam fit haec
relatio rationis in qua confiltere dicitur veritas, feu falfi-
tas iudicijdudicium conftituitur verum yel falium : ergo
veritas, vel falficas non pateft confiftere in hac relarione:
antecedens probo ; antequam exurgat hec relatio,in qua
confiftit veritassdebet habere fundamentum diuerlum ab
illo;quod haberet relatio;in qua célifterer falfitas, exem-
pli gratia dico ego , Petrus currit y antequam hoc iudicium
fundet relationem rationis , qua formaliter conftiruitur
verum , debet efle aliquod fundamentum diftinétum ab
illo quod effer, filoco relationis , que atus conftituitur
verus;infurgeret relatio, qua conflitnitur fallus 5 ad hoc
enim vt detur relatio,qua aftus conflicuicur verus, debet
{fupponi obiedtum eo modo quo affirmatur pex aftum ; 8
ad hoc vt deturrelatio;qua conftituatur fal{us,debecfup-
poni obieftum alitersac per indicium ref zfentatur : fed
in hoe diussfo modo, quo fupponitur.obiettum, confiftic
veritas, vel falfitas : ergo antequam fic relatio formalitec
iudicium coftituitor verum vel falfum. Minorem proboico
ipfo quod obiectum fe habeat eodem, vel diverfo inodo,
quo reprefentatur per atum, intelligitur iudicinm con=
forme,vel difconforme cum obie€losex eo enim quodres
fit, vel non fic, lumitut veuitas , vel falfitas, eo enim iplo
pr.::cis?;,quod quis dicat rem al .dicic falfum; 8¢
eo ipla quod quis dicat rem ficuti eft, dicic verums
Secundd indicium,quo Deusiudicac ipfum effe Deum,
ab zrerno elt verum,etiamfi nullus fit intelleétos,qui fin-
gat ens rarionis: idem dico de iudicio quo ego iudico
Deum exiltere, quod tantdm fertur in Dei exiftentiam,&
noen

rac e




non inaligued ens rationis, ¢ quacumque alia feclufa cd-
gnitione terminata ad ens rationis verum elt:ergo veritas
non conliftic in ente rationis. Diges hac judicia non effe
vera formaliter,fed tancdm fundamentaliter,donec adue-
nigt ensrationis faltum per cognitionem qua cognofcan-
tor vtveta. Contrd : in primis milii abfurdum eft,adtus
intellectus diuini,quibus 1udicat iplum exiftere, efle om-
nipotentem,& infinitum creaturas ab illo dependere ; ve-
ros non efle formaliter quovigue poftea cognofcantur per
snitionem fa€tiuam entis rationis , ex hoc enim infer-
Cu.fvpl.ur-c indicia, guz i nobis non cognofcuntur ; & ideo
nullum ens rationis illis impingimus, formaliter non effe
ed tantdm fundamentalicer. Deinde fequitur;Denm
realiter,& feclufo figmento , non habere iudicia vera for-
maliter , neque formalicer veré iudicare, fed ranedm fun-
damentaliter , quz omnia etiamfi explicentur a fectatori-
bus fententix , quam impugno , ita vt in {e nihil ablurdi
contineant, nihilominus vt fonant, non beng apud pluri-
mos audient. Secundd huanc dicendi modum impugno,Id
quod fecunddm hanc fententiam verum fundamentaliter,
& non formalicer appellatur ; (ufficic vt propolfitio vera
formaliter dicatur, dicit enim indicium,& obietum exi-
itens eo modo , quo judicarur:ergo malé ad alia entia ra-
tionis recurrunt,ve iudicium verum formaliter conftituar:
& fine fundamento in plures (¢ iniiciunt difficuleates, plu-
ra dura {atis ; & nimis difficilia tentanc propugnare. Hzc
1mpugiatio notam facit fententiam , quam euertic , quz
tantim differt 3 communi, quam poftea tradam , ex eo
quod veritatem fundamentalem appellet,quod communis
{ententia melius veritatem formalem effe dicit , & fupra
hanc veritatem formalem , quam fundementalem effe di-
cit fententia;de qua agimus, i&icié fictionem , feu ens ra-
tionis fuperaddit, vt aliquid inveniat , quod formalem ve-
ricacem appellet.

Secunda fententia,quam alij amplectunturapud P.Soar.
difp.8. metaph. {ect. 1. veritatem confticuicin quadam re-
latione reali przdicamentali inter indicium & obieftum
ab vtroque diltin&a. Hzc opinio eifdem rationibus , qui-
bus precedens,efficaciter impugnatur, quia antequam ad-
ueniat relatio 3 debet fupponi fundamertum , in quo for-
maliter veritas , vel falfitas illd relatione feclusi reperie-
tur: habet infuper fpeciales pugnationes. Aftus intel-
le&tus divini non poffunt eéffe fundamentum alicuius rela-
tionis predicamentalis fuperaddite , & tamen func veri:
ergo veritas illorum non confiftit in relatione fuperaddi-
td. Dices relationem, qua aéus intelle@us divini confi-
itur formaliter veros , nen fubieftari in a&u.fed in ob-
tecto. Contra : a€tns quo Deus feipfum cognolcit, & illa,
qua funt intrinfeca propria Dei; habet pro obieto ipfum
Deam : fed in Deo nulla potelt efle relatio pradicamen-
talis fuperaddita: ergo neque in hoc adtu neque in illius
obiecto potelt fubiectari aligua predicamentalis relatio,
qua aftus verus formaliter reddarur. Secundd, relationes
predicamentales fuperadditz fi dantur , exigunt funda-
mentum,8 terminum actu exiftentem : fed cognitio vera
fepe refpicit obie@tum non exiftens, fed pure poffibile,
vel preteritum, feu futurum, & aliquando fictum, vt cum
dico, ens rationis non habet effe : ergo nulla relatio prz-
dicamentalis poteft repeririin his propofitionibus,qua il-
larum obiectum tanquam terminum refpiciant, Vitimd
has relationes predicamentales non dari in rerum natura
oftendam in Metaph. Controu.s. Punct.4.

Cenlent alij veritatem & falfitatem non diftingui ab
actibus intellectus fuppoficis quibufdam connotatis, quo-
rum his politis aftus per fuammer entitatem verus eft.ira
vt i horum loco alia connorarz ponerentur , idemmer
attus per eandemmet entitatem fallus cfer, Non poflum
paflim contra hos connotatores integram initituere dif=
putationem ¢ illos infequor in Mezaph. Controuel, 5.
Pundt, 4. §.:.

§ IL
Refellitar fententin P, Hurtad.

Ater Hurtadus docecdifp, 5. de anima (e, 3. Verita-
tem ( idem tene femper de falfitace) formaliter & ex
natura rei effe idem cum aéta intelle€us, ita vr aftus qui
eft verus ita per fuam entitacem intrinfece verus fic, ve
neque de pocentia Deiabfoluta poffit non effe yerus, qua-

DE ANIMA. Controun. VI. De Intellecone.

propret aftus quo dico ego 2,
effe non pofle, fi Petrus non curreres sfedeay
currerer, effet alius adtus intrinfece filfre .
quenter;neque \'ct‘(,‘.‘N on confequenger,
15. Metaph.fect.z. aflerit relationem §

re in veroque excremo fimul fur
ell quafi fimilitudo quadam intentionalis inte
& obieftum debet confiltere in vtrogue, Vr, \u ‘[ﬂ }
bedinem effe fimilem illisfeu ficus; ﬂium, dic\tl.]“ ey
lam albedinem: ergo  hoc indicium dicere rem‘*‘“l&lr
dicit ipfum judicium; & rem exiftentemeg -'“0.1'[;'“
iudicium reprefentetuc: ficuti czlimﬁmll!rudud‘[;:n
dinem hanc effe ficuti elt illa, ita veritas dicie 1o
reprafentare rem, ficuti eft illa res, quod jr
cifim rem hac ratione reprafentare , & re
exiftere. Non vere opinatum effe

ELYIS Cayyip s Clirr
Tente Peys,
i Peige,
2 QU6 gy
lus; Nequa
5 i

e

P

icit fug
Mportay jydi.
m hac
Hurtadum fi¢

: ; rob
Aétus quo ego dico modd Petrus cupiy erit :dcm,ﬁiﬂﬁfl
PIT e (3 ~ 811 « (o i Pa & T
r_ scurrat,iine Jmln currat : fed fi Petrus CLITIE erit yop,
falfus , fi non currit: ergo idem adtus indifferens ey o

verus, vel 20 non habet veritatem age falfiraren
intrinfecam.Totum argumenti negotium in probundag.
iori fitum eit,quam ficoftendo. Aétus quo ego dico
curyit , mlilan? poteit !{abcrr: connexionem cum g o
crgo idem effct etiamfi obiectum noy C:{lﬂcreb.‘\ﬂiﬂ:d:;
probo. Obiectum non poteft phyficé influere jn a&um;-
plurimim enim eft diftans & fiepe non exiftes, fcdp,‘;:
tL‘I’Jn‘.l\UH, vel futuram, 82 non rard non eft €ns pofitingfe{
tantum negatiuum: ergo non_poteﬂ phyﬁc& influere 3107
moraliter 5 guia nullum eft fundamentum haius infingg
moralis, neque ex aliquo capite talis influxgs eft necef-
ergo nonelt ponendus, qu enim poteft effe coge
nexio interaétum naturalem, quo dico Petius coarmumeny,
& negationem craftinam Petri? Dices effe connexionem
vera imaginis, 8 reprafentationis vera cum obiey,
cuti eft connexio inter relationem cum fiio te fHito,
Contrd. Reprefentatio vt fic connexionem non habet
cum re reprasétata,alids nulla daretur reprfentatio filf:
reprefentationem veram formaliter ve veram feot, ha-
bere connexionem, feu includere abieftum; peticur tamé
principium, ciim dicitur aétum fecundim {e habers cop-
nexionem cum termino , quatenus eft vera reprzlentatio
obiecti, quia difpuramus an aétus fecundim e pitistdi
cat rationem vera reprafentationis , feu veritatis afic-
entis reprafentationent:aflignanda eft ergo ratio’ propter
quam actus fecundim fe connexionem habeat com futo-
ritione negationis , quam repraefentac :fed efto,, habext
adtus verus connexionem cum exilfentia (1bic&j>qun.5 1.
prefentat,quia eft imago, & reprefentatioilliusargumen-
tor de atu fallo. Actus falfis quo ego dico modo: Pans
curret crass non eft imagu neque repml'c.-;mtioncgltlnms
curfus craftini Petri: ergo non potelt habere connexio-
nem cum tali Hté:lti(lllt; ergo etiamfi deficerer talis ne-
gatio,& exifteret curfus craltinus Petri , cuius talis allus
eft reprafentatio , poffet talis actus exiffere: ergoaftus
qui modd eft falfus,pofiet effe verus: ergo non elbinmin-
fecé 8 per fuam entirarem falfus.

Vrgeo : etiamfi atus ilte quoego dico 'Iir.'ruwf.’ffihﬂ‘
beret connexionem cum futuritione culllJSPEms.""“
connexio non poflet efle phyfica, .‘iqui- em 31:_emmlﬂl\:~lﬂ
extremum modo non exiftit: ergo tantiim effer morlis
qua attus exigeret furaritionem obiedti, quod :'cprz[cn:
tat , & non exifterer cafiz , quo illud obiectum nonelles
extiturum:ergo poffet Deus de poten qb!ulgrﬂ,pfﬁd“'
cere talem aétum contra ipfius exigennum;cmgﬂi“m
obiectum non effet fucurum : ergoralis actus poflet COR:
iungi cum negatione fui obieti: ergo poflet elle r_ﬂ“”:
c am entitatem veras non eft; vel duointerci=

rius

ergo per f :
tur contraditoria, videlicet effe verum per {am en[\\tll-
tem, & fimul non effe vernm fed fallum ex defectu bic:
¢ti, quod reprafentat. Dices implicare Deum P!U‘é}‘cf’;
hunc aétum verum , quo ego dico Pecrus ittt s Cnl““!-‘_
Petri curfus noh effer futurus, ficuti implicac Deum pre
ducere relationem fuperadditam dn'ﬁcicnrc‘tccpza‘!lo. i
hoc yltima incipiat folutionis impugnatio : Refpuam c:[-
relationes fuperaddicas proprer hanc rarsurtem;un.I;‘Fu:.
cipi non poteit , quomodo in me producatut moct qui

. d ia alius. nafcatur
dam fuperadditus, ex eo quod in Indiaaliu o

amo i e produdl eat

mo ; & quomudn relatio in me puf.[u.,:a per Ea »

quo mi V. diftans defeceric: ergo €X Ir.E“
nod terminus valde L el

i i t, quim prod ;
de relationibus potius obelt , q feareniias

-




	Seite 93
	Seite 94

