UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Francisci De Oviedo Madritani, Societatis lesv,
Theologize Professoris, Cvrsvs Philosophicvs

Ad Vnvm Corpvs Redactvs

Philosophiae R. P. Francisci De Oviedo Madritani Societatis lesv Sacrae
Theologiae Professoris Tomvs Il

Oviedo, Francisco de

Lvgdvni, M.DC.LI.

§. 6. Soluuntur argumentaquae preaecisiones obiectiuas propugnant in ente
increato.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

43

44

282
ad quz dicit ordinem , quia cognitio confufa refpeétus,
“feu relationis non requirit cognitionem omnium extre-
morum,ac proinde eadem formaliras realis aétionis.&
fionis,fen idem veriufque refpetus aliquando cognofcitur
cum principio actino cuius eft actus,& dicitur cognita for-
maliter vt aétio, & nonve paflie , etiamfi ex parte obieéti
formalitas intrinfeca paflionis cognofcatur; al quando ve-
10 eadem formalitas, feu idem refpetus cognofcitur cum
altero extremo videlicet principio paffiuo cuius eft atus,
& tunc denominatur paflio , 8 differt ab aétione per con-
notatum excrinfecum videlicet fubie Gum , feu potentiam
paflivam, cuius eft attus, Iraque cognitio ationis, & pal-
fionis ad eamdem formalitarem intrinfecam tenenté fe ex
parte obiedti direétiterminatur,quia tanctiim perconnota-
ta extrinfeca differunt aétio & paffio, ratione quorum ea-
dem formalitas modb a&tio,modd paflio denominatur,

R

Soluuniar argumenta 5 que precifiones obieftinas pro-
pugnant in ente increato.

Vipeéta fuit olim opinio , quz przcifiones obieivas
Sadm:’rrit in Deo vt notat Hurtadus difp.s. feét.s. fub-
non defunt , qui exittiment non pofle
as myfterij Trinitatis defendi. Viraque ta-
abeft ab omni cenfure calumnia, &

no eft indepandens veritas myfterij Trinitacis,
predicati intrinfeci Deo. Ratio eft perfpicua:
iis diftinétio,feu hic modus prafcindendi, fiue
formalis, fiue obiectiuus, formaliter confiftit in noftra co-
gnitione:fed quidquid eft in Deo eft independens a noftra
cogaitione : ergo eft independens ab his formalitatibus
obieétiuis : ergo , fiue ego prefcindam , fiue non prafein-
dam , effentia divina communicabitur , & paternitas non
communicabitur ; ergo quacumque pracifione, fine obie-
&iudsfiue tantiim formali admifsd, hec propolitio, ¢ffentia
communicatiy erit vera,8& hxc propofitio,Paternitas commu=
micatur, erit falfa, fiue effentia,& Paternitas ex parte ob-
iecti, fiue rantiim ex parte aétus prafcindantur, eodem
enim modo loguimur de his, que ex parte aftus praefcin-
dimus,ac fi ex parte aftus prafcinderemus, 8 in ordine ad
hec pradicara COmmUnicaty & non communicatiiy , NON tan-
tim loquimar de effentia , & Paternitate etiamfi rantim
ex parte actus diftinguanturseodem modo ac fi prefcinde-
rentur ex parte obieétifed eddem etiam ratione, ac fi ex
parte rei realiter diftingierentur.
Hac ratione ductus affirmo negandas effe pracifiones
obiectiuasin formalitatibus increatis. Ita Nominales om-
. nes apud Hure.fuprd:& Caiet.8 Fonfeca qui prcifiones
obieétiuas in creaturisadmittan,illas in Deo negant apud
eumdem Hurt:$.737. Confentit P.Valentia in Contr. lib.1.
de Trinit.cap.z30.8 r.parte, difput.z. quaft.4. punét.r. vbi
aflerit myfteria in Deo defendi per diftinéionem vircua-
lem independenter ab omni rationis diftinétione. Neque
Soar , & Valquez, alilque quim plures,qui 3 Naminalium
fententia recedunt eam impugnant , quia aliquid ex illa
contra naturam Myfteriorum Dei inferatur. Accedunt P,
Soar, lib.4. de Trinir. cap.7. & 8. Amnubal.s, part. t.z.
difp.tor. Granadost .3, 1. partis, tract.zo. difp.4.feét.z.qui
docent relationes includi in effencia diuina adhuc perin-
telleftum , ita vt fine conceptu metaphyfico illarum e(-
{entia dinina non pofiic cognofci;neque poffint mutud ab
effentia prafcindi,fine quo purar myfterium Trinitatis non
polle componi,quafi efle Dei infinitum,& increatum, Tri-
num,8 vnum dependeret A noftris conceptibus, 8 ab im-
perfediione cognofzendi illorum. Standum ergo eft fen-
tentiz , qu has pracifiones obie@tiuas Deo negat, quia
nihil fpeciale eft , quod has pracifiones obie&iuas in for-
malitatibus increaris propugnet,vt ex folutione argumen-
torum conftabit,

Obiicies prima. Si in diuinis non datur abfradtio , qui
cognoftit naturam Dei, cognolcit perfonalitares diuinas:
crgo qui cognofcit Deum vt voum, illem cognofcit vt tri~
num cum perlonalicatum Trinicas ab effentiz vnicate noa
diftinguatur. Refpondeo verum effe cognofcentem effen-
tiam divinam eadem cognitione attingere entitatiug per-
fonalitates,ve mylterium Trinitatis,non tamen mylterium
cognolcere per conceprum refpondentem his vocibus
Dias eff trinys,ér vius , fed per alium confufiorem refpon-
dentem his vocibus Dews ¢f vaus ex vicvias Deus Trinus

feét.s. niodd
fine illis v
n {enter

METAPHYS. Contron.

LV. De ditinZion, enty;,

&‘t vius qui _dc Fﬂ‘&s] cognofcityy non dif
alio Dco non Trino,fi per impoffibile darc: et
tursa quo {ecerneretur Deys Optim"“f‘..ucl‘ﬁmm
tellectus cognolcentis pet ai|um51‘lwmusm.
nceptum refpondentem his vocibus, p, cx?ze‘ﬂ':n;;m
8¢ ita natnralis Phi]oibuhus, qui c'x C:Hﬂ"“"“l,é-
- e tantim Deum cognofcys Sy
Trinitatem att 11;4{[ non poreft dicere gy
s, neque aliquid cogirare de i
ftiné&o ab alio ficto , qui non cn-c?;?l:;r;_‘)d;?zw‘\ovmi.
Ac proinde Philafophus qui ita c”“ﬂ[s’eer'm-mmm"s-
gnofcit,perinde fe habet ac illam i
quiapprehendit tantim rationem ‘

ex vi illius cognitionis attingat
Petri, qui eft animal,nihil poreft de Petro vt di;
omnibus animalibus ex vi illiys cognitionis iudl: i
perinde fe habet refpectu Petr cognit :n:ﬁiHurnm,sc
gnp.‘l‘ue:, Cognofcere enim nlinmd obieftyy G
obiecti tantiim,& non ex parte a&us,nondicim;r? e
ter cognofcere in ordine ad intellefium cnﬂnofcleiln};ftll
vifiuam \riderr.:r:ia." ?«I;
Vi

ficwj
. sicwj
precifam nimalig, e

differentias indiuidual:;

ficuti non dicitur potentiam
t‘l'an[‘r;:fldcnm]cm Ctl]_orn's,_quf:i illam ex parte 6y e
detetidh ex parte obieéti relatiojlla attingaruy pe[;&i
Inftabis : ergo diverfo modo cognofeit Philofophye
vniurcm ellentix,8 Trinitatem petfonarum 59Uidmﬁ.gu: 4
telt n:.f;:-:f?.:re. Deum clfc vium, & non poteft sfipgs
Deum efle trr_mum,e.\c vi cognitionis, quam ex effoftihys 3
Dc;-f 51}0«!!1\?[]5 deplqmlt. Refpondeo ; quamcumgug gf;.
w=1tmncfn,[_c‘u co;mri_oucm tendentem in Deym Vv,
E!:;dcre in i)uu:u.v: trinum non per conceptum exprefyy
relpondentem hls vocibus Deus eff srins {ed perdliun
fiorem refpondentem his vocibus Deys off iy
cuius Deus trinus, & vnus tenens fe ey parte obisf}jcy.
funditur cum alio Deo,qui effet, vel qui fingi poteft yy
tantdm & non Trinus. Que dierficas conceptum oy
eft formaliter,& direft2 in obiecto primario cogni
formaliter in ipfis cognitionibus , & cbiefliud 1n mediis
quibus obieétum diretum cognofcitur. Quia quznidofy.
matur conceptus refpondens his vocibus Dew ef v
gnolcitur obietum per connotata diftinéta ab illis , qui-
buscognofceretur idem objeftum per conceptumrelon.
dentem his vocibus Deus eff trinus,d> s,
biicies fecundd. Etiamfi effentia fit exdem cumper.
fonalitatibus , effentia communicatur » & Pacernitas on
communicatur : ergo datur diftincio virtualisinere:
fentiam,& Paternitatem:ergo exvi huius diftingion
terit voum fine alio cognofci: ergo exeo quod eflar
terminet cognitionem , & non Paternitas ; non-inferetur
duplex contradictoriti,videlicet cognofci,& nen coamold
eamdem entitatem.Refpondeo has propofitiones, el
communicatur,8 Paterniras non communicatm,(!fc i
mittendas propter reuelationem Dei,8 diftinéionem i
tualem in ordine ad hacpradicata, fi ex vericate illarom
infercur talis diftinétio. Non tamen ideo licec nobisfne
aliareuclatione alia fimilia pradicata in quacumguem
teria confingere,alias poflemus quim plurima coﬂﬁed“?r
in quibns effer eadem difficultas,idémque mylterimacin
Trinitate. Ac proinde admiflis reuerenter pr?p('lﬁ.tmnlwlli
de fide in argumento propofitis, & admifsadx&m&s?ﬂi
vireuali in ordine ad illa pradicata , nego mn:nderndﬂ‘y!-
tionem in ordine ad alia extrinfeca Trinitati; l}Ul“ £
multiplicare myReria , neque ad illa recurrerein ¢ pie
naturali , & Philofophica , & facilia per diffcillimact
plicare. ;
Obiic.tertid. Defendi n poffe plures propoficioncs(pe
€tantes ad myfteria fidei fine hac pracifione 0'319&“'_3"@“
fiin concepru obiettino nature includicur Paterias &
parte obie@ti , cim dicimus #atura commuricatir s qu:
eft de fide,dicemus, Pazernitas carmrr?ﬁf“*'“”ﬁ““d En_]?';i'
ticum:ergo vt hxc propofitio natira w”’f’“‘f’”"”"t’ d_c.e;r:i
poffit , neceflum eft has obietiuas pracifiones NT."IHIZU'-:;
Idem dico in hac propofitione ;Fir';'.:fiaP”d“”mr’cﬂu?d,q
ieftum fi ex parte obiedti naturam includeret, cilet 2
ac dicere zatura producitur, quod diC\l nequit,hmi ey
propolitione Ferbum fuit immediark wmiten f:;mc.::; i
parte fubjecti includitur pbiectiue refpedu Fick
tora Trinitas,quia Verbum idc.’i[lﬁCaEUl‘ cum Edi e
hac cum tota Trinitate,(equitur effe idem, ac '-cfun; o
Trinitas fuit immediaré vpita bumanitati; que omald
furda & manife(té consra fidem Casholicam,

I
181

Fareor

=




ity
i ey, 4. 8
Ws1e.
iclg_-n
"y

fo

51

Pun&. V1L De prec

Bateor tamen difficuleaté gravifimam ¢(le; verumeamen

H {e cen=
ad rem, 1 modo cratamus nullius momenti elie cen

feo,quia nonoritur exafirmatione , vel negatione praci-

fionum obiettivarum » & quibus independentia {unt tanta
myfteria , fed tancim oritor ex ipfa intrinfeca natura s 8

scellentia my(teriorum,quod fic probo. Beati qui De
intuitin vident cognofcunt, 8 veré enunciant obied
harum propofitien Effentia communicatur : Paternitas
non communicatuy : Filiatio producitur s effentia non producitur:
fubfiflentia Verbi immediatdunitur nature bumanaeflentia Vi.rbi
wan wnitur immediatd sature bumane,8 tamen non prafcin-
dunt ex parte obiedti inter effentiam , 8 relaciones, de
quibus prediftz fiunt enuncintioncs:cz_go veritas !!]:‘El'l-lﬂ’
enunciationum independens eft ab obiedtiva pracifione.
Refpondet Arriag. fuprifubfect. 3. prediftum argumen-
tum euincere ex parte obiedipezfcindi non folim a bea-
tis, fed etiam 4 Deo cognofcente effentiam communicari
& Paternitatem non communicati ; Filiationem produciy
& effentiam non produci. Delumo ex hac folutione pr
ditum argumentum non {pecialiter pugnare contra {
tentiam negancem has precifiones obieétiuas factas per
coguitiones abftradtiuas.fed contra communiorem Philo-
horum, & Theologum fententiam,que huiufmodi pra:
cifiones per cognitiones incuitiuas creatas,& per diuinam
am ﬁcri non poirc dcfﬂlh

Reflpondeo verum effe obieftum cognitum ex parte
fubiecti pet hoc indicium matura commanicatur 5 efle idem
cum obiefto cogaito ex parte {ubiecti per hoc indicium
Paternitas communicatur , nihilominus prima propofitio eft
fomme vera, & fecunda fummé falfa , nam nos loquimur
de eifdem concepribus obieftinis cognitis per dinerfa
media,ac fi effent diftin&i,ficut enim prafcindentes obie.
Stine loquuntur in hoc ‘n)'&crmd:: formalitacibus tantdm
per intellectum pracifis eodem modo,ac fi 4 parte rei ef-
fent diftinéte, fic fimiliter de eodem obiefto cognito per
diuerfa media loquimur in hoc myfterio ac fi eflet diftin-
Etum, & dicimus natura communicarny, & non poffumus di-
cere Paternitas communicatur, quia licet idem fit obiectum
cognitum ex parte {ubiedi; et tamen diuerfo modo
cognitum,

Secundd Relpondeoalignando non effe idem fubietum
verificationis 8 pradicationis , cum enim currente Petro
enuncio aliquis hema currity curlus verificacur de l’etm,qui
indifferenter tamen pradicatur de Petro, & Ioanne, ciim
enim dico aliquis bomo curpisetiamfi Perrus currat, & non
Ioannes , non m::gis afirmo Petrum currere qu.’m: loan-
nem,refoluitur enim propolitio Potrus currit 5 wel Foannes
cnrrity ¢rc. 8 \'J:PC- fxpids ego qui enuncio em homi
nem currere,nefcio an fic Petrus,vel Ioannes. Ex hae fub-
icftorum diuerfitate refpondeo in prafenti marteria in
hae prop::ﬁclow: natura communicaiur, [ubiectum cagpiti
nis efle naturam, & relationem, & totum quod eft in Tri-
nitate , fubieftum tamen verificationis tantdm effe natu-
ram , quia deilla verificatur hoc quod elt communicari,
non de perfonalicatibus, - Similiter in hac propofitione
Filiatio producitur , fubie&tum cognitinni_s efttota Trinitas,
fubiedtum verificationis eft filiatio, & non natura, quiafi-
liationi conuenit przdicatum producitur , 8 non nature,
Similicer in aliis propofitionibus refpondendum eft diftin-
Ctione praedicta fubicéti cognitionis;& verificationis.
nfuitabis forfan : nos iamadmirrere tuas precifiones,
pre{cindimus enim naturam i filiatione inordine ad hoc
pradicatum communicatur , & filiationem A natura in ordi-
ne ad- !‘mc prxdicatum producitnr, Refpondeo hoc non effe
pracifiones ebiectivasadmiccere,fed myfterium Cacholice
confiteri , quia verificatio huius propofitionis uarura cor=
municatur non defumiturin ordine ad obie@um vr exiftens
tantiim intentionalicer in cognitione, qua dicitar , natura
comminicatnrs{fed in ordine ad obie@um vt exiftens i par-
te i'ei,.vﬂ itas enim cuinflibet propofitionis defumenda eft
3\‘3 obieéto non ranclim ve cognito, fed vt exiftenti. Con-
At al - g e a3 o
é‘lﬁ;a.{s;n—f h-de C;'nfthﬂ[h.:_i‘:!. parte rei, naturam non pro-

& L.Ol'IW.-'llLIH]l.,’.T\‘,& filiationem produci, 8 non com-
municariergo neceffario dicendum eft in hac pradicatio-
ne natera eommunicatur, verificationem defumi a natura, &
non i hll_.'ll‘lu e 5 8&in hac prapofitione filistia producitur,
Vf!‘.‘.hli.‘ onem defumi & filiatione, & non i narura, quod
1 eft prxm‘jmm:scsblcc'tiuns & intentionales admittere;
< ‘:':j::r:;};p'.IC)'.\.;'CIIP:'\J:T vute_".r:r? fl‘p.:.zrtc r-e-i. ‘,”0-‘?0—

e rebus identificatis natura videlicet ; & filia-

1=

j i 2 Qs

y
grad. wninerf. . 283
zdicata verificariseft idem ac eamn-
amunicari filiatio-

tione poflint dinerfa pradic
dem naturam communicari, 8z non comr :

identificatam cum illa; quod meum non eftin pre-
fupponere,quiain hectota du‘--
cuius explicationem necef-

nem
fenti explicatefed ex fide
ficultas Trinitatis fita eft , ad cuius 1
fum effer totam matcriam de Trinitate pe;nném:‘c.{ :

Obiicies vitimd : In hac pradicatione, naturaprodueiii?s  §
que elt heretica, {ubic&tum cognitienis nm;_tunmm eft
natura,fed etiam filiatiotergo poteit dl(,f predicatum pra-
ucitur verificari de filiatione contenta 1n fubiecto ;31-_3541
cationis,ac proinde efle veuwn.__Rc?p:m omni propofitione
pradicati debere verificari de fubieéto formaliter cogni-
to tam ex parte obiecti;quim ex parte adtus,ac proinde vt
hzc propofitio effer vera natura ,T?'.?JJJLIJF!:' deberet \"c:nl?—
cari non de quocumque fubieéto Fr.edrc.nufms > {ed de
fubie@o formali videlicet natura,cim t:mwn.‘mpl:ccr. ve-
rificari de natura,implicat propnl’irioncm elle veram.

Quod fi adhuc his folurionibus non acquicfcas , Sal- 53

{eras necellarias effe precifiones obieétinasad 10qild!il!1Flll
de mylterio Trinitatissillasin Peo admitte, in quo diftin-
&ionis virtalis ope defendi poffunt,certum eft enim ad-
mittendas effe,fi non poflimus fine illis rlr-.-‘icnicrc propo-
fitiones, quas fide tradiras habemussfi enim ad }:J 3 Licfelll-
dendas peceffariz fin;iure optimo diftinétio \:1;(‘_'.1‘:\5‘L11
ordine ad has pracifiones adftruitur , voum enim tantum
vellem fixum effe apud omnes diitinétionem hanc virtua-
lem non nifi vegente ratiose in Deo effe ponendam in or-
dine ad aliqua predicati,& in creaturis nullo negorio ef-
fe admittendum, quia fi femel admitratur , tota euertitur
Philofophia,& Metaphyfica, & diaina omnia mylteria re-
bus crearis ab diretione confundimus.

Poftquam hwc in lucem proderem nouus quidg_.m huius

quaftions fuppofitum negat forfan, vefe ab illa facile ex- pragy 1. par?
pediret. Afferit pracifionem formalem;8& obic@iuam in- ppproy 10,
telligendam non effe eo modo,quo nos deilla diﬁ)u::‘tmus, ar -
fed has pracifiones defumendas effe illarumque differen- "
tiam ex fundaménto,quod datur diftinétionis, nam fi fue-
rit folum fundamentum rationis ratiocinantis,erit praci
fio ab intelledtu faéta Tolum formalis,fi verd fueric funda-
mentum rationis ratiocinatz etiam erit pm:ciﬁo obiedtiud.
Ratio eft quia hec pracifio non eft {eparatio,aut circum-
feripriorealis , fed (olum intentionalis 5 8 ica dicetur effe
fubieétiut , vel obieétiug,non quia fit in ad extra, fed ex
diuerfo fundamento, quod reperit intellétus ad fuam
pracifionem.

Impugnat etiam explicationem terminorum przcifio- 55
nis formalis, & obie&tiuz, feu fenfum quzftionis, in quo
nos m traftamusex D.Thoma inr.dift.z. q.5. .vbi
inquit ille illam impugnaffe Angelicum Doétorg his ver-
bis, Quidam antem dicunt,quod ifla attribura non differunt, nife
PEHES Connotara in Creatiiiis 5 q:wa' nox palffj fﬂ;"; tum qiia (ﬂhj.:‘(
noit bahet aliquid ab effedtu, [rd & conuerfo, Vnde Deus non divi-
tuy fapiens quia ab eo e5F fapieatia , fed potias res creata dicitur
fzpmu i quantum imitatury diviziam ﬁ:;ﬂim!mm.

Demus verum effe Angelicum Dotorem impugnaffe 56
precifiones formales, quas nos defendimus, & de quibus
difputamus, ex hoc habeo de illis queftionem fuiffe infti-
tutam in qua pro parte negante quofdam {uppreflo nomi-

ne folira fibi modeltia refert Sanétus Thomas , teneat igi-
tur ifte Thomilta (ententiam,quam Angelici dottoris effe

>

putat ; quzftionem autem de medio nou tollar, quod fi il-
lius principiis eam ag gredi non vult, alios vtilicer de illa
agentes non impediat.

Hoe dixi dato ;8 non concefllo quod D.Thomas praci- s
fiones formales in fenfu & me expofito impugnaffet, quod
verum aon eft,loco enim citato D Thomas tantum afferic
rationem formalem attributorumeffe Deo intrinfecam in
eoexiltentem non conftitutam,neque deriuatam,aut emé-
dicacam aliquo extrinfeco ve conftat ex verbis eiufdem ap-
ticuli, sic ergo dicendum eftyguod in Deo eft ientta,bonitas,

@ buiufmodi quornm quodlibet eft ipfa dinina effentia , & ita
omnta [unt VRwm resds quia vnumguodque corum cft in Beo , fe=
i.’lu(—.""ﬁﬂ [ui Veriffimam vationem, € vatio (apienticy non eff ratio
(:Ir;mr,)f: it buin f;afnr:l’fnq.'a;f,-;-,qrmn’ﬁnr dine
Eiane pon tanium ex parie ipfius vatsocinantis 3 fed ex proprietare
ipfis vei, Hee D.Thomas.quibus folum intendit, & tradie
attributa que ratione diftinguuntur importare veros con-
ceptus reales intrinfecos Deo, 8 cum ipfa effentia iden~
tificacos. Ex quo infert non diftingui diftin&tione rationis
ratiocinantis, fed ratiocinata;hoc eft non diftingui diftin~
Aa 4 Stione




§8

32

(o)

61

184 METAPHYS. Coatrou.lV. De dﬂ:;f

&tione non habére,fed habente fundamenti in re,talia effe
ateributa,&no cofticui rationes attributales, quas per ratio-
né diftinguimus per conotataexerinfeca probat ratio addu-
€tain priori teltimonioe relato his verbis.Quia caufa né ha-
bet aliquid ab effe@u,led & conuerfo, Infuper D.Th. po-
fitiue docuiffe fententiam affirmantem non dasi pracilio-
nes obiectiuassfed formales eo mode, quo nos illas expo-
nimus pluribus , & efficaciffimis cefimoniis Doétoris Ari-
gelici probat Puente, Hurtado dlfp‘é.ﬂ‘lcf:lph.[‘L‘d‘l..(..‘.'ub!_.g.
Has pracifiones formales tenentes (e ex parte actus
tradiderunt Nominzles,GJbrid;Oc?mmus.MaJor«.&r_ Gre-
gorius, quos refert, & accurare exponit Puente Hurtado
feé. 4. i tota fubfeét 1. eandemque fententiam refert, &
impugnat Valg.r. p.difp.117.c.1. Demum etfi hane queftio-
mem non tractaffent , neque in co fenfu intelletiffent di-
finétionem formalem, 8¢ obiectinam,authores ant qui il-
lam craétant fic terminis formalis,& obie@ive diftintio-
nis explicatis. Moderni vt videre eft apud Puente Hurta-
do loco citate, & Arriagam in Log.dilt.6.(cét 2.5.8 3. Vl-
timo , etfi termin; diftin@ionis forma 5,8 obieftiuzim-
proprij effent ,id quod per illos explicamus, & claré ¢
putandum proponimus videlicet an coguitio, qua animal
coguofcitur pracifum 4 rationali ex parte obiccti artingat
rationem animalis , rationalis ratione non attacta , quod
obiectiné prefcindere vocamus,feu prefcindere ex parte
obiedi, vel viramque rationem obieftinam attingat, ex
eoque folum animalis cognicio dicatur,quia vtramgue ra-
tionem attingit per ordinem ad fenfationem, quod voca-
mus prefcindere formaliter feu ex parte actus » & non ex
parce obiedti , quzltionem de re Importat , quam exa-
minare oportesergo etfi termint huic recentiori non pla-
-cerét rem per illos fignificatam contemnere non debebar.
Obiicit Recentior ifte:Plura ratione difli iuntur, qua
diuerfa Gonnotara,quia non femper habent effefius ad ex-
tra,veluri infinitas,8z 2ternitas Dei : ergo non rationis di-
ftinctio fic per ordinem ad aligua connotata. Refp, non
folum effeétus formalitatis precise efle connotara , in or-
dine ad quz talis formalitas cognofeitur, fed alia , irfte
quorum,vel in ordine ad qua illa apprehendimus,licer in
{e talem ordinem non habeant, fic prafentiam,8 duratio-
nem per ordinem ad fpacia imaginaria temporis , & loci
apprehendimus,& explicamus,cam tamentalia fpacia fo-
lum fine ficta,& ica realis ordo ad i]la dari nan pot
zatione infinitatem Dej per ordinem a
dentiz ab alia fimilis is,quas increaturis a r
@ternitatem per ordinem ad fpacium imaginarium, quod
refpectu noftri {patium temporis dicimus , quia non illi
perpetuo cocxiltimus » & refpeétu Dei (pacium excrinfe.
cum zternitatis dici poterit , quia permanet in feipfo fine
vllo fine,aut limitationi coexittic jlli petpetuo fuenti,
Obiicit idem Recentior,qued licet effeétus deferuiant
quoad nos i pofteriori, vt veniamus in cognitionem prin-
cipiorum,vt docer S.Th. pq.24 ad 3. tamen loquen-
do fecundum fe propria ratio Principijvnius effe&us, vel
operationis antecedenter ad eam deber d rui, vel effe
idem cumalia, & ita lices ex connotatis innotefcac , vel
manifeftetur antecedenter ad illa dator diftinétio,
Oblitus eft Recentior ifte materie, quam fcrit tiagitur
de diltinétione rationis faca per cognitionem inter for-
malitares phyficé,& realiter idemtificatas, 8 obiicit ante
noftram infe ipfis habere dift onem,vel idemtitatem,
Snpporaimus'!-'.L::ccdcnrcr,&tiudupum[cn:cr:‘;cngni:ione
formalitates efle vnum, 8 idem fimplex eft abfque vlla di-
ftinétione reali cum omni phyfica idemtitace exiltentes,
& de his inquirimus quomodo perrationem diftinguantur,
Quorfum igitur ad dittinionem,fey identirarem exiften-
tem aitecedenter ad cognitionem it recurfiss,

P GO G AR AW LR W L
CONTROVERSIA V.

De diniftone entis in deceyy predicamenta.

————

i
Py noT oy

Buid fiz Piedicamentum,

—_—
Priwvyoa

2 & quaratione ens iy decer pre=
dicamenta conftituatuy,

! IB Repicanmuntvn fecunddm Propriam nominis fi~
#A3% onificationem fumi confie

! Uit pro predicaro,8 pro
! . 1 Y
iplz actione pradicandi, lice; Proprius attenta (bricta no-

Ve
o

. it entis i decen, Prads,
minis ﬁ;‘,rllhcat!mlc;g}‘o Pradicatione

rmentumnon pro ad 1one franoend: .
?;mc illa,que }pc( ﬂ'a&:o;xc:unsl;rl?[‘;l}(.dPm rci—”ﬁc,&w
ma lnu:ln:ms 1ignitic:lr;_un_c dcj‘umir.ur, Cé‘l‘:g:r Prup:iqﬁ.
entis ab Ariftotele fadta “1f"""-"g‘”“rn,q.-m,; Seltdiyify
relationem,actionem, g.-rxji;‘q—m;ra,pr.‘ﬁ‘mmm i
babere, ct dinifionis fingala memby : s,
uit, & ita vulgd dicitur ens divifum efe
decem pradicamenta, Hinc oriry,
menti zmrmnclin:el!ig.zru!‘. Quidam Eﬁinq
menti nomine intelligi res ipfug i obliqug ol
actus incellectus , quibus fiyne & inter fe Drd;“’m"mﬁs
quz in !\l-xdicx.nncntis conlticunntyy, Alij '“ﬁll:'n Ur tes,
dicamentum fumi pro ordinarione rt:rum,qumirl: ;?ztezlx
mento pofuntur,five ]_ucrin intelledus adtibys cw}-‘p;.
tur,five in quodam rationis refpeéty ex iIlIEHEﬂusaé-l‘:.
relulcante , quz ordinatio CONNOLAL tanquzy mar tbas
vel obieéta res ipfas,que in predicamentg Eﬂnﬂﬂ‘;'[jm:

_ Cenleo ens non diuidi ab Ariltorele in rerum nu;lh’
tionessfiue he in intelle@us actibus , fiye iy rcfpcé-nz‘- 3
tionis conftituantur, fed in res ipfas, nempe 4 e
quantitatem , &c. de quibus ens eflentiafite
tanquam quid fuperius de fujs inferioribys,
non dicimus ens diuifum effe iq otdination
torum,aut I:pcc!:‘rnm fubftriz, & ordinationem i
torum,aut fpecierum quanticatis; 8. led in f'uh[hmgm
quantitatem,&c.ergo membra diuidentia fune ﬁzhﬁ:n[i;
quantitas, 8c. Secundb, Ens diuific Arif}, vt de mrm'a‘[i;
dividentibus feorfim fumptis commodis doﬁﬁmmdg
retur,fed de rebus ipfis, & non de ordinatione [pecie :
iplarum intendebat Arift. do@rinam tradere ¢
ipfas,8 non inillarom o dinationem ens diuifir.y) 56
Arift.divififfee ens in ordinationem fpecierum,feu fybfsn,
:_i:».& in ordinationem {pecierum,fen predicatorum g
titatis 5 fub nullo membro dinidente conftituerent fyb.
flantia,quantitas, 8 alia huinfimod; entia realia, quia or.
dinationes iftz in omnium fententia, vel fune £ntia ratige
nis,vel aétus intelle&us,quibus hoc pradicatam confling-

tur luperius, illud inferius, hoc genericum, & illud e

cihicum.

Ex his infertur quod fi ftri&¢ dicendum fit ens dinifim
effe indecem praedicamenta, pradicamenti nomine resip,
fas fignificari connoranres afus intellectus, vel fecundas
intentiones,quibus incer fe ordinantur,quia ens in fesip-
fas dividitur, qua {ubfunt aétibus intelleghs, foy fecundis
intentionibus,8& non'in ipfos actus intelle&us,aue fecin
das intentiones. Nihilominus exiftimod Dialeficis, &
Metaphyiicis pradicamentum fumi pro ordinatione fpe-
cierum,& generum, que reperitur in vioquogue membro
dividenty,ipfi'enim inquirunt,qua res ponantur in pradi
camento, quod idem eft ac inquirere que res ponanturin
ferie pradicamentorum , qu ducitur i fupremo genere
vique ad aliquod indiniduum,vt conftat ex communi moe
do refpondendi huic quzttioni, quofolemus dicere diffe-
rentias conftitui indireété, & ad latus,{pecies verd direl?
& inipsd lined predicamentalizergo rmmiru:pu’dif1 i
Dialeétici, & Me taphyfici fignificant lincam,feu r‘”.'f."”!'
lam,in qua conftituuntur omnia pradicata, quz d|c|m;l\\s
ad vnum pradicamentum fpeétare. Ex his Enrcr:slpm?ﬂc
& ftrité loquendo ens non diuidiin decem pradicamen.
ta formalirer fumpta, fed fumpra materialiter, hoc el in
res ipfas , ex quibus fiunt pradicamenta, feu i\l! 125, Uz
{ubfunt decem lineis , fen ordinarionibus pradicarorum,
quz ordinationes pradicamenta yocantur, g

Tuxea doétrinam iftam przdicamentum definiowrds pre- 4
dicarorum dedultus ab aligue fupremo genere(ab ille V{dQ\Iffz
quod vniuerfalifimum eft in ynoguog; membro diuiden-
te rationem entis) vfgue ad indinidunm ru;‘fimrm.:.OrdO ”}F
confiftic in agzrepato rationum ex vi qlmrlim_”“}"’f‘!:
catum denominatir genus, iltud fpecies, hDC_‘PfU]fFJ*'"
aleerna, & illud fpc(‘i}s infima , & alias h}']“““”d1 “1‘:“"0‘
minationes fuperiores, & inferiores pr.tl'd:u:lrf’ partidh o
Si roges cur pradicamentom cantim dicat feriem P“\'—‘:

catorum i fupremo genere contento in guocumgue m‘f”_':
brodiuidenti,& non i fupremo g:|1ert‘lah1ctluru,vw['. r;
ab ente; fiquidem hoc genus et ad |'£'1=?u_.1 ik llfﬂ
{pondébo pradicaméri nomen defumpri '”rﬁ;i Pﬂ-“f;.nj
feu ordine sllorum,qua fub vnnquuque‘mcrmrtla? Ide
ti continebantur, vediftinéto ab aliis;cuius pomin 5.. i
ficatio tanturn depender ex libzra hominum 1"‘?05“055’

fu I, Gy e

ang fa_vn)
T Praedicay
Moueg; 0l
M Pradicy.

Tl
1201 fog

-




	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284

