BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R. P. Francisci De Oviedo Madritani, Societatis lesv,
Theologize Professoris, Cvrsvs Philosophicvs

Ad Vnvm Corpvs Redactvs

Philosophiae R. P. Francisci De Oviedo Madritani Societatis lesv Sacrae
Theologiae Professoris Tomvs Il

Oviedo, Francisco de

Lvgdvni, M.DC.LI.

VIl. Quomodo effectus cognosceantur in causa, & quinam illorum cognosci
debeant.

urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-95526

352 METAPHYS. Controu.X. De relatione tra

hircoceruo repugnantiam precideres eodem modo poflet
produci a Deo ex vi virtucis,quam modo habet,nulla alia
illi adueniéte,ac potelt modo produci homo,qui d
producitur,quod proprium eft infinire v
virtus creata potelt darisex vi cuijus p
pofiit tanquam i caufa principali quid
producitur,etiam illud quod modb
repugnans, Negandus ergo omnipoté
ad effectus,quos in (e continet ration

ugnat,fi fieret non
& refpectus aliquis
> huius vninerfalifi-

mi modiillos continendi nulla habita ratior e ad naturam
huius,vel illius, cuiufcique enim nature efettus na-
tur, Deus ex (e habet (ufficientem virturem ad illum pro-

ducendum, & illum abfoluté poterit producere ablque v|-
lo impedimento,fi effeCtus in fe repugnantii noninuoluat,
Secundum hanc doétrinam non renuerem concedere om-
nipotentiam dicere refpectum tranfeendentalem ad hos
effectus, qui modo funt pofsibiles, f illam cum his pofsi
bilibus connexam conftituerem, quia omnipotentia con-
nexa cum his pofsibilibus , que eadem non effet fi hirco-
ceruus fieret non repugnans , adhuc praecisd
hircocerui diverfo modo fe haberer re I 1 hircocerui
non repugnantis,ac fe haber modo refpe&u hominis non
repugnantis,quia nunc exiltente non repugnantia hominis
illi coexiftir omnipeotentia,8 illum potelt producere,fi ra-
men daretur non repugnantia hircoceru, omnipotenti
quz modo confideratur connexa cur
qua funt de faéto,non poflet exilter
iancem '\‘l'('l\]u'(‘('l":, (E'.I(N? mxrar

ntiam eft contra concep
bam Pun&.¢.num.nided

1 repugnantia

um omnipotentiz, ve dice-
L pronuncio omnipoten-
nullam habere cennexionem cum pofsibilibus , &
eamdem omnino futuram,fi effe@us omnes,qui modo funt

T

po ent impofsibiles,8 illi qui medo repugnan-
tiam inuofuunc, in non repugnantiam tranfirent.

PPy et vy VIIL

B uomodo effectes cognofcantur in caufa, d quinam
illorum L’ngﬂffi debeant.

Vm naturarelationis cranfcendentalis in eo fitafic,ve
non polsit vinum fine alio cognofci, plurimum con-
ad perfe@am cognitionem relationum,quas dicunt
agnofcere quo modo effeftus cognol-

ncuuiai ue LU_‘:"UlfQ CU.;UJLJ:CI
ctus , quas i:_sl".a continet , vel illorum

debeant omnes e

aliqui, & aniili, qui cognofcuntur debeant cognofci fub
vni J:'::!iu."qu: Endiuhiualidiffm‘enrizl,v ful
al1gua comur

P.Vafqu
tract

Huffciat ipfos

o

ratione cognofci
.parc. dif] & 4. locis fam ciratis Becan.
1.q.4 838 Albert, q.2. 1 heologica, Alarcon tract.s
difp.z. c.3 & apud hos Scotus, Bonauent -
arl Almain.Gabriel,8 Ochamus aflerunt in om-
nipotentia nullam crearuram pofsibilem agnofei. Affen-
tior conclufionisquam tradidi Punét precedenti, verum-
tamen fi rationi hotum Doltorum affen rem, non folim
in emnipotentia;fed nequ alia quacumque caufa crea-
ta effeflus aliquis cognolceretur,predifti enim authores
€X €0 negant creaturas in omnipotétia cngnn\u,qn‘r;a om-
nipotentia indifferens eft,ve coninngatur cum pofsibilica-
£e creaturarum, vel cum ipfarum repugnantia, ac proinde
non potelt ducere in cognitionem polsibilitatis, cum qua
connexa non eft:cum ergo ego defendam nullam caufam
Creatam connexam effe cum pofsibilitare effetuum, quos
ia {e continet >quidguid inferatur in omnipotentia ex eo
precise quod connexanon fic cum effeituum pofsibilizare,
potentin quacumque alia caufa
1S rationis momenta perpendere.
P Hencdifp.sr. traét.de vifione ¢.3.docet fufficere con-
tinentiam virtualem creatararum in emnipotentia, etiam
fi relatio,aut contnexio non intercederet. v poflent ia ipfa
omnipotétia cognolt 1,qued docuerar P.Soar. Ji de at-
tributis,c.25 8 P.Atrub.difp.; c.3. docet Deii ex vi pene-
trationis e ix cognolcere crearuras pofsibiles, ¢t qui
busnullam cor eminefle alicui Deiintrinfeco prz-
it , in quortm fententia non re@d infertur
cmmipotentiz,ve coniiigatur cum
s, velcum illarem repugnantia non
iles in omnipotentia cognofci,

difp.s

rriy ideo oportet hu-

reaturis pofs
pofie creaturas pofs

, : nfe endentql;
Cenfeo in caufa fige creata fiye incraagy s
contungarur cum pofsibilicar effe Gy o
r{cf] repugnantia non pofe Tndicatig ogam ps
taté alicuius e_r‘rcctt:s | enim quod cim al;o o
(‘_.‘tJ qua ltunu.us 1 C”E-;“Uﬁ::turnm L
Etum determinare,yt de illo fudicif fors.
incuitiug penetrerur > MAgis cognof
vuumgue extremum , que magis
telleftum ad dicandum, quod eg
Ceteriim hac in T
rerminare relledtum ad
elt virtuss& virgy cot

214

T

TRt imp gy
CEUr indifory
Pentum efj, et
1 illorym Vere eyify
mpedit rae mediun g,
apprehent 8, i

Dp 1onem objeg cligy
gt indigiy

ugatyr cum i
Hius, & ex hoc ¢ iel,

5 S I

€ns, vt in illo 1ndicaring ¢

m,nihilominus non potelt ineuiy
obiectum perillud reprefentas :

i €pr L Ty Cltm gy

coniungi apprehenfing cosna o 940 poteft pyg

aiungi apprehenfiué cogn qurur‘q'mexleim:in’cc‘

r e {ar ENEIEar oy 3 " e s . Sl

& per fuam entitatem eft reprafentatio talis objedi, 4

erentia non §

probabili qued indifferens et Tt con

& cum
medium {
obiedt

tione

ognoleatny iy
ik I
4 cognofti,gip

b : : &
eft det m ad reprafentandym huc,&;m-]3|i,,:~2-n
et} T i . Ly o

ifto ditinétum, & ica v Ineuitigd cngno&a:u;dfgc.m

gnofci vt reprafentatio huius obied;;

: : o :quod ﬁt‘l’\ll[‘q{mi
hoc dL;'ECTJIIEH.ltllI‘.i obiectum nop apprehenfiyy faltem
cognofcatur, . :

Ex alio capite creaturas pofsibiles s
in or

: dhuc apprehenfy
hipotentia non cognolci, omnes effedlys virtdaligy
¢ os ingq iacumque a‘::n‘cnu.ﬁl CLeata in illa tanguay
in meg io dl:;ln:rc :lp;u&gwﬁ;u cagnofci ftaenj Pl ome:
Cu!:‘ntl:\'bllprrgpugnum relationem tranfeendenyj e
e creat® ad effectus, quos virtualiter continet, f e
re I_=:|p.;e1n In omnipotentia impnguaui. Catenim exhye
doftrina non leuis infurgit dificulras chramodumcoum
feendi in caufa creata effedtusinilla conrentos,&qugim
illorum debeant cognolci an omnes, an tantim illogn
aliqui ? Exempli g 1a:Acnolco intuitine igncm,q i
tutem habet producédi plures calores numero diftinflos,
inquiritur an ex vi huius intuitinz mghir:onisdc'ariega
apprehendere omnes calores contentos in illa virure -
cundum vltimam differentiam individualem illonum, ye)
fub aliquararione communi » vel tantam illorym aliquss,
hos vel illos 2 Similem,imb omnino eamdem qultionem
exagitant Theologi afferétes creaturas pofsibiles cogno-
fci in on ipotentia qui dubitant,an omnes;an illarum -
quz,an fub communi aliqua ratione,an Tub propriayiul
cuiufque differenti: cognolfcendz fint ? Dicam quod jud-
cium Theologi, allerentes creaturas in omnipotentiace-
gnofci, feranc de hac qualionein omnipatentia,quodeo-
aem mado ferendum eft in qualibet alia caufa credta e
pectu effectudm,quos in fc continer, :
Videri omnes creaturas pofsibiles in omnipotetia de-
fendunt Gotfred quodlib.9.q.3.Baffol.q.4. prologu, arts,
Durand.in 3.dift.4.q.2. 8 in 4. ;i;fi'.4g.q_3‘A]bcrt.Pft;
3.dift.14, NG omnes creaturas pofsibiles,fed alig
nipotentia videri docent D.Thomas Lp. g1 antn. &
& ibid.Caict.Bafiez,& Zumel.P.Valent.punét £.0.0
difp.s. P.Soar.t.1. in rp. | cap.26. Ferrara cum D.Th
tertio contra gentes cap.s Capreol.in 4. dilt.49.065
qualt 3.arr.3. Mouentur hi Dof&tores quia fi omnescreat-
ras Beatus in omnipotentia cognofceret s Deumcompre:
Addunc alij talem cognitionem ﬂ:_lmnh.tﬂ"l-
P.Heric.difp.4.cap.4.talem vifionem fore compre-
nfiuam, & difp.56.3 num.s7. vique ad 62, negat fmilie
talem vifionem fore infinitam , ac proinde afferitex is
satum videre creaturas omis

conte

=N

capitibus non repugna iderecr :
in omnipotentia. Neque his m:iumbuskndu P..ﬁ.m?:'
propter aliam eft meditatus ad probandum non Po ,go%i.
cognitionem terminatam ad Depim,& ;ldl‘cw.uu.[:t;{pl':n_‘
bi]’-‘h‘]lmn non cx.uniuu,qm.‘l ad rr.-:*.lnumg\nc.ne;‘u. i
re an talis vifio repugner, fedan nccc[fmr? danda 12
biles in omnipotentia cognoicin
concludatur,cercum eltteneri ads
am ad Deum,8 ad omr
,qui afferunt creaturd

eo,qund creature pofsi
tursquod fi affirmariu
mitere vilionem tern
turas pofsibiles ; Doltore r
les in omnipotentia cu-::_u,\lu,ﬁ yerg negatiue
ad hanc qml‘?‘ﬂior,cm an talis cognitio a
fit necne.

1’.\-\!{}]ucz qui negat creatur as cogn
tia tiquam in obiefto prius coguitofica
Omnipotentia zqueé dicit ordinen JLT-GT-"j
fibiles, ZGE continet emues,& omning £q

{e polsibilis
I

i inomnipoter”
it difp.§o.Gh

yalem conne”
Xionem




10

1t

Puné. VII. ngmorfa effectus

nes debent 1n
ius cognito,

ur Herice ipfum argu-

bus ; ergo v

xionem habet cum omi

emnipotentia €og L

\'L'I.
menti
nouifle folut
dicit, 1n Ll‘.lL.
oftrinam;& fol
debat, ad prac
Hericij verba:a
duo dicere:omnipotent
ftum , ac proinde poffe
o de omnibus
ptisiac proinde {ecundum hanc folutionem pol} e
n pofle cogr ofci nullo cognite efteCtu,
e , neque -‘lm: pat rationem cur
iipotentia cognofcatur.

o C‘_.;U me non €o-
wm verbis D.Thom.
relici Doétaris lego
itionem,quam D.Thom. dare non inten-
tam difficultatem non reperio. Ve nio ad
eétum,;
a diftin-
Idem di-

it Deii polfe producere hunc cf
1m,& hunc effeétum ab

¢t conclu-

di omnipote
quod nox concedit Herice ,
hic effeftus 5 & non alius , 1nom
Mitto longiorem impugnationem ; qux poflet peti ex hoc
modo coghofc:mi:. effectus,qui nd dicit cognitionem illo-
rum inomnipotentias! d in fe ipfis, fiquidt cognelcuniur
in hoc quod eft De fte

1 poffe producere effeétus , quod fe-
cundum Herice dicit duo , omnipotentiam , 8 iplos el

fectus.

et P.

Arrubal. difp.26. cognofci hos effeétus,

0 proprer diverfum modum concurrendi, quem
a per modum obiecti, qua lil ¢

¢ con-
de potelt
s quim

n con=-

adu
currit ad m per modum obie
concurrere ad vifionem harum creatn
illarum. Non facilé percipio hunc diuer
currendi per modum abiefti, quem aflig
effentia per modum obieéti, ficuti g 1odlibe
&um tanclim habet terminare cognitionem [ui per fuam-
met L‘]][]‘[ﬁ[EI‘ﬂ o ‘L’d Uf“”iﬂ pr‘r‘ji(:.\i‘l (_“-" tix f‘l‘lclﬂ irldl—
nifibilicer rerminant guamcumque cognitionem beatam,
ctiim eadem ab omni 1ofcantur ; ergo haber
vinddi refpetu omnium
vifionum , quia efentia divina non alia ratione liberd ter-
minat vifionem,nifi quia liberé Deus in genere canlz effi-
cientis concurrit ad vifionem,qua producta, effentia dini-
nanon poteft illamnon ¢ 1 vel eamdem terminare
diverfo modo:male affignat Arrub.differentiam hanc
m modum terminandi,quia libereas
in terminando tantdm defumitur ex liberrare,quam habet
in producenda beari vifione.

P.Granad.contr, r.traét 6.¢
formalem propter quam quadam ¢
alie,ell i

nan

, 4t proi

perordinem ad diner

fpa.fedt.s.n.36.docet canfa
turz videntar,& non

]
onem , efficientemverd lumen eloriz,

bili

1o

intenfionis;led quia ex fuo indiui
{mm !
olutic
ri vifio beara , quz (e
o il \.(l:mn’: cel |
nad.formaliter in nacuram vifionis reducere, & efficienter
in luminis r nobieftum ex (e poffit determi-
nare ad co 1illas, quod fieri nequic
1atione ota ratio vt c

volcun i

rofcantur
beara,;
efti , nequein omni-
m in obiefto primario.
atio , propter quam he

hz creaty

1

/i ob

qu

ntia,

pote 1 effentiad
Siverdb obieftum cog
creature non cognolcantur,& non deleruit,vt counolc
tur alize,aflignet Granad rationem aliquam ex parce obie-
C“‘t:',pro',\)lcr quam determinzt ad cognitionem harum; po-
tius quim ad illacum cognitionem.

Refpondent nonnulli Thom.a
plures creaturas, quam alij cognofcunt, qui magis pene-
trant dininam effeatiam. Contr mnes beati cnr:rnnl'cu:lt
omnia predicata,qua funtin dinina eff .1I:w.'=zr:r;;njucr h
majorem penetrationem non apparet alicui beato ratio
aliqua , quam omnes non videant ; ergo nihil eft ex pat-
te obje@i primarij huius vifionis determinans ad cox
tionem harum creaturarum, quod non fic ex parte obiedti
uinfcumque vifionis bearz 1Ergo. ex vi obicéti omni i
num beatarum omnes eafdem creaturas poflibiles at-
‘_;CJ‘:T.

uos beatos coonofcere

e e =7 fiti : :

; Uhn:cr]jn.n (,I‘t ex anpn.wrmﬂ: 5 qitod in omnivoeten

Intuitiug coznita & B { 1

les,fiue apprehenfing,fiue i

o [T ST Ca Todamn v T 1l

efle fub conceptu quodam vniuerfalifimo, 8 confufo , in

quo conueniuat om

Granad.fuprin.go. P.A
Francifc. de Ouie

vereature pollit
¢ omnes cognolcendas

h

Ira docent
ar.part.dibia,
> Philofoph., Tem. 1 1.

! : A
cognofcantur i catf 353
; art.3. concl.3, Banez & Al-
ter Thom. Ratio eft quia ‘;ld
nélum encitatis relatiuxsted
onofci indiurduas
mini illius conne-

c.26.n.14.50t.4n 4. dift.49. 93
becda q.52. art8. & communi
-prum expreflum & dllul i
, neceflum non eft difti Wte co
e tenent X parce ter lius
is 3 fed fufficic omnia cognoic {ub con-
fencentur guatenus conueniunt

conne
feu fpecies, que |
xionis,{en relation
ceptu confufo , quo reprEici
in ratione omnibus communi.

Contra hunc dicend: modum 1
Omnipotentia non continetinfe p O\Q'Jﬂr'l_"-llt‘: n f"“‘.’?‘}‘i
ni,quia nihil in communi p:-n‘duc- potelt,fed hoc, 8z 1lluc
fi connexa eft cum creaturis pot 155
cpLo yniuerialy,ica cum
neque rels i x elt
uum , quos poteft
a.& ad vl-
tjas : €rgo omnipotentia nom debet
determinare ad cognofcendam rationem al:qunmﬁw:n-_-
munern emnibus effe@ibus,quos valet producere, fed a
omnes effeCtus in particulari cog,uo[mi:dm,qum adid de-
ber determinare, quod in {e continet ; & cum quo hf;bct
connexionem; & relationem, fi relatio aut CU:l“.Ci{IO ineft
omnipotentiz. Hzc obietio quim pll;fcs m:]tlc torfits
quam ego facillimo negotio d‘iﬁolao. Concedo caufam
dicere ordinem ad omnes &us in particulari, & ad
vitimas illius differentias , & hac raticne affirmo cognita
intuitiué qm-;umqucc:mﬁl_. quz dez?n‘mnct ad‘:‘ognlt:@
nem effeftuum , cognolci omnes indiniduas rationes effe~
Sunm ex parte obieti,né tamen ex parte modi, quia {uff-
citad togi!:ui(‘t‘ﬁ,{.lm intuitiug caufam relaram ad indini-
duos effeftus fecundum vitimam illorum differentiam co-
gnofci hos indiniduos effectus, & illorum vitimas diffe-
rentias cognitione quadam confufe, & ncc:l’ﬁm non e‘{l
quatnliber differentiam indiui lem cognolci nfzﬁm&u,
itavet ex vi illius cognitionis difcernar intelle€tus inter
hanc , & illam differentiam indiuidualem, fed fufficiet
hanc, & illam fe tenere ex parte obieti cognitionis,licet
coanitio incexr hanc , & illam differentiam indiuid ms
feuninter hane , & illum indiuiduum effeétum non difcer-
nat,fed omnes inter {e confuse cognofeat. Rem hanc miré
compenit fentencia negans preecifiones obieétinas , quam
defendo, fecundiim quam cim ego cognofco ens pofl le
in communi, ex parte obieéti nihil eft commune hunic , &
illi enti poffibili, fed hoc ens poflibile,& illud ens poffibi-
le fecunddm (uas vleimas di iasindiniduales , omnia
tamen inter (e inuoluté, & confusé COgRILa , & cogt i
ipitur , ex parte ob
ifferentias cuinfcumgque obiefti pofl
et ex parte modi inftar vnius omnia idua pol
ngar, quia ex vi huius cogni ionis, etfi attingatur hoc
1on tamen {ecernitur ab alio poffibi-
1diniduo. Hac ratione fi infpiciamus id , q'ucd fe renet
ex parte obieéti huius conceprus vniuerfalis, quo cogno-
{citur ens pofsibile , eltidem formaliter quod fe tenet ex
parte termini connexianis omnipotentie, i hecconfli
tur connexa cum quocumque indiiduo fingulariter
pto, & cum illo quod fe tenet ex parte termini relati
omnipotentiz, fi hec conftitnatur relata ad omnes diffe-
rentias indiuiduales cuiufcumgque effeétus,quem in fe con-
tinet , licet ex modo cognofcendi omnia indiuidua fub
conceptu communi,& vniverfali cognoflcerentur,itave non
pofetintellettus exprimere conceptum, quo exprefsé iu-
=t,vel apprehenderet hominem poffibilem,vt diftin-
€lum ab equo , fed confusé eo mado quo dicit hominem
effe poffibilem , cliim dicit animal effe pofsibile, quod eft
dicere hominem , & equum & reliquas fpecies animalis
elle poflibiles.

Ob hanc rationem dixi ex vi omnipotenti® coznolcen-
das effe omnes creaturas poffibiles fub aliquo &OHCEpru
lcr.mruu:n, & vniue fali, fi in omnipotentia creature poffi-
b )gr1c1|l_1||1f1z1,:>_é non dixi cognofei fub aliqua ratione
ilis communi, quiain mea {ententia nulla poteft dari co-
gnitio inata ad aliquid reale multis commune. Neque
ahq-m_d inconueniens elt afferere ex vi omnipotentiz co-
1 ex parte obieti vitimas differentias amaium pofsi-
nd 1 dicatur ex parte modi cognofei fub concepry
communi.8 vniver {aliablque vlla diftinétione pofsibilium
i riu_n3_h1:1i im pofsibiliom ex paree
s differentias indiuiduales ineft
ux,& imperfectifsime,qua ego modo

=

g 3 appre

producibile; 8¢
non eft connexa cum 3111‘-1'1(7 cor
hac,& cum illa creatura po
i(.L rationem communem omint

im efedt

ua ;:md-_lc’lﬂ'

producere,
timas illorum difierer

ifafl

qua poffibile in communi percig
tingit virimas ¢

1

diu

n

fe,quiahzc te
ndimy om
cognitioni abtralt

obiedli fe

arguit Herice difp.sre 6. Iz




4.

-

354 METAPHYS. Controu. X1. D, religuis membyyy i

dpprehendo ens pofsibile , abfque vila diftinétione inrer
Angelum ; & hominem , & 1 € eo quod poffim Ange-
Tum,vel hominem in parcicular primere,

Ex his que ex hypothefi dixi de omnipotentia , fe
opinione illorum s qui afferunt in omnipotentia cognofci
creaturas poflibiles habemus quid, dicere debeamus de
quacumque caufa creata tranfcen errelata ad {uos
efteftus , 8 quid effet dicendum f
etiam effet cum illis connexa
nare ad cognit oriem apprehenfivam fi ranoim f
iudicativam, fi e connexa, omnium effel
continet,fub quodam concepty v
Vicuus non pollic difcerni inte
effeétui, licet ex parte obiedi omnes rationes indiuiduas
effe@uum terminene Cognitionem. Rem declaret exem-
plum: cognofco intuiciye ignem potentem producere ca
lorem , ex vi huijus cognitionis cogno
ealores cotenti in illo cognitione qu:
uerfzlis ex vicuius non difeernatur i
lorem,licet ex parte obiegti hic, &
vitimas diffaren

uin

sdicendii enim eft ¢

ta,8
cCtuum guosin (e
niuerfali, & confufo, ex
r hune, & illum indiuiduym

R

ndi funt omnes
am confufz, & vni-
t hune & illum ca-
s

tias tefminent cog
gnofcenti intuitiué vircyrem p lam repugne
gnitio confufy effe tunm, quos refpicie vir
ﬁcu[irepugmc Deo, tunc effedtus illi
tur,illa tamen diflinGio cognitior
qui fecundariy cognofcuntur, nc
fedli primarij cogniti,f
V.g.cuirepug; g
cognolcar non diftiy

tus producéti
dif i

I okt
L oprectim

o

non fumme p ke

Me abe b oy ot o L
7 2

e
abadanian Ton g e

L7
*:’* ot
X

iy s
”
LX

sl e
CONTROVERSIA I.

De ?‘m’z'qu membris diutdentibys.
Eriova membraip

Actio, Paflio, Pr.
‘1‘\[’2“}3]’\ 4 |

quz ens diuidit

tia, Duratio,Situs

- fune

af

Prafentia difpucau Controu, 15, Ph
ratione egi Controu 15, Phylic. nihilgue de his dicendum
fupcmii,ihppaﬁm doétrina tradica locis citatjs,

Strys elt modus, quo quis tale
loco,ratione cuius fare, federe vel
ifte realiter d Prafentia circys
poteft tamen formaliter dift;
tim dicar partes fuj, quaru
fpatium abigue vllo ¢
verd dici
portione fitiam habent
pars ab il im, 8 non ;
qui refpedtus , feu partiom d
prefentiaiplarii,8 4 toriy
tur. Prafentia definita ne
quia corpus,five (pi
fe torum & fe

fit

UrLI0 eo ¢
m \IZlJ.'
étu ad
m-cujus p
PL’)\:*

quod pr:
b2t pror

ne.

eque fitum fi
efpiciens fec
m quamliber partem fuj (hae;
nequte federe dicityr. Si ve
i corporis i

le, neque ftare, i verd .

ctitiones P
illud debe
C :
cuins dice
iis fitibus ere
De fafto tamen corpus illud nondiceretur fedens,
ftans,quia feflio,feu firus dicit |
tiam alids in eodem {patio, ex
uerfa diftantiz proporri
Harezg dicifolet [icqlércumquc re
ficuti J‘i.lberrpecum;:s, amicos,
Hic tamen fumitur pra aéta ha
quo [enfa dicimus homin
Hune modum exitimo n

{patio ili dicere ve
rum,tenerisdicere cory
dam ex vi cuius feders ¢
haberer , & aliam ex vi
aliis carerer , & fic dea

?IL"\;‘.JE
e - - 0

€ praelentiam,8 ¢ 1-

cuins partes corporis di-

one collocentyr.

ad nos pertinenti,
Patrem,y manus, &c.
bendi aliguid diftinétum,
em effe armatum , vel veftitum,
on diftingui formaliter ab appro-
ximatione veitis ad ﬁx'uif.‘é'tum,quod veltitum dicicur.Ha-
bere diftinguir "L Sith,quia Situs dicic prafentiam tanei,
ftantis,vel fedentis cum ardine approximationis s vel di-
ftantie partium inter fe ; Habere aytem dicie prefentiam
duarum recum habenis, 8 rei habire cum ofy ine prafen-
tizvnius ad prefentiam alterius,¥nde agtys habendi , fey
habirtio eft denominatio reluleans ex prefentiis ipfius ha-

imdﬁzf:'ém
Subie&g lmhitus,.fcu ;
homo dicitur yofin,
1 i:impl‘nprlé
'l]pru?['ll

bentis,8 rei habitz
eft homo, quia [;

1abendip,
; 8 tantyy
1T, ) ArNigey e
PTOPIIE tampy 1 i
Bime adpye 2 reg

Commung
d alia animalia; &

<t exteggy
1nanige,
e aly

SU

ale

Ye .
R dan T

B b
CONTROVERg SN

Deente rationis,

st oot

A TE R Soares in
fit errorem effe D
~It tionis ad Dia

Prefatione difp,
)alt&_ihum dicere
lecticam {pectare,

li difpurat,& ira de
debec difputationem confticuege,

Te—
RIMyy

Entis vationss defiritia,

Pvvervu P

1 Vm plerumque res 3 polteriorj
quando 4 priori
i

; per effefbus, g4l
1 Per caufas nobis innotefcan, gy, !
quiam. ‘,l'”""“. cﬂ’cr.mls, & quidditatiuog cancepes o,

W, diiputationem circa
5, &

lius exiftentiam préémitterafp,
1 Inquirimus, an fit res, deinde quid fit 5
Ationis; cum effectus nulli nobi luppetas
1 o - :

que aliquam illius extrinfecam caufam inuenire
quz prius nobis illius exiftentiam, quam effentizy

cént, nequeunt predifte qualtiones leparar], im} fifea.
sneceffum eft

. LA
randz pracedere, qua pofterior o fo-
ler,cognita enim effentia entis rariorm,puterimus?niu

definire,an fit vel non fir.
Definitio entis rationis § fere omnibiss recepta oy
Id qued falim baber effe obiectin in intelieitu, Potelt aling
habere effe in inrelleGy fubie@ive & effecting & objeg.
u¢. Subieétiu habent effe in ime]!cftucmnesiiliusafrus,
qui in intelleétu recipiuntur , efectine in ineellefty, foy
potius ab intellectu habenr effe iidem attusineellefhs,
qui ab intelleGy producuntur, item quodlibet artifiio-
fum opus cuius exequutio intelledys operatione fuit d-
refla. De hoc duplici modo habend; effe inintelleftu mo.
do non agimus,neque pertinet ad confitutinum entisrze
tionis , potiusenim illa, qua huinfmodi habenc eff Hn-
telleGtunecelaris funt entia reals realiter exiltentia Ter-
tio alia dicuntur habere effe obieting in itelle&u, quod
nihil alivd eft,quim intellety; obiici,fen illius aftam e
12 intelleétionis objc&tum, quapropte
Juz cognolcuntur,dicuncor aétu habere effe obief
“iu & omnia,qua poffunt cognofci, feu fint co-
dicuntur habere effe poflibile in intel
nex his , que habent effe obieiug inin
plura (unt,que pracerillud offe obiedinum, quodi
ents gaudene alio effe phyfico, & teali, leu pro-
do,que non tantum illud eflz quod abiidr
Jformaliter vt obieGum,fed cziﬁm.ex-
cpendenter ab eo quod illi obiciar-
vig.qui habet efle obie&inum in intellectu -
snofcentis i!fi].n, preter Hlud obie@uum (Lz{um infe ba-
bet fuum eife,rat ?.‘"mccuius etiamfi non COI{J]OJCEH.:HL' 1l
won dicuncut entiz ratio-
tit pradictadef itio;cin
ué inincelle@u s fed phy
1o expofcat in fuis d

eret in feipfo Huiuf
nis,fed re
non taneg

ficé infe ip edicta de
it habere efle obieSiuc in intelletu, & non il

Ex his a entis rationis EuiJ&dclpr:?]9.’1(ﬁrl=f,;‘(lu:‘ }
enim dicitur ens rationis,quod cognnfmur.l:!rwd eltha
bere effe abiedtiue inintellettu , & ([x:o_d nallum €l
bet extra incelletum ; ac proinde phyfice
exiltat. Cenfent acuti quidam re ftes ens
dicere effentialiver adtu wg.rm"lj-, fed rani
gnofei, guia antequam eus rationis co_;nolc
habeat effs adtuale > habet fuum cffe pol i
ql:(!d poflit Cnl_{u'lnl’.ci , & in i]'r)po!ilbl!:fnr:s [{atu re

: Sy nisETeE pejam,ficut
soram fuam effentiam,que non incladiexitter i

y e




	Seite 352
	Seite 353
	Seite 354

