
  

LEONIE SÜWOLTO (HG.) 

 

 

ÄSTHETIK DES TABUISIERTEN  

IN DER LITERATUR-  

UND KULTURGESCHICHTE 

  



 

  

ÄSTHETIK DES TABUISIERTEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

 

 

STUDIEN DER PADERBORNER KOMPARATISTIK 

Herausgegeben von 

Jörn Steigerwald und Claudia Öhlschläger 

Bd. 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2017 

Universitätsbibliothek Paderborn  



 

  

ÄSTHETIK DES TABUISIERTEN  

IN DER LITERATUR- UND KULTURGESCHICHTE 

Herausgegeben von Leonie Süwolto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2017 

Universitätsbibliothek Paderborn  



 

 

 

Wissenschaftlicher Beirat 

Prof. Dr. Rita Morrien (Paderborn), Jun.-Prof. Dr. Hendrik Schlieper 

(Paderborn), Dr. Leonie Süwolto (Paderborn) 



  

INHALTSVERZEICHNIS 

 

TEIL I: THEORETISCHE PERSPEKTIVEN 

LEONIE SÜWOLTO 
Ästhetik des Tabuisierten in der Literatur- und Kulturgeschichte.  
Eine Einleitung ……………………………………………………………………..   8  

UTE FRIETSCH 
Tabu als travelling concept:  
Ein Versatzstück zu einer kulturwissenschaftlichen Tabu-Theorie ……………….  23  

TEIL II: ÄSTHETIKEN DES TABUISIERTEN UND DES TABUBRUCHS IN DER 

LITERATUR 

LIS HANSEN 
Verdammte Dinge – Tabu und Müll in der Literatur ………………  33 

SARAH-CHRISTINA HENZE/KEVIN M. DEAR 
„Der Mensch, der sich auslöschte“ –  
Philosophische und literarische Perspektiven auf den Suizid ……………………..  46 

DENNIS BOCK 
„Denn es geht hier nicht um Mögen oder Nichtmögen. Die Muselmänner stören ihn,  
das ist es“ –  
Erzählungen über Muselmänner in der Literatur über die Shoah …………………..  62 

ALIN BASHJA LEA ZINNER 
Das Tabu der sexuellen Gewalt in der Holocaust-Literatur …………………………  81 

BENJAMIN HEIN 
„Wir sind uns darüber einig, dass das Thema ‚Juden‘ nicht witzig ist!“  
Über die Dethematisierung der Judenverfolgung und des Holocaust in der deutschen 
Populärliteratur der Nachwendezeit ………………………………………………  89 

STEPHANIE WILLEKE 
„Nichts mehr stimmt, und alles ist wahr.“  

Tabubrüche in Herta Müllers Atemschaukel ………………………………………… 101 

TEIL III: … UND AUF DEM SCREEN: TABUS UND TABUBRÜCHE IN FILM  
UND FOTOGRAFIE 

ELISABETH WERNER 
Seinfeld und das Tabu der Masturbation ……………………………………………. 121 

MARA KOLLIEN 
Tod und Sterben in der zeitgenössischen Filmkomödie …………………………….. 132 

TANJA LANGE 
Dahin zeigen, wo es weh tut: Perspektiven auf Verletzbarkeit und Selfiekultur ……. 142 



INHALTSVERZEICHNIS 

 

  

VERA NORDHOFF 
Alles ist erlaubt – oder doch nicht?  
Subjektive Tabus und ihre Grenzen in der Serie Sex and the City …………………… 157 

MARIE MEININGER 
Verhandlungen von Tabus in der Populärkultur. 
Darstellungsweisen in der ARD-Vorabendserie Verbotene Liebe …………………… 164 

VERENA RICHTER 
„C’est comme blasphémer: ça veut dire qu’on y croit encore.“ 
Inzest und 68er-Diskussionen in Louis Malles Le souffle au cœur (1971) …………. 174 

TEIL IV: …UND AUF DER THEARTEBÜHNE 

ADELINA DEBISOW 
Die ,obscénité‘ als inszenierter Tabubruch in der Komödie des 17. Jahrhunderts –  
Molières L’École des femmes und La Critique de L’École des femmes ……………. 190 

AUTORINNENVERZEICHNIS …………………………………………………….. 206 

BILDNACHWEISE …………………………………………………………………. 208 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teil I: 

Theoretische Perspektiven



  

 

LEONIE SÜWOLTO (Paderborn) 

Ästhetik des Tabuisierten in der Literatur- und Kulturgeschichte.  

Eine Einleitung 

Tabu – Eine definitorische Annäherung 

„Tabu“, „Verbot“, „Grenze“ – exakte definitorische Abgrenzungen der Begriffe erscheinen 

diffizil, ihre Übergänge dagegen mitunter fließend. Diese erste Bestandsaufnahme 

bedeutungsverwandter Wörter trifft die Frage nach der Konzeption des Tabus und seinem 

Gegenstandsbereich im Kern: Es geht um Grenzziehungen und um deren zeitgleiche 

Übertretungen, die in der Konzeption des Tabus – wie es im Folgenden konturiert werden soll 

– simultan angelegt sind.  

Ich möchte an dieser Stelle zur Definition des Begriffs zunächst über die Begriffsherkunft 

und -überlieferung Auskunft geben, bevor ein Überblick theoretischer Reflexionen des Tabus 

Aufschluss über seine Konzeption geben soll, die grundlegend für die nachfolgenden 

Analysen des Bandes sein wird. Ausgehend von der These, die im Verlauf des Textes 

entwickelt wird, dass Tabus als historisch und kulturell variable Grenzmarker Auskunft über 

gesellschaftliche Wertesysteme und ihren Wandel geben können und somit immenses 

kulturdiagnostisches Potential bergen, möchte ich außerdem nachdenken über ihre Bedeutung 

in der Gegenwartsgesellschaft und nicht zuletzt über das Verhältnis von Literatur, Kunst, 

Medien und dem Phänomen Tabu bzw. Tabubruch, auf das sich die verschiedenen Beiträge 

des Bandes fokussieren. 

Zur Begriffsherkunft und -überlieferung 

Das Tabu ist bereits durch seinen begrifflichen Ursprung gekennzeichnet durch eine 

Polysemie, die sich im etymologischen Nachvollzug andeutet. Der aus dem polynesischen 

Sprachgebrauch stammende Begriff Tabu (tapu) bedeutet so viel wie untersagt, verboten, 
unberührbar oder heilig.1 Er versteht sich als Prohibitiv, als Grenzmarker unerlaubter Hand-

lungen. 2  Es verbinden sich mit dem Begriff ursprünglich zum einen Vorstellungen des 

Unreinen wie zum anderen des Heiligen, die Sigmund Freud in Totem und Tabu einst treffend 

als ‚heilige Scheu‘ beschrieb.3  

                                                           
1  Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus. Zur Einleitung“, in: 

dies. (Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16, hier: S. 7. Wenngleich die 
universelle Gültigkeit von Tabus inzwischen fraglos anerkannt wird, trägt der kaum zu übersetzende Begriff 
an sich das Signum des unerklärlichen Fremden in sich. Vgl. Ortrud Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen 
von Kultur. Sigmund Freuds Totem und Tabu und die Wende in der Tabuforschung“, in: dies. und Claudia 
Benthien (Hrsg.): Tabu, S. 19-50, hier: S. 30: „Das aus der polynesischen Inselwelt stammende Wort Tabu 
(tapu) wurde lediglich in die europäischen Sprachen übernommen und nicht übersetzt, denn seine Bedeutung 
konnte nicht eindeutig geklärt werden, und vor allem fand sich kein entsprechendes Wort, mit dem sich seine 
unterschiedlichen Bedeutungsgehalte bündig fassen ließen. Das Fremdwort Tabu markiert somit tatsächlich 
eine buchstäblich unerklärliche Fremdheit.“ Im 19. Jahrhundert hat es schließlich Versuche einer präzisen 
Begriffsbestimmung gegeben, indem etwa der Brite Edward Shortland (1812-1893) das Wort etymologisch 
als ‚ta = kennzeichnen‘ und ‚pu= außerodentlich, kräftig‘ zu rekonstruieren suchte (vgl. ebd.).  

2  Wolfgang Marschall: „Tabu“, in: Joachim Ritter und Karlfried Gründer (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, Bd. 10: St-T. Basel 2007, Sp. 878f., hier: Sp. 878.  

3  Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, 
Frankfurt a.M. 1986, S. 26.  



 LEONIE SÜWOLTO 

9 
 

Ende des 18. Jahrhunderts fand der Begriff durch James Cooks Bericht von seiner dritten 

Südseereise Eingang in den europäischen Kulturraum, wo er schnell zum Gegenstand 

ethnologischer Forschung avancierte. Cook beschrieb mit dem Terminus die bei den 

indigenen Völkern beobachteten, an eine magische, animistische Vorstellungswelt 

gebundenen Meidungsgebote und Berührungsverbote: 

There is another custom amongst them call’d Taboo whose precise meaning we do not well 

understand. The word itself implys no more than that a thing is not to be touch’d, and therefore 

every thing that is under such restriction for certain reasons is said to be Taboo’d. It seems a 

custom of great force and extent and in some measure may be reckon’d of the sacred or religious 

cast, relating to things hallow’d and forbidden.4 

Im Sinne der Begriffsambivalenz, die zwischen heilig und unrein oszilliert, waren sowohl 

geheiligte Personen und Gegenstände mit tapu belegt als auch als unrein klassifizierte 

Personengruppen und Dinge, durch deren Berührung Ansteckung gefürchtet wurde. Die 

Verletzung von Tabus zeitigte offenbar nicht nur äußeren sozialen Druck in Gestalt 

gesellschaftlicher Ahndung und verhängter Strafen, sondern auch unmittelbare innere 

„affektökonomisch[e]“ Sanktionen wie Gefühle von „Peinlichkeit, Scham und Schuld“5 beim 

Tabubrecher. Der durch das Tabu bezeichnete Verbotskomplex erfüllte also zuvörderst 

soziale Regelungsfunktionen im gesellschaftlichen Miteinander. 

Obgleich der Begriff sich im europäischen Sprachraum schnell etablieren konnte, diente er 

auf seinem Weg in die Alltagssprache in Europa im Zeitalter der Spätaufklärung wesentlich 

der Bestätigung kultureller Differenz zwischen dem aufgeklärten Europa und den archaischen 

indigenen Völkern des Pazifiks sowie dem Ausweis zivilisatorischen Fortschritts gegenüber 

den rückständigen Gebräuchen der Naturvölker. Der Begriff firmierte in der Zeit seiner 

Überlieferung als Antonym der Aufklärung.6 Bis heute aber hält sich die Vorstellung einer 

aufgeklärten Gesellschaft als tabu- und schrankenlose Gesellschaft, so dass sich die Frage 

nach der Relevanz und Aktualität von Tabus in der Gegenwart stellt, die ich an späterer Stelle 

diskutieren möchte. 

Theoretische Positionen im 19. und 20. Jahrhundert 

Im Folgenden möchte ich jedoch zunächst einen Überblick über die Entwicklung des 

Nachdenkens über Tabus in verschiedenen Disziplinen präsentieren. Dem Psychoanalytiker 

Sigmund Freud kommt dabei aus meiner Perspektive eine maßgebende Rolle zu, insofern er 

das Phänomen Tabu zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus seinem ursprünglich religiös 

konnotierten Kontext löst und es in einen gesamtgesellschaftlichen, entsakralisierten Zusam-

menhang stellt. Das Tabu bzw. der Tabubruch wird bei ihm zum Motor kultureller, 

gesellschaftlicher Entwicklung. Dem Psychoanalytiker kommt nicht nur aufgrund seines 

wegweisenden Richtungswechsels innerhalb der Tabuforschung im Allgemeinen eine 

herausragende Postition zu, sondern in einem Band, der von einer kulturdiagnostischen 

                                                           
4  James Cook: The Journals of Captain James Cook on his voyages of discovery. Bd. 3,2: The voyage of the 

resolution and discovery 1776-1780, Cambridge 1967, S. 947f.  
5  Gutjahr/Benthien: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus“, S. 8.  
6  Ute Frietsch: „Der Wille zum Tabu als Wille zum Wissen“, in: dies., Konstanze Hanitzsch, Jennifer John, 

und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu. Orte, Dynamiken und Funktionen der 
De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008, S. 9-16, hier: S. 9. 



  EINLEITUNG 

10 
 

Funktionsweise des Tabus respektive Tabubruchs ausgeht, ist Freuds These von der 

kulturstiftenden Funktion von Tabus im Besonderen erkenntnisleitend. Der nun folgende 

Einblick in theoretische Positionen zum Tabu erhebt keinesfalls den Anspruch auf 

Vollständigkeit, wird aber vor dem Hintergrund der Bedeutung Freuds transparent, insofern 

vorhergehende und nachfolgende theoretische Perspektiven im Hinblick auf zentrale 

Bezugspunkte seines Denkens bzw. seine Bedeutung für spätere Perspektiven ausgewählt 

wurden und hier zur Darstellung gebracht werden sollen.  

Mit der Verbreitung von Evolutionstheorien im 19. Jahrhundert, für die im Wesentlichen 

Charles Darwins Studie On the Origin of Species by Means of Natural Selection (1859) 

einsteht, wird auch der Tabubegriff zunehmend theoretisiert. 7  Im Zuge eines Transfers 

evolutionistischer Grundannahmen in den Bereich religionswissenschaftlicher Fragestel-

lungen – die Erkenntnis, dass der moderne und zivilisierte Mensch eine Ahnenreihe tierischer 

Vorfahren fortsetzt,8 wird fortan auch für die Rekonstruktion der Ursprünge von Hochreli-

gionen in Dienst genommen, die über den Animismus zur Religion führt – wird er verzeichnet 

als Chiffre des Primitiven, „aus dem Unbewußten stamme[nd] und eine Vorstufe der 

‚Hochreligionen‘“.9  Mit seiner zweibändigen Studie The Golden Bough (dt. Der goldene 
Zweig. Das Geheimnis von Glauben und Sitten der Völker) aus dem Jahr 189010 steht etwa der 

schottische Anthropologe George James Frazer, eine der zentralen Referenzen Freuds, 

programmatisch für die Annahme einer Evolution des menschlichen Geistes vom magischen 

Denken über die Religion zum homo oeconomicus ein. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts 

bleibt das Nachdenken über Tabus jedoch einer Stigmatisierung des Anderen, des 

Rückständigen und zu Überwindenden verhaftet, das „nachdrücklich von einer Anwendung 

auf Phänomene der eigenen Kultur ferngehalten wurde.“11  

Ein Paradigmenwechsel vollzieht sich diesbezüglich erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts 

mit Sigmund Freuds richtungsweisender Studie Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen 
im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker (1912/13). In der Perspektive des 

Psychoanalytikers kommt dem Tabu nicht länger eine Beschreibungsfunktion für das Fremde, 

sondern eine grundlegende, kulturgenerierende Funktion zu. Seine Studie bewegt sich an der 

Schnittstelle von Psychoanalyse und Ethnologie. Die von Freud profilierte Gefühlsambivalenz 

des Tabus, die er mit dem Begriff der ‚heiligen Scheu‘ zu umschreiben sucht, firmiert nicht 

nur – wie der Titel suggeriert – als Analogon der Psychopathologie der Neurose, sondern 

bildet das zentrale Charakteristikum des Tabus. Die widersprüchliche emotionale Haltung, die 

er im Nachvollzug des Begriffsursprungs profiliert, prägt zugleich das Wesen des Tabus:  

Fassen wir nun zusammen, welches Verständnis des Tabu sich uns aus der Gleichstellung mit dem 

Zwangsverbot des Neurotikers ergeben hat: Das Tabu ist ein uraltes Verbot, von außen (von einer 

                                                           
7  Marschall: „Tabu“, Sp. 878. 
8  Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur“, S. 32. 
9  Marschall: „Tabu“, Sp. 878. 
10  Die Originalausgabe von 1890 umfasst zwei Bände, die zweite Auflage sechs und die zwischen 1906 und 

1915 herausgegebene dritte Auflage umfasst insgesamt 12 Bände.  
11  Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur“, S. 32. Ortrud Gutjahr zitiert als Beleg dieser These 

einen Artikel zum Tabu im Brockhaus aus dem Jahr 1886: „[…] Seitdem es indes den europ. und amerik. 
Missionen gelungen, dem Chrsitentum Eingang zu verschaffen, verschwindet dieser Aberglaube [gemeint 
sind die im Artikel beschriebenen Tabusitten der Südseeinseln, L.S.] mehr und mehr.“ „Tabu“, in: Brockhaus 
Conversations Lexikon, 16. Bde., 13. vollständig umgearbeitete Auflage, Bd. 15, Leipzig 1886, S. 439, zit. n. 
Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur“, S. 31.  



 LEONIE SÜWOLTO 

11 
 

Autorität) aufgedrängt und gegen die stärksten Gelüste der Menschen gerichtet. Die Lust, es zu 

übertreten, besteht in deren Unbewußten fort; die Menschen, die dem Tabu gehorchen, haben eine 

ambivalente Einstellung gegen das vom Tabu Betroffene. Die dem Tabu zugeschriebene 

Zauberkraft führt sich auf die Fähigkeit zurück, die Menschen in Versuchung zu führen; sie 

benimmt sich wie eine Ansteckung, weil das Beispiel ansteckend ist, und weil sich das verbotene 

Gelüste im Unbewußten auf andere verschiebt. Die Sühne der Übertretung des Tabu durch einen 

Verzicht erweist, daß der Befolgung des Tabu ein Verzicht zugrunde liegt.12 

Dem Verbot, welches durch das Tabu markiert wird, ist in seiner psychologischen Anlage der 

Wunsch nach Überschreitung, nach dem Tabubruch genuin eingeschrieben. Grenzziehung 

und -übertretung, die den Ausgangspunkt des Annäherungsversuchs markierten, werden in 

Freuds Vorstellung des Tabus als Gefühlsambivalenz eins. Seine Klassifikation des Tabus als 

das ursprünglich Begehrte, das der Verdrängung anheimfällt, ist die entscheidende Spur zum 

angezeigten Richtungswechsel in der Theoriebildung.13 

Der Psychoanalytiker verschränkt die Definition des Tabus zum einen mit der Imagination 

individualpsychologischer, psychosexueller Entwicklung, zum anderen formt das Tabu den 

Nukleus von Freuds Vorstellung der Kulturentwicklung. In seiner Theorie wird die 

universelle, kulturstiftende Bedeutung von Tabus und ihre Relevanz für westlich geprägte, 

moderne Gesellschaften schließlich zentral.  

Seine großangelegte Erzählung der Kulturentwicklung basiert auf seinem Modell der 

Individualpsychologie.14 Das entworfene Ursprungszenario der menschlichen Urhorde und 

der imaginierte Vatermord, der die beiden grundlegenden Tabus Inzest- und Tötungsverbot 

entstehen lässt15 und dergestalt soziale Vergemeinschaftung zuallererst ermöglicht, fungiert 

als Äquivalent des ödipalen Dramas und seiner Lösung in der individuellen psychosexuellen 

Entwicklung.16 Das sich durch die Identifizierung mit dem Gesetz des Vaters konstituierende 

Über-Ich leistet Widerstand gegen die Forderungen des Es, die menschlichen Triebe, und 

entspricht so dem Impetus aller Kulturarbeit, wie Freud 1930 in seinem kulturtheoretischen 

Werk Das Unbehagen in der Kultur verzeichnet: „[D]as Wort ‚Kultur‘ [bezeichnet] die ganze 

Summe der Leistungen und Einrichtungen […], in denen sich unser Leben von dem unserer 

                                                           
12  Freud: Totem und Tabu, S. 45f. 
13  Ortrud Gutjahr beschreibt diesen Richtungswechsel wie folgt: „Ging es bei der Untersuchung von Tabus in 

der Ethnologie um ihre systematische Sammlung und Erklärung aus dem Lebenskontext und Weltbild 
vormoderner Gesellschaften, bei der Religionssoziologie um den Aufweis ihrer Wirksamkeit in den großen 
Weltreligionen, in der Kulturanthropologie um ihre Begründung als Ursprung von sittlichem Verhalten, in 
der Soziologie um ihre Strukturierungsfunktion für das soziale Miteinander, so wendet sich Freud in seiner 
psychoanalytischen Kulturtheorie ihrer Wirksamkeit in der psychodynamischen Entwicklung jedes Einzelnen 
zu.“ Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur“, S. 41. 

14  Vgl. ebd., S. 45. 
15  Freud imaginiert eine Urhorde rivalisierender Brüder in der Gefolgschaft eines tyrannischen Vaters, der das 

Recht auf alle Frauen der Horde beansprucht. Der Neid und die Rivalität gegenüber dem Vater motivieren 
seine Tötung und schließlich verspeisen die Söhne den Leichnam des Vaters. Freud interpretiert den Verzehr 
des getöteten Vaters als posthume Anerkenntnis und Internalisierung der väterlichen Herrschaft und seines 
Gesetzes, die ein Schuldbewusstsein entstehen lassen. Die totemistische Organisation primitiver Völker mit 
den zentralen Tabus Tötungs- und Inzestverbot als Selbstversagung der Frauen der Horde erscheinen im 
Licht der Psychoanalyse Freuds als Durchsetzung des väterlichen Rechts: „Sie widerriefen ihre Tat, indem 
sie die Tötung des Vaterersatzes, des Totem, für unerlaubt erklärten, und verzichteten auf deren Früchte, 
indem sie sich die freigewordenen Frauen versagten. So schufen sie aus dem Schuldbewußtsein des Sohnes 
die beiden fundamentalen Tabu des Totemismus, die eben darum mit den beiden verdrängten Wünschen des 
Ödipus-Komplexes übereinstimmen mußten.“ Freud: Totem und Tabu, S. 171ff. 

16  Vgl. Katharina Grabbe: Geschwisterliebe. Verbotenes Begehren in literarischen Texten der Gegenwart, 
Bielefeld 2005, S. 29. 



  EINLEITUNG 

12 
 

tierischen Ahnen entfernt und die zwei Zwecken dienen: dem Schutz des Menschen gegen die 

Natur und der Regelung der Beziehungen der Menschen untereinander.“17 Die beiden zentra-

len Kulturleistungen werden durch die Lösung des Ödipuskomplexes und das vom Vater 

repräsentierte Gesetz des Inzestverbotes unter Androhung der Kastration verbürgt: Nicht nur 

leistet das entstehende Über-Ich Vorhut vor den Forderungen des Es; die Identifizierung mit 

dem Vater, die zur Aufgabe der Mutter-Kind-Symbiose führt, stiftet Selbstbewusstsein im 

Sinne der Erkenntnis von Ich und Anderem und bildet gleichsam die Grundlage für eine 

libidinöse Objektwahl außerhalb familiärer Bande, so dass Freud die Familie schlichtweg als 

„Keimzelle der Kultur“18 identifiziert. Wenngleich Tabus in ihren Wirkungsbereichen kultur-

spezifisch differieren, so schreibt ihnen Freuds Studie doch eine universelle Funktion zu.19 

Als Ursprungsszenario firmieren sie als Begründungszusammenhang für Formen sozialer 

Vergesellschaftung,20 als individualpsychologisch konstitutive Größe werden sie zur modell-

bildenden entwicklungspsychologischen Universalie. 

Im weiteren Verlauf des 20. Jahrhunderts knüpfen namhafte Theoretiker wie der 

französische Ethnologe Claude Lévi-Strauss (1908-2009) oder auch der Psychoanalytiker 

Jacques Lacan (1901-1981) in seiner strukturalen Psychoanalyse an Freuds Vorstellung vom 

Inzesttabu als kultur- bzw. gemeinschaftsstiftendes Moment an. Lévi-Strauss᾽ 
strukturalistische Lektüre von Verwandtschaftsbeziehungen als ökonomische Tausch-

beziehungen, die er 1949 mit seiner Dissertationsschrift Structures élémentaires de la parenté 

(dt. Über die elementaren Strukturen der Verwandtschaft) vorlegt, stellt das Inzesttabu in 

einen rationalen Begründungszusammenhang: Exogamie erscheint als Maßnahme zur 

Etablierung ökonomischer Allianzen. Wie bereits Freud geht es Lévi-Strauss darum zu 

zeigen, inwiefern das Tabu ein gemeinschaftsstiftendes Moment kodiert, also als 

Ursprungsszenario von Vergesellschaftung firmiert. Jedoch geht es in der strukturalistischen 

Thematisierung des Inzesttabus nicht um die individualpsychologische Grundlegung des 

Subjekts, sondern um Exogamie als Strategie, durch weit gespannte verwandtschaftliche 

Netze einen ökonomischen Vorteil zu stiften.21 

Etwa zeitgleich stellt Jacques Lacan in seiner Revision der Freud’schen Psychoanalyse das 

Inzesttabu primär in den Kontext eines Sprachursprungsszenarios und steht damit – wie zuvor 

auch Lévi-Strauss mit seiner strukturalistischen Analyse von Verwandtschaftsbeziehungen, 

die von einer Analogie zwischen Verwandtschafts- und Sprachstrukturen ausgeht – in der 

Tradition Rousseaus und seiner Thesen zum Spracherwerb im Essai sur l’origine des langues 

(1781): 

                                                           
17  Sigmund Freud: „Das Unbehagen in der Kultur“, in: ders.: Studienausgabe, hrsg. v. Mitscherlich, Alexander, 

Angelika Richards und James Strachey, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft. Ursprünge der Religion, Frankfurt 
a.M. 1974, S. 191-270, hier: S. 220. 

18  Freud: „Das Unbehagen in der Kultur“, S. 242. 
19  Vgl. Marschall: „Tabu“, Sp. 878: „Funktional betrachtet, sind sie universal, nicht aber dem Inhalt nach.“ 
20  Die sozialregulierende Bedeutung von Tabus erscheint als Konstante theoretischer Positionen zum Tabu. 

Vgl. ebd., Sp. 878: „In ihrem Bemühen, die Bedeutung einer Institution für die Gesellschaft aufzuzeigen, 
betont die funktionalistische Schule den Ritualwert von T.s für die Aufrechterhaltung sozialer Ordnung. 
Ähnlich sieht M. DOUGLAS T.s – neben anderen Vorstellungen – als notwendiges Element einer 
funktionierenden Sozialstruktur. Das entspricht der Meinung F. R. Lehmanns, wonach T.s als Prohibitive 
jeder Kultur fungieren, die mit Religion und Herrschaft häufig, wenn auch nicht immer, verknüpft seien. M. 
Harris sieht in T.-Belegungen zweckrationale Handlungen zum Vorteil der ganzen Gesellschaft.“  

21  Claude Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, Frankfurt a.M. 1992. 



 LEONIE SÜWOLTO 

13 
 

Jean-Jaques Rousseaus Essai sur l’origine des langues beispielsweise stellt das Inzestverbot als 

konstitutiv für Gesellschaft und zugleich für Sprache dar. Im neunten Kapitel des Essai beschreibt 

Rousseau die ‚temps de barbarie‘ – die Zeiten des Naturzustands der Menschheit vor der 

Einführung der Sprache – als ‚siècle d’or‘. In diesem prägesellschaftlichen ‚goldenen Zeitalter‘ 

lebten die Menschen verstreut und vollständig isoliert in Familienverbänden. Innerhalb der Familie 

seien sie mit Zeichensprache ausgekommen. Genauso wie es nur Familien und keine Nationen, 

lediglich Haussprachen und keine Volkssprachen gegeben habe, genügten sich die Familien selbst 

und pflanzten sich mittels Geschwisterverbindungen innerhalb des eigenen Blutes fort. Der 

scheinbar etwas heikle Aspekt der Endogamie wird hier argumentativ direkt an die Sprachlosigkeit 

angeschlossen: kein kommunikativer Austausch – kein Austausch von Frauen. Der Ursprung der 

Gesellschaft und der Ursprung der Sprache liegen beide im gleichen Moment, in dem die bis dahin 

isoliert lebenden Familien beginnen, sich zu begegnen und außerfamiliäre Ehen gestiftet werden.22 

Für Lacan strukturiert das Inzestverbot, das symbolische non-du-père durch den nom-du-père, 

welches die präödipale Mutter-Kind-Dyade durchkreuzt, eine grundlegende Differenz-

erfahrung und damit ein fortwährendes Begehren nach ursprünglicher Einheit und Ganzheit.23 

Dergestalt vollzieht sich in seiner Vorstellung der Eintritt in die symbolische Ordnung, die 

das Individuum „den differentiellen Strukturen der Sprache [unterwirft].“24  

Das Beispiel Freuds und seiner Exegeten zeigt, dass Tabus eben dort wirksam werden, wo 

es um die Etablierung, Aushandlung und Bestimmung von Differenz geht. Das Inzestverbot 

bzw. das Exogamiegebot sichert etwa eine konstitutive Grenzziehung zwischen dem Ich und 

dem Anderen sowie es in der psychoanalytischen Theoriebildung weiterhin der Anerkenntnis 

des binären Geschlechtsunterschiedes dient und eine heterosexuelle Begehrensstruktur 

etabliert.25 Im Sinne dieses Differenzparadigmas, das die Funktionsweise von Tabus in den 

skizzierten Theoremen kennzeichnet, werden Tabus in der gegenwärtigen Gesellschaft 

insbesondere im Kontext von Geschlecht und Sexualität wirksam, ebenso wie sie wichtige 

Regelungsfunktionen hinsichtlich interkultureller Begegnung übernehmen.26  

                                                           
22  Grabbe: Geschwisterliebe, S. 25. 
23  Jacques Lacan: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, wie sie uns in der psychoanalytischen 

Erfahrung erscheint“, in: ders.: Schriften I, Weinheim, Berlin 1986, S. 61-70. 
24  Grabbe: Geschwisterliebe, S. 33. 
25  In Ihrem Aufsatz „Zwickmühlen des Inzestverbots“ leistet Judith Butler eine entsprechende Dekonstruktion 

des Inzests einerseits als Grundlegung des Subjekts und der heteronormativen Ordnung in der 
psychoanalytischen Theoriebildung, andererseits als traumatische Verletzung des Subjekts. Vgl. Judith 
Butler: „Zwickmühlen des Inzestverbots“, in: dies.: Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a.M. 
2009, S. 247-260. 

26 Entsprechende Schwerpunkte setzt zum Beispiel der Band von Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr. Vgl. 
dies.: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus“, S. 21: „Denn, so die These, gerade bei 
Fragestellungen zur Interkulturalität und bei der Untersuchung von Gender-Figurationen erweisen sich Tabus 
als Bedeutungsknoten von Kultur.“ Siehe auch: Ebd., S. 8: „Größtenteils sind Tabus kulturspezifisch und 
innerhalb der jeweiligen Kulturen in Geltung und Reichweite geschlechtsspezifisch codiert, was in der 
bisherigen Forschung nur unzureichend Beachtung gefunden hat. Doch Tabus kommt an der Schnittstelle von 
Kultur und Gender eine grundlegende Steuerungsfunktion zu, insofern sie basale Ein- und 
Ausschlussbewegungen innerhalb einer Gemeinschaft regeln und die affektive Codierung geschlechtlicher 
Zuschreibungsmodelle fundieren.“ Der geschlechtsspezifischen Dimension von Tabuisierungen widmet sich 
schwerpunktmäßig der Band Geschlecht als Tabu. Vgl. Ute Frietsch, Konstanze Hanitzsch, Jennifer John, 
und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu. Orte, Dynamiken und Funktionen der 
De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008. Diese Wirkungsbereiche des Tabus machen die 
Betrachtung von Tabus und Tabubrüchen für einen Studierendenkongress eines komparatistischen 
Studiengangs mit den inhaltlichen Schwerpunkten Interkulturalität, Gender und Intermedialität 
selbstverständlich besonders interessant.   



  EINLEITUNG 

14 
 

Insofern vermögen gesellschaftliche (Wert)Ordnungen z.B. Geschlecht und Sexualität 

betreffend, über die Betrachtung von Tabus zugänglich zu werden. Tabuisierungen bergen 

somit ein bemerkenswertes kulturdiagnostisches Potential. Über Dynamiken der 

Grenzziehung, -übertretung oder -auflösung bzw. Tabuisierung, Tabubruch und 

Enttabuisierung nämlich geraten auch gesellschaftliche Wandlungsprozesse in den Blick. 

Tabubrüche fungieren als Triebfeder bzw. Produktivkräfte kulturellen Wandels, Fortschritts 

und der Expansion von Wissen.27 

Zur Bedeutung von Tabus im 21. Jahrhundert 

Der bemerkenswerten Welle des Nachdenkens über Tabus an der Schwelle zum 20. 

Jahrhundert steht ein Desiderat theoretischer Positionen im späten 20. und beginnenden 21. 

Jahrhundert gegenüber,28 das auf den ersten Blick mit der Beobachtung konform zu sein 

scheint, Tabus büßten in der Gegenwartsgesellschaft, die sich maßgeblich durch ihren 

Wertepluralismus auszeichnet, erheblich an Bedeutung ein: „Nicht wenige Beobachter der 

Gegenwart halten allen Ernstes dafür, daß die Zeit der Tabus vorbei sei oder zu Ende gehe. 

DIE ZEIT verkündete schon vor etlichen Jahren, Tabus gebe es nicht mehr, jedenfalls nicht in 

der Kunst.“ 29  Entgegengesetzte Positionen dagegen rufen in den späten 90er Jahren das 

Jahrzehnt des Tabubruchs in Literatur und Kunst aus,30 wiederum andere Stimmen beschwö-

ren die derzeitige Konjunktur von Tabuisierungsprozessen: „Tabus haben Konjunktur. 

Tabuisierungen und Tabus sind aktuelle Phänomene in unserer Gesellschaft.“31 Tabus und 

ihre Überschreitungen scheinen sich auch in einer postmodernen, aufgeklärten und 

pluralistischen Gesellschaft längst nicht erledigt zu haben.32 Mitunter werden Tabuisierungen 

                                                           
27  Vgl. Michael Braun: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film. Würzburg 

2007, S. 7-10, hier: S. 7. Roger Shattuck argumentiert in seiner Kulturgeschichte des verbotenen Wissens, 
dass Erkenntnisfortschritt über die Kulturgeschichte hinweg stets gebunden ist an die Ambivalenz von 
Verbot und Überschreitung, Tabu und Tabubruch. Schon das Beispiel des biblischen Schöpfungsmythos 
Genesis zeigt mit der Geschichte Adams und Evas, wie Erkenntnis genuin an die Übertretung von 
Tabugrenzen gebunden ist, gleichzeitig aber immer eine Kehrseite birgt. Vgl. Roger Shattuck: Tabu. Eine 
Kulturgeschichte des verbotenen Wissens. Aus dem Amerikanischen von Harald Stadler und Thorsten 
Schmidt, München und Zürich 2000, S. 69-72. 

28  Als Beitrag zur Tabu-Debatte im späteren 20. Jahrhundert kann Michel Foucaults Der Wille zum Wissen 
gelten. Wenngleich der Begriff Tabu hier nur marginal Erwähnung findet, so wirft doch sein Konzept des 
Geständnisses interessantes Licht auf die über sämtliche Tabutheorien profilierte Ambivalenz des Tabus. Das 
Geständnis übernimmt analog zur Funktion des Tabus eine produktive Funktion innerhalb des 
Sexualitätsdispositivs, das Foucault im Kontext seiner Revision vermeintlicher sexueller Repression als 
Ausdifferenzierung sexueller Lüste in den Blick nimmt. Nach Foucault verhält sich das Geständnis 
komplementär zu den beobachteten Repressionsbestrebungen. Das Geständnis, das durch das Verbot initiiert 
wird, birgt immer schon seine Überschreitung in sich und wird dergestalt zur Triebfeder der Wissensbildung 
über Sexualität. Das Geständnis spiegelt strukturell die Ambivalenz des Tabus, dem der Wille zur 
Überschreitung in seiner strukturellen Anlage als das ursprünglich Begehrte, das mit einem Verbot belegt 
wird, eigen ist. Vgl. Michel Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I, Frankfurt a.M. 1977. 

29 Hans Wagner: Medien-Tabus und Kommunikationsverbote. Die manipulierbare Wirklichkeit, München 1991, 
S. 24. 

30  Vgl. Braun: „Vorwort“, S. 9. 
31  Hartmut Kraft: „Nigger und Judensau. Tabus heute“, in: Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): Tabu, 

S. 261-273, hier: S. 261f. Kraft vertritt weiterhin die Auffassung: „Dass wir auf Grund der zahlreichen 
aufgehobenen Tabus in einer tabufreien Zeit und Gesellschaft leben, dürfte allerdings kaum jemand ernsthaft 
behaupten wollen. Bereits ein Blick in die Tageszeitungen führt uns bis in die Schlagzeilen hinein vor Augen, 
in welch starkem Maß der Begriff Tabu in den Medien und in unserer Umgangssprache verbreitet ist.“ 

32  In ihrem Aufsatz „Gibt es noch Tabus? Gewalt und Sexualität in postmodernen Filmen“ schreibt Sabine 
Kyora die schwindende Bedeutsamkeit von Tabus dem Wertepluralismus der Gegenwartsgesellschaft zu: 



 LEONIE SÜWOLTO 

15 
 

wirksam in Bereichen, welche die proklamierte Pluralität der Gesellschaft zuallererst 

ermöglichen. Der seit den 80er/90er Jahren florierende Bereich der political correctness 

arbeitet etwa mit (sprachlich) deutlich markierten Tabugrenzen im Bereich interkultureller 

Verständigung und des Gender Mainstreamings,33 welche die Weichen für das Zusammen-

leben in einer pluralistischen, multikulturellen Gesellschaft zu ebnen scheinen,34 wenngleich 

kritische Stimmen Einspruch gegen diese vor allem juristisch forcierte Verankerung politisch 

korrekter Rede als Maßnahme gegen Sexismus und Rassismus erheben. Mit eben diesen 

Sprachtabus hat sich unter anderem Judith Butler kritisch auseinandergesetzt. In ihrem Werk 

Hate Speech (1997) (dt. Hass spricht) etwa lehnt sie sich vehement gegen das bloße Verbot 

bzw. die Belegung sexistischer und rassistischer Hate Speech mit einem Tabu auf. Stattdessen 

schlägt sie vor, durch das subversive Potential wiederholender, performativer Sprechakte, 

Hassrede zu subvertieren und ihr nachhaltig entgegenzuwirken.35  

Tabus und Tabubrüche in Literatur, Kunst und Medien 

Wenngleich der Spielraum bzw. die Freiheit für künstlerische Erzeugnisse entgegen der 

skizzierten sprachlichen Restriktionen in der Gegenwartsgesellschaft schier unerschöpflich zu 

sein scheint, denn „[f]ür symbolische Geistesprodukte – Worte, Bilder, Filme, 

Fernsehsendungen und Tondokumente – gelten keine entsprechenden Beschränkungen, und 

vermeintlich sollen dafür auch keine gelten“,36 besitzen Tabubrüche in Literatur, Medien und 

Kunst offenbar noch immer eine faszinierende Sogwirkung. Insofern repräsentieren 

Tabubrüche in Literatur, Kunst und Medien gegenwärtig – das zeigen jüngste, massentauglich 

aufbereitete (Reality TV-)Formate – häufig ökonomisches Kalkül.37 Tabubrüche und kalkul-

ierte Skandale sind Garanten für Einschaltquoten und Publikumsrekorde.38 Hinter der Bedeu-

                                                                                                                                                                                     

„Nun ist gerade unsere Gegenwart gekennzeichnet durch Pluralität und dadurch, dass immer weniger Regeln 
für alle Mitglieder der Gesellschaft verbindlich sind.“ Sabine Kyora: „Gibt es noch Tabus? Gewalt und 
Sexualität in postmodernen Filmen“, in: Michael Braun (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, 
S. 151-160, hier: S. 151. Siehe auch Esther Vilar: Denkverbote. Tabus an der Jahrtausendwende, Bergisch 
Gladbach 1998, S. 9: „Doch im Unterschied zu den meisten bin ich nicht der Ansicht, daß wir einer Zeit der 
totalen Enttabuisierung entgegengehen. Es liegt in unserer Natur, jedes Chaos augenblicklich zu ordnen und 
auf den Trümmern eines gerade vernichteten Wertesystems sofort ein neues zu erbauen.“ 

33  Vgl. Kraft: „Tabus heute“, S. 262. 
34  Vgl. ebd., S. 263: „Political correctness umfasst nicht nur Sprachreglementierung wie die Vermeidung 

rassistischer und sexistischer Ausdrücke, es geht auch um die Förderung von Multikulturalismus […].“ Siehe 
auch Benthien; Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus“, S. 10: „Denn gerade in 
Begegnungssituationen, in denen sich die Interaktionspartner wechselseitig als kulturell unterschiedlich 
geprägt erfahren, werden implizite Tabus virulent. Geht es doch darum, sich über Differenzen voneinander 
abzugrenzen wie auch über Gemeinsamkeiten zu verständigen, um damit den Erwartungshorizont und 
Handlungsspielraum für ein Miteinander abstecken zu können. Dabei erweisen sich Tabus, die in 
Latenzzonen von Gesellschaft verortet und für Außenstehende nicht unmittelbar ersichtlich sind, als 
Bewährungsprobe interkultureller Kommunikation. Denn Tabus sind kultur- wie auch kontextspezifisch 
modelliert und spielen bei der Verständigung über unterschiedliche Werthorizonte eine entscheidende Rolle. 
So ist die interkulturelle Kommunikation in besonderem Maße gefährdet, durch unpassende Wortwahl oder 
auch Unkenntnis über die situationsspezifischen Bedingungen Tabus berühren.“ 

35  Vgl. Judith Butler: Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Aus dem Englischen von Katharina Menke 
und Markus Kirst, Frankfurt a.M. 2006. 

36  Shattuck: Tabu, S. 18f. 
37  Vgl. z.B. Margreth Lüneborg: Skandalisierung im Fernsehen, Berlin 2011; Jens Bergmann (Hrsg.): Skandal! 

Die Macht öffentlicher Empörung, Köln 2009; Hans-Edwin Friedrich (Hrsg.): Literaturskandale, Frankfurt 
a.M. 2009; Stefan Neuhaus (Hrsg.): Literatur als Skandal. Fälle – Funktionen – Folgen, Göttingen 2007. 

38 Vgl. u.a. Heinz Peter Schwerfel: Kunstskandale. Über Tabu und Skandal, Verdammung und Verehrung 
zeitgenössischer Kunst, Köln 2000. 



  EINLEITUNG 

16 
 

tung von Tabus als Wirtschaftsfaktoren treten offenbar subversive literarische und mediale 

Angriffe auf ‚verkrustete‘ Wertesysteme deutlich zurück. Selbstverständlich gilt es jedoch, 

sich im Rahmen einer Publikation, die sich auf Ästhetiken des Tabus in Literatur- und 

Kulturgeschichte fokussiert, das Verhältnis von Literatur und Tabu bzw. Tabubruch deutlich 

eingehender zu betrachten: Auf welchen Ebenen der Darstellung entfalten sich Tabubrüche? 

Werden sie bewusst und explizit provoziert oder treten sie erst in einer metaphorischen Lesart 

zu Tage? Welche Affinitäten bestehen indes zwischen literarischen, medialen und 

bildkünstlerischen Produktionen und Grenzübertretungen? Was macht sie prädestiniert, an 

Tabus zu rühren, sie gar zu durchbrechen?39  

Wie vielschichtig die Antwort auf diese Fragen tatsächlich auch sein mag, unzweifelhaft 

führt die Fiktionalität künstlerischer Produktionen mit ihren ‚Einklammerungseffekten‘ auf 

die Spur ihrer transgressiven Potentialität. 40  Begreift man Literatur und Kunst als 

Möglichkeitsräume, Laboratorien bzw. Aushandlungsspielräume menschlichen Handelns, so 

setzt man die Bezugnahme fiktionaler Darstellungen auf eine außerfiktionale Realität bzw. 

auf außerfiktionales Handeln zwar voraus, berücksichtigt aber zeitgleich die Transforma-

tionsprozesse, die im Kontext der Darstellungsweisen von Handlungen wirksam werden. 

Künstlerische Produktionen repräsentieren ein ‚als ob‘-Moment, das sie aus pragmatischen 

Handlungszusammenhängen befreit, so dass das Gesagte in den Schutzraum der Fiktion 

eintreten kann. Transgressive Handlungen können dergestalt zunächst vermeintlich 

unbescholten vorgeführt, kommunikativ verfügbar gemacht und ihre Folgen imaginiert 

werden. Sie treten in den Aushandlungsprozess des ‚als ob‘ bzw. des ‚es könnte so (gewesen) 

sein‘ ein. Im Rezeptionsprozess geht das Gesagte wiederum erneut in die Erfahrungswelt der 

Rezipienten über. Tabubrüche in der Literatur sind also letztlich keinesfalls folgenlos für 

gesellschaftliche Ordnungen: Mit der Rezeption treten sie in gesellschaftliche 

Zusammenhänge und die Diskussion, Infragestellung und Konzeption von Wertegefügen, 

kurzum: in soziale Interaktionsprozesse ein und werden mitunter zum Motor 

gesellschaftlicher Wandlungs- und Entwicklungsprozesse.41 

Heinrich Detering beschreibt das große Potential literarischer Fiktionen zur 

Tabuüberschreitung als literarische Camouflage, die von den Spannungen zwischen der 

Oberflächenstruktur des Textes und dem darunter in ‚Masken‘ und ‚Signalen‘ mäandernden 

Sinn lebt:  

Was öffentlich nicht ausgesprochen werden darf, davon können literarische Texte doch reden – 

indem sie sich kalkulierter Doppelbödigkeit bedienen, das Versteckspiel zur Subversion nutzen, 

das Verbot überlisten. […] Literarische ‚Camouflage‘ heißt: intentionale Differenz zwischen 

(unanstößigem) Oberflächentext und […] Subtext. Sie erfüllt zunächst eine defensive Funktion: 

                                                           
39  Benthien und Gutjahr konstatieren etwa: „Es sind ohne Zweifel die Künste sowie zunehmend die 

Massenmedien, die seit Beginn des 20. Jahrhunderts ein Monopol auf den Tabubruch beanspruchen“, 
wohingegen andere kulturelle Bereiche wie etwa die Wissenschaft sich resistent und verschlossen gegenüber 
Tabubrüchen zeigten. Vgl. Benthien; Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus“, S. 15f. 

40  Vgl. z.B. Kyora: „Gibt es noch Tabus?“, S. 151. 
41  Vgl. Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung, Bd. 1: Zeit und historische Erzählung. Übersetzt von Rainer Rochlitz, 

München 1988, S. 120-129. Erzählungen gründen nach Ricoeur in der Nachahmung von Handlung, die in der 
fiktionalen Ausgestaltung von Handlung jedoch immer schon eine schöpferische Nachahmung menschlicher 
Praxen darstellt. Es geht also nicht primär um Verdoppelung außerfiktionaler Realität im Text, sondern um 
ihre Neukonzeption. Im Schnittpunkt zwischen der Welt des Textes und der des Zuhörers oder Lesers treten 
Handlungskonzepte erneut ein in den Bereich menschlichen Handelns, das durch sie nachhaltig beeinflusst 
werden kann. 



 LEONIE SÜWOLTO 

17 
 

Der anstößige Inhalt wird durch Transponierung in einen nicht anstößigen Bereich und 

gleichzeitige Signalisierung des ursprünglich Gemeinten öffentlich formulierbar gemacht. Diese 

Signalisierung kann so beschaffen sein, daß sie nur einem einzigen intendierten Leser erkennbar 

ist, aber auch so, daß sie prinzipiell von allen Lesern wahrgenommen, aber nur von ‚eingeweihten‘ 

entziffert werden kann (etwa in Gestalt auffallender Brüche in der Figurenkonzeption oder der 

Geschehensmotivierung).42 

Offenbar ist, was die Möglichkeiten der Überwindung von Tabugrenzen betrifft, die 

spezifische Medialität bzw. Form der Darstellung durchaus ausschlaggebend: „In ihrer je 

spezifischen Medialität spielen die Künste eine wichtige Rolle bei der Verhandlung von 

Tabus. So kann ein Tabu durch Ironie dissimuliert, durch Satire in Frage gestellt, durch 

Blasphemie geleugnet oder durch obszöne Darstellungsweise gebrochen werden.“43 

Dabei stehen nicht nur unterschiedliche Arten der Evidenzerzeugung in audiovisuellen 

Medien oder der Literatur im Vordergrund der Betrachtung. Bis in Gattungs- und 

Genrekonventionen hinein scheint das Verhältnis von Tabu, Tabubruch und Ästhetik immer 

neu beleuchtet werden zu müssen. 

Zum Aufbau des Bandes 

Der vorliegende Band möchte mit seinen Beiträgen unter anderem die benannten medien-, 

genre- und gattungsspezifischen Zusammenhänge von Ästhetiken des Tabuisierten und 

insbesondere des Tabubruchs beleuchten, so dass der Aufbau des Bandes einer Unterteilung 

in literarische, (audio)visuelle und theatrale Inszenierungen des Tabus und des Tabubruchs 

folgt. Nach einer ersten theoretischen Annäherung an den Begriff des Tabus, seine Geschichte 

und Bedeutungszusammenhänge sowie seine Valenz für die wissenschaftliche Ausein-

andersetzung werden daher zunächst literarische Inszenierungen verschiedener Tabus und 

Tabuverletzungen im Vordergrund stehen, während im darauffolgenden Teil Tabus und 

Tabubrüche in (audio)visuellen Formaten fokussiert werden. Schlussendlich stehen 

Darstellungen des Tabus und des Tabusbruchs auf der Theaterbühne im Blickpunkt. 

Der Band geht zurück auf eine im September 2014 stattgefundene und von Studierenden 

des Masterstudiengangs Komparatistik/Vergleichende Literatur- und Kulturwissenschaft der 

Universität Paderborn initiierte Tagung zum Thema. Mit großem Engagement haben die 

Beteiligten eine Konferenz zu einem aktuellen und in den Kulturwissenschaften durchaus 

breit diskutierten Thema konzipiert und darüber hinaus couragiert die Ergebnisse erster 

eigener Forschungsprojekte zur Diskussion gestellt. Dieser Band präsentiert in diesem Sinne 

in der Hauptsache Beiträge von fortgeschrittenen Studierenden, die in diesem Rahmen erste 

Publikationserfahrung sammeln, darüber hinaus jedoch auch Aufsätze von jungen 

NachwuchswissenschaftlerInnen in der Qualifikationsphase.  

In ihrem Beitrag Tabu als travelling concept: Ein Versatzstück zu einer 
kulturwissenschaftlichen Tabu-Theorie überprüft Ute Frietsch kritisch die Fruchtbarkeit des 
                                                           
42 Heinrich Detering: Das offene Geheimnis. Zur literarischen Produktivität eines Tabus von Winckelmann bis 

zu Thomas Mann, Göttingen 2002, S. 9; 30. Detering untersucht in seiner Studie primär Subversionen der 
Tabuisierung von Homosexualität durch Literatur und homoerotische Subtexte. Das, was Detering als 
literarische Camouflage bezeichnet, gilt allerdings auch darüber hinaus für Literatur grosso modo: Hinter der 
Oberflächenstruktur des Textes verbirgt sich durch Verweise, Traditionsbildungen, Metaphern etc. ein 
mäandernder Sinn. 

43  Benthien/Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus“, S. 15. 



  EINLEITUNG 

18 
 

Tabu-Begriffs, dessen weit verzweigte begriffsgeschichtliche Entwicklung vom Sakralen zum 

Profanen führt, für die kulturwissenschaftliche Analyse. Sie schlägt vor, den Begriff mit 

Edward Saids Begriff der traveling theory bzw. mit Mieke Bals Begriff des travelling 
concepts als einen reisenden zu verstehen, um den Mehrdeutigkeiten, die sich 

begriffsgeschichtlich abbilden, Rechnung zu tragen. Frietsch vollzieht in diesem Sinne die 

‚Reise‘ des Begriffs von seinen polynesischen Ursprüngen bis zu seiner alltagssprachlichen 

Verwendung in Europa nach und legt dabei den Fokus auf die vielgestaltigen 

Wandlungsprozesse, denen das Tabu unterworfen ist. 

Mit dem Beitrag von Lis Hansen zu den Verdammte[n] Dinge[n] – Tabu und Müll in der 
Literatur wenden wir uns im Anschluss der Betrachtung von Tabus und ihrer 

Überschreitungen in der Literatur zu. Hansen begreift Müll dabei im Sinne von Mary Douglas 

als Medium der Ordnungsstiftung und weist dem ordnungstiftenden Akt des Entsorgens mit 

Kristevas Abjekt-Begriff identitätsstiftende Funktion zu. Damit sind Müllprodukte jedoch 

auch fortwährend eingebunden in einen Kreislauf von Bedeutungsverlust und Sinnstiftung. 

Anhand verschiedener Beispiele der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur zeigt sie, wie die 

ausrangierten, erneut aufgefundenen Dinge für ihre Finder das Potential bereithalten, 

Lebensgeschichten zu erzählen und Sinnverlust in Sinnproduktion verwandeln können. Dabei 

setzt die Möglichkeit eines neuen Sinnarrangements aus dem Verworfenen poetisches 

Potential im Sinne eines semantischen Spiels frei, so dass dem Begriff Recycling hier eine 

neue, gleichsam poetisch gewendete Funktion zukommen kann. 

Sarah-Christina Henze und Kevin M. Dear beschäftigen sich im Anschluss mit der 

literarischen Bearbeitung des Themas Suizid anhand von Terézia Moras Roman Das 
Ungeheuer. In ihrem Aufsatz „Der Mensch, der sich auslöschte“ – Philosophische und 
literarische Perspektiven auf den Suizid zeigen die Autoren anhand terminologischer 

Abgrenzungen die ethische Problematik auf, die sich mit der Selbsttötung verbindet. In 

diesem Kontext könnten Suizide als nachvollziehbar gelten, die das Ende eines physischen 

oder psychischen Leidens verheißen. Im Falle von Moras Protagonistin, die sich in Folge 

einer anhaltenden Depression das Leben nimmt, laufe eine solche Legitimation jedoch 

insoweit fehl, als die Depression an sich ein Nicht-Artikulierbares, ein Unberührbares im 

Sinne des Tabu-Begriffs darstelle, das im Roman umkreist wird. 

Dennis Bock stellt in seinem Beitrag „Denn es geht hier nicht um Mögen oder 
Nichtmögen. Die Muselmänner stören ihn, das ist es“ – Erzählungen über Muselmänner in 
der Literatur über die Shoah heraus, wie durch die narrative Variation der im Rahmen der 

Shoah-Literatur inventarisierten Figur des Muselmanns und dem mit ihr verbundenen 

konventionalisierten Narrativ ein Störpotential erzeugt wird, das den Fokus auf die 

Berührbarkeit eines Tabus legt. Es ist die Berührbarkeit des Todes, die durch die erzählerische 

Identifikation mit einer zwischen Leben und Tod begriffenen Figur evoziert wird, und 

dergestalt einen Reflexionsprozess in Gang setzt. 

Auch Alin Bashja Lea Zinner fokussiert in ihrem Aufsatz ein Tabu innerhalb der 

literarischen Aufarbeitungsgeschichte der NS-Verbrechen. In Das Tabu der sexuellen Gewalt 
in der Holocaust-Literatur stehen die literarischen Werke des Holocaust-Überlebenden Yehiel 

DiNur im Zentrum der Aufmerksamkeit, die mit einem Vexierspiel aus Faktualität und 

Fiktionalität die sexuelle Ausbeutung von Häftlingen entlarven und sich aufgrund dessen in 



 LEONIE SÜWOLTO 

19 
 

ihrer Rezeptionsgeschichte Anfeindungen und Vorwürfen der pornographischen 

Ausschlachtung und Proftigier ausgesetzt sahen. 

Benjamin Hein beschäftigt sich im Beitrag Über die Dethematisierung der 
Judenverfolgung und des Holocaust in der Populärliteratur der Nachwendezeit im Anschluss 

mit den gegenwärtigen literarischen Aufarbeitungstendenzen der NS-Vergangenheit. Er 

untersucht, wie das Fortwirken eines Authentizitätsanspruchs und eines damit verbundenen 

‚Bildverbots‘ in der Schrifsteller-Generation der Nachgeborenen sowie der dritten Generation 

eine Aussparung der Opferperspektive zeitigt, die eine brisante Leerstelle produziere.  

Auch in Stephanie Willekes Beitrag „Nichts mehr stimmt, und alles ist wahr.“ Tabubrüche 
in Herta Müllers Atemschaukel steht die literarische Auseinandersetzung mit dem Zweiten 

Weltkrieg und seinen Folgen im Vordergrund der Betrachtung. Herta Müllers Atemschaukel 
fokussiert das Schicksal in Rumänien lebender Deutscher, die zum Kriegsende in 

Arbeitslagern interniert werden. Damit wird in gewisser Weise ein Tabu im Sinne des 

Unausgesprochenen berührt, da das Schicksal der internierten Rumäniendeutschen im 

Kollektivgedächtnis weitestgehend ausgespart bleibt. 

Mit dem Beitrag Seinfeld und das Tabu der Masturbation betrachtet Elisabeth Werner 

infolgedessen Inszenierungen von Tabus und Tabubrüchen in audiovisuellen Formaten. Die 

Autorin fokussiert die (De)Thematisierung von Sexualität und Autoerotik vor dem 

Hintergrund der medialen Bedingungen des Formats Sitcom und des spezifischen kulturellen 

Zuschnitts der Sitcom Seinfeld, die zuweilen mit ihrer Figurenkonstellation an überlieferte 

Narrative der jüdischen Kultur anschließt. 

Mara Kollien beschäftigt sich im Beitrag Tod und Sterben in der zeitgenössischen 
Filmkomödie buchstäblich mit dem Unerfahrbarem, dem Tod als Gegenstand der 

zeitgenössischen Filmkomödie. Vor dem Hintergrund kultureller Zugangs- und 

Umgangsweisen mit dem Tod identifiziert die Autorin den humoresken Umgang mit dem 

Verdrängten als Möglichkeit einer distanzierten Annäherung. 

Mit einem gegenwärtig besonders populären medialen Format setzt sich Tanja Lange in 

ihrem Aufsatz Dahin zeigen, wo es weh tut: Perspektiven auf Verletzbarkeit und Selfiekultur 
auseinander. Gemeinhin gilt das Phänomen des Selfies als Ausdruck des Egozentrismus einer 

Generation. Die Autorin nimmt dagegen jedoch Selbstdarstellungen in den Blick, die 

Verletzbarkeit demonstrativ ausstellen und stellt diese in den Kontext philosophischer 

Anerkennungstheorien. Mit der Zurschaustellung von Verletzung und Versehrtheit scheint in 

einer erfolgsorientierten Gesellschaft ein Tabu berührt zu sein. 

Vera Nordhoffs Beitrag Alles ist erlaubt – oder doch nicht? Subjektive Tabus und ihre 
Grenzen in der Serie Sex and the City hat eine populäre US-amerikanische Serie zum 

Gegenstand, die ob ihrer sexuellen Freizügigkeit scheinbar keine Tabugrenzen zu kennen 

scheint. Die Autorin führt jedoch den Nachweis, dass es dennoch ein Unantastbares gebe, das 

in der Serie als unhinterfragtes Heiligtum firmiert: das romantische Ideal monogamer Liebe, 

das jedoch durch die genrespezifischen Bedingungen des seriellen Formats immer wieder als 

serielle Monogamie dargestellt und dabei unterlaufen wird.  

Auch in Marie Meiningers Aufsatz Verhandlungen von Tabus in der Populärkultur. 
Darstellungsweisen in der ARD-Vorabendserie Verbotene Liebe steht ein serielles TV-Format 

im Vordergrund der Betrachtung. Bereits im Titel ruft die einstmals erfolgreiche 

Vorabendserie Verbotene Liebe das Tabuisierte auf den Plan. Die Serie nimmt ihren Ausgang 



  EINLEITUNG 

20 
 

von der (De)Thematisierung eines Geschwisterinzests und fokussiert damit ein Tabu, das 

bereits Freud Anfang des 20. Jahrhunderts neben dem Tötungstabu als eines der 

bedeutsamsten gesellschaftlichen Regulative beschreibt. Marie Meininger untersucht, wie die 

Serie jenes Tabu mit aufklärerischem Anspruch inszeniert, dabei eine (moralische) 

Hierarchisierung verschiedener Inzesthandlungen und -konstellationen vollzieht, die sich 

außerdem verbinden mit kultur- und geschlechterstereotypen Darstellungsmustern. 

Dem Inzesttabu gilt ebenfalls die Aufmerksamkeit in Verena Richters Beitrag „C’est 
comme blasphémer: ça veut dire qu’on y croit encore.“ Inzest und 68er-Diskussionen in 
Louis Malles Le souffle au cœur (1971). Louis Malle inszeniert im Film einen Mutter-Sohn-

Inzest vor dem Hintergrund eines französischen Nationalfeiertags. Dieses mit kultureller 

Bedeutung aufgeladene Setting erlaubt es der Autorin nicht nur, den Inzest vor dem 

Hintergrund einer kritischen Auseinandersetzung mit der Familienstruktur der bürgerlichen 

Kleinfamilie zu lesen, sondern als kritische Revision paternalistischer Gesellschaftsstrukturen 

grosso modo. 

Adelina Debisow widmet sich zum Schluss der Inszenierung eines Tabus auf der 

Theaterbühne des 17. Jahrhunderts. In ihrem Aufsatz Die ,obescénité‘ als inszenierter 
Tabubruch in der Komödie des 17. Jahrhunderts – Molières L’École des femmes und La 
Critique de L’École des femmes beschreibt die Autorin ein Tabu, das zur Zeit Molières noch 

nicht als solches benannt werden kann, da der Begriff erst im 18. Jahrhundert überliefert wird. 

Dennoch weist seine Komödie etwas Unaussprechliches auf; das Moment sexueller 

Überschreitung wird im Bild der gestohlenen Schleife der Figur Agnés coram publico 

angezeigt und in der später erscheinenden Critique mit dem Begriff der Obescénité als 

Unsagbares gekennzeichnet.  

Ich möchte mich an dieser Stelle zunächst ganz herzlich bei der Fakultät für 

Kulturwissenschaften der Universität Paderborn für die großzügige finanzielle Unterstützung 

der Veranstaltung bedanken. Mein Dank gebührt ebenso den ProfessorInnen des Fachs Prof. 

Dr. Jörn Steigerwald, Prof. Dr. Claudia Öhlschläger und Jun.-Prof. Dr. Hendrik Schlieper für 

ihre konzeptionelle Beratung und Unterstützung des Vorhabens sowie allen Mitarbeitern des 

Fachs für ihre tatkräftige Unterstützung bei der Durchführung. 
Bei allen BeiträgerInnen bedanke ich mich für die produktive und reibungslose 

Zusammenarbeit. Mein besonderer Dank gilt abschließend den Studierenden meiner Seminare 

„Tagungskonzeption und -organisation“ im Sommersemester 2014 und den Teilnehmern 

meines Seminars „Konzeption, Vorbereitung und Publikation eines Tagungsbandes“ im 

Wintersemester 2014/2015, die engagiert und tatkräftig an der Redaktion dieses Bandes 

mitgewirkt haben: Ich danke Katrin Benzel, Tanja Bitutski, Annkatrin Buchen, Nina Bühner, 

Susanne Catic, Adelina Debisow, Ronja Hannebohm, Mathias Hansen, Christin Harpering, 

Gerhard Heimann, Mara Kollien, Rieke Paetsch, Carolin Steffens, Vanessa Tacke und Marina 

Vogt für ihre Mitarbeit an der Edition. 

PADERBORN, IM JANUAR 2017               LEONIE SÜWOLTO 

 



 LEONIE SÜWOLTO 

21 
 

LITERATURVERZEICHNIS   

Benthien, Claudia und Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus. Zur 

Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16.  

Bergmann, Jens (Hrsg.): Skandal! Die Macht öffentlicher Empörung, Köln 2009. 

Braun, Michael: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 

2007, S. 7-10. 

Butler, Judith: „Zwickmühlen des Inzestverbots“, in: dies.: Die Macht der Geschlechternormen, 

Frankfurt a.M. 2009, S. 247-260. 

Butler, Judith: Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Aus dem Englischen von Katharina Menke 

und Markus Kirst, Frankfurt a.M. 2006. 

Cook, James: The Journals of Captain James Cook on his voyages of discovery. Bd. 3,2: The voyage 
of the resolution and discovery 1776-1780, Cambridge 1967. 

Detering, Heinrich: Das offene Geheimnis. Zur literarischen Produktivität eines Tabus von 
Winckelmann bis zu Thomas Mann, Göttingen 2002. 

Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I, Frankfurt a.M. 1977. 

Freud, Sigmund: „Das Unbehagen in der Kultur“, in: ders.: Studienausgabe, hrsg. v. Mitscherlich, 

Alexander, Angelika Richards und James Strachey, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft. Ursprünge 
der Religion, Frankfurt a.M. 1974, S. 191-270. 

Freud, Sigmund: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 
Neurotiker, Frankfurt a.M. 1986.  

Friedrich, Hans-Edwin (Hrsg.): Literaturskandale, Frankfurt a.M. 2009.  

Frietsch, Ute: „Der Wille zum Tabu als Wille zum Wissen“, in: dies., Konstanze Hanitzsch, Jennifer 

John, und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu. Orte, Dynamiken und Funktionen der 
De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008, S. 9-16. 

Grabbe, Katharina: Geschwisterliebe. Verbotenes Begehren in literarischen Texten der Gegenwart. 
Bielefeld 2005. 

Gutjahr, Ortrud: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur. Sigmund Freuds Totem und Tabu und die 

Wende in der Tabuforschung“, in: dies. und Claudia Benthien (Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und 
Gender, München 2008, S. 19-50.  

Kraft, Hartmut: „Nigger und Judensau. Tabus heute“, in: Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr 

(Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 261-273. 

Kyora, Sabine: „Gibt es noch Tabus? Gewalt und Sexualität in postmodernen Filmen“, in: Michael 

Braun (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 2007, S. 151-160. 

Lacan, Jacques: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, wie sie uns in der 

psychoanalytischen Erfahrung erscheint“, in: ders.: Schriften I, Weinheim, Berlin 1986, S. 61-70. 

Lévi-Strauss, Claude: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, Frankfurt a.M. 1992. 

Lüneborg, Margreth: Skandalisierung im Fernsehen, Berlin 2011. 

Marschall, Wolfgang: „Tabu“, in: Joachim Ritter und Karlfried Gründer (Hrsg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10: St-T. Basel 2007, Sp. 878f. 



  EINLEITUNG 

22 
 

Neuhaus, Stefan (Hrsg.): Literatur als Skandal. Fälle – Funktionen – Folgen, Göttingen 2007. 

Ricoeur, Paul: Zeit und Erzählung, Bd. 1: Zeit und historische Erzählung. Übersetzt von Rainer 

Rochlitz. München 1988. 

Schwerfel, Heinz Peter: Kunstskandale. Über Tabu und Skandal, Verdammung und Verehrung 
zeitgenössischer Kunst, Köln 2000. 

Shattuck, Roger: Tabu. Eine Kulturgeschichte des verbotenen Wissens. Aus dem Amerikanischen von 

Harald Stadler und Thorsten Schmidt, München und Zürich 2000. 

Vilar, Esther: Denkverbote. Tabus an der Jahrtausendwende, Bergisch Gladbach 1998. 

Wagner, Hans: Medien-Tabus und Kommunikationsverbote. Die manipulierbare Wirklichkeit, 
München 1991. 

 

 

 



  

 

UTE FRIETSCH (Wolfenbüttel) 

Tabu als travelling concept: Ein Versatzstück zu einer kulturwissenschaftlichen Tabu-

Theorie  

Vorbemerkung: Tabu als problematischer Begriff einer wissenschaftlichen Analyse 

Der Begriff Tabu hat in den Kultur- und Gesellschaftswissenschaften heute ebenso 

Konjunktur wie in der Gesellschaftsanalyse, die außerhalb der Wissenschaften betrieben wird. 

Die Funktion des Tabu-Begriffes in den journalistischen Medien scheint sich relativ leicht 

benennen zu lassen: Tabus sollen im Akt der Benennung aufgedeckt werden, um bearbeitet 

bzw. gesellschaftlich überwunden werden zu können. Insofern sich Phänomene als tabuisiert 

benennen und diskutieren lassen, scheinen sie damit als Tabus geschwächt oder entkräftet zu 

werden. Man mag dabei einen Konsens imaginieren, dem zufolge die Entkräftung von Tabus 

gesellschaftlich wünschenswert sei. 

Mit dieser Beschreibung bewegen wir uns allerdings ganz auf der Oberfläche eines 

unterstellten gesellschaftlichen Selbstverständnisses, die bei etwas genauerer Betrachtung 

sofort brüchig wird. Um welche Gesellschaft soll es sich dabei handeln? Sind etwa moderne 

westliche Gesellschaften so homogen, dass die Überwindung aller Tabus als allgemein 

zustimmungsfähiges Ideal gelten kann? Sind Tabus Übel der Natur, die im Prozess der 

Zivilisation überwunden werden? Handelt es sich bei Tabus nicht viel mehr um Instrumente, 

die etabliert worden sind und immer wieder aufs Neue etabliert werden, um Gesellschaft zu 

formen und den sozialen Zusammenhalt zu gewährleisten? 

Der Begriff Tabu ist verwirrend, da er sich aufgrund seiner unterschiedlichen 

Verwendungsweisen einer eindeutigen Bestimmung entzieht. Seine Eignung zum 

analytischen Gebrauch lässt sich insofern grundsätzlich in Frage stellen. Um ihn 

wissenschaftlich verwenden zu können, scheinen zunächst eine Reihe von 

‚Vorsichtsmaßnahmen‘ notwendig zu sein: Seine – außerordentlich interessante – Herkunft 

muss benannt werden. Sein Zusammenhang mit Aufklärung – sowohl mit der historischen 

Epoche wie mit der philosophischen und gesellschaftspolitischen Theorie – ist zu diskutieren. 

Ein wissenschaftlicher Reflexionsbegriff Tabu müsste vom journalistischen Tabu-Begriff 

sowie von den unterschiedlichen Spielarten eines populär skandalisierenden Gebrauchs 

abgegrenzt und unterschieden werden. Zu erwarten ist, dass sich ein Phänomenbereich des 

Tabuisierten kaum stabilisieren lässt: Zu unterschiedlich scheinen die Phänomene zu sein, die 

historisch unter dem Begriff gefasst worden sind. Lässt sich dennoch eine Funktionsweise des 

Begriffs oder des Phänomens Tabu beschreiben, die auf die unterschiedlichen historischen 

und empirischen Phänomene anwendbar ist? Was wären die zentralen Versatzstücke einer 

Theorie des Tabus: Das Sprech- und Berührungsverbot? Der sowohl negativ wie auch positiv 

konnotierbare Zusammenhang von Tabu und Macht? Was spricht dafür, einen so komplexen 

und widersprüchlichen, zumeist außerakademisch verwendeten Begriff, als Element einer 

wissenschaftlichen Theorie – etwa der Kulturanalyse – zu profilieren? 

 

 



TABU ALS TRAVELLING CONCEPT 

24 
 

Tabu als travelling concept 

Um den Tabu-Begriff zu charakterisieren, könnte man mit dem Literaturwissenschaftler 

Edward Said, einem Mitbegründer der postkolonialen Theorie, und mit der niederländischen 

Kulturanalytikerin Mieke Bal von einem travelling concept sprechen, von einem reisenden 

Begriff oder Konzept. Edward Said und Mieke Bal haben im Umgang mit travelling concepts 

zwei entgegengesetzte Strategien vorgeschlagen – genau genommen prägten sie auch zwei 

unterschiedliche Begriffe: Mieke Bal spricht etwa von travelling concepts,
Edward Said hingegen von traveling theories.1 Said geht im klassischen Sinn analytisch und 

kritisch vor, er trägt beim Umgang mit traveling theories sozusagen Schicht um Schicht ab 

und weist nach, dass und wie Theorien ihre Bedeutung verändern. Er plädiert auf diese Weise 

für einen gut definierten Begriffsgebrauch, bei dem Verschiebungen sorgsam markiert und in 

Hinblick auf ihre jeweiligen historischen, politischen oder auch theorieimmanenten 

(philosophischen, literarischen) Gründe reflektiert werden. Mieke Bal hingegen geht es nicht 

in erster Linie darum, Begriffe eindeutig zu verwenden. Sie macht im Gegenteil die 

Mehrdeutigkeit und interdisziplinäre Verschiebung von Begriffen für ihre eigene Arbeit 

fruchtbar. In ihrer Arbeit mit dem Begriff des Übersetzens etwa bringt sie 

literaturwissenschaftliche und psychoanalytische Theorien in Kontakt. Sie lässt den Begriff 

des Übersetzens dabei ihrerseits weiter ‚wandern‘: Sie macht aus ihm ein travelling concept, 
indem sie ihn zur Analyse von Kunstwerken verwendet. So gelingt es Mieke Bal, 

unterschiedliche Diskussionen zu verbinden und die gesellschaftliche Relevanz von Themen 

akademisch einzuholen.2  

Beide Strategien lassen sich auf den Begriff Tabu anwenden. Mit Said könnte man die 

unterschiedlichen Weisen rekapitulieren, in denen der Begriff Tabu bislang theoretisiert 

worden ist. Man kann die Reise dieses Begriffs rekapitulieren: von seiner Entdeckung durch 

James Cook, der den Begriff tapu nicht allein als Phänomen, sondern bereits als Theorie oder 

Konzept im 18. Jahrhundert in den Kulturen Polynesiens vorfand, über seine wissen-

schaftliche Terminologisierung in der britischen Ethnologie des 19. Jahrhunderts, seine neue 

Verwendung in der Psychoanalyse Sigmund Freuds, bis zu seiner heutigen Verwendung in 

den Literaturwissenschaften3 sowie in den Kulturwissenschaften und Gender Studies.4 Man 

könnte diese akademische Verwendungsgeschichte in einen diskursanalytischen und -his-

torischen Vergleich setzen zu den Formen des außerakademischen Wortgebrauchs: In welcher 

Spannung stand und steht jeweils der theoretische zum populären Gebrauch? Wer sprach und 

spricht überhaupt von Tabus, wer treibt die Theoretisierung voran? Wem wurden Tabus 
                                                           
1  Mieke Bal: Travelling concepts in the humanities: A rough guide, Toronto, Buffalo, London 2012. Edward 

W. Said: „Traveling Theory“, in: ders.: The World, the Text, and the Critic, Cambridge 1983, S. 226-247; 
deutsche Übersetzung: Edward W. Said: „Theorien auf Wanderschaft“, in: ders.: Die Welt, der Text und der 
Kritiker. Aus dem Englischen von Brigitte Flickinger, Frankfurt a.M. 1997, S. 263-292. 

2  Zu den unterschiedlichen Konzepten vgl. Ute Frietsch: „Travelling Concepts“, in: dies. und Jörg Rogge 
(Hrsg.): Über die Praxis des kulturwissenschaftlichen Arbeitens: Ein Handwörterbuch, Bielefeld 2013, S. 
393-398. 

3  Vgl. exemplarisch: Anja Hesse (Hrsg.): Tabu: Über den gesellschaftlichen Umgang mit Ekel und Scham, 
Berlin 2009; Martin Baisch und Elke Koch (Hrsg.): Neugier und Tabu: Regeln und Mythen des Wissens, 
Freiburg u.a. 2010. 

4  Vgl. exemplarisch: Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und Gender, 
Paderborn 2008; Ute Frietsch, Konstanze Hanitzsch, Jennifer John und Beatrice Michaelis (Hrsg.): 
Geschlecht als Tabu: Orte, Dynamiken und Funktionen der De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 
2008. 



UTE FRIETSCH 

25 
 

jeweils zugeschrieben und wie haben sich die Phänomene, die als tabuisiert galten, 

gewandelt? Mit dem methodischen Ansatz von Mieke Bal hingegen würde man etwas 

assoziativer vorgehen. Man würde versuchen, die unterschiedlichen Verwendungsweisen und 

Konnotationen reflektierend einzuholen, um sie für die eigenen Untersuchungen (für 

Ausstellungsprojekte, mediale Inszenierungen etc.) produktiv zu machen: Bei seiner 

Wanderung oder Reise wurde der Begriff Tabu seit dem 18. Jahrhundert mit einigem 

‚Gepäck‘ befrachtet, mit einer Vielzahl von Theoretisierungsversuchen, die ihm noch heute 

assoziativ anhaften. Diese Assoziationen – beispielsweise die Annahme, dass Tabus etwas 

Unaufgeklärtes, Wildes oder Archaisches seien – lassen sich kritisch hinterfragen. Sie lassen 

sich zugleich jedoch auch entfalten. Man kann mit diesen Assoziationen arbeiten und ihre 

Implikationen freilegen. Was für uns heute möglicherweise problematischer ist als die 

völkerkundlichen Assoziationen, ist der Umstand, dass sich die Reise des Tabu-Begriffs nicht 

auf den akademischen Raum begrenzt – der Begriff wandert weiter in den außerakademischen 

Raum und wird dabei mit zusätzlichen Konnotationen angereichert.5  Dies verschafft ihm 

allerdings zugleich eine gesellschaftliche Relevanz. Welche gesellschaftlichen Potentiale 

weist der Begriff Tabu auf? Lassen sich diese Potentiale begrifflich befestigen? 

Vom tapu zum Tabu: Die Reise des Tabu-Begriffs von Polynesien nach Europa 

Für eine kulturanalytische Betrachtung des Tabu-Begriffs scheint es unumgänglich, sich an 

den Beginn seiner Reise zurückzubegeben. Der Ausgangspunkt der Reise ist in diesem Fall 

ebenso interessant wie widersprüchlich. Insofern scheint das paradoxe Potential des 

Begriffsgebrauchs bereits in seiner historischen Herkunft und Vermittlung angelegt zu sein. 

Der englische Kapitän James Cook (1728-1779) wurde im Verlauf seiner dritten 

Pazifikreise in den Jahren 1776 bis 1779 darauf aufmerksam, dass die indigenen Völker 

Polynesiens ein komplexes Regelsystem der gesellschaftlichen Etikette kannten, in dem der 

Begriff tapu eine zentrale Rolle spielte: die Wortbedeutung von ta und pu entspricht offenbar 

den Wörtern ‚besonders‘ und ‚geheiligt‘. Mit der Kennzeichnung tapu wird ein Phäno-

menbereich als besonders und wegen seiner Besonderheit als zu meiden markiert. James Cook 

und seine Begleiter interpretierten tapu im Sinne eines Verbotes. So waren bestimmte Speisen 

der polynesischen Häuptlinge für Untergebene tapu. Das Verbot betraf aber zugleich die 

sozial höher gestellten Personen: Die Häuptlinge beispielsweise mussten zu gewissen Zeiten 

gefüttert werden. Sie durften die Nahrung dann nicht selbst mit ihren Händen berühren. Die 

Nahrung war für sie zu bestimmten Zeiten also ebenfalls tapu. 6 

Das tapu-Konzept war demnach in den vorkolonialen polynesischen Gesellschaften 

verankert. Der Begriff tapu stand dabei nicht alleine, sondern wurde im Zusammenhang mit 

weiteren Begriffen verwendet. Noch heute gibt es im Polynesischen neben dem Begriff tapu 

                                                           
5 Interessanterweise wird der Begriff Tabu außerakademisch zum Beispiel gerade auch auf die 

wissenschaftlichen Communities angewandt, die mit ihm arbeiten. Der aktuelle Vorwurf einer Political 
Correctness lässt sich als synonym zum Vorwurf einer Tabuisierung interpretieren. Demnach etablieren 
bestimmte akademische Communities – etwa die universitäre Geschlechterforschung bzw. die Gender 
Studies – selbst Tabus im Sinne von Sprach- und Sprechverboten.  

6  Zur polynesischen Herkunft und originären Bedeutung des tapu-Begriffes vgl. Lidia Guzy: „Tabu – die 
kulturelle Grenze im Körper“, in: Ute Frietsch, Konstanze Hanitzsch, Jennifer John und Beatrice Michaelis 
(Hrsg.): Geschlecht als Tabu, S. 17-22; sowie: Gundolf Krüger: „Polynesische Wurzeln. Tabus in den 
Reisebeschreibungen von James Cook“, in: Indes. Zeitschrift für Politik und Gesellschaft (2014), H. 2, S. 7-
16. 



TABU ALS TRAVELLING CONCEPT 

26 
 

den Begriff mana. Unter mana versteht man der aktuellen ethnologischen Forschung zufolge 

eine vitale Energie, die sich als Potenz oder Macht, aber auch als Glück beschreiben lässt; 

eine genauere Übersetzung von mana ist „das außerordentlich Wirkungsvolle“.7 „Wo Leben 

sichtbar erblühte, wo Jagd und Fischfang erfolgreich waren, wo die Lebensbedingungen 

günstig waren und das Herrschaftsgebiet eines Häuptlings wuchs, dort wirkte mana“, so der 

Tabuforscher Gundolf Krüger.8 Mana wurde und wird demnach Personen zugeschrieben: Es 

kann gewonnen werden, kann aber ebenso verloren gehen. Gebrechen im Alter, Niederlagen 

im Kampf, Unentschlossenheit im politischen Handeln wurden und werden als Ausdruck des 

Verlustes von Mana interpretiert.9 – Vielleicht trifft der Begriff Charisma einige Aspekte 

dessen, was man unter Mana verstanden hat bzw. noch heute versteht. Der ethnologischen 

Forschung zufolge hatte tapu den Zweck, das mana zu schützen. Im Polynesischen diente das 

tapu demnach der Bewahrung des außerordentlich Wirkungsvollen, der Macht und Potenz 

einer zentralen Gewalt, die zugleich ein gelingendes Leben für die gesamte Gesellschaft 

ermöglichen sollte.  

Die ethnologische Forschung stützt sich bei ihren Aussagen auf die historischen Quellen. 

Ihrer Analyse zufolge haben James Cook und seine Begleiter die Bedeutung des Wortes tapu 

in der polynesischen Sprache und Kultur erkannt. In Anlehnung an die Geschichtsforschung 

könnte man von einem Quellenbegriff sprechen. Man entnahm den Begriff tapu dem 

untersuchten Objekt, der polynesischen Kultur, und verwendete ihn zur völkerkundlichen 

Analyse dieser Kultur.  

Tabu und Aufklärung: Eine Ethnologie der eigenen Gesellschaft  

Der Begriff tapu gelangte im Zeitalter der Aufklärung, im späten 18. Jahrhundert nach 

Europa. Man kann ihn insofern als einen Begriff der Aufklärung bezeichnen.10  Europäer 

waren möglicherweise in der Epoche der Aufklärung für die beschriebenen Phänomene 

besonders aufmerksam – handelte es sich dabei doch um Phänomene bzw. Handlungsweisen, 

von denen sich die philosophische Bewegung der Aufklärung abgrenzte, über die sie sich 

selbst also gleichsam ex negativo bestimmte: Der aufgeklärte Mensch sollte dem Anspruch 

nach Tabus weder brechen noch dethematisieren. Er sollte sie vielmehr aufklären, also 

benennen, und dabei zugleich seinen Wunsch, sie zu brechen, überwinden.  

Der Neurologe Sigmund Freud nahm den Begriff Tabu im Jahr 1913 aus dem Kontext der 

englischsprachigen Völkerkunde auf. In seiner Essaysammlung Totem und Tabu. Einige 
Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker versuchte er, die 

völkerkundlichen Erkenntnisse für seine psychoanalytische Forschung fruchtbar zu machen. 

Der Wilde und der Neurotiker, in der empirischen Praxis zumeist die Neurotikerin, gerieten 

hier in eine Parallele, die offenbar im Wien des frühen 20. Jahrhunderts durchaus als 

einleuchtend betrachtet werden konnte. Freud bestimmte das Tabuisierte als das, was nicht 

offen begehrt werden könne. Er verwies dabei auf eines der zentralen Konzepte von 

Aufklärung: Das Tabu sei, so Freud, „doch nichts anderes als der ‚kategorische Imperativ‘ 
                                                           
7  Krüger: „Polynesische Wurzeln“, S. 13. 
8  Ebd. 
9  Ebd. 
10  Zugleich stellt sich die Frage, ob es in Europa bereits vor der Aufklärung analoge Begriffe gegeben hat. Als 

verwandter Begriff lässt sich etwa der französische Ausdruck obscénité betrachten, der sowohl ein Tabu als 
auch einen Tabubruch bezeichnen kann, vgl. den Beitrag von Adelina Debisow in diesem Band. 



UTE FRIETSCH 

27 
 

Kants, der zwangsartig wirken will und jede bewusste Motivierung ablehnt“.11 Der katego-

rische Imperativ war von Kant 1788 in seiner Kritik der praktischen Vernunft formuliert 

worden. Im Wortlaut heißt er: „Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich 

als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“12 Dieses Gewissensgebot, das an 

den Willen appellierte, sollte subjektive Empfindung und individuelle Ethik mit der 

allgemeinen Moral vermitteln. Das moralisch Gebotene, sprich: der Zwang zur Einhaltung 

von Tabus, sollte ohne Reflexion unwillkürlich wirksam sein; er sollte jedoch zugleich das 

willentliche Einverständnis der Einzelnen haben. Kant dachte sich den kategorischen 

Imperativ, Freud zufolge, als einen nicht bewussten Zwang – wenngleich der Terminus 

unbewusst im Jahr 1788 noch nicht gebräuchlich war. Das Tabu hätte demnach gerade auch in 

modernen aufgeklärten Gesellschaften seinen Ort. Freud äußerte allerdings die Erwartung, 

dass die Tabus unter nicht-neurotischen „Kulturmenschen“ schwinden würden.13 Für Freud 

war Ambivalenz der Gefühle ein Grundmerkmal von Tabus. Die „Ambivalenzkonflikte“, die 

typisch für das Tabu sein sollten – das Schwanken zwischen Faszination und Abscheu 

beispielsweise – setzten offenbar Kultivierung (Aufklärung) voraus; sie sollten mit weiterer 

Kultivierung – bei gleichzeitiger seelischer Gesundheit – jedoch wieder abnehmen.14 Freud 

begründete seine Annahme, dass Kultivierung mit einer Abnahme von Tabus einhergehe, 

nicht wirklich, sondern stellte sie als Befund dar. Möglicherweise nahm er an, dass 

Selbstdisziplinierung allmählich den ambivalenten, und seiner Darstellung zufolge latent 

neurotischen Zusammenhang von Strafandrohung und Vermeidung ersetzen würde. Wollen 

und Dürfen wären einander dann nicht mehr entgegengesetzt; die modernen aufgeklärten 

Menschen würden mit zunehmender Kultivierung vielmehr nur noch das wollen, was sie 

öffentlich zugleich auch dürften, weil sie mit dem „Gewissensgebot“ im Reinen wären.15 Der 

Verstoß gegen ein Tabu sollte sich, laut Freud, generell selbst bestrafen, unter anderem durch 

somatische und psychische Störungen. Diejenigen, die ein Tabu überträten, würden außerdem 

gesellschaftlich dadurch bestraft, dass man sie selbst tabuisiere. Diese Bestrafung konnte, dem 

ethnologischen Material seiner britischen Kollegen zufolge, das Freud zu Rate zog, auch die 

physische Tötung sein.  

Die Kulturwissenschaften verdanken der Psychoanalyse viele Erkenntnisse und sie stehen 

ihrerseits in einer Tradition zur Völkerkunde – auch wenn diese Tradition mittlerweile 

historisch gebrochen und wissenschaftsgeschichtlich reflektiert ist. Im Unterschied zur 

Völkerkunde und in Übereinstimmung mit der Psychoanalyse Freuds haben die heutigen 

Kulturwissenschaften oftmals die eigene Kultur zum Thema. Diese prinzipielle 

Neuorientierung der Kulturwissenschaften wird durch eine Formulierung gut bezeichnet, die 

der Philosoph Michel Foucault in den 1980er Jahren prägte. Ausgehend von seiner 

Anthropologie-Kritik sprach Foucault von der Notwendigkeit einer „Ethnologie der eigenen 

                                                           
11  Sigmund Freud: „Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker“, in: ders.: Gesammelte Werke, Band 9, London und Bradford 1948, S. 4. Die Reflexionen zu 
Freud, Kant und dem Zusammenhang von Aufklärung und Tabu in diesem Absatz habe ich erstmals 
veröffentlicht in: Ute Frietsch: „Der Wille zum Tabu als Wille zum Wissen“, in: dies., Konstanze Hanitzsch, 
Jennifer John und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu, S. 9-16. 

12  Immanuel Kant: Kritik der praktischen Vernunft, Stuttgart 1986, S. 53. 
13  Vgl. Freud: „Totem und Tabu“, S. 83. 
14  Vgl. ebd. 
15  Vgl. ebd., S. 8. 



TABU ALS TRAVELLING CONCEPT 

28 
 

Gesellschaft“.16 Betrachtet man die Geschichte des Tabu-Begriffes, so erkennt man, dass eine 

Ethnologisierung der europäischen Gesellschaften seitens der europäischen Intellektuellen 

weniger ein Projekt der Zukunft als eine unmittelbare Folge der Aufklärung gewesen ist: 

Selbst in dem hegemonialen Machtraum der Kolonialgeschichte reisten die Begriffe und 

Konzepte nicht immer in dieselbe Richtung. Ein Konzept, das der Erforschung der 

polynesischen Kulturen dienen sollte und diesen (angeblich) selbst entnommen war, bot sich 

gleichermaßen zur Erforschung der eigenen europäischen Kulturen an. Schließlich fand man 

‚die Wilden‘ nicht nur im polynesischen Anderen, sondern gleichermaßen im differenten 

Eigenen. 

Schluss: Sprachliche und materielle Funktionsweisen von Tabus 

Sein Zusammenhang mit Aufklärung macht den Tabu-Begriff kulturwissenschaftlich 

besonders interessant: Er begründet die gesellschaftlichen Potentiale seiner Analyse. Der 

Tabu-Begriff weist dabei sowohl Potentiale für eine wissenschaftsgeschichtliche und 

gesellschaftspolitische wie für eine philosophische Reflexion auf. Um die widersprüchliche 

Struktur dieses Begriffes in den Griff zu bekommen, sind dabei meines Erachtens zwei 

Aspekte besonders zu beachten: a) der Zusammenhang von Tabu und Sprache bzw. 

Sprechvermeidung, b) der Zusammenhang von Tabu und Körperlichkeit sowie zeichen- und 

objekthafter Materialität. 

a) Der Tabu-Begriff ist ein Begriff auf der Meta-Ebene: Mit ihm wird ein Prozess (der 

Prozess der Tabuisierung) bezeichnet. Der Begriff Tabu steht insofern in einem performativen 

Widerspruch zum Phänomen Tabu, das er bezeichnet: Mit ihm wird quasi auf einer 

Beobachter-Ebene thematisiert, dass etwas dethematisiert (tabuisiert) sei. Den Begriff Tabu 

auszusprechen, kann insofern bereits als Tabubruch fungieren. Das behauptete Phänomen 

Tabu weist dabei in sich eine bemerkenswerte Struktur auf: Als tabuisiert lassen sich nur 

Zusammenhänge bezeichnen, die von den involvierten Akteurinnen und Akteuren bemerkt 

werden. Ein Tabu kann nur vorliegen, wenn die involvierten Personen einen (skandalösen) 

Zusammenhang zwar wahrnehmen, aber zugleich sprachlich verleugnen, dethematisieren oder 

verschweigen. Die Benennung von Tabus durch das Aussprechen des Tabu-Begriffes hat 

insofern einen Adressaten im Phänomen Tabu selbst: Die Benennung von Tabus setzt voraus, 

dass die involvierten Personen, die das Phänomen nicht als tabuisiert benennen, es in 

Übereinstimmung mit ihren potentiellen Beobachtern als tabuisiert – beziehungsweise als 

etwas Verbotenes – wahrnehmen. Der Unterschied von Tabu und Tabubruch ist dabei wenig 

distinkt: Der Tabubruch kann sowohl im Aussprechen eines Tabus bestehen wie in seiner 

Übertretung auf der Ebene der Handlung. Sowohl die Handlung (etwa der Inzest) wie die 

sprachliche Explikation verstoßen gegen die Dethematisierung, die der Tabuisierung eigen 

ist.17 Sie setzen das Tabu insofern zeitweise außer Kraft. 

                                                           
16  Vgl. Michel Foucault: „Die Maschen der Macht“, in: ders.: Schriften, Band 4, Frankfurt a.M. 2005, S. 224-

244, hier: S. 225-226. 
17  Praktiken, die gegen ein Tabu verstoßen, können zudem mit Begründungs- und Theoretisierungsversuchen 

einhergehen, die gelegentlich ebenfalls schriftlich verfasst sind. Ein aktuelles Beispiel hierfür sind die 
Begründungsversuche für Pädophilie, die im Kontext der Partei Die Grünen in den 1980er Jahren 
veröffentlicht wurden, zu diesem Beispiel vgl. Franz Walter, Stephan Klecha und Alexander Hensel (Hrsg.): 
Die Grünen und die Pädosexualität: Eine bundesdeutsche Geschichte, Göttingen 2014. Im Hinblick auf 



UTE FRIETSCH 

29 
 

b) Tabus werden zentral mit einem Berührungsverbot bzw. einer Reinheitsregel 

verbunden.18 Sie betreffen also neben der Sprache auch den materiellen Umgang. Das Verbot 

der Berührung rückt den eigenen Körper, Fragen der Reinheit und der Unreinheit sowie 

Phänomene der Scham und der Beschämung in den Blick: Neben der Nahrungsaufnahme ist 

es beispielsweise auch die Menstruation, die in der Tabu-Forschung als Gegenstand der 

Tabuisierung Erwähnung findet. Während sich eine Erforschung des Zusammenhangs von 

Tabu und menschlichem Körper (Körperfunktionen, Körperflüssigkeiten, Sexualität, Tod etc.) 

aufdrängt, gibt es weitere Zusammenhänge von Tabu und Materialität, die noch nicht in 

gleichem Maß erforscht sind: Der ethnologischen Forschung zufolge wurde ein tapu in 

Polynesien oftmals durch Objekte bezeichnet. Bis heute sind Tabu-Zeichen erhalten, die von 

den Forschungsreisenden des 18. Jahrhunderts in Polynesien bemerkt und in Europa 

gesammelt wurden. In der Cook-Forster-Sammlung finden sich beispielsweise zwei Tabu-

Stäbe aus Holz, die auf den Sandwich-Inseln in Gebrauch waren.19 Sie sind 57,8 cm sowie 

117 cm lang und u.a. mit Hundehaut und Hundehaaren, mit Vogelfedern sowie einer Schnur 

aus pflanzlichen Stoffen ausgestattet.20 Die Tabu-Stäbe, die mit ihrer abgerundeten Spitze 

wunderbar unspektakulär und keineswegs wie Kampfgerät erscheinen, sollen u.a. zur Abwehr 

von Eindringlingen verwendet worden sein – „At some distance near a small hut were half a 

dozn boys, holding little flags & Wands, which they call’d Tabooed Sticks, & would not let us 

go near them“21 – sowie auch für Prozessionen.22 Anhand der Quellenberichte wäre genauer 

zu untersuchen, ob es neben den Tabu-Stäben noch weitere Objekte zur Bezeichnung von 

Tabus gab 23  und wie diese – im Zusammenhang u.a. mit der Sprechvermeidung – 

                                                                                                                                                                                     

schriftliche Theoretisierungsversuche von Tabubrüchen wären die Zusammenhänge und Unterschiede von 
Tabuisierung und Zensierung u.a. in ihrer historischen Entwicklung vertiefend zu untersuchen. 

18  Zum Berührungsverbot vgl. folgendes Zitat aus den Reiseberichten von James Cook: „There is another 
custom amongst them call’d Taboo whose precise meaning we do not well understand. The word itself 
implys no more than that a thing is not to be touch’d, and therefore every thing that is under such restriction 
for certain reasons is said to be Taboo’d. It seems to be a custom of great force and extend and in some 
measure may be reckon’d of the sacred or religious cast, relating to things hallow’d and forbidden“, in: James 
Cook: The Journals of Captain James Cook on His Voyages of Discovery, hrsg. v. John Cawte Beaglehole, 
Band 3: The Voyage of the Resolution and Discovery 1776-1780, Cambridge 1967, S. 947; zitiert nach: 
Ortrud Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur. Sigmund Freuds Totem und Tabu und die Wende 
in der Tabuforschung“, in: Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und Gender, 
München 2008, S. 19-50, hier: S. 28. Zur Reinheitsregel vgl. Mary Douglas: Ritual, Tabu und 
Körpersymbolik: Sozialanthropologische Studien in Industriegesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 
1974, S. 3. 

19  Vgl. Inken Köhler: „Hawai’i“, in: Brigitta Hauser-Schäublin und Gundolf Krüger (Hrsg.): James Cook: Gifts 
and Treasures from the South Seas, Gaben und Schätze aus der Südsee, The Cook/Forster Collection 
Göttingen, München, New York 1998, S. 326-333, hier: S. 327-328. Insgesamt lassen sich heute sieben 
Tabu-Stäbe in Museen auf die Reisetätigkeit von James Cook zurückführen. Sie befinden sich in Göttingen, 
Wien, Leningrad und London, vgl. ebd. 

20 Siehe auch die zwei Fotos auf: Cook-Forster Collection Online:  
 http://www.nma.gov.au/online_features/cook_forster/objects/tabooing_wand_koo_koo_lua_oz245; 

http://www.nma.gov.au/online_features/cook_forster/objects/tabooing_wand_koo_koo_lua_oz1257 (zuletzt 
aufgerufen am 31.07.2015). Der kürzere der beiden Stäbe kann in der Ethnologischen Sammlung der 
Universität Göttingen besichtigt werden. 

21  Historische Quelle, zit. nach Köhler, „Hawai’i“ , S. 327. 
22  Ebd., S. 328. 
23 Laut den Ausstellungstexten zur Cook-Forster-Sammlung in der Ethnologischen Sammlung der Universität 

Göttingen war die Gewinnung der Farbe Schwarz aus dem Ruß der Kastanien des Lichtnussbaumes in 
Polynesien mit Tabus belegt. Die Farbe wurde zur Ornamentierung von Rindenbaststoffen verwendet, die zu 
Textilien verarbeitet wurden. Diese Tätigkeiten wurden von Frauen ausgeübt. Die Farbe Schwarz diente 
folglich zwar nicht selbst zur Bezeichnung von Tabus, ihre Herstellung wäre aber mit Tabus besetzt gewesen. 



TABU ALS TRAVELLING CONCEPT 

30 
 

funktionierten. Es lässt sich allerdings erahnen, dass die Objektpraktiken des Polynesiens des 

18. Jahrhunderts nur schwer zu rekonstruieren sein werden. Die Fragen, die wir dabei 

entwickeln, werden eben jene sein, die wir am besten auf unsere eigenen Objekte und 

Objektpraktiken anwenden sollten: Gehen heutige Tabuisierungen ebenfalls mit einer 

Markierung durch zeichenhafte Objekte einher? Falls dies zutreffen sollte, könnte man auf der 

Beschreibungsebene von den materiellen Konnotationen profitieren, die dem Begriff 

„Konzept“ – beispielsweise in Ausdrücken wie „Konzeptkunst“ – anhaften: Tabus lassen sich 

dann als gesellschaftlich wandelbare Konzepte (als travelling concepts) im Sinne von 

komplexen empirischen Szenerien erforschen, deren Funktionsweisen man nur mit einer 

dichten Beschreibung auf die Spur kommt. In der historischen und empirischen 

kulturwissenschaftlichen Forschung lässt sich möglicherweise sogar eine Typologie von 

Tabu-Konzepten erarbeiten. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Baisch, Martin und Elke Koch (Hrsg.): Neugier und Tabu: Regeln und Mythen des Wissens, Freiburg 

u.a. 2010. 

Bal, Mieke: Travelling concepts in the humanities: A rough guide, Toronto, Buffalo, London 2012 

(¹2002). 

Benthien, Claudia und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und Gender, Paderborn 2008. 

Cook, James: The Journals of Captain James Cook on His Voyages of Discovery, hrsg. v. John Cawte 

Beaglehole, Band 3: The Voyage of the Resolution and Discovery 1776-1780, Cambridge 1967.  

Douglas, Mary: Ritual, Tabu und Körpersymbolik: Sozialanthropologische Studien in 
Industriegesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 1974. 

Foucault, Michel: „Die Maschen der Macht“, in: ders.: Schriften, hrsg v. Daniel Defert, Band 4, 

Frankfurt a.M. 2005 (¹1981/1985), S. 224-244. 

Freud, Sigmund: „Totem und Tabu: Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker“, in: ders.: Gesammelte Werke, Band 9, London, Bradford 1948 (¹1913).  

Frietsch, Ute: „Der Wille zum Tabu als Wille zum Wissen“, in: dies., Konstanze Hanitzsch, Jennifer 

John und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu: Orte, Dynamiken und Funktionen der 
De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008, S. 9-16. 

Frietsch, Ute: „Travelling Concepts“, in: dies. und Jörg Rogge (Hrsg.): Über die Praxis des 
kulturwissenschaftlichen Arbeitens: Ein Handwörterbuch, Bielefeld 2013, S. 393-398. 

Frietsch, Ute, Konstanze Hanitzsch, Jennifer John und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als 
Tabu: Orte, Dynamiken und Funktionen der De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008. 

Gutjahr, Ortrud: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur: Sigmund Freuds Totem und Tabu und die 

Wende in der Tabuforschung”, in: dies. und Claudia Benthien (Hrsg.): Tabu. Interkulturalität und 
Gender, München 2008, S. 19-50. 

Guzy, Lidia: „Tabu – die kulturelle Grenze im Körper“, in: Ute Frietsch, Konstanze Hanitzsch, 

Jennifer John und Beatrice Michaelis (Hrsg.): Geschlecht als Tabu: Orte, Dynamiken und 
Funktionen der De/Thematisierung von Geschlecht, Bielefeld 2008, S. 17-22. 



UTE FRIETSCH 

31 
 

Hesse, Anja (Hrsg.): Tabu: Über den gesellschaftlichen Umgang mit Ekel und Scham, Berlin 2009. 

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Stuttgart 1986 (¹1788). 

Köhler, Inken: „Hawai’i“, in: Brigitta Hauser-Schäublin und Gundolf Krüger (Hrsg.): James Cook: 
Gifts and Treasures from the South Seas, Gaben und Schätze aus der Südsee, The Cook/Forster 

Collection Göttingen, München, New York 1998, S. 326-333. 

Krüger, Gundolf: „Polynesische Wurzeln: Tabus in den Reisebeschreibungen von James Cook“, in: 

Indes. Zeitschrift für Politik und Gesellschaft, (2014), H. 2, S. 7-16. 

Said, Edward W.: „Theorien auf Wanderschaft“, in: ders.: Die Welt, der Text und der Kritiker. Aus 

dem Englischen von Brigitte Flickinger, Frankfurt a.M. 1997, S. 263-292. 

Said, Edward W.: „Traveling Theory“, in: ders.: The World, the Text, and the Critic, Cambridge 1983 

(¹1982), S. 226-247. 

Walter, Franz, Stephan Klecha und Alexander Hensel (Hrsg.): Die Grünen und die Pädosexualität: 
Eine bundesdeutsche Geschichte, Göttingen 2014. 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teil II: 

Ästhetiken des Tabuisierten und des Tabubruchs  

in der Literatur



  

 

LIS HANSEN (Berlin) 

Verdammte Dinge – Tabu und Müll in der Literatur  

Müll ist überall: auf dem Boden der Fußgängerzone, im Straßengraben, im Meer als riesige 

‚Plastikinseln‘, als kleinste Kunststoffteilchen in Fischen und Meerestieren, als 

Weltraumschrott in der Umlaufbahn der Erde. Müll ist da: in unvorstellbaren Massen und 

allgegenwärtigen, herumliegenden Einzelstücken. Aus unvergänglichem, zum Teil giftigem 

Material wachsen seit der Mitte des 20. Jahrhunderts Müllberge und gigantische 

Deponielandschaften. Konnten Abfallberge in den Zeiten des sogenannten 

‚Wirtschaftswunders‘ noch als ein Zeichen für Fortschritt und Wohlstand interpretiert werden, 

sind seit den 1980er Jahren solche Bilder vor allem Auslöser von Ekel- und 

Betroffenheitsgefühlen, Hilflosigkeit und einem schlechten ökologischen Gewissen. 

Dinge, die zu viel oder verbraucht sind, nehmen im 20. Jahrhundert überwältigende 

Dimensionen an.1 Das Verhältnis des Menschen zu seinen Abfallprodukten hat sich insbeson-

dere durch die Industrialisierung und die damit verbundenen immer schneller werdenden 

Waren(verwertungs)kreisläufe in qualitativer wie quantitativer Hinsicht gewandelt. Abfälle 

und Müll erlangen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts und insbesondere durch die 

massenhafte Verbreitung von Kunststoffprodukten seit den 1950er Jahren eine zunehmende 

Bedeutung in den europäischen Lebenswelten. 2  

Müll, Abfall, Unordnung und Schmutz werden dabei häufig in einem Atemzug genannt, 

insofern Müll und Abfälle meist als schmutzig und nicht geordnet beschrieben werden. 

Ebenso verfährt Mary Douglas in Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution 
and Taboo.3 Sie untersucht Schmutz und Abfall als eine Kategorie, die sie als Gegenmodell 

der Reinheit beschreibt. Douglas betrachtet Reinheitsvorstellungen einer Gesellschaft und die 

damit verbundenen Säuberungen, Trennungs- und Ordnungspraktiken als Teil eines 

umfassenden Ganzen, als Schlüssel zum Verständnis einer Kultur.4 Sie konstatiert für die 

europäischen Gesellschaften: „Für uns ist Schmutz wesentlich Unordnung. Schmutz als etwas 

Absolutes gibt es nicht: er existiert nur vom Standpunkt des Betrachters aus.“5 Ähnlich wie 

Zygmunt Bauman in seinen Reflexionen über Verworfenes Leben6 betrachtet Douglas Abfall 

                                                           
1  Dieses ‚schlechte Gewissen‘ prägt insbesondere Diskurse über atomaren und chemischen Müll, da die 

Langzeitfolgen in der gesellschaftlichen Wahrnehmung (etwa durch die AKW-Bewegung und Diskussionen 
im Zuge der Energiewende) präsenter sind als der Kunststoffmüll, um den es in der folgenden 
Auseinandersetzung hauptsächlich gehen wird.  

2  Der Begriff ‚Abfall‘ war zunächst eine Bezeichnung für den Abfall von Gott oder einer Obrigkeit und erst an 
zweiter Stelle eine Bezeichnung für Verworfenes. Der Begriff ‚Müll‘ ist erst seit Ende des 19. Jahrhunderts 
geläufig. Zur Begriffsgeschichte vgl. Theodor M. Bradmann: Wenn aus Arbeit Abfall wird: Aufbau und 
Abbau organisatorischer Realitäten, Frankfurt a.M. 1994, S. 162-165. 

3  Diese grundlegende ethnologische Studie zu Reinlichkeits- und Schmutzdiskursen ist 1966 erstmals auf 
Englisch und 1985 in deutscher Sprache unter dem Titel Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu 
Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu erschienen.  

4  Vgl. Mary Douglas: Reinheit und Gefährdung: Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu, 
Berlin 1985, S. 7. Ebenso betrachtet Sigmund Freud in seiner Kulturanalyse „Das Unbehagen in der Kultur“ 
Reinlichkeit und Ordnung als essentielle Kulturleistungen, die als ein sublimierter Triebverzicht die 
Abgrenzung zu den „tierischen Ahnen“ sichere. Vgl. Sigmund Freud:  „Das Unbehagen in der Kultur“, in: 
Roland Borgards (Hrsg.): Texte zur Kulturtheorie und Kulturwissenschaft, Stuttgart 2010, S. 98. 

5  Douglas: Reinheit und Gefährdung, S. 12. 
6  Zygmunt Bauman: Verworfenes Leben: die Ausgegrenzten der Moderne, Hamburg 2005. 



 LIS HANSEN 

34 
 

somit als kulturelle Wahrnehmungskategorie. Theodor M. Bardmann stellt ebenfalls fest, dass 

es, um von Abfall sprechen zu können, eine Wertungsinstanz braucht: „Ohne Beobachter 

wäre die Welt sauber! Genauer: Ohne die Unterscheidung zwischen sauber und schmutzig 

gäbe es in der Welt keinen Schmutz.“7 Im 19. Jahrhundert entwickelt sich ein zunehmendes 

Hygienebewusstsein, in dessen Folge sich ein Verständnis dessen herausbildet, was heute als 

schmutzig und tabuisiert gilt, „das fehl am Platz ist“.8 In diesem Wechselverhältnis sieht auch 

Mary Douglas Schmutz und Abfälle als Indikatoren für ein System: 

Wo es Schmutz gibt, gibt es auch ein System. Schmutz ist das Nebenprodukt eines systematischen 

Ordnens und Klassifizierens von Sachen, und zwar deshalb, weil Ordnen das Verwerfen 

ungeeigneter Elemente einschließt. Diese Vorstellung von Schmutz führt uns direkt in die 

Bereiche der Symbole […].9  

Somit ist das Verhalten einer Kultur gegenüber ihren Abfällen und ihrem Schmutz eine 

Reaktion, die all die Dinge verdammt, die die geltende Ordnung durcheinanderbringen oder 

gefährden könnten. Aufgrund dieses Gefährdungspotentials sind die Elemente ‚Schmutz‘ und 

‚Abfall‘ allerdings essentieller Teil des gesellschaftlichen Systems: „Der Abfall ist die im 

System angelegte Provokation des Systems.“10 Somit wird die Abstoßung von etwas aus dem 

System oder der Ordnung zur notwendigen Bedingung ihrer jeweiligen Konstitution. Julia 

Kristeva zeigt in Powers of Horror11 auf, wie sich ein Individuum oder eine Gesellschaft 

darüber konstituiert, dass es bzw. sie etwas von sich weist, das so zum Abjekt wird. Dieser 

Begriff, der aus dem Lateinischen (lat. abicere = wegwerfen) abgeleitet werden kann und 

damit bereits die Assoziation mit ‚Abfall‘ und ‚Müll‘ impliziert, avancierte seit dem 

wissenschaftlichen Diskurs der 1980er Jahre zur Bezeichnung des ‚Anderen‘, das von der 

jeweiligen Kultur ausgeschlossen wird.12  

In dieser Hinsicht werden Müll und Abfall weggeworfen, aussortiert und herausgetragen. 

In einer sich als fortschrittlich und rational verstehenden Zeit sollen die unangenehmen Reste, 

der Abfall, möglichst ein Geheimnis und somit unsichtbar bleiben.13 Seit dem Ende des 19. 

Jahrhunderts wird mit gesetzlichen und verwaltungstechnischen Maßnahmen versucht, den 

Müll aus der Sichtbarkeit zu entfernen.14 Wurde der Müll zunächst aus der Stadt entfernt und 

unsortiert im Gelände abgeladen,15 werden seit den 1970er Jahren Abfälle systematisch und 

langfristig auf Mülldeponien, sogenannten ‚Friedhöfen der Dinge‘, gelagert.16 Diese Depo-

                                                           
7  Bradmann: Wenn aus Arbeit Abfall wird, S. 175. 
8  Douglas: Reinheit und Gefährdung, S. 52. 
9  Ebd., S. 53. 
10  Bradmann: Wenn aus Arbeit Abfall wird, S. 168. 
11  Julia Kristeva: Powers of Horror: An Essay on Abjection, New York 1982. 
12  Die akademische Gebrauchsweise des Begriffs hat sich allerdings von Kristevas psychoanalytischem 

Verständnis des Abjekten entfernt und ist dabei einem generelleren Verständnis des ‚Anderen‘ einer Kultur 
gewichen. Vgl. Winfried Menninghaus: Ekel: Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frankfurt 
a.M. 2002, S. 554-556. 

13  Vgl. Bauman: Verworfenes Leben, S. 42. 
14  Vgl. Gottfried Hösel: Unser Abfall aller Zeiten: Eine Kulturgeschichte der Städtereinigung, München 1990, 

S. 156. 
15  Vgl. ebd., S. 184. 
16  In der BRD beginnt 1965 die Deponierung von Müll. Vgl. Anselm Wagner: „Deponie“, in: Nadine Marquart 

und Verena Schreiber (Hrsg.): Ortsregister: Ein Glossar zu Räumen der Gegenwart, Bielefeld 2012, S. 85. 
Seit den 1990er Jahren gibt es eine Entwicklung von der Beseitigungswirtschaft zur Kreislaufwirtschaft. Der 
Abfall soll nun recycelt oder in Verbrennungsanlagen „thermisch verwertet“ werden. (Vgl. ebd.) Doch der 



VERDAMMTE DINGE 

35 
 

nien werden durch komplexe Sicherheits- und Schutzsysteme aus Zäunen, Wällen und 

Einlassbarrieren außerhalb von Städten angelegt und sind aufgrund ihrer vermeintlichen 

Unsichtbarkeit und Unzugänglichkeit ein „verorteter Un-Ort“.17 Somit ist trotz der Omniprä-

senz des Mülls eine ungehinderte Zuwendung nicht ohne weiteres möglich, denn die 

Berührung mit den verworfenen Dingen und Resten wird vermieden und kann als tabuisiert 

gelten.18 

Das Substantiv Tabu wurde von James Cook um 1780 aus der Südsee importiert19 und 

bezeichnete in der französisch-neuenglischen Lehnübersetzung geweihte Gegenstände, die 

dem weltlichen Zugriff entzogen waren. 20  Freud zufolge ist ein Tabu „einerseits heilig, 

geweiht, andererseits unheimlich, gefährlich, verboten, unrein.“21 Was Freud hier beschreibt, 

wird in Bezug auf Müll im 20. Jahrhundert insofern wirksam, als die genannten Eigenschaften 

statt eines Objektes vielmehr das mögliche Spektrum der Dingbewertungen in der Kultur 

bezeichnen. Müll ist weder ‚heiliger‘ Fetisch, etwa ein im Museum präsentiertes, bereits mit 

Bedeutung versehenes Semiophor,22 noch ein liebevoll gesammeltes oder als Relikt verwahr-

tes Ding oder eine glänzende Ware, sondern als wertlos Verworfenes bezeichnet Müll zumeist 

schmutziges, unreines und zuweilen gefährliches Material. Es wird zwar keine Beschwörung 

von Dämonen durch die Berührung mit dem tabuisierten Material befürchtet (wie es etwa 

Sigmund Freud in seiner Studie Totem und Tabu für tabuisierte Dinge erläutert), die 

‚besonderen Kräfte‘ werden jedoch in Form von bakteriellen oder chemischen 

Verunreinigungen durch Müll erwartet.  

Ähnlich wie Sigmund Freud beschreibt Michael Braun in seiner Studie zum Tabu in der 
Literatur ein Tabu als ein Meidungsgebot. Er führt aus, dass, wer dieses überschreite, selbst 

zum Gemiedenen werde.23 Anhand von zwei Romanen der deutschen Gegenwartsliteratur 

möchte ich vor dem Hintergrund der skizzierten Funktionsweisen des Tabus darlegen, wie 

dieses Meidungsgebot gegenüber dem Material Müll und den mit ihm in Zusammenhang 

stehenden Figuren ausgestaltet wird und welche Funktionen das Verworfene in der Literatur 

spielt.24  

                                                                                                                                                                                     

Traum vom Kreislauf oder ordo inversus ist seit der massenhaften Verbreitung von Kunststoffen seit den 
1950er Jahren und trotz ausgefeilter Recycling- und Verbrennungstechniken sehr schwer zu realisieren. 

17  Wagner: „Deponie“, S. 86. 
18  Ein überdurchschnittlicher Kontakt oder gar das Sammeln von Müll wird pathologisiert. So wird bei Messies 

von einem ‚Vermüllungssyndrom‘ gesprochen. 
19  Im frühen 19. Jahrhundert wurde der Begriff ‚Tabu‘ in seiner ethnologischen Bedeutung ins Deutsche 

übernommen und ging gegen Ende des 19. Jahrhunderts in den allgemeinen Wortgebrauch über. Seitdem hat 
der Begriff eine breite umgangssprachliche Verbreitung gefunden und dadurch an Präzision verloren. Vgl. 
Wolfgang Braungart: „Tabu, Tabus: Anmerkungen zum Tabu ‚ästhetischer Affirmation‘“, in: ders.: Klaus 
Ridder und Friedmar Apel (Hrsg.): Wahrnehmen und Handeln: Perspektiven einer Literaturanthropologie, 
Bielefeld 2004, S. 300-303. 

20  Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin und New York 2011, S. 
903. 

21  Sigmund Freud: „Totem und Tabu: Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 
Neurotiker“, in: ders.: Gesammelte Werke IX, London 1940, S. 26. 

22  Krzysztof Pomian nennt bedeutungstragende Gegenstände ‚Semiophoren‘ und stellt sie den Dingen 
gegenüber, die durch Funktionalität und Gebrauch definiert sind. Im Rahmen von Ausstellungen etwa würden 
die Dinge als Semiophoren zweckentfremdet, der ökonomischen Zirkulation entzogen und nur noch zum 
Ansehen ausgestellt. Vgl. Krzysztof Pomian: Der Ursprung des Museums: Vom Sammeln, Berlin 1998, S. 50. 

23  Vgl. Michael Braun: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 
2007, S. 7. 

24  Mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts beginnen ‚Müll‘, Abfall, Krams, alltägliche Fundstücke, Ver- und 
Gebrauchsgegenstände als objet trouvés (französisch: gefundener Gegenstand) eine zunehmende Rolle in 



 LIS HANSEN 

36 
 

In dem Roman Der Sperrmüllkönig (2002) von Arne Rautenberg zieht ein junger 

Schriftsteller in ein Mietshaus, in dem der sogenannte ‚Sperrmüllkönig‘ Hartmut Hellmann 

lebt. Dieser Sperrmüllkönig zieht nachts durch die Straßen und sammelt den Müll der Stadt, 

den er in seiner Wohnung hortet. In Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick (2010) 
unternehmen zwei Jungen – Maik Klingenberg und Andrej Tschichatschow, genannt Tschick 

– mit einem geklauten Wagen einen Roadtrip, der sie auf eine Müllkippe führt, auf der sie das 

‚Müllmädchen‘ Isa treffen. In beiden Romanen spielt das Moment der Verdrängung und 

Stigmatisierung der Dinge oder Menschen im Müll eine wesentliche Rolle. Ein zentrales 

Element, das den Umgang mit Müll dabei charakterisiert, ist der Schmutz und der Gestank.  

Im Folgenden wird es darum gehen, die vielfältige Thematisierung von Müll in den Texten 

nachzuzeichnen und ‚Müll‘ vor dem Hintergrund der skizzierten Kulturtheorien von Mary 

Douglas und Julia Kristeva als tabuisiertes Material zu beleuchten, um seine Bedeutung für 

die Literatur darzulegen.  

Tabu, Müll und Schmutz in Der Sperrmüllkönig und Tschick 

Die Figur Hartmut Hellmann in Der Sperrmüllkönig wird als ungepflegt beschrieben: Er hat 

fettige Haare, Dreck unter den Fingernägeln, eine ständig laufende Nase und ihm fehlen zwei 

Zähne.25 Aus seiner Wohnung zieht ein „süßlich-feuchter Modergeruch.“26 Er selbst wird als 

stinkend beschrieben und kleidet sich nachlässig. Ähnlich wie die Mülldinge, die er sammelt, 

ist er angeschlagen und schmutzig. Mit Douglas gesprochen ließe sich festhalten, dass der 

stinkende und Müll sammelnde Hartmut Hellmann aus dem kulturellen Ordnungsmuster des 

Mietshauses herausfällt. Er wird dementsprechend als ‚anders‘ wahrgenommen, so dass sich 

die Nachbarn tuschelnd auf dem Hausflur vor ihm warnen, ihn als ‚verrückt‘ empfinden und 

ihn meiden.27 Dies liegt nicht nur an seiner Ungepflegtheit, sondern insbesondere an seiner für 

die anderen HausbewohnerInnen nicht nachvollziehbaren Hinwendung zum Müll und den 

ausgestoßenen Dingen.  

Der Erzähler in Der Sperrmüllkönig, ein junger Schriftsteller, der mit seiner Freundin neu 

in das Mietshaus gezogen ist, beobachtet den Müllsammler und deutet Hartmut Hellmanns 

Hinwendung zum Abfall als eine solidarische Komplizenschaft, da Hellmann wie der Müll 

aus der Gesellschaft verdrängt sei: „Hartmut, der nichtgebrauchte Mensch, weiß um das Loch, 

das sein nur ihm bekanntes Sein bei Verschwinden reißt. Aus diesem Wissen heraus liebt er 

die Gegenstände, die der Vernichtung ausgesetzt sind.“28 Die verständnisvolle Sichtweise des 

Erzählers unterscheidet sich maßgeblich vom Rest der Hausgemeinschaft, die Hartmut 

Hellmann nur als störend und unheimlich empfindet.29 Der Erzähler ist nicht zufällig eine 

Künstlerfigur, ein Schriftsteller, der als Einziger die kreative Tätigkeit des sogenannten 

‚Sperrmüllkönigs‘ Hartmut Hellman zu erkennen vermag.30 Als der Erzähler sich in Hartmuts 

Wohnung befindet, fühlt er sich an ein „Absurditätenkabinett“,31 eine Wunderkammer der 

                                                                                                                                                                                     

Literatur und Kunst zu spielen, so etwa im Dadaismus oder Surrealismus. 
25 Vgl. Arne Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, Hamburg 2002, S. 8. 
26  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 21. 
27  Vgl. ebd., S. 9. 
28  Ebd., S. 21. 
29  Vgl. ebd., S. 9. 
30  Vgl. ebd., S. 74. 
31  Ebd., S. 94. 



VERDAMMTE DINGE 

37 
 

Abfalldinge, erinnert, und entwickelt angesichts der Sammlung Hartmut Hellmanns eine 

kleine Theorie des Mülls: 

Hartmuts Materialfundus nährt sich von den Exkrementen unserer Zivilisation. Diese Exkremente 

tragen als Geschichtsablagerung die Informationen verschiedener Stationen mit sich: Natur – 

Herstellung/verwertbar – Konsumption/wertvoll – Müll/wertlos. Hartmut negiert diese 

Verbraucherkette, indem er sie um einen entscheidenden Faktor erweitert: Erneute Konsum-

ption/wertvoll, ich würde sogar so weit gehen und Kunst/wertvoll mit einbeziehen. Hartmut 

„entmaterialisiert“ den Müll, begreift ihn als neutrales Gestaltungs- und Gebrauchselement. Darin 

liegt das innovative Moment in Hartmuts Materialverständnis.32  

Die Gemeinsamkeiten dieser Gedanken mit Mülltheorien wie etwa Michael Thompsons Die 
Theorie des Abfalls sind offensichtlich.33 Hellmanns Tätigkeit erlangt ihren Reiz dadurch, 

dass er den verworfenen Dingen der Vergangenheit wiederum Wert in der Gegenwart 

zuschreibt und sie damit aufwertet.34 Ebenso resümiert der Erzähler das Tun des Sperrmüll-

königs: „Hartmuts Entmaterialisierung ermöglicht die Rückführung der Gegenstände in die 

Kategorie des Dauerhaften, da er die zum Sterben verdammte Aura der Abfallgegenstände 

konserviert.“ 35  Ähnlich verfährt der Erzähler, wenn er Hartmuts Tätigkeit mit der eines 

Künstlers gleichsetzt und seine „Stillleben“ auf der Straße oder im Hausflur bewundert: 

„Stillleben vier. Das Meisterstück. Drei riesige Altglotzen, übereinandergestapelt, so dass sie 

die Souterrain- und Eingangstreppen vom CDS-Geschäft, dem Computer-Drucker-Service, 

auf halber Tiefe völlig blockieren. Sieht wuchtig und monumental aus. Ein Kunstwerk.“36 Der 

Müll wird ästhetisiert und es erfolgt eine Aufwertung des Weggeworfenen. Dadurch, dass die 

Dinge als Müll aus den gesellschaftlichen Ordnungsmustern gefallen und entwertet sind, 

scheint eine ungewöhnliche Zusammenstellung von verschiedensten Dingen möglich zu 

werden, die als ein semantisches Spiel der Zeichen lesbar wird. Es ist diese Ambiguität, aus 

der sich ein besonderes poetisches Potential von ‚Müll‘ ergibt.  

In dieser Hinsicht folgt der Erzähler nicht nur Hartmut Hellmanns Blick und seiner 

Begeisterung für Abfall und Müll-Installationen, so dass die Grenze zwischen Müll und Kunst 

ins Wanken gerät,37 sondern entwickelt eine Begeisterung für den stinkenden Sperrmüllkönig 

selbst, die seine literarische Tätigkeit initiiert. Die Hinwendung zu tabuisierten Dingen und 

dem gemiedenen Müllsammler geht im Roman einher mit künstlerischen Produktionen und 

führt ganz im Sinne von Douglas᾽ Theorie der Gesellschaft bzw. dem System ihr 

Ausgeschlossenes wieder zu. Mary Douglas versteht die Schmutzbeseitigung nicht nur, wie 

eingangs dargelegt, als systemkonstituierend, sondern als produktiven Akt: „[E]s ist eine 

kreative Handlung, der Versuch, eine Verbindung zwischen Form und Funktion herzustellen, 

                                                           
32  Ebd. 
33 Michael Thompson betrachtet Gegenstände in seiner Theorie des Abfalls entweder als ‚vergänglich‘ oder 

‚dauerhaft‘. Gegenstände der Kategorie des Vergänglichen würden mit der Zeit an Wert verlieren und eine 
begrenzte Lebensdauer besitzen. Gegenstände der Kategorie des Dauerhaften dagegen nehmen Thompson 
zufolge mit der Zeit an Wert zu und können idealerweise eine unendliche Lebensdauer besitzen. Vgl. Michael 
Thompson: Die Theorie des Abfalls: Über die Schaffung und Vernichtung von Werten, Stuttgart 1981, S. 21. 

34 Dinge sind Faßler zufolge entweder der Vergänglichkeit (Gegenwart), der vermeintlichen Vergangenheit 
(Abfall) oder der Dauer (Zukunft oder Ewigkeit) zugeordnet. Vgl. Manfred Faßler: Abfall, Moderne, 
Gegenwart: Beiträge zum evolutionären Eigenrecht der Gegenwart, Gießen 1991, S. 192. 

35  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 95. 
36  Ebd., S. 49. 
37  Wie etwa in der Abject, Junk oder Trash Art. 



 LIS HANSEN 

38 
 

unsere Erfahrungen zu vereinheitlichen.“38 Dieser Vereinheitlichung stehen Hartmut Hell-

mann und in der Folge der Erzähler des Romans Der Sperrmüllkönig entgegen und zeigen das 

Erneuerungspotential auf, das Douglas zufolge im Schmutz und Abfall begründet liegen kann. 

In Wolfgang Herrndorfs Tschick (2010) spielt der Aspekt des Stinkens, des Schmutzes und 

des Mülls ebenfalls eine wesentliche Rolle. In dem Roman unternehmen Maik und Tschick, 

zwei Jungen aus einem Berliner Vorort, mit einem geklauten Wagen einen Roadtrip durch 

Brandenburg. Nach einigen Tagen geht den Jungen das Benzin ihres Wagens aus. Auf der 

Suche nach einem Schlauch zum Abzapfen von Benzin gelangen Tschick und Maik zu einer 

Müllkippe. Für die zwei Jungen, die sich als ‚Ausreißer‘ auf der Flucht vor den 

Ordnungsmustern der (erwachsenen) Gesellschaft befinden und die über keine ökonomischen 

Mittel verfügen, wird der von der Gesellschaft verworfene und verdrängte Abfall zur 

Fundgrube. Sie besteigen die „Müllberge“, auf denen sich noch andere Gestalten aufhalten: 

Ein alter Mann, zwei nicht zusammengehörige Kinder sowie ein verdrecktes Mädchen.39 Es 

zeigen sich hinsichtlich der Figurenzeichnungen typische Beschreibungsmuster: Häufig 

handelt es sich um alte Personen oder Kinder. Zudem sind die Menschen meist wie die Dinge 

lädiert, wie beispielsweise der taube alte Mann oder Hartmut Hellmann mit seinen fehlenden 

Zähnen und seinem ungepflegten Äußeren. Das Kreatürliche der Menschen im Müll wird in 

seiner Versehrtheit in den Fokus gerückt und verweist neben der Parallele zu den aussortierten 

und lädierten Dingen auf einen Bruch mit klassischen Schönheitsidealen bzw. auf 

Abweichungen von den normativen gesellschaftlichen Wertmaßstäben.  

Die beiden Jungen beschreiben die Menschen auf der Müllkippe ebenfalls nach den 

Kriterien von Sauberkeit. Sie beobachten, wie ein „verdrecktes Mädchen […] wie ein kleines 

schnelles Tier“ 40  an den Protagonisten vorbeiklettert. Nachdem sich die Jungen und das 

Mädchen zunächst bei ihrer ersten Begegnung mit ‚schmutzigen Wörtern‘41 heftig beschimp-

fen und beleidigen, zeigt ihnen das Mädchen Isa, wo auf der Müllkippe die Schläuche zu 

finden sind.42 Als Maik und Tschick mit einem geeigneten Schlauch die Müllkippe verlassen 

wollen, folgt ihnen das Mädchen.43 Die Jungen versuchen sie vergeblich loszuwerden, da 

ihnen ihre ungepflegte Erscheinung und ihr Geruch unangenehm sind.44 Ihr Körper bezieh-

ungsweise ihr Äußeres ist ein wichtiger Austragungsort einer imaginären und diskursiven 

Arbeit am ‚Anderen‘, indem – wie bei Hartmut Hellmann –  besonders jede Art der 

Abweichung – insbesondere Physiognomie, Geruch und Ungepflegtheit – als Merkmal von 

Differenz dargestellt wird.45  Tschick versucht, Isa mit einem Hinweis auf ihren Gestank 

loszuwerden: „Ist dir eigentlich klar, dass du stinkst? Du stinkst wie ein Haufen Scheiße. Jetzt 

hau ab.“46 Auf die Beleidigungen bezüglich ihres Geruchs hin gibt das Mädchen die Verfol-

                                                           
38  Douglas: Reinheit und Gefährdung, S. 13. 
39  Vgl. Wolfgang Herrndorf: Tschick. Hamburg 2014, S. 149. 
40  Ebd., S. 150. 
41  Die Erziehungsmethode, Kindern nach dem Gebrauch von ‚schmutzigen‘ oder ‚bösen‘ Wörtern den Mund 

mit Seife auszuwaschen, zeigt eine Fortführung des Schmutzdiskurses auf sprachlicher Ebene. 
42  Vgl. ebd., S. 153. 
43  Vgl. ebd., S. 156. 
44  Vgl. ebd., S. 158. 
45  Vgl. Sigrid Weigel: „Frauen und Juden in Konstellationen der Modernisierung – Vorstellungen und 

Verkörperungen der ‚internen Anderen‘: Ein Forschungsprogramm“, in: Inge Stephan, Sabine Schilling und 
Sigrid Weigel (Hrsg.): Jüdische Kultur und Weiblichkeit in der Moderne, Köln, Weimar, Wien 1994, S. 346. 

46  Herrndorf: Tschick, S. 158. 



VERDAMMTE DINGE 

39 
 

gung auf.47 Offenbar wurde mit dieser Bemerkung Tschicks eine Grenze überschritten, die 

stärker wirkt als die vorherigen drastischen Beleidigungen, denn Maik bemerkt daraufhin zu 

Tschick: „Das mit dem Stinken hättest du nicht sagen müssen.“ Woraufhin sich Tschick 

verteidigt: „Irgendwas musste ich ja sagen. Und Alter, hat die voll gestunken! Die wohnt 

garantiert auf der Müllkippe da. Asi.“48 In diesem Dialog von Maik und Tschick über Isa wird 

der Kontakt oder gar das Wohnen im Müll ebenso wie in Der Sperrmüllkönig als soziale 

Markierung genutzt, von der sich Maik und Tschick abzugrenzen versuchen. Doch die Jungen 

aus dem beschaulichen Vorort Berlins stinken inzwischen selbst, was wiederum der 

Darstellung ihrer Distanzierung von ihrer sozialen Herkunft dient. Deshalb nehmen sie das 

Mädchen letztlich auch ein Stück des Weges in ihrem Auto mit. 

In beiden Romanen werden die Figuren, die in Kontakt mit Müll stehen – Hartmut 

Hellmann und Isa – zunächst als andersartig, stinkend, schmutzig, verrückt oder animalisch 

dargestellt. Sie werden als die Kehrseite des ‚Normalen‘ inszeniert. Doch sowohl im 

Sperrmüllkönig als auch in Tschick erfolgt eine Integration und Aufnahme des Abjekten und 

Verworfenen: Die literarischen Inszenierungen zeigen hier auf innerfiktionaler Ebene eine 

Inklusion der Verstoßenen und Aussortierten – ob es nun Dinge oder Menschen sind – und 

konstituieren, mit Braungart gesprochen,49 ihren Reiz dabei nicht zuletzt aus dem Spiel mit 

der Darstellung des gesellschaftlichen Tabus, dem Verbotenen und Gemiedenen.  

„Die Wahrheit im Trash“:
50 Suchen und Finden im Müll 

Neben den Aspekten des Schmutzes und des Gestanks – also der tabuisierten 

Körpersymbolik, die die Figuren als ‚anders‘ und in beiden Romanen als AußenseiterInnen 

markiert – wird in beiden literarischen Werken noch ein weiteres Tabu berührt: das Wühlen 

im Müll. 

Wo Müll ist, hat sich vorher ein Mensch von Dingen und Material getrennt. Die 

verworfenen Dinge verschwinden allerdings im Müll(system) nicht restlos. Sie können von 

anderen Figuren gefunden werden oder zu einer Figur zurückkehren. Ebenso erlebt es der 

Erzähler in positiver Weise in Der Sperrmüllkönig, als er vom Müllsammler Hartmut 

Hellmann eine Schallplatte zurückerhält, die er vor Jahren an Bekannte verliehen hatte.51 Nun 

kehrt diese Schallplatte über Umwege – über den Müll und den Müllsucher Hartmut 

Hellmann – wieder zu ihm zurück. An einem Fehler beim Abspielen52 erkennt der Erzähler 

sie wieder und versteht dies als Zeichen für den Sinn und Kreislauf der Welt: „Sein Zeichen. 

Mein Zeichen. Unser Zeichen. Unsere Zeichen. Die Welt ist voll davon. Doch was macht 

man, wenn einem mitten im Zeichengewimmel ein Zeichen zufällt?“ 53  Michael Niehaus 

zufolge müsse bei solch einer Rückkehr eines ‚wandernden Dings‘, wie der Schallplatte, das 

Subjekt dem Ding Bedeutung beimessen:54 „Die Rückkehr hat die Wirkung einer an das 

                                                           
47  Vgl. ebd., S. 158. 
48  Ebd. 
49  Vgl. Braungart: „Tabu, Tabus“, S. 305. 
50  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 128. 
51  Ebd., S. 131. 
52  Nämlich ausgerechnet im Zappa-Song Sofa Nr. 2 in der Zeile: „Ich bin der Dreck unter deinen Walzen […]/ 

Ich bin dein geheimer Schmutz/ Und verlorenes Metallgeld“ Vgl. ebd., S. 131. 
53  Ebd. 
54  Vgl. Michael Niehaus: Das Buch der wandernden Dinge: Vom Ring des Polykrates bis zum entwendeten 

Brief, München 2009. 



 LIS HANSEN 

40 
 

Subjekt gerichteten Botschaft.“55 Das Zeichen, die Spuren, die die vergangene Zeit in die 

Dinge eingeschrieben hat, sind allerdings nicht für jeden lesbar. Nur für den Erzähler hat die 

Schallplatte eine besondere Bedeutung; für jede andere Figur wäre sie eine kaputte 

Schallplatte und damit ohne Wert. Die Dinge erscheinen „saturated with significance for those 

who can crack the code“.56   

In erzähltechnischer Hinsicht haben die wandernden Dinge im Müll vielfältige Funktionen: 

Sie werden jemandem unerwartet in die Hände gelegt, besitzen ungeahnte Eigenschaften oder 

legen überraschende Verbindungen frei, welche die Entwicklung der Figuren und der 

Geschichte beeinflussen. In Tschick findet Maik auf der Müllhalde zwei Fotoalben, die der 

junge Ausreißer aufhebt und ansieht: „In dem einen war eine Familie, lauter Aufnahmen von 

Vater, Mutter, Sohn und Hund, und auf jedem Bild strahlten sie alle, sogar der Hund. Ich 

blätterte das Album durch, aber am Ende warf ich es doch wieder weg, weil es mich 

deprimierte.“57 Das Album aus dem Müll, das ihm scheinbar zufällig in die Hände fällt, zeigt 

dieselbe Familienkonstellation wie die von Maik, allerdings in offenbar glücklicherer 

Version. Der ‚Müll‘ fungiert als eine unwillkürliche Erinnerung, eine Sichtbarmachung des 

Vergessenen der Figur; Maik erinnert sich durch dieses Fundstück an seine Mutter. Zudem 

stellen die Fotos der glücklichen Familie eine Sehnsucht des Jungen dar, dessen Vater mit 

seiner Sekretärin verreist ist, während seine Mutter wegen ihres Alkoholproblems eine 

Entziehungskur macht.58 

Im Roman Tschick wird der Müll jedoch nicht nur als eine Fundgrube von Erinnerungen 

dargestellt, sondern spielt an anderer Stelle eine bedeutende Rolle für die Kommunikation 

zwischen Maik und Tschick. Die zwei Jungen mussten sich bei einer Verfolgungsjagd trennen 

und wissen nun nicht mehr, wo der jeweils andere ist. Maik kehrt zu einer Waldlichtung 

zurück, dem Ort, wo er und Tschick zuletzt gemeinsam waren. Als er gerade inmitten der 

Natur verzweifelt zu erkennen glaubt, dass er die Nacht allein verbringen muss, fällt sein 

Blick plötzlich auf eine der Mülltonnen: 

In dieser Tonne lagen Unmengen von Schokoriegelpapier, leere Bierflaschen und Kronkorken, und 

da fiel mir plötzlich ein, dass wir unseren ganzen Müll der letzten Nacht ja ebenfalls in diese 

Tonne geworfen hatten. Wir hatten nichts liegen gelassen unter den Holunderbüschen. Wie ein 

Wahnsinniger rannte ich zurück und da lag diese eine leere Cola-Flasche. Ich guckte sie mir 

genauer an, und oben im Flaschenhals steckte ein kleiner zusammengerollter Zettel, auf dem stand: 

‚Bin in der Bäckerei wo Heckel war. Komm um sechs. T.‘59 

Da der Müll von den anderen Menschen achtlos weggeworfen und nicht gesehen wird, dient 

er den zwei Jungen als ein für die Erwachsenenwelt unsichtbares Versteck ihrer Flaschenpost 

im Müll, über die sie sich verabreden können.60 An dieser Textstelle wird anhand der Figur 

                                                           
55  Ebd., S. 56. 
56  Lorraine Daston: „Speechless“, in: dies. (Hrsg.): Things that talk: Object Lessons from Art and Science, New 

York 2004, S. 23. 
57  Herrndorf: Tschick, S. 150. 
58  Das Finden von Fotos und Fotoalben ist ein typisches Darstellungsmoment in Müll- oder Flohmarktszenen 

und ist häufig auch fiktionsextern als Schreibanlass signifikant, beispielsweise in Wilhelm Genazinos Auf der 
Kippe. 

59  Herrndorf: Tschick, S. 141. 
60  Diese Vorstellung des Mülls als ‚unsichtbares‘ subversives Zeichensystem findet sich ebenfalls in Thomas 

Pynchons Roman The Cryng of Lot 49. Vgl. Ulrike Vedder: „L᾽homme poubelle: Über Müll in der Literatur 
(Thomas Pynchon, Unica Zürn)“, in: Katharina Baisch, Ines Kapper, Marianne Schuller, Elisabeth Strowick 



VERDAMMTE DINGE 

41 
 

Maik die veränderte Wahrnehmung des Mülls exemplarisch deutlich: Erst sieht er wie alle 

anderen lediglich den wertlosen Abfall und nur bei genauerem Hinsehen ein besonderes Ding, 

das als Zeichen oder Initiator für die Geschichte fungiert. Die Darstellungsweise des Abfalls 

und des ‚Blicks für den Müll‘ in dieser Szene ist typisch für Abfalldarstellungen. Erst wird die 

Masse der Dinge und ihr Durcheinander inszeniert, um dann den Fokus auf das eine 

besondere Ding zu legen. Mit dem Müll ist die Inszenierung eines bestimmten Sehens, eines 

besonderen Blicks für die verworfenen Dinge verbunden, den Hartmut Hellmann und später 

auch der junge Schriftsteller besitzen. 

Nicht nur das Finden von Dingen, Zeichen oder Nachrichten im Müll ist für die literarische 

Inszenierung von Müll bedeutsam. Zunächst wurden die Dinge in den Müll geworfen, da eine 

andere Person sich von ihnen befreien wollte und sie von sich stieß. Ein Abstoßungsakt ist 

Niehaus zufolge der Versuch, einem Ding seine Bedeutung zu nehmen: Der Gegenstand 

werde als überflüssig oder belastend empfunden und solle möglichst vergessen werden.61 

Niehaus erklärt, dass die Bewegung des Abstoßens an sich richtungslos sei und der 

abgestoßene Gegenstand üblicherweise keinen Empfänger habe.62 Der Müll stellt zwar ein 

Auffanglager dieser abgestoßenen Dinge dar, doch das Abgestoßene, wie die Schallplatte in 

Der Sperrmüllkönig, kann im Müll überleben und zurückkehren. Sowohl die Geste des 

Wegwerfens als auch der Umgang eines Subjekts sowie einer Gemeinschaft mit ihrem 

ausgesonderten Material ist signifikant. Wie im Hinblick auf Kristevas Abjekt-Theorie 

dargestellt, konstituiert sich die Identität eines Individuums oder einer Gesellschaft über das 

Abstoßen bestimmter Aspekte bzw. des ‚Anderen‘. Dass diese Dinge zuvor von einer Person 

ausgewählt und angeschafft wurden und somit Teil einer Identitätskonstruktion waren, ist die 

Kehrseite dieser Bewegung von Sammeln im Dienst der Subjekt-Konstitution und dem Akt 

des Abstoßens. Doch sind die Dinge einmal in den Müll geworfen, befinden sie sich 

außerhalb der Kontrolle der ehemaligen BesitzerInnen. Sie können nicht mehr beeinflussen, 

was die verworfenen Dinge (über sie) erzählen. Das Verhältnis von Müll an der Grenze von 

privatem zu öffentlichem Besitz evoziert Unsicherheiten. Durch das gesellschaftlich 

tabuisierte Wühlen im Müll eines Fremden wird ein Wissen über eine Person generiert, das 

auch mit dem Erlangen von Macht einhergeht. Insbesondere durch den vermeintlich 

unbedachten Wegwerfakt von Dingen besteht die Hoffnung, es seien besondere Erkenntnisse 

und Wahrheiten im Müll verborgen.63    

Der Müllforscher William Rathje stellt bei seiner archäologischen Reise durch die Welt 
des Abfalls in eben diesem Sinne fest: „Müll lügt nicht!“64 Darstellungen dieser angeblichen 

‚Wahrheitsfindungen‘ im Müll und im Verworfenen finden sich, das sei als Randnotiz 

bemerkt, häufig in Kriminalfällen, wenn der Müll von Verdächtigen in der Hoffnung 

                                                                                                                                                                                     

und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): Gender Revisited. Stuttgart, Weimar 2002, S. 117-129. 
61  Vgl. Niehaus: Das Buch der wandernden Dinge, S. 52. 
62  Vgl. ebd., S. 54. 
63  Vor der Konjunktur des ‚Unbewussten‘ durch die Psychoanalyse (insbesondere bei Freud) wurde bereits in 

den kunsthistorischen Betrachtungen Giovanni Morellis der Aufmerksamkeit für die gering geschätzten 
Kleinigkeiten sowie der Interpretation von scheinbar Nebensächlichem ein hoher Erkenntniswert 
beigemessen. Die Untersuchung vermeintlich wertloser Spuren, Symptome, Indizien oder Details mit der 
‚Morelli-Methode‘ bietet in Bezug auf den verworfenen und unbeachteten Müll vielversprechende 
Anknüpfungspunkte. Vgl. Carlo Ginzburg: Spurensicherung: Die Wissenschaft auf der Suche nach sich 
selbst, Berlin 2011, S. 12-17. 

64  William Rathje und Murphy Cullen: Müll: Eine archäologische Reise durch die Welt des Abfalls, München 
1994. 



 LIS HANSEN 

42 
 

durchsucht wird, durch den Müll etwas über die entsprechende Person herauszufinden. Dem 

Müll wird ein Wahrheitsgehalt zugeschrieben, den auch Hartmut Hellmann zu entdecken 

hofft, wenn er den Müll seiner NachbarInnen durchsucht.65 War seine Neugier zunächst nur 

auf den Abfall bezogen, verstärkt sie sich im Laufe des Romans, so dass er beginnt, sich auch 

für den Wohnraum seiner NachbarInnen zu interessieren. Er linst heimlich durch Briefschlitze 

und versucht, über die Abfalldinge hinaus immer weiter in die Welt seiner MitbewohnerInnen 

einzudringen. Seine Grenzübertretungen weiten sich aus. Er huscht heimlich in Wohnungen 

und scheint auch Dinge (nun nicht mehr nur die verworfenen) mitzunehmen.66  

Im Roman Der Sperrmüllkönig nutzt Hartmut Hellmann sein Wissen, das er aus dem Müll 

oder seinen Beobachtungen gewonnen hat, um den anderen Menschen im Haus zu helfen und 

Bedeutung zu erlangen.67
 Doch das Unwohlsein der HausbewohnerInnen zeigt deutlich, dass 

mit dem Müll auch eine Angst vor der Unbeherrschbarkeit verbunden ist, was man selbst von 

sich erzählen möchte. Die Notwendigkeit des Wegwerfens und die Geste der Abstoßung der 

Dinge geht mit einer Angst einher, dass die eigenen und vertrauten Dinge über den 

Vermittlungsort Müll in fremde Hände fallen und dort etwas Unerwünschtes ‚verraten‘ 

könnten. 

Nicht nur durch das ‚Erzählen der Müll-Dinge‘ besteht die Möglichkeit, Erkenntnisse über 

eine Person oder Einblicke in ein fremdes Leben zu erlangen, sondern es sind mit den 

Darstellungen vom Verworfenen, Abjekten und Ekelhaften zudem Erwartungen an besondere 

Einsichten in ‚das Wesen der Dinge‘ und an ein ‚Wahrheitsmoment‘ verbunden. Bereits 

Moses Mendelssohn hat in Bezug auf die Darstellung des Hässlichen und des Ekelhaften in 

der Kunst erklärt, dass durch ihre Repräsentation Gefühle der Abscheu ausgelöst würden, 

welche die binäre Unterscheidung zwischen Natur und Kunst durchbrechen,68 wodurch „im 

Bruch der Wirklichkeitskonstruktion das Reale selbst“69 erfahrbar werde. Die „Wahrheit im 

Trash“ 70  gründet also unter anderem in der affektiven, bis ins Körperliche reichenden 

Wirkung der Rezeption von Mülldarstellungen, welche ‚Wahrheit‘ und ‚Reales‘ vereint.71  

„[D]ie Öllache, an der ich mein Feuerchen entbrenne.“
72

 – Tabu, Müll und Literatur 

Mary Douglas betont das Bedürfnis der meisten Kulturen, trotz der Verbannung des 

Schmutzes mit dem Bereich des Ungeordneten in Verbindung zu treten. 73
 Während die 

Reinheit der Feind aller Veränderungen, Mehrdeutigkeiten und Kompromisse sei, trage der 

Abfall diesbezüglich stets Potential in sich.74 Die Furcht vor Unordnung und Mehrdeutigkeit 

findet sich insbesondere in dem Roman Der Sperrmüllkönig, in dem Hartmut Hellmanns 

kreative Umdeutung des Verworfenen dazu führt, dass er als Außenseiter und Gemiedener 

                                                           
65  Vgl. Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 21. 
66  Vgl. ebd., S. 42 und S. 118. 
67  Vgl. ebd., S. 28 und S. 29. 
68  Vgl. Menninghaus: Ekel, S. 544. 
69  Ebd., S. 546. 
70  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 128. 
71  Dieses Zusammenspiel von Wirklichkeit und Wahrheit wird in Julia Kristevas Neologismus le vréel 

verdeutlicht. Vgl. Menninghaus: Ekel, S. 546. 
72  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 136. 
73  Vgl. Douglas: Reinheit und Gefährdung, S. 207. 
74  Douglas unterscheidet zudem verschiedene Stadien von Abfall und Schmutz. Vgl. ebd., S. 208-210. 



VERDAMMTE DINGE 

43 
 

betrachtet wird. 75  Nur der junge Schriftsteller ist von ihm fasziniert und setzt in seiner 

literarischen Verarbeitung der Geschichte des marginalisierten, müllsammelnden Nachbarn 

die Verwertungskette des Verworfenen fort. Er erkennt die Verbindung zwischen Hartmut 

Hellmanns Physiognomie, seinem Wesen und dem Müll: 

Hartmut braucht den Müll, und der Müll braucht Hartmut. Müll und Hartmut haben ein gutes 

Verhältnis. Man kann sogar sagen, daß das Verhältnis von Müll und Hartmut nicht besser sein 

könnte. Eine Passion. Ein Liebesverhältnis. Man wärmt sich gegenseitig aneinander.76 

Dieses symbiotische Verhältnis zwischen dem Protagonisten des Romans Der Sperrmüllkönig 

und dem Müll lässt sich auf das Verhältnis des Schriftstellers und des ‚Sperrmüllkönigs‘ 

beziehungsweise das Verhältnis der Literatur im 20. Jahrhundert zum Thema Müll zuspitzen. 

So erkennt der Schriftsteller in diesem Sinne – während er auf einer Schreibmaschine über 

Hartmut Hellmann schreibt, die ihm der Sperrmüllkönig selbst geschenkt hat, – über sich 

selbst: „Vielleicht bin ich der Sperrmüllkönig. Lese sperrigen Lebensmüll auf. Gebe ihm 

Form und Ort.“77 Ebenso wie der Schriftsteller den ‚Müllmenschen‘ Hartmut Hellmann als 

Initiation für sein literarisches Schaffen nutzt und ihn als „die Öllache, an der ich mein 

Feuerchen entbrenne“78 bezeichnet, hat die Kunst und Literatur des 20. Jahrhunderts eine 

besondere Vorliebe für die Thematisierung und Darstellung des Schmutzes, des Abfalls und 

einer Ästhetik des Hässlichen entwickelt. 79  Seit der Romantik werden in der Kunst und 

Literatur durch die Einbeziehung des Verworfenen kulturelle und ästhetische Tabus 

durchbrochen.80 Ob nun als Wiedereinbringung und Kompostierung des vormals Verdrän-

gten81 oder aufgrund eines Innovationsdrucks des Kunstsystems,82 in der Literatur des 20. und 

21. Jahrhunderts können Abfall und Schmutz als Störungsmomente oder als „Operator[en] der 

Unterbrechung“83 gelten, und damit, wie Douglas zum Erneuerungspotential schreibt und an 

den zwei Romanen gezeigt wurde, eine Umwandlung des Gemiedenen in (literarische) 

Produktivität evozieren.  

In Der Sperrmüllkönig und Tschick werden Müll, Abfall und der damit verbundene 

Schmutz sowie das Stinken Hartmut Hellmanns, Isas und später auch der Protagonisten Maik 

und Tschick als Grad ihrer Distanz zur ‚Ordnung der Gesellschaft‘ dargestellt. Die Figuren 

zeichnen sich besonders durch ihre Hinwendung zum Verworfenen und ihren Blick für den 

Müll aus. Sie befolgen eben nicht das Meidungsgebot, sondern wenden sich dem tabuisierten 

Material und den Figuren im Müll zu. Braungart betont, dass sich das besondere Interesse an 

                                                           
75  Teilweise sind diese Schilderungen leider recht plakativ. Vgl. Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 94-99 und 

S. 136-140. Gustav Mechlenburg bezeichnet die im Roman dargestellten Erkenntnisse in seiner Kritik daher 
zu Recht als „Schmalspurweisheiten“. Vgl. Mechlenburg, Gustav: „Schmalspurweisheiten: Zu Arne 
Rautenbergs ‚Der Sperrmüllkönig‘", in: Literaturkritik.de, 

  http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=4806&ausgabe=200204 (zuletzt aufgerufen am 
30.01.2015). 

76  Rautenberg: Der Sperrmüllkönig, S. 22. 
77  Ebd., S. 136. 
78  Ebd. 
79  Vgl. Karl Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, Stuttgart 2007. 
80  Vgl. Menninghaus: Ekel, S. 566. 
81  Vgl. Roger Fayet: Reinigungen: Vom Abfall der Moderne zum Kompost der Nachmoderne, Wien 2003, S. 12. 
82  Menninghaus legt dar, wie das Abjekte, Verabscheulichte und Ekelhafte seit der Romantik in Kunst und 

Literatur unter anderem wegen seines hohen Reizpotentials eingebracht wurde. Vgl. Menninghaus: Ekel, S. 
563.    

83  Ebd., S. 546. 



 LIS HANSEN 

44 
 

Tabus in der Kunst und Literatur aus dem Reiz des Verbotenen konstituiere,84 etwa in der 

Inszenierung der Grenzwerte des Ästhetischen85 wie dem Ekelhaften, Hässlichen, Verdrängten 

und dem Müll. In Bezug auf Abfall und Müll trifft eher die Kategorie des Meidungsgebots als 

ein striktes Verbot86 zu, doch auch hier zeigt sich die Literatur als Reservat des Gemiedenen.  

In den zwei Romanen Der Sperrmüllkönig und Tschick wird in dieser Hinsicht der Reiz 

einer Darstellung von Ausgegrenztem, die Beleuchtung und Reflexion von kulturell 

determinierten Schmutz- und Unreinheitsvorstellungen, das Wegwerfen und Wiederfinden 

von Dingen im Müll sowie das tabuisierte Eindringen in die Privatsphäre anderer Menschen 

über die Beschäftigung mit dem von ihnen weggeworfenen Dingen literarisch wirksam. All 

diese Aspekte zählen zu den Modi der Darstellung des tabuisierten Materials Müll in der 

Literatur und konstituieren das poetische Potential von Abfall und Müll insbesondere als 

Störfaktoren bzw. Operatoren der Unterbrechung,87 die einer Vereinheitlichung von Erfahr-

ungen entgegenstehen. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Bauman, Zygmunt: Verworfenes Leben: Die Ausgegrenzten der Moderne, Hamburg 2005. 

Bradmann, Theodor M.: Wenn aus Arbeit Abfall wird: Aufbau und Abbau organisatorischer 
Realitäten, Frankfurt a.M. 1994. 

Braun, Michael: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 

2007, S. 7-10. 

Braungart, Wolfgang: „Tabu, Tabus: Anmerkungen zum Tabu ‚ästhetischer Affirmation‘“, in: ders., 

Klaus Ridder und Friedmar Apel (Hrsg.): Wahrnehmen und Handeln: Perspektiven einer 
Literaturanthropologie, Bielefeld 2004, S. 297-328. 

Daston, Lorraine: „Speechless“, in: dies. (Hrsg.): Things that talk: Object Lessons from Art and 
Science, New York 2004, S. 9-26. 

Douglas, Mary: Reinheit und Gefährdung: Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und 
Tabu, Berlin 1985. 

Faßler, Manfred: Abfall, Moderne, Gegenwart: Beiträge zum evolutionären Eigenrecht der 
Gegenwart, Gießen 1991. 

Fayet, Roger: Reinigungen: Vom Abfall der Moderne zum Kompost der Nachmoderne, Wien 2003. 

Freud, Sigmund: „Das Unbehagen in der Kultur“, in: Roland Borgards (Hrsg.): Texte zur 
Kulturtheorie und Kulturwissenschaft, Stuttgart 2010, S. 98-110. 

Freud, Sigmund: „Totem und Tabu: Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker“, in: ders.: Gesammelte Werke, Band 9, London 1940.  

Ginzburg, Carlo: Spurensicherung: Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst, Berlin 2011. 

                                                           
84  Vgl. Braungart: „Tabu, Tabus“, S. 305. 
85  Vgl. Robert Stockhammer: Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt a.M. 2002. 
86  Im Vergleich zu den Vermeidungsgeboten sind ‚stärkere‘ Tabus wie etwa das Tötungs- oder Inzesttabu 

darüber hinaus gesetzlich verboten. 
87  Vgl. Menninghaus: Ekel, S. 566. 



VERDAMMTE DINGE 

45 
 

Herrndorf, Wolfgang: Tschick, Hamburg 2014. 

Hösel, Gottfried: Unser Abfall aller Zeiten: Eine Kulturgeschichte der Städtereinigung, München 

1990. 

Mechlenburg, Gustav: „Schmalspurweisheiten: Zu Arne Rautenbergs ‚Der Sperrmüllkönig‘", in: 

Literaturkritik.de,  
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=4806&ausgabe= 200204. 

Menninghaus, Winfried: Ekel: Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frankfurt a.M. 

2002. 

Niehaus, Michael: Das Buch der wandernden Dinge: Vom Ring des Polykrates bis zum entwendeten 
Brief, München 2009. 

Kluge, Friedrich: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin, New York 1999. 

Kristeva, Julia: Powers of Horror: An Essay on Abjection, New York 1982. 

Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums: Vom Sammeln, Berlin 1998. 

Rathje, William, Murphy Cullen: Müll: Eine archäologische Reise durch die Welt des Abfalls, 

München 1994. 

Rautenberg, Arne: Der Sperrmüllkönig, Hamburg 2002. 

Rosenkranz, Karl: Ästhetik des Häßlichen, Stuttgart 2007. 

Stockhammer, Robert: Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt a.M. 2002. 

Thompson, Michael: Die Theorie des Abfalls: Über die Schaffung und Vernichtung von Werten, 

Stuttgart 1981. 

Vedder, Ulrike: „L᾽homme poubelle: Über Müll in der Literatur (Thomas Pynchon, Unica Zürn)“, in: 

Katharina Baisch, Ines Kapper, Marianne Schuller, Elisbeth Strowick und Ortrud Gutjahr (Hrsg.): 

Gender Revisited: Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und Medien, Stuttgart, Weimar 2002, S. 

117-129. 

Wagner, Anselm: „Deponie“, in: Nadine Marquart und Verena Schreiber (Hrsg.): Ortsregister: Ein 
Glossar zu Räumen der Gegenwart, Bielefeld 2012, S. 83-89. 

Weigel, Sigrid: „Frauen und Juden in Konstellationen der Modernisierung – Vorstellungen und 

Verkörperungen der ‚internen Anderen‘: Ein Forschungsprogramm“, in: Inge Stephan, Sabine 

Schilling und Sigrid Weigel (Hrsg.): Jüdische Kultur und Weiblichkeit in der Moderne, Köln, 

Weimar, Wien 1994, S. 333-348. 



  

 

SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR (Paderborn) 

„Der Mensch, der sich auslöschte“ – Philosophische und literarische Perspektiven auf 

den Suizid 

Einleitung: Suizid als Ende der Sprache 

Keine menschliche Handlung stellt eine derartige Absage an die Sprache dar wie der Suizid. 

Wer seinem Leben selbst ein Ende bereitet, bereitet auch seiner Sprache ein Ende. Der 

Abschiedsbrief steht für das Ende der Sprache des Suizidenten ein. Wer sich selbst tötet, 

kommuniziert im Akt der Selbsttötung ein letztes Mal und sagt damit aus: „Ich werde nicht 

mehr sprechen“. Obwohl das Sprachvermögen des Suizidenten mit dieser Tat beendet wird, 

weist der Suizid doch über sich hinaus und bringt, so zynisch dies auch sein mag, eine 

Kommunikation in Gang. Hinterbliebene finden sich in Gesprächen und Reflexionen wieder. 

Der Suizid ist damit nicht die Tötung der eigenen Sprache, sondern zeigt lediglich deren 

Grenze auf: Eine Grenze, die allein dadurch übertreten werden kann, dass ein Suizid innerhalb 

einer Gesellschaft nicht unbesprochen bleibt. In dem hier thematisierten Roman Das 
Ungeheuer1 der deutsch-ungarischen Autorin Terézia Mora geht es um genau jenen Akt der 

Bewältigung eines Suizids durch einen Hinterbliebenen. Der Suizid ist auch heute noch ein 

Tabu, zu dem sich eine Gesellschaft in bestimmter Weise verhalten muss. Dabei ist zu 

bemerken, dass in heutigen westlichen Gesellschaften durchaus eine beginnende Akzeptanz 

von Suiziden zu verzeichnen ist. Beispielsweise können jene Suizide als legitim gelten, die 

einem starken physischen Leiden ein Ende bereiten. Bei solcherart Suiziden scheinen die 

Gründe und die Notwendigkeit des Suizids für die Gesellschaft nachvollziehbar zu sein. Ein 

Suizid, dessen Gründe jedoch nicht offensichtlich sind, fordert eine Gesellschaft dazu auf, 

sich mit dem Akt der Selbsttötung auseinanderzusetzen. Folgt ein Suizid, wie im Fall der 

weiblichen Hauptfigur Flora Meier aus Moras Roman, auf ein psychisches Leiden, scheint die 

Klärung der Umstände, die zu diesem Suizid geführt haben, zunächst eindeutig. Die 

Romanfigur Flora suizidiert sich in Folge ihrer anhaltenden Depression, die in ihrem 

Krankheitsverlauf sogar als bipolare Störung diagnostiziert wird. Der Suizid repräsentiert hier 

oberflächlich betrachtet zunächst das Ende einer psychischen Krankheit und wird selbst zur 

Krankheit.2 Scheint die Ursache für den Suizid mit der psychischen Erkrankung gefunden zu 

sein, bleiben doch die Umstände und Empfindungen der Depression im Unklaren. Unklar 

bleiben sie, weil sich die Beschreibungs- und Erklärungsversuche einer Depression der 

menschlichen Sprache zu verweigern drohen. Die abendländische Kultur kennt das Phänomen 

der Melancholie, welches der allumfassenden Trauerempfindung während einer Depression 

ähnlich ist. Im Fall der Melancholie können vor allem die Literatur und die bildende Kunst 

                                                           
1  Terézia Mora: Das Ungeheuer, München 2013. 
2  Gegen diese Verallgemeinerung stellt sich ausdrücklich Alberto Bondolfi. Vgl. hierzu: Alberto Bondolfi: 

„Ethische Wertungen des Suizids im Laufe der Geschichte: Übertretung des Tötungsverbots, Pathologie ...?“, 
in: Hans-Balz Peter und Pascal Mösli (Hrsg.): Suizid ...? Aus dem Schatten eines Tabus, Zürich 2003, S. 37-
48, hier: S. 45-46. Gegen eine pauschale Pathologisierung der Depression stellt sich ausdrücklich Hinderk M. 
Emrich in seinem Vortrag „Der Sinn der Depression“, Vortrag im Klinikum Wahrendorff, Online unter: 
htttp://www.wahrendorff.de/termine/emrich-vortrag19112008.pdf. Wieder abgedruckt in: Psychopraxis 12.3 
(2009), S. 17-23. Dieser Vortrag wird auch im Hinweisverzeichnis von Moras Roman aufgeführt.  



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

47 
 

auf ein großes Spektrum an Bildern und Symbolen zurückgreifen. 3  Die Melancholie als 

Lebensanschauung, die die Traurigkeit aufwertet und die ein schöpferisches Potential 

beinhaltet, steht jedoch der Pathologisierung einer Depression entgegen. Während die 

Melancholie etablierte und prominente Bilder besitzt, um sich Ausdruck zu verleihen, kann 

für die Depression eine Übersetzung in menschliche Sprache und Kunst nur schwer gelingen. 

Oft werden die Bilder und Symbole der Melancholie bemüht, jedoch geraten sie als 

Erklärungsmuster schnell an ihr Ende.4 Gerade dieses Unvermögen menschlicher Ausdrucks-

kraft scheint die Ausweglosigkeit der Depression zu bestimmen, oft ist sie schlicht und 

einfach nicht sagbar. Die Unsagbarkeit der Depression verleiht ihr zudem eine starke 

Fremdartigkeit. Oftmals berichten an Depression erkrankte Menschen, dass sie sich wie von 

einer fremden Macht befallen fühlen.5 Das Verständnis der Depression als ein Fremdes, den 

Menschen Bedrohendes, unterstützt die Verortung der Depression im Bereich des 

Pathologischen. Die Depression als ein menschliches Gut zu betrachten, mag kaum gewagt 

werden. Hinderk M. Emrich macht jedoch auf einige positive Effekte der Depression 

aufmerksam, wie beispielsweise nach dem Durchleben einer Depression zu einer 

„Wesensvertiefung“ zu gelangen, die der eigenen Identitätsbildung zuträglich scheint. 

Deutlich hebt Emrich auch die Frage nach der Sinnhaftigkeit des Lebens und der Welt 

überhaupt hervor, mit der sich Depressive oft konfrontiert sehen.6 In einem Interview, in dem 

sich Emrich zu Lars von Triers Film Melancholia äußert, hebt er zusätzlich das hohe Maß an 

Rationalität von Depressiven in Krisensituationen hervor. 7  Nichtsdestotrotz benennt auch 

Emrich die Problematiken einer Depression und vor allem die damit verbundene Seelenpein. 

Diese in Worte zu fassen, ist, wie bereits benannt, ein Problem, vor das sich die menschliche 

Sprache im Allgemeinen und die Literatur im Besonderen gestellt sehen, die sich der 

Unsagbarkeit von Depression und Suizid stellen möchten. Moras Roman versucht dies. Das 

folgende Zitat aus dem Tagebuch der depressiven Hauptfigur fokussiert die Problemlage der 

Depression als Sprachgrenze:  

Was die Existenz wirklich bedroht, kann man mit Worten nicht ausdrücken. Solange ich noch 

sprechen kann, kann ich nichts darüber mitteilen. Und wenn es einmal soweit ist, habe ich keine 

Worte mehr. Depression oder Tod, was die Mitteilbarkeit anbelangt, ist das beides gleich.8 

Deutlich beschreibt Flora die Zustände der Depression und des Todes in Bezug auf ihre 

Mitteilbarkeit als gleichwertig. Sie merkt auch an, dass ein zukünftiger Tod, der ihrem 

                                                           
3  Ein Lesebuch zu Bildern und Texten der Melancholie liegt vor mit Peter Sillem (Hrsg.): Melancholie oder 

Vom Glück, unglücklich zu sein, München 1997.  
4  Die Bilder der Melancholie tauchen in vielen autobiographischen Texten, wie beispielsweise in Andrew 

Solomons Saturns Schatten, auf. In welcher Art und Weise die Metaphern der Melancholie für die literarische 
Darstellung von Depression relevant sind, ist eine der erkenntnisleitenden Fragen des Dissertationsvorhabens 
der Verfasserin.  

5 Andrew Solomon benennt in Saturns Schatten die Depression u.a. auch als Parasit, der ihn befallen hat. Vgl. 
hierzu: Andrew Solomon: Saturns Schatten. Die dunklen Welten der Depression, Frankfurt a.M. 2001. 

6  Emrich: „Sinn der Depression“, S. 1. 
7  Im zweiten Teil des Films ist die depressive Hauptfigur vergleichsweise gelassen in Bezug auf den drohenden 

Weltuntergang. Weil die Welt für sie schon lange ihre Sinnhaftigkeit verloren hat, scheint sie dem 
Weltuntergang mit Nüchternheit und Gelassenheit entgegen sehen zu können. Vgl.: Hinderk M. Emrich: 
„Sinn lässt sich nicht herbeireden“, in: Hannoversche Allgemeine (29.10.2011), online: 
http://www.haz.de/Nachrichten/Kultur/Uebersicht/Emrich-Sinn-laesst-sich-nicht-herbeireden (zuletzt 
aufgerufen am 09.03.2015).  

8  Mora: Ungeheuer, S. 251. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

48 
 

seelischen Leiden ein Ende bereite, mit dem Verlust jeglicher Sprache einhergehe. Depression 

und Suizid bleiben für sie also gleichsam unsagbar. Aus Floras Perspektive ist der Suizid die 

logische Konsequenz, die aus der Depression resultiert, sie eventuell von ihrem Leiden erlöst, 

sie aber gleichzeitig um ihre Sprache bringt. Der Suizid ist aus der Perspektive der 

Romanfigur Darius, dem Leser des Tagebuchs, und auch dem realen Leser, aber immer noch 

Kommunikation. Kommunikation, die zwar ohne Worte stattfindet, aber als absolute Aussage 

(nicht Absage!) „Ich habe keine Worte mehr“ bestehen bleibt. Terézia Mora hebt diese letzte 

Aussage der Romanfigur jedoch durch die besondere formale Gestaltung des Romans auf. Der 

Roman ist zweigeteilt in eine Road-Novel und ein Tagebuch. Beide Teile sind durch einen 

Trennstrich voneinander separiert, doch ist ein deutlicher Einfluss des Tagebuchteils unter 

dem Trennstrich auf den darüber liegenden Romanhandlungsteil zu vernehmen, so dass die 

Rede vom Ende der Sprache der Suizidentin relativiert werden muss.  

Im Folgenden wird am Beispiel von Moras Roman eine grundsätzliche Problematik des 

Suizids und der Depression aufgezeigt. Gemeint ist die Problematik der Mitteilbarkeit sowohl 

des Suizids als auch der Depression durch menschliche Sprache. Weiterführend soll diese 

Sprachproblematik durch eine philosophische Perspektive auf diesen fiktiven Suizid 

untersucht werden, die sich auch mit der Frage der Moralität dieser Handlung 

auseinandersetzen will. Das abschließende Fazit geht auf den konkreten Tabubruch des 

Romans ein.  

Suizid und Depression in Das Ungeheuer 

Nach dem Suizid seiner Ehefrau Flora befindet sich Darius Kopp in einer tiefen Lebenskrise. 

Die Trauer und das Unverständnis über den Tod seiner Frau bestimmen sein Leben. Als 

Darius ein Tagebuch auf Floras Laptop findet, hofft er zunächst, Antworten und Gründe für 

den Suizid seiner Frau zu bekommen. Das Tagebuch, welches in ungarischer Sprache verfasst 

wurde, lässt Darius übersetzen und beginnt mit der Lektüre. Die Hoffnung auf Erkenntnisse in 

Bezug auf Floras Suizid wird jedoch schnell im Keim erstickt. Floras Tagebuch beinhaltet 

unzählige fragmentarische Notizen, die Darius größte Anstrengung abverlangen und ihn 

zusätzlich kränken: Er wird im Tagebuch nur selten und lediglich als „D“ erwähnt. Floras 

Tagebuch und die Notwendigkeit, ihre Asche beerdigen zu müssen, zwingen Darius jedoch, 

aktiv zu werden. Mit der Asche und dem Tagebuch im Gepäck macht er sich auf den Weg 

nach Ungarn, um in Floras Heimatdorf ihre Asche zu beerdigen. Dieser Ort erweist sich 

jedoch schnell als ungeeignet, da Flora einst von dort geflohen war. Darius muss also 

weitersuchen und reist bald quer durch Süd-Osteuropa, ohne ein genaues Ziel zu haben. 

Während seiner Reise lernt er verschiedene Orte und Personen kennen, die ihn ein Stück 

begleiten und gewissermaßen seine Reiseroute vorgeben. Immer wieder ist Darius dazu 

aufgefordert, über sein bisheriges Leben mit Flora und seine Zukunft ohne sie nachzudenken. 

Im Road-Novel-Teil des Romans, mit dem dieser beginnt, begegnet der Leser der bereits 

bekannten Figur des Darius Kopp, der schon im ersten Teil der Romantrilogie Der einzige 
Mann auf dem Kontinent die Hauptfigur darstellt. Jener Darius Kopp muss nun den Suizid 

seiner Frau Flora Meier, die ebenfalls im ersten Teil der Trilogie bereits vorkommt, 

verarbeiten. In Der einzige Mann auf dem Kontinent hatte die Begegnung mit Flora 

gewissermaßen noch für Darius’ persönliches Happy End gesorgt. Er hatte gegen Ende dieses 

Romans seinen Job verloren und wurde so in eine wirtschaftliche Krise geführt. Das Schicksal 



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

49 
 

der Arbeitslosigkeit konnte er jedoch sofort kompensieren. „Ich habe meinen Job verloren, 

aber du bist die Liebe meines Lebens“, 9  gestand er Flora. Nun, zu Beginn von Das 
Ungeheuer, ist Flora tot und Darius arbeitslos und Witwer. Zwar wusste Darius von Floras 

depressiver Erkrankung und war sich auch ihres großen seelischen Schmerzes bewusst, aber 

dass sie ihrem Leben und damit auch seinen Lebensplänen ein Ende bereitet, hatte er nicht 

kommen sehen. Darius erkennt nach der Lektüre ihres Tagebuchs, dass die Depression Floras 

Leben diktiert hat und dass die Liebe zu Darius diese nicht zu ‚heilen‘ vermochte. Darius, der 

erste Leser des Tagebuchs – und mit ihm der reale Leser –, hofft, in den 

Tagebuchaufzeichnungen wichtige Erkenntnisse in Bezug auf Floras Leiden an der 

Depression zu erlangen und die letzten Beweggründe für ihren Suizid erfahren zu können. 

Floras Tagebuch endet jedoch eineinhalb Jahre vor ihrem Suizid und die letzten Einträge 

ergeben kaum noch Sinn. Flora notiert nur stichpunktartig, am Ende reiht sie sogar scheinbar 

wahllos nur noch Buchstaben aneinander. Darius’ Feststellung: „Gerade über das Ende weißt 

du nichts, das ist das, was unteilbar ist“,10 scheint die Unzulänglichkeit menschlicher Sprache 

in Bezug auf Suizid und Depression radikal auf den Punkt zu bringen. Dennoch stellt Floras 

Tagebuch den Versuch dar, eine Depression und einen Suizid in Worte fassen zu wollen und 

muss eben als solcher Versuch, in dem die Sprache als Kommunikationsmedium in Bezug auf 

beide Phänomene auf die Probe gestellt wird, betrachtet werden. Dass diese 

Auseinandersetzung mit der Depression an die Grenzen der Darstellbarkeit durch Sprache 

stößt, wird bereits im ersten Tagebucheintrag deutlich. Dort heißt es:  

Was man nicht 

verrechnen kann 

oder auch nur: darüber reden 

die sieben jahre, die ich hinter einem schrank wohnte 

ein totes reh vor dem bett 

in seinem fell die feuchtigkeit und aus der wand wuchsen pilze  

obwohl es sein kann, dass ich das nur träumte 

wie auch dass eine traube aus grauen mäusen  

oben in der ecke hängt  

und ein anderes mal, beim aufwachen am morgen 

sind die fenster aus dem rahmen gefallen 

etwas scheint aus voller kraft 

während in sanften flocken etwas weißes rieselt 

ein schwarzer hund liegt aufgedunsen 

im hof schöner farbeffekt 

großvater dagegen ist kaum vierzig jahre alt 

sein haar noch schwarz wie der geteerte weg 

in der hand ein wassereimer, den er  

kreuzfidel schwingt 

wie es scheint, stört es ihn nicht, dass wir tot sind 

tut seine pflicht, holt wasser,  

auch ich, um meinen guten willen zu zeigen 

zerre die rahmen an ihren platz zurück 

und dann trage ich den balg in den hof hinaus, in die hitze 

                                                           
9  Terézia Mora: Der einzige Mann auf dem Kontinent, München 2011, S. 379. 
10  Mora: Ungeheuer, S. 649. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

50 
 

damit er trocknet.11  

Diese erste Tagebuchdatei erinnert formal zunächst eher an ein Gedicht. Eine semantische 

Dichte, die durch Symbole und Metaphern erzeugt wird, kennzeichnet dies. Deutlich steht ein 

Subjekt als lyrisches Ich im Zentrum. Jenes schreibende Subjekt markiert bereits mit dem 

deutlich abgesetzten Gedichttitel „Was man nicht“, der sich durch die ersten Gedichtzeilen 

erst zu einem vollständigen Satz entwickelt, seine Programmatik. Es geht hier um die 

Unverfügbarkeit und Unzulänglichkeit menschlicher Sprache. Das „Was“ bleibt im weiteren 

Verlauf unbenannt. Es kann lediglich vermutet werden, dass es sich um ein Ereignis in der 

Vergangenheit handeln muss, bei dem etwas zerstört bzw. getötet wurde, wofür die kaputten 

Fenster einstehen könnten. Dieses Ereignis ist jedoch nicht konkret und präzise artikulierbar, 

es kann nicht in der Lebensbilanz „verrechnet“ werden und es kann auch nicht darüber 

gesprochen werden. Der durch das „wir“ definierte plurale Tod wird ebenso wenig erläutert. 

Ein weiterer diffuser Anhaltspunkt scheint die geschilderte Unbekümmertheit des Großvaters 

zu sein sowie der Versuch, das zerstörerische Ereignis durch das Zurückzerren der „rahmen 

an ihren platz“ zu reparieren.  

Für das Tagebuch der weiblichen Hauptfigur ist damit bereits zu Beginn eine 

Andersartigkeit des Schreibens in Gang gesetzt, die dem Erzählduktus der Romanhandlung 

oberhalb des Trennstrichs entgegen steht. Deutlich wird so die Notwendigkeit eines anderen 

Sprechens und Schreibens in Bezug auf die Phänomene Depression und Suizid. In diesem 

anderen Sprechen tritt die Begrenztheit und Unzulänglichkeit menschlicher Sprache hervor. 

Als rigorose Absage an die Sprache als Kommunikationsmedium soll dies jedoch nicht 

verstanden werden. Vielmehr zeigt sich hier ein grundsätzliches Anliegen der modernen 

Literatur, nämlich die Begrenztheit der Sprache durch Sprache vermitteln zu wollen. 

Christine Abbt macht in ihrer Studie zur literarischen Darstellung des Suizids auf dieses 

konkrete Anliegen der modernen Literatur aufmerksam.12 Abbt zeigt in Anlehnung an Roland 

Barthes, dass dieses „Anliegen [...] als grundlegender Ansatz der ästhetischen Moderne 

genannt werden“ kann.13 Weiter heißt es:  

Die Suche nach der unmöglichen Literatur, die Roland Barthes als Merkmal der Moderne 

ausweist, zeigt sich [...] als Suche nach einer Sprache, die es nicht gibt, nicht gegeben hat und 

nicht geben wird, die insofern unmöglich ist und bleibt, aber als unmögliche erst erfahrbar wird in 

der sprachlichen Suche nach ihr.14  

Genau jenes Suchen nach einer Sprache und nach einem Text beschreibt die Romanfigur 

Flora in ihrem Tagebuch. Dort heißt es:  

Ein verschlossener Fremder bin ich für mich selbst.  

Manchmal träume ich von einem Text. Es kostet mich große Mühe, ihm nahe genug zu kommen, 

dass ich ihn überhaupt entziffern kann. Schöne Worte, sehr alltäglich, zum größten Teil 

modifizierte Bindewörter. Der Text ist nur für wenige Sekunden nah genug. Ich schnappe bereits 

in der Erinnerung nach den Worten. Sobald ich aufgewacht bin, aber vielleicht auch schon im 

                                                           
11  Ebd., S. 83-85. 
12  Christine Abbt: Der wortlose Suizid. Die literarische Gestaltung der Sprachverlassenheit als 

Herausforderung für die Ethik, München 2007, S. 12. 
13  Ebd., S. 12. 
14  Ebd., S. 12. Abbt verweist hier auf Roland Barthes’ Schrift Am Nullpunkt der Literatur (1954). Roland 

Barthes: Am Nullpunkt der Literatur, Frankfurt a.M. 1982. 



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

51 
 

Traum, habe ich sie vergessen. Die wunderschönen Worte ergeben keinen Sinn. Manchmal 

komme ich ganz weit in dem Text, dennoch ergibt sich kein Sinn. Vielleicht ist er kodiert. Ich 

möchte ihn einmal knacken. Mit wacher Logik das Ende eines Traums suchen.15 

Die von Flora gesuchte „Logik“ dieses Textes, der für sie eine Art Lebenstext darstellt, wird 

mit ihrem Tagebuch vorgeführt. Das Tagebuch, in dem Flora versucht, ihre Biographie in eine 

kausale und logische Ordnung zu bringen, soll ihr als sinnstiftender Lebenstext dienen. Dieser 

Lebenstext soll das Bindeglied zwischen ihrer traumatischen Vergangenheit und ihres für sie 

schmerzhaften Daseins in der Gegenwart sein. Die „modifizierten Bindewörter“, die Flora 

erträumt, unterstreichen die sinngebende Funktion dieses Textes, den Flora benötigt, um einen 

Lebensgrund zu erhalten. Ihre Biographie, die dem Leser nur durch die Ordnung von Darius’ 

Tagebuch-Lektüre im Road-Novel-Teil nachvollziehbar wird, offenbart Floras Traumata. 

Flora ist zu Beginn der 1980er Jahre in einem kleinen Dorf in Ungarn aufgewachsen. Ihren 

Vater kennt sie nicht und ihre Mutter leidet an einer psychischen Erkrankung, die sie immer 

wieder zum Aufenthalt in diversen Kliniken zwingt. Mutter und Tochter werden im Dorf mit 

Verachtung gestraft. Als Floras Mutter sich in einer Psychiatrie das Leben nimmt, muss Flora 

bei ihren Großeltern leben. Die Großeltern empfinden Flora jedoch als Belastung und 

stimmen Floras Wunsch zu, in eine Art Internat/Kinderheim ‚flüchten‘ zu können, in dem sie 

jedoch vermutlich durch einen Lehrer missbraucht wird. Mit 18 Jahren verlässt sie das Dorf 

und macht sich auf den Weg nach Budapest, um dort ein Studium zu beginnen. Einige Jahre 

später gelangt sie als Übersetzerin für die ungarische Sprache nach Berlin. Sowohl in 

Budapest als auch in Berlin lebt Flora verarmt und isoliert. Ihre Gedanken kreisen immer 

wieder um ihre Mutter, deren Grab sie nicht aufsuchen kann, weil ihre Großeltern ihr nicht 

sagen, wo es sich befindet. Die Begegnung mit Darius verläuft aus Floras Perspektive eher 

zufällig. Sie hält diese nur kurz in ihrem Tagebuch fest. Der Leser muss sich an dieser Stelle 

auf die Schilderungen von Darius beziehen, der das erste Treffen als „romanhaft“ und als 

Wendepunkt seines Lebens bezeichnet. Floras Tagebuch gibt im weiteren Verlauf wenig bis 

gar keine Auskunft über Darius und ihre Ehe mit ihm. Diese Tatsache offenbart Darius, dass 

er einer Liebesutopie aufgesessen ist. Am Ende des Romans wird ihn dieser Umstand jedoch 

von einer möglichen Schuld an Floras Suizid befreien. Darius ist dennoch zunächst auf Floras 

Tagebuch angewiesen, da er sich von diesem Text eine Klärung der Umstände, die zu Floras 

Tod geführt haben, erhofft. Das Tagebuch scheitert jedoch an der von Darius ersehnten 

(Er)Klärung sowie es auch als sinnstiftender Lebenstext für Flora sein Ziel verfehlt. Es 

bezeugt dabei jedoch die „Unmöglichkeit der Sprache“,16 indem es sich dieser Indienstnahme 

versagt.  

Das ethische Potential des Tagebuchs 

Kann man dem Tagebuch in Bezug auf die genaue Klärung der Umstände und Sachverhalte 

zu Floras Suizid ein Versagen zuschreiben, muss man ihm jedoch auch ein Gelingen 

zugestehen, denn es bleibt eben doch nur dem Tagebuch mit seiner Sprache und 

Darstellungsweise möglich, dieses Scheitern als Scheitern vorzuführen. Das ethische Potential 

dieses Textes bleibt trotz des Scheiterns gegeben. Dies muss paradox erscheinen, liest man 

                                                           
15  Mora: Ungeheuer, S. 198-199. 
16  Abbt: Suizid, S. 12. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

52 
 

doch im Allgemeinen ein Tagebuch zumeist in der Erwartung, intime, ehrliche Gedanken und 

Bekenntnisse des Schreibers zu erfahren, sowie durch ihn autorisierte Gründe und Ursachen 

in Bezug auf eine Handlung zu erhalten.17 Floras letzte Gründe bleiben jedoch im Unklaren, 

das Tagebuch trifft keine eindeutige Aussage. Es liefert lediglich verschiedene Ansätze, die 

wiederum als verschiedene Möglichkeiten gedacht werden können. Der Tagebuchtext forciert 

in diesem Fall lediglich die Suche nach einer Bedeutung, ohne diese abzuschließen. Konkreter 

lässt sich dies erläutern, wenn man den Tagebuchtext als ein Fragment versteht, dessen 

generelle Aussage lautet: „Ich bin nicht abgeschlossen“. Die Unabgeschlossenheit von Floras 

Tagebuch fordert den Leser gewissermaßen dazu auf, einen Sinn herzustellen, der das 

Scheitern kausal erklären kann. Das Tagebuch kann jedoch als Fragment keine Instanz sein, 

die sich zu dem in ihm Geschilderten klar und deutlich positioniert. Es lässt vielmehr eine 

Pluralität von Sinnmöglichkeiten bestehen. Das ethische Potential dieses literarischen Textes 

liegt damit nicht in der Vermittlung von Eindeutigkeiten in Bezug auf Floras Suizid und ihrer 

Depression, sondern in seiner Fähigkeit, die Pluralität und Komplexität der möglichen 

Gründe, die Flora zum Suizid geführt haben, als solche bestehen zu lassen.18 Dennoch bleibt 

die implizite Aufforderung des Tagebuchs, Sinn herzustellen, bestehen. Mora holt diesen 

Umstand mit ihrer besonderen Erzählkonstellation wieder ein, indem es im Road-Novel-Teil 

genau um jenen Versuch der Lesbarkeit des Tagebuchs geht. Darius’ Lektüre des Tagebuchs 

gestaltet sich bereits zu Beginn schwierig. Die erste Hürde, die er nehmen muss, besteht in der 

Notwendigkeit einer Übersetzung des Tagebuchs aus dem Ungarischen ins Deutsche. Flora, 

die als Übersetzerin tätig war, hat, so scheint es, der ungarischen Sprache als ihrer 

Muttersprache, den Vorrang bei der Bewältigung ihrer Vergangenheit gegeben.19 Die Bedeu-

tung des Ungarischen als Muttersprache und als Sprache der Mutter wird in ihrem Tagebuch 

reflektiert: 

Das Kind mit dem man nicht sprach. Meine Mama hat mit mir geredet. Pausenlos, wenn ich mit 

ihr sein durfte, sie sprach über alles mit mir. Alles fasste sie in Worte, Äußeres wie Inneres, 

Essigbaum, Rotkehlchen, x, y, z [...]. Es sprach also jemand mit mir, von Anfang an, und später 

hatte ich die Schule, dort sprachen alle, ohne Unterlass, und dann zu Hause das Radio, zwischen 

zwei Ufftararas sprechende Jemande, irgendwas ist immer, irgendein Geräusch oder Lärm, 

dennoch kenne ich die Sprache des Menschen nicht. Wie eine, die nach einer Katastrophe allein 

übrig blieb, im Wald aufwuchs, oder ein Pharao oder ein anderer König hat seine Experimente mit 

ihr getrieben. So fühle ich mich. Als würde ich nur simulieren, dass ich spreche. Ich simuliere, 

                                                           
17  Dass es sich bei einem Tagebuch nur bedingt um eine authentische Ausdrucksform handelt, zeigt Manfred 

Jurgensen in seiner Studie Das fiktionale Ich. Jurgensen zeigt auf, dass bereits beim Verfassen eines 
Tagebuchs immer ein möglicher Leser und damit eine Öffentlichkeit mitgedacht werden, die unwillkürlich 
auf den vermeintlich authentischen Schreibcharakter des Tagebuchs wirken. Vgl.: Manfred Jurgensen: Das 
fiktionale Ich. Untersuchungen zum Tagebuch, Bern 1979. 

18  Claudia Öhlschläger sieht das generelle ethische Potential der Literatur in der Fähigkeit, Möglichkeitsräume 
des Denkens und Handelns zu eröffnen, „die fremde, neue und alternative Deutungs- und 
Wahrnehmungsoptionen sichtbar machen“. Der Literatur geht es damit nicht darum, konkrete Werte zu 
vermitteln, sondern durch ihre „fiktive Beschaffenheit“ eben jene Möglichkeitsräume zu eröffnen, in denen 
auch fremde Denkweisen wie beispielsweise die der Depression und des Suizids sichtbar gemacht werden 
können. Vgl.: Claudia Öhlschläger: „Narration und Ethik. Vorbemerkung“, in: dies. (Hrsg.): Narration und 
Ethik, München 2009, S. 9-24, hier: S. 11. 

19  Die große Sensibilität von Sprache, aber auch die Schwierigkeit der Übersetzung, kann der Leser, der des 
Ungarischen mächtig ist, seit der zweiten Ausgabe dieses Romans verfolgen. Terézia Mora stellt auf ihrer 
Internetseite auch die ungarische Tagebuchversion zur Verfügung und gibt einen Hinweis darauf in der 
zweiten Auflage des Romans.  



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

53 
 

dass ich verstehe, was zu mir gesagt wird. Während ich in Wahrheit nur rate. Und jedes Mal 

erleichtert bin, wenn die Antwort, die ich gebe, scheinbar annehmbar ist.20 

Die doppelte Konnotation der ungarischen Sprache ergibt sich zum einen aus der Tatsache, 

dass Floras Mutter, die wie ihre Tochter an Depressionen litt, Flora die besondere Bedeutung 

der menschlichen Sprache und des Vermögens, sprechen zu können, beigebracht hat. In der 

Kommunikation mit der Mutter war die Sprache für Flora eine Sprache, die der Mittelbarkeit 

diente und die in dieser Hinsicht auch funktionierte. Die Sprache der Mutter konnte Flora 

verstehen. Die Muttersprache Ungarisch als Sprache, um mit ihrer Umgebung zu 

kommunizieren, beherrscht Flora ihrem Empfinden nach nicht wirklich. Die „offizielle“ 

Sprache der Gesellschaft, die aus dem Radio kommt, bezeichnet sie als Lärm. Mit dem Tod 

der Mutter ist für Flora auch ihre gemeinsame Sprache als Kommunikationsmedium verloren 

gegangen.21 Floras Sprachverlust und ihr Misstrauen gegenüber der Sprache lassen Darius 

nicht unberührt. Unter dem Eindruck der Lektüre reflektiert er sein eigenes Verhältnis zur 

Sprache:  

Das war jetzt schwierig, überhaupt sich durchzuringen. Die übliche Kopp’sche Vorgehensweise 

wäre gewesen, einfach nicht weiterzulesen. Wie oft habe ich in meinem Leben einfach nicht 

weitergelesen, fast immer, angerissene Texte, halbe Sätze, mein Leben lang.22  

Darius arbeitet sich nach der erfolgten Übersetzung auch physisch durch Floras Text 

hindurch. Jede Datei führt ihn weiter in ihm unbekannte Bereiche und Stationen des Lebens 

seiner Frau. Parallel dazu befindet er sich auf einer eher ungewollten und nicht 

selbstbestimmten Reise durch das für ihn fremde Süd-Osteuropa. Diese Reise wird gesteuert 

von der Suche nach dem geeigneten Ort für Floras Asche. Indirekt bestimmt Flora diese 

Reise. Als ihre physischen Repräsentanzen dienen das ausgedruckte Tagebuch und ihr Laptop 

in ihrer Materialität auf Darius’ Beifahrersitz. Das Tagebuch scheint für Darius an Floras 

Stelle gerückt zu sein, oft führt er regelrecht Zwiesprache mit ihm:   

Anfangs las er hin und her. Las in den Abschnitten, die er schon gelesen hatte, in der Hoffnung, 

etwas nicht mehr so genau zu wissen, so dass es ihm nun deutlicher würde. Aber nein. Ich erinnere 

mich noch an alles, und zwar auf unveränderte Weise. Nicht an das, was zur gleichen Zeit in der 

Wirklichkeit passiert war. Er erinnerte sich an die Texte. Wo ich mir doch Worte sonst keine zwei 

Minuten merken kann. – Wenn es dir wichtig gewesen wäre, hättest du es nicht vergessen. Du 

hattest nicht immer recht, aber oft. Tut mir leid. – Dass es Teile gab, die er mehr mochte als 

andere, kam ihm unangemessen vor. Als dürfte es so nicht sein. Dass mir manches von dem, das 

du mir als Einziges hinterlassen hast, gefällt und anderes nicht.23  

Darius hegt sichtlich ambivalente Gefühle gegenüber dem Tagebuch seiner Frau. Dass Darius 

in diesem Tagebuch lediglich zweimal nur als „D.“ erwähnt wird, macht ihn einerseits traurig, 

da er erkennen muss, dass er nicht Floras Lebensmittelpunkt war. Andererseits befreit ihn dies 

auch von einer möglichen Schuld, der er sich als Hinterbliebener einer Suizidentin stellen 

muss.  
                                                           
20  Mora: Ungeheuer, S. 259-262. 
21  Floras Suche nach dem Grab der Mutter, welche Darius später für sie stellvertretend fortsetzt, wird somit 

rückgebunden an die Suche nach dem gewünschten „Lebenstext“, in dem die Sprache als 
Kommunikationsmedium wieder funktioniert.  

22  Mora: Ungeheuer, S. 358. 
23  Ebd., S. 573. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

54 
 

Floras Tagebuch setzt sich überwiegend mit den Bedingungen ihrer Depression und vor 

allem mit der gesellschaftlichen Bedeutung der Depression auseinander. Hier erweist es sich 

bei aller Schwierigkeit in Bezug auf ihre eigene Depression als ausdrucksstarkes 

Reflexionsmedium. Als Flora die Diagnose ‚bipolare Störung‘ erhält, fühlt sie sich vollends 

stigmatisiert und ein Leben mit dieser Diagnose scheint ihr kaum noch erträglich:  

Sie wissen nicht, wovon Sie reden. Wenn ich jemandem sage: ich bin zuckerkrank, fühlt er mit mir 

und fragt mich höchstens nach der Beschaffenheit meiner Diät oder wie sich die Spritzen anfühlen. 

Wenn ich jemandem sage: ich leide unter der manisch-depressiven Krankheit, bin ich auf der 

Stelle durch bei ihm, denn er hat keine Lust und auch wirklich keine Kraft, sich um die Probleme 

anderer Leute zu scheren, er ist zu müde für eine fremde Vergangenheit-Gegenwart-Zukunft, ihm 

geht’s doch auch nicht immer gut, neulich zum Beispiel war ihm zum Heulen zu Mute, und er 

nimmt mir, noch bevor etwas passiert wäre, übel, dass ich offensichtlich auf Extrawürste aus bin, 

das ist doch, was ich von ihm in Zukunft will, dass er mich schone, und wer schont ihn, bitte, 

natürlich keiner mehr, nachdem ich für mich in Anspruch genommen habe, sensibler zu sein als 

alle anderen, also er. 

Der Hass derer, die keine Diagnose haben, auf die, die eine haben. Ja, ich finde auch, es sollte 

gerechter zugehen. Eine Diagnose für jeden! Damit sie einem nicht die Hölle neiden müssen, die 

Armen.24  

Was in dieser Notiz deutlich wird, ist Floras Verzweiflung über den gesellschaftlichen 

Umgang mit an Depression erkrankten Menschen. Sie macht mit dieser Aufzeichnung aber 

auch auf eine Problematik innerhalb einer an Leistungseffizienz orientierten Gesellschaft 

aufmerksam. Die seelische Erkrankung der Depression hat sich in der modernen Gesellschaft 

zur Zivilisationskrankheit entwickelt.25 Trotz der weiten Verbreitung dieses Leidens haften 

der Depression hartnäckige Vorurteile an, die Flora hier auf den Punkt bringt. Flora erweist 

sich in vielen Passagen ihres Tagebuchs als hoch reflektierte Person, die sich nicht nur 

intensiv und multiperspektivisch mit ihrer Krankheit und deren Bedingungen 

auseinandergesetzt hat, sondern deren Wissensdrang und Denkvermögen immer wieder an 

Tabus kratzt. Deutlich legt das Tagebuch die gesellschaftliche Pathologisierung der 

Depression als ein Konstrukt offen, und fordert den Leser dazu auf, sich mit den Bedingungen 

dieser Konstruktion auseinanderzusetzen.26  

Philosophische Perspektiven auf den Suizid 

Immer wieder streut die Figur Flora – neben den bereits genannten Schilderungen ihrer ganz 

persönlichen Vergangenheit und Gegenwart – abstrakte Definitionen und Gedanken zu 

Depression, Melancholie und Suizid in ihr Tagebuch ein. Selbst Lexikon-Definitionen aus 

Klinischer Psychologie und Psychotherapie nimmt sie in ihre Dateien auf. Dann folgen 

mitunter wörtliche Äußerungen ihres Arztes, daraufhin wiederum theoretische Reflexionen 

aus Philosophie und Kulturgeschichte. Ein Beispiel für die abstrakten, philosophischen 

Reflexionen Floras speziell über den Suizid findet sich gegen Ende des Buches in der Datei 

„maradék“ (i.e. so viel wie ‚Übriggebliebenes, Überbleibsel‘):  

                                                           
24  Ebd., S. 613-614. 
25  Zur Entwicklung der Depression als Volkskrankheit siehe: Marianne Leuzinger-Bohleber, Stephan Hau und 

Heinrich Deserno (Hrsg.): Depression – Pluralismus in Praxis und Forschung, Göttingen 2005. 
26  Die Aufforderung des Romans ist sehr konkret: Mora fügt dem Roman einen Hinweis- und Nachweis-

Katalog hinzu, in dem alle Texte verzeichnet sind, die Flora gelesen hat.  



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

55 
 

Keine Melancholie, wenn alles schmerzlich wird. Sondern NICHTS. […] 

Und warum lebst du dann noch? 

Aus Trotz, aus purem Trotz?  

Ach wo. Das wäre ja schließlich auch ETWAS. 

Ich habe den Moment verpasst. Als ich wach wurde, war er schon vorbei. Selbst der Tod ist, 

soweit er freiwillig ist, eine Tat. 

Ich töte nicht und werde nicht getötet, weil ich nicht bin.27 

In einer der letzten Dateien, die den Titel „ex“ trägt, heißt es fast lapidar: „Man kann aufhören 

zu existieren, ohne tot zu sein“.28 Das proklamierte Nicht-Sein, die angebliche Nicht-Existenz, 

obwohl sie am Leben ist, kann hier als eine Anspielung etwa auf die Existenzphilosophie des 

20. Jahrhunderts interpretiert werden; die Identitätssuche wird hier mit der Freiheit und 

Möglichkeit, sich selbst zu töten, vor dem Hintergrund der ‚Absurdität‘ und 

Widersprüchlichkeit der menschlichen Existenz konfrontiert. Hinzu kommt, dass in der 

Literaturliste zu Moras Roman auch Jean Améry aufgeführt wird. Der gebürtige Österreicher 

Améry ist nachweislich von Sartre und dessen Existenzphilosophie geprägt. Améry, der sich 

1978 das Leben nahm, legte zwei Jahre zuvor den Essay Hand an sich legen vor.29 Seine 

Ausführungen tragen den Untertitel Diskurs über den Freitod und stellen eine der 

prominentesten philosophischen Rechtfertigungen des Suizids im 20. Jahrhundert dar.  

Der Untertitel des Buches lässt einen begrifflichen Hinweis sinnvoll erscheinen, und zwar 

insofern, als der philosophischen Beschäftigung mit dem Suizid auch an Begriffsklärungen 

gelegen ist. Das Begriffsfeld von ‚sich selbst gezielt und bewusst das Leben nehmen‘ ist auf 

den ersten Blick recht weit gespannt. Interessant erscheinen vor allem die unterschiedlichen 

Konnotationen der Termini, die für das Phänomen des Suizids gewählt werden. Dies spiegelt 

sich auch in unterschiedlichen philosophischen Lexika und Wörterbüchern wieder. Am 

häufigsten sind die Begriffe „Selbsttötung“ und „Suizid“ zu finden,30 auch und vor allem in 

Handbüchern und Lexika zu Bereichen der Bio- und Medizinethik.31 Diese beiden Begriffe 

werden vermehrt deshalb gewählt, weil sie als wertneutral gelten. Daneben existiert aber – 

wie bei Améry – der Begriff „Freitod“, der demgegenüber wertend, weil euphemistisch 

erscheint. Das Historische Wörterbuch der Philosophie enthält hingegen einen Eintrag zu 

„Selbstmord“;32  und das, obwohl der Terminus nicht korrekt, sondern vielmehr „widers-

innig“33 erscheint. Für einen Mord braucht es erstens in der Regel mindestens zwei Personen 

und, zweitens, sog. „niedere Beweggründe“ (wie Habgier o.ä.), drittens müsste ein Mord 

gegen den Willen des Getöteten geschehen, um per definitionem ein Mord zu sein. Hin und 

wieder ist in der Literatur auch von „Selbstvernichtung“ die Rede. 34  In einem älteren 

                                                           
27  Mora: Ungeheuer, S. 649. 
28  Ebd., S. 668. 
29  Jean Améry: Hand an sich legen. Diskurs über den Freitod. Stuttgart 1976. Von Améry stammt auch die im 

Titel des Beitrags verwendete Formulierung des „Sich-selbst-Auslöschens“, vgl. ebd., S. 13.  
30  Vgl. Héctor Wittwer: „Selbsttötung“, in: Enzyklopädie Philosophie, Bd. 3, Hamburg  2010, S. 2433-2435; 

sowie ders.: „Selbsttötung“, in: Ralf Stoecker, Christian Neuhäuser und Marie-Luise Raters (Hrsg.): 
Handbuch Angewandte Ethik, Stuttgart 2011, S. 440-446. 

31  Walter Pöldinger, Albin Eser und Adrian Holderegger: „Suizid“, in: Lexikon der Bioethik, Bd. 3, Gütersloh 
1998, S. 490-499. 

32  Hans Ebeling: „Selbstmord“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 9, Basel 1995, S. 493-499. 
33  Wittwer, „Selbsttötung“, S. 2433. 
34  Vgl. Héctor Wittwer: Selbsttötung als philosophisches Problem. Über die Rationalität und Moralität des 

Suizids, Paderborn 2003, S. 15-35. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

56 
 

Nachschlagewerk, in Mauthners Wörterbuch der Philosophie  (1910/11), einem eigenwillig 

pamphlet-artigen und sich selbst als „sprachkritisch“ bezeichnenden Werk, ist „Selbstmord“ 

ebenso verzeichnet. Der Autor wendet jedoch im Laufe des Artikels ein, er ziehe „den neuen, 

nicht ganz einwandfrei gebildeten Ausdruck Freitod“ vor.35 Mauthners Hinweis auf den von 

Jean Paul im 18. Jahrhundert gebrauchten Begriff „Selbermord“ verwirft er ebenso mit 

folgendem Argument: „immer knüpft die Vorstellung an die des Verbrechens an“.36  

Der Begriff „Suizid“ lässt sich demgegenüber auf das Neu-Lateinische sui = „eigen, 

selbst“ und caedere = „fällen, niederhauen, erschlagen, töten“ zurückführen, so dass sui 
caedere in der Tat als wertneutralster Terminus erscheint. Wir möchten, wie im bisherigen 

Verlauf deutlich geworden sein sollte, von der Bezeichnung „Selbstmord“ ebenfalls Abstand 

nehmen, obwohl der Begriff in der Alltagssprache bekanntlich weiterhin vielerorts 

Verwendung findet. Gerade in Bezug auf die Romanhandlung ist eine vorschnelle wertende 
Haltung, die durch bestimmte Terminologien zum Ausdruck käme, unangebracht. Ob sich 

Flora „aus freien Stücken“, im Sinne einer aus philosophischer Reflexion gewonnenen und zu 

respektierenden Einsicht das Leben nimmt, oder aber sie als moralisch verfehlte Person gelten 

muss, deren Tat der Roman als „inakzeptablen Selbstmord“ vorführen will, kann weder als 

das Anliegen der modernen Literatur im Allgemeinen gelten noch als das des Romantextes im 

Besonderen.  

Die Kulturgeschichte des Suizids und seiner moralischen Bewertung ist bekanntlich lang. 

Neben tragischen Figuren der griechischen Mythologie waren es vor allem große 

Denkerinnen und Denker, Künstlerinnen und Künstler, Schriftstellerinnen und Schriftsteller, 

die mit ihrem ‚freiwilligen‘ Ausscheiden aus dem Leben genauso für Empörung wie für 

spätere Stilisierung gesorgt haben. Philosophisch betrachtet, ist die tatsächliche Selbsttötung 

eines Menschen, aber auch deren literarische Repräsentation, wie in Moras Roman, deshalb 

von Interesse, weil es um existenzielle normative Fragen der Beendigung des eigenen Lebens 

geht. Folgt man Wittwer, so kann man in der philosophischen Betrachtungsweise auf 

Selbsttötungen die Rationalität und die Moralität von Suizidhandlungen unterscheiden, da 

beide Handlungsaspekte auf unterschiedliche Fragen eine Antwort zu geben versuchen. 

Erstere fragt danach, ob und unter welchen Umständen „es vernünftig sein könne, dem 

eigenen Leben ein Ende zu setzen“, letztere fragt hingegen, „ob die Selbsttötung moralisch 

erlaubt sei“. 37  Beide Fragen scheinen ineinander verschränkt zu sein und wurden in der 

philosophischen Tradition auch nicht unabhängig voneinander behandelt, sie meinen jedoch 

nicht dasselbe und zeigen, wie erwähnt, unterschiedliche Handlungsaspekte auf. Generell, 

und darauf weist Wittwer mehrfach hin, ergänzt die philosophische Perspektive auf das 

Phänomen Suizid die vorherrschenden wissenschaftlichen Blickrichtungen der Suizidologie, 

nämlich die medizinisch-psychologische sowie die soziologische Betrachtungsweise, durch 

ihre spezifische normative Fragerichtung und die dafür verwendeten begrifflich-argumenta-

tiven Methoden. An dieser Stelle soll hinzugefügt werden, dass die literarische Perspektive 

durch Gegenstand und Methode ebenfalls einen weiteren, erhellenden und von den 

empirischen Wissenschaften nicht zu leistenden Aspekt betont. Die medizinisch-

                                                           
35  Fritz Mauthner: „Selbstmord“, in: ders.: Wörterbuch der Philosophie, Zürich 1980 (11910/11), S. 410-411. 
36  Ebd., S. 411. 
37  Héctor Wittwer: „Die Eigenart der philosophischen Beschäftigung mit dem Suizid“, in: Ines Kappert, 

Benigna Gerisch und Georg Fiedler (Hrsg.): Ein Denken, das zum Sterben führt: Selbsttötung – das Tabu und 
seine Brüche, Göttingen 2004, S. 67-82, hier: S. 67. 



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

57 
 

psychologischen Hypothesen zur Erklärung suizidalen Verhaltens müssen sowohl im 

Vokabular der „Krankheitsthese“ bleiben als auch auf eine „Suizidprävention, -intervention 

und -postvention“ ausgerichtet sein.38 Die soziologische Betrachtungsweise, in ihrer ersten 

systematischen Ausformung durch Durkheim geprägt,39 nähert sich dem Problem mit statis-

tischen Mitteln an. Dies tut sie ebenfalls als empirische Disziplin und gibt somit Aufschluss 

über Verteilung, Häufung und Entwicklungen von Suizidraten. Was an dieser Stelle deutlich 

werden soll, ist Folgendes: Sowohl die philosophische als auch die literarische Perspektive 

auf das Phänomen Suizid hinterfragen beispielhaft tatsächlich vorfindbare gesellschaftliche 

Umgangsweisen sowie die dahinterliegenden Wertvorstellungen und überprüfen die dafür 

vorgebrachten Argumente (Philosophie) bzw. liefern alternative Handlungsoptionen, die 

konträr zu gesellschaftlich etablierten Normierungen stehen können (fiktionale Literatur). 

Dies tun sie, ohne die Ergebnisse der empirischen Wissenschaften infrage zu stellen, sondern 

verweisen in kritischer Distanz auf die Multiperspektivität und Multidimensionalität des 

Sachverhaltes.40  

Die im Folgenden fokussierte, moralphilosophische Perspektive, die die Rationalität und 

Moralität der Selbsttötung diskutiert, stellt dabei die zentrale Frage: Darf man – im 

philosophisch-ethischen Sinne des Dürfens – sich selbst das Leben nehmen? Oder ist es 

moralisch verwerflich, wenn sich, wie hier, die Figur Flora Meier umbringt und damit Darius 

scheinbar rücksichtslos alleine und auf sich gestellt zurücklässt? Hätte es einen Unterschied 

gemacht, wenn Flora sich Darius vor ihrem Tod mitgeteilt hätte oder ist es gerade das 

‚Heimliche‘, zunächst unentdeckte Fortgehen, das die Moralität der Handlung ausmacht? 

Diese Fragen können hier nicht in Gänze beantwortet werden, stattdessen, so die These, lohnt 

sich ein Blick in die Philosophiegeschichte, um die moralischen Implikationen des Suizids 

kurz zu skizzieren.41 

Der erste, wenngleich brisanteste Fall des Suizids ist der des Sokrates – und daraus 

resultierend Platons Abneigung gegenüber suizidalen Handlungen. Dennoch ist gerade für die 

Antike ein vorbehaltloser Diskurs über die Frage nach der vorzeitigen Beendigung des 

eigenen Lebens ein wesentliches Kennzeichen. So führt auch Ebeling zur antiken 

philosophischen Tradition aus: „Die bei aller Unterschiedenheit der Schulen gemeinsame 

ungewöhnliche Freiheit des Denkens gegenüber der Freiheit zum Tode erreicht ihrerseits 

einen gesellschaftlichen Einfluß, der bis in die Gegenwart hinein ohne vergleichbares Beispiel 

bleibt.“42 In der weiteren Philosophiegeschichte sind es vor allem Augustinus, Thomas von 

Aquin und Kant, die sich aus ethischer bzw. aus theologisch-ethischer Sicht gegen eine 

moralische Akzeptanz des Suizids wenden.43 Augustinus beruft sich vor allem auf das „Fünfte 

Gebot“, das er universal interpretiert als jegliches Tötungsverbot, sowohl gegen andere wie 

gegen sich selbst. Thomas bringt in die mittelalterlich-scholastische Debatte ein nicht weniger 

                                                           
38  Vgl. Emile Durkheim: Le suicide (1897), dt.: Der Selbstmord. Frankfurt a.M. 1983. 
39  Vgl. ebd. 
40  Das tun die Einzelwissenschaften im Übrigen auch, beispielsweise wenn etwa innerhalb der Psychiatrie und 

Psychologie sich nicht gegenseitig ausschließende, sondern integrierbare Ergebnisse etwa aus Psychoanalyse, 
Individual- und Sozialpsychologie sowie Neurowissenschaften verbunden werden. 

41  Für einen breiteren Überblick sowie eine konzise Diskussion verschiedenster Argumente vgl. Wittwer: 
Selbsttötung als philosophisches Problem. 

42  Ebeling: „Selbstmord“, S. 494. 
43  Vgl. hierzu v.a. Dieter Birnbacher: „Suizid und Suizidprävention aus ethischer Sicht“, in: ders.: Bioethik 

zwischen Natur und Interesse, Frankfurt a.M. 2006, S. 195-221. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

58 
 

folgenreiches Argument ein: Er beruft sich auf die prinzipielle Unverfügbarkeit des eigenen 

Lebens. Es ist gerade dieser Begriff der Unverfügbarkeit, der bis in die Moderne von 

nachhaltigem Wert sein sollte. Das Leben, so Thomas, sei ein Geschenk Gottes.44 Das scheint 

aber kaum plausibel, ebenso wenig wie Augustins Interpretation des fünften Gebotes. 

Birnbacher nennt gleich mehrere Einwände gegen Thomas’ Argument: Erstens sei „[e]in 

Geschenk […] dadurch definiert, dass es in das Eigentum des Beschenkten übergeht“ und 

damit in seiner Verfügungsgewalt steht.45 Noch dazu müsste Thomas zweitens erklären, wie 

es sich bei ungewollten Geschenken verhält – niemand hat sich ausgesucht zu leben. Und 

drittens scheint es irrational und willkürlich, den Gott des Thomas als gütig anzusehen, weil 

man das Leben als Geschenk ansieht, nicht aber die anderen Handlungsmöglichkeiten, die 

jeder Mensch innehat.46 

Bei Kant hingegen wird die Selbsterhaltung zur moralischen Pflicht aus der Vernunft 

heraus. Kant unterscheidet Pflichten gegen andere und Pflichten gegen sich selbst.47 Hierzu 

gehört auch das Suizidverbot. Kant versucht, diese Pflicht logisch zu begründen, da sich im 

Suizid die Natur „mit sich selbst in Widerspruch“ setzt.48 Wie begründet Kant dies? Nach 

Kant setzt „der Wille“, sich umzubringen, das Leben bereits logisch voraus. Man muss 

folglich implizit wollen, dass man lebt, damit man sich umbringen kann. Zweitens verstoße 

die Maxime der Selbsttötung gegen die „Zweck-an-sich-Formel“ des Kategorischen 

Imperatives, „weil der Suizident sich selbst bzw. die Menschheit in seiner Person nur als 

Mittel gebrauche“49 und eben nicht als Zweck an sich selbst. Zum ersten Punkt ist zu sagen: 

Seine Freiheit zu gebrauchen, um seine Freiheit aufzuheben und zu zerstören, ist alles andere 

als logisch widersprüchlich.50 Ebenso ist es ja gerade der Lebenswille, der bei Suizidenten 

vielfach nicht mehr vorliegt. Zum zweiten Punkt hat Birnbacher eingewandt, dass der 

Imperativ gegen „Ausbeutungsverhältnisse“ (jemand gebraucht jemand anderen bloß als 

Mittel zum Zweck) „zunächst nur für solche Fälle definiert [ist], in denen Ausbeuter und 

Ausgebeuteter verschieden sind“.51 Ob Kant es vermag, hinreichend gute Gründe für das 

Suizidverbot zu liefern, hängt u.a. davon ab, ob man die metaphysischen Prämissen, die seiner 

logisch-begrifflichen Argumentation zugrunde liegen, teilt und ob man dem Allgemeinheits-

grad seiner Aussagen zustimmt. 

Eine der bekanntesten Positionen der Gegenwart ist, wie bereits angesprochen, die von 

Jean Améry. Amérys Hauptthesen bewegen sich um den Begriff der menschlichen Freiheit, 

deren höchste Ausdrucksform die Vernichtung des eigenen Lebens ist, die vollkommene 

Bestimmung über das eigene Schicksal, ohne jedoch, wie er selbst im Vorwort schreibt, eine 

„Apologie des Freitods“52 zu formulieren. Die sog. Suizidologie verkenne, dass sich durch das 

Sammeln von Daten, Statistiken über Personen, Alter, Umstände, Häufigkeiten usw. eine 

                                                           
44  Thomas v. Aquin: Summa theologica, II-II, q. 64, art. 5, in: Die deutsche Thomas-Ausgabe, lat./dt., Bd. 18., 

hrsg. v. d. Albertus-Magnus-Akademie Walberberg, Salzburg/Heidelberg 1953. Vgl. Birnbacher: „Suizid und 
Suizidprävention“, S. 197. 

45  Ebd. 
46  Vgl. ebd. 
47  Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)“, in: Kants Werke. Akademie-Ausgabe, Bd. 

IV, Berlin 1903, S. 385-463. 
48  Ebd., S. 422. 
49  Wittwer: „Selbsttötung“, S. 2434. 
50  Birnbacher: „Suizid und Suizidprävention“, S. 202. 
51  Ebd., S. 203-203. 
52  Améry: Hand an sich legen, S. 11. 



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

59 
 

Annäherung an die Gründe und Ursachen geradezu verbietet. Hierdurch bewege man sich 

vielmehr immer weiter weg vom Suizidenten und seinen persönlichen Umständen.  

Gerade dieser letzte Punkt führt zurück zu Moras Roman und zur Figur des Darius. Denn 

die Moralität einer Handlung bemisst sich immer an den Gründen, die dafür gegeben werden. 

In der Regel lässt sich auf eine rechtfertigbare Handlung hin fragen: „Warum hast du das 

getan?“ Im speziellen Fall des Suizids kann Darius diese Frage nicht mehr direkt an Flora 

stellen, was die Besonderheit hieran darstellt. Dass ein aus letzter menschlicher Freiheit 

begangener Suizid ein Tabu sein soll, weil er in jedem Fall moralisch verwerflich sei, lässt 

sich durch eine kritische Prüfung der Argumente (viel intensiver, als dies hier angedeutet 

wurde) nicht aufrechterhalten. Wittwer macht in diesem Zusammenhang auf ein 

grundsätzliches Problem philosophischer Reflexion über Selbsttötung aufmerksam: Erstens 

besteht innerhalb der empirischen Suizidologie weitgehend Einigkeit darüber, dass es nicht 

„den“ Suizid gibt, sondern vielmehr verschiedene Typen.53 Zweitens habe die Philosophie in 

ihrer langen Tradition diese Differenzierung wenig bis kaum beachtet. So konstatiert er: „In 

jedem Fall gibt die Vielfalt möglicher Selbsttötungen einen guten Grund dafür ab, allen 

generellen Thesen über den Suizid mit Misstrauen zu begegnen, insbesondere dann, wenn 

allen Suizidenten ein und dasselbe Motiv unterstellt wird.“54 Diese Einsicht lässt sich nutzbar 

machen, wenn man sie nicht nur auf die Romanfigur Flora, sondern auch auf die 

Aufforderung an den Rezipienten bezieht, sich selbst ein begründetes Urteil zu bilden.  

Das Reden und Schreiben über den Suizid nagt an einem Tabu, weil es eben doch – 

entgegen der These von Améry – darum bemüht ist, etwas einsichtig und nachvollziehbar 

machen zu können. Nicht zuletzt geht es um die mögliche Vielfalt der Gründe. Aus ethischer 

Sicht bleibt zu fragen, ob der Roman Flora Meier als moralisch verwerflich handelnde Person 

darstellt. Das tut er genau dann nicht, wenn sich der Leser, so wie Darius, auf den 

Nachvollzug einstellen kann – auch wenn hier natürlich(e) Grenzen bestehen. Auch Moras 

Text repräsentiert sicherlich keine Apologie des Suizids, dafür ist die Aporie am Ende zu 

deutlich, denn eine Suizidprävention wird nicht als Option generiert. 

Schluss  

Am Ende des Romans erkennt Darius, dem mit Floras Suizid temporär ebenso der 

Lebensgrund abhandengekommen ist, dass die Gründe für ihre Selbsttötung nicht in seiner 

Person und einem etwaigen Fehlverhalten zu suchen sind. Darius kann weiterleben, da er 

verstanden hat, dass es für Flora eine, wenn auch für ihn schmerzhafte Logik des Handelns 

gab. Darius kann diese Logik akzeptieren und hieraus eine Erkenntnis über sich selbst 

gewinnen. Die Erkenntnis, dass er anscheinend nicht zu jener tief grübelnden Sorte Mensch 

gehört. Zuletzt gibt er das zu, da er ein offenbar leichteres Leben führt: „Dass ich im Paradies 

leben durfte, soviel, immerhin, habe ich begriffen. Und auch, dass der Weg zurück für mich 

immer kurz sein wird, kürzer als für viele, womöglich Hervorragendere.“55 Im versuchten 

Verstehbar- und Nachvollziehbarmachen des Suizids liegt der eigentliche Tabubruch dieses 

Romans. An der Figur des Darius wird vorgeführt, dass es durch kritische Selbstreflexion und 

die Bereitschaft, eine fremde Perspektive einzunehmen, die Möglichkeit gibt, der „Logik“ 

                                                           
53  Wittwer: „Die Eigenart“, S. 74. 
54  Ebd., S. 75. 
55  Mora: Ungeheuer, S. 681. 



 SARAH-CHRISTINA HENZE / KEVIN M. DEAR 

60 
 

eines Suizids näher zu kommen. Es sollte hiermit gezeigt werden, dass das Fragen nach und 

Offenbaren von Gründen als Gemeinsamkeit philosophischer und literarischer Perspektiven 

auf Suizidhandlungen aufgefasst werden kann. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Améry, Jean: Hand an sich legen: Diskurs über den Freitod, Stuttgart 1976. 

Barthes, Roland: Am Nullpunkt der Literatur, Frankfurt a.M. 1982. 

Birnbacher, Dieter: „Suizid und Suizidprävention aus ethischer Sicht“, in: ders.: Bioethik zwischen 
Natur und Interesse, Frankfurt a.M. 2006, S. 195-221. 

Bondolfi, Alberto: „Ethische Wertungen des Suizids im Laufe der Geschichte: Übertretung des 

Tötungsverbots, Pathologie ...?“, in: Hans-Balz Peter und Pascal Mösli (Hrsg.): Suizid ...? Aus dem 
Schatten eines Tabus, Zürich 2003, S. 37-48. 

Durkheim, Émile: Der Selbstmord, Frankfurt a.M. 1983. 

Ebeling, Hans: „Selbstmord“, in: Joachim Ritter (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 

Band 9, Basel 1995, S. 493-499. 

Emrich, Hinderk M.: „Sinn lässt sich nicht herbeireden“, in: Hannoversche Allgemeine (29.10.2011), 

http://www.haz.de/Nachrichten/Kultur/Uebersicht/Emrich-Sinn-laesst-sich-nicht-herbeireden. 

Emrich, Hinderk M.: „Der Sinn der Depression“, Online: http://www.wahrendorff.de/termine/emrich-

vortrag19112008.pdf. Wieder abgedruckt in: Psychopraxis 12.3 (2009), S. 17-23.  

Jurgensen, Manfred: Das fiktionale Ich: Untersuchungen zum Tagebuch, Bern 1979. 

Kant, Immanuel: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“, in: Kants Werke: Akademie-Ausgabe, 

Band IV, Berlin 1903, S. 385-463. 

Leuzinger-Bohleber, Marianne, Stephan Hau und Heinrich Deserno (Hrsg.): Depression – Pluralismus 
in Praxis und Forschung, Göttingen 2005. 

Mauthner, Fritz: „Selbstmord“, in: ders. (Hrsg.): Wörterbuch der Philosophie, Zürich 1980 

(11910/1911), S. 410-411. 

Mora, Terézia: Das Ungeheuer, München 2013. 

Mora, Terézia: Der einzige Mann auf dem Kontinent, München 2011. 

Öhlschläger, Claudia: „Narration und Ethik. Vorbemerkung“, in: dies. (Hrsg.): Narration und Ethik, 

München 2009, S. 9-24. 

Pöldinger, Walter, Albin Eser und Adrian Holderegger: „Suizid“, in: Wilhelm Korff (Hrsg.): Lexikon 
der Bioethik, Band 3, Gütersloh 1998, S. 490-499. 

Sillem, Peter (Hrsg.): Melancholie oder Vom Glück, unglücklich zu sein, München 1997. 

Solomon, Andrew: Saturns Schatten. Die dunklen Welten der Depression, Frankfurt a.M. 2001. 

Thomas v. Aquin: Summa theologica, in: Die deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 18. Lat./dt., hrsg. v. d. 

Albertus-Magnus-Akademie Walberberg, Salzburg/Heidelberg 1953. 



PHILOSOPHISCHE UND LITERARISCHE PERSPEKTIVEN AUF DEN SUIZID 

61 
 

Wittwer, Héctor: „Die Eigenart der philosophischen Beschäftigung mit dem Suizid“, in: Ines Kappert, 

Benigna Gerisch und Georg Fiedler (Hrsg.): Ein Denken, das zum Sterben führt: Selbsttötung – das 
Tabu und seine Brüche, Göttingen 2004, S. 67-82. 

Wittwer, Héctor: „Selbsttötung“, in: Hans Jörg Sandkühler (Hrsg.): Enzyklopädie Philosophie, Band 3, 

Hamburg 2010, S. 2433-2435.  

Wittwer, Héctor: „Selbsttötung“, in: Ralf Stoecker, Christian Neuhäuser und Marie-Luise Raters 

(Hrsg.): Handbuch Angewandte Ethik, Stuttgart 2011, S. 440-446. 

Wittwer, Héctor: Selbsttötung als philosophisches Problem: Über die Rationalität und Moralität des 
Suizids, Paderborn 2003. 



  

 

DENNIS BOCK (Hamburg) 

„Denn es geht hier nicht um Mögen oder Nichtmögen. Die Muselmänner stören ihn, das 

ist es“
1
 – Erzählungen über Muselmänner in der Literatur über die Shoah 

Über die Muselmänner zu schreiben heißt eigentlich, über die entscheidende 

Gruppe der KZ-Häftlinge zu schreiben, über all jene, die das typische Schicksal 

des Menschen im Konzentrationslager teilten.  

Adolf Gawalewicz2 

Vorbemerkungen
3
  

Mit Blick auf die Wortgeschichte ist festzustellen, dass Katastrophe ein „begrifflicher 

Spätzünder“ ist – „erst im letzten Jahrhundertdrittel erfuhr der Topos die rasante Karriere“, 

welche ihn „zu einer ubiquitären Krisenkategorie [machte], die sich allmählich von einem 

Ereignis- in einen Prozeß- und schließlich in einen Zustandsbegriff wandelte“.4 Begreift man 

die Nachgeschichte der Shoah als ein Konvolut postkatastrophischer Narrative, verdichten 

sich in dieser Sammlung Geschichten um Ereignisse, Prozesse und Zustände. Infolgedessen 

hat der Katastrophenbegriff als ‚weiche‘ Kategorie durchaus seine metaphorische Relevanz. 

„Inwiefern Forschungszweige und Disziplinen einen relativ stabilen semantischen Kern von 

Katastrophe etablieren können, bleibt abzuwarten“,5  resümieren Briese/Günther jedoch in 

ihrer Begriffsgeschichte.  

Dass sich der Katastrophenbegriff in einem Feld verwandter Konzepte und Metaphern 

befindet, macht u.a. das 2014 erschienene Themenheft Katastrophen, Krisen, Störungen 

deutlich. Während sich Katastrophe und Krise semantisch und analytisch unmittelbar 

nahestehen, bleibt Störung „als analytischer Begriff bislang meist auf Irritation und 

Fehlentwicklungen im Kontext technischer Systeme beschränkt“.6 In ihrer Anwendung als 

Analysekategorie auf literarische Texte ist Störung allerdings  

nicht mehr bloß als eine heterogene Unterbrechung im gelingenden Prozessieren unserer 

technischen, symbolischen und sozialen Systeme und Apparaturen zu begreifen. Vielmehr eröffnet 

                                                           
1  Jorge Semprún: Der Tote mit meinem Namen, Frankfurt a.M. 2002 (12001), S. 31. 
2  Zit. nach: Stanisław Kłodziński und Zdzisław Ryn: „An der Grenze zwischen Leben und Tod. Eine Studie 

über die Erscheinung des ‚Muselmanns‘ im Konzentrationslager“, in: Die Auschwitz-Hefte. Texte d. poln. 
Zeitschr. ‚Przeglad Lekarski‘ über histor., psych. und med. Aspekte d. Lebens u. Sterbens in Auschwitz, 
(1987), H. 1, S. 89-154.  

3  Die Ursprungsfassung dieses Aufsatzes ist in polnischer Sprache erschienen. Die vorliegende Version 
entspricht mit Ausnahme einiger editorischer Änderungen der publizierten Ausführung. Wir danken den 
Herausgeberinnen und dem Verlag für die freundliche Genehmigung zur Veröffentlichung der deutschen 
Fassung. Vgl. Dennis Bock: „‚Nie chodzi o to, czy nienawidzi czy nie. Muzułmanie mu p r z e s z k a d z a l 
i‘ – kategoria z a k ł ó c e n i a w narracjach o muzułmanie w literaturze Szoa“, in: Anna Artwińska, 
Przemysław Czapliński, Alina Molisak und Anja Tippner (Hrsg.): Po Zagładzie. Narracje postkatastroficzne 
w literaturze polskiej (Poznańskie Studia Polonistyczne, Seria Literacka), 25 (2015), S. 137-163. 

4  Olaf Briese und Timo Günther: „Katastrophe. Terminologische Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft“, in: 
Archiv für Begriffsgeschichte, 51 (2009), S. 155-195, hier: S. 188. 

5  Ebd., S. 189. 
6  Stephan Habscheidt und Lars Koch: „Katastrophen, Krisen, Störungen. Einleitung“, in: Zeitschrift für 

Literaturwissenschaft und Linguistik, 173 (2014), S. 5-12, hier: S. 9.  



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

63 
 

sie qua ihrer Fähigkeit zur Irritation genau jene Spielräume, in denen sich Weltbezüge erneuern 

und gesellschaftliche Selbstbeschreibungen kritisieren und reformulieren lassen.7  

Das trifft, wie zu zeigen sein wird, im Besonderen auch auf die literarische Repräsentation der 

Shoah zu.  

Das Korpus literarischer Zeugnisse über die Shoah ist nahezu unüberschaubar groß. Ein 

kleiner Teil dieser Literatur hat sich als Kanon etabliert und prägt eine Vielzahl weiterer 

Erzählungen sowie den auf sie Bezug nehmenden wissenschaftlichen Diskurs bis in die 

Gegenwart. Abweichende Erzählungen können in diesem Zusammenhang ein Störpotential 

entwickeln, weil sie die leserseitigen Erwartungen an literarische Strukturen und Motive 

offenlegen und kulturelle Verarbeitungsroutinen problematisieren.8 Die Analyse von Shoah-

Erzählungen zeigt, dass wir es zwar jeweils mit individuellen Ausformungen, durchaus aber 

mit dominierenden, in Teilen hegemonialen Erzählstrukturen und literarischen Motiven zu tun 

haben. Das trifft in besonderer Weise auch auf die Repräsentation des sogenannten 

‚Muselmanns‘ zu. Gerade weil die Darstellung dieser Figur einem noch näher zu 

bestimmenden Muster folgt, stören alternative Schilderungen die Präsuppositionen 9  des 

Lesers im Zuge seines Rezeptionsprozesses und weisen auf Verallgemeinerungen seiner 

Darstellung hin. Als Analysekategorie ist der Begriff ‚Störung‘ mithin in der Lage, verdeckte 

und nivellierte Erzählungen über Muselmänner offenzulegen.  

Der vorliegende Beitrag postuliert ferner, dass es sich bei der etablierten Muselmann-

Erzählung nicht bloß um einen Bestandteil der Shoah-Literatur10 handelt, sondern um eine 

eigenständige und äußerst komplexe Erzählung innerhalb dieser Literatur, die zugleich 

weitgehend marginalisiert ist. Ziel des Aufsatzes ist es, zunächst eine Art 

Prototypenerzählung über Muselmänner zu skizzieren. Zu diesem Zweck werden Motive 

dieser Erzählungen rekonstruiert und vergleichend analysiert. Daran anknüpfend stehen Texte 

im Fokus, die eine Art ‚Gegenerzählung‘ konstituieren, mindestens aber aufgrund ihrer 

Darstellung von Muselmännern gängige Narrative sowie davon abgeleitet, leserseitige 

Erwartungen und Forschungswissen irritieren und infrage stellen.  

Mit den Begriffen KZ-Literatur,11 Lagerliteratur,12 Memoiren-Literatur,13 und Holocaust-

Literatur 14  – um hier nur einige zu nennen – existiert eine bemerkenswerte Reihe von 

Konzepten, welche die Erzählungen über die Shoah zu kategorisieren sucht.15 Eine umfas-

sende und systematisierende Studie zu literarischen Shoah-Repräsentationen ist nach wie vor 

                                                           
7  Ebd. 
8  Vgl. Lars Koch und Tobias Nanz: „Ästhetische Experimente. Zur Ereignishaftigkeit und Funktion von 

Störungen in den Künsten“, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik, 173 (2014), S. 94-115, 
hier: S. 97.  

9  Konrad Ehlich und Jochen Rehbein: „Erwarten“, in: Dieter Wunderlich (Hrsg.): Linguistische Pragmatik, 
Wiesbaden 1972, S. 99-114. 

10 Der Terminus ist hier und im weiteren Dokument heuristisch übernommen. 
11  Helmut Peitsch: „Deutschlands Gedächtnis an seine dunkelste Zeit.“ Zur Funktion der Autobiographik in 

den Westzonen Deutschlands und den Westsektoren von Berlin 1945-1949, Berlin 1990, S. 134-151. 
12  Thomas Taterka: Dante Deutsch. Studien zur Lagerliteratur, Berlin 1999. 
13  Jan Philipp Reemtsma: „Die Memoiren Überlebender. Eine Literaturgattung des 20. Jahrhunderts“, in: 

Mittelweg 36, 6 (1997), H. 4, S. 20-39.  
14  Alvin Rosenfeld: A Double Dying. Reflections On Holocaust Literature, Bloomington, Ind. 1980. 
15  Tatsächlich scheint sich die Forschung in diesem Zusammenhang in einem sprachphilosophischen und 

erkenntnistheoretischen Diskurs über potentielle Gattungsbezeichnungen zu verlieren. Zielführend wäre es, 
einen Begriff heuristisch zu übernehmen und sich dem Signifikat zu widmen. 



 DENNIS BOCK 

64 
 

ein Forschungsdesideratum. Ein Grund dafür lässt sich mit Werner Wolf darin suchen, dass 

die ihnen zugrunde liegenden Narrative zunächst einem „kognitiven Schema von relativer 

Konstanz und lebensweltlicher Erfahrung“ 16  entsprechen, und nicht etwa auf einer 

monomedial literarisch ausgerichteten Gattungstheorie beruhen. Das macht eine analytische 

und terminologische Kategorisierung ungleich schwerer. Dennoch, so Wolf, existieren 

qualitative, inhaltliche und verbindende Faktoren einer Erzählung, die zugleich die 

Konstituenten eines Narrativs bilden. 17  Die Forschung hat einige wiederholt auftretende 

Faktoren in der Shoah-Literatur erkannt und rekonstruiert. In diesem Zusammenhang wurden 

bestimmte Erzählmuster freigelegt 18  und Motive benannt. Hierzu zählen beispielsweise 

Handlungen entlang von „Stationen“, 19  d.h. Orten des NS-Zwangslagersystems 20  sowie 

szenische Beschreibungen aus dem l’univers concentrationnaire (Ankunft im Lager, 

Selektion, Initiationsprozess). In diesem Kontext hat die Ankunftsszene an der ‚Rampe‘ in 

Auschwitz-Birkenau beispielsweise „beinahe archetypischen Charakter gewonnen“. 21 

Abhängig davon, auf welchen Zeitraum, welchen Ort und welche Situation die Texte Bezug 

nehmen, findet sich darüber hinaus ein relativ konstant bleibendes Ensemble von Figuren. 

Neben SS-Männern und KZ-Aufseherinnen treten Protagonisten der Häftlingsgesellschaften22 

auf, überproportional häufig beispielsweise Kapos, Stubenälteste und Blockälteste, d.h. 

Funktionshäftlinge bzw. ‚privilegierte‘ Häftlinge. Auch der Muselmann zählt zu der Gruppe 

häufig genannter Figuren. Seine Darstellung beschränkt sich üblicherweise jedoch auf wenige 

Zeilen. Darüber hinaus handelt es sich beim Muselmann nicht um eine als agierend 

beschriebene Figur, sondern besonders häufig um einen scheinbar passiven, reagierenden, 

stummen und lästigen Bestandteil der Häftlingsgesellschaften. 

Ich gehe davon aus, dass im Rezeptionsprozess ein Wissen angeeignet wird. Und zwar 

einerseits ein allgemeines Wissen über die Geschichte des NS und die Geschichte der Shoah, 

und zum anderen ein strukturiertes Wissen über die literarischen Formen und Muster, 

genauer: ein implizit mitlaufendes Wissen über Erzählmuster, Themen, Figuren und 

Handlungsverläufe. Im Zuge dieser Wissensbildung können leserseitige Erwartungen 

entstehen, die beim wiederholten Lesen involviert sind.23 Unbewusst erwarten wir beispiels-

weise das Versmaß in einem Gedicht, die überraschende Wende im klassischen Drama oder 

                                                           
16  Werner Wolf: „Das Problem der Narrativität in Literatur, bildender Kunst und Musik. Ein Beitrag zu einer 

intermedialen Erzähltheorie“, in: Ansgar Nünning und Vera Nünning (Hrsg.): Erzähltheorie transgenerisch, 
intermedial, interdisziplinär, Trier 2002, S. 23-104, hier: S. 37. 

17  Wolf: „Das Problem der Narrativität“, S. 44ff. Wolf spricht hier von „Narremen“. 
18  Vgl. z.B. Peitsch: „Deutschlands Gedächtnis an seine dunkelste Zeit“, S. 134-151; Michael Pollak: Die 

Grenze des Sagbaren. Lebensgeschichten von KZ-Überlebenden als Augenzeugenberichte und als 
Identitätsarbeit, Frankfurt a.M. und New York 1980. 

19  Vgl. Ruht Klüger: weiter leben. Eine Jugend, München 1997 (11992), S. 79. 
20  Vgl. Wolfgang Benz, Barbara Distel und Angelika Königseder (Hrsg.): Nationalsozialistische Zwangslager. 

Strukturen und Regionen – Täter und Opfer, Dachau und Berlin 2011. 
21  Andrea Reiter: „Authentischer Bericht oder Roman? Einige Überlegungen zur Typologie von Holocaust-

Texten“, in: Anne Betten und Konstanze Fliedl (Hrsg.): Judentum und Antisemitismus. Studien zur Literatur 
und Germanistik in Österreich, Berlin 2003, S. 120-131, hier: S. 124.  

22
  Maja Suderland: Ein Extremfall des Sozialen. Die Häftlingsgesellschaft in den nationalsozialistischen 

Konzentrationslagern, Frankfurt a.M. 2009. 
23  Vgl. zu rezeptionsseitigen Wissensformen und Erwartungshaltungen sowie zum Konzept der literarischen 

Störung: Dennis Bock: „,Erinnerung ist keine gemütliche, badewasserlaue Annehmlichkeit.‘ Ruth Klügers 
Kritik an KZ-Gedenkstätten und -Museen“, in: Imke Hansen, Enrico Heitzer und Katarzyna Nowak (Hrsg.): 
Ereignis & Gedächtnis. Neue Perspektiven auf die Geschichte der nationalsozialistischen 
Konzentrationslager, Berlin 2014, S. 176-216. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

65 
 

die Katastrophe bei Kleist. Motive – verstanden als wiederkehrende Ereignisse in literarischen 

Texten – sind „mental präfiguriert“,24 d.h. sie können durch textuelle Informationen beim 

Leser aktiviert werden. Thomas Anz weist darauf hin, dass bestimmte Stoffe in der Literatur 

mit Motiven verknüpft sein können, etwa der Faust-Stoff mit dem Motiv des Teufelpakts.25 

So lässt sich in Analogie zu dieser Verknüpfung extrapolieren, dass der Auschwitz-Stoff z.B. 

mit dem Motiv der Deportation oder dem Motiv der Selektion verknüpft ist. Ich gehe 

schließlich davon aus, dass eine Muselmann-Erzählung innerhalb der Shoah-Literatur 

existiert. Auch diese Erzählung ist mit spezifischen Motiven verknüpft, über die sich der 

Leser im Zuge der Rezeption ein Wissen aneignet. Der folgende Abschnitt sucht die 

Erzählung und ihre Motive anhand ausgesuchter Textbeispiele zu rekonstruieren, beginnend 

mit einem der einflussreichsten Texte des Genres. 

Zur Genese eines dominierenden Narrativs über den Muselmann: Primo Levis Ist das 
ein Mensch? 

Zdzisław Ryns und Stanisław Kłodzińskis systematischer Studie über Muselmänner liegen 

Berichte von ehemaligen Auschwitz-Häftlingen zugrunde.26 Sie fassen zusammen, dass aus 

diesen Berichten „zweifelsfrei hervorgeht, daß der Muselmann im Lager keine herausragende 

Erscheinung, sondern ganz im Gegenteil eine alltägliche Erscheinung war“.27 Dieser Befund 

ist Ausgangspunkt der nachstehenden Überlegungen, weist er doch auf einen zentralen und 

erklärungsbedürftigen Widerspruch hin: Obgleich der Muselmann omnipräsenter Bestandteil 

der Häftlingsgesellschaften war,28  ist er literarisch vergleichsweise marginal repräsentiert. 

Erich Maria Remarques Text Der Funke Leben29 stellt eine Ausnahme dar. Dementsprechend 

lautet auch Hubert Orłowskis These, dass die „Lagerwelt“, die Remarque in Der Funke Leben 
schafft, sich entscheidend von denen anderer Autoren unterscheide. Remarque sei es 

gelungen, wesentliche Elemente des „Stacheldrahtuniversums“ zu rekonstruieren, „vor allem 

aber das ‚Muselmanntum‘“. 30  Eine entscheidende Frage müsste also lauten: Inwiefern 

unterscheiden sich die in den Texten geschaffenen ‚Lagerwelten‘ im Kontext der Muselmann-

Repräsentation voneinander? Im Folgenden wird der Versuch unternommen, einige meiner 

diesbezüglichen Beobachtungen zu systematisieren. 

Primo Levis Erfahrungsbericht Ist das ein Mensch? hat die Erzählung über den Muselmann 

entscheidend geprägt.31 Seine Schilderungen des äußeren Erscheinungsbildes, der mentalen 

Konstitution sowie der sozialen Situation dieser Menschen sind wiederkehrend in der 

Literatur aufgegriffen und, so darf gefolgert werden, infolgedessen zu einem Archetyp des 

                                                           
24  Thomas Anz (Hrsg.): Handbuch Literaturwissenschaft. Gegenstände und Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart 

2007, S. 127. 
25  Ebd., S. 130.  
26  Vgl. Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“. 
27  Ebd., S. 104. 
28  Für eine sozialgeschichtliche Betrachtung des Muselmanns sowie einen Versuch zur systematischen 

Aufarbeitung des Forschungsstandes, siehe: Michael Becker und Dennis Bock: „Muselmänner und 
Häftlingsgesellschaften. Ein Beitrag zur Sozialgeschichte der nationalsozialistischen Konzentrationslager“, 
in: Archiv für Sozialgeschichte, 55 (2016), S. 133-175. 

29  Erich Maria Remarque: Der Funke Leben, Köln 2002 (11952). 
30  Hubert Orłowski: „Stacheldrahtuniversum und Literatur. Zu Remarque und anderen“, in: ders.: Literatur und 

Herrschaft – Herrschaft und Literatur. Zur österreichischen und deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts, S. 
281-304, hier: S. 287. 

31  Primo Levi: Ist das ein Mensch?, München 1992 (11947). 



 DENNIS BOCK 

66 
 

Genres geworden. In seinem Text ist erstmalig von einem Muselmann die Rede, als Levi sich 

an seinen ehemaligen Mitgefangenen „Null Achtzehn“ erinnert. Dort heißt es: 

Nur so heißt er: Null Achtzehn, die letzten drei Ziffern seiner Nummer; als sei sich ein jeder 

bewußt geworden, daß nur ein Mensch es verdient, einen Namen zu haben und daß Null Achtzehn 

kein Mensch mehr ist. Ich glaube, er selber hat seinen Namen vergessen, denn so benimmt er sich. 

Seine Sprache und sein Blick erwecken den Eindruck, als sei sein Inneres leer, als bestehe er nur 

noch aus einer Hülle, wie die Reste mancher Insekten, die man, mit einem Faden an einem Stein 

hängend, an den Ufern der Teiche findet, und der Wind hat sein Spiel mit ihnen.32 

Dass „Null Achtzehn“ in der Darstellung Levis kein Mensch mehr ist, gleichwohl er noch 

lebt, ist in der Übertragung auf Muselmann-Erzählungen innerhalb der Shoah-Literatur als 

Leitmotiv zu bezeichnen. Die Rede von Nichtmenschen, „wankenden Leichnamen“,33 „wan-

delnden Toten“,34 „walking skeletons“35 oder „lebenden Toten“36 ist überproportional häufig 

Teil der Darstellungen. Des Weiteren ist der scheinbar unausweichliche Tod Teil dieses 

Leitmotivs. Wer in den ‚Zustand‘ des Muselmanns geriet, „verflüchtigte sich bald mit dem 

Krematoriumsrauch und war nicht mehr aufzufinden“,37 „die letzte Phase des Muselman-

entums dauerte immer sehr kurz, und sie endete immer mit dem Tod“.38 Auch Ryn/Kłodziński 

fassen zusammen, dass der Muselmann „das Endprodukt des Lagers [war] – man brauchte 

sich nicht weiter um ihn zu kümmern, man konnte ihn seinem Schicksal überlassen, denn 

dieses Schicksal war eindeutig festgelegt: Es war der Tod“.39 Das äußere Erscheinungsbild – 

insbesondere tiefliegende, teils funkelnde, teils matte Augen und ein leerer Blick der 

Muselmänner – ist darüber hinaus, ähnlich wie bei Levi, ein wiederkehrendes Motiv. „Aber es 

waren ihre Gesichter, die mir das Blut in den Adern gefrieren ließen, ihre Totenschädel, ihre 

Augen, die leer und blicklos waren“, 40  schreibt Vrba. „Er hörte hinter sich das weiche 

Schlurfen der Häftlinge, die zur Latrine wankten, und er brauchte sich nicht umzublicken, um 

ihre toten Augen zu sehen. […] Der Lagerwitz nannte sie Muselmänner“,41 berichtet der 

Erzähler in Der Funke Leben. Der Auschwitz-Überlebende Alfred Skrabania erinnert sich:  

Die Augen waren verschieden. Bei den einen waren sie unruhig, wie erschrocken, auch finster, 

trübe, als sähen sie nichts; andere glänzten, in ihnen funkelte irgendeine Hoffnung. Ich habe auch 

Augen gesehen, die ich wohl nie vergessen werde. […] Und diese Augen. Große, aufgerissene, 

funkelnde Augen. Ich hatte den Eindruck, das Leben, das aus ihm zu entweichen drohte, hätte sich 

gerade in diesen Augen versteckt, es klammerte sich dort an den sterbenden Körper und 

vergrößerte diese Augen auf eine unnatürliche Weise.42 

                                                           
32  Ebd., S. 47. 
33  Jean Améry: Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten, Stuttgart 2012 

(11977), S. 31. 
34  Rudolf Vrba: Ich kann nicht vergeben. Meine Flucht aus Auschwitz, Frankfurt a.M. 2010 (11964), S. 170. 
35  Olga Lengyel: Five Chimneys. A Woman Survivor’s True Story of Auschwitz, Chicago 1995 (11947), S. 55. 
36  Semprún: Der Tote mit meinem Namen, S. 39. 
37  Mieczysława Chylińska, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 103. 
38  Stanisław Sterkowicz, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 93. 
39  Ebd., S. 150. 
40  Vrba: Ich kann nicht vergeben, S. 172. 
41  Remarque: Der Funke Leben, S. 65. 
42  Alfred Skrabania, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 112. Eine längere 

und wichtige Textstelle zu den Augen findet sich außerdem bei: Semprún: Der Tote mit meinem Namen, S. 
138-139. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

67 
 

Das Kapitel „Die Verlorenen und die Geretteten“ beinhaltet schließlich wohl die beiden 

wichtigsten Textstellen zum Muselmann in Levis literarischen Erinnerungen. Dort heißt es 

zunächst: 

An die Muselmänner hingegen, die Menschen in Auflösung, verlohnt sich nicht, ein Wort zu 

richten, weiß man doch schon im voraus, daß sie lamentieren würden und aufzählen, was sie 

daheim zu essen pflegten. Ebenso unnütz ist es, sich mit ihnen anzufreunden, denn sie haben keine 

illustren Bekanntschaften im Lager, sie essen keine Extrarationen, sie arbeiten nicht in 

vorteilhaften Kommandos, und sie sind nicht fähig, heimlich zu organisieren. Und vor allem weiß 

man, daß sie nur vorübergehend hier sind und daß in ein paar Wochen nichts weiter von ihnen 

übrig sein wird als eine Handvoll Asche in einem benachbarten Acker und eine durchgestrichene 

Nummer in einer Kartei. Mögen sie auch eingereiht sein in die zahllose Menge von ihresgleichen, 

die sie rastlos mit sich zieht, sie leiden doch und schleppen sich dahin in grauer, innerer 

Einsamkeit; und sterben oder verschwinden in Einsamkeit, ohne eine Spur von Erinnerung zu 

hinterlassen.43  

Die Textstelle macht deutlich, dass Muselmänner der untersten Schicht der Lagerhierarchie 

angehörten. Fehlende Privilegien sowie ihr körperlicher und mentaler Zustand ließen 

Muselmänner in den Augen der übrigen Häftlinge zu einer „Handvoll Asche“ werden, man 

mied sie. Hinzu kommt, dass die Erscheinung der Muselmänner den Mithäftlingen vor Augen 

führte, welches Schicksal mit allergrößter Wahrscheinlichkeit auch sie erwartete. „Der 

Muselmannzustand war der Schrecken der Häftlinge, weil keiner wußte, wann ihn selbst das 

Schicksal eines Muselmannes treffen würde, eines sicheren Kandidaten der Gaskammer oder 

einer anderen Todesart“. 44  Levi und zahlreiche andere Autoren beschreiben daher einen 

Prozess sozialer Distanzierung und Isolation. Dieser Prozess ließe sich als 

Verdrängungsstrategie deuten, die das scheinbar Unvermeidbare, d.h. ein qualvolles Sterben 

aufgrund von Unterernährung, Erschöpfung und mentaler Destruktion, auszublenden suchte.  

Bei Levi heißt es dann weiter: 

Ihr Leben ist kurz, doch ihre Zahl ist unendlich. Sie, die Muselmänner, die Verlorenen, sind der 

Nerv des Lagers: sie, die anonyme, die stets erneuerte und immer identische Masse schweigend 

marschierender und sich abschuftender Nichtmenschen, in denen der göttliche Funke erloschen ist, 

und die schon zu ausgehöhlt sind, um wirklich zu leiden. Man zögert, sie als Lebende zu 

bezeichnen; man zögert, ihren Tod, vor dem sie nicht erschrecken, als Tod zu bezeichnen, weil sie 

zu müde sind ihn zu fassen. Sie bevölkern meine Erinnerung mit ihrer Gegenwart ohne Antlitz; 

und könnte ich in einem einzigen Bild das ganze Leid unserer Zeit einschließen, würde ich dieses 

nehmen, das mir vertraut ist: Ein verhärmter Mann mit gebeugter Stirn und gekrümmten Schultern, 

vor dessen Gesicht und Augen man nicht die Spur eines Gedankens zu lesen vermag.45 

Wichtig ist, dass Levi den Muselmann im vorangegangenen Zitat als „Nerv des Lagers“ 

bezeichnet. Er ordnet ihm in seinen Gedanken damit keine nachrangige, sondern eine zentrale 

Rolle zu. Der Muselmann ist, so lässt sich die Metapher übersetzen, diejenige Erscheinung, 

von der Levi die Semantik der Lager ableitet, in ihm verdichten sich gleichsam Erfahrungen 

der Lager zu einem Bild oder Symbol von qualvollem Leid. 

                                                           
43  Levi: Ist das ein Mensch?, S. 106. 
44  Vilo Jurkovic, zit. nach: Hermann Langbein: Menschen in Auschwitz, Wien und München 1995 (11972), S. 

157. 
45  Levi: Ist das ein Mensch?, S. 108. 



 DENNIS BOCK 

68 
 

Während Levi Muselmännern verhältnismäßig viel Platz in seinen Ausführungen einräumt, 

bleiben sie in vielen anderen Texten der Shoah-Literatur eine Randnotiz. Nicht selten 

beschränkt sich ihre Erwähnung auf den Umfang einer Fußnote. Dennoch sind Muselmänner 

fester Bestandteil der ‚Lagererzählungen‘, nahezu alle Texte erwähnen sie. Wiederkehrende 

Darstellungsmuster der Muselmann-Repräsentation und ihre rezeptionsseitige Identifikation 

haben ein ‚gemeinsames Wissen‘ innerhalb der Shoah-Literatur ausgebildet, das Autor und 

Leser miteinander teilen. Aspekte dieses Wissens haben darüber hinaus maßgeblich die 

historische und soziologische Forschung beeinflusst. Entsprechende Forschungsbeiträge 

bleiben eng an dem skizzierten Narrativ und reproduzieren ihrerseits die mit dieser Erzählung 

verbundenen Motive. Die 1993 von Israel Gutman herausgegebene Enzyklopädie des 
Holocaust enthält beispielsweise folgenden Eintrag: 

Muselmann, eigentlich Ausdruck für Moslem, wurde in KZs zur Bezeichnung von Häftlingen 

verwendet, die durch Hunger, Entkräftung und Verzweifelung kurz vor dem Tod standen. […] 

,Muselmänner‘ erkannte man an ihrem bis zum Skelett abgemagerten Körper, an der über den 

Knochen straff gespannten gelblichen Haut, dem stumpfen Blick und an ihrer Unfähigkeit, längere 

Zeit aufrecht zu stehen. […] Die meisten Gefangenen vermieden den Kontakt mit 

,Muselmännern‘.46 

Beschreibungen körperlicher Symptome und Details, insbesondere der Haut und der Augen 

sowie die vermiedene Kontaktaufnahme sind auch wesentliche Aspekte in Gutmans 

Definition.47 Bezüge zur Wortgeschichte des Muselmanns sind darüber hinaus Bestandteil 

vieler Enzyklopädien sowie Forschungsgegenstand einer etymologisch geführten 

Diskussion. 48  Insgesamt sind die Darstellungen des äußeren Erscheinungsbilds durch ein 

relativ homogenes und persistentes Bild gekennzeichnet. Das hängt ursächlich mit einer in 

Teilen ikonischen Wissensvermittlung anhand von filmischen Dokumentationen und Fotos 

sowie den hier dargestellten literarischen Repräsentationsformen zusammen. Der Aspekt des 

Sozialen stellt sich aus meiner Sicht weitaus heterogener und diverser dar und gibt deshalb 

Anlass für eine kritische Betrachtung in literarischen Repräsentationen und in der 

literaturwissenschaftlichen und historiographischen Forschung. 

                                                           
46  Israel Gutman (Hrsg.): Enzyklopädie des Holocaust. Die Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden, 

Bd. 2, Berlin 1993, S. 977. 
47  Vergleichbare Einträge finden sich in zahlreichen weiteren Enzyklopädien. 
48  Besonders aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang der Aufsatz von Wittler und die Studie von 

Wesołowska. Wittler führt die Entstehung des Worts auf das 17. Jahrhundert und dessen Popularisierung und 
Übertragung auf KZ-Häftlinge auf den „C-A-F-F-E-E“-Kanon des 19. Jahrhunderts zurück, der dem 
Musikpädagogen Carl Gottlieb Hering (1766-1853) zugeschrieben wird. Dort ist von einem blassen, kranken 
‚Türken‘ – einem Muselmann – die Rede. Wesołowska rekonstruiert das Wort aus der Lagersprache, verweist 
allerdings ebenfalls auf Muselman als die Urform des polnischen muzulman. Siehe hierzu vor allem: Kathrin 
Wittler: „,Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Beziehung“, in: Zeitschrift für 
Geschichtswissenschaft, 61.12 (2012), S. 1045-1056 und Danuta Wesołowska: Slowa z piekiel rodem: 
lagerszpracha, Kraków 1996. Vgl. außerdem Wolf Oschlies: „,Lagerszpracha‘. Zur Theorie und Empirie 
einer KZ-spezifischen Soziolinguistik“, in: Zeitgeschichte, 13.1 (1985), S. 1-27; Marie Simon: „Das Wort 
Muselmann in der Sprache der deutschen Konzentrationslager“, in: Julius H. Schoeps (Hrsg.): Aus zweier 
Zeugen Mund. Festschrift für Pnina Nave Levinson und Nathan Peter Levinson, Gerlingen 1992, S. 202-211; 
Imke Hansen und Katarzyna Nowak: „Über Leben und Sprechen in Auschwitz. Probleme der Forschung über 
die Lagersprache der polnischen politischen Häftlinge von Auschwitz“, in: Christiane Heß, Julia Hörath, 
Dominique Schröder und Kim Wünschmann (Hrsg.): Kontinuitäten und Brüche. Neue Perspektiven auf die 
Geschichte der NS-Konzentrationslager, Berlin 2011, S. 115-141. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

69 
 

Der Aspekt des Sozialen und die Konstruktion des Ultimate Other  

Den bei Levi aufgezeigten Aspekt der sozialen Isolierung und Distanzierung greift Wolfgang 

Sofsky in besonders zugespitzter Form in seiner Studie Die Ordnung des Terrors auf. Sofsky 

behauptet, dass der Muselmann von seinen Mithäftlingen verfolgt und isoliert worden sei und 

deutet diese Handlungen als „Mechanismen des sozialen Tods“. Weiter schreibt er: 

Sie [die Lagergesellschaft; D.B.] versuchte, eine neue Trennlinie zu ziehen. Indem sie die 

Halbtoten wie lästige Existenzen behandelte und aus dem sozialen Verkehr verbannte, nahm sie 

ihr Ende vorweg. So wurde der physische Tod des Muselmanns schließlich kaum noch bemerkt.49 

Das Moment sozialer Isolierung und Distanzierung findet sich sehr häufig auch in weiteren 

Texten. Die Analyse meines Primärliteraturkorpus50 legt nahe, bei diesem Motiv von einem 

zentralen Bestandteil der Muselmann-Erzählungen innerhalb der Shoah-Literatur auszugehen. 

Nahezu alle Texte bedienen entweder über Gestus und Duktus eine sprachliche 

Abwehrreaktion oder erinnern bzw. bezeugen explizit soziale Distanzierungsstrategien. „Die 

Muselmänner trugen das Billet zur Himmelfahrt in der Tasche, und niemand dachte daran, 

ihnen zu helfen. […] Die ganze Moral besteht eben in dem Wörtchen ‚oben bleiben‘, und 

dazu gehört, daß man von den Muselmännern und sonstigen Lagerinsassen Abstand wahrt“,51 

schreibt Meier. „Diese lebenden Fragezeichen“, heißt es in Roman eines Schicksallosen, „sind 

im Konzentrationslager unter dem Namen ‚Muselmänner‘ bekannt, wie ich erfuhr. Bandi 

Citrom hat mich gleich vor ihnen gewarnt: Wenn man sie nur anschaut, vergeht einem die 

Lust am Leben“. 52  „Die Muselmänner waren in jeder Hinsicht überflüssig“ stellen 

Ryn/Kłodziński dem Abschnitt „Einstellung zu den Muselmännern“ voran und ergänzen: 

„[Sie waren] zu nichts zu gebrauchen, sie störten überall, es geschah also wie von selbst, daß 

man sie auf den Weg abdrängte, der ins Krematorium führte“.53 „Man schaute lange und 

ratlos in ihre Richtung“, erzählt Żywulska, „schließlich mußte man den Blick abwenden und 

sich etwas Blödes zur Beruhigung einreden“. 54  Besonders eindringlich schildert Maria 

Elżbieta Jezierska die Ablehnung gegenüber den Häftlingen: 

Was die Behandlung der Muselmänner im Lager betrifft, so weckte sie überwiegend Angst, Ekel, 

Empörung […], Zorn und Abneigung. Das kann man mit der Reaktion gesunder Menschen auf den 

Anblick eines Krüppels vergleichen. Das war so, wie die instinktive Reaktion einer Storchenschar 

auf den Anblick eines Storches mit gebrochenem Flügel: Bringt ihn um, er könnte uns schaden, er 

verlangsamt unseren Flug.55 

                                                           
49  Wolfgang Sofsky: Die Ordnung des Terrors. Das Konzentrationslager, Frankfurt a.M. 1993, S. 236. 
50  Für meine Studien greife ich auf das Primärliteraturkorpus der Berendsohn-Forschungsstelle für deutsche 

Exilliteratur an der Universität Hamburg zurück. Der Bestand umfasst 526 Texte (Stand: 12/2014), die mit 
der Signatur KZprim gekennzeichnet sind. Das gesamte Korpus wurde bislang stichprobenartig gesichtet, 50 
Texte aus dem Bestand wurden darüber hinaus vollständig durchgesehen.  

51  Heinrich Christian Meier: So war es. Das Leben im KZ Neuengamme, Hamburg 1946, S. 30, S. 103. 
52  Imre Kertész: Roman eines Schicksallosen, Reinbek 2005 (11975), S. 154. 
53  Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 126. 
54  Krystyna Żywulska: Wo vorher Birken waren. Überlebensbericht einer jungen Frau aus Auschwitz-Birkenau, 

München 1979 (11949), S. 170. 
55  Maria Elżbieta Jezierska, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 127. 



 DENNIS BOCK 

70 
 

Ein bemerkenswert pejorativer Duktus findet sich z.B. bei Lengyel: „One of the insane, a real 

‚Mussulman‘, was masturbating continually“.56  Tatsächlich bleibt offen, ob „insane“ und 

„masturbating“ als Verstärkungen des für sie offenbar negativ besetzten Wortes „Mussulman“ 

fungieren, oder ob der Terminus einen besonders abgemagerten ‚Verrückten‘ beschreiben 

soll. 57  In beiden möglichen Fällen ist eine pejorativ wirkende Assoziationskette jedoch 

offenkundig. 

Das Moment der Distanzierung greift auch Manuela Consonni 2009 in einem Aufsatz über 

„Primo Levi, Robert Antelme, and the Body of the Muselmann“58 auf. In ihrer Untersuchung 

beschreibt sie den Muselmann als den „ultimativ Anderen“ und behauptet ferner, dass die 

Muselmann-Ich-Erzählung eine Leerstelle in der Zeugnisliteratur sei. „The lacuna in survivor 

narratives is testimony from inside [Herv. i. O.] the experience of the Muselmann“.59 Das 

Motiv des ultimate other beschreibt Consonni als eine Verdrängungsstrategie:  

The resistance of the survivors to remembering themselves as bodies being-towards-death suggests 

their avoidance of full engagement with their experience. It is safer for them to represent the 

Muselmann as the ultimate ‚other‘, a body unknown to them, an eternal stranger.60 

Ein Nacherleben, entweder der eigenen Erfahrung als Muselmann oder der Distanzierung von 

ihm als Handlungsstrategie im Lager, deutet Consonni als heimsuchende Erinnerung. Um sich 

den damit verbundenen Gefühlen von Scham oder Schuld entziehen zu können – so ließe sich 

folgern –, sei es immer der Andere, der ultimate other, gewesen, der entweder ein Muselmann 

war oder sich von ihm distanzierte. Während Consonnis Behauptungen für eine Vielzahl der 

Shoah-Texte zutreffen dürften, finden sich bei Jorge Semprún und Imre Kertész, zwei 

‚Klassikern‘ des Genres, Alternativerzählungen. 

Gegennarrative: Jorge Semprún & Imre Kertész 

Der 2002 in deutscher Übersetzung erschiene Roman Der Tote mit meinem Namen räumt dem 

Muselmann entgegen gängiger Erzählmuster einen prominenten Platz ein. Obgleich Semprún 

mit dem Häftling Kaminsky zunächst eine Figur einführt, die ‚typische‘ Reaktionen, d.h. 

Abwehr und Aggression gegenüber Muselmännern zeigt, unterminiert der Text im Folgenden 

vielfach die etablierte Muselmann-Erzählung. Ganz grundlegend gelingt Semprún diese 

Irritation, indem er den Plot der Erzählung um die Geschichte des Muselmanns François 

spinnt. Damit wird ein Muselmann von der Handlungsperipherie ins Zentrum geholt. Die 

dann auf der Handlungsebene zum Ausdruck kommende Fokussierung auf den Muselmann 

hat ferner die Infragestellung der bereits skizzierten Isolierungs- und Distanzierungsmotive 
                                                           
56  Lengyel: Five Chimneys, S. 207. 
57  Auch Gawalewicz erwähnt im Zusammenhang mit seinem Aufenthalt im „Schonungsblock (Block 19)“ 

[Herv. i. O.] die Anwesenheit von verrückten Muselmännern. Sie seien „Geisteskranke, Irre“ gewesen. „Alle 
diese Kranken, mit denen ich damals zusammenkam, waren zu ihrer Geistesverwirrung entweder infolge der 
Folter, die sie im Verhör der Gestapo durchgemacht hatten, oder infolge des Unvermögens, ihre seelische 
Verfassung auf die Lebensbedingungen im Lager einzustellen, gekommen.“ Adolf Gawalewicz: 
Überlegungen im Warteraum zum Gas. Aus den Erinnerungen eines Muselmanns, Gütersloh 1998 (11968), S. 
71. Gawalewicz’ Sprachgebrauch wirkt erklärend und unterscheidet sich deshalb deutlich von Lengyels 
pejorativem Duktus. 

58  Manuela Consonni: „Primo Levi, Robert Antelme, and the Body of the Muselmann“, in: Partial Answers. 
Journal of Literature and the History of Ideas, 7.2 (2009), S. 243-259. 

59  Ebd., S. 250. 
60  Ebd., S. 256. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

71 
 

zur Folge: Denn zwischen dem Protagonisten Gérard, einem ‚privilegierten‘ 

Funktionshäftling, und François beginnt sich eine Beziehung zu entwickeln, in der räumlich-

aktionale, soziale und körperliche Isolierungen und Distanzierungen aufgehoben werden. Das 

ist insofern bemerkenswert, als wiederholt berichtet wird, dass Muselmänner auf besonders 

grausame und perfide Weise durch Funktionshäftlinge gequält wurden: „Die Lagerführer und 

ihre Helfershelfer unter den Häftlingen quälten diese armen, unglückseligen Muselmaninnen 

mit besonderer Grausamkeit. Sie richteten sie auf alle erdenklichen Weisen zugrunde“.61 

Imre Kertész’ 1996 in zweiter deutscher Übersetzung erschienener Text Roman eines 
Schicksallosen beschreibt in den Kapiteln 6-8 gewissermaßen eine „idealtypische“62 Musel-

manisierung in drei Phasen. 63  An dem Helden György Köves werden die Motive des 

körperlichen Zerfalls, der mentalen Destruktion, der sozialen Isolation sowie ein Zustand 

zwischen Leben und Tod gleichsam literarisch durchdekliniert. Die Besonderheit in Kertész’ 

Roman liegt darin – hierin unterscheiden sich die Texte von Semprún und Kertész ganz 

entscheidend voneinander –, dass Köves die Lager überlebt und damit die nahezu konstitutive 

Todessemantik des Muselmann-Narrativs unterminiert. Darüber hinaus erzählt der 

Überlebende, d.h. gealterte Köves retrospektiv seine Verfolgungsgeschichte in der 1. Person – 

wir haben es also in den Kapiteln 6-8 mit einer Muselmann-Ich-Erzählung zu tun. 

Narratologisch gesprochen, entspricht das von Kertész gewählte Erzählverfahren der internen 
Fokalisierung, d.h. der Mitsicht.64 Der Erzähler sagt in diesem Fall nicht mehr, als die Figur 

weiß und nimmt sich als Vermittlungsinstanz gewissermaßen aus dem Spiel. Rezeptionsseitig 

entsteht deshalb der Eindruck, dass die Hauptfigur ihre eigene Geschichte erzählt. Hierdurch 

wird eine quälende Unmittelbarkeit des Erzählten evoziert, die den Rezipienten in den 

Kapiteln 6-8 gleichsam dazu zwingt, dem Muselmann Köves aus nächster Nähe beim Sterben 

zuzusehen.65 

Wie gezeigt, bedienen Semprún und Kertész in ihren Texten durchaus zentrale Motive des 

Muselmann-Narrativs. Sie reproduzieren ein gemeinsames Wissen über Auschwitz und 

sodann ein Motiv- und Narrativ-Wissen des Genres. Das Fortschreiben einer etablierten 

Erzählung vermittelt dem Leser immer auch eine Sicherheit im Umgang mit dem Gegenstand. 

Zu den literarischen Strategien der beiden Autoren gehört entscheidend jedoch auch die 

                                                           
61  Halina Birenbaum: Die Hoffnung stirbt zuletzt. Aufbruch in die Vergangenheit, Oświęcim 1993, S. 151. Siehe 

außerdem das Kapitel „Funktionshäftlinge und Muselmänner“ in: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen 
Leben und Tod“, S. 127-130. 

62  Vgl. Gawalewicz: Warteraum zum Gas, S. 40-41. 
63  Zum Begriff der Muselmanisierung siehe insbesondere das Kapitel „Muselmänner und 

Häftlingsgesellschaften“ in Becker/Bock: „Muselmänner und Häftlingsgesellschaften“, S. 147-162. 
64  Gérard Genette: Die Erzählung, München 1998 (11994), S. 134. 
65  Sterben und Tod sind im Kontext der Konzentrationslager, insbesondere im Zusammenhang mit dem 

Muselmann neu zu denken: „In den Muselmännern manifestiert sich eine Grenzverschiebung des Todes in 
den Bereich des Lebens, weil Tod und Sterben zu allgegenwärtigen und konstitutiven Faktoren der sozialen 
Verhältnisse wurden. Der Tod, der den Muselmännern zugeschrieben wurde, bedeutete nicht das Ausscheiden 
aus den sozialen Verhältnissen, sondern vielmehr die Zuweisung einer spezifischen Position innerhalb der 
sozialen Ordnung. ‚Tote‘ wurden somit als klar unterscheidbare Gruppe zu Akteuren innerhalb der 
Häftlingsgesellschaft. Der ‚Tod‘ prägte die Verteilung von Posten, Privilegien und Gütern, die sozialen 
Verkehrsformen, die Strukturierung der räumlichen Ordnung oder die Vergabe der Arbeitsplätze in den 
Kommandos. Für die symbolische und materielle Ordnung der Ökonomie und des kulturellen und sozialen 
Lebens der Häftlingsgesellschaften wurde der ‚Tod‘ so zu einer zentralen Determinante.“ Vgl. Becker/Bock, 
„Muselmänner und Häftlingsgesellschaften“, S. 175. 



 DENNIS BOCK 

72 
 

Störung dieser Narrative, die ich mit der Zurückweisung der von Sofsky und Consonni 

skizzierten Thesen und Argumente verdeutlichen möchte.  

Ich gehe davon aus, dass das von Consonni beschriebene Konzept des ultimate other auf 

einer Identitätsbildung basiert, die wiederum auf einer Konstitution des Ich in Abgrenzung 
zum Anderen aufbaut. Über diese konstruierte Alterität scheint überhaupt erst die Erinnerung 

an den Muselmann, und somit auch seine Implementierung in die literarische Erinnerung, 

möglich zu sein. Semprúns Text beinhaltet zwei verschiedene Identitätskonzepte, von denen 

das eine der Idee von Consonni entsprechen dürfte. Denn bei der angesprochenen Figur 

Kaminsky vollzieht sich der durch Consonni beschriebene Schutzreflex, den möglichen und 

durch die Nationalsozialisten intendierten, potentiell bevorstehenden Tod, den der Muselmann 

verkörpert, durch die vollkommene Distanz zu ihm zu nivellieren. Gérard hingegen sucht 

einen anderen Weg und findet ihn in der größtmöglichen Identifikation mit dem Muselmann 

François. Semprún gelingt es, diese beiden Konzepte treffend in nur einer Textstelle 

miteinander zu verbinden. Im Roman heißt es: 

Ich suchte dort [in der Latrinenbaracke bei den Muselmännern; D.B.] genau das, was ihn 

erschreckte, wovor er sich fürchtete: die vitale, ubueske, aufwühlende und wärmende Unordnung 

des Todes, der uns allen beschieden war, dessen sichtbares Nahen all dieses Treibgut zu Brüdern 

machte. Wir selbst starben an Erschöpfung und Dünnschiß in dieser Pestilenz. Dort konnte man 

die Erfahrung des Todes anderer als persönliche Perspektive machen: das Mitsein im Tode.66 

Das bei Semprún entworfene Doppelgänger-Motiv, das Consonnis Ansatz durchaus infrage 

stellt, berührt zugleich ein in der Shoah-Literatur besonders wirkmächtiges Tabu. Vor diesem 

Hintergrund heißt es bei Semprún: 

Dieser lebende Tote war ein junger Bruder, vielleicht mein Doppelgänger: ein anderes Ich oder ich 

selbst als ein anderer. Es war die erkannte Andersheit, die existentielle Identität, wahrgenommen 

als Möglichkeit, ein anderer zu sein, die einander so nahe brachte.67 

Das Tabu ist die Möglichkeit sich als ‚lebenden Toten‘, als Muselmann, zu denken und damit 

ihn und die durch ihn verkörperte, in den NS-Lagern genuin entstandene Form des Todes 

berühr- oder erlebbar zu machen, anstatt sich ihr durch die Konstruktion der Andersheit zu 

entziehen. Hinzu kommt, dass die Beziehung zwischen François und Gérard eine 

Alternativgeschichte zu dem durch Sofsky normativ formulierten „sozialen Tod“ schreibt.68  

Semprún greift mit seinem Text die dominierenden Erzählungen und Motive über 

Muselmänner in der Erinnerung und Literatur auf, schreibt sie fort, verwirft und bearbeitet sie 

aber zugleich, und beschreitet damit einen Weg, den Imre Kertész mit Roman eines 
Schicksallosen bereits einige Jahre früher geebnet hatte. Denn mit Blick auf das Genre ist es 

gerade Kertész’ Text, der den Muselmann zu einem wichtigen Gegenstand seiner 

Auseinandersetzung mit der Shoah macht. Insgesamt fungiert Roman eines Schicksallosen als 

Text gewordener Erwartungsbruch, als Ensemble vielfältiger literarischer Störungen, weil hier 

kontinuierlich Motive zunächst bedient und im Anschluss unterminiert werden. 

                                                           
66  Semprún: Der Tote mit meinem Namen, S. 58. 
67  Ebd., S. 39. 
68  Tatsächlich war die soziale Interaktion in den NS-Lagern sehr viel komplexer als hier darstellbar. Vgl. u.a. 

Maja Suderland: Ein Extremfall des Sozialen. Die Häftlingsgesellschaft in den nationalsozialistischen 
Konzentrationslagern, Frankfurt a.M. 2009. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

73 
 

Adolf Gawalewicz – Überlegungen im Warteraum zum Gas. Aus den Erinnerungen eines 
Muselmanns  

Mit Adolf Gawalewicz’ literarischen Erinnerungen, die erstmalig 1968 erschienen sind, liegt 

ein weiterer Text vor, der den Muselmann ins Zentrum der Handlung stellt.69 Ganz bewusst 

entscheidet sich der Autor dazu, über diese „Häftlingskategorie“70 zu schreiben: 

Mein Schicksal war, wie ich bereits bemerkt habe, jahrelang auf das engste mit denen verbunden, 

die auf jenem gefährlichen Grat an der Grenze zwischen Tod und Leben balancierten – den 

Muselmännern. Gemeinsam mit ihnen, als einer der ihren, hatte ich bis zum Anbruch der Freiheit 

überdauert. So werde ich über sie schreiben, denn sie sind mir vertraut, ihr Schicksal war das 

meine.71 

Anders als Semprún und Kertész, die den Muselmann in eine Romanhandlung eingebettet 

haben, wählt Gawalewicz die faktuale Berichtform für seine Erinnerungen. Ziel der folgenden 

Überlegungen ist es, Gawalewicz᾽ Darstellungen zunächst in die begonnene Reihe alternativer 

Erzählungen über Muselmänner einzuordnen. Ferner wird der Versuch unternommen, die 

komplexe (Sozial-)Situation dieser Menschen, und sogleich ihre literarische Repräsentation, 

anhand ausgewählter Textstellen in den Blick zu nehmen. „Es hat sich ergeben“, schreibt 

Gawalewicz im ersten Kapitel seines Berichts,  

daß das mir schnell, schon nach nur wenigen Monaten Aufenthalt im Lager und für einen 

besonders langen Zeitraum (1941 – 1943, wenn man nur den Aufenthalt in Auschwitz zählt), für 

einen weit überdurchschnittlichen Zeitraum zugefallene Schicksal einen Platz in der 

Häftlingskategorie der Muselmänner verschaffte. Unter den Kameraden erfreute ich mich (wenn 

man so sagen darf) des Rufes des ewigen und trotzdem immer noch lebenden Muselmanns.72 

Aus diesem kurzen Abschnitt sind viele der stereotypen Annahmen ableitbar, die sich vielfach 

in anderen Darstellungen finden. Folgt man den Erzählungen, schien insbesondere die 

verbleibende Lebenszeit der Muselmänner von äußerst begrenzter Dauer zu sein. Denn „über 

kurz oder lang, meist über kurz, wandert jeder Muselmann ins Gas!“.73 So scheint sich auch 

der Ruf des „ewigen und trotzdem immer noch lebenden Muselmanns“ zu erklären, der 

Gawalewicz nach eigener Aussage anhaftete. ‚Jeder‘, ‚alle‘ und ‚immer‘ sind, ähnlich wie im 

voranstehenden Zitat von Viktor Frankl, Formulierungen, die man im Zusammenhang mit 

dem Verhalten und dem Handeln der Muselmänner überproportional häufig liest.74 Das deutet 

erneut auf die problematische Tendenz zur Verallgemeinerung hin – ‚der‘ Muselmann wird 

als eine homogene Gruppe, und nicht als Individuum dargestellt.  

Des Weiteren spricht Gawalewicz von einem „Idealtypus“, dem sein Aussehen „über Jahre 

hindurch [entsprach]“, und der darüber hinaus in „der Muselmannkarriere […] wohl alle 

                                                           
69  Die polnische Originalfassung ist 1968 unter dem Titel Refleksje z poczekalni do gazu – Ze wspomnień 

Muzułmana erschienen. 
70  Ebd., S. 40. 
71  Ebd., S. 144. 
72  Ebd., S. 40. 
73  Viktor Frankl: …trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager, München 

2007 (11946), S. 39-40. 
74  Um ein prominentes Beispiel zu nennen: Solche Passagen finden sich wiederkehrend in Agambens 

Ausführungen zum Muselmann. Vgl. Giorgio Agamben: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der 
Zeuge, Frankfurt a.M. 2003 (11998), S. 50.  



 DENNIS BOCK 

74 
 

Stufen (außer der des Todes) erklommen [habe]“ [Herv. i. O].75 Dass der Autor eben nicht 

alle Stufen erklommen hat und infolge der Muselmanisierung gestorben ist, widerspricht – 

wie bereits am Beispiel Kertész’ gezeigt – dem weiter oben skizzierten Leitmotiv der 

Muselmann-Erzählung. Motive, insbesondere Leitmotive, fungieren sinnstiftend. Werden 

diese Motive nicht nur nicht bedient, sondern ihr sinnstiftender Charakter innerhalb der 

Erzählung hinterfragt, kann das zu einer Verunsicherung beim Rezipienten führen. Derartige 

Irritationen werden auch durch Gawalewicz’ Text ausgelöst.  

„Władysław Fejkiel – damals Pfleger – spricht zu mir: Du nimmst uns wohl auf den Arm. 

Ich war sicher, daß Du es nicht bis zum Morgenappell machst und habe schon die 

Totenmeldung über dich fertig gemacht“ [Herv. i. O.]. 76  Tod und ‚Muselmann‘, das 

verdeutlicht die Szene zwischen dem Erzähler und Fejkiel, sind narrativ so sehr miteinander 

verwoben, dass das Überleben einen Erwartungsbruch zur Folge hat. Neben einer Reihe 

weiterer Aspekte – u.a. Schilderungen des äußeren Erscheinungsbildes, Darstellungen 

besonderer Grausamkeit und Perfidie gegenüber Muselmännern sowie Erwähnungen eines 

scheinbar typischen Sprechens über Essen – möchte ich vor allem auf drei Szenen eingehen, 

die einen deutlich ‚störenden‘ Charakter haben, d.h. rezeptionsseitige Erwartungen 

unterlaufen. 

Die mentale und motorische Verfassung der Muselmänner wird überwiegend als verhärmt, 

verlangsamt und reizarm beschrieben. Nachdem Gawalewicz am 20. April 1942 in den 

Abschnitt B Ib nach Birkenau verlegt wird, überlebt er die dortige fast fünfmonatige 

Internierung in Block 4, „später mit Nummer 7 bezeichnet und Isolierstation genannt“.77 Die 

psychische Form der Muselmänner aus diesem Block charakterisierend, gelangt Gawalewicz 

zu dem Schluss, dass man ein „aktiver Muselmann“ [Herv. i. O.]78 sein musste, um sich die 

Chance aufs Überleben im Warteraum zum Gas zu wahren. Tatsächlich ist mit ‚aktiver 

Muselmann‘ gleichsam eine contradictio in adiecto beschrieben, wie der Autor selbst 

einräumt: „Selbst das gab es also, auch wenn ein Muselmann im allgemeinen als ein dem 

unausweichlichen Schicksal völlig gleichgültig, mit verlangsamten Reaktionen apathisch 

dahindämmernder Mensch beschrieben wird“ [Herv. i. O.].79 Gawalewicz berichtet, dass in 

den Krankenblocks „Vorstellungen in der Art kultureller Unterhaltung zur Erbauung der 

Herzen [organisiert]“ werden, und „ich, Muselmann (mit eiternden Phlegmonen, die wegen 

der darin nistenden Läuse noch schlimmer schwären und schmerzen) schreibe Gedichte“ 

[Herv. i. O.].80 Das Bild vom aktiven, Lyrik verfassenden Muselmann liest sich im Vergleich 

mit ‚etablierten‘ Muselmann-Erzählungen nahezu als Provokation, als Versuch, die 

‚sinnstiftenden‘ d.h. konstitutiven Elemente des Narrativs zu konterkarieren.  

Das Moment sozialer Isolation möchte ich als zweites Beispiel anführen. Tatsächlich lässt 

sich dieser Aspekt übergreifend in vielen Texten rekonstruieren, wird aber beispielsweise in 

den Romanen von Kertész und Semprún aufgebrochen, und findet auch bei Gawalewicz 

keinen eindeutigen Niederschlag. Wenngleich der Erzähler von Erlebnissen grundsätzlicher 

Abneigung gegenüber den „Muselmännerkommandos“ berichtet, wird Gawalewicz in 

                                                           
75  Gawalewicz: Warteraum zum Gas, S. 40-41. 
76  Ebd., S. 65.  
77  Ebd., S. 78. 
78  Ebd., S. 93-94. 
79  Ebd., S. 94. 
80  Ebd., S. 73. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

75 
 

mehreren Situation Hilfe von Mithäftlingen zuteil, die fast ausnahmslos in ‚privilegierten‘ 

Positionen arbeiten: 

Der Blockschreiber Piasecki aus Lublin (später erschossen) und der Blockälteste Mordarski und 

andere Häftlinge aus der Gruppe des ständigen Dienstes retteten mich. […] Sie retteten mich, 

indem sie mich, wenn eine Selektion ist, entweder unter die Leichen der – nennen wir es eines 

natürlichen Todes – gestorbenen Häftlinge legen oder zu den Typhuskranken.81 

Gawalewicz’ Kameraden gelingt es mehrfach, seine bevorstehende Ermordung durch gezielte 

Hilfeleistungen zu verhindern. Das ist insofern bemerkenswert, als die mögliche Enttarnung 

dieser häufig spontan ausgeführten Gegenhandlungen mindestens den Verlust der 

‚privilegierten‘ Position zur Folge gehabt hätte, mit der zumeist ein unwiderruflicher Abstieg 

in der Lagerhierarchie einherging. Diese Schilderungen belegen, dass Funktionshäftlinge 

bereit waren, den schwächsten Mitgliedern der Häftlingsgesellschaften zu helfen. „Sicher 

lassen sie sich“, erklärt sich Gawalewicz dieses Verhalten, „im Hinblick auf meinen schon 

längeren Lageraufenthalt und die bisher bestandenen Prüfungen des Schicksals leiten“.82 

Diese Begründung scheint mit Blick auf die (literarischen) Zeugnisse der Überlebenden 

durchaus plausibel zu sein, genossen Häftlinge mit niedrigen Zugangsnummern gemäß dieser 

Schilderungen doch ein beträchtliches Ansehen in Auschwitz. 

Die (Versorgungs-)Hilfe von weiteren Mitgefangenen führt mich zu einem dritten und 

letzten Beispiel. Wiederholt berichtet Gawalewicz, dass er Zusatzrationen von Kameraden 

zugesteckt bekommt:  

Zdzisław Standa – ‚Naftali‘ hielt es für gerechtfertigt, von den zusätzlichen Portionen Suppe und 

Brot, die ihm der Blockälteste von Block 15 organisierte, ein wenig abzuzweigen. Recht häufig 

erhielt ich daher während des Frühjahrs und Sommers 1941 von diesem Kameraden und Freund 

eine zusätzliche, illegale Ration.83  

Im Sommer und Herbst desselben Jahres bezieht er auch von weiteren Häftlingen 

Extraportionen. „Es ist Sommer. Wieder helfen mir die Kameraden, ernähren mich. Ich kehre 

zurück zu den Muselmännerkommandos und -blocks, wieder leichte Arbeit“84 – „Kamerad 

Szymański steckt mir Brotrationen von Verstorbenen aus dem Typhuszimmer zu“.85  Die 

wechselnde Ernährungssituation zieht eine schwankende Physis nach sich, so dass 

Gawalewicz teils „auf Lager“86 überschrieben wird, teils in den ‚Schonungsblocks‘ arbeitet. 

Die sich verändernde Versorgungssituation und das kausal daran geknüpfte Oszillieren 

zwischen den ‚Muselmann-Stufen‘ erfordert, die Situation der Muselmänner als einen Prozess 

zu verstehen: einen Prozess, der den Tod zwar wahrscheinlicher machte als das Überleben, 

dieses aber keineswegs ausschloss:  

Das Verhalten der Häftlinge mag in gewissem Umfang rechtfertigen, daß man wußte daß der 

Muselmann sich schon im Stadium der Agonie befand und daß selbst bei größten Anstrengungen 

kaum damit zu rechnen war, ihn noch zu retten. Diese opportunistische Behauptung war jedoch 

                                                           
81  Ebd., S. 89-90. 
82 Ebd., S. 89.  
83  Ebd., S. 68. 
84  Ebd., S. 70. 
85  Ebd., S. 73. 
86  Ebd., S. 71. 



 DENNIS BOCK 

76 
 

nicht richtig. Ich erinnere mich, dass der Muselmann sofort zu einem normalen Wesen wurde, 

wenn er richtig zu essen bekam.87 

Dass das Muselmanentum dennoch häufig als ein Datum, als ein aussichtsloser Zustand ohne 

Möglichkeit auf Rekonvaleszenz dargestellt wird, dürfte spätestens seit den 1980er-Jahren 

zum einen mit dem breit rezipierten Text Die Untergegangenen und die Geretteten88 von 

Primo Levi sowie zum anderen mit dem darauf Bezug nehmenden Traktat von Giorgio 

Agamben zusammenhängen.89 In diesem Zusammenhang wird ein Levi-Zitat wiederkehrend 

bemüht, demnach „‚Muselmänner‘, die Untergegangenen, die eigentlichen Zeugen“ seien, die 

„den tiefsten Punkt des Abgrunds […] berührt haben“ und infolgedessen nicht mehr 

„zurückkehren konnten“.90 Mit Blick auf das bei Ryn/Kłodziński abgedruckte Kapitel „Ich 

war ein Muselmann“, das Agamben gewissermaßen als Beweisführung dient, spielt der Autor 

Levis Aussage als Paradoxon durch. Eine Erklärung für die Überführung teils problematischer 

Verallgemeinerungen in seinen eigenen Text bleibt er jedoch schuldig. Dabei hätte eine 

intensive Auseinandersetzung mit den Ergebnissen der von Ryn/Kłodziński durchgeführten 

Studie tatsächlich Zielführendes zu Tage fördern können. So wenig es den beiden 

Wissenschaftlern an entscheidenden Stellen der Studie gelungen ist, Unterschiede und 

Widersprüche in ihrer teils normativ anmutenden Editierung der Zeugnisaussagen zu 

markieren, so wichtig ist dieses Dokument bei genauem Lesen doch für die Erforschung der 

Muselmänner. Insbesondere sind es Passagen wie die folgende, in denen die Individualität 

und Diversität der Menschen zum Ausdruck kommt: „Ihre körperlichen und seelischen 

Zustände waren so verschieden, daß es nicht möglich ist, das Muselmann-Kommando 

allgemein zu charakterisieren“. 91  Hinzu kommen die vielen Abschnitte, etwa die Kapitel 

„Einstellung zu den Muselmännern“ oder „Funktionshäftlinge und Muselmänner“, die 

vielfach völlig gegenteilige Beobachtungen und Erfahrungen herausarbeiten und auf ein 

komplexes Sozial- und Erfahrungsgefüge innerhalb der Lager verweisen. 

Zusammenfassung 

Ich möchte zurückkommen auf die Frage nach den unterschiedlichen ‚Lagerwelten‘,92  in 

diesem Zusammenhang insbesondere auf die Frage nach den Formen der Muselmann-

Repräsentation. Für eine Vielzahl der meinen Beobachtungen zugrunde liegenden Texten 

trifft die Aussage zu, dass sie Muselmänner entlang des weiter oben skizzierten Narrativs 

entwickeln. „Many accounts refer to these victims“, schreibt Heinemann mit Blick auf die 

Darstellung des Muselmanns in der Shoah-Literatur, „as a background to the main narrative, 

part of the camp landscape, or as feared fate for the main characters“.93  

Wollte man ein erstes Resümee ziehen, sind Muselmänner ‚background‘ oder Bestandteil 

einer übergeordneten ‚Lagererzählung‘ bzw. konstitutives Element der ‚Lagerwelt‘ und – wie 

                                                           
87  Maria Elżbieta Jezierska, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 127. 
88  Primo Levi: Die Untergegangenen und die Geretteten, München 1990 (11986). 
89  Agamben: Was von Auschwitz bleibt.  
90  Levi: Die Untergegangenen, S. 83-84. 
91  Alfred Skrabania, zit. nach: Ryn/ Kłodziński: „An der Grenze zwischen Leben und Tod“, S. 124. 
92  Hubert Orłowski: „Stacheldrahtuniversum und Literatur. Zu Remarque und anderen“, in: Erich Maria 

Remarque-Jahrbuch, Yearbook IV (1994), S. 5-28. 
93  Marlene E. Heinemann: Gender And Destiny. Women Writers And The Holocaust, Westport, Connecticut 

1986, S. 40. 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

77 
 

am Aspekt der sozialen Distanzierung verdeutlicht – Ausdruck eines gefürchteten 

Lagerschicksals. Die Erzählungen von Semprún, Kertész und Gawalewicz unterscheiden sich 

allerdings ganz wesentlich von diesen Darstellungen. Alle drei Autoren rücken den 

Muselmann zunächst von der Peripherie ins Zentrum der Erinnerung. Der Muselmann ist in 

diesen Fällen also nicht länger ‚background‘.  

Des Weiteren verweisen die vorgestellten Gegennarrative bei Semprún und Kertész auf 

die Komplexität des Soziallebens im Lager. Diesem erzählerischen Verweis ist zugleich der 

Versuch zur Dekonstruktion einiger der hier vorgestellten Motive inhärent. Vor dem 

Hintergrund des im Rezeptionsprozess wirksam werdenden Wissens (über 

Handlungsverläufe, Figuren, Motive usw.) kann von einer autorseitig intendierten 

Infragestellung und Problematisierung spezieller Motive und Narrative gesprochen werden. 

Gerade weil die Shoah-Literatur einen wichtigen Zugang zu Wissen darstellt, bedarf es der 

nötigen Sensibilität, diese Materialien im Kontext dominierender und alternativer Narrative 

zu lesen. Erst in der Überwindung des Immergleichen – insbesondere mit Blick auf die 

literarische Repräsentation des Muselmanns – können Wissenssedimentierungen, 

Historisierungstendenzen und Tabus überwunden werden. Dieser Prozess setzt immer auch 

Erwartungsbrüche und Störungen frei, von denen anzunehmen ist, dass sie bisweilen 

strategisch von den Autoren und Autorinnen zugunsten einer Veränderung etablierter Denk- 

und Handlungsmuster genutzt werden. 

Für die geschichts- und literaturwissenschaftliche Erforschung des Muselmanns ist 

Gawalewicz’ Text darüber hinaus ein wertvolles Zeugnis. Seine Aufzeichnungen sind 

weniger stark von komplexen literarischen Strategien getragen, machen jedoch 

unmissverständlich deutlich, dass es sich bei Muselmännern um Menschen mit jeweils 

individuellen und sozial äußerst komplexen Schicksalen handelte. Der sich mit Blick auf das 

etablierte Narrativ aufdrängende Eindruck, Muselmänner seien eine „namenlose Masse“94 

identischer Schicksale, kann auch aufgrund der Darstellungen von Gawalewicz relativiert 

werden. 

Macht man sich das Konzept ‚Störung‘ als Analysekategorie zunutze, lässt sich anhand der 

Texte von Jorge Semprún, Imre Kertész und Adolf Gawalewicz ein bislang verborgen 

gebliebenes Erzählmuster rekonstruieren. Ihre literarischen Repräsentationsentwürfe des 

Muselmanns, die jeweils auf der Grundlage ihrer eigenen Lagererlebnisse beruhen, legen ganz 

entscheidend die zu Beginn angesprochenen ‚kulturellen Alltagsroutinen‘, d.h. Darstellungs- 

und Rezeptionsmuster offen. Denn indem sich die Autoren weigern, etablierte 

Erzählverfahren fortzuschreiben, mithin das dominierende Narrativ über Muselmänner zu 

bestätigen, führen sie dem Leser seine (enttäuschte) Erwartungshaltung vor Augen. „Immer 

dann, wenn ein Text bisherige Normen, Regularitäten, Werte oder gar Meistererzählungen in 

Frage stellt, irritiert, korrigiert, umwertet, kann die Umwelt aufgestört werden.“ 95  Die 

Irritationen dieser Routinen ermöglicht zum einen eine Sensibilisierung für bisweilen 

verdeckte Erzählungen und ein an sie geknüpftes Wissen. Zum anderen liegt in der 

produktiven Nutzbarmachung von literarischen Störpotentialen überhaupt eine Chance des 

                                                           
94  Gawalewicz: Warteraum zum Gas, S. 41. 
95  Carsten Gansel: „Aufstörung und Denormalisierung als Prinzip? Zu aktuellen Entwicklungen zwischen KJL 

und Allgemeinliteratur“, in: ders. und Paweł Zimniak (Hrsg.): Zwischen didaktischem Auftrag und 
grenzüberschreitender Aufstörung? Zu aktuellen Entwicklungen in der deutschsprachigen Kinder- und 
Jugendliteratur, Heidelberg 2011, S. 13-36, hier: S. 32. 



 DENNIS BOCK 

78 
 

Genres, stereotype Darstellungsmuster zu problematisieren und einem Vergessen 

entgegenzuwirken.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt: Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M. 2003 

(11998). 

Améry, Jean: Jenseits von Schuld und Sühne: Bewältigungsversuche eines Überwältigten, Stuttgart 

2012 (11977). 

Anz, Thomas (Hrsg.): Handbuch Literaturwissenschaft: Gegenstände und Grundbegriffe, Band 1, 

Stuttgart 2007. 

Becker, Michael und Dennis Bock: „Muselmänner und Häftlingsgesellschaften. Ein Beitrag zur 

Sozialgeschichte der nationalsozialisitischen Konzentrationslager“, in: Archiv für Sozialgeschichte 

55 (2016), S. 133-175. 

Benz, Wolfgang, Barbara Distel und Angelika Königseder (Hrsg.): Nationalsozialistische 
Zwangslager: Strukturen und Regionen – Täter und Opfer, Dachau, Berlin 2011. 

Birenbaum, Halina: Die Hoffnung stirbt zuletzt: Aufbruch in die Vergangenheit, Oświęcim 1993.  

Bock, Dennis: „‚Erinnerung ist keine gemütliche, badewasserlaue Annehmlichkeit.‘ Ruth Klügers 

Kritik an KZ-Gedenkstätten und –Museen“, in: Imke Hansen, Enrico Heitzer und Katarzyna 

Nowak (Hrsg.): Ereignis & Gedächtnis: Neue Perspektiven auf die Geschichte der 
nationalsozialistischen Konzentrationslager, Berlin 2014. 

Bock, Dennis: „‚Nie chodzi o to, czy nienawidzi czy nie. Muzułmanie mu p r z e s z k a d z a l i‘ – 

kategoria z a k ł ó c e n i a w narracjach o muzułmanie w literaturze Szoa“, in: Anna Artwińska, 

Przemysław Czapliński, Alina Molisak und Anja Tippner (Hrsg.): Po Zagładzie. Narracje 
postkatastroficzne w literaturze polskiej (Poznańskie Studia Polonistyczne, Seria Literacka) 25 

(2015), S. 137-163. 

Briese, Olaf und Timo Günther: „Katastrophe: Terminologische Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft“, in: Archiv für Begriffsgeschichte 51 (2009), S. 155-195. 

Consonni, Manuela: „Primo Levi, Robert Antelme, and the Body of the Muselmann“, in: Partial 
Answers. Journal of Literature and the History of Ideas 7.2 (2009), S. 243-259. 

Ehlich, Konrad und Jochen Rehbein: „Erwarten“, in: Dieter Wunderlich (Hrsg.): Linguistische 
Pragmatik, Wiesbaden 1972. 

Frankl, Viktor: … trotzdem Ja zum Leben sagen: Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager, 

München 2007 (11946). 

Gansel, Carsten: „Aufstörung und Denormalisierung als Prinzp? Zu aktuellen Entwicklungen 

zwischen KJL und Allgemeinliteratur“, in: ders. und Pawel Zimniak (Hrsg.): Zwischen 
didaktischem Auftrag und grenzüberschreitender Aufstörung? Zu aktuellen Entwicklungen in der 
deutschsprachigen Kinder- und Jugendliteratur, Heidelberg 2011, S. 13-36. 

Gawalewicz, Adolf: Überlegungen im Warteraum zum Gas: Aus den Erinnerungen eines 
Muselmanns, Gütersloh 1998 (11968). 

Genette, Gérard: Die Erzählung, München 1998 (11994). 



ERZÄHLUNGEN ÜBER MUSELMÄNNER IN DER LITERATUR ÜBER DIE SHOAH 

79 
 

Gutman, Israel (Hrsg.): Enzyklopädie des Holocaust: Die Verfolgung und Ermordung der 
europäischen Juden, Band 2, Berlin 1993. 

Habscheidt, Stephan und Lars Koch: „Katastrophen, Krisen, Störungen: Einleitung“, in: Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft und Linguistik 173 (2014), S. 5-12. 

Hansen, Imke und Katarzyna Nowak: „Über Leben und Sprechen in Auschwitz“, in: Christiane Heß, 

Julia Hörath, Dominique Schröder und Kim Wünschmann (Hrsg.): Kontinuitäten und Brüche. Neue 

Perspektiven auf die Geschichte der NS-Konzentrationslager, Berlin 2011, S. 115-141. 

Heinemann, Marlene E.: Gender And Destiny: Women Writers And The Holocaust, Westport, 

Connecticut 1986. 

Kertész, Imre: Roman eines Schicksallosen, Reinbek 2005 (11975). 

Klüger, Ruth: weiter leben: Eine Jugend, München 1997 (11992). 

Kłodziński, Stanisław und Zdzisław Ryn: „An der Grenze zwischen Leben und Tod: Eine Studie über 

die Erscheinung des ‚Muselmanns‘ im Konzentrationslager“, in: Die Auschwitz-Hefte. Texte der 
polnischen Zeitschrift ‚Przeglad Lekarski‘ über historische, psychische und medizinische Aspekte 
des Lebens und Sterbens in Auschwitz, (1987), H. 1, S. 89-154.  

Koch, Lars, Tobias Nanz: „Ästhetische Experimente: Zur Ereignishaftigkeit und Funktion von 

Störungen in den Künsten“, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 173 (2014), S. 

94-115.  

Langbein, Hermann: Menschen in Auschwitz, Wien und München 1995 (11972). 

Lengyel, Olga: Five Chimneys: A Woman Survivor’s True Story of Auschwitz, Chicago 1995 (11947). 

Levi, Primo: Ist das ein Mensch?, München 1992 (11947). 

Meier, Heinrich Christian: So war es: Das Leben im KZ Neuengamme, Hamburg 1946. 

Orłowski, Hubert: „Stacheldrahtuniversum und Literatur: Zu Remarque und anderen“, in: ders.: 

Literatur und Herrschaft – Herrschaft und Literatur: Zur österreichischen und deutschen Literatur 
des 20. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2000, S. 281-304. 

Oschlies, Wolf: „‚Lagerszpracha‘. Zur Theorie und Empirie einer KZ-spezifischen Soziolinguistik“, 

in: Zeitgeschichte, 13.1 (1985), S. 1-27. 

Peitsch, Helmut: „Deutschlands Gedächtnis an seine dunkelste Zeit.“ Zur Funktion der 
Autobiographik in den Westzonen Deutschlands und den Westsektoren von Berlin 1945-1949, 

Berlin 1990.  

Pollak, Michael: Die Grenze des Sagbaren: Lebensgeschichten von KZ-Überlebenden als 
Augenzeugenberichte und als Identitätsarbeit, Frankfurt a.M. und New York 1980. 

Reemtsma, Jan Philipp: „Die Memoiren Überlebender: Eine Literaturgattung des 20. Jahrhunderts“, 

in: Mittelweg 36 6.4 (1997), S. 20-39. 

Reiter, Andrea: „Authentischer Bericht oder Roman? Einige Überlegungen zur Typologie von 

Holocaust-Texten“, in: Anne Betten und Konstanze Fliedl (Hrsg.): Judentum und Antisemitismus: 
Studien zur Literatur und Germanistik in Österreich, Berlin 2003. 

Remarque, Erich Maria: Der Funke Leben, Köln 2002 (11952). 

Rosenfeld, Alvin: A Double Dying: Reflections On Holocaust Literature, Bloomington 1980. 

Semprún, Jorge: Der Tote mit meinem Namen, Frankfurt a.M. 2002 (12001). 



 DENNIS BOCK 

80 
 

Simon, Marie: „Das Wort Muselmann in der Sprache der deutschen Konzentrationslager“, in: Julius H. 

Schoeps (Hrsg.): Aus zweier Zeugen Mund. Festschrift für Pnina Nave Levinson und Nathan Peter 

Levinson, Gerlingen 1992, S. 202-211. 

Sofsky, Wolfgang: Die Ordnung des Terrors: Das Konzentrationslager, Frankfurt a.M. 1993. 

Suderland, Maja: Ein Extremfall des Sozialen: Die Häftlingsgesellschaft in den nationalsozialistischen 
Konzentrationslagern, Frankfurt a.M. 2009. 

Taterka, Thomas: Dante Deutsch: Studien zur Lagerliteratur, Berlin 1999. 

Vrba, Rudolf: Ich kann nicht vergeben: Meine Flucht aus Auschwitz, Frankfurt a.M. 2010 (11964). 

Wesołowska, Danuta: Slowa z piekiel rodem: lagerszpracha, Kraków 1996. 

Wittler, Kathrin: „,Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Beziehung“, in: Zeitschrift für 

Geschichtswissenschaft, 61.12 (2012), S. 1045-1056. 

Wolf, Werner: „Das Problem der Narrativität in Literatur, bildender Kunst und Musik: Ein Beitrag zu 

einer intermedialen Erzähltheorie“, in: Ansgar Nünning und Vera Nünning (Hrsg.): Erzähltheorie 
transgenerisch, intermedial, interdisziplinär, Trier 2002, S. 23-104.  

Żywulska, Krystyna: Wo vorher Birken waren: Überlebensbericht einer jungen Frau aus Auschwitz-
Birkenau, München 1979 (11949). 

 

 



  

 

ALIN BASHJA LEA ZINNER (München) 

Das Tabu der sexuellen Gewalt in der Holocaust-Literatur 

Tabuisierte Erinnerungen 

Tabus sind in allen Kulturen zu finden und lassen sich nur schwer überwinden. Gerade in der 

literarischen Verarbeitung von Tabus wird versucht, Ereignisse, über die man ein Tuch des 

Schweigens legte, für die Leser aufzudecken und einen Blick darauf zu ermöglichen. Sexuelle 

Gewalt gehört oftmals zu derlei tabuisierten, verschwiegenen Themen, die nicht unbehandelt 

bleiben dürfen. 

Ein Autor, dessen Werke aufgrund der Inhalte in Europa tabuisiert wurden, ist der 

jiddische Schriftsteller und Holocaust-Überlebende Yehiel DiNur.1 Er war einer der ersten, 

der die Erlebnisse aus dem Todeslager Auschwitz für die Nachwelt niederschrieb. Es sind 

jedoch keine persönlichen Berichte, denn nicht alles, was in seinen Schriften geschildert wird, 

ist auch von ihm selbst erlebt worden. Bei seinen Texten handelt es sich vielmehr um 

literarische Erinnerungen Vieler, Erinnerungen der anderen Häftlinge der 

Konzentrationslager,2 der so genannten ‚Ka-Tzetniks‘.3 Im Gegensatz zu historischen Berich-

ten von Fakten sind in DiNurs Erzählungen neben den subjektiven Erinnerungen auch fiktive 

Figuren und Handlungen vorhanden.4 

Yehiel DiNur verfasste nach Auschwitz die Chronik einer jüdischen Familie im 20. 
Jahrhundert,5 auf deren Titelblättern der Name Ka-Tzetnik 1356336 vermerkt ist. Die Chronik 

umfasst sechs Romane, in denen die Protagonisten sowohl in den Ghettos als auch in den 

Lagern um ihr Überleben kämpfen müssen. 

Der Geburtsname des Autors – Fajner – wurde von ihm nach seiner Ankunft in 

Palästina/Israel in DiNur geändert, was in der aramäischen Sprache ‚aus dem Feuer‘ 

bedeutet.7 

DiNur war aufgrund seiner traumatischen Erlebnisse darauf bedacht, nicht mit den Texten 

über den Holocaust in Verbindung gebracht zu werden. Doch während seiner Befragung im 

Eichmann-Prozess 1961 in Israel wurde seine Identität hinter dem Pseudonym Ka-Tzetnik 

aufgedeckt.8 Da nun die Texte DiNurs doch auf eine einzige Person zurückgeführt werden 

                                                           
1  Geboren als Yehiel Fajner, 1909-2001. 
2  Von 1939-1945 Lager für Zivilpersonen, die im Deutschen Reich und besetzten Gebieten der NSDAP 

errichtet wurden. 
3  Ka-Tzetnik ist hergeleitet von dem Akronym KZ für Konzentrationslager. Häftlinge bezeichneten sich 

untereinander so. 
4  So sind zwar die Protagonisten der Romane fiktiv, die Ereignisse jedoch, die von ihnen durchlebt werden – 

der sexuelle Missbrauch, die psychische und physische Gewalt und die verschiedenen Todesarten im 
Konzentrationslager –, sind dagegen historisch zu belegen. 

5  Cronika shel mishpacha jehudit bmeah esrim. Dies steht seit dem ersten Roman Salamandrah als Untertitel 
auf den hebräischen und jiddischen Editionen. 

6  Die Nummer ist die, die ihm auf den linken Arm eintätowiert wurde und im KZ seinen Namen ersetzte. 
7  Vgl. Efraim Sicher: Holocaust novelists, Detroit 2004. 
8  Dort erklärt er im Zeugenstand, dass auf dem – so von ihm bezeichneten – „Ascheplaneten Auschwitz“ die 

Menschen u.a. auch keine Namen mehr hatten. Die Zeit in Auschwitz sei mit keiner anderen zu vergleichen 
und auch die Menschen, die dort waren, seien nicht mit denen vergleichbar, die nach Auschwitz lebten. Die 
Befragung während des Prozesses führte schlussendlich zur traurigen Berühmtheit DiNurs, da er nach seiner 
Bestätigung, er sei der Autor Ka-Tzetnik, in Ohnmacht fiel. 

 http://youtu.be/X098U8_oU1Q?t=22m58s, 22:59 – 25:56 (zuletzt aufgerufen am 11.06.2015). 



ALIN BASHJA LEA ZINNER 

82 
 

konnten, geriet die Tatsache, dass es sich dabei eigentlich um tatsächlich erlebte Erinnerungen 

vieler anderer KZ-Häftlinge handelt, in den Hintergrund. 

Überlebensberichte, die ihrer Zeit voraus sind 

Zu DiNurs Chronik gehören zwei Romane, die den sexuellen Missbrauch an den 

minderjährigen Geschwistern Daniella und Moni thematisieren. Da die Erzählungen in 

Europa in Vergessenheit gerieten, sollen hier kurze Inhaltsangaben der Bücher gegeben 

werden, um einen Einblick zu geben. 

In beit habubot (engl. house of dolls) werden die Protagonistin Daniella und ihr älterer 

Bruder Harry vom Ghetto ins KZ deportiert. Dort müssen beide um ihr Überleben kämpfen – 

Harry als Sanitäter, Daniella als sog. ‚Feldhure‘ für deutsche Soldaten. Daniella stirbt am 

Ende des Romans. 

In Piepel9 ist Daniellas jüngerer Bruder Moni in Auschwitz. Dort muss er als sog. ‚Piepel‘, 

ein Sexsklave für Kapos, um sein Leben bangen. Vergewaltigungen, Hunger und 

Verzweiflung bestimmen seinen Alltag. Am Ende des Romans zertrümmert Rudolf Höß 

Monis Schädel. 

Als Überlebender überbringt DiNur die Ereignisse aus erster Hand und verarbeitet sie 

literarisch.10 Seine frühen Berichte aus den 1950er und 1960er Jahren sind dabei seiner Zeit 

voraus gewesen: 

Ka. Tzetnik᾽s texts, by portraying a minutely detailed picture of absolute victimhood, of the total 

lack of means of resistance, and of a doomed existence, were a head of their time in terms of this 

ability to ‚face the catastrophe as such ... a catastrophe of absolutely untold magnitude.‘11 

Seine Schriften gelten auch heute noch als bedeutendes Werk für die Erinnerungskultur in 

Israel. Vor allem israelische Jugendliche erlangten ihr frühes Wissen über den Holocaust aus 

Büchern, wie sie DiNur schrieb.12 Durch das israelische Bildungsministerium kam es dazu, 

dass die Werke seit den 1990ern curricular als Schullektüre gelesen werden.13 

Schonungslose Erzählungen sexueller Gewalt 

Mit seinen Zeitzeugnissen bricht DiNur als einer der ersten Überlebenden das Schweigen und 

berichtet von der unglaublichen Brutalität, der Unmenschlichkeit und dem systematischen 

Mord an den Juden durch Kollaborateure und Nazis. Seine Texte können als weitere 

                                                           
9  Vgl. Ka-Tzetnik 135633: Piepel, London 1961. Der Titel ist in allen drei Sprachen – Hebräisch, Jiddisch und 

Englisch – gleich. 
10  Anders als bei einer historischen Erarbeitung verlässt sich DiNur nur auf eigene Beobachtungen und 

Zeugenaussagen anderer Überlebender und fasst diese in Romanen zusammen. Er greift dabei nicht auf die 
Geschichtsschreibung zurück, sondern auf subjektive Berichte. Aus diesem Grund kann man die Arbeitsweise 
DiNurs als literarische Erarbeitung von Erinnerungen bezeichnen, die ganz klar im Gegensatz zur 
historischen Arbeit steht. 

11  Iris Milner: „The ‚Gray Zone‘ Revisited. The Concentrationary Universe in Ka-Tzetnik᾽s Literary 
Testimony“, in: Jewish Social Studies: History, Culture, Society 14.2 (2008), S. 113-155; S. 117. 

12  Vgl. u.a. Tom Śegev: Die siebte Million. Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung, Reinbek b. 
Hamburg 1995, S. 12. Aber auch: Galia Glasner-Heled: „Reader, Writer, and Holocaust Literature. The Case 
of Ka-Tzetnik“, in: Israel Studies 12,3 (2007), S. 114. 

13  Vgl. Glasner-Heled: „Reader, Writer and Holocaust Literature“, S. 113. Und: Dvir Abramovich: „The 
Holocaust World of Yechiel Fajner“. In: Nebula 4.3 (2007), S. 23. 



SEXUELLE GEWALT IN DER HOLOCAUST-LITERATUR 

83 
 

Zeugnisse über die Geschehnisse des Holocausts gelten. Sexuelle Gewalt ist in den beiden 

Romanen beit ha bubot/house of dolls und Piepel ein wichtiger Aspekt, wenn es um die 

Vermittlung der Grausamkeiten in den Konzentrationslagern geht. DiNurs literarische 

Beschäftigung mit dem Holocaust vermittelt den Eindruck, die Verbrechen des Holocaust 

schonungslos in all ihren Einzelheiten erzählen zu wollen: „He was not interested in 

entertaining or degrading or socializing or encouraging any kind of sexual behavior. He was 

compelled to show suffering, to expose crime, to cry out with anguish.“14 

In der „generell spät einsetzenden differenzierten Forschung zur NS-Verfolgung“15 wurde 

die Thematisierung der sexuellen Gewalt in der Wissenschaft augenscheinlich tabuisiert. Die 

Kombination aus Gewalt und Sexualität ist ein belastendes Thema, welches man nicht für die 

Öffentlichkeit verarbeiten wollte.16 Stattdessen fand man Erwähnungen zu Sexzwangsarbeit, 

Bordellen und dergleichen – wenn überhaupt – nur in Randbemerkungen. Für eine 

ausführliche Forschung fehlten sowohl historische Dokumente als auch 

ZeitzeugInnenberichte.17 

Spricht man jedoch über die Verbrechen während des Holocausts, darf man nicht die 

Frauen und Kinder vergessen, die sexueller Unterdrückung und Ausbeutung ausgeliefert 

waren, bevor sie – wie andere Opfer – ermordet wurden.18  

Der Umgang mit sexueller Gewalt 

Im Gegensatz zu Israel, wo DiNurs Literatur immer noch von Bedeutung ist,19 geriet er in 

Europa zunehmend in Vergessenheit. Ein Grund hierfür ist die Vermeidung, sich mit einem 

solch prekären Abschnitt der Geschichte befassen zu müssen. Insbesondere in Deutschland 

wollte man in den Jahrzehnten nach dem Krieg mit den Einzelheiten des Holocausts 

abschließen. Kriegsverbrecher wurden nicht mehr verurteilt. Zeitzeugenberichte wurden nur 

bedingt ernst genommen und ehemalige Konzentrationslager wurden zwar zu Gedenkstätten 

umgebaut, jedoch wurden auch hier wichtige Details der Verbrechen vertuscht bzw. 

vernachlässigt. So wurden ehemalige Lagerbordelle entweder abgerissen oder als andere 

Gebäudeabschnitte ausgewiesen.20 

Des Weiteren wollte man in der Wissenschaft zu den bereits bekannt gewordenen 

Einzelheiten des Holocausts nicht noch den systematischen sexuellen Missbrauch an Frauen 

und Kindern publik machen. Bereits sehr früh nach den Befreiungen der Konzentrationslager, 

                                                           
14  Sonja M. Hedgepeth (Hrsg.): Sexual violence against jewish women during the holocaust, Waltham 2010, S. 

208. 
15  Helga Amesberger, Katrin Auer und Brigitte Halbmayr: Sexualisierte Gewalt. Weibliche Erfahrungen in NS-

Konzentrationslagern, Wien 2010, S. 17. 
16  Vgl. Amesberger/Auer/Halbmayr.: Sexualisierte Gewalt, S. 18-19. 
17  Vgl. ebd., S. 22. 
18  Bereits sehr früh nach der Befreiung der Konzentrationslager wurde bekannt, dass es Bordelle und 

Sexzwangsarbeiterinnen gab. Jedoch wurde in den frühen historischen Verarbeitungen ein eher negativer Ton 
angeschlagen, wenn es um die Zwangsprostituierten ging. Überlebende Frauen, die von ihren Erlebnissen 
berichten wollten, wurden stattdessen als „eine Hure im Bordell“ stigmatisiert. Genaueres kann man hier 
nachlesen: Amesberger/Auer/Halbmayr: Sexualisierte Gewalt, S. 22. 

19  In Israel wird sogar vom israelischen Staatspräsidenten alle zwei Jahre ein nach Ka-Tzetnik benannter 
Literaturpreis verliehen. Vgl. Śegev: Die siebte Million, S. 13. 

20  Vgl. Robert Sommer: Das KZ-Bordell. Sexuelle Zwangsarbeit in nationalsozialistischen 
Konzentrationslagern, Paderborn 2009, S. 16-17. 



ALIN BASHJA LEA ZINNER 

84 
 

genauer 1946, berichteten Überlebende schriftlich von den Lagerbordellen.21 Diese Zeugnisse 

waren mitunter sehr unterschiedlich – der Vorwurf, Betroffene hätten sich freiwillig für 

diesen Weg entschieden, steht immer wieder der Tatsache entgegen, dass die sog. 

‚Freiwilligkeit‘ äußerst fragwürdig war. Frauen äußerten sich eher selten zu diesem Thema, 

da die Scham überwog.22 Im Gegensatz zu den anderen bekannten Opfern wurde bis heute die 

Viktimisierung der Sexualopfer nicht anerkannt.23 

Literatur und Historie vereint in DiNurs Romanen 

DiNurs Erzählungen sind keine Tatsachenberichte. Um das Erlebte und Gesehene überhaupt 

niederschreiben zu können, entschied er sich, Romane in auktorialer Erzählweise und mit 

fiktiven Protagonisten zu verfassen, um, nach eigener Aussage, Distanz zum Erlebten zu 

gewinnen.24 Die distanzierte Erzählweise hat in der Konsequenz häufig dazu geführt, DiNur 

zu denunzieren, das Geschehene nicht authentisch zu vermitteln. Die häufigste Kritik kam 

dabei aus der historischen Forschung, die seine Schriften weitläufig als literarische Phantasie 

bezeichnete. Zwar ist es nach den aufgedeckten Fakten Tatsache, dass es keine jüdischen 

Frauen in Lagerbordellen gab, doch existierten Bordelle und Sexzwangsarbeit, wie bereits 

erwähnt, eben doch. Auch Literaturkritiker werteten DiNurs Romane ab. Sie seien zu kitschig 

und setzten dadurch ihren historischen Erkenntniswert herab.25  

Gerade in den letzten Jahren, seit auch die Geschichtswissenschaft immer mehr Details des 

Holocaust aufzudecken vermochte, wird deutlich, dass DiNur bereits sehr früh einen Beitrag 

zur Aufklärung aller Schrecken der Internierung in einem KZ leistete.26 

Man konnte schon in den frühen 1950er Jahren im Roman beit habubot/house of dolls von 

den sadistischen pseudomedizinischen Eingriffen, denen die sog. ‚Feldhuren‘ unterzogen 

werden, lesen. Bevor die Taten von Dr. Mengele und seinem Gefolge bekannt wurden, 

schrieb sie DiNur bereits nieder.27 Es gibt einen Abschnitt in beit habubot/house of dolls, in 

dem die Protagonistin Daniella sich medizinischen Vorkehrungen unterziehen muss, bevor sie 

als Zwangsprostituierte benutzt werden kann: 

The scorching heat that had been burned through her vagina still fulgurated and lapped within her 

full strength. The focus of the pain – at first concentrated on one point where it drilled as with a 

white-hot drill – dulled somewhat as the pain spread throughout the body. 

[…] In the rows of cages opposite were the girls whose experiments lasted for extended periods: 

artificial insemination, twin insemination, miscarriages, premature deliveries, and various methods 

                                                           
21  Vgl. Sommer: Das KZ-Bordell, S. 15. 
22  Vgl. ebd., S. 16-17. 
23  Reparationszahlungen gab es zwar, doch wurden diese – wenn überhaupt – sehr spät ausgezahlt und eine 

öffentliche Anerkennung ihres Leidens gab es, in der Art und Weise wie bei anderen Gedenkfestivitäten, 
nicht. 

 Vgl. Christa Paul: Zwangsprostitution. Staatlich errichtete Bordelle im Nationalsozialismus, Berlin 1994, S. 
48-57. 

24  Vgl. DiNurs Aussage beim Eichmann-Prozess. 
25  Vgl. Omer Bartov: „Kitsch and Sadism in Ka-Tzetnik᾽s Other Planet: Israeli Youth Imagine the Holocaust“, 

in: Jewish Social Studies: New Series Vol. 3.2 (1997), S. 42-76. Und: o.A.: „Wie Flucht“, in: Der Spiegel, 
1981, URL: http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14317937.html (zuletzt aufgerufen am 20.06.2015). 

26  Auseinandersetzungen vom Historiker Omer Bartov sind hier hervorzuheben.  
27  Über Experimente zur Zwangssterilisation gibt es unterschiedliche Quellen. Im Holocaust Lexikon kann man 

beispielsweise einen Überblick zu den Experimenten des Gynäkologen Carl Clauberg finden. Wolfgang 
Benz: Lexikon des Holocaust, München 2002, S. 151. 



SEXUELLE GEWALT IN DER HOLOCAUST-LITERATUR 

85 
 

of castration and sterilization. The row of cages on the left belonged to the Surgical Experiment 

Department. Here the girls were replaced very quickly; they didn᾽t last long. Female organs were 

removed from their bodies and replaced with artificial ones. On them were tried all sorts of poison 

tablets, which German pharmaceutical concerns sent to the chief physician to be tested on 

humans.28 

Berichte von den sog. ‚Piepel‘, den minderjährigen Lustknaben für Kapos,29 sind dagegen 

sowohl in der Wissenschaft als auch in der Öffentlichkeit äußerst selten. Da es sich bei diesen 

Opfern um Minderjährige handelt, kann man davon ausgehen, dass die fehlenden Berichte 

von ZeitzeugInnen auf das erlebte Trauma zurückzuführen sind, welches bei Kindern und 

Jugendlichen zur Verdrängung führen kann.30 Bei den männlichen Piepeln zwingt wohl auch 

ein Gefühl von Entmannung dazu, nichts über den sexuellen Missbrauch in den Lagern zu 

erzählen. 31  Und doch gibt es in der Historie zwei Berichte, die jene Art der sexuellen 

Erniedrigung schildern. 

Harry Naujoks offenbart in Mein Leben im KZ Sachsenhausen, welches 1987 in Buchform 

von seiner Frau veröffentlicht wurde, dass es für Kapos „zum ‚guten Ton‘ des Lagers 

[gehörte], einen Lustknaben zu haben […]“,32 den man sich selbst an der Laderampe aus-

suchen konnte. Diese Piepel wurden sowohl als Gehilfen für kleinere Arbeiten als auch als 

Sexsklaven benutzt.33 

Ein weiterer bekannter Piepel, Kenneth R.,34 erzählte im Jahr 1990 dem Fortunoff Video 
Archive for Holocaust Testimonies der Yale University ebenfalls, wie er von einem Kapo zum 

persönlichen Sexsklaven erwählt wurde und berichtete von seinen berührenden Erfahrungen 

als Lustknabe.35 

In DiNurs Roman Piepel aus den frühen 1960er Jahren, ca. 20 bis 30 Jahre vor 

Bekanntwerden der Sexualverbrechen in den Lagern, befindet sich Protagonist Moni in der 

gleichen, hoffnungslosen Situation, die der Zeitzeuge im Interview schildert: 

He so wants Franzl to like him in bed. He is ready to let Franzl try anything he wants on him. At 

first it had hurt him terribly. Those first nights in the cubicle with Franzl, he hadn᾽t been able to lift 

a foot afterwards. He had to lie all day. He lost his appetite and couldn᾽t touch a bite. He had 

choked down his tears. But after a while he got used to it. Only his appetite never came back.36 

 

                                                           
28  Ka-tzetnik 135633: House of dolls. St. Albans 1973, S. 155-156. Aufgrund der Lesbarkeit wurde entschieden, 

nur aus der englischen Ausgabe zu zitieren. 
29  Kapos waren KZ-Häftlinge, die eine führende Position haben. Meist als Block- bzw. Barackenchef, 

Küchenchef und dergleichen. Seltener waren es auch selbst Juden. 
30  Von den Auswirkungen des Traumas bei Kindern, die den Holocaust überlebten, kann man hier nachlesen: 

Rachel Lev-Wiesel und Marianne Amir: „Holocaust Child Survivors and Child Sexual Abuse“, in: Journal of 
Child Sexual Abuse 14.2 (2005), S. 69-83. 

31  Vgl. Sommer: Das KZ-Bordell, S. 202-205. 
32  Harry Naujoks, Ursel Hochmuth und Martha Naujoks: Mein Leben im KZ Sachsenhausen, 1936-1942. 

Erinnerungen des ehemaligen Lagerältesten, Berlin 1989, S. 341. Dort berichtet er auch über den BVer 
Blockältesten, der sich Jungen aus den Neuzugängen aussuchte. 

33  Sommer: Das KZ-Bordell, S. 201-202. 
34  In Robert Sommers Buch Das KZ-Bordell erhält Kenneth R. ein Pseudonym. Dort wird er ‚Keith Random‘ 

genannt. 
35  Vgl. Yale University Library Catalog; http://orbis.library.yale.edu/vwebv/search?searchArg=%22hvt+ 

2367%22&searchCode=GKEY^*&limitTo=none&recCount=50&searchType=1&page.search.search.button=
Search (zuletzt aufgerufen am 20.06.2015). 

36  Ka-Tzetnik: Piepel, S. 36. 



ALIN BASHJA LEA ZINNER 

86 
 

Die Tabuisierung von DiNurs Romanen 

DiNur brach auf diesem Weg mit vielen Tabus, die damals schon ganz klar bestanden – 

beispielsweise die Verbindung von Genozid und Sexualität durch die Offenbarung von 

systematischer sexueller Gewalt an Häftlingen.  

Obschon DiNur offenbar daran gelegen war, Aufklärung hinsichtlich der Verbindung von 

Genozid und sexuellem Missbrauch zu leisten, ein mit Schweigen belegtes Tabu zu 

überwinden, fielen seine Romane zunehmend der Tabuisierung anheim. Ihm wurde der 

Vorwurf der Pornographie entgegengebracht, der Ausschlachtung des Leids zur sexuellen 

Stimulation seiner Leserschaft. Seine Romane seien pervers, pornographisch und wahnsinnig, 

konstatierten seine Kritiker.37 

Dass seine Romane dem Schweigen anheimfielen, mag auch an der europäischen 

Vermarktung der Werke liegen. In Israel sind die Bucheinbände schlicht gehalten – nur Titel 

und Pseudonym sind darauf zu sehen. In Europa dagegen sind die Einbände mit provokanten 

Bildern und reißerischen Aussagen versehen. Diese erwecken einen absolut irreleitenden 

Eindruck und schaffen daher eine große Differenz zum eigentlichen Inhalt. Auf den 

Einbänden für house of dolls und der deutschen Edition Freuden-Abteilung wurden 

beispielsweise Bilder einer vermeintlichen ‚Feldhure‘ abgedruckt. In einer Ausstellung zu 

Paul Goldmans Fotografie The Forgotten Photographs: The Work of Paul Goldman from 
1943-1961 ist auch das Bild der ‚Feldhure‘ zu sehen.38 Das Foto ist schockierend, doch kann 

man nach weiteren Recherchen davon ausgehen, dass die Szene auf dem Foto gestellt ist und 

die abgebildete jüdische Frau keinesfalls eine ‚Feldhure‘ war.39 Zusätzliche Aussagen auf den 

Einbänden dienen offensichtlich werbetechnischen Zwecken: so auch auf dem Bucheinband 

zur englischen Ausgabe von Piepel, wo es heißt: „The most terrible story ever told.“40 Diese 

Werbemaßnahmen verzerren den Inhalt der Bücher eher zu Horrorgeschichten. Der sexuelle 

Inhalt der Bücher wurde u.a. in Anlehnung an entsprechende Aussagen von Verlegern und 

Historikern als reine Phantasie eines Autors abgestempelt und DiNurs Romane wurden 

zunehmend als pornographische Schundliteratur verstanden. 

Neben den Differenzen in den Darstellungsweisen zwischen den israelischen und den 

europäischen Ausgaben gibt es auch noch Unterschiede, die im Zuge der Übersetzung 

entstehen. Durch scheinbar frei hinzugefügte Absätze oder unterschiedlich interpretierte 

Textstellen kommt es oftmals im Vergleich zur hebräischen Edition zu einem verfälschten 

Inhalt. Dabei werden in den Übersetzungen Dialoge eingefügt, die im Hebräischen so nicht 

stattfinden, Szenen der Verzweiflung im Original werden in den anderen Editionen in ihren 

Bedeutungen abgeschwächt, wichtige Begrifflichkeiten, die den Lageralltag beschreiben, 

                                                           
37  Myriam Sivan: „‚Stoning the Messenger‘. Yehiel DiNur’s House of Dolls and Piepel“, in: Sonja M. 

Hedgepeth und Rochelle G. Saidel (Hrsg.): Sexual violence against jewish women during the holocaust, 
Waltham 2010, S. 200-217, hier: S. 203-208. 

38  Vgl. Melissa Kuntz: „A photo show at the American Jewish Museum documents Israel’s early days“, in: 
Pittsburgh City Paper vom 10.05.2007. 

 http://www.pghcitypaper.com/pittsburgh/a-photo-show-at-the-american-jewish-museum-documents-israels-
early-days/Content?oid=1338403 (zuletzt aufgerufen am 20.06.2015). 

39  Dass es sich bei der Fotografie um ein gestelltes Bild handelt, kann man beispielsweise in der Jerusalem Post 
nachlesen: 

 o.A., http://www.jpost.com/Opinion/Letters/July-27-Fake-image (zuletzt aufgerufen am 20.06.2015). 
40  Ka-Tzetnik: Piepel, Einband. 



SEXUELLE GEWALT IN DER HOLOCAUST-LITERATUR 

87 
 

gehen in den Übersetzungen meist völlig verloren.41 Die übersetzten Texte können in Europa 

daher anders verstanden werden.  

Aus meiner Sicht verbürgt DiNurs Literatur einen aufklärerischen Impetus: DiNurs 

Protagonisten Daniella und Moni sind Funktionshäftlinge, die hierarchisch höher Stehenden 

dienen. Sie bekommen durch ihre Funktionen besondere Privilegien wie mehr Essen, einen 

richtigen Schlafplatz und Kleidung. Die ausführliche Schilderung der sexuellen Dienste 

scheint dem Interesse geschuldet, die Grausamkeit der Lagererfahrung in all ihren drastischen 

und schockierenden Facetten vermittelbar zu machen. 

Inzwischen hat das Thema der sexuellen Gewalt in Konzentrationslagern in der Forschung 

größere Aufmerksamkeit erfahren:42 Sowohl die Existenz von Lagerbordellen wie auch von 

Sex-Zwangsarbeiterinnen ist heute unumstritten, so dass DiNurs literarische Aufarbeitung der 

Lagervergangenheit als zentraler Schritt auf dem Weg zu einem Bruch mit dem Schweigen 

verstanden werden kann. Es gab nicht nur die beschriebenen Lagerbordelle und Sex-

Zwangsarbeiterinnen; Jungen und Mädchen wurden von gleichgeschlechtlichen Kapos sexuell 

ausgenutzt. Auch die beschriebenen Experimente in beit habubot/house of dolls wurden 

tatsächlich so betrieben. 

DiNur schuf mit seinen beiden Romanen eine Mischung aus Dokumentation und Fiktion. 

Es sind keine Erzählungen eines Einzelnen, es sind die von Vielen – von allen Ka-Tzetniks, 

die um ihr Leben und das ihrer Liebsten kämpfen und bangen mussten.  

Seine Erzählungen dienen der Nachwelt als Erinnerung an eine Grausamkeit gegen die 

Menschheit. Der unfassbare Genozid, dem Millionen Menschen erlagen, sollte in seinen 

Einzelheiten nicht in Vergessenheit geraten. DiNurs literarische Zeitzeugnisse verleihen den 

Verstummten eine Stimme, die über die Jahre hinweg an Gehör verlor. DiNurs Romane und 

damit das Gedenken an die Ereignisse und die Opfer des Holocaust müssen erneut ‚aus der 

Asche‘ gehoben werden, damit sie nicht endgültig erlöschen. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Abramovich, Dvir: „The Holocaust World of Yechiel Fajner“, in: Nebula 4.3 (2007), S. 20-39. 

Amesberger, Helga, Katrin Auer und Brigitte Halbmayr: Sexualisierte Gewalt: Weibliche Erfahrungen 
in NS-Konzentrationslagern, Wien 2007. 

Bartov, Omer: „Kitsch and Sadism in Ka-Tzetnik's Other Planet: Israeli Youth Imagine the 

Holocaust“, in: Jewish Social Studies: New Series 3.2 (1997), S. 42-76. 

Benz, Wolfgang: Lexikon des Holocaust, München 2002 

Glasner-Heled, Galia: „Reader, Writer, and Holocaust Literature: The Case of Ka-Tzetnik“, in: Israel 
Studies 12.3 (2007), S. 110-133. 

Hedgepeth, Sonja M. und Rochelle G. Saidel (Hrsg.): Sexual violence against jewish women during 
the holocaust, Waltham 2010, S. 200-217. 

                                                           
41  Neben den gerade genannten Beispielen gibt es noch etliche mehr. Diese alle einzeln anzuführen, würde 

jedoch den Rahmen dieses Essays sprengen. 
42  Wie man an den aktuelleren historischen Forschungen zur sexuellen Gewalt sehen kann. Beispielsweise: 

Sommer (2009) und Amesberger/Auer/Halbmayr (2007, 2010). 



ALIN BASHJA LEA ZINNER 

88 
 

Ka-Tzetnik 135633: Piepel, London 1961. 

Kuntz, Melissa: „A photo show at the American Jewish Museum documents Israel’s early days“, in: 

Pittsburgh City Paper vom 10.05.2007, http://www.pghcitypaper.com/pittsburgh/a-photo-show-at-

the-american-jewish-museum-documents-israels-early-days/Content?oid=1338403. 

Milner, Iris: „The ‚Gray Zone‘ Revisited: The Concentrationary Universe in Ka-Tzetnik᾽s Literary 

Testimony“, in: Jewish Social Studies 14.2 (2008), S. 113-155. 

Naujoks, Harry, Ursel Hochmuth und Martha Naujoks: Mein Leben im KZ Sachsenhausen, 1936-
1942: Erinnerungen des ehemaligen Lagerältesten, Berlin 1989. 

o.A.: „Wie Flucht“, In: Der Spiegel, 1981, URL: http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-HYPERLINK 

"http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14317937.html" 

Paul, Christa: Zwangsprostitution: Staatlich errichtete Bordelle im Nationalsozialismus, Berlin 1994. 

Śegev, Tom: Die siebte Million: Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung, Reinbek b. 

Hamburg 1995. 

Sicher, Efraim: Holocaust novelists, Detroit 2004. 

Sivan, Myriam: „‚Stoning the Messenger‘. Yehiel DiNur’s House of Dolls and Piepel“, in: Sonja M. 

Hedgepeth und Rochelle G. Saidel (Hrsg.): Sexual violence against jewish women during the 
holocaust, Waltham 2010, S. 200-217. 

Sommer, Robert: Das KZ-Bordell: Sexuelle Zwangsarbeit in nationalsozialistischen Konzentrations-
lagern. Paderborn 2009. 

 

 



  

 

BENJAMIN HEIN (Kiel) 

„Wir sind uns darüber einig, dass das Thema ‚Juden‘ nicht witzig ist!“1  

Über die Dethematisierung der Judenverfolgung und des Holocaust in der deutschen 

Populärliteratur der Nachwendezeit 

Das titelgebende Zitat aus Timur Vermes᾽ Roman Er ist wieder da von 2012 ist eine der 

wenigen Aussagen, die im Roman direkt zum Thema Juden und Nationalsozialismus getätigt 

werden. Darüber hinaus bleibt der wiederauferstandene „Herr Hitler“ nachgerade wortkarg 

hinsichtlich dieses Themas. Die entstehende Leerstelle wird innerhalb der Fiktion dadurch 

begründet, dass die Produzenten der Unterhaltungssendung, in welcher der reinkarnierte 

Hitler im Roman ein gefeiertes Comeback in den Medien erlebt, Protest von Zuschauern 

aufgrund antisemitischer Äußerungen verhindern wollen.  

Die Dethematisierung der Judenverfolgung und des Holocaust, so die leitende Überlegung, 

ist über Vermes᾽ Satire hinaus als Strukturmerkmal der Populärliteratur in Deutschland nach 

der Wiedervereinigung zu sehen. Die These, dass der Holocaust und die Judenverfolgung in 

der Populärliteratur mit einem Darstellungstabu belegt sind, soll im Folgenden anhand dreier 

Romane deutscher Autoren der letzten 20 Jahre gezeigt werden: Marcel Beyers Flughunde 
(1995), Bernhard Schlinks Der Vorleser (1995) und Thor Kunkels Endstufe (2004). Dabei 

lassen sich verschiedene Strategien literarischer Camouflage inhaltlicher und 

erzähltheoretischer Natur herausarbeiten, welche die Leerstelle nachhaltig kaschieren. Die 

ausgewählten Romane gehören aufgrund ihrer hohen Verkaufszahlen nachweislich zu den 

populärsten und einflussreichsten literarischen Auseinandersetzungen mit dem 

Nationalsozialismus und seinen Folgen. Insbesondere seit den 1990er Jahren gibt es in 

Deutschland eine wachsende Zahl an populären Romanen und Erzählungen, die sich der 

Vergangenheitsaufarbeitung und -bewältigung stellen. 

Immer noch wirkt in der Darstellung des Nationalsozialismus und des Holocaust durch die 

Nachgeborenen und nachfolgende Generationen 2  das von Claude Lanzmann verfochtene 

„Bilderverbot“. 3  Lanzmann wendet das zweite Gebot aus dem Alten Testament auf die 

Darstellung des Holocaust an. Das Original sei das einzig Authentische und jede sonstige 

Vorstellung davon könne nur eine Annäherung sein, die der Autorität des Wahren nicht 

gleichkommen kann. Dieses „Bilderverbot“ ist bis heute virulent, wie sich im 

Legitimationsdruck nachgeborener Generationen zeigt, deren literarische Bearbeitungen der 

Vergangenheit mitunter vor dem Maßstab der sogenannten Zeugnisliteratur bewertet werden. 

                                                           
1  Timur Vermes: Er ist wieder da, Köln 2012, S. 96. 
2  Hierbei muss immer wieder bekundet werden, dass ein Konsens über zwei Annahmen zum Holocaust 

besteht: Zum einen ist dies die Singularität des Ereignisses und zum anderen ist es seine Undarstellbarkeit. Es 
gilt, das historische Ereignis möglichst ohne eine verfremdende Überformung zu erinnern. Siehe hierzu: Tilo 
Werner: Holocaust-Spielfilme im Schulunterricht: Schindlers Liste – Der Pianist – Drei Tage im April – Das 
Leben ist schön – Zug des Lebens, Norderstedt 2004, S. 27. 

3  Um das „Bilderverbot“ von Lanzmann von dem biblischen abzutrennen, wird es im Weiteren in 
Anführungszeichen gesetzt. In seinem Dokumentarfilm Shoah (1985) verzichtet Lanzmann konsequent auf 
Archivaufnahmen aus Konzentrationslagern oder filmische Zeugnisse der Leichenberge. Er wahrt das 
proklamierte „Bilderverbot“ durch die Integration von Zeitzeugenberichten und Aufnahmen aus heutigen 
Gedenkstätten. Vgl. Claude Lanzmann: Shoah, FR 1985. 



 BENJAMIN HEIN 

90 
 

Mit dem Mauerfall verändert sich etwas im Geschichtsbewusstsein einer Generation, die 

durch die Ära Kohl und das postulierte Ende der Geschichte beeinflusst wurde.4 Mit dem Fall 

der Mauer wurde Geschichte erneut erfahrbar, und zwar eine vom Volk ausgehende 

Geschichte. „Im November ‘89 hatte ich das erste Mal das Gefühl, jetzt passiert Politik und 

ich stecke mittendrin. Politik war plötzlich nicht mehr eine Sache der Elterngeneration“,5 

sagte Marcel Beyer in einem Interview mit dem Tagesspiegel im September 1995 nach dem 

Erscheinen seines Romans Flughunde. Geschichte war nun nichts Entrücktes mehr, keine 

ferne Zeit, die nicht mehr erfahrbar, nicht mehr beeinflussbar war.  

Neben diesem fundamentalen Einschnitt ins Geschichtsbewusstsein einer Nation sind 

weitere gesellschaftliche und kulturelle Prozesse wichtig als Voraussetzung für das 

aufkommende literarische Schreiben über den Nationalsozialismus: Ende der 1970er Jahre 

und in den 1980er Jahren kamen vermehrt Geschichtswerkstätten auf und es etablierte sich 

langsam die Gedenkstättenszene, die die staatliche Vergangenheitspolitik teils unterlief und 

selbstständig Geschichte untersuchte. Dies gründet sich u.a. auf einen Ende der 1970er Jahre 

beginnenden gesellschaftlichen Diskurs um Judenverfolgung und Holocaust, der mit der 

Ausstrahlung der amerikanischen Fernsehserie Holocaust seinen Ausgang nahm. 6  In den 

1990er Jahren begann die populär-populistische Aufarbeitung der NS-Zeit mittels 

massenkompatiblen Fernsehdokumentationen, die ein gewisses Grundwissen um den 

Nationalsozialismus einer breiten Masse der bundesdeutschen Bevölkerung vermittelten.7 

In der literarischen Aufarbeitung der NS-Zeit lassen sich für die Nachwendezeit im 

Wesentlichen zwei bedeutende Tendenzen verzeichnen: Es ist festzustellen, dass die 

historische Distanz dazu führt, dass sich die Darstellung immer weniger emotional aufgeladen 

zeigt. Seit den ersten Darstellungen der Deutschen als Opfer in den 1950er und 1960er 

Jahren,8 über die Frage nach den Tätern und Vätern seit den 1980er Jahren,9 bis hin zu den in 

den 1990er Jahren unternommenen Versuchen, die Wege in die Täterschaft zu ergründen,10 

zeigen sich in der Gegenwart zuweilen distanzierte Ansätze des Umgangs mit der 

Vergangenheit. 

Ein Mittel der Distanznahme scheint ein humoristischer Umgang mit Geschichte zu sein, 

der in satirischen, komödiantischen Darstellungen des NS-Regimes kulminiert. Zwar gab es 

ebenso lange, wie Hitler in der Öffentlichkeit auftrat, Witze und Karikaturen über ihn und 

seine Anhänger, aber die Diskussion über das Lachen über Hitler und die Nazis wird bei jeder 

neuen Nazi-Komödie und Hitlerparodie neu entfacht. Trotzdem wird diese Art des Umgangs 

von einem großen Teil der Gesellschaft toleriert. 11  Gleichzeitig ist festzustellen, dass es 

                                                           
4  Vgl. die Studie von Francis Fukuyama: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, München 1992. 
5  Thomas Klug: „Gegen das Böse nicht gefeit: Marcel Beyer, Jungromancier mit Interesse an der NS-Zeit“, in: 

Der Tagesspiegel, 1. September 1995, S. 52. 
6  Zwar ist belegt, dass die Serie selbst keinen nennenswerten Einfluss auf die Zuschauer in Deutschland hatte, 

aber die folgenden Fernsehdiskussionen und Debatten führten zu einem gesellschaftlichen Anstoß, der sich 
später im sogenannten Historikerstreit entladen sollte. 

7  Zu den problematischen Aspekten siehe: Wulf Kansteiner: „Die Radikalisierung des deutschen Gedächtnisses 
im Zeitalter seiner kommerziellen Reproduktion: Hitler und das ‚Dritte Reich‘ in den 
Fernsehdokumentationen von Guido Knopp“, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 51 (2003), S. 626-
648. 

8  Vgl. z.B. Martin Bauer: So weit die Füße tragen, München 1957. 
9  Vgl. z.B. Sigfrid Gauch: Vaterspuren, Königstein/Ts. 1979.  
10  Vgl. z.B. Marcel Beyer: Flughunde, Frankfurt a.M. 1995. Klaus Modick: Der kretische Gast, München 2013. 
11  Zum Humor und der Komik im Dritten Reich vgl. Rudolph Herzog: Heil Hitler, das Schwein ist tot! Lachen 



DETHEMATISIERUNG DER JUDENVERFOLGUNG UND DES HOLOCAUST IN DER DEUTSCHEN LITERATUR 

91 
 

angesichts des umfangreichen historischen Wissensstandes in der Gegenwart nicht mehr 

primär um historische Erkenntnis geht, so dass sich die Auseinandersetzung mit dem NS-Erbe 

durchaus vom konkreten Gegenstand löst. Die schwindende persönliche Betroffenheit der 

nachgeborenen Generationen scheint den Weg zu ebnen für einen ironischen und 

parodistischen Ansatz der Begegnung mit Geschichte. 

Anonyme Opfer in Marcel Beyers Flughunde (1995) 

Flughunde ist Marcel Beyers zweiter Roman und wird gemeinhin mit den späteren Romanen 

Spione (2000) und Kaltenburg (2008) in eine Reihe gestellt, da sie sich alle mit der NS-

Vergangenheit beschäftigen und sich auf verschiedene Weise diesem Thema nähern.12 Der 

Roman wird aus zwei Perspektiven erzählt. Die erste repräsentiert jene des Hörakustikers 

Hermann Karnau, der für die Aufstellung der Lautsprecher bei NS-Großveranstaltungen 

verantwortlich ist und sich als gänzlich unschuldig und harmlos darzustellen versucht, was 

aber nur bedingt funktioniert: „Ein Rülpsen. Da hat jemand gerülpst in meiner Nähe. Und 

meine Nackenhaare sträuben sich, noch bevor mir die Natur des Geräusches deutlich wird. 

[…] Löschen. Man müsste die Laute solcher Kreaturen löschen können.“13 

Als Hörakustiker zeichnet Hermann Karnau ein besonderes Interesse gegenüber Stimmen 

aus: „Wir alle tragen Narben auf den Stimmbändern. Sie bilden sich im Laufe eines Lebens, 

und jede Äußerung hinterläßt ihre Spuren, vom ersten Schrei eines Säuglings angefangen.“14 

Seine Erkenntnisse über die menschliche Stimme entsprechen den Vorstellungen von 

Vererbung und Erziehung der Nazis.15 Karnau wird nach seiner Beteiligung an der sprach-

lichen „Entwelschung“ des Elsass mit biologischen Versuchen an Menschen betraut. Hier soll 

die Stimme operativ der deutschen Sprache angepasst werden, denn er glaubt, dass „die 

deutsche Zunge gewissermaßen im Blut liege von Geburt an.“16 Die Versuche selbst und die 

körperliche Verfassung der Versuchspatienten werden deutlich beschrieben: 

Die offene Hautdecke, die Maserung der Muskulatur, das austretende Blut gerinnt um Kinn und 

Schultern, verklebt den Pelz. Haben Sie endlich den Durchbruch? Die Klemme wird in den Hals 

geschoben. Besser ausleuchten, nichts zu erkennen. Im Anschlag die Luftröhre: Ein schwacher, 

gleichmäßiger Lufthauch weht um die Finger des Chirurgen. Jetzt durch die enge Öffnung mit dem 

Skalpell vor bis zum Kehlkopf.17 

Was nicht beschrieben wird, ist, um wen es sich dabei handelt. Welche Menschen werden hier 

dem Forschungswahn Karnaus geopfert? Dass es sich um Gefangene, wahrscheinlich aus 

einem Konzentrationslager, handelt, lässt sich schlussfolgern. Es wird jedoch keine Identität, 

keine Herkunft, kein Geschlecht verraten. Zum einen ist dies durch die Erzählperspektive 

bedingt, denn Karnaus Sicht ist fokussiert, ein Blick auf die Menschen hinter den Stimmen 

                                                                                                                                                                                     

unter Hitler – Komik und Humor im Dritten Reich, Frankfurt a.M. 2006. 
12  In Beyers Spione (2000) entdecken Enkelkinder ein altes Fotoalbum und rekonstruieren daran eine mögliche 

Vergangenheit der Großeltern im NS. In Kaltenburg (2008) wird die Karriere eines Zoologen, der Parallelen 
mit Konrad Lorenz aufweist, am Ende des Zweiten Weltkriegs und danach in der DDR erzählt. 

13  Beyer: Flughunde, S. 17f. 
14  Ebd., S. 21. 
15  Siehe hierzu u.a.: Konrad Lorenz: „Durch Domestikation verursachte Störungen arteigenen Verhaltens“, in: 

Zeitschrift für angewandte Psychologie und Charakterkunde 59.1, 2 (1940), S. 2-81.  
16  Beyer: Flughunde, S. 142. 
17  Ebd., S. 160. 



 BENJAMIN HEIN 

92 
 

wird nicht gewährt: „Ich darf mich von einer bemerkenswerten Stimme nicht ablenken lassen 

[…] vom Auftreten einer geistesgestörten Frau, die auf den alten Mann eindrischt […].“18  

Nicht die Opfer, sondern die Grausamkeiten, die ihnen angetan werden, stehen im 

Vordergrund dieses Romans. Die Anonymität der Opfer bleibt durch die Fokussierung auf die 

Täterperspektive ungebrochen bestehen, nur rudimentär werden z.B. die Haftbedingungen 

beschrieben: Die Versuchspersonen Karnaus werden ihm geliefert. Empathie zeigt Karnaus 

Perspektive auf die Toten nicht. Es erfolgt immer eine Distanzierung des Erzählers Karnau 

vom Grauen, das er verursacht.19 Die Opfer der Menschenversuche werden nicht als Subjekte 

gestaltet, sie sind Objekte menschenverachtender Versuchsaufbauten. Die Anonymität der 

Opfer ist gleichzeitig eine Verallgemeinerung der Opfer. 

Die zweite Erzählstimme gehört Helga, der ältesten Tochter des Propagandaministers 

Joseph Goebbels.20 Die Identität der Figur bleibt für den Rezipienten lange Zeit im Dunkeln; 

erst nach einer gewissen Zeit erschließt sich der familiäre Zusammenhang. Zwar gibt es von 

Anfang an Hinweise, aber diese sind lediglich für die historisch informierten LeserInnen zu 

verstehen.21 Interessant ist die Sichtweise, die durch Helgas Erzählen offeriert wird. Sie gibt 

einen scheinbar unverblümten Blick auf die private und familiäre Seite des 

Propagandaministers. Außerdem gewährt der fingierte kindliche Blick eine scheinbar 

unverstellte Sicht auf den Propagandaminister:  

Eine Freundin von Hilde, die keinen Privatunterricht bekommt, hat einmal erzählt, welchen 

Unsinn sie auswendig lernen mußte: Wie groß beim Arier der Kopf ist, um ihn mit anderen Rassen 

zu vergleichen, da wurde alles ausgemessen, sogar die Ohren, jede Einzelheit. Vielleicht hat Papa 

uns auch darum aus der Schule rausgenommen. Wir lernen lieber Englisch, wie Mama, die viele 

Sprachen spricht. Sie braucht nie einen Übersetzer, anders als Papa, der sich mit ausländischen 

Gästen nicht allein unterhalten kann.22 

Während Karnau sich gegenüber dem vermeintlich unverstellten kindlichen Blick als 

unzuverlässiger Erzähler hinsichtlich der Repräsentation der Geschehnisse entlarvt, 

offenbaren sich Vorgänge des Terrors und der alltäglichen Schikanen der Nationalsozialisten 

im Deutschen Reich dennoch auf subtile Weise.23 Was in den Taten und Berichten Karnaus 

nicht offen ausgesprochen wird, artikuliert sich in den Handlungen und Spielen der Kinder 

Goebbels᾽.24 Deren Spiele sind inspiriert durch das, was sie beobachtet haben: 

                                                           
18  Ebd. S. 29. 
19  Barbara Beßlich: „Unzuverlässiges Erzählen im Dienst der Erinnerung: Perspektiven auf den 

Nationalsozialismus bei Maxim Biller, Marcel Beyer und Martin Walser“, in: dies., Katharina Grätz und Olaf 
Hildebrand (Hrsg.): Wende des Erinnerns? Geschichtskonstruktion in der deutschen Literatur nach 1989, 
Berlin 2006, S. 35-52, hier: S. 47. 

20  Dies ist nicht die reale Tochter von Joseph Goebbels und auch alle anderen historischen Personen sind fiktiv. 
Wichtig ist hier nur, dass die Namen von historischen Persönlichkeiten benutzt werden. So ist Karnau 
eigentlich als Wachmann im Führerbunker und erster Augenzeuge der Westalliierten für den Tod Hitlers 
bekannt. 

21  Diese Hinweise ergeben sich zum Beispiel aus den Namen der Geschwister Helgas, die im Roman aber nur 
mit dem Rufnamen genannt werden. So können nur die historisch kundigen Rezipienten einen Rückschluss 
auf die Identität der Kinder und Eltern ziehen. 

22  Beyer: Flughunde, S. 163. 
23  Ebd. S. 36. 
24  Simon, Ulrich: „Assoziation und Authentizität: Warum Marcel Beyers Flughunde auch ein Holocaust-Roman 

ist“, in: Marc-Boris Rode (Hrsg.): Auskünfte von und über Marcel Beyer, München 2003, S. 110-125, hier: S. 
119. 



DETHEMATISIERUNG DER JUDENVERFOLGUNG UND DES HOLOCAUST IN DER DEUTSCHEN LITERATUR 

93 
 

Wir spielen Aktion, spontane Aktion, und nicht geregelten Appell. Wir haben einmal in der Stadt 

gesehen, wie das geht. Hilde schaut zu mir und sagt: Wir zwei geben die Befehle, Ihr Kleinen 

müßt uns gehorchen. 

Sie holen ihre Zahnbürsten aus dem Badezimmer und müssen sie vorzeigen: Wir prüfen, ob sie 

auch in Ordnung sind. Dann müssen die Kleinen auf die Knie runter, sie müssen mit den 

Zahnbürsten den Boden im Spielzimmer sauber putzen, wir Aufseher stoßen sie, wir dürfen sogar 

ein bißchen treten. Die Kleinen dürfen uns nicht ins Gesicht sehen beim Schrubben, sie müssen 

den Blick senken und dürfen auch einander nicht anschauen, jeder hat seine Ecke auf dem Teppich 

anzustarren. Wir Großen stehen mit breiten Beinen vor ihnen und stemmen die Hände in die 

Hüften: Los, bürsten, macht schon. […] 

Wir brüllen uns die Köpfe rot, Hilde will unbedingt lauter schreien als ich, aber wir merken beide, 

daß wir langsam heiser werden, bald haben wir eine richtige Wut auf unsere Geschwister.25 

Das vermeintlich unbescholtene Kinderspiel wird alsbald durch die Mutter sanktioniert. Die 

mütterliche Intervention verdeutlicht den asozialen Charakter der Handlung und lässt auf die 

Abgründigkeit des realen Hintergrunds schließen: Im Kinderspiel wird mittelbar der Alltag 

von Opfern des NS-Regimes Gestalt, den die Kinder durch ihr Spiel hier abbilden. Dem 

Schauspiel der Kinder obliegt die Repräsentation dessen, was sonst im Roman nicht offen 

ausgesprochen wird. Die Geheimniskrämerei der Kinder bezüglich des Spiels verrät ihr 

Wissen um dessen Unwürdigkeit: „Nein, niemand darf erfahren, was wir mit den Kleinen 

angestellt haben, es gibt gewisse Dinge, die man zwar sehen, aber nicht hören darf, nicht 

aussprechen, sich nicht darüber unterhalten.“ 26  Deutlich artikuliert sich hier auch eine 

Mentalität des Wegsehens, die vom Kinderspiel auf den gesamtgesellschaftlichen Kontext 

schließen lässt. 

An einer Stelle wird durch den Einsatz einer doppelbödigen Metaphorik deutlich auf die 

Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden verwiesen. Wenn dem Vater Goebbels 

bei der Autofahrt mit den Kindern die Spinne, die am Rückspiegel ihr Nest baut, ein Dorn im 

Auge wird, zeigt sich in seiner Arachnophobie der Antisemitismus des Propagandaministers: 

„Wir wollen doch einmal schauen, ob wir so schnell fahren können, daß wir die Spinne im 

Fahrtwind abschütteln. […] er blickt nur immer auf das Spinnennetz. […] Und wenn wir nach 

Magdeburg fahren müssen, um das Vieh los zu werden.“27 Tatsächlich entledigt sich die 

Familie des blinden Passagiers: „Papa ist mit seiner Arbeit sehr zufrieden […].“28 Dieser 

Auszug rekurriert in seiner Bildsprache auf die Judenverfolgung, so die Juden zur Zeit des 

Dritten Reiches häufig als Spinnen oder auch als Vieh bezeichnet wurden.29 

In diesem Beispiel bleibt das „Bilderverbot“ offensichtlich gewahrt: Der Holocaust wird 

nur indirekt über Sprachbilder vermittelt, die über das Kollektivgedächtnis dekodiert werden 

können. Es genügen Anspielungen und Schlüsselworte, um die entsprechenden Bilder eines 

kollektiven Wissens zu evozieren. So kann das „Bilderverbot“ vordergründig beibehalten 

werden, während gleichzeitig subkutan über Holocaust und Judenverfolgung reflektiert wird. 

 

                                                           
25  Beyer: Flughunde, S. 144. 
26  Ebd., S. 145. 
27  Ebd., S. 108. 
28  Ebd., S. 109. 
29  Alexander Bein: „,Der jüdische Parasitʻ: Bemerkungen zur Semantik der Judenfrage“, in: Vierteljahreshefte 

für Zeitgeschichte, 13.2 (1965), S. 121-149, hier: S. 132-133. 



 BENJAMIN HEIN 

94 
 

Konflikte einer Kriegsgeneration in der Nachkriegszeit in Bernhard Schlinks Der 
Vorleser 

In Bernhard Schlinks international erfolgreichem Bestseller Der Vorleser aus dem Jahr 1995 

geht es um die Liebe des jugendlichen Michael Berg, einem Kind der Nachkriegsgeneration, 

zu der viele Jahre älteren NS-Täterin Hanna Schmitz, die während des Krieges als Aufseherin 

in einem KZ tätig war. Im Laufe der Handlung offenbart sich nicht nur ihre Mittäterschaft an 

den Verbrechen des Nationalsozialismus, sondern auch ihr Analphabetismus, der als Form der 

Unmündigkeit und Handlungslegitimation erwogen wird, und Michael mit quälenden Fragen 

nach Schuld und Sühne und nach seiner eigenen Schuldverstrickung durch die Liebe zur 

Tätergeneration konfrontiert.    

Die umfangreiche Darstellung des Gerichtsprozesses gegen die ehemalige KZ-Aufseherin 

Hanna nimmt rein quantitativ betrachtet einen breiten Raum in Bernhard Schlinks Roman Der 
Vorleser ein und bietet eine Erzählplattform für einen differenzierten Opferdiskurs bzw. die 

direkte Thematisierung von Judenverfolgung und Holocaust an. Tatsächlich drängt sich 

zuweilen der Eindruck der Kulissenhaftigkeit des historischen Geschehens auf, denn zentral 

wird die Frage nach dem Opferstatus der nicht literarisierten Hanna bzw. des Jungen, der sich 

in sie verliebt und ihr (sexuell) hörig wird, verhandelt. 

Das Authentizitätsgebot im Umgang mit der deutschen Geschichte wird hier durch einen 

Erzähler der Nachgeborenengeneration eindeutig problematisiert. Es geht unter anderem um 

(legitime) Formen des Zugriffs einer Generation, die nur mittelbar, über ihre 

(verwandtschaftlichen) Bande mit der Tätergeneration Zugang zu den Gräueln der 

Vergangenheit hat. Insofern sucht Michael die Berührungspunkte zur Historie über die 

Vermittlung von persönlicher Individualgeschichte: 

Zuerst wollte ich unsere Geschichte schreiben, um sie loszuwerden. Aber zu diesem Zweck haben 

sich die Erinnerungen nicht eingestellt. Dann merkte ich, wie unsere Geschichte mir entglitt, und 

wollte sie durchs Schreiben zurückholen, aber auch das hat die Erinnerung nicht hervorgelockt. 

Seit einigen Jahren lasse ich unsere Geschichte in Ruhe. Ich habe meinen Frieden damit gemacht. 

Und sie ist zurückgekommen, Detail um Detail und in einer Weise rund, geschlossen und 

gerichtet, daß sie mich nicht mehr traurig macht.30 

Persönliche Erlebnisse und geschichtliche Ereignisse werden im Roman enggeführt, die 

Selbstbeschreibungen Michaels als Opfer der emotionalen Grausamkeit Hannas rekurrieren 

nicht selten auf die im Prozess geleisteten Schilderungen der jüdischen Opfer der angeklagten 

NS-Täterinnen. Ihre Identität wird insbesondere durch das leitmotivische Ritual des Vorlesens 

suggeriert, denn schließlich genießt Hanna das Vorlesen durch Untergebene sowohl während 

ihrer Tätigkeit als Aufseherin als auch in ihrer Beziehung zum jugendlichen Michael, der den 

Gewaltopfern ebenfalls in seiner physischen Konstitution durchaus gleicht. Durch seine 

emotionale Verstrickung positioniert sich Michael eindeutig als unzuverlässiger Erzähler der 

Vergangenheit. Zwar lügt er nicht offensichtlich, wie Beyers Figur Karnau dies zu tun pflegt. 

Dennoch werden ‚Glättungsbestrebungen‘ hinsichtlich der Taten und Handlungen von Hanna 

deutlich markiert, um dem Rechtfertigungsdruck, dem sich Michael gegenüber sieht, 

Ausdruck zu verleihen. 

                                                           
30  Bernhard Schlink: Der Vorleser, Zürich 1995, S. 206. 



DETHEMATISIERUNG DER JUDENVERFOLGUNG UND DES HOLOCAUST IN DER DEUTSCHEN LITERATUR 

95 
 

Besonders deutlich zeigt sich dies, wenn Michael nach dem Ende seiner Beziehung zu 

Hanna als Student eines rechtswissenschaftlichen Seminars zum Chronisten des Prozesses 

gegen Hanna bestellt wird. Hier tritt die Diskrepanz zwischen Anspruch auf eine authentische 

Wiedergabe des Prozessverlaufes und ihrer Emotionalisierung offen zu Tage. Die 

Beschränkung der Informationen über den Tathergang beläuft sich vorwiegend auf Bekanntes. 

Der Alltag im Dritten Reich und der Holocaust werden nur mittels der allgemein bekannten 

Bilder, die schon in den 1960er Jahren verbreitet waren, berichtet. Es erfolgt eine stark 

verkürzte Beschreibung der Umstände.31 

Das eigentliche Skandalon des Romans, neben der literaturkritisch viel diskutierten 

Schuldminderung einer NS-Täterin durch deren prominent inszenierten Analphabetismus, 

aber zeigt sich in der Vernachlässigung der Opferperspektive32 zugunsten des Vergleichs des 

Unvergleichlichen. Zwar werden die Opfer immer wieder erwähnt, aber mit keinem Wort 

werden die Gräueltaten in Auschwitz oder auf dem Todesmarsch nach Westen in ihrem 

drastischen Ausmaß thematisiert. Sogar offensichtliche Verharmlosungen des Alltags im 

Lager und der Todesmärsche werden in den Schilderungen im Prozess virulent, so dass die 

Konstruktion der schuldlosen Hanna durch die Perspektive Michaels allererst möglich wird.33 

An dieser Stelle muss auch die Wiedergabe der Erlebnisse der jüdischen 

Holocaustüberlebenden durch Michael in Zweifel gezogen werden: 

Das Lager bei Krakau war für Mutter und Tochter die letzte Station nach Auschwitz. Es war ein 

Fortschritt; die Arbeit war schwer, aber leichter, das Essen war besser, und es war besser, zu sechs 

Frauen in einem Raum als zu hunderten in einer Baracke zu schlafen Und es war wärmer; die 

Frauen konnten auf dem Weg von der Fabrik ins Lager Holz aufsammeln und mitnehmen. Es gab 

die Angst vor der Selektion. Aber auch sie war nicht so schlimm wie in Auschwitz. Sechzig 

Frauen wurden jeden Monat zurückgeschickt, sechzig von rund zwölfhundert; da hatte man selbst 

dann eine Überlebenserwartung von zwanzig Monaten, wenn man nur durchschnittliche Kräfte 

besaß, und man konnte immerhin hoffen, stärker als der Durchschnitt zu sein. Überdies durfte man 

erwarten, daß der Krieg schon in weniger als zwanzig Monaten zu Ende sein würde. 

Das Elend begann mit der Auflösung des Lagers und dem Aufbruch der Gefangenen nach 

Westen.34 

Hannas Rolle in der Todesmaschinerie bleibt erstaunlich farblos, so dass die Überlebenden 

nie von Hanna als Aufseherin sprechen.35 Sowieso wird Hanna nicht als Nationalsozialistin 

dargestellt. Indirekt sind es zwar jene als „deutsch“ geltenden Eigenschaften, die Hanna 

auszeichnen, zu keinem Zeitpunkt stehen aber rassistische oder antisemitische Gründe für 

Hannas Entscheidungen zur Disposition.36 Das Verdikt gegen die Eltern lässt im Gegensatz 

zur Schilderung von Hanna eine gewisse emotionale Härte erkennen, die einen persönlichen 

Schuldspruch erlaubt: 

                                                           
31  Klaus Köhler: Alles in Butter: Wie Walter Kempowski, Bernhard Schlink und Martin Walser den 

Zivilisationsbruch unter den Teppich kehren, Würzburg 2009, S. 263. 
32  Jürgen Zarusky: „Betäubung einer Vergangenheit: Bernhard Schlinks Roman ,Der Vorleserʻ (1995)“, in: ders. 

und Johannes Hürter (Hrsg.): Epos Zeitgeschichte, Roman des 20. Jahrhunderts in zeithistorischer Sicht: 10 
Essays für den 100. Band, München 2010, S. 133-152, hier: S. 152. 

33  Ebd. 
34  Schlink: Vorleser, S. 115-116. 
35  Ebd. S. 150. 
36  Rick Crownshaw: „Rereading ‚Der Vorleser‘, Remembering the Perpretrator“, in: Stuart Taberner und Karina 

Berger (Hrsg.): Germans as Victims in the Literary Fiction of the Berlin Republic, Rochester 2009, S. 147-
161, hier: S. 152. 



 BENJAMIN HEIN 

96 
 

Ich bin sicher, daß sie, soweit wir sie gefragt und sie uns geantwortet haben, ganz Verschiedenes 

mitzuteilen hatten. Mein Vater wollte nicht über sich reden. Aber ich wußte, dass er seine Stelle 

als Dozent der Philosophie wegen der Ankündigung einer Vorlesung über Spinoza verloren und 

sich und uns als Lektor eines Verlages für Wanderkarten und -bücher durch den Krieg gebracht 

hatte. Wie kam ich dazu, ihn zu Scham zu verurteilen? Aber ich tat es. Wir alle verurteilten unsere 

Eltern zu Scham, und wenn wir sie nur anklagen konnten, die Täter nach 1945 bei sich, unter sich 

geduldet zu haben.37 

Unsere Eltern hatten im Dritten Reich ganz verschiedene Rollen gespielt. Manche Väter waren im 

Krieg gewesen, darunter zwei, drei Offiziere der Wehrmacht und ein Offizier der Waffen-SS, 

einige hatten Karriere in Justiz und Verwaltung gemacht, wir hatten Lehrer und Ärzte unter 

unseren Eltern, und einer hatte einen Onkel, der hoher Beamter im Reichministerium des Inneren 

gewesen war.38 

Die Opfer von Verfolgung und Gewalt klagen im Gegensatz zu den Nachgeborenen nicht 

direkt an und bleiben weitestgehend anonym. Eine individualisierte Stimme, die ein 

Gegengewicht zu Michaels Stimme als Vertreter der Nachkriegsgeneration bildet, wird 

lediglich in der Tochter einer ehemaligen Gefangenen modelliert, die ihre Kindheitserfahrung 

an die Internierung in einem Buch veröffentlicht. Diese verleiht Aufschluss über den 

Umstand, dass die Mädchen Hanna vorlesen mussten und legt damit den Grundstein ihrer 

Vergleichbarkeit mit Michael, um in der persönlichen Konfrontation mit Michael am Ende 

der Romanhandlung gar ihr Mitleid hinsichtlich der Grausamkeit Hannas an Michael zu 

bekunden.
39  

Durch die Erzählerstimme Michaels wird das „Bilderver-“ bzw. Authentizitätsgebot 

eindeutig problematisiert. Wie kann eine Darstellung der Gräuel der Vergangenheit in der 

Generation der Nachgeborenen geleistet werden, wenn die Elterngeneration sich in ein Tuch 

des Schweigens hüllt, und die Bilder des Schreckens, wie während Michaels Besuch in 

Natzweiler-Struthof deutlich wird, medial ge- bzw. überformt sind? Mit dieser 

erkenntnisleitenden Frage leistet der Roman eine metareflexive Problematisierung von 

Holocaustliteratur im Übergang der Generationen. Die Anbindung an einen Opferdiskurs wird 

hier geleistet über die persönliche Erfahrung des Erzähler-Ichs, die jedoch eine divergente 

Ebene der Opferschaft sexueller und seelischer Gewalt betrifft. Diese Transformation eröffnet 

jedoch einen Spielraum für Kontroversen: Durch die Erzählerfigur Michael und seine Liebe 

zu Hanna wird zum einen eine problematische ‚Verharmlosung‘ von Täterschaft geleistet, 

zum anderen wird hier durch den mitunter selbstmitleidigen Duktus eines Nachgeborenen ein 

Vergleich des Unvergleichlichen gezogen. Der emotional versehrte Michael wird zum Teil 

analog zur jüdischen Opferfigur im Roman gestaltet, was schließlich zu einer problematischen 

Konturlosigkeit der historischen Verbrechen führt. 

Profitgier und Pornographie in Thor Kunkels Endstufe 

Thor Kunkels bereits im Vorfeld seines Erscheinens äußerst kontrovers diskutierter Roman40 

Endstufe aus dem Jahr 200441 stellt den SS-Hygieneinstitusangestellten Karl Fußmann in den 

                                                           
37  Schlink: Vorleser, S. 88. 
38  Ebd., S. 88. 
39  Zarusky geht in seiner Argumentation sehr vom historischen Blickwinkel aus, der aber zu wenig auf die 

Erzählproblematik Rücksicht nimmt und somit einige Sachverhalte zu streng bewertet und ablehnt.  
40  Bekanntlich nahm der Rowohlt-Verlag den Roman aufgrund seiner vermuteten Brisanz aus dem Programm, 



DETHEMATISIERUNG DER JUDENVERFOLGUNG UND DES HOLOCAUST IN DER DEUTSCHEN LITERATUR 

97 
 

Mittelpunkt der stark verzweigten Handlung um die Produktion und Verbreitung 

pornographischer Filme insbesondere in Nordafrika, in die der sexhungrige Fußmann 

aufgrund seiner sexuellen Verbindung zur Prostituierten Lotte unfreiwillig hineingerät. Der 

Eintritt in die Welt des Pornogeschäftes durch das unbeabsichtigte Mitwirken in einer seiner 

Produktionen führt Fußmann in eine Welt der Dekadenz, der Profitgier und Oberflächlichkeit. 

In Endstufe wird die Pornographie, so die Selbstauskunft des Autors Kunkel, zur 

„poetische[n] Metapher, um das Phänomen Drittes Reich vollständig zu erfassen“.42 Dieser 

Erkenntnisanspruch, der einen metaphorischen Zugang zur Geschichte deutlich vor einem 

vermeintlich authentischen Zugriff priorisiert,43 tendiert jedoch dazu, vor dem Hintergrund 

von Egozentrismus, Gier, Macht und Sex die Verbrechen zu anthropologisieren, statt ihre 

historische Dimension herauszuarbeiten: Überhaupt gibt es im gesamten Roman nur eine 

einzige Stelle, die sich direkt auf die Verfolgung und Ermordung der Juden bezieht. Dies 

passiert, wenn über die vergnügungssüchtige höhere Gesellschaft im Dritten Reich des Jahres 

1939 berichtet wird:  

Schon nach der Kapitulation Polens bemängelten viele die ‚fehlende Spannung‘. Der Dienst an der 

Waffe war dennoch verpönt, die Verfolgung der Juden hielt man zwar für einen Skandal, aber das 

Thema restlos passé. Auch die täglich ausposaunten Siegesmeldungen wurden weitgehend 

ignoriert.44 

Es bleibt ein fadenscheiniger Beigeschmack: Es wird der Eindruck einer Gesellschaft 

vermittelt, die uninteressiert an ihren Mitmenschen und wenig empathisch ist. Zwar eröffnet 

sich ein Panorama menschlicher Abgründe, aber die ideologische Prägung der Zeit wird zur 

Nebensache, es gibt keinen direkten Hinweis auf einen tief wurzelnden Antisemitismus oder 

einer bewussten Kenntnis oder Zustimmung zur staatlichen Verfolgung von Mitbürgern.  

Zwar wird im Zusammenhang mit der Forschung, die im SS-Hygiene-Institut geleistet 

wird, offensichtlich auch von Menschen aus nicht näher beschriebenen Lagern Gebrauch 

gemacht, aber darüber wird nur am Rande berichtet. Der Hygieniker Fußmann wird 

angehalten, mit deutschen Soldaten in Nordafrika Experimente durchzuführen, indem er diese 

vorsätzlich infiziert, um sie mit seiner neuen Behandlungsmethode zu heilen. Dies geschieht 

jedoch nicht, obwohl die Möglichkeit und die äußeren Gegebenheiten mehrfach betont 

werden: „Wie Sie wissen, wir leben in einer Zeit ohne ethische und moralische Grenzen.“45 

Diese Aussage ist durchaus zweideutig zu lesen. Auf der einen Seite bezieht sich dies relativ 

klar auf die Möglichkeiten der Forschung im Hinblick auf Menschenversuche, auf der 

anderen Seite gelten die Möglichkeiten der Überschreitung aber auch für den Bereich der 

Pornographie, die das Herzstück der Erzählung bildet. Zentral werden nicht die historischen 

                                                                                                                                                                                     

so dass er letztlich 2004 im Berliner Eichborn-Verlag erschien. 
41  Thor Kunkel: Endstufe, Berlin 2004. 
42  Thor Kunkel zit. in: Gerrit Bartels: „Der Porno, der verpuffte“, in: taz vom 30.03.2004 unter 

http://www.taz.de/1/archiv/?dig=2004/03/30/a0141 (zuletzt aufgerufen am 12.08.2016). 
43  Wobei Kunkel bei der Bewerbung seiner Arbeit häufig den Anspruch erhob, sein Roman basiere auf einer 

wissenschaftlich zu nennenden Auseinandersetzung mit der vermeintlichen NS-Pornoindustrie, trage folglich 
zur Erforschung und Aufarbeitung der NS-Gräuel unmittelbar bei. Vgl. Hendryk M. Broder: „Protokoll eines 
Literaturskandals: Wie sich Thor Kunkel um Kopf und Hintern redete“, in: Spiegel online vom 20.04.2004. 
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/protokoll-eines-literatur-skandals-wie-sich-thor-kunkel-um-kopf-und-
hintern-redete-a-296007.html (zuletzt aufgerufen am 12.08.2016). 

44  Kunkel: Endstufe, S. 81. 
45  Ebd., S. 105. 



 BENJAMIN HEIN 

98 
 

Bedingungen des ethisch-moralischen Vakuums beleuchtet, sondern die Antriebsfeder der 

Sexindustrie, kurzum: Profitgier. Diese dominiert auch den Bereich der Forschung, wodurch 

ein übergreifendes Erklärungsmuster menschlicher Abgründe gestiftet wird: 

Worum geht es in der Zweckforschung? Nicht um Erkenntnisse zum Wohle der Menschheit. Es 

geht um Ideen, die politisch gut ankommen. Denn die werden gefördert. Von Leuten, die nichts 

von Wissenschaft verstehen, Sie wissen schon, den Polit-Hanseln.46 

Bei Kunkel gibt es keine Überzeugungstäter im Dienste des Nationalsozialismus: „Ein 

Hakenkreuz mit einem grünen Kranz, dachte er. Fehlt nur noch die Grabinschrift.“47 Kunkels 

Charaktere sind Überprivilegierte, die sich durch eine ironisch distanzierte Haltung 

auszeichnen. So muss konstatiert werden, dass das Romanpersonal den Nationalsozialismus 

als Ideologie nicht ernst nimmt. Vielmehr ist es eine Plattform, auf der sich die Reichen und 

Mächtigen tummeln und ihren eigenen privaten Interessen nachgehen. Dabei werden die 

gegebenen Umstände für die eigenen Vorhaben als Mittel der Vorteilsnahme genutzt: „Man 

musste nicht viel sagen in so einer SS-Uniform, am besten gar nichts. Selbst sein Vermieter, 

ein kriegsversehrter Ritterkreuzträger, grüßte zuerst. Schwarz war also Fußmanns Schutzfarbe 

und Gewähr für gute Behandlung.“48 

Indem gezielt solche Charaktere konstruiert werden, die nur ihrem eigenen Wohl dienen 

und nicht der herrschenden Ideologie, deren Ernsthaftigkeit mehrfach zugunsten einer 

generalisierenden sozialdarwinistischen Perspektive in Zweifel gezogen wird, wird die Frage 

nach der allgemeinen Konstitution des Menschen in den Vordergrund gerückt:  

Es gibt Kollegen, die sind zielstrebiger als Sie Fußmann. Die nutzen die Möglichkeiten, die ihnen 

der Staat bietet, und schöpfen Fördergelder ab. Der Fortschritt hat schon immer Menschenopfer 

gefordert.49 

Fußmann dagegen kümmert sich im Roman vornehmlich um die pornographischen Filme, die 

einen erheblichen Wert darstellen. Diese sollen nämlich im neutralen Ausland gegen 

kriegswichtige Rohstoffe eingetauscht werden, die dann dem deutschen Staat verkauft werden 

sollen. Wird nun Kunkels geäußerte Zielsetzung für seinen Roman hierzu im Vergleich 

gelesen, vervollständigt sich ein Bild:  

Ich glaube, es ist wichtig, das Dritte Reich unter dem Aspekt der Verführung und Verblendung zu 

sehen. Ich benutze die Pornographie als poetische Metapher, um das Phänomen Drittes Reich 

vollständig zu erfassen. Ich zeige den Intimitätsverlust und die Perversion, die der Faschismus 

beinhaltet.50 

Perversion und Intimitätsverlust lassen sich auf verschiedenen Ebenen feststellen. Die 

vorliegende Perversion ist eigentlich, dass während im Krieg Menschen sterben, an der 

„Heimatfront“ andere Menschen pornographische Filme drehen und damit das große Geld 

verdienen wollen. Doch insgesamt läuft Kunkels historisches Erkenntnisinteresse ins Leere, 

denn im Prinzip ist das alles nur „perverser“ Kapitalismus. Alles ist ein ständiges „Gerangel 

                                                           
46  Ebd., S. 368. 
47  Ebd., S. 19. 
48  Ebd., S. 15. 
49  Ebd., S. 198. 
50  Zitat von Kunkel auf dem Schutzumschlag. 



DETHEMATISIERUNG DER JUDENVERFOLGUNG UND DES HOLOCAUST IN DER DEUTSCHEN LITERATUR 

99 
 

um Energie und Eizellen.“51 Die Filme sind austauschbare Objekte, die durch jedes andere 

begehrte Gut ersetzt werden können. Somit führt die Pornographie als „poetische Metapher“ 

am Ende eigentlich zu einer relativ breiten und sehr allgemein gefassten Kapitalismuskritik, 

welche die gewählte historische Situation zur bloßen Kulisse werden lässt. 

Die Aufrechterhaltung des „Bilderverbots“ öffnet in diesem Fall den Raum für einen sehr 

freien, metaphorischen Umgang mit Geschichte, der alsbald sein intendiertes Ziel historischer 

Erkenntnis aus dem Auge verliert: Ständige Thematisierungen von Geschlecht, Sex und 

Sinnlichkeit werden konterkariert mit Fragen nach Besitz, Distribution, Wert und 

Funktionalisierung der Filme, so dass der Diskurs um die Pornographie als Medium von 

Sexualität, Sinnlichkeit und Stimulanz durch rationales Kalkül ad absurdum geführt wird.52 

Fazit 

Das Schreiben über die Judenverfolgung und den Holocaust in der deutschen Populärliteratur 

der Nachwendezeit unterscheidet sich in einem wichtigen Punkt von der Zeit davor. Im 

Übergang von Generation zu Generation setzt eine durchaus kritisch zu nennende 

Auseinandersetzung mit dem Authentizitätsanspruch der Zeugnisliteratur ein, die bemüht ist, 

alternative erzählerische Zugänge zur Vergangenheit zu erschließen. Dabei öffnet sich jedoch 

auch der Raum für problematische Zugänge: Die Fortschreibung des „Bilderverbots“ führt zu 

neuen Weisen des Erzählens über den Nationalsozialismus. In der Nachwendezeit rücken 

vermehrt die Täter in den Blick des Geschehens; der Weg in die Täterschaft wird literarisch 

erkundet. Es ist immer der Mensch als Täter, der im Mittelpunkt steht, und somit werden 

andere Fragestellungen offenbar, nämlich die nach dem spezifisch Anthropologischen statt 

dem historisch Spezifischen, was unter anderem dazu führt, dass Antisemitismus, 

Rassenpolitik und der Vernichtungskrieg in der Darstellung häufig nur bedingt zentral 

werden.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Bartels, Gerrit: „Der Porno, der verpuffte“, in: taz vom 30.03.2004. 

http://www.taz.de/1/archiv/?dig=2004/03/30/a0141. 

Bauer, Martin: So weit die Füße tragen, München 1957. 

Bein, Alexander: „‚Der jüdische Parasit‘: Bemerkungen zur Semantik der Judenfrage“, in: 

Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 13.2. (1965), S. 121-149. 

Beßlich, Barbara: „Unzuverlässiges Erzählen im Dienst der Erinnerung: Perspektiven auf den 

Nationalsozialismus bei Maxim Biller, Marcel Beyer und Martin Walser“, in: dies., Katharina 

Grätz und Olaf Hildebrand (Hrsg.): Wende des Erinnerns? Geschichtskonstruktion in der deutschen 
Literatur nach 1989, Berlin 2006, S. 35-52. 

Beyer, Marcel: Flughunde, Frankfurt a.M. 1996. 

                                                           
51  Ebd., S. 24. 
52  Klettenhammer, Sieglinde: „Welcome to Pornotopia? Literarische Sexualästhetik und Skandal seit 1968“, in: 

Stefan Neuhaus und Johann Holzner (Hrsg.): Literatur als Skandal. Fälle – Funktion – Folgen, Göttingen 
2007, S. 412-428, hier: S. 423.  



 BENJAMIN HEIN 

100 
 

Broder, Hendryk M: „Protokoll eines Literaturskandals: Wie sich Thor Kunkel um Kopf und Hintern 

redete“, in: Spiegel online vom 20.04.2004. http://www.spiegel.de/kultur/literatur/protokoll-eines-

literatur-skandals-wie-sich-thor-kunkel-um-kopf-und-hintern-redete-a-296007.html. 

Crownshaw, Rick: „Rereading ‚Der Vorleser‘, Remembering the Perpretrator“, in: Stuart Taberner 

und Karina Berger (Hrsg.): Germans as Victims in the Literary Fiction of the Berlin Republic, 

Rochester 2009, S. 147-161. 

Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte: Wo stehen wir?, München 1992. 

Gauch, Sigfrid: Vaterspuren, Königstein/Ts. 1979. 

Herzog, Rudolph: Heil Hitler, das Schwein ist tot! Lachen unter Hitler – Komik und Humor im Dritten 
Reich, Frankfurt a.M. 2006. 

Kansteiner, Wulf: „Die Radikalisierung des deutschen Gedächtnisses im Zeitalter seiner 

kommerziellen Reproduktion: Hitler und das ‚Dritte Reich‘ in den Fernsehdokumentationen von 

Guido Knopp“, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 51.7 (2003), S. 626-648. 

Klettenhammer, Sieglinde: „Welcome to Pornotopia? Literarische Sexualästhetik und Skandal seit 

1968“, in: Stefan Neuhaus und Johann Holzner (Hrsg.): Literatur als Skandal. Fälle – Funktion – 
Folgen, Göttingen 2007, S. 412-428. 

Klug, Thomas: „Gegen das Böse nicht gefeit: Marcel Beyer, Jungromancier mit Interesse an der NS-

Zeit“, in: Der Tagesspiegel, 1. September 1995, S. 52. 

Köhler, Klaus: Alles in Butter: Wie Walter Kempowski, Bernhard Schlink und Martin Walser den 
Zivilisationsbruch unter den Teppich kehren, Würzburg 2009. 

Kunkel, Thor: Endstufe, Berlin 2004. 

Lanzmann, Claude: Shoah, FR 1985. 

Lorenz, Konrad: „Durch Domestikation verursachte Störungen arteigenen Verhaltens“, in: Zeitschrift 
für angewandte Psychologie und Charakterkunde 59.1, 2 (1940), S. 2-81.  

Modick, Klaus: Der kretische Gast, München 2013. 

Schlink, Bernhard: Der Vorleser, Zürich 1995. 

Simon, Ulrich: „Assoziation und Authentizität: Warum Marcel Beyers ‚Flughunde‘ auch ein 

Holocaust-Roman ist“, in: Marc-Boris Rode (Hrsg.): Auskünfte von und über Marcel Beyer, 

München 2003, S. 110-125.  

Vermes, Timur: Er ist wieder da, Köln 2012. 

Werner, Tilo: Holocaust-Spielfilme im Schulunterricht: Schindlers Liste – Der Pianist – Drei Tage im 
April – Das Leben ist schön – Zug des Lebens, Norderstedt 2004. 

Zarusky, Jürgen: „Betäubung einer Vergangenheit: Bernhard Schlinks Roman ‚Der Vorleser‘ (1995)“, 

in: ders. und Johannes Hürter (Hrsg.): Epos Zeitgeschichte, Roman des 20. Jahrhunderts in 
zeithistorischer Sicht: 10 Essays für den 100. Band, München 2010, S. 133-152. 



  

 

STEPHANIE WILLEKE (Paderborn) 

„Nichts mehr stimmt, und alles ist wahr.“
1
 Tabubrüche in Herta Müllers Atemschaukel 

Der Begriff Tabu eröffnet einen vielschichtigen Bedeutungsrahmen, der in unterschiedlichen 

Zusammenhängen Verwendung findet. So kann beispielsweise im Kontext von „Orten, 

Menschen, Handlungen und Gegenständen“2 von Tabus gesprochen werden, wobei sie in 

allen Bereichen mit spezifischen Regeln in Verbindung stehen: „Tabus markieren implizite 

Normen einer Kultur, deren Übertretung mit Sanktionen einhergeht, übernehmen kulturelle 

Regelfunktionen und dienen der Sicherung einer Wertegemeinschaft in ihrer spezifischen 

Form.“3 Neben der gesellschaftlich-kulturellen Ordnungsfunktion der Tabus wird hier bereits 

ein weiteres Charakteristikum angedeutet: deren historische und räumliche Variabilität, die 

zugleich den ihnen inhärenten Konstruktionscharakter offenbart. Sie sind demnach nicht 

gesetzte, starre und homogene Entitäten, sondern weisen eine gewisse Dynamik auf, die sich 

in „langwellig wirkende[n] Tabuisierungs- und Enttabuisierungsprozesse[n]“4  manifestiert. 

Durch ihre Beschaffenheit als „Meidungsgebote“5 (in Abgrenzung zu expliziten Verboten) 

werden zudem In- und Exklusionsmechanismen angestoßen, die durch die entstehende 

Grenzziehung eine identitätsstiftende Funktion in sich bergen, sie fungieren so als 

„elementare Bestandteile des Sozialgefüges“. 6  Im Gegensatz zu dem allgemeinen gesell-

schaftlichen und kulturellen Bestreben, derartige Tabus (neu) zu setzen und einzuhalten, 

können Grenzüberschreitungen in Bezug auf die Kunst und die Literatur geradezu als 

Strukturmerkmal bezeichnet werden: „Unweigerlich erzeugen sie [die Tabus] den Reiz, die 

Verbote sprechend, schreibend, zeigend zu übertreten und somit kenntlich zu machen.“7 Ein 

Spannungsfeld zwischen dem öffentlichen Diskurs und der Literatur wird dann besonders 

wirkungsvoll, wenn sich die beiden Bereiche überschneiden.  

In einem solchen Spannungsfeld ist auch der 2009 erschienene Roman Atemschaukel8 von 

Herta Müller zu verorten, der die Internierung in Rumänien lebender Deutscher in 

Arbeitslager am Ende des Zweiten Weltkrieges thematisiert. Besonders aufgrund der 

verschiedenen Tabubrüche, die der Roman evoziert – so viel sei an dieser Stelle bereits 

vorweggenommen – gilt das Werk in der Rezeption als umstritten, weshalb auf diese 

                                                           
1  Herta Müller: „Jedes Wort weiß etwas vom Teufelskreis“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer 

derselbe Onkel, München 2011, S. 7-21, hier: S. 19. 
2  Wolfgang Marschall: „Tabu“, in: Joachim Ritter und Karlfried Gründer (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Bd. 10, Sp. 877-880, hier: Sp. 877. 
3  Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus: Zur Einleitung“, in: 

dies. (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16, hier: S. 7. 
4  Ebd., S. 8. 
5  Ortrud Gutjahr: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur: Sigmund Freuds Totem und Tabu und die Wende 

in der Tabuforschung“, in: dies. und Claudia Benthien (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und Gender, München 
2008, S. 19-50, hier: S. 19.  

6  Melanie Grundmann: „Normabweichung und Tabubruch. Der Dandy als Außenseiter in Stendhals Roman 
Armance (1827)“, in: Katharina Rosenberg und Rita Vallentin (Hrsg.): Norm und Normalität: Beiträge aus 
Linguistik, Soziologie, Literatur- und Kulturwissenschaft, Berlin 2012, S. 142-156, hier: S. 144. 

7  Michael Braun: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 2007, S. 
7-10, hier: S. 7. 

8  Herta Müller: Atemschaukel, München 2009. Im Folgenden wird diese Ausgabe mit der Sigle A und der 
jeweiligen Seitenzahl zitiert. 



 STEPHANIE WILLEKE 

102 
 

ebenfalls Bezug genommen wird. Zunächst wird jedoch auf die Thematik des Romans 

eingegangen, die im Zusammenhang mit dem ersten hier vorgestellten Tabubruch steht.  

„Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – wenn wir reden, werden wir 

lächerlich“
9
 – der thematische Tabubruch der Atemschaukel 

Die Themen des literarischen Schaffens der banat-schwäbischen Schriftstellerin und 

Nobelpreisträgerin Herta Müller kreisen immer wieder zum einen um die dörfliche 

Lebenswelt der Banater Provinz mit ihren rigiden Normen, Moralvorstellungen und ihrer 

Borniertheit, sie zeigen den „alles durchdringenden Katholizismus und [berichten] von der 

sozialen Kontrolle in der Großfamilie, die die Unterdrückung der Subjekte als Geborgenheit 

fingiert“,10 und zum anderen fokussieren sie die rumänische Diktatur,11 die mit ihren diszi-

plinatorischen Organen wie der Securitate eine vollkommene Überwachungs- und 

Kontrollmaschinerie etablierte, die Müller versucht im „Alphabet der Angst“12  literarisch 

auszubuchstabieren. Dabei betont sie, dass sie sich den Stoff ihrer Werke nicht aussucht, 

sondern ihr die Themen und Motive von der staatlichen Macht vielmehr aufgezwungen 

werden.13  

Diesen Themenkomplex der dörflichen Lebenswelt und diktatorischen Macht aufgreifend, 

stellt sich der Roman Atemschaukel gegen das Vergessen einer ganzen Gruppe von 

Menschen: die Rumäniendeutschen, die im Zuge der Kollektivschuldthese in sowjetische 

Arbeitslager deportiert wurden, um durch Zwangsarbeit angeblich Wiedergutmachung für den 

Schaden, den die Sowjetunion während des Zweiten Weltkrieges erlitten hat, zu leisten. 

Obwohl die Aufarbeitung der nationalsozialistischen Vergangenheit seit den 1970er Jahren, 

besonders fokussiert nach der Wiedervereinigung seit den 1990er Jahren in Deutschland 

vorangetrieben wurde, blieb das Schicksal der Rumäniendeutschen weitestgehend aus dem 

kollektiven Generationen-Gedächtnis und dem kulturellen Gedächtnis ausgeschlossen. 

Norbert Otto Eke hält in diesem Zusammenhang fest:  

Die Geschichte dieser Verschleppung ist nicht in dem Maße besetzt durch Narrative und Bilder der 

Erlebensgeneration, durch eine standardisierte Ikonografie und Rhetorik, wie dies bei der Shoah- 

und Gulag-Literatur der Fall ist. Im Unterschied zu Shoah und Gulag hat die Deportation der 

Rumäniendeutschen sich kaum dem kulturellen Gedächtnis eingeprägt oder gar einen 

eigenständigen Diskurs etabliert, auf den Herta Müller (wie Ruth Klüger in weiter leben) hätte 

kommentierend und fortschreibend antworten können […].14 

                                                           
9  Herta Müller: „Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – wenn wir reden, werden wir lächerlich: 

Kann Literatur Zeugnis ablegen?“, in: Text und Kritik: Herta Müller, 155 (2002), S. 6-17. 
10  Paola Bozzi: Der fremde Blick: Zum Werk Herta Müllers, Würzburg 2005, S. 47. 
11  Vgl. Petra Meurer: „Diktatorisches Erzählen: Formelhaftigkeit in den Romanen von Herta Müller“, in: Iris 

Denneler (Hrsg.): Die Formel und das Unverwechselbare: Interdisziplinäre Beiträge zu Topik, Rhetorik und 
Individualität, Frankfurt a.M. u.a. 1999, S. 177. 

12  Herta Müller: Die blassen Herren mit den Mokkatassen, München 2005. 
13

  Vgl. Birgid Haines und Margaret Littler: „Gespräch mit Herta Müller“, in: Birgid Haines (Hrsg.): Herta 
Müller, Cardiff 1998, S. 14-24, hier: S. 14. Aufgrund des subversiven Potentials ihrer Literatur wurde die 
Autorin mehrfach als „Nestbeschmutzer“ bezeichnet und sogar mit dem Tode bedroht. Vgl. Bozzi: Der 
fremde Blick, S. 46-51. 

14  Norbert Otto Eke: „‚Gelber Mais, keine Zeit‘: Herta Müllers Nach-Schrift Atemschaukel. Roman“, in: 
Gegenwartsliteratur: Ein germanistisches Jahrbuch: A German Studies Yearbook, 10 (2011), S. 54-74, hier: 
S. 55. 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

103 
 

Der durch die Thematisierung der Rumäniendeutschen als ‚Opfergruppe‘ hervorgerufene 

Tabubruch erweitert den öffentlichen Diskurs einerseits, und zeigt andererseits dessen 

Leerstelle auf, wodurch darüber hinaus sein Konstruktionscharakter deutlich gemacht wird. 

Das Nachwort der Atemschaukel zeichnet die historischen Ereignisse explizit nach und macht 

auf das mit „Nazideutschland“ (A 299) die längste Zeit verbündete, faschistische Rumänien 

aufmerksam, das erst im letzten Kriegsjahr nach seiner Kapitulation Deutschland den Krieg 

erklärte. Aus der ‚Befreiung‘ durch die Rote Armee leitete sich dann der sowjetische 

Anspruch an die Rumäniendeutschen auf Wiederaufbau und Entschädigung ab. Allein die 

potentielle Notwendigkeit, die historischen Ereignisse im Nachwort kursorisch beleuchten zu 

müssen, verweist auf die Lücke im kulturellen Gedächtnis des deutschen Kulturraums. Zum 

anderen macht es aber auch die problematische Situation der Rumäniendeutschen 

anschaulich: „Weil es an die faschistische Vergangenheit Rumäniens erinnerte, war das 

Thema Deportation tabu. Nur in der Familie und mit engen Vertrauten, die selbst deportiert 

waren, wurde über die Lagerjahre gesprochen.“ (Ebd.) An dieser Stelle wird also der 

zweifache Ausschluss dieser Gruppe sichtbar: In Deutschland werden die Rumäniendeutschen 

nicht als ‚Opfergruppe‘ im Nachklang des Zweiten Weltkrieges wahrgenommen, da diese 

Gruppe, beinahe protonormalistisch,15 die Personen umfasst, die von den Nationalsozialisten 

direkt verfolgt und ermordet wurden; in Rumänien wird diese Thematik hingegen tabuisiert, 

weil es an seine unrühmliche Vergangenheit erinnert. Durch die literarische Verarbeitung der 

Arbeitslager provoziert die Atemschaukel also im Zusammenhang mit dem Verstoß gegen das 

Schweigegebot einen Tabubruch. Dies ist neben dem Potential, Vorstellungsstrukturen einer 

bestimmten Erinnerungskultur zu tradieren und zu verstärken, ein Funktionspotential der 

literarischen Gedächtnisbildung: Nach Erll sind literarische Texte dazu in der Lage, derlei 

Vorstellungsstrukturen zu dekonstruieren und zu revidieren.16 D.h. sie können einerseits in 

Antizipation der bestehenden Erinnerungskultur „Vergessenes und bis dahin Unartikuliertes 

oder Unartikulierbares […] einspeisen“ und bergen andererseits die Möglichkeit, durch das 

Hinterfragen von gegebenen Vorstellungen, „Geschichtsbilder, Wertstrukturen oder 

Vorstellungen vom Eigenen und vom Fremden [zu] revisieren.“17  Der Roman von Herta 

Müller verbindet diese beiden gegenläufig erscheinenden Optionen der Literatur miteinander, 

was sein subversives, Tabubrüche evozierendes Potential ausmacht: thematisch, indem Müller 

etwas aus dem öffentlichen Diskurs Ausgeschlossenes und somit Unartikuliertes in den 

Mittelpunkt der Betrachtung rückt, die Deportation der Rumäniendeutschen; ästhetisch, indem 

sie die ihr eigenen Sprachformen für die Darstellung des Arbeitslagers nutzt; formal, indem 

sie die etablierten Normen der Zeugnisliteratur hinterfragt, wie im Folgenden gezeigt wird. 

                                                           
15  Jürgen Link führt aus, dass im Zuge der Bildung eines Normalfeldes zwei gegenläufige Strategien – die 

protonormalistische und die flexibel-normalistische – zum Tragen kommen können, wobei sich die erste 
durch eine maximale Ausklammerung von Friktionsfaktoren auszeichnet, was besonders stark ausgeprägte 
Exklusionsmechanismen hervorruft. Vgl. Jürgen Link: Versuch über den Normalismus: Wie Normalität 
produziert wird, Göttingen 42006, S. 54-57. Vgl. dazu auch Jürgen Link: Normale Krisen? Normalismus und 
die Krise in der Gegenwart, Konstanz 2013, passim. 

16  Vgl. Astrid Erll: „Literatur als Medium des kollektiven Gedächtnisses“, in: dies. und Ansgar Nünning 
(Hrsg.): Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: Theoretische Grundlegung und Anwendungs-
perspektiven, Berlin und New York 2005, S. 249-276, hier: S. 266. 

17  Ebd. 



 STEPHANIE WILLEKE 

104 
 

„Durchs Erfinden wird die erlebte Wirklichkeit auf eine damals verpasste Wahrheit 

zurückgezwungen“
18

 – der formale Tabubruch der Atemschaukel  

Nicht nur die Thematik an sich, sondern auch die den Hauptteil des Romans einnehmende 

Lagerdarstellung kann als Tabubruch gewertet werden. Auch dies steht mit dem öffentlichen 

Diskurs, der erinnerungspolitische Satzungen hervorbringt und somit Normen und Tabus für 

das öffentlich Sagbare markiert, in Zusammenhang. 19  Die direkte Lagerdarstellung im 

Kontext des Zweiten Weltkrieges bleibt vornehmlich der sogenannten ersten Generation (den 

Überlebenden der Shoah) vorbehalten, die diese mit dem Duktus des Zeugnisablegens und 

Berichtens und mit einer Authentizität und dokumentarische Realitätswiedergabe sugge-

rierenden Rhetorik 20  in ihren Werken verarbeiten. Trotz der autobiographischen Entleh-

nungen21 ihrer Texte und der wiederholten Bezugnahme auf Autoren, deren Werke in der 

Tradition des Zeugnisses stehen, wie beispielsweise Levi, Celan, Goldschmidt oder Klüger,22 

empfindet Herta Müller ihr Schreiben explizit nicht als Zeugnisliteratur: 

Bücher über schlimme Zeiten werden oft als Zeugnisse gelesen. Auch in meinen Büchern geht es 

notgedrungen um schlimme Zeiten, um das amputierte Leben in der Diktatur, um den nach außen 

geduckten, nach innen selbstherrlichen Alltag einer deutschen Minderheit und um deren späteres 

Verschwinden durch die Auswanderung nach Deutschland. Für viele sind meine Bücher somit 

Zeugnisse. Ich aber empfinde mich im Schreiben nicht als Zeugin. Ich habe das Schreiben gelernt 

vom Schweigen und Verschweigen. Damit begann es.23 

Dem Schweigen und Verschweigen – deutliche Marker des normsetzenden Tabus – stellt sie 

ihre literarischen Werke entgegen. Atemschaukel ist jedoch kein Zeugnis im Sinne der 

Literatur der Überlebenden, sondern schildert vielmehr den Versuch der literarischen Figur 

Leopold Auberg, seine Erfahrungen sechzig Jahre nach der Lagerzeit niederzuschreiben, diese 

und sich selbst zu verstehen und damit eine komplexe Interpretation seines Lebens zu 

entwerfen.24  

                                                           
18  Herta Müller: „Die Anwendung der dünnen Straßen“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer derselbe 

Onkel, München 2011, S. 110-124, hier: S. 115. 
19  Welcher Art diese oftmals impliziten Normen und Maßgaben sind, beispielsweise die enge Kopplung des 

Textes an die Integrität des Autors, wird an verschiedenen Stellen untersucht. Besonders die interdisziplinär 
angelegte Forschung erweist sich als äußerst fruchtbar, allerdings können die umfassenden Ergebnisse an 
dieser Stelle nicht referiert werden. Daher wird hier lediglich exemplarisch verwiesen auf den mit dem 
programmatischen Titel versehenen Sammelband: Katrin Hammerstein, Ulrich Mählert, Julie Trappe und 
Edgar Wolfrum (Hrsg.): Aufarbeitung der Diktatur – Diktat der Aufarbeitung? Normierungsprozesse beim 
Umgang mit diktatorischer Vergangenheit, Göttingen 2009. 

20  Vgl. Susanne Düwell: „Fiktion aus dem Wirklichen“: Strategien autobiographischen Erzählens im Kontext 
der Shoah, Bielefeld 2004, S. 7. 

21  Bevor es Herta Müller 1987 gelang, ein Ausreisevisum nach Deutschland zu bekommen, wurde sie von der 
Securitate überwacht und regelmäßig verhört. Nicht nur, weil sie sich weigerte mit dem Geheimdienst 
zusammenzuarbeiten, sondern auch wegen ihrer Nähe zu der Aktionsgruppe Banat, verlor sie ihre 
Anstellungen und war weiteren Schikanen ausgesetzt. Vgl. Helgard Mahrdt: „‚Man kann sich doch nicht mit 
einer Katastrophe versöhnen‘: Herta Müller: Einführung in Leben und Werk“, in: dies. und Sissel Lægreid 
(Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die Schriftstellerin Herta Müller, Würzburg 2013, S. 27-54. 

22  Vgl. dazu auch Ute Weidenhiller: „Das Unsagbare sagbar machen – Herta Müllers doppelbödige Poetik“, in: 
Études Germaniques, 67.3 (2012), S. 489-506, hier: S. 491. Vgl. ebenso: Marja Ursin: „Autofiktion bei Herta 
Müller“, in: Ulrich Breuer und Beatrice Sandberg (Hrsg.): Autobiographisches Schreiben in der 
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur: Grenzen der Identität und der Fiktionalität, Bd. 1, München 2006, 
S. 344-352. 

23  Müller: „Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – wenn wir reden, werden wir lächerlich“, S. 6. 
24  Vgl. Unni Langås: „Immer schuldig: Herta Müllers Roman Atemschaukel – ein Bericht über Traumata“, in: 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

105 
 

Somit ist trotz der Grundlage zahlreicher Berichte von Internierten, also einem 

„authentische[n] Substrat“,25 nicht der Roman an sich Zeugnis, sondern er inszeniert inner-

literarisch ein Zeugnis eines fiktiven Überlebenden und macht so u.a. Prozesse des 

(traumatischen) Erinnerns sichtbar. Eine erkennbare Parallele zwischen dem Roman und 

vielen Zeugnissen ist indes der Zeitraum, von dem berichtet wird: Den Hauptteil nimmt die 

Beschreibung des Lagers ein, nur kurz wird auf die Zeit vor dem Lager und in dem Roman 

zusätzlich noch auf die Zeit nach der Internierung eingegangen. Während die Zeugnisse der 

ersten Generation jedoch aufgrund ihres berichtenden Charakters oftmals genaue und 

detaillierte Raum- und Zeitangaben fokussiert darstellen, kann dies für die Atemschaukel nicht 

festgestellt werden, im Gegenteil: Durch ihre Textur verschmelzen Raum und Zeit 

chronotopisch miteinander. 

Leopold Auberg, der Protagonist des Romans, wird im Januar 1945 im Alter von siebzehn 

Jahren aus der rumänischen Kleinstadt Herrmannstadt aufgrund der Kollektivschuldthese in 

das sowjetische Arbeitslager Nowo-Gorlowka deportiert. Die Beschreibung der Lagerzeit, der 

Jahre davor – in Form eines expositorischen Kapitels – und der Zeit nach seiner Rückkehr 

bilden, trotz einer grundsätzlichen chronologischen Reihenfolge, ein komplexes Gewebe, das 

sich in verschiedenen Erinnerungsebenen manifestiert. Bereits zu Beginn des ersten Kapitels 

stellt sich die Darstellung Leopolds gegen eine geläufige Opferdarstellung: Er meint, „dass 

dieses Wegfahren zur rechten Zeit“ (A 7) käme: „Es müsste nicht die Liste der Russen sein, 

aber wenn es nicht zu schlimm kommt, ist es für mich sogar gut.“ (Ebd.) Der Grund für diese 

vornehmlich positive Grundstimmung des Protagonisten vor der Lagerzeit wird sofort im 

Anschluss angeführt: Er ist homosexuell und die heimlichen „Rendezvous“ (A 9) im Park mit 

anderen Männern stehen in Rumänien unter Strafe. Somit wird der Protagonist gleich zu 

Beginn der Atemschaukel in einer Außenseiterposition sowohl in der Ursprungsgesellschaft 

als auch innerfamiliär verortet: Seine Eltern werden als überzeugte Nationalsozialisten 

dargestellt, die Homosexualität nicht nur als „höchste Abscheulichkeit“ ansehen, sondern 

Geschlechtsverkehr mit einem Rumänen darüber hinaus als „Rassenschande“ (A 11) werten 

würden. Dieses Motiv des Außenseitertums aufgrund seiner Homosexualität26 verbindet die 

verschiedenen in dem Roman aufgegriffenen Zeitschichten: „Vor, während und nach meiner 

Lagerzeit, fünfundzwanzig Jahre lang habe ich in Furcht gelebt, vor dem Staat und vor der 

Familie. Vor dem doppelten Absturz, dass der Staat mich als Verbrecher einsperrt und die 

Familie mich als Schande ausschließt.“ (A 10)  

Charakteristisch für den Roman in Bezug auf die Zeitdarstellung ist das häufige 

Durchbrechen der chronologischen Ordnung verschiedener Erinnerungsebenen. Die Ebenen 

sind durch ihre Thematik miteinander verwoben, wodurch ein komplexes Gefüge entsteht, sie 

ermöglichen dem Leser auf diese Weise eine differenzierte Vorstellung und schärfen das 

Bewusstsein für ein Nebeneinander unterschiedlicher Zeitebenen und Zeitschichten.27  Ein 

                                                                                                                                                                                     

Helgrad Mahrdt und Sissel Lægreid (Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die Schriftstellerin Herta Müller, 
Würzburg 2013, S. 149-170, hier: S. 150. 

25  Hartmut Steinecke: „Herta Müller: Atemschaukel: Ein Roman vom ‚Nullpunkt der Existenz‘“, in: 
Gegenwartsliteratur: Ein germanistisches Jahrbuch: A German Studies Yearbook, 10 (2011), S. 14-32, hier: 
S. 24. 

26  Zur Verbindung von Trauma und Homosexualität: Dieter Kampmeyer: Trauma-Konfigurationen: Bernhard 
Schlinks Der Vorleser, W.G. Sebalds Austerlitz, Herta Müllers Atemschaukel, Würzburg 2014, S. 145-211. 

27  Vgl. Ansgar Nünning: „‚Moving back and forward in time‘: Zur Gleichzeitigkeit verschiedener 
Zeitstrukturen, Zeiterfahrungen und Zeitkonzeptionen im englischen Roman der Gegenwart“, in: Martin 



 STEPHANIE WILLEKE 

106 
 

Beispiel für die Zusammensetzung der verschiedenen Zeitebenen stammt aus dem Kapitel 

„Taschentuch und Mäuse“, in dem davon berichtet wird, dass der Protagonist eines Morgens 

gerade geborene Mäuse findet und sie tötet. Diese Antithese von neuem Leben und Tod im 

Kontext des Lebens in einem Arbeitslager, in dem der Erzähler allgegenwärtig vom 

(Hunger)Tod bedroht ist, wird in einer direkt anschließenden Kindheitserinnerung wieder 

aufgegriffen. Er erinnert sich daran, schon einmal in seinem Leben ein Tier getötet zu haben. 

So beginnt die Erinnerungsebene der Kindheit mit einer temporalen Einordnung – „Als ich 

neun Jahre alt war“ (A 81) – und knüpft thematisch an die Lagererfahrung an. Diese 

Konnektivität mündet in einen direkten Vergleich zwischen der Tötung der Mäuse und der 

Katze.  

Was das Kätzchen mit den Mäusen gemeinsam hat:  

Kein Pieps.  

Und was das Kätzchen von den Mäusen unterscheidet: 

Bei den Mäusen war es Absicht und Mitleid. Bei dem Kätzchen die Verbitterung, dass man 

streicheln will und gebissen wird. (Ebd.) 

Die Distanz zwischen den Jahre auseinanderliegenden Ereignissen wird durch den Vergleich 

aufgehoben, wodurch eine Gleichzeitigkeit von Vergangenheit und Gegenwart illustriert wird: 

Die Erinnerung an die Tötung der Katze wird mit der aktuellen Handlung verknüpft und auf 

die Gegenwart bezogen. Sie erfährt hier eine Deutung und Bewertung für den gegenwärtigen 

Erlebenskontext, was zum einen den konstruktiven Charakter unterstreicht und woran zum 

anderen die Zeitkonzeption des Romans insgesamt veranschaulicht wird.  

Daneben wird auch durch den ständigen Wechsel der Erzähltempi, der keine festgelegte 

Struktur zu haben scheint – weder ein Motiv noch eine Erinnerungsebene wird in einem 

bestimmten Erzähltempus beschrieben –, eine Aufhebung der grammatischen Kategorie in 

ihrer zeitangebenden Funktion inszeniert: Das Präsens wird nicht verwendet, um die 

Gegenwart anzuzeigen und die Vergangenheitsformen nicht, um eine bestimmte Zeit in der 

Vergangenheit zu signalisieren. Auch die wenigen dezidierten Zeitangaben bringen dies zum 

Ausdruck. Nachdem eine Episode aus der Kindheit Leopolds erzählt wird, gelangt die 

Erzählung wieder auf die erste Erinnerungsebene zurück: „Gestern hielt ein speziell 

angereister Offizier mit grüner Kappe, groß wie ein Kuchenteller, eine Ansprache auf dem 

Appellplatz.“ (A 54) Offensichtlich wird hier eine Gegebenheit aus der Zeit des Lagers 

geschildert, die, wie die Ebene des Erzählers ausdrücklich festlegt, sechzig Jahre zurückliegt. 

Trotzdem wird die Erzählung mit dem Adverb ‚gestern‘ begonnen. Dies zeigt auf prägnante 

Weise, wie sehr die Ebenen, nicht nur die Erinnerungsebenen untereinander, sondern auch die 

Ebene des Erzählers, miteinander verwoben sind. Hier spielt die objektiv messbare Zeit keine 

Rolle, sondern nur das subjektive Zeitempfinden der Erinnerung. Diese Subjektivität verstärkt 

sich noch in einer weiteren Kategorie der Zeitangaben: den Neologismen. Beispiele hierfür 

sind: „Die Zeit des Meldekrautessens“ (A 24) und die „Hautundknochenzeit“ (A 157). Hier 

wird die Zeit thematisch mit einem der Hauptmotive des Werkes – dem Hunger – verbunden. 

Indem so die kulturell normierten Kategorien der Zeitdarstellung aufgebrochen werden, wird 

indirekt der in der aktuellen Gedächtnisforschung als Allgemeinplatz verstandene konstruierte 
                                                                                                                                                                                     

Middeke (Hrsg.): Zeit und Roman: Zeiterfahrung im historischen Wandel und ästhetischer 
Paradigmenwechsel vom sechzehnten Jahrhundert bis zur Postmoderne, Würzburg 2002, S. 395-420, hier: S. 
403. 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

107 
 

und assoziative Erinnerungsprozess28 an sich dargestellt, der sich auf verschiedenen, inein-

ander übergehenden und miteinander verbundenen Ebenen vollzieht. Besonders die Dynamik, 

die für diesen Prozess charakteristisch ist, kommt hier zum Ausdruck. Dadurch, dass die 

statischen Zeitformen ihre Bedeutung und Funktion der Zeitangabe und -einordnung 

verlieren, werden ‚Vergangenheit‘ und ‚Gegenwart‘ nicht als abgeschlossene Entitäten 

präsentiert, sondern vielmehr wird ein paralleles Nebeneinander der verschiedenen Ebenen 

konstruiert und dargestellt: Vergangenheit erscheint so nicht absolut, vergangene Ereignisse 

sind nicht abgeschlossen.29  

Dies steht im Kontrast zu den Zeugnissen der ersten Generation über die Shoah, die – mit 

dem Duktus des wahrheitsgemäßen Berichtens von etwas Gewesenem – die Ereignisse, auch 

wenn die gegenwärtigen Folgen immer mitgedacht werden, häufig zeitlich genau in der 

Vergangenheit verorten. Die verschiedenen Zeitebenen in der Atemschaukel fließen jedoch 

zusammen und verbinden sich zu einem Ganzen, Vielschichtigen, das sowohl Vergangenes 

als auch Gegenwärtiges beinhaltet, wobei es in dieser Lesart keine Rolle spielt, wann genau 

etwas geschehen ist. 

Neben den verschiedenen miteinander verschmelzenden Zeitebenen ist auch die 

Raumdarstellung keine einheitlich homogene. Interessanterweise stehen sich hier die Räume 

nicht, wie häufig in literarischen Werken über Lagererfahrungen,30 antithetisch gegenüber. 

Dies zeigt die oben bereits angesprochene Außenseiterrolle Leopolds in seiner Heimatstadt, 

die mit der klaustrophobischen Atmosphäre einer allgegenwärtigen Überwachungs-

maschinerie verbunden wird, wodurch ein zentrales Motiv in Herta Müllers Schreiben 

insgesamt zur Anschauung gelangt: die Beschreibung des Lebens in der Diktatur, das durch 

Unterdrückung und Überwachung charakterisiert ist. Obwohl dem Ausgangsraum im 

Gegensatz zu dem Arbeitslager keine äußerlich sichtbaren Grenzen gesetzt sind, sind diese 

doch stets implizit vorhanden. Die Gefahr der Enttarnung seiner Homosexualität und die 

damit verbundenen Konsequenzen sind allgegenwärtig – „alle Steine [hatten] Augen“ (A 7) –, 

nicht nur in der Öffentlichkeit, sondern auch im privaten Bereich der Familie. Im 

Zusammenhang mit der Einsicht, dass die Raumdarstellung zur Verortung des Individuums 

zwischen Vertrautem und Fremdem beiträgt,31 führt das Verheimlichen seiner Homosexualität 

dazu, dass auch seine Heimatstadt – die im Gegensatz zu dem Arbeitslager vornehmlich der 

vertraute Raum sein sollte – fremd ist. Damit situiert er sich von Anfang an in einem fremden 

und für ihn feindlichen Raum. 

Die Lagerdarstellung wird signifikanter Weise in medias res begonnen: „Nichts, was wir 

hier im Lager bekommen hatten, hatte Knöpfe.“ (A 23) Das Adverb ‚hier‘ impliziert eine 

genaue Position, die der Protagonist einnimmt, was die Unmittelbarkeit und die literarische 

Inszenierung der Erinnerung noch verstärkt. Ähnlich wie bei den in der Atemschaukel 
                                                           
28  Vgl. Gerald Echterhoff: „Das kommunikative Gedächtnis“, in: Christian Gudehus, Ariane Eichenberg und 

Harald Welzer (Hrsg.): Gedächtnis und Erinnerung: Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, Weimar 
2010, S. 102-108, hier: S. 107. 

29  Herta Müller selbst geht in einem Essay auf den engen Konnex der beiden Ebenen ein, indem sie von 
„Gegenheit“ und „Vergangenwart“ spricht. Herta Müller: Der König verneigt sich und tötet, München und 
Wien 2003, S. 106-107. 

30  Häufig wird der Ausgangsraum, meistens die Heimatstadt, besonders positiv, das Lager dazu kontrastiv als 
negativer, lebennegierender Raum dargestellt. 

31  Vgl. Wolfgang Hallet und Birgit Neumann: „Raum und Bewegung in der Literatur: Zur Einführung“, in: dies. 
(Hrsg.): Raum und Bewegung in der Literatur: Die Literaturwissenschaften und der Spatial Turn, Bielefeld 
2009, S. 11-32, hier: S. 11. 



 STEPHANIE WILLEKE 

108 
 

verwendeten Zeitangaben „heute“ (A 202) und „gestern“ (A 54) wird der Erinnerungsprozess 

sprachlich vermittelt und die Distanz zwischen dem erinnernden Erzähler und dem erinnerten 

Ich aufgebrochen. Neben dieser unmittelbaren Zusammenführung der Erzählerpositionen ist 

eine solche auch für die Räume der Heimatstadt und des Arbeitslagers zu konstatieren, was 

sich in ihrer wechselseitigen Verknüpfung an zahlreichen Stellen manifestiert. So fließen in 

die Erinnerung an das Lager immer wieder solche an die Heimat ein und umgekehrt wird die 

Heimat von Erinnerungen an das Lager durchsetzt. Dadurch „spiegeln und überlagern sich 

sozusagen die Muster der jeweils anderen Zone“, wobei diese in „sprachlich verdichteter 

Form“ schließlich eine eigene räumliche Struktur ausbilden, die „als völlig a-topographisch 

bezeichnet werden kann.“32  

Wie die meisten Zeugnisse verweist auch der Roman auf ein Lager, das real existent war: 

Nowo-Gorlowka. Allerdings wird nicht bereits bei der Ankunft der Name genannt, sondern 

erst in dem Kapitel „Vom Fahren“, dem siebten Kapitel der Lagererzählung: „Der einzige 

Anhaltspunkt, den wir bei der Ankunft im Lager hatten, war NOWO-GORLOWKA. Das 

konnte ein Name für das Lager sein oder für eine Stadt, auch für die ganze Umgebung.“ (A 

59; Großschreibung i. Orig.) Dieser Name, der mit den negativen Erfahrungen des 

Protagonisten in Verbindung gebracht wird, verweist also nicht nur auf diesen kleinen 

begrenzten Raum des Lagers, um auf das Unrecht der Deportation der rumänischen 

Deutschen aufmerksam zu machen, sondern ebenso auf diktatorische Systeme im 

Allgemeinen, die einen weiten Raum bestimmen.33 An einer anderen Stelle in dem Roman 

heißt es: „Es gab nirgends Ortsschilder.“ (A 61) Auch dies deutet darauf hin, dass das Lager 

an sich zwar ein geographisch bestimmbarer Ort ist, dieser jedoch auf eine übergeordnete 

Ebene, und in diesem Kontext als pars pro toto auf die Diktatur im Allgemeinen, verweist. 

Damit verliert der erzählte Raum seine referentielle und exemplarische Funktion, die für die 

autobiographische Lagerliteratur charakteristisch ist.34 

Die Kategorien Raum und Zeit sind somit nicht nur in sich vielschichtig, sondern gehen 

auch eine Verbindung untereinander ein. Auf diese Weise entsteht eine Textur, die sich zu 

einem „sinnvollen und konkreten Ganzen“,35 wie Bachtin für seine ästhetische Raumtheorie 

                                                           
32  René Kegelmann: „Materielle und mentale Räume in Herta Müllers Roman Atemschaukel“, in: Études 

Germaniques, 67.3 (2012), S. 475-487, hier: S. 486. Dies zeigt sich beispielsweise an den bereits erwähnten 
immer wieder eingeschobenen Kindheitserinnerungen, wodurch der Erinnerungsprozess, der durch 
bestimmte Abrufhinweise angestoßen wird – Erll nennt sie in Anlehnung an die psychologische 
Gedächtnisforschung cues (vgl. Erll: „Literatur als Medium des kollektiven Gedächtnisses“, S. 254.) –, 
wiederum literarisch vorgeführt wird. Atemschaukel inszeniert somit Assoziationsketten, die die beiden 
Räume miteinander verbinden. 

33  Herta Müller äußert sich zu vergangenen und gegenwärtigen ihrer Meinung nach diktatorischen Systemen 
auch auf verschiedenen außerliterarischen Plattformen, wie beispielsweise in einem aktuellen Interview mit 
der Zeitung Die Welt, in dem sie u.a. im Zusammenhang mit dem Ukraine-Konflikt den russischen 
Präsidenten Wladimir Putin als „Aggressor“ und „Diktator“ bezeichnet. Vgl. Andrea Seibel: „‚Putins 
Dreistigkeit beleidigt meinen Verstand‘“, in: Die Welt, 05.03.2015. http://www.welt.de/ 
kultur/article138087231/Putins-Dreistigkeit-beleidigt-meinen-Verstand.html (zuletzt aufgerufen am 
15.04.2015). 

34  Vgl. Günther Butzer: „Topographie und Topik: Zur Beziehung von Narration und Argumentation in der 
autobiographischen Holocaust-Literatur“, in: Manuela Günter (Hrsg.): Überleben schreiben: Zur 
Autobiographik der Shoah, Würzburg 2002, S. 51-75, hier: S. 51. 

35  Michail M. Bachtin: Formen der Zeit im Roman: Untersuchungen zur historischen Poetik. Aus dem 
Russischen von Michael Dewey, Berlin, Weimar 1986, S. 8. Bachtin definiert diese literarische Form-Inhalt-
Kategorie wie folgt: „Im künstlerisch-literarischen Chronotopos verschmelzen räumliche und zeitliche 
Merkmale zu einem sinnvollen und konkreten Ganzen. Die Zeit verdichtet sich hierbei, sie zieht sich 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

109 
 

des Chronotopos festgehalten hat, zusammenfügt. Erst durch das In-Beziehung-Setzen der 

beiden Elemente wird ihre ganze Struktur offengelegt. Besonders die Aufhebung vermeintlich 

objektiver Kategorien wie Raum und Zeit ermöglichen dem Leser einen direkten Zugang zu 

der im Allgemeinen problematischen und mit Tabus belegten Thematik der Zwangsarbeit in 

Lagern und kann so als Versuch der Überbrückung des Paradoxons der Darstellung des 

Undarstellbaren36 gelesen werden. Durch den Verweischarakter der Atemschaukel auf das 

(diktatorische) Unrecht an beliebigen Orten zu jeder Zeit, legt der Roman exemplarisch 

Zeugnis ab von repressiven Machtstrukturen und Unterdrückung, jedoch nicht mit dem 

Anspruch einer realitätsgetreuen Abbildung eines bestimmten Lagers. Dieser Duktus wird 

auch gegen Ende des Romans in dem Kapitel „Diktandohefte“, das den Erinnerungsprozess 

auf einer Metaebene inszeniert, veranschaulicht. Leopold ist nach fünf Jahren Internierung aus 

dem Arbeitslager Nowo-Gorlowka nach Hause zurückgekehrt und versucht, sich hier wieder 

in den Alltag einzugliedern. Er kauft sich ein Diktandoheft, in das er seine Erfahrungen aus 

dem Lager niederzuschreiben versucht und betitelt das erste Kapitel, in dem er sowohl seine 

Mitgefangenen als auch den Kapo Tur Prikulitsch beschreibt, mit „VORWORT“ (A 281; 

Großschreibung i. Orig.). Im Hinblick auf die expositorische, einführende Funktion eines 

Vorworts wird der Versuch des Protagonisten, die Erfahrungen aus dem Lager abzuschließen 

und ein neues Leben zu beginnen, offenkundig. Das Lager wird so zunächst als eine Art 

Einleitung verstanden, nachdem ein neuer (Lebens-)Abschnitt begonnen werden kann. Die 

Hoffnung auf Abschließbarkeit wird jedoch direkt negiert: Das zunächst nur sieben Seiten 

umfassende Vorwort wird von dem Protagonisten um drei Hefte verlängert, wodurch sich 

bereits an dieser Stelle ein Scheitern der Verarbeitung des Erlebten andeutet. Der erste von 

Leopold in diesem Kontext aufgeschriebene Satz lautet: „Wirst du mich verstehen, 

Fragezeichen.“ (Ebd.)37 Er modifiziert die meisten Namen, indem er sie in Initialen um-

wandelt oder, wie bei Trudi Pelikan, Decknamen 38  verwendet, andere Figuren hingegen 

benennt er mit richtigem Namen. Durch dieses Umwandeln der Namen wird der – 

willentliche und ihm bewusste – Konstruktionscharakter seiner niedergeschriebenen 

                                                                                                                                                                                     

zusammen und wird auf künstlerische Weise sichtbar; der Raum gewinnt Intensität, er wird in die Bewegung 
der Zeit, des Sujets, der Geschichte hineingezogen. Die Merkmale der Zeit offenbaren sich im Raum, und der 
Raum wird von der Zeit mit Sinn erfüllt und dimensioniert. Diese Überschneidung der Reihen und dieses 
Verschmelzen der Merkmale sind charakteristisch für den künstlerischen Chronotopos.“ Ebd. 

36  Anstoß dieser bis heute kontrovers geführten Diskussion war die Debatte zwischen Adorno und Hochhuth in 
den 1960er Jahren. Vgl. dazu: Manuela Günter: „Überleben schreiben“, in: dies. (Hrsg.): Überleben 
schreiben: Zur Autobiographik der Shoah, Würzburg 2002, S. 9-17, hier: S. 11-15. 

37  Kampmeyer hält in diesem Zusammenhang fest, dass die nahezu ausnahmslos im Roman vorherrschende 
Vermeidung des Fragezeichens als Interpunktionszeichen darauf zurückzuführen sei, dass dies „das 
‚Faktische‘ seines [Leopolds] Lebens, das, was er verschriftlicht, infrage stellen, ein Vorgang, der ihn in 
große Unsicherheiten und Desorientierung stürzen würde.“ (Kampmeyer: Trauma-Konfigurationen, S. 200.) 
Die Frage-Inversion mit rhetorischer Funktion hingegen scheine nicht die gleichen Auswirkungen zu haben. 
Die, nach Kampmeyer, versehentliche Anrede an das Fragezeichen würde ihm vor Augen führen, was er als 
Zeichen vermeiden wollte. Um der Unruhe und Verwirrung zu entgehen, habe er die im Anschluss 
ergänzende Erläuterung angeführt, dass er mit der direkten Ansprache „du“ das Heft meine. Vgl. ebd. 

38  Decknamen werden bereits im ersten Kapitel der Atemschaukel im Zusammenhang der Geheimhaltung von 
Leopold Aubergs Homosexualität verwendet. Die Benutzung von Decknamen wie „DIE TANNE“ (A 8; 
Großschreibung i. Orig.) dienen hier als Verschleierung der wahren Identität, um die Gefahr der Enttarnung 
und des Verrats dieser unter Strafe gestellten Treffen zu minimieren. Dass auch im Kontext der 
Rekonstruktion der Erinnerung Decknamen verwendet werden, deutet auf die Unabschließbarkeit der 
Erinnerungen an das Lager und auf die zirkuläre Struktur von Vergangenheit und Gegenwart hin. 



 STEPHANIE WILLEKE 

110 
 

Erinnerung sichtbar. Dieser zeigt sich auch durch die Verwendung bestimmter Wörter in der 

folgenden Passage:  

Dass die Trudi Pelikan und ich schon auf dem Heimtransport ohne Absprache in verschiedene 

Viehwaggons gestiegen sind, habe ich unterschlagen. Meinen alten Grammophonkoffer habe ich 

weggelassen. Meinen neuen Holzkoffer, meine neuen Kleider habe ich genau beschrieben: die 

Ballettki, die Schimmimütze, das Hemd, die Krawatte und den Anzug. Meinen Weinkrampf bei 

der Heimkehr, bei der Ankunft im Auffanglager in Sighetul Marmaţiei, dem ersten rumänischen 

Bahnhof, habe ich verschwiegen. (A 281-282) [Hervorhebung S.W.] 

An dieser Stelle wird die Differenz von aufgezählten und nicht beschriebenen Erinnerungen 

nicht nur demonstriert, sondern es wird zudem auch komprimiert in Szene gesetzt, dass die 

Erinnerungen bewusst selektiert und bewertet werden, ohne Kriterien für diesen Prozess zu 

explizieren. Diese Struktur der Erinnerungen steht wiederum im krassen Gegensatz zu einem 

berichtenden, auf Fakten beruhenden Zeugnis. Dieses hat im Allgemeinen den Anspruch, eine 

vollständige und beglaubigte ‚Wahrheit‘ zu beinhalten, wobei die beanspruchte Authentizität 

des Werkes auf der Tatsache der Zeugenschaft beruht, so dass das „individuelle Dort-
Gewesen-Sein zum Beleg für das objektive So-Gewesen-Sein“39 wird. Das sich im Kontext 

der Zeugnisliteratur etablierende Tabu der wahrheitsgetreuen und authentischen Abbildung 

der Vergangenheit wird so gebrochen. Der dargestellte Erinnerungsprozess in der 

Atemschaukel kann indes mit dem Konzept ‚Gedächtnis in der Literatur‘ untersucht werden, 

das zeigt, „mit welchen Verfahren die Inhalte und Funktionsweisen des Gedächtnisses 

thematisiert und inszeniert werden“ und damit zugleich die „synchrone Verwobenheit des 

literarischen Textes mit erinnerungskulturellen Kontexten“ 40  in den Blick nimmt. Die 

Ergebnisse zahlreicher neuerer neurobiologischer41  und psychologischer Studien über das 

individuelle Gedächtnis belegen, dass das Gedächtnis im Gehirn nicht genau lokalisiert 

werden kann, vielmehr würden beim Prozess des Erinnerns neuronale Aktivitäten in allen 

Hirnregionen stattfinden. Aufgrund dieser Feststellung wurden Neuronale-Netzwerke-

Modelle entwickelt, die zeigen, dass „[…] das Gedächtnis kein Speicher ist, sondern aus im 

Nervensystem dauerhaft angelegten kognitiven Strukturen besteht. Erinnerung erweist sich so 

als Aktivierung von Erregungsmustern.“42 Die Ergebnisse legen also eine Abkehr von dem 

zuvor als maßgeblich geltenden Bild des Gedächtnisses als Speicher, in dem Erinnerungen 

beliebig aufbewahrt und hervorgeholt werden können, nahe und zeigen, dass im Prozess des 

Erinnerns dauerhaft gebahnte Strukturen in komplexen kognitiven Zusammenhängen aktiviert 

werden. 43  Erinnerungen gelten in diesem Sinne nicht als Abbildungen der vergangenen 

Realität bzw. Situation, sondern zeichnen sich stets durch ihren subjektiven und 

                                                           
39  Phil C. Langer: Schreiben gegen die Erinnerung? Autobiographien von Überlebenden der Shoah, Hamburg 

2002, S. 38. 
40  Astrid Erll und Ansgar Nünning: „Literaturwissenschaftliche Konzepte von Gedächtnis: Ein einführender 

Überblick“, in: dies. (Hrsg.): Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: Theoretische Grundlegung und 
Anwendungsperspektiven, Berlin und New York 2005, S. 1-9, hier: S. 4. 

41  An dieser Stelle wird auf eine detaillierte Analyse der neurobiologischen Prozesse im menschlichen Gehirn 
während des Akts des Erinnerns verzichtet. Stellvertretend für viele andere wird hier verwiesen auf: Hans J. 
Markowitsch: Neuropsychologie des Gedächtnisses, Göttingen, Toronto und Zürich 1992. 

42  Astrid Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen: Eine Einführung, Stuttgart und Weimar 2005, 
S. 85. 

43  Vgl. Siegfried J. Schmidt: Der Kopf, die Welt, die Kunst: Konstruktivismus als Theorie und Praxis, Wien, 
Köln und Weimar 1992, S. 101. 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

111 
 

perspektivischen Charakter aus. Darüber hinaus sind Erinnerungen in höchstem Maße selektiv 

– das Gedächtnis des Individuums ist nicht im Stande, jedes Detail zu behalten – und werden 

immer in der Gegenwart reaktiviert, was die enge Verbindung von Erinnerungen und der 

aktuellen Situation des Individuums verdeutlicht: Gegenwärtige Affekte und Motive sowie 

nachträglich erworbene Informationen beeinflussen den Erinnerungsprozess, was bei jeder 

Rekonstruktion potentiell zu einer Neubewertung führen kann.44  

Genau ein solches prozesshaftes Erinnern, das sich durch seine Subjektivität, Selektivität 

und seine Wertungsmechanismen auszeichnet, wird in dem Kapitel „Diktandohefte“ durch 

das Verändern, Weglassen und Fokussieren inszeniert. Somit werden dem Rezipienten nicht 

nur die rekonstruierenden Mechanismen des individuellen Gedächtnisses vor Augen geführt, 

er wird auch auf den Konstruktionscharakter des Romans im Ganzen hingewiesen, da dieser 

die von Leopold angeblich weggelassenen Details aus der Lektüre des Romans bereits kennt – 

die dargestellten Erinnerungen scheinen so nur eine Auswahl dazustellen, Schwerpunkte also, 

die der Erzähler gesetzt hat. Diese bewusst gewählten Strategien der Selektivität und 

Modifikation der niedergeschriebenen Erinnerungen Leopolds stehen vordergründig in 

Kontrast zu den Erinnerungseinheiten, die merklich als Trauma gekennzeichnet sind, wie 

beispielsweise die Gegenstände aus dem Lager, die ihn seit sechzig Jahren nachts im Rudel 

„überfallen“ (A 34), an die er sich zwanghaft, gegen seinen Willen erinnern muss.  

Anschaulich wird hier, worüber in der Trauma-Forschung seit einigen Jahren 

weitestgehend Konsens besteht: Die Erinnerungen an ein traumatisches Ereignis werden in 

Fragmenten zwanghaft reproduziert, wodurch es sich als „andauernder Fremdkörper im 

Gedächtnis, als ‚verkörperte‘ Erinnerung, die sich einer konstruktiven Verarbeitung 

entzieht“45  darstellt und zu einer Identitätskrise führen kann. Auch in dem Versuch, die 

vergangenen Erfahrungen in den Diktandoheften niederzuschreiben, wird die Erinnerung als 

Trauma46 inszeniert.  

Schau, wie der heult, dem läuft was über. 

Diesen Satz habe ich mir oft überlegt. Dann habe ich ihn auf eine leere Seite geschrieben. Am 

nächsten Tag durchgestrichen. Am übernächsten wieder daruntergeschrieben. Wieder durchge-

strichen, wieder hingeschrieben. Als das Blatt voll war, habe ich es herausgerissen. Das ist Erinne-

rung. (A 282-283) 

Die Erinnerung an diesen Satz kann nicht verarbeitet werden, sie überfordert Leopolds 

Möglichkeiten der Bewältigung und kann nicht sinnstiftend in bestehende Gedächtnisbestände 

eingegliedert werden,47 was zum einen daran ersichtlich wird, dass der Protagonist den Satz 

auf eine leere Seite schreibt: Er kann ihn nicht in die Erzählung über das Lager einfügen, er 

steht in seiner Inkohärenz isoliert für sich. Zum anderen kommt dies auch durch den Akt des 

wiederholenden Durchstreichens und Wiederaufschreibens zum Ausdruck. Das schlussend-
                                                           
44  Vgl. Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, S. 7. 
45  Birgit Neumann: „Literatur, Erinnerung, Identität“, in: Astrid Erll und Ansgar Nünning (Hrsg.): 

Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven, 
Berlin und New York 2005, S. 149-178, hier: S. 154. 

46  Interessanterweise wird Leopold Auberg überaus deutlich als traumatisiert dargestellt, während Herta Müller 
derartige Begriffe im Kontext seines realhistorischen Vorbilds, Oskar Pastior, stets vermieden hat. Sie benutzt 
hier beispielsweise Wörter wie „lebenslange Beschädigung“. Herta Müller: „Denk nicht dorthin, wo du nicht 
sollst: Dankrede zur Verleihung des Hoffmann-von-Fallersleben-Preises für zeitkritische Literatur“, in: dies.: 
Immer derselbe Schnee und immer derselbe Onkel, München 2011, S. 25-41, hier: S. 33.  

47  Vgl. zur theoretischen Grundlegung: Neumann: „Literatur, Erinnerung, Identität“, S. 154. 



 STEPHANIE WILLEKE 

112 
 

liche Herausreißen des Blatts zeigt dann das Scheitern des Versuchs, durch die 

Verschriftlichung der Erinnerungen die Erlebnisse zu verarbeiten. Dies manifestiert sich dann 

nochmals im letzten Teil des Kapitels: 

Beim Hungerengel kam ich ins Schwärmen, als hätte er mich nur gerettet, nicht gequält. Darum 

habe ich VORWORT durchgestrichen und NACHWORT darübergeschrieben. Es war das große 

innere Fiasko, dass ich jetzt auf freiem Fuß unabänderlich allein und für mich selbst ein falscher 

Zeuge bin. (A 283; Großschreibung i. Orig.) 

Das Vorwort, das lediglich eine expositorische Funktion hat, wird in ‚Nachwort‘ umbenannt, 

was veranschaulicht, dass die Erinnerungen an das Lager nicht abgeschlossen werden können, 

sondern ihn sein Leben lang begleiten. Indem Leopold in dem Roman, der auf Erinnerungen 

basiert, versucht, seine Erfahrungen selbst aufzuschreiben, wird auf eine abstraktere Ebene 

referiert. Das Unvermögen, eine traumatische Erinnerung zu narrativieren, wird hier 

vorgeführt, die bewusst gewählte Modifikation und Selektion der Erinnerung im Sinne einer 

Selbstbestimmung als Illusion vorgeführt. Dies verweist insgesamt auf den Duktus des 

Romans, der die Wichtigkeit und Notwendigkeit über bestimmte Themen zu schreiben, in 

diesem Zuge auch Tabus zu brechen und bis dahin Verschwiegenes ins kulturelle Gedächtnis 

zu überführen, unterstreicht. Gleichzeitig zeigt er jedoch, dass die Transformation einer 

Erinnerung in Sprache sowohl als faktengetreue Abbildung als auch als Verarbeitungsprozess 

des Betroffenen, die den grundlegenden Anspruch eines Zeugnisses repräsentieren, nicht 

möglich ist. Der Protagonist scheitert, weil er nicht in der Lage ist, seine eigenen 

Erinnerungen zu verarbeiten. Die Begründung hierfür liefert er selbst: Leopold ist sich selbst 

ein „falscher Zeuge“. (A 283)  

„Nur der Wortwirbel konnte meinen Zustand fassen. Er buchstabierte, was sich mit 

dem Mund nicht sagen ließ“
48

 – der ästhetisch-sprachliche Tabubruch der Atemschaukel 

Zum Schluss soll noch ein kurzer Blick auf die Sprache und Stilistik des Romans geworfen 

werden. Diese ist in Müllers Gesamtwerk sowohl auf inhaltlicher als auch auf formaler Ebene 

stark von ihrem Leben in der rumänischen Diktatur geprägt. Norbert Otto Eke macht die 

Besonderheit an drei Punkten fest, die er als „[…] historisch gewachsene[…] dreifache[…] 

Opposition“49 bezeichnet:  

sprach-ethnologisch als Angehörige der deutschsprachigen Minderheit innerhalb eines sprach-

mehrheitlich anders bestimmten Umfeldes, politisch im Konflikt mit den Traditions- und Wertvor-

stellungen sowohl der Minderheit als auch des sich stalinistisch verfestigenden Mehrheitsstaates 

und literarisch im Widerspruch zu der beschränkten Heimatkunst der Mehrzahl der deutsch-

sprachigen Autoren.50 

Ein zentrales Merkmal für die literarischen Texte Müllers ist, neben dem inflationären 

Gebrauch von Stilmitteln und der Montagetechnik, der genaue Blick auf das Detail, dem nicht 

                                                           
48  Müller: „Jedes Wort weiß etwas vom Teufelskreis“, S. 18. 
49  Norbert Otto Eke: „Augen/Blicke oder: Die Wahrnehmung der Welt in den Bildern: Annäherung an Herta 

Müller“, in: ders. (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung: Annäherung an Herta Müller, Paderborn 1991, S. 7-
21, hier: S. 10. 

50  Ebd. 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

113 
 

nur eine verschobene Wahrnehmung51 inhärent ist, sondern der ebenfalls einen Bezug zu 

ihrem Leben in der Diktatur aufweist: „Das Detail wird größer als das Ganze.“52 Friedmar 

Apel konstatiert in diesem Kontext: 

Der wachsame, eigensinnige Blick als Voraussetzung und Folge der erfundenen Wahrnehmung ist 

angesichts des Auges der Macht die einzige Möglichkeit, die Idee der Veränderung der 

Verhältnisse festzuhalten. […] So kann Hinsehen bei Herta Müller Zerstören heißen, Zerlegen, aus 

dem Zusammenhang reißen, Trennen, Sezieren. Trennungen setzen in Distanz, bringen den 

Verlust der Nähe zu Menschen und Dingen, ihr Gewinn ist selbst Negativität, Nichtakzeptieren 

von Einschließungsverhältnissen. Die erfundene Wahrnehmung bleibt an die Negativität der 

Verhältnisse gebunden, aber in eben solchem Aushalten sieht Herta Müller die Chance von 

Authentizität.53 

Herta Müller hat, wie das Nachwort dezidiert angibt, den Roman ursprünglich als 

Gemeinschaftsprojekt gemeinsam mit dem allerdings bereits 2006 verstorbenen Lyriker Oskar 

Pastior angelegt, der selbst in einem Gulag interniert war: „Ich wusste, dass auch Oskar 

Pastior deportiert war, und erzählte ihm, dass ich darüber schreiben möchte. Er wollte mir 

helfen mit seinen Erinnerungen. Wir trafen uns regelmäßig, er erzählte, und ich schrieb es 

auf.“ (A 299)54  Der Zusammenhang zwischen der literarischen Verarbeitung von Fremd-

Erinnerungen und Müllers verwendeter Sprache ist ein Grund für die kontrovers geartete 

Rezeption des Romans.55 Für eine ablehnende Haltung kann hier exemplarisch die Rezension 

von Iris Radisch in der Wochenzeitung Die Zeit angeführt werden, die im Rahmen eines 

Kritikerstreits mit dem programmatischen Titel Pro oder Contra Herta Müller. Kitsch oder 
Weltliteratur? erschien. Ihr Urteil wird bereits im Untertitel in zwei Sätzen zusammengefasst: 

„Gulag-Romane lassen sich nicht aus zweiter Hand schreiben. Herta Müllers Buch ist 

parfümiert und kulissenhaft“.56 In Bezug auf die Sprache in der Atemschaukel hält sie sodann 

fest: 

Das Bestreben, die Dramatik des Erlittenen und schier Unerträglichen durch besonders erlesene 

Herz-Schmerz-Vokabeln und Engelbeigaben zu unterstreichen, bringt eine Kunstschnee-Prosa 

                                                           
51  Vgl. ebd., S. 13, passim. 
52  Herta Müller: Der Teufel sitzt im Spiegel: Wie Wahrnehmung sich erfindet, Berlin 1991, S. 26. 
53  Friedmar Apel: „Schreiben, Trennen: Zur Poetik des eigensinnigen Blicks bei Herta Müller“, in: Norbert Otto 

Eke (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung: Annäherung an Herta Müller, Paderborn 1991, S. 22-31, hier: S. 
25-26. 

54  Unter Feststellung der biographischen Ähnlichkeiten zwischen dem Schriftsteller Pastior und der 
literarischen Figur Auberg und im Rückgriff auf Jaques Derridas Parergon-Begriff konstatiert Kampmeyer: 
„Der Leser wird durch den ‚Rahmen‘ zu einer Nachlese befähigt, die Oskar Pastior an Leopold Auberg 
heranführt, was bewirkt, dass der eine nicht nur im Roman und der andere nicht nur im ‚Nachwort‘ existiert, 
sondern beide zu gegenseitigem Nutzen ins Leben gerufen werden. Mit dem ‚Nachwort‘ wird ein ‚Mangel‘ 
im Inneren des Romans beseitigt.“ Kampmeyer: Trauma-Konfigurationen, S. 194-195. Das Nachwort 
erweitere den Roman somit durch eine neue, rahmende Lesart und mache „dadurch Oskar Pastior und 
Leopold Auberg autobiographisch zu Bestandteilen ihres [Herta Müllers] Lebens.“ Ebd., S. 194. 

55  Hartmut Steinecke macht darauf aufmerksam, dass die negativen Kritiken abrupt endeten als Herta Müller 
wenige Wochen nach Erscheinen der Atemschaukel der Nobelpreis für Literatur verliehen wurde. Nun jedoch 
sei der Roman „mit einem Schwall meistens allerdings nicht eben differenzierten Lobes überschüttet“ 
worden. Steinecke: „Herta Müller: Atemschaukel“, S. 15. 

56  Iris Radisch: „Kitsch oder Weltliteratur?“, in: Die Zeit, 06.09.2009. http://www.zeit.de/2009/35/L-B-Mueller-
Contra (zuletzt aufgerufen am 15.04.2015). 



 STEPHANIE WILLEKE 

114 
 

hervor, die das Leid unter ihrem antiquarischen Pathos begräbt und das Unvorstellbare allzu 

vorstellbar macht.57 

Bezeichnend ist hier Radischs Verweis, dass sich Herta Müllers Sprache in der Atemschaukel 
kaum von der unterscheide, die sie für andere Werke benutze und in denen diese auch 

funktioniere. Die Ursache für diese unterschiedliche Wahrnehmung macht sie daran fest, dass 

die Grundlage von Müllers vorherigen literarischen Texten eigene Erfahrungen im 

Ceauşescu-Regime gewesen sei. Offenkundig setzt die Kritik besonders an der Ich-

Perspektive für einen Gulagroman an, der lediglich aus ‚zweiter Hand‘ stamme.58 Damit greift 

die Rezensentin auf die Norm der Zeugnisliteratur der ersten Generation zurück – sie benennt 

explizit die literarische Verarbeitung der KZ-Erfahrung von Imre Kertész59 und Primo Levi 

sowie die Gulag-Romane von Andrej Sinjawskij, Wassili Grossman und Warlam Schalamow 

– und stellt sie der Atemschaukel entgegen. Durch dieses Aufrufen der diskursiven Norm wird 

der von Radisch wahrgenommene Tabubruch offenkundig. 

Wie Radisch feststellt, ist die den Roman auszeichnende Sprache tatsächlich äußerst 

bildreich und charakterisiert sich durch eine starke literarische Überformung. Herta Müller 

hält im Kontext ihres Werkes Atemschaukel dazu fest: 

Das Thema sucht sich seine Sprache, und die zwingt einen millimeterweise auf Genauigkeit. Man 

muss ins Erzählen so hineingehen, dass die Tatsachen dabei zerbrechen. Nur so, in ihren kleinsten 

Teilen und den Details, sind sie beschreibbar. Ein Trauma muss zerlegt sein in die Einzelheiten, 

die es verursacht haben. Mit dem Begriff Trauma oder Beschädigung kann ein Text nichts 

anfangen.60 

Ein weiteres Merkmal für Herta Müllers literarische Sprache ist zudem das Stilmittel der Wie-

derholung, das sich in verschiedenen Strukturen manifestiert, zum Beispiel werden „[…] ver-

schiedene Personen […] durch dieselben Merkmale beschrieben; ganze Sätze werden 

wiederholt, bestimmte Gegenstände immer wieder genannt.“61 Diese Rekurrenz wird beson-

                                                           
57  Ebd. 
58  Vgl. ebd. 
59  Interessanterweise scheint es Radisch an dieser Stelle vornehmlich um das allgemeine Benennen von 

überlebenden, erfolgreichen Schriftstellern zu gehen, denn besonders die Literatur von Imre Kertész zeichnet 
sich zum einen durch eine anachronische narrative Struktur und zum anderen durch die Einbeziehung fiktiver 
und ästhetischer Elemente aus: „Vom Holocaust, dieser unfaßbaren und unüberbrückbaren Wirklichkeit, 
können wir uns allein mit Hilfe der ästhetischen Einbildungskraft eine wahrhafte Vorstellung machen.“ Imre 
Kertész: „Lange dunkle Schatten“, in: ders.: Die exilierte Sprache: Essays und Reden, Frankfurt a.M. 2003, 
S. 53-60, hier: S. 54. Die spezifische, gebrochene Erzählstruktur in seinem Roman eines Schicksallosen wird 
in diesem Sinne sogar als „‚Gegengesang‘ zu den ‚klassischen‘ Lager-Autobiographien“ bezeichnet. und 
steht damit keinesfalls in Kontrast zu Herta Müllers Atemschaukel. Vgl. Butzer: „Topographie und Topik“, S. 
61. 

60  Lother Schröder: „Durch Sprache zur Wahrheit“, in: Rheinische Post, 24.09.2009. http://www.rp-
online.de/kultur/mehr_kultur/Durch-Sprache-zur-Wahrheit_aid_761781.html (zuletzt aufgerufen am 
15.04.2015). 

61  Meurer: „Diktatorisches Erzählen“, S. 178. Herta Müller begründet die Wiederholungsstruktur des Romans 
mit dem Versuch, überhaupt über Traumata zu schreiben: „Es ging mir nicht um die Aneinanderreihung 
dieser fünf Jahre. Ich wollte eine Beschädigung deutlich machen, und ich musste Situationen zeigen, die das 
Trauma verursacht haben. Dazu musste ich den Alltag im Lager schildern, der sich immer aufs Neue 
wiederholt hat und dabei von Jahr zu Jahr schlimmer wurde.“ Ulrich Greiner: „‚Ich hatte so viel Glück‘: Ein 
Gespräch mit Herta Müller über frühe Verfolgung und späten Ruhm, über Versöhnung, schwache Nerven und 
die schwierige Frage, was genau man mit einer Million Euro macht“, in: Die Zeit, 15.10.2009. 
http://www.zeit.de/2009/43/Interview-Herta-Mueller (zuletzt aufgerufen am 15.04.2015).  



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

115 
 

ders anschaulich an dem leitmotivischen62 Satz „ICH WEISS DU KOMMST WIEDER“ (A 

14; Großschreibung i. Orig.), der in dem gesamten Roman neun Mal genannt wird. Dieser 

Satz, ausgesprochen vor Leopolds Abfahrt von seiner Großmutter, hilft ihm die Lagerzeit zu 

überstehen, so dass hier „Sprache nicht als Instrument einer Hic-et-nunc-Kommunikation, 

Sprache nicht als Darstellung der Wirklichkeit, sondern als Schutz und Halt in einer haltlosen 

Welt“63  fungiert. Neben dem Halt, den der unverändert wiederholte Satz Leopold bietet, 

verbindet die Äußerung wiederum die Zeitebenen miteinander: Aus der Sicht des Internierten 

wurde er in der Vergangenheit geäußert, er dient der Aufrechterhaltung seines 

Lebenswunsches in der Gegenwart und verweist dabei in die Zukunft. Erst gegen Ende der 

beschriebenen Lagerzeit verliert der Satz der Großmutter parallel zur Hoffnung, das 

Arbeitslager wieder verlassen zu dürfen, seine Wirkung, was sich auf optischer Ebene vor 

allem in der Aufhebung der Großbuchstaben manifestiert. Trotzdem bleibt er die Verbindung 

Leopolds zur Außenwelt und zum Menschsein: „Denn in ihm ist er und bleibt er Mensch, ein 

von einem sprechenden ICH angesprochenes DU, während alles im Lager darauf abzielt, alle 

Häftlinge[…] zu entmenschlichen“.64 Nach dem Lager, in seinem vor seiner Auswanderung 

formulierten Abschiedsbrief an seine Ehefrau Emma, wird der Satz ein letztes Mal 

aufgegriffen, jedoch in einer negierten Fassung: „Ich komme nicht wieder. / Emma kannte 

den Satz der Großmutter nicht. […] Ich habe auf den Satz zurückgegriffen und ihm auf der 

Karte das Wort NICHT beigefügt, damit auch sein Gegenteil hilft.“ (A 291; Großschreibung i. 

Orig.) Durch das Verkehren des Satzes in seine Negativform wird auch darauf verwiesen, 

dass Leopold dem Trauma des Lagers nicht entkommen kann, er spricht sein „Urteil der 

ewigen Verdammung aus dem Kreis der Lebenden und Liebenden“, er zeigt „die 

Verwandlung des ICH WEISS DU KOMMST WIEDER in DA KOMM ICH NICHT 

WEG.“65  

Aufgrund des Verweises auf die Unabschließbarkeit und aufgrund des sezierenden Blickes 

auf das Detail, der die Beschreibung des Lagers dominiert, entfaltet die Sprache ihre starke, 

ästhetische Wirkung, die sich gegen einen „‚dokumentarische[n] Realismus‘“ sperrt, dem 

„Stil, mit dem der Leser vom testamentarischen Charakter eines Werkes überzeugt werden 

soll“ und der beinhaltet, dass das Zeugnis der Überlebenden, um glaubhaft zu werden, 

„natürlich und unkonstruiert erscheinen“66 müsse. Besonders deutlich wird die ästhetische 

Entfaltung der Sprache hier hingegen, wie Sissel Lægreid feststellt, „sowohl in 

rezeptionsästhetischer wie auch in destruktiver Hinsicht […], weil in den Texten der logisch-

semantische Zusammenhang, der es möglich machen würde, zwischen Wahrheit und Lüge zu 

unterschieden, nicht unmittelbar vorhanden ist.“67 Genau an diesem Punkt liegt wohl vor 

allem das subversive, tabubrechende Potential der Sprache des Romans: Obwohl durch die 

sehr bildreiche Sprache – beispielsweise die ausgeprägte Benutzung von Metaphern, 
                                                           
62  Vgl. Kegelmann: „Materielle und mentale Räume in Herta Müllers Roman Atemschaukel“, S. 481. 
63  Emmanuelle Park-Derrington: „Mein Ende ist mein Anfang: Wiederholung und Zeitstruktur im Roman“, in: 

Anne Betten und Jürgen Schiewe (Hrsg.): Sprache – Literatur – Literatursprache: Linguistische Beiträge, 
Berlin 2011, S. 70-89, hier: S. 79. 

64  Park-Derrington: „Mein Ende ist mein Anfang“, S. 86; Großschreibung i. Orig. 
65  Ebd., S. 88; Großschreibung i. Orig. 
66  James E. Young: Beschreiben des Holocaust: Darstellung und Folgen der Interpretation. Aus dem 

Amerikanischen von Christa Schuenke, Frankfurt a.M. 1997, S. 36. 
67  Sissel Lægreid: „Sprachaugen und Wortdinge – Herta Müllers Poetik der Entgrenzung“, in: Helgard Mahrdt 

und dies. (Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die Schriftstellerin Herta Müller, Würzburg 2013, S. 55-79, hier: 
S. 62. 



 STEPHANIE WILLEKE 

116 
 

Wiederholungen und Vergegenständlichungen von Abstrakta – das Beschriebene für den 

Rezipienten eindrucksvoll vorstellbar und nahbar wird, kann er nicht zwischen wahr und 

falsch, zwischen Fakt und Fiktion unterscheiden. 

Schlussbetrachtung 

Der Roman Atemschaukel von Herta Müller kann in dreifacher Hinsicht als Tabubruch 

gelesen werden: Er verweist auf ein aus dem öffentlichen Diskurs ausgeschlossenes Thema, er 

repräsentiert ein innerliterarisches Zeugnis, das sich den Dogmen der Zeugnisliteratur entzieht 

und beschreibt das Lager in einer ästhetischen, literarisch stark überformten Sprache. Im 

Spannungsfeld von realen diktatorischen Systemen und deren literarischer Verarbeitung hält 

Müller fest: „Literatur kann das alles nicht ändern. Aber sie kann – und sei es im Nachhinein 

– durch Sprache eine Wahrheit erfinden, die zeigt, was in und um uns herum passiert, wenn 

die Werte entgleisen.“68 Die so gezeigte stetige Anwesenheit des Lagers, die traumatische 

Erinnerung daran, die nicht vergehen kann, und das permanente Insistieren auf das Unrecht 

eines undefinierbaren (Zeit-)Raums sind vielleicht die Gründe für das Unbehagen, das die 

Atemschaukel auslöst und damit der prägnanteste Tabubruch, der dem Roman inhärent ist.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Apel, Friedmar: „Schreiben, Trennen: Zur Poetik des eigensinnigen Blicks bei Herta Müller“, in: 

Norbert Otto Eke (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung: Annäherung an Herta Müller, Paderborn 

1991, S. 22-31. 

Bachtin, Michail M.: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Aus dem 

Russischen von Michael Dewey, Berlin, Weimar 1986. 

Benthien, Claudia, Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus: Zur Einleitung“, 

in: dies. (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16. 

Bozzi, Paola: Der fremde Blick: Zum Werk Herta Müllers, Würzburg 2005. 

Braun, Michael: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 

2007, S. 7-10. 

Butzer, Günther: „Topographie und Topik: Zur Beziehung von Narration und Argumentation in der 

autobiographischen Holocaust-Literatur“, in: Manuela Günter (Hrsg.): Überleben schreiben: Zur 
Autobiographik der Shoah, Würzburg 2002, S. 51-75. 

Düwell, Susanne: „Fiktion aus dem Wirklichen“: Strategien autobiographischen Erzählens im 
Kontext der Shoah, Bielefeld 2004. 

Echterhoff, Gerald: „Das kommunikative Gedächtnis“, in: Christian Gudehus, Ariane Eichenberg und 

Harald Welzer (Hrsg.): Gedächtnis und Erinnerung: Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, 

Weimar 2010, S. 102-108. 

                                                           
68  Herta Müller: „Tischrede“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer derselbe Onkel, München 2011, S. 

22-24, hier: S. 23.  



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

117 
 

Eke, Norbert Otto: „Augen/Blicke oder: Die Wahrnehmung der Welt in den Bildern: Annäherung an 

Herta Müller“, in: ders. (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung: Annäherung an Herta Müller, 

Paderborn 1991, S. 7-21. 

Eke, Norbert Otto: „‚Gelber Mais, keine Zeit‘: Herta Müllers Nach-Schrift ‚Atemschaukel. Roman‘“, 

in: Gegenwartsliteratur: Ein germanistisches Jahrbuch: A German Studies Yearbook 10 (2011), S. 

54-74. 

Erll, Astrid: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen: Eine Einführung, Stuttgart, Weimar 

2005. 

Erll, Astrid: „Literatur als Medium des kollektiven Gedächtnisses“, in: dies. und Ansgar Nünning 

(Hrsg.): Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: Theoretische Grundlegung und 
Anwendungsperspektiven, Berlin, New York 2005, S. 249-276. 

Erll, Arstrid und Ansgar Nünning: „Literaturwissenschaftliche Konzepte von Gedächtnis: Ein 

einführender Überblick“, in: dies. (Hrsg.): Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: 
Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven, Berlin, New York 2005, S. 1-9. 

Greiner, Ulrich: „‚Ich hatte so viel Glück‘: Ein Gespräch mit Herta Müller über frühe Verfolgung und 

späten Ruhm, über Versöhnung, schwache Nerven und die schwierige Frage, was genau man mit 

einer Million Euro macht“, in: Die Zeit, http://www.zeit.de/2009/43/Interview-Herta-Mueller. 

Grundmann, Melanie: „Normabweichung und Tabubruch. Der Dandy als Außenseiter in Stendhals 

Roman Armance (1827)“, in: Katharina Rosenberg und Rita Vallentin (Hrsg.): Norm und 
Normalität: Beiträge aus Linguistik, Soziologie, Literatur- und Kulturwissenschaft, Berlin 2012, S. 

142-156. 

Günter, Manuela: „Überleben schreiben“, in: dies. (Hrsg.): Überleben schreiben: Zur Autobiographik 
der Shoah, Würzburg 2002, S. 9-17. 

Gutjahr, Ortrud: „Tabus als Grundbedingungen von Kultur: Sigmund Freuds Totem und Tabu und die 

Wende in der Tabuforschung“, in: dies. und Claudia Benthien (Hrsg.): Tabu: Interkulturalität und 
Gender, München 2008, S. 19-50. 

Haines, Birgid und Margaret Littler: „Gespräch mit Herta Müller“, in: Birgid Haines (Hrsg.): Herta 
Müller, Cardiff 1998, S. 14-24. 

Hallet, Wolfgang und Birgit Neumann: „Raum und Bewegung in der Literatur: Zur Einführung“, in: 

dies. (Hrsg.): Raum und Bewegung in der Literatur: Die Literaturwissenschaften und der Spatial 
Turn, Bielefeld 2009. 

Hammerstein, Katrin, Ulrich Mählert, Julie Trappe und Edgar Wolfrum (Hrsg.): Aufarbeitung der 
Diktatur – Diktat der Aufarbeitung? Normierungsprozesse beim Umgang mit diktatorischer 
Vergangenheit, Göttingen 2009. 

Kampmeyer, Dieter: Trauma-Konfigurationen: Bernhard Schlinks Der Vorleser, W.G. Sebalds 
Austerlitz, Herta Müllers Atemschaukel, Würzburg 2014. 

Kegelmann, René: „Materielle und mentale Räume in Herta Müllers Roman Atemschaukel“, in: 

Études Germaniques 67.3 (2012), S. 475-487. 

Kertész, Imre: „Lange dunkle Schatten“, in: ders. (Hrsg.): Die exilierte Sprache: Essays und Reden, 

Frankfurt a.M. 2003, S. 53-60. 



 STEPHANIE WILLEKE 

118 
 

Langås, Unni: „Immer schuldig: Herta Müllers Roman Atemschaukel – ein Bericht über Traumata“, 

in: Helgrad Mahrdt und Sissel Lægreid (Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die Schriftstellerin Herta 
Müller, Würzburg 2013, S. 149-170. 

Langer, Phil C.: Schreiben gegen die Erinnerung? Autobiographien von Überlebenden der Shoah, 

Hamburg 2002. 

Lægreid, Sissel: „Sprachaugen und Wortdinge – Herta Müllers Poetik der Entgrenzung“, in: dies. und 

Helgard Mahrdt (Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die Schriftstellerin Herta Müller, Würzburg 

2013, S. 55-79. 

Link, Jürgen: Versuch über den Normalismus: Wie Normalität produziert wird, Göttingen 2006 

(11996). 

Link, Jürgen: Normale Krisen? Normalismus und die Krise in der Gegenwart, Konstanz 2013. 

Mahrdt, Helgard: „‚Man kann sich doch nicht mit einer Katastrophe versöhnen.‘ Herta Müller: 

Einführung in Leben und Werk“, in: dies. und Sissel Lægreid (Hrsg.): Dichtung und Diktatur: Die 
Schriftstellerin Herta Müller, Würzburg 2013, S. 27-54. 

Markowitsch, Hans J.: Neuropsychologie des Gedächtnisses, Göttingen, Toronto, Zürich 1992. 

Marschall, Wolfgang: „Tabu“, in: Joachim Ritter und Karlfried Gründer (Hrsg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Band 10, S. 877-880. 

Meurer, Petra: „Diktatorisches Erzählen: Formelhaftigkeit in den Romanen von Herta Müller“, in: Iris 

Denneler (Hrsg.): Die Formel und das Unverwechselbare: Interdisziplinäre Beiträge zu Topik, 
Rhetorik und Individualität, Frankfurt a.M. u.a. 1999. 

Müller, Herta: Der Teufel sitzt im Spiegel: Wie Wahrnehmung sich erfindet, Berlin 1991. 

Müller, Herta: „Wenn wir schweigen, werden wir unangenehm – wenn wir reden, werden wir 

lächerlich: Kann Literatur Zeugnis ablegen?“, in: Text und Kritik: Herta Müller 155 (2002), S. 6-

17. 

Müller, Herta: Der König verneigt sich und tötet, München und Wien 2003. 

Müller, Herta: Die blassen Herren mit den Mokkatassen, München 2005. 

Müller, Herta: Atemschaukel, München 2009. 

Müller, Herta: „Jedes Wort weiß etwas vom Teufelskreis“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und 
immer derselbe Onkel, München 2011, S. 7-21. 

Müller, Herta: „Tischrede“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer derselbe Onkel, München 

2011, S. 22-24. 

Müller, Herta: „Denk nicht dorthin, wo du nicht sollst: Dankrede zur Verleihung des Hoffmann-von-

Fallersleben-Preises für zeitkritische Literatur“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer 
derselbe Onkel, München 2011, S. 25-41. 

Müller, Herta: „Die Anwendung der dünnen Straßen“, in: dies.: Immer derselbe Schnee und immer 
derselbe Onkel, München 2011, S. 110-124. 

Neumann, Birgit: „Literatur, Erinnerung, Identität“, in: Astrid Erll und Ansgar Nünning (Hrsg.): 

Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft: Theoretische Grundlegung und 
Anwendungsperspektiven, Berlin und New York 2005, S. 149-178. 

Nünning, Ansgar: „‚Moving back and forward in time‘: Zur Gleichzeitigkeit verschiedener 

Zeitstrukturen, Zeiterfahrungen und Zeitkonzeptionen im englischen Roman der Gegenwart“, in: 



TABUBRÜCHE IN HERTA MÜLLERS ATEMSCHAUKEL 

119 
 

Martin Middeke (Hrsg.): Zeit und Roman: Zeiterfahrung im historischen Wandel und ästhetischer 
Paradigmenwechsel vom sechzehnten Jahrhundert bis zur Postmoderne, Würzburg 2002, S. 395-

420. 

Park-Derrington, Emmanuelle: „Mein Ende ist mein Anfang: Wiederholung und Zeitstruktur im 

Roman“, in: Anne Betten und Jürgen Schiewe (Hrsg.): Sprache – Literatur – Literatursprache: 
Linguistische Beiträge, Berlin 2011, S. 70-89. 

Radisch, Iris: „Kitsch oder Weltliteratur?“, in: Die Zeit, http://www.zeit.de/2009/35/L-B-Mueller-

Contra. 

Schmidt, Siegfried J.: Der Kopf, die Welt, die Kunst. Konstruktivismus als Theorie und Praxis, Wien, 

Köln, Weimar 1992. 

Schröder, Lothar: „Durch Sprache zur Wahrheit: Interview mit Herta Müller“, in: Rheinische Post, 
http://www.rp-online.de/kultur/mehr_kultur/Durch-Sprache-zur-Wahrheit_aid_761781.html. 

Seibel, Andrea: „‚Putins Dreistigkeit beleidigt meinen Verstand‘“, in: Die Welt, 
http://www.welt.de/kultur/article138087231/Putins-Dreistigkeit-beleidigt-meinen-Verstand.html. 

Steinecke, Hartmut: „Herta Müller: Atemschaukel: Ein Roman vom ‚Nullpunkt der Existenz‘“, in: 

Gegenwartsliteratur: Ein germanistisches Jahrbuch: A German Studies Yearbook 10 (2011), S. 14-

32. 

Ursin, Marja: „Autofiktion bei Herta Müller“, in: Ulrich Breuer und Beatrice Sandberg (Hrsg.): 

Autobiographisches Schreiben in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur: Grenzen der 
Identität und der Fiktionalität, Band 1, München 2006, S. 344-352. 

Weidenhiller, Ute: „Das Unsagbare sagbar machen – Herta Müllers doppelbödige Poetik“, in: Études 
Germaniques 67.3 (2012), S. 489-506. 

Young, James E.: Beschreiben des Holocaust: Darstellung und Folgen der Interpretation. Aus dem 

Amerikanischen von Christa Schuenke, Frankfurt a.M. 1997. 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teil III: 

… und auf dem Screen: Tabus und Tabubrüche  

in Film und Fotografie 



  

 

ELISABETH WERNER (Paderborn) 

Seinfeld und das Tabu der Masturbation  

Einleitung 

Stellen wir uns vor: Vier Freunde sprechen über Masturbation. Einer der Freunde berichtet 

davon, von seiner Mutter bei der Selbstbefriedigung erwischt worden zu sein. Vor Schreck sei 

diese die Treppe heruntergefallen… So weit so gut: Allein Masturbation zum Thema der 

Konversation zu erheben, wirkt ungewöhnlich, vielleicht kommt es gar einem Tabubruch 

gleich; innerhalb dieser Gruppe aber scheinen die gesellschaftlichen Maßgaben des 

Schicklichen suspendiert, so dass sie wie selbstverständlich darüber reden kann.1  

Das Ganze wird zur Prime-Time auf NBC, einem der größten und bekanntesten 

Fernsehsender der USA, ausgestrahlt. Larry David, Produzent und Autor der Sitcom Seinfeld, 
hat diesen Plot als Exposition für die Episode The Contest gewählt. 2  Mit dieser 

Selbstverständlichkeit wurde männliche sowie weibliche Masturbation, über die sich bisher 

eher ein Mantel des Schweigens hüllte, im amerikanischen Abendprogramm kaum 

thematisiert.3  

Die Thematisierung der Selbstbefriedigung durch die Sitcom wirft jedoch Fragen auf. Mit 

welchen stilistischen Mitteln wird sich hier dem Tabu genähert? Stellt etwa das Genre der 

Sitcom einen prädestinierten Rahmen bereit, Tabus in der Öffentlichkeit zu verhandeln?4 

Diese Episode eröffnet darüber hinaus weitere interessante, gendertheoretische Diskurse, 

die an anderer Stelle durchaus zu thematisieren wären. Beispielsweise knüpft sich an die 

Figur der Elaine,5 deren Bekenntnis zur Onanie im Freundeskreis auf Erstaunen stößt, die 

Frage nach der Dethematisierung weiblicher Autoerotik, während männliche Masturbation – 

zumindest innerhalb der Sitcom – unproblematisch und selbstverständlich erscheint. 

Außerdem zeitigt die Wettbewerbssituation praktizierter Enthaltsamkeit, in die die 

Thematiserung der Onanie eingebettet wird, Fragen der Macht, der sexuellen Ordnung und 

des Verzichts. 

Im Folgenden möchte ich jedoch bevorzugt der Frage nachgehen, wie sich dem Tabuthema 

genähert wird und welcher Einfluss dem Genre der Sitcom und seinen spezifischen medialen 

                                                           
1
  Nach Ignatz Kerscher ist das Tabu der Masturbation ein klassisches Sexualtabu, das gegenwärtig in 

sexualerzieherischer Literatur als sexuelle Verirrung dargestellt wird oder als ein unbefriedigender Ersatz 
abqualifiziert wird. Ignatz Kretscher: „Sexualtabus: Gesellschaftliche Perspektiven in Vergangenheit und 
Gegenwart“, in: Rolf Gindrof und Erwin J. Haeberle (Hrsg.): Sexualtiät als sozialer Tatbestand: Theoretische 
und empirische Beiträge zu einer soziologischen Sexualität, Berlin 1986, S. 107-128. 

2  Tom Cherones und David Steinberg: Seinfeld (Staffel 4), Episode 11: The Contest, USA 2005 (11992). Extra 
Material: Interview mit Larry David, DVD: Sony Pictures Home Entertainment 2005. 

3  Vgl. Rob Owen: Gen X TV: The Bradly Brunch to Melrose Place, New York 1999. 
4  Zudem bilden die 1990er Jahre, von denen Walter Schmitz behauptet, dass es das Jahrzehnt der Tabubrüche 

war, ebenfalls einen prädestinierten Rahmen. Siehe hierfür: Michael Braun: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): 
Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 2007 S. 7-10, hier: S. 9. 

5  Die Frau des vierköpfigen Freundeskreises. Sie hat innerhalb der Gruppe eine zentrale Rolle als Exfreundin 
des Protagonisten Jerry Seinfeld sowie als fester Bestandteil der Gruppe. Zudem verkörpert sie den Typus der 
großstädtischen Singlefrau. Siehe Sarah E. Worth: „Elaine Benes: Feminist Icon or Just One of the Boys?“ in: 
William Irwin (Hrsg.): Seinfeld and Philosophy. A Book about Everything and Nothing, Chicago 1999, S. 40-
57.  



 ELISABETH WERNER 

122 
 

Implikationen dabei zukommt. Dabei werde ich zunächst auf das Genre der Sitcom eingehen 

sowie auf das Masturbationstabu in den USA.  

Neben den genrespezifischen Rahmenbedingungen der Sitcom und der Kontextualisierung 

des Selbstbefriedigungs-Tabus soll an dieser Stelle ebenfalls untersucht werden, in welchem 

Zusammenhang die kulturelle Identität der Figuren in der Sitcom Seinfeld zu diesem 

Tabubruch steht. Es soll untersucht werden, ob ein Konzept der jiddischen Stetl-Literatur 

Einfluss auf die Herangehensweise und die dramaturgische Umsetzung der Seinfeld-Episode 

The Contest genommen hat. Denn, die dargestellte Identität des Figurenpersonals ermöglicht 

bzw. erlaubt in gewisser Weise den Tabubruch. Dieses möchte ich nun an dieser Stelle etwas 

besser verdeutlichen.  

Die Sitcom Seinfeld wird gemeinhin als jewish sitcom bezeichnet.6 Das „Jüdische“ in der 

Serie wird neben der Kenntnis, dass der Protagonist der Serie sowie der tatsächliche 

Darsteller Jerry Seinfeld Jude ist, zweifelsohne durch weitere implizierte Verweise bzw. 

verhandelte Stereotype verstärkt, wenngleich die Serie nicht explizit darauf Bezug nimmt.7 

Verschiedene Hinweise deuten lediglich darauf hin und können beispielsweise durch das 

gewählte Setting der Handlungen – so Jon Stratton – schließlich als „jüdisch“ gelesen 

werden:8 Handlungsort, falls es nicht Jerrys Wohnung in Manhattans Upper Westside ist, ist 

ein Delikatessen-Restaurant, eines der sogenannten Delis, in denen meist koscheres Essen 

angeboten wird. Die überfürsorgliche hysterische Mutter Georges sowie der Brooklyner 

Dialekt Georges können ebenfalls als „jüdisch“ gelesen werden.9 

Zudem impliziert New York wie keine andere Stadt der USA eine jüdische Lebensweise 

und viel mehr noch eine Form jiddischer Kultur, die Yiddischkeit, die vor allem von vielen 

osteuropäischen Juden mitgebracht wurde und nun fester Bestandteil der Stadt ist. Neben 

Israel selbst repräsentiert New York die größte jüdische Gemeinde sowie das Zentrum 

jiddischer Kultur, so konstatiert die United Jewish Appeal Federation.10 Die Aspekte, die den 

gegenwärtigen jewish lifestyle prägen, exponiert der Soziologe Jon Stratton in seiner Studie 

Coming Out Jewish.11 

Ein Teil des jewish lifestyle ist der jüdische Humor, der nach Stratton eine besondere Rolle 

in den USA einnimmt.12 Er geht davon aus, dass jüdische Personen des öffentlichen Lebens 

eine Haltung einnehmen können, die durchaus ambivalent zu sein scheint. Einerseits sind sie 

                                                           
6  Sie z.B. Jeffrey Shandler: Jews, God, and Videotape: Religion and Media in America, New York 2009. Zum 

anderen: David Lavery und Sarah Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain: Revisiting 
Television’s Greatest Sitcom, London u.a. 2006. 

7  In der gesamten Sitcom wird nicht eindeutig erwähnt, dass die Figuren Jerry Seinfeld oder George Costanza 
jüdisch sind. Im Prinzip bleibt dieser Umstand eine unausgesprochene Deutlichkeit. Siehe hierfür: „TV’s  
‚Seinfeld‘ offers multiple signs that the characters are Jewish – the pervasive smell of kosher in Frank and 
Estelle’s [George’s parents] apartment the Constanzas rye-bread-rip-off, Jerry’s mention of Jersualem in 
‚yadda, yadda, yadda‘ episode. Certainly the mohel was a tip-off that these neurotic New Yorkers knew their 
rites from their wrongs.“ Jon Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It? Ethnicity and Assimilation in 
1990s American Television“, in: David Lavery und Sarah Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its 
Domain, New York 2006, S. 117-136, hier: S. 129.  

8  Jon Stratton: Coming Out Jewish, New York 2000, S. 4. 
9  Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S. 128-130. 
10  Stephen Cohen, Jacob Ukeles und Ron Miller: „Jewish Community Study of New York: 2011, 

Comprehensive Report.“ Jewish Policy & Action Research Unites Jewish Appeal Federation of New York, 
New York 2012, S. 19, S. 111-117. http://d4ovttrzyow8g.cloudfront.net/494344.pdf (zuletzt aufgerufen am 
04.01.2015). 

11  Stratton: Coming Out Jewish. 
12  Ebd., S. 283. 



SEINFELD UND DAS TABU DER MASTURBATION 

123 
 

US-Amerikaner, andererseits erlaubt ihre soziale und religiöse Herkunft eine zum Teil 

sozialkritischere Haltung, die sich in dem Humor wiederfindet: 

Jewish TV comedians, authors and filmmakers gained access to the mass media to problematize 

American jewish identy (or their own) often in taboo terms and often defiantly mocking American 

mainstream culture.13 

Der jüdische Humor würde demnach eine Sonderrolle einnehmen. Daran anschließend lässt 

sich nun die Frage aufwerfen, wie diese Form des Humors funktioniert und es geschafft hat, 

Teil der amerikanischen Populärkultur zu werden. Wie kann eine Episode, deren Thema die 

kontrovers diskutierte Masturbation bzw. deren Entsagung ist, zur besten Sendezeit um das 

Sujet Onanie kreisen? Welche Mechanismen des jüdischen Humors, insbesondere der 

Yiddischkeit, wirken auf das Konzept der Sitcom ein und wie setzen sich die Macher der 

Seinfeld-Episode mit dem Thema der Selbstbefriedigung auseinander?  

Im Folgenden sollen zur Klärung dieser Frage das Genre der Sitcom beleuchtet sowie 

kulturhistorische Einblicke in die amrikanische Gesellschaft der 1980er und 1990er Jahre 

gegeben werden. 

Die Sitcom Seinfeld im Kontext 

Die Sitcom Seinfeld wurde in den Jahren 1989 bis 1998 zur Hauptsendezeit auf dem 

Fernsehsender NBC ausgestrahlt und wurde als erfolgreichste und beliebteste Fernsehsendung 

aller Zeiten in den USA mehrfach ausgezeichnet. Die Episode The Contest, die Gegenstand 

meiner Überlegung ist, wurde mit einem Emmy Award prämiert.  

Die Figur Jerry Seinfeld aus der Sitcom und der real existierende Darsteller, Stand-Up-

Comedian, Autor und Produzent der Serie, Jerry Seinfeld, zählen zu den jewish heroes.14 

Nach den Ergebnissen von Umfragen tragen die Figur sowie der Mensch Jerry Seinfeld zum 

Selbstverständnis der amerikanischen Juden grundlegend bei.15 Direkt zu Beginn der Produk-

tion Seinfelds kam die Befürchtung auf, dass die Serie zu jüdisch sei und deshalb geringe 

Einschaltquoten zur Folge haben könnte, da es möglicherweise ein breites Publikum gebe, das 

sich mit den Figuren und dem Humor nicht ausreichend identifizieren könne.16 Eine Lösung 

versprach das leicht konsumierbare Genre der Sitcom. 

Sitcom steht abkürzend für situation comedy und ist seit Beginn des 20. Jahrhunderts in 

den USA zunächst ein aus Funk und später aus Fernsehen bekanntes Genre. In vielerlei 

Hinsicht wird sie auch als small times bezeichnet.17 Dieses Genre hat mehrere Charakteristika, 

                                                           
13  Salvatore Attardo: Encyclopedia of Humor Studies, Los Angeles 2014, S. 413.  
14  Shandler: Jews, God, and Videotape, S. 7-9. 
15  Ebd. Das ist insofern von Bedeutung, da die vielen „jewish sitcoms“ (Ned and Stacey, Friends, The Nanny, 

usw.) in den 1990er Jahren zur Identitätsbildung jüdischer US-Amerikaner wesentlich beitrugen. Bis Mitte 
des 20. Jahrhunderts wurden jüdische Identitäten nicht als solche in Fernsehsendungen oder Filmen 
dargestellt. Siehe hierfür ebenso: Terry Mattingly: Pop Goes Religion: Faith in Popular Culture, Nashville 
2012, S. 51. 

16  Jon Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S. 290. Noch aus der Zeit der Vaudeville Theater und 
Radiosendungen gelten jüdische Darsteller und Dramaturgen als mehr „drawn to vulgarity“ und werden mit 
„dirty jokes“ in Verbindung gebracht. Diese durchaus rassistische Einstellung entstand dadurch, dass viele 
Schreiber und Texter aus Film und Funk auf der Suche nach neuen Witzen und Ideen eine härtere Richtung 
einschlugen und somit viele Investoren schockierten. Siehe Robert Pondillo: America᾽s First Network TV 
Censor: The Work of NBC᾽s Stockton Helffrich, Carbondale 2010, S. 5. 

17  Brett Mill: The Sitcom, Edinburgh 2009, S. 1-2, S. 26-27.  



 ELISABETH WERNER 

124 
 

die sie als eine kleine bzw. kurze Form ausweisen. Zunächst ist schlichtweg das Format ein 

quantitativ kurzes: Nicht mehr als 25 Minuten beträgt die Sendezeit. Die Themen der 

Sendung sind in den wenigstens Fällen provokant. Eher das Gegenteil trifft zu, so dass die 

Sitcom sich eher durch eine relativ konservative, konformistische Ausrichtung auszuzeichnen 

scheint. Es werden in der Regel keine gesellschaftskritischen oder emotional behafteten 

Themen angesprochen. Kurz, angepasst und humoristisch soll die Sitcom sein.18 Es gibt keine 

experimentellen Darstellungen oder innovativen Veränderungen. Das Figurenpersonal 

vollzieht keinen Entwicklungsprozess ebenso wie es keine aufschlussreichen Reflexionen 

über Erfahrungen und Erlebnisse gibt. Alles spielt sich innerhalb eines scheinbar 

konformistischen Musters ab, das für das kurzweilige Amüsement einsteht.19 Aus diesem 

Grund müssen experimentelle sowie sozialkritische Themen und Herangehensweisen 

gewöhnlich dem Unterhaltungswert weichen. 

Erst seit den 1980er und 1990er Jahren werden allmählich sozialkritischere Inhalte oder 

aber gesellschaftliche Missstände in der Sitcom aufgegriffen, die bis dahin durchaus als Tabu 

galten wie beispielsweise Diskussionen um sexuelle Ausrichtung und ethnische 

Problematiken.20 Diese Veränderung im Bereich der Fernsehunterhaltung ermöglichte Sein-
feld, fortan heikle, gar tabuisierte Themen zu behandeln wie Behinderungen, Sexismus und 

Tod.21  

Das Konzept der Sitcom begann sich als Zeitvertreib nach der Arbeit zu etablieren, um 

eine stimmungsvolle Ablenkung vom alltäglichen Leben zu bieten. Als Vorreiter dieses 

Genres werden die Vaudeville Theater in den USA und in Kanada gesehen; eine Art 

Unterhaltungstheater, die auch zirkushafte Elemente boten.22 Das Zeitalter des Vaudeville 

Theaters ist stark von Aspekten des jüdischen Humors beeinflusst, da die Kunstform stark 

durch Minderheiten der amerikanischen Gesellschaft geprägt wurde:23 

In their pursuit of fortune and bliss, they have travelled from vaudeville to television. […] Thus 

while diverting mainstream Americans with crude stereotypes, dialectic jokes and ethnic 

caricature; Jewish comedians have made lots of money. Generating laughter at the expanse of 

one’s group allegedly constitutes a staple of traditional Jewish humor.24 

Das Vaudeville wurde dann schließlich in den 20er und 30er Jahren des 20. Jahrhunderts von 

den Sitcom Elementen in Tonfilmen und Radios abgelöst und ist seitdem zum gegenwärtig 

meist produzierten Format im US-amerikanischen Fernsehen avanciert. Ähnlich wie in einem 

der Vaudeville Theater werden die Sitcoms traditionell in einem Studio vor einem Publikum 

aufgezeichnet.   

Zusammenfassend lässt sich für das Genre der Sitcom festhalten, dass es sich eigentlich 

um ein kurzweiliges, moralisch angepasstes Format handelt, das in der amerikanischen 

                                                           
18  Ebd., S. 26-27, S. 30. 
19  Ebd., S. 23. 
20  Ebd., S. 10. Mill zählt hier The Cosby Show und Will & Grace als Sitcoms auf.  
21  Albert Auster: „Much Ado About Nothing. Some Final Thoughts on Seinfeld (1998)“, in: David Lavery und 

Sarah Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain, S. 13-22. 
22  Mill: The Sitcom, S. 35. 
23 „Jews, as well as other minorities were accepted, largely through their own derogatory caricatures, as part of 

what was widely received as the comedy of the era.“ Siehe Stewart F. Lane: Jews on Broadway: An 
Historical Survey of Performers, Playwrights, Composers, Lyricists and Producers, Jefferson 2011, S. 32. 

24  J. Brooks: „The jew as comic: Lenny Bruce, Mel Brooks, Woody Allen“, in: Avner Ziv (Hrsg.): Jewish 
Humor, New Brunswick 1998, S. 29-46, hier: S. 29. 



SEINFELD UND DAS TABU DER MASTURBATION 

125 
 

Populärkultur einen enormen Teil der Unterhaltungsindustrie ausmacht und erst seit den 80er 

Jahren Thematisierungen kritischer Themen zulässt. Mit der Episode The Contest nähert sich 

die Serie dem Thema der Masturbation, einem Sujet, das in den USA vornehmlich aus 

religiösen Gründen dem Schweigen unterliegt.  

Das Unaussprechliche: Zur (De)Thematisierung von Masturbation in den USA 

Der Oberste Gerichtshof zählt ausschließlich Worte, die mit Sexualität in Verbindung stehen, 

zu Tabuwörtern. Die einzige Ausnahme ist das Wort Blasphemie. In den USA herrscht eine 

hohe Sensibilität gegenüber Tabus, die sich zum Teil in Gesetzen, zum Teil auch durch 

ungeschriebene Normensysteme innerhalb einer Gemeinschaft, einer Religion, eines Staates, 

artikuliert. Tabus markieren in der amerikanischen Gesellschaft im Wesentlichen sexuelle 

Grenzen und Verbote, die durch Übertreten mit Strafen und Sanktionen verbunden sind. 

Tabus reglementieren das soziale Zusammenleben. Der oder das Tabubrechende werden von 

der Gemeinschaft ausgeschlossen.25  

Insbesondere die Masturbation ist in den USA ein Thema, das massiven Restriktionen 

unterliegt. In Aufklärungsschriften für Kinder und Jugendliche wird Masturbation als 

Bedrohung identifiziert und als eine ernstzunehmende Sucht, ähnlich dem Konsum von 

Drogen, deren äußerst hohe Suchtanfälligkeit sowie die darauffolgenden Konsequenzen sehr 

schwer zu behandeln seien, dargestellt. Eben diese Angst vor einer Masturbationsab-

hängigkeit ist ein beliebtes Sujet in der amerikanischen Populärkultur.26 Dementsprechend 

wird meist vor der Selbstbefriedigung gewarnt, da die Angst vor gesundheitlichen Schäden 

vorherrscht. 

Wie in der Seinfeld-Episode, in der nicht einmal das Wort „Masturbation“ fällt, wird in den 

USA die Selbstbefriedigung als ein offenes Geheimnis thematisiert. Häufig wird in der US-

amerikanischen Gesellschaft der eigentliche Akt umschrieben, ohne direkt benannt zu 

werden, so dass das Thema der Masturbation offenbar einem Sprachtabu unterworfen zu sein 

scheint.27  

In der Episode The Contest richtet das Umkreisen der Benennung des Gegenstands den 

Fingerzeig auf die Doppelmoral sexueller Restriktionen. So ist es möglich, freizügig über ein 

Thema zu sprechen, solange rein sprachlich die Regeln des Anstands gewahrt werden. In der 

Sitcom wirkt die sprachliche Umständlichkeit hinsichtlich der Tatsache, dass jedermann weiß, 

worum es geht, komisch. Das Tabu wird dabei als unaussprechlich gezeigt, während das 

Handlungstabu gelockert wird und hier nicht nur zum Diskurs, sondern zum Gegenstand eines 

Wettbewerbs avanciert. So wird dem Tabu auf rhetorischer Ebene keine Position im 

öffentlichen Raum zuteil. Jerry Seinfeld und seine Freunde benennen die Selbstbefriedigung 

folglich lediglich als „that“, reagieren auf die Bekenntnisse der Freunde zur Onanie jedoch 

keinesfalls abstrafend. Innerhalb ihres Freundeskreises ist die Thematisierung des sexuellen 

Tabus akzeptiert. Der daraus entstehende Wettbewerb, wer von ihnen dem Akt der 

Masturbation am längsten entsagen kann, macht deutlich, dass dieses Thema nicht nur 

angesprochen werden darf, sondern auch unter allen Freunden praktiziert wird. Vordergründig 

wird also rhetorisch das Tabu gewahrt, während die Diskussion einer konsens- und 

                                                           
25  Braun: „Vorwort“, S. 7. 
26  Lauren Rosewarne: Masturbation in Pop Culture: Screen, Society, Self, Lanham 2014, S. 25-27. 
27  Ebd., S. 6. 



 ELISABETH WERNER 

126 
 

wettbewerbsfähigen Handlung den augenscheinlich respektvollen Umgang mit dem Tabu 

Lügen straft. Insofern wird das Masturbationstabu parodiert: Während es formal gewahrt 

wird, wird seine Transgredierung subkutan vorbereitet. 

Gerade in den Jahrzehnten der 1980er und 1990er Jahre rücken die Themen Gender und 

selbstbestimmte Sexualität – somit also auch die Autoerotik – wieder in das Zentrum des 

öffentlichen Interesses. Neben den Diskursen, die die katholische Kirche zu dem Thema 

Masturbation führt,28 werden feministisch interessierte Schriften veröffentlicht, die sich mit 

weiblicher Sexualität und Fragen zur Genderdebatte auseinandersetzen. Als Beispiele für die 

einsetzende gendertheoretische Diskussion können Judith Butlers Schriften Gender Trouble 
(1990) sowie Bodies That Matter (1993), die vor allem im akademischen Umfeld für 

maßgebliche Umbrüche sorgten,29 gelten, so wie auch – etwa zur selben Zeit – die Arbeiten 

der Sexualwissenschaftlerin Shere Hite, die mit ihren veröffentlichten Studien zum 

Sexualitätsverhalten insbesondere der Frau für Aufmerksamkeit sorgte.  

Sie schrieb in The Hite Report on Female Sexuality 30
 vor allem über das Mastur-

bationsverhalten der Frau und wies nach, dass Frauen häufiger als angenommen masturbieren. 

Als Sexualwissenschaftlerin setzte sie sich öffentlich für den Genuss der weiblichen 

Selbstbefriedigung ein und propagierte „the right to enjoy masturbation“.31 Hites Ergebnisse 

über das Sexualverhalten US-amerikanischer Frauen stellten, mit Foucault gesprochen, das 

herrschende Regelsystem der Sexualität sowie die Institution Ehe als die zentrale Ordnung 

des Begehrens in Frage 32  und wurden dementsprechend in der Öffentlichkeit vielerorts 

kritisiert.33 

Die Diskurse, die landesweit für Aufsehen sorgten, und in vielen Fernsehsendungen und 

Talkshows ihren Niederschlag gefunden haben, sind schließlich neben dem akademischen 

Umfeld auch von Medien, die sich dieser gesellschaftlichen Tabubrüche in Form von 

popkulturellen Inszenierungen und Formaten angenommen haben, geführt worden und haben 

zweifelsohne besonders junge Menschen erreicht und beeinflusst.34 So kann Seinfeld meiner 

These folgend, dass neben dem Konzept der Sitcom ebenfalls die kulturhistorische 

Entwicklung auf die Verhandlung des Tabuthemas Masturbation Einfluss genommen hat, 

insbesondere für den Einfluss popkultureller Formate auf den Masturbationsdiskurs einstehen: 

Filme, insbesondere auch Fernsehproduktionen können, laut Stefan Neuhaus, als Reservate, 

                                                           
28 An dieser Stelle sollte ein weiteres Mal auf die katholische Kirche verwiesen werden, die Anfang der 1980er 

Jahre ein neues Dekret der Bildungskongregation veröffentlichte, in dem die Masturbation zwar noch stets 
als eine große verstörende Krankheit wahrgenommen wird, allerdings werden nun zum ersten Mal Wege der 
Hilfe und der Besserung aufgezeigt. Diese gemäßigtere Haltung steht für eine große Veränderung der 
katholischen Kirche und wird sicherlich zum öffentlichen Bild beigetragen haben. Siehe hierfür: Jean 
Stengers und Anne van Neck: Masturbation. The History of a Great Terror, New York 2001, S. 171. 

29  Fiona Jenkins: „Judith Butler: disturbance, provocation and the ethics of non-violence“, in: Humanities 
Research Vol. XVI, No. 2, Canberra 2010. http://press.anu.edu.au/wp-content/uploads/2011/03/judith.pdf 
(zuletzt aufgerufen am 05.01.15). 

30  Stengers/van Neck: Masturbation, S. 173. U.a. auch Rosewarne: Masturbation, S. 10-12. 
31  Stengers/van Neck: Masturbation, S. 173. 
32  Stefan Neuhaus: „Tabu und Tabubruch im erotischen Film“, in: Braun (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in 

Literatur und Film, S. 137-150, hier: S.139. Foucault geht davon aus, dass die Identität eines Subjekts sich 
ebenfalls über die eigene Sexualität definiert, ungeachtet der Tatsache, ob diese vom Subjekt unterdrückt 
wird oder nicht. Das herrschende Regelsystem der Sexualität formt sich aus der jeweiligen Gesellschaft. 

33  Stengers/van Neck: Masturbation, S. 173. 
34  Ebd., S. 173. 



SEINFELD UND DAS TABU DER MASTURBATION 

127 
 

besser noch als Orte des kulturellen Gedächtnisses betrachtet werden, die für die Bedeutung 

und Wirksamkeit von Tabus und deren Umgang von Bedeutsamkeit sind.35 

Und in eben dieser Funktion ist die Episode The Contest bezüglich der Thematisierung des 

Masturbationstabus einflussreich: Das Genre der Sitcom ermöglicht, Themen zum Teil 

humoristisch darzustellen. Das Nichtaussprechen des Tabus stilisiert die tatsächliche Tätigkeit 

der Onanie zu einer Form des offenen Geheimnisses. So beginnt George sein Geständnis 

gegenüber den Freunden, bei der Selbstbefriedigung von seiner Mutter erwischt worden zu 

sein, mit den Worten „My mother caught me“. Das Besondere daran ist, dass es den Freunden 

sowie dem Zuschauer bereits klar ist, bei welchem intimen Erlebnis die Mutter ihren Sohn 

überraschte: „Why, George, Why?“, wiederholt er ihre Worte.  

Die Masturbation wird lediglich von der Mutter sanktioniert, indem sie ihm zu verstehen 

gibt, dass sein Verhalten pathologisch sei.36 Im Gegensatz zu der Instanz der missbilligenden 

Mutter, die für eine restriktive gesellschaftliche Sexualmoral einsteht, positioniert sich die 

Freundesgruppe, die auf den Versuch Georges hin, der Masturbation fortan zu entsagen („I’m 

never doing THAT again.“), mit Unverständnis und Zweifeln reagiert.37 Die Szene endet mit 

einer Wette darüber, wer von den vier Freunden sich am längsten der Selbstbefriedigung 

verweigern kann. Die humorvolle Umsetzung dieses Wettbewerbs, die ebenfalls Themen des 

Ehrgeizes und der sexuellen Frustration tangiert, stellt die weitere Rahmenhandlung dieser 

Sitcom-Episode dar.  

So bleibt im Folgenden noch zu klären, wie auf der Ebene der Erzählung das Tabu 

aufgegriffen werden kann und weshalb es konzeptionell erforderlich ist, dass die 

Selbstbefriedigung unterbrochen werden, bzw. missglücken muss. Kurz: Warum muss George 

bei der Masturbation von seiner Mutter gestört werden und welche Aspekte des jüdischen 

Humors haben Einfluss auf eben jene Umsetzung? 

Konzepte des jüdischen Humors 

Die Antwort auf diese Frage, weshalb George nur über seine missglückte Masturbation 

sprechen kann, bietet ein Konzept, welches im jüdischen Humor eine Konstante bildet und 

grundlegend für jiddische Folkloreerzählungen und Literatur ist: Die Rede ist von den 

literarischen Figuren schlemiel und schlimazel,38 zwei glücklose Verlierertypen, die zumeist 

an bestimmten Umständen scheitern, bzw. zum Scheitern verurteilt sind. Sie sind die 

Personifikationen der Glücklosigkeit der osteuropäischen Juden, deren Leben durch 

zahlreiche Ressentiments der Obrigkeiten erschwert wurde.39 Heute sind die Figuren und 

                                                           
35  Braun: „Vorwort“, S. 9. 
36  Georges Mutter bezahlt ihrem Sohn aufgrund der Masturbationseskapade mehrere Sitzungen bei einem 

Psychologen. 
37  An dieser Stelle wird nun mehr als deutlich, dass die Freundesgruppe aus Jerry, Elaine und Kramer der 

Masturbation offen gegenübersteht und sie selber praktiziert. 
38  Es sind durchaus weitere Schreibweisen der beiden möglich. Im vorliegenden Artikel wird auf dieselbe 

Rechtschreibung verwiesen, die Jon Stratton in seinem Artikel verwendet: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t 
It?“, S. 117-136. 

39  Carla Johnson: „Lost in New York: The Schlemiel and the Schlimazel in Seinfeld“, in: Journal of Popular 
Film and Television, 22.3 (1994), S. 116-124. http://davidlavery.net/Seinfeld/Essays/Johnson.htm (zuletzt 
aufgerufen am 06.01.2014). Viele aschkenasische Juden lebten bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts in 
großer Armut in kleinen Dörfern, in denen sie geduldet wurden und nur mühsam den Lebensunterhalt 
verdienen konnten. Häufig gab es Restriktionen auf dem Arbeitsmarkt und hohe Pachtgebühren der gestellten 
Ländereien.   



 ELISABETH WERNER 

128 
 

Narrative des schlemiels und des schlimazels in der jüdisch geprägten amerikanischen Kultur 

fest verankert und konnten dort in zahlreichen Geschichten und Erzählungen fortbestehen.40  

Der Unterschied dieser beiden literarischen Figuren ist relativ einfach zu erklären: 

Während schlimazel aus Versehen mit Suppe übergossen wird, ist es schlemiel, der aus 

Versehen die Suppe verschüttet.41 Beide sind Verlierertypen, die in der Regel an sich selbst 

scheitern und auf der stetigen Suche nach sich selbst sind. Die Suche nach der eigenen 

Identität spielt in den Erzählungen und Geschichten eine große Rolle.42  

Die literarischen Figuren des schlemiels und des schlimazels werden auf ihrer Suche nie 

fündig werden, denn sie scheitern stets an denselben Hindernissen.  

Within the Yiddish community the term [schlemiel] could be simply describe a stupid, if at times 

funny, loser, but the full complexity only appears when the term is applied to a Jew in interaction 

with the dominant culture. In this context, the stupid Jew is transformed into a naïve innocent, a 

man imposed upon by the unreasonable and threatening forces of the dominant culture. While he 

may not be able to win, the schlemiel is able to provide insights into the condition of the 

community. As a character in a joke, the schlemiel provides the community with an opportunity to 

laugh at its own circumstance and at the dominant society that has placed it in this circumstance.43   

Während das Leben und die Ereignisse des schlimazels situativ sind, sind die Handlungen des 

schlemiels existentiell.44 Das heißt: Schlimazel ist so gesehen, zur falschen Zeit am falschen 

Ort, als die Suppe über ihn gegossen wird. Schlemiel wird es jedoch immer wieder passieren, 

dass er die Suppe verschüttet.45  

Durch die Betrachtung der Bedeutung der Namen wird es deutlicher. Während schlimazel 
aus dem jiddischen von slim (schlecht) und mazel (Glück) hergeleitet wird, ist bei schlemiel 
eine hebräische Übersetzung nötig slevach min el, jener der sich von Gott entfernt.46 Genau 

diese literarische Figur vertritt George.47 Ihm wird so etwas immer wieder passieren, weil er 

derjenige ist, der sich (von Gott/der Gesellschaft) von geltenden Normen abgewendet hat. Er 

kann weder die Situation noch sich selbst beherrschen und wird somit immer wieder 

scheitern.48  

Die Figur des George in der Sitcom Seinfeld ist an eben dieses Figurenkonzept der „Jewish 

men without any particular skills, capital, of specific occupations“ 49 angelegt und ferner dafür 

konzipiert, um Tabus zu verhandeln, so heißt es dann über ihn, dass „George […] the most 

chagrined at being caught in breaking a [...] taboo.“ ist.50 

Doch, woran scheitert der von George vertretene Figurentypus neben der fehlenden 

Selbstbeherrschung? Diese beiden Verlierertypen, die meist in satirischer/humoristischer 

Form in Erscheinung treten, haben prinzipiell zwei Möglichkeiten. Entweder scheitern sie am 

                                                           
40  Shandler: Jews, God, and Videotape, S. 16-17, S. 63. sowie Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, 

S. 125.  
41  Johnson: „Lost in New York“, S. 117. 
42  Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S. 125-126. 
43  Ebd., S.126. 
44  Johnson: „Lost in New York“, S. 118. 
45  Ebd., S. 117-118. 
46  Ebd., S. 119. 
47  Ebd. sowie Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S. 127. 
48  Ebd., S.126-127. 
49  Vincent Brook: Something Ain᾽t Kosher Here: The Rise of the ‚Jewish‘ Sitcom, New Brunswick 2003, S. 178.  
50  Sarah Lewis Dunne: „Seinfood: Purity, Danger, and Food Codes on Seinfeld.“, in: dies./Lavery (Hrsg.): 

Seinfeld, Master Of Its Domain, S. 148-158, hier: S.157. 



SEINFELD UND DAS TABU DER MASTURBATION 

129 
 

Zwischenmenschlichen, da die Adaption der konventionellen Verhaltensregeln, wie 

Zurückhaltung und Höflichkeit, missglücken oder insbesondere schlemiel versucht, diese 

gesellschaftlichen Konventionen zu unterwandern und zu demontieren, da er durch diese nicht 

gewinnen kann.51  

Jüdischer Humor orientiert sich häufig an den alltäglichen Schwierigkeiten zwischen 

Menschen, Kulturen und den eigenen Bedürfnissen. Als repräsentativ können in diesem Sinne 

die Thematisierungen von Körperlichkeit, Essgewohnheiten und häuslichen Problemen 

gelten.52 Diese Probleme erscheinen in der Großstadt potenziert zu sein. Der großstädtische 

Kontext New Yorks rekurriert dabei auf den Problemhorizont, dem schlemiel und schlimazel 
sich gegenüber sehen, wenn sie aus ihrem kleinen jüdischen Dorf, dem stetl, in die große stot 
ziehen.53  

Mit diesen Themen mussten sich Einwanderer beschäftigen. Die Entfremdung der eigenen 

Herkunft, das neue Leben als Außenseiter, als Fremder in einer neuen Stadt oder einem Land 

wirken auf jenen Humor ein. Der Humor basiert auf dem Verständnis des Leidens, des 

Versagens, des Missglückens.54 Und genau vor dem Hintergrund jener Tradition des humo-

resken Umgangs eröffnet die Sitcom Seinfeld diese brisanten Themen: 

Every episode of Seinfeld consists of multiple layers of humor. In addition to the most obvious 

forms of humor, slapstick and visual jokes, there are jokes about social etiquette, political 

correctness and the awkward and embarrassing situations the characters get themselves into.55 

Ein ähnlich gearteter Umgang mit der Konfrontation von Individuum und Großstadt zeigt sich 

bei Woody Allen, dessen Figuren ebenfalls an der Großstadt New York und den urbanen 

zwischenmenschlichen Problemen scheitern oder jene schlichtweg unterwandern und dadurch 

als Gewinner hervorgehen können.56  

Eben dieses Störpotential greift die Sitcom Seinfeld auf: Deswegen muss George von 

seiner Mutter bei der Selbstbefriedigung überrascht werden. Sie muss die Treppe 

hinunterstürzen, um die Peinlichkeit des Menschlichen zu verdeutlichen und somit die 

Sympathie des Zuschauers zu erreichen. Der Treppensturz markiert symbolisch die Irritation 

der Ordnung und Autoritäten, die Georges Handlung darstellt, jedoch ohne die volle Härte 

dieses Konflikts ausagieren zu müssen. Stattdessen offeriert die Sitcom einen Rahmen eines 

scheinbar leichtfüßigen humoresken Umgangs, der im Sinne der Gattung Komödie auf die 

Grenzen des Schicklichen verweist, indem das Nonkonforme verlacht und damit die Ordnung 

stabilisiert wird. Jedoch zeigt gerade der Treppensturz, wie die Grenzen des Thematisierbaren 

sorgsam verschoben werden können. Durch die Thematisierung der Selbstbefriedigung vor 

dem Hintergrund überlieferter Narrative jüdischer Kultur wird jedoch über den konkreten 

Themenbezug zur Autoerotik ein größerer Zusammenhang der Identitätsstiftung im Kontext 

von Abgrenzung und Assimilation angesprochen. 

                                                           
51  Johnson: „Lost in New York“, S. 118. 
52  Channa Kalmann: Mijn God, Waarom Hebt Gij Ons Niet Verlaten? Humor in de internationale 

Holocaustliteratuur, Soesterberg 2013, S. 34.  
53  Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S. 119; sowie Shandler: Jews, God, and Videotape, S. 16-

17, S. 23-26 anhand des Beispiels der Adaption von religiösen Liedern und der Erfahrung einer Immigration.  
54  Johnson: „Lost in New York“, S. 18-19, S. 122-123. 
55  Elke van Cassel: „Getting the Joke, even if it is about nothing: Seinfeld from a European Perspective“, in: 

Lavery/Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain, S. 169-185, hier: S. 180. 
56  Stratton: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It?“, S.122-125. 



 ELISABETH WERNER 

130 
 

Das Tabu kann im Rahmen der Sitcom thematisiert werden, denn George prahlt gegenüber 

seinen Freunden nicht heldenhaft mit seiner Masturbation, sondern stellt sich als den Verlierer 

dar, der an sich selbst scheitert, weil er im Haus seiner Eltern, dass für die Normativität der 

Gesellschaft einsteht, sich durch das Boulevardmagazin Glamour hat erregen und zur Onanie 

hinreißen lassen, was letzlich noch einmal mit einem Augenzwinkern die Prüderie der 

amerikanischen Gesellschaft anprangert, die Porno durch Boulevard ersetzt.  Doch auch wenn 

er vordergründig als der gebrandmarkte Verlierer dastehen mag, so ist seine Handlung doch 

nicht folgenlos. Der Treppensturz markiert nachhaltig die Irritation bestehender Ordnungen 

und verweist zudem auf die rezeptionsseitige Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen 

Restriktionen, die durch die (De)Thematisierung sexueller Überschreitung innerhalb eines 

massentauglichen Genres geleistet wird. 

Diese „references to current events and pop culture taboo-breaking comedy“57 basieren auf 

dem jüdischen Humor, dessen Einflüsse von der Stetl-Literatur über die Vaudeville Theater 

der amerikanischen Ostküste bis hin zu den Sitcoms reichen. Das Modell des schlemiels und 

des schlimazels erreicht in den USA als das Konzept des looser as hero erst nach dem 

Zweiten Weltkrieg einen durchschlagenden Erfolg58 und ist dabei heute nahezu aus keiner 

gegenwärtigen Sitcom wegzudenken.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Attardo, Salvatore: Encyclopedia of Humor Studies, Los Angeles, 2014. 

Auster, Albert: „Much Ado About Nothing. Some Final Thoughts on Seinfeld. (1998)“, In: David 

Lavery und Sara Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain: Revisiting Television’s 
Greatest Sitcom, London u.a. 2006, S. 13-22. 

Braun, Michael: „Vorwort“, in: ders. (Hrsg.): Tabu und Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 

2007, S. 7-10. 

Brook, Vincent: Something Ain᾽t Kosher Here: The Rise of the ‚Jewish‘ Sitcom, New Brunswick 2003. 

Brooks, J.: „The jew as comic: Lenny Bruce, Mel Brooks, Woody Allen“, in: Avner Ziv (Hrsg.): 

Jewish Humor, New Brunswick 1998, S. 29-46. 

Cassel, Elke van: „Getting the Joke, even if it is about nothing: Seinfeld from a European Perspective“, 

in: David Lavery und Sarah Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain: Revisiting 
Television’s Greatest Sitcom, London u.a. 2006, S. 169-185. 

Cherones, Tom, David Steinberg: Seinfeld (Staffel 4), Episode 11, USA 2005 (11992). 

Cohen, Stephen, Jacob Ukeles und Ron Miller: „Jewish Community Study of New York: 2011, 

Comprehensive Report“, unter http://d4ovttrzyow8g.cloudfront.net/494344.pdf. 

Dunne, Sarah Lewis: „Seinfood: Purity, Danger, and Food Codes on Seinfeld“, in: dies. und David 
Lavery (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain: Revisiting Television’s Greatest Sitcom, London 
u.a. 2006, S.148-158. 

 

                                                           
57  Cassel: „Getting the Joke“, S. 180. 
58  Johnson: „Lost in New York“, S. 120. 



SEINFELD UND DAS TABU DER MASTURBATION 

131 
 

Irwin, William (Hrsg.): Seinfeld and Philosophy: A Book about Everything and Nothing, Chicago 

1999. 

Jenkins, Fiona: „Judith Butler: disturbance, provocation and the ethics of non-violence“, in: 

Humanities Research, http://press.anu.edu.au/wp-content/uploads/2011/03/judith.pdf. 

Johnson, Carla: „Lost in New York: The Schlemiel and the Schlimazel in Seinfeld“, in: Journal of 
Popular Film and Television, 22.3 (1994), S. 116-124.  

Kalmann, Channa: Mijn God, Waarom Hebt Gij Ons Niet Verlaten? Humor in de internationale 
Holocaustliteratuur, Soesterberg 2013. 

Kretscher, Ignatz: „Sexualtabus: Gesellschaftliche Perspektiven in Vergangenheit und Gegenwart“, in: 

Rolf Gindrof und Erwin J. Haeberle (Hrsg.): Sexualtiät als sozialer Tatbestand: Theoretische und 
empirische Beiträge zu einer soziologischen Sexualität, Berlin 1986, S. 107-128. 

Lane, Stewart F.: Jews on Broadway: An Historical Survey of Performers, Playwrights, Composers, 
Lyricists and Producers, Jefferson 2011. 

Mills, Brett: The Sitcom, Edinburgh 2009. 

Mattingly, Terry: Pop Goes Religion: Faith in Popular Culture, Nashville 2012. 

Neuhaus, Stefan: „Tabu und Tabubruch im erotischen Film“, in: Michael Braun (Hrsg.): Tabu und 
Tabubruch in Literatur und Film, Würzburg 2007, S. 137-150. 

Owen, Rob: Gen X TV: The Brady Bunch to Melrose Place, New York 1999. 

Shandler, Jeffrey: Jews, God, and Videotape: Religion and Media in America, New York 2009. 

Stengers, Jean und Anne Van Neck: Masturbation. The History of a Great Terror, New York 2001. 

Stratton, Jon: Coming Out Jewish, New York 2000. 

Stratton, Jon: „Seinfeld is a Jewish Sitcom, Isn’t It? Ethnicity and Assimilation in 1990s American 

Television“, in: David Lavery and Sara Lewis Dunne (Hrsg.): Seinfeld, Master Of Its Domain: 

Revisiting Television’s Greatest Sitcom, London u.a. 2006, S. 117-138. 

Pondillo, Robert: America᾽s First Network TV Censor: The Work of NBC᾽s Stockton Helffrich, 

Carbondale 2010. 

Rosewarne, Lauren: Masturbation in Pop Culture: Screen, Society, Self, Lanham 2014. 

Worth, Sarah: „Elaine Benes: Feminist Icon or Just One of the Boys?“, in: William Irwin (Hrsg.): 

Seinfeld and Philosophy: A Book about Everything and Nothing, Chicago 1999, S. 40-57.  

 



  

 

MARA KOLLIEN (Paderborn) 

Tod und Sterben in der zeitgenössischen Filmkomödie 

Nicht, dass ich Furcht vor dem Sterben hätte,  

ich möchte nur einfach nicht dabei sein,  

wenn’s passiert

Woody Allen1 

Die Furcht vor dem Tod 

Dieses Zitat von Woody Allen repräsentiert meines Erachtens paradigmatisch die westliche 

Haltung gegenüber Tod und Sterben. Zwar leben wir in dem Bewusstsein, dass uns alle eines 

Tages der Tod ereilt, doch ein angenehmes Thema ist dies für uns nicht: Im Gegenteil 

schweigen wir den Tod regelrecht tot, so dass er ein zentrales Tabu in unserer Gesellschaft 

darstellt. Thanatologen geben an, dass dieses Thema immer noch Widerstände, sogar 

Feindseligkeiten produziert und dass hinter dieser ablehnenden Haltung eine Selbstver-

ständlichkeit steckt. 

Laut Randolph Ochsmann ist die Todesangst in unserer Kultur – wie andere 

Verhaltensweisen auch – angelernt: „Demnach hat Todesfurcht keinen biologischen, sondern 

einen gesellschaftlichen Ursprung, sie ist sozial, kulturell und historisch bedingt.“2 In seiner 

Studie Angst vor Tod und Sterben legt Ochsmann verschiedene Ansichten zur Angst vor dem 

Tod und dem Umgang damit dar und rekurriert unter anderem auf die 1973 vorgelegte Studie 

The Denial of Death: 

[…] die Angst vor dem Tod [ist] die entscheidende Kraft […], die das menschliche Leben antreibt, 

also ist sie sowohl für das Individuum als auch für die Gesellschaft von herausragender 

Bedeutung. Das nur dem Menschen gegebene Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit, 

Verletzbarkeit und Nichtigkeit trägt in sich ein Potential des Terrors, vor dem der Einzelne nur 

durch den Selbstwert geschützt ist, der sich wiederum auf das von der Gesellschaft vermittelte 

kulturelle Weltbild stützt. Die ‚Verleugnung des Todes‘ ist deshalb sowohl für das Individuum als 

auch für die Gesellschaft eine Notwendigkeit. Versagt diese Verleugnung, dann wird auch der 

Terror nicht mehr gezähmt, der beispielsweise in psychotischen und schizophrenen Krankheiten 

zum Ausdruck kommt.3 

Sigmund Freud wiederum spricht sich gegen die Todesverleugnung aus. In seiner Schrift 

Zeitgemäßes über Krieg und Tod aus dem Jahr 1915 fragt er:  

Wäre es nicht besser, dem Tode den Platz in der Wirklichkeit und in unseren Gedanken 

einzuräumen, der ihm gebührt, und unsere unbewußte Einstellung zum Tode, die wir bisher so 

sorgfältig unterdrückt haben, ein wenig mehr hervorzukehren? Es scheint das keine Höherleistung 

zu sein, eher ein Rückschritt in manchen Stücken, eine Regression, aber es hat den Vorteil, der 

                                                           
1  Zit. nach: Thomas Szasz: Suicide Prohibition: The Shame of Medicine, New York 2011, S. 6. 
2  Randolph Ochsmann: Angst vor Tod und Sterben, Göttingen 1993, S. 34. 
3  Ebd., S. 33. 



 TOD UND STERBEN IN DER ZEITGENÖSSISCHEN FILMKOMÖDIE 

133 
 

Wahrhaftigkeit mehr Rechnung zu tragen und uns das Leben wieder erträglicher zu machen. Das 

Leben zu ertragen, bleibt ja doch die erste Pflicht aller Lebenden […].4 

Freuds Haltung lässt mitunter eine deutliche ironische Distanznahme erkennen, die für eine 

Auseinandersetzung mit dem Tod offenbar eine nicht von der Hand zu weisende Rolle spielt. 

Der Tod im kulturellen Vergleich 

Die Verdrängung und Tabuisierung von Tod und Sterben ist also eine völlig ‚normale‘ bzw. 

normalisierte und laut Becker auch notwendige Reaktion – zumindest in unserer westlichen 

Kultur. In anderen Kulturen gibt es oftmals einen offeneren Umgang mit dem Tod, welcher 

anders thematisiert und häufig positiver konnotiert wird als bei uns. Im afrikanischen und im 

asiatischen Raum zum Beispiel wird die Traurigkeit des Todes durch Tanzen kontrastiert:  

Daneben haben sich nichtsdestotrotz in Mitteleuropa bis ins 20. Jahrhundert Traditionen der 

Begräbnis- und Totengedenktänze erhalten. Tanzend wurden die Toten zu Grabe getragen. 

Tanzend wurde ihrer gedacht, wurde an sie erinnert. Derartige Traditionen finden sich heute vor 

allem im afrikanischen, aber auch im asiatischen Raum. Dem Tod wird bei diesen Praktiken die 

lebendige Kraft des Tanzes entgegen gesetzt. Bezeichnenderweise endeten derartige Tanztra-

ditionen häufig in Kopulationsfesten.5 

Ein auf Konfuzius zurückgehendes Zitat steht ein für die positive Konnotation des Todes im 

asiatischen Kulturraum: „Alle weltlichen Dinge sind nur ein Traum im Frühling. Betrachte 

den Tod als Heimkehr“.6 Hier wird der Tod nach unserer westlichen Anschauung geradezu 

romantisiert, er hat etwas Friedvolles und Beschützendes und ist nicht vergleichbar mit dem 

düsteren, Sense schwingenden Bildnis von Gevatter Tod, welches sich in unseren Köpfen 

festgesetzt hat. Auch die farbenprächtigen Festriten des Dia de los Muertos, wie sie in 

Mexiko gefeiert werden, zeichnen ein ganz anderes Bild von Tod und Totenkult, als wir es 

kennen. Auf dem Friedhof ausgelassen zu feiern und dabei mit Familie und Freunden ein 

Festmahl einzunehmen, womöglich mit totenkopfähnlichen Gesichtsbemalungen, wäre in 

unserer konventionell christlich geprägten Gesellschaft nicht vorstellbar. Denn bei uns ist der 

Tod nicht bunt, laut und freundlich, wir sterben meist stumm den ‚weißen Tod‘ in der Klinik, 

umgeben von Fremden.  

Auch wenn wir den Tod fürchten, haben wir dennoch einen Weg gefunden, mit ihm 

umzugehen: Wir nehmen ihn mit Humor. Schon Freud vertrat die Auffassung, dass Witze als 

Ventil für die Auseinandersetzung mit „verbotenen“ Themen genutzt werden:  

Freud hat in der […] Studie ‚Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten‘ drei Funktionen 

des Witzes formuliert, die bis dato nicht wiederlegt worden sind:  

1. Die Befriedigung feindlicher und aggressiver Impulse (in mehr oder weniger verkleideter 

Form); die aufgrund sozialer Regeln unterdrückt werden müssen;  

2. Die Befriedigung des Triebs, über verbotene Themen zu sprechen, die aber im Witz 

angesprochen werden können […].  

                                                           
4  Zit. nach Heinz Baumann: Individualität und Tod: psychologische und anthropologische Aspekte der 

Todeserfahrung, Würzburg 1995, S. 182. 
5  Dorothee Lentz: Tanz mit dem Tod: Tanztherapeutische Begleitung nach einem Todesfall, Berlin 2011, S. 285. 
6  Zit. nach Marlies Herweg, Sylvia Schmitt-Ackermann und Wolf-Peter von Zobeltitz (Hrsg.): Duden: 

Passende Worte im Trauerfall: Trauertexte stilsicher formulieren, Mannheim 2007, S. 92. 



 MARA KOLLIEN 

134 
 

Über Tabuverletzung spricht er in dieser Studie noch nicht; sein Interesse für das Tabu ist erst 

fünfzehn Jahre später geweckt worden. Er hat aber überzeugend dargelegt, dass dem Menschen 

bestimmte Triebe angeboren sind, die in jeder Gesellschaft in gewisser Weise unterdrückt 

werden.7 

Wir benutzen Humor und Lachen also als Waffe gegen unsere Ängste. Der zeitgenössische  

Künstler Christoph Turecek, der außerdem Mitglied der Europäischen Totentanz-Vereinigung 

ist, drückt dieses Phänomen folgendermaßen aus:  

Wenn die Trauer und die Angst, die der Tod mit sich bringt, auf der einen Seite der Waage stehen, 

so ist das Lachen und der Humor das Gegengewicht, um unser Leben in seiner Balance zu halten.8 

Die zeitgenössische Filmkomödie und der Tod 

Ein Medium, welches heutzutage als besonders geeignet scheint, um dem Tod mit Witz und 

Humor zu begegnen, ist der Film, insbesondere natürlich die Komödie. Anhand einiger 

Filmbeispiele wird im Folgenden aufgezeigt, wie der Tod in diesem Genre verspottet wird, 

wie er auf satirische Weise umgangen wird und wie Sterbeprozesse selbst in Kinderfilmen 

‚verharmlost‘ dargestellt werden – denn wenn man über etwas lachen kann, verschwindet 

auch seine Bedrohlichkeit. Doch ob dies den Filmemachern immer gelingt, ohne die Grenzen 

des Schicklichen zu überschreiten, daran darf noch gezweifelt werden. So hat zum Beispiel 

die berühmte Kreuzigungsszene in dem Film Das Leben des Brian der britischen 

Komikertruppe Monty Python einen weltweiten Skandal ausgelöst. Laut der englischen 

Tageszeitung dailymail gab es vor der Veröffentlichung landesweit Proteste gegen den Film. 

Besagte Szene, in welcher der Protagonist Brian, der vermeintliche Messias, pfeifend und 

Always look on the bright side of life-singend am Kreuz hängt, wurde von Kritikern eindeutig 

als Verspottung des Leidens Christi verstanden.9 Zwar verweist diese Kritik vor allen Dingen 

auf die Wirksamkeit eines religiösen Tabus, zumal die Ikonographie und Bedeutsamkeit der 

Kreuzigung des Gottessohnes durch die Massenkreuzigung im Film empfindlich unterlaufen 

wird. Dennoch zeigt die verbreitete Reaktion darauf, dass die Leichtfertigkeit, mit der hier der 

Tod besungen wird, als makaber zu gelten hat, und repräsentiert die hergebrachte 

Wahrnehmung des Todes bzw. dessen Verdrängung. Als besonders makaber ist daher auch 

immer wieder denunziert worden, dass der Schlager im anglophonen Raum inzwischen zur 

beliebten Begleitmusik von Beerdigungen avanciert ist. Humor als Wundermittel gegen die 

Angst vor dem Tod ist also keine Universalformel – es kommt auch auf das moralische 

Empfinden des jeweiligen Rezipienten an.  

Die Filmbeispiele, auf die ich im Folgenden Bezug nehmen möchte, widmen sich mit 

humoristischem Anspruch im Wesentlichen der Auseinandersetzung mit fünf der sieben 

Komponenten der Todesfurcht, welche die psychologische Forschung herausgestellt hat. Die 

Punkte, die in den Filmbeispielen verhandelt werden, sind folgende:  

                                                           
7  Tina Hoffmann: Humor: Grenzüberschreitende Spielarten eines kulturellen Phänomens, Göttingen 2008, S. 

15. 
8  Christoph Turecek: „Der Tod tanzt mit...“, Wien 2006, zit. nach: Stefan Karlegger: Ästhetik des Schreckens in 

Theater und Film: Schwarzer Humor – Gewalt und Komik, Mainz 2004, S. 2. 
9  Vgl. Benji Wilson: „One unholy Hullabaloo! It’s regularly voted the greatest comedy film ever, but Monty 

Python’s Life Of Brian caused uproar on its release, as a new BBC comedy drama reveals“, in: dailymail 
online vom 7.10.2011. http://www.dailymail.co.uk/femail/article-2046493/Monty-Pythons-Life-Of-Brian-
caused-uproar-release-BBC-drama-reveals.html (zuletzt aufgerufen am 05.08.2016). 



 TOD UND STERBEN IN DER ZEITGENÖSSISCHEN FILMKOMÖDIE 

135 
 

1. Ende aller Pläne und Aktivitäten 

2. Schmerzen beim Sterben 

3. Ende aller Erfahrungen 

4. Ungewissheit, was nach dem Tod geschieht 

5. Verwesung des Körpers10 

Dimensionen der Todesfurcht in Burtons Corpse Bride 

Die im Rahmen des Beitrags analysierten Filme widmen sich zentral der Frage, was nach dem 

Tod geschieht. Tim Burtons Animationsfilm Corpse Bride – Hochzeit mit einer Leiche aus 

dem Jahr 2005 greift die Komponenten der „Angst vor der Ungewissheit, was nach dem Tod 

geschieht“ und der „Angst vor der Verwesung des Körpers“ auf. In diesem Film steckt ein 

junger, sehr schüchterner Adeliger beim Üben seines Ehegelöbnisses im Wald einen Ehering 

im Eifer des Gefechts an einen Ast, welcher sich jedoch als der skelettierte Finger einer 

ermordeten Braut herausstellt. Somit ist der Protagonist Viktor nun mit einer Leiche namens 

Emily verheiratet und folgt dieser ins Reich der Toten. Die ausgewählte Szene beschreibt 

Viktors Ankunft im Totenreich. Hier herrscht eine ausgelassene Stimmung; trotz ihres 

Zustands feiern die Toten und genießen ihr Dasein. 

Viktor erwacht in einer Bar aus einer Ohnmacht und findet sich sowohl von Emily als auch 

von mehreren Skeletten und einer blau angelaufenen, lumpig gekleideten Person umgeben, 

die sich besorgt über ihn beugen. Auch die anderen Gäste der Bar, allesamt Tote, manche 

skelettiert, manche – wie auch Emily – teilweise verwest, scheinen sich sehr für Viktor, den 

einzigen Lebenden unter ihnen, zu interessieren. Als die Toten auf die Frischvermählten 

anstoßen, wird Viktor bewusst, dass er sein Ehegelöbnis versehentlich an Emily gerichtet und 

ihr auch einen Ring angesteckt hat. Er hofft, er wäre nur in einem Alptraum und schlägt 

seinen Kopf auf den Tresen, um aufzuwachen. Daraufhin erscheint der Oberkellner, welcher 

nur aus einem Kopf besteht, der sich mithilfe von Käfern fortbewegt, und kündigt das 

Hochzeitsbankett an. Bei diesem Stichwort springt plötzlich Emilys rechter Augapfel heraus 

und eine grüne Made erscheint in der leeren Höhle in ihrem Gesicht. „Maden!“, kichert Emily 

verlegen, woraufhin Viktor die Nerven verliert und zurückweicht, die Toten anrempelt und 

ruft: „Fasst mich nicht an!“ Zwei Skelette sehen daraufhin verwundert von ihrem Billardspiel 

auf.11 Diese Szene imaginiert nicht nur eine Antwort auf die Ungewissheit, was nach dem Tod 

passiert, der Verwesungsprozess wird außerdem karikiert und als etwas Lustiges dargestellt, 

wie sowohl der nur aus einem Kopf bestehende Ober als auch die ob des Verlustes ihrer 

verfaulenden und defekten Körperteile verlegen lachende Emily belegen. Eine weitere Szene, 

welche Burtons Spiel mit dem Tod veranschaulicht, ist die folgende:  

Emily und Victor sind nun allein. Sie überreicht ihm eine Geschenkschachtel, ihr 

Hochzeitsgeschenk an ihn. Er öffnet es und bedankt sich verwirrt für den fragwürdigen Inhalt, 

denn dieser stellt einen Haufen Knochen dar. Schon hier stellt sich angesichts des seltsamen 

                                                           
10  Vgl. Ochsmann: Angst, S. 36. 
11  Vgl. Tim Burton und Mike Johnson: Corpse Bride – Hochzeit mit einer Leiche, USA 2005, Min. 0:18:07-

0:19:10. 



 MARA KOLLIEN 

136 
 

Geschenks eine gewisse Komik ein. Doch plötzlich fangen die Knochen an, sich zu bewegen, 

vor Schreck lässt Victor die Schachtel auf den Boden fallen. Dort fügen sich die Knochen zu 

einem Hundeskelett zusammen, in welchem Victor voller Freude sein altes Haustier ‚Scraps‘ 

erkennt. Er umarmt das ebenfalls sichtlich erfreute, tote Tier und befiehlt ihm: „Sitz! Roll 

dich!“ Diesen Befehlen kommt das Tier folgsam nach, doch als Victors Kommando lautet: 

„Stell dich tot!“, schaut es ihn verwirrt an und beginnt, leise zu winseln.12 Dieser Befehl an 

das bereits tote Haustier ist ein Paradoxon, welches den einen oder anderen Zuschauer zum 

Schmunzeln bringt, vor allem durch den fragenden Blick des Hundes. Am Beispiel eines 

weiteren Animationsfilms soll nun eine weitere humoristische Sterbeszene untersucht werden. 

Ein langer Todeskampf in Shrek der Dritte 

Im Folgenden möchte ich einen Film vorstellen, der viele Elemente des Märchens beinhaltet. 

Es handelt sich bei diesem Film um die Pixar Dreamworks-Animationskomödie Shrek der 
Dritte. In diesem Film aus dem Jahr 2007 tritt der Oger Shrek, eine Phantasiegestalt,  

zusammen mit seiner Frau Fiona nach dem Tod seines Stiefvaters die Herrschaft über das 

Königreich „Weitweitweg“ an und muss sich dabei gegen den rachsüchtigen Prince Charming 

und sein Gefolge behaupten.  

Zu Beginn der Szene befinden sich Shrek und Fiona in ihrem Schlafgemach, als es an der 

Tür klopft. Shrek kommentiert dies mit einem gereizten: „Wehe, es liegt nicht mindestens 

jemand im Sterben!“ – Doch in der nächsten Einstellung sieht man Fionas Vater, den 

Froschkönig, in einem Wasserbecken auf einer Seerose liegend. Er hustet und bringt gequält 

heraus: „Ich sterbe.“ Der Zustand des Froschkönigs ist sehr schlecht, doch angesichts der 

Vorrede in der vorherigen Szene entsteht erst einmal eine gewisse Komik. Es folgt ein fast 

drei Minuten langer Todeskampf des Frosches. Er beginnt eine Rede, bekommt einen 

Hustenkrampf, ringt verzweifelt nach Luft, streckt die Hände aus und fällt plötzlich zurück, 

das Leben scheint aus ihm gewichen zu sein. Die am Sterbebett stehenden Personen beginnen 

zu trauern, da sie den König für tot halten. Der gestiefelte Kater nimmt seinen Hut ab und 

sagt: „Der Froschkönig ist von uns gegangen.“ Doch dieser schnappt plötzlich nach Luft und 

beginnt wieder zu atmen. Der Esel merkt an, dass der Kater seinen Hut wieder aufsetzen 

könne. Der Froschkönig fährt mit seiner Rede fort. Doch kurz bevor er eine wichtige 

Information heraus bringen kann, ringt er wieder nach Luft, kann nicht mehr atmen und sinkt 

wieder zusammen. Seine Augen sind auf groteske Weise verdreht. Er scheint nun wirklich tot 

zu sein. Eine Fliege kommt aus seinem Mund geflogen und setzt sich auf sein Gesicht. Dann 

fliegt sie davon. Der Kater will gerade wieder in Trauer seinen Hut abnehmen, als plötzlich 

die Zunge des Frosches an ihm vorbeischnellt und sich die Fliege greift. Der nun doch nicht 

tote Froschkönig kaut genüsslich die Fliege und redet weiter, als wäre nichts geschehen. Er 

beendet seine Rede und stirbt dann wirklich. Die Umstehenden verfallen in tiefe Trauer.13 

Während die Figuren auf dem Bildschirm trauern, ist der Zuschauer eher dazu geneigt, zu 

lachen – denn diese in die Länge gezogene Sterbeszene, durchsetzt von übertriebener 

Dramatik und Trauer, stellt eindeutig einen parodistischen Bezug zu Sterbeszenen aus der 

Filmhistorie und Dramengeschichte her. Schon Shakespeare hat solche scheinbar endlosen 

Sterbeszenen, die durchaus auch für seine Stücke üblich waren, in A Midsummer Night᾽s 
                                                           
12  Vgl. Burton/Johnson: Corpse Bride, Min. 0:26:58-0:28:08. 
13  Vgl. Chris Miller und Hui Raman: Shrek der Dritte, USA 2007, Min. 0:09:04-0:12:07. 



 TOD UND STERBEN IN DER ZEITGENÖSSISCHEN FILMKOMÖDIE 

137 
 

Dream persifliert: Hier bieten die Schauspieler bei einem „Theaterstück im Theaterstück“ das 

Drama Pyramus and Thisbe dar. Einer der Laienschauspieler zelebriert seine Rolle regelrecht 

und auch nach der tödlichen Stichwunde durch seine eigene Hand hält er noch einen Monolog 

und fordert sich zuletzt ausdrücklich selbst zum Sterben auf:  

Ay, that left pap 

Where heart doth hop. (stabs himself) 
Thus die I, thus, thus, thus. 

Now am I dead. 

Now am I fled. 

My soul is in the sky. 

Tongue, lose thy light. 

Moon, take thy flight 

Now die, die, die, die, die. 

(dies)14 

Diese Szene amüsiert die Zuschauer des „Stücks im Stück“ ob ihrer Absurdität, so wie es 

auch die Zuschauer des Films Shrek der Dritte amüsiert, wenn der Froschkönig abermals mit 

dem Tod ringt, nur um dann genüsslich Fliegen zu fangen, bevor er schließlich endgültig 

dahinscheidet.  

Beetlejuice: Poltergeist – Dasein nach dem Tod 

Ein weiterer Film von Tim Burton, die Horror-Komödie Beetlejuice aus dem Jahr 1988, 

befasst sich ebenfalls mit dem Leben nach dem ‚Ableben‘. Adam und Barbara, zwei junge 

Eheleute, sterben bei einem Autounfall, leben danach aber fast wie vorher in ihrem Haus 

weiter, allerdings nun in Geistergestalt. Dies hat den Nachteil, dass die beiden von den 

störenden, neuen Besitzern des Hauses nicht gesehen werden und so nur auf dem Dachboden 

vor sich hin vegetieren können. Sie freunden sich mit Lydia, der Tochter ihrer neuen 

Mitbewohner, an, welche von eher düsterer Natur ist und die beiden Dank besonderer 

Fähigkeiten im Gegensatz zu ihren Eltern sehen kann. Im Verlauf des Films stellt sich heraus, 

dass Lydia fasziniert vom Morbiden ist und eine Art Todessehnsucht hegt. Doch durch die 

Beziehung zu Adam und Barbara lernt sie, das Leben wertzuschätzen und den Tod besser zu 

verstehen. Mithilfe eines Poltergeistes namens Beetlejuice versuchen die Protagonisten, ihr 

Haus zurückzubekommen. Die ausgewählte Filmszene stellt dar, wie die Protagonisten im 

Totenreich versuchen, herauszufinden, wie sie sich am besten mit ihrer Existenz als 

Verstorbene arrangieren können. 

Adam und Barbara befinden sich mit einer Gruppe skurril aussehender Menschen in einem 

Wartezimmer. Adam sitzt neben einem völlig verkohlten, doch lächelnden Menschen, 

welcher ihm höflich eine Zigarette anbietet, und dann sagt, er wolle eigentlich weniger 

rauchen. Barbara lehnt sich mit dem Kopf an die Wand und stellt kurz darauf fest, dass direkt 

neben ihr ein Mann von normalem Körperbau, jedoch mit einem völlig zusammenge-

schrumpften, kleinen Kopf sitzt und sie anstarrt. Als Barbara nach diesem Anblick ihren 

Mann fragt, ob dies wohl mit allen Toten geschehen würde, erklärt ihr die Rezeptionistin, eine 

                                                           
14  William Shakespeare: The dramatic works and poems of William Shakespeare. With notes, original and 

selected, and introductory remarks to each play, by Samuel Weller Singer, F.S.A., and a life of the poet, by 
Charles Symmon, New York 1871, S. 188. 



 MARA KOLLIEN 

138 
 

Dame mit grüner Haut, dass die Leute im Wartezimmer alle so erschienen sind, wie sie 

gestorben sind. So hätte der verkohlte Mensch im Bett geraucht; bei einer in zwei Hälften 

geteilten Dame habe der Trick mit der zersägten Jungfrau versagt. Der Tod sei sehr 

persönlich, fügt sie hinzu. Dann gibt sie zu verstehen, dass sie nicht versucht hätte, sich das 

Leben zu nehmen, wenn sie gewusst hätte, wie es im Totenreich zugeht und zeigt dabei ihre 

aufgeschnittenen Pulsadern her, welche sie als „kleinen Unfall“ bezeichnet. Daraufhin 

stimmen die Toten im Wartezimmer in verhaltenes Gelächter ein. Diese Szene verdeutlicht, 

dass der Tod in diesem Film keineswegs anonym ist. Die Szene kann als Versuch gelesen 

werden, die Unberührbarkeit des Todes durch seine Individualisierung zu unterlaufen. Auch 

ist nach dem Tod nicht alles vorbei und man ist nicht einer von vielen Verstorbenen, die 

vergessen werden – im Gegenteil wird die Individualität des Verstorbenen durch die 

physische Sichtbarkeit der jeweiligen Todesart gewahrt. Auch der nächste „Tote“ in der Szene 

bietet einen besonderen Auftritt: Eine Tür öffnet sich und ein Mann mit zerschlissener 

Kleidung, einer Reifenspur auf dem Oberkörper, zerfetzten Gliedmaßen und zerfetzter Haut 

gleitet, an einem Flaschenzug hängend, in den Türrahmen. Offensichtlich ist er bei einem 

Unfall gestorben und kann nicht mehr selbstständig gehen. Er ruft Adam und Barbara auf. 

Dann fordert er das Ehepaar auf, ihr Handbuch mitzunehmen und sich zu Tür sechs zu 

begeben. Bei diesem Handbuch handelt es sich um das Handbuch für kürzlich Verstorbene, 

welches die beiden nach ihrem Tod bekommen haben. Als Barbara zugibt, das Buch 

vergessen zu haben, macht der Mann die Bemerkung: „Typisch, keine Ahnung, aber die 

Ersten sein wollen.“ Achselzuckend folgt das Paar dem Mann durch die Tür und gelangt in 

eine Art Verwaltungsraum, in dem zwei Skelette und eine leichenblasse Frau an 

Schreibmaschinen sitzen. Der Mann gleitet, noch immer an Seilen hängend, an den beiden 

vorbei und fragt sie, wie er denn eigentlich aussähe, es gebe hier keine Spiegel. Das Paar 

versichert, er sehe bildschön aus. „Wirklich?“, fragt der Mann und nach Bejahen der beiden 

fügt er hinzu: „Besser als die Dampfwalze?“ und gleitet lachend davon.15 Wiederholt wird 

gezeigt, dass Verwesung offenbar nicht als negativ und beängstigend betrachtet wird, sondern 

auf makabre Weise sogar eher lustig zu sein scheint. Die Toten lassen sich von ihrem düsteren 

Aussehen nicht stören und stellen sich den gängigen Torturen eines Verwaltungsapparates, 

wie es ihn auch bei den Lebenden geben könnte. Somit wird durch die humoristische 

Darstellung des bürokratisch verwalteten Lebens nach dem Tod ein Interferenzbereich 

angedeutet, der nicht nur das Nachleben fokussiert, sondern durchaus sarkastisch auf den Tod 

im Leben aufmerksam macht. Burtons Totenreich ist zwar skurril, grotesk und düster, aber 

niemand muss Qualen in der Hölle leiden. Ihren Humor haben die Verstorbenen im Jenseits 

auch nicht verloren. 

Das Paar Barbara und Adam kann nach dem Unfalltod sogar fast so leben wie vorher. In 

diesem Filmbeispiel werden die Punkte der Todesfurchtdimensionen „Angst vor der 

Ungewissheit, was nach dem Tod geschieht“ und „Angst vor dem Ende aller Erfahrungen und 

Ende aller Pläne und Aktivitäten“ durch die Individualität und die „Abenteuer“ der 

Verstorbenen entkräftet. 

 

                                                           
15  Vgl. Tim Burton: Beetlejuice, USA 1988, Min: 0:30:24-0:31:54. 



 TOD UND STERBEN IN DER ZEITGENÖSSISCHEN FILMKOMÖDIE 

139 
 

Shaun of the Dead: Lebende Tote  

Der Zombiefilm ist ein Genre, welches seit einigen Jahren nicht nur bei Horrorfans immer 

beliebter wird. Diese Filme beschäftigen sich sozusagen qua Genrekonventionen mit dem 

Aspekt der in den Dimensionen der Todesfurcht ebenfalls angesprochenen „Verwesung“, da 

es sich bei diesen Kreaturen um von den Toten wieder auferstandene Menschen handelt. In 

erster Linie verstand man unter einem Zombie einen durch Magie wieder auferweckten Toten, 

der als Sklave benutzt wurde. Dieser Mythos stammt aus dem Haitianischen. 16  Der 

kontemporäre Zombie, vor allem geprägt durch den 1968 erschienenen Horrorfilm Night of 
the Living Dead von Regisseur George A. Romero, wird folgendermaßen definiert: „The 

modern Zombie is a relentlessly aggressive, reanimated human corpse driven by a biological 

infection.“17 Dabei rekurriert insbesondere die im Zombiefilm virulente Infektionsgefahr des 

Todes auf einen kulturgeschichtlich überlieferten Kern des Todestabus, denn bereits Freud 

identifizierte das Tabu der Berührung des Todes als Angst vor der Ansteckung.18  Diese 

Wesen sind also menschliche Leichen und werden durch einen Virus „gesteuert“. Sie 

verbreiten diesen, indem sie andere Lebewesen durch Bisse infizieren, falls sie sich ihre Opfer 

nicht komplett einverleiben. Vor dem Prozess der Verwesung sind sie nicht geschützt.19 

Nachdem dieser Stoff vorerst als Horrorfilm-Material diente, wird er inzwischen auch von 

Komödien aufgegriffen. In der 2004 erschienenen Horrorkomödie Shaun of the Dead von 

Regisseur Edgar Wright wird London, der Wohnort des Protagonisten Shaun, von Zombies 

überrannt. Shaun versucht, mithilfe seines Freundes Ed, seine Mutter und seine Freundin Liz 

zu retten, indem er sie zu seinem Lieblingspub bringt. Zwei Szenen sollen nun näher 

betrachtet werden, um das Thema Tod und Sterben im Kontext dieses Genres zu untersuchen. 

In der ersten Szene will der Protagonist Shaun seine Freundin anrufen, um sich nach dem 

Eintreten der Zombie-Apokalypse nach ihrem Befinden zu erkunden. Doch im selben 

Moment klingelt das Telefon und seine Mutter ist dran. Während des Gesprächs stellt sich 

heraus, dass ihr Mann Philip, also Shauns Stiefvater, zu dem er ein angespanntes Verhältnis 

hat, offenbar von einem Zombie gebissen wurde. Eher beiläufig unterbricht Shaun das 

Telefonat, um seinem Freund und Mitbewohner Ed, welcher sich im Hintergrund aufhält, von 

dem Biss zu berichten. Als Shauns Mutter im weiteren Verlauf des Gesprächs berichtet, ihr 

Mann wäre in einem „angeschlagenen“ Zustand, antwortet er Ed auf dessen Frage „Wie 

sieht’s aus?“ in einem nebensächlichen Ton: „Wir müssen meinen Stiefvater umbringen.“ Ed 

scheint diese Nachricht ebenfalls gelassen zu nehmen. In diesem Moment wird deutlich, dass 

die beiden Männer, vermutlich aufgrund der vorherrschenden Antipathie zwischen Shaun und 

seinem Steifvater, nicht davor zurück schrecken, Philip das Leben zu nehmen. Angesichts der 

Tatsache, dass Philip und sein Stiefsohn sich nicht mögen und dass ersterer aufgrund seiner 

Infektion eine Gefahr für die Gesellschaft darstellt, scheint es unproblematisch zu sein, gegen 

das Tötungstabu zu verstoßen. Das Leben eines Infizierten scheint nicht mehr schützenswert, 

                                                           
16  Matt Mogk: Everything you need to know about Zombies, New York 2011, S. 5. 
17  Ebd., S. 23. 
18 Sigmund Freud: „Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker“, in: ders.: Studienausgabe, Bd. 9. Frankfurt a. M. 1974, S. 287-444, hier: S. 325 u.a. 
19  Mogk: Everything you need to know, S. 6-9. 



 MARA KOLLIEN 

140 
 

im Gegenteil: Dadurch, dass die beiden Männer so beiläufig einen Mord planen, entsteht eine 

morbide Art von Komik. Shaun und Ed  beschließen, Shauns Mutter abzuholen.20 

In der zweiten Szene sind die Protagonisten mit dem Auto unterwegs zu Shauns Mutter. 

Auf den Straßen herrscht Chaos, es sind Schreie zu hören, Zombies laufen umher, aus einem 

am Straßenrand stehenden Krankenwagen windet sich ein zugeschnürter Leichensack, 

während aus dem Autoradio berichtet wird, dass alle kürzlich Verstorbenen plötzlich wieder 

zum Leben erwachen und jeden angreifen. Shaun betrachtet die Szenerie mit Entsetzen. Doch 

Ed, der am Steuer sitzt, legt ungerührt eine Kassette ein, dreht die Lautstärke hoch und 

überfährt einen Passanten. Er setzt zurück und die beiden Insassen betrachten die soeben auf 

die Windschutzscheibe geprallte, nun blutüberströmt am Boden liegende Person. Ihr linkes 

Bein ist gebrochen und liegt im rechten Winkel umgeknickt über dem Rechten. Shaun kurbelt 

das Fenster runter und fragt zaghaft: „Haben Sie sich was getan?“ Ed jedoch will weiter 

fahren und die beiden beginnen, zu diskutieren. Doch dann regt der auf der Straße liegende 

Mann sich und hebt mit einem lauten Knacken den Kopf. Er reckt Shaun und Ed sein 

blutüberströmtes Gesicht entgegen und stößt dabei ächzende Laute aus. Seine Augen sind 

weiß, es ist keine Farbe in ihnen zu sehen. Der Mann ist offensichtlich ein Zombie. „Gott sei 

Dank“, sagt Shaun und die beiden setzen ihren Weg unbekümmert fort. Ed startet erneut die 

Kassette.21 

In diesen Szenen wird, wie bereits erwähnt, nicht nur das Todestabu, sondern auch das 

Tötungstabu gebrochen: Ein Mensch wird überfahren, doch als er sich als Zombie heraus 

stellt, wird er achtlos liegen gelassen. In der ersten Szene wurde der Mord an einer 

nahstehenden Person geplant, als wäre dies ein alltägliches Unterfangen. Weiterhin werden 

aus Verwesung, entstellten Körpern und Knochenbrüchen betont makaber-lustige Situationen 

komponiert. Bei all dem Chaos wird mehr und mehr vergessen, dass es sich bei den 

zahlreichen Monstern einst um Menschen gehandelt hat, welche nun tot sind. Diese 

apokalyptisch-blutige Szenerie ist ein typisches Phänomen des modernen Zombiefilms und 

wird hier hyperbolisch dargestellt, um der Horrorkomödie gerecht zu werden. Ebenso typisch 

ist die Differenzierung beziehungsweise strikte Abwendung von einem ehemals wertvollen 

Menschenleben, so dass hier unterschwellig die Frage nach dem spezifisch Menschlichen 

berührt wird.   

Der Tod in der Fiktion und in der Realität 

All diese Beispiele zeigen den Tod und das Sterben aus einem Blickwinkel, der im 

alltäglichen Leben als nicht realitätsgetreu zu betrachten ist. Dies geschieht teilweise durch 

eine gewisse Romantisierung, wie bei Tim Burtons Filmen Corpse Bride und Beetlejuice, 

durch Übertreibung bis zur völligen Enthemmung des Todes, wie in Shaun of the Dead, und 

schließlich durch übermäßige Karikierung und Verspottung eines Sterbenden, wie im Beispiel 

des dahin scheidenden Froschkönigs in Shrek. Die Medien Film und Fernsehen haben uns das 

Tabuthema Tod zurück ins Bewusstsein gebracht und die Beispiele haben gezeigt, dass es in 

der Fiktion unterschiedliche Arten gibt, dem Tod auf humorvolle Weise zu begegnen. 

Tatsächlich können tabuisierte Bereiche wie Tod oder auch die Tötung Anderer durch Humor 

und Komik berührt werden. Das Lachen ermöglicht dabei eine Form der Distanznahme, die 
                                                           
20  Vgl. Edgar Wright: Shaun of the Dead, GB 2004, Min. 0:34:35-0:35:27. 
21  Vgl. Ebd., Min. 0:39:34-0:40:28. 



 TOD UND STERBEN IN DER ZEITGENÖSSISCHEN FILMKOMÖDIE 

141 
 

paradoxerweise gerade die Annäherung an sensible Themen ermöglicht. Die Medien greifen 

exakt die als am bedrohlichsten empfundenen Dimensionen der Todesfurcht auf und 

karikieren sie. Denn so verliert der Tod tatsächlich an Bedrohlichkeit und nimmt dem 

Zuschauer – zumindest in diesen fiktiven Filmmomenten – die Angst vor ihm.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Baumann, Heinz: Individualität und Tod: Psychologische und anthropologische Aspekte der 
Todeserfahrung, Würzburg 1995. 

Burton, Tim: Beetlejuice,USA 1988. 

Burton, Tim und Mike Johnson: Corpse Bride: Hochzeit mit einer Leiche, USA 2005. 

Freud, Sigmund: „Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker“, in: ders.: Studienausgabe, Bd. 9. Frankfurt a.M. 1974, S. 287-444. 

Herweg, Marlies, Sylvia Schmitt-Ackermann und Wolf-Peter von Zobeltitz (Hrsg.): Duden: Passende 

Worte im Trauerfall: Trauertexte stilsicher formulieren, Mannheim 2007. 

Hoffmann, Tina: Humor: Grenzüberschreitende Spielarten eines kulturellen Phänomens, Göttingen 

2008. 

Lentz, Dorothee: Tanz mit dem Tod: Tanztherapeutische Begleitung nach einem Todesfall, Berlin 

2011. 

Karlegger, Stefan: Ästhetik des Schreckens in Theater und Film: Schwarzer Humor – Gewalt und 
Komik, Mainz 2004. 

Miller, Chris und Hui Raman: Shrek der Dritte, USA 2007. 

Mogk, Matt: Everything you need to know about Zombies, New York 2011. 

Ochsmann, Randolph: Angst vor Tod und Sterben, Göttingen 1993. 

Shakespeare, William: The dramatic works and poems of William Shakespeare. With notes, original 

and selected, and introductory remarks to each play, by Samuel Weller Singer, F.S.A., and a life of 

the poet, by Charles Symmon, New York 1871. 

Szasz, Thomas: Suicide Prohobition: The Shame of Medicine, New York 2011. 

Wilson, Benji: „One unholy Hullabaloo! It’s regularly voted the greatest comedy film ever, but Monty 

Python’s Life Of Brian caused uproar on its release, as a new BBC comedy drama reveals“, in: 

dailymail online, http://www.dailymail.co.uk/femail/article-2046493/Monty-Pythons-Life-Of-

Brian-caused-uproar-release-BBC-drama-reveals.html. 

Wright, Edgar: Shaun of the Dead, GB 2004. 



  

 

TANJA LANGE (Rostock) 

Dahin zeigen, wo es weh tut: Perspektiven auf Verletzbarkeit und Selfiekultur 

Definition und medialer Diskurs um das Phänomen Selfie 

Im August 2013 erfolgte die Aufnahme des Wortes Selfie in das Oxford Dictionary, um 

sodann im Oktober desselben Jahres von eben diesem als internationales Wort des Jahres 

ausgerufen zu werden. Hier wird das Selfie als „a photograph that one has taken of oneself, 

typically one taken with a smartphone or webcam and uploaded to a social media website“1 

definiert. Erste Definitionen des Begriffs gehen jedoch schon auf das Jahr 2005 zurück. Das 

Online-Nachschlagewerk für englischsprachige Slangwörter und Neologismen Urban 
Dictionary bezeichnete das „Selfy“ als „self portrait of yourself usually by teen girls“.2 Die 

Gegenüberstellung dieser beiden Definitionen zeigt, dass es sich bei Selfies um ein Phänomen 

handelt, das seit mindestens einer Dekade existiert, beziehungsweise so bezeichnet wird. Die 

aktuelle Popularität von Selfies liegt jedoch in der Diskussion um moderne Medien und 

soziale Netzwerke des Web 2.0 begründet. Ebenso zeigt sich an der Erstdatierung von 

Definitionen in englischsprachigen Nachschlagewerken, dass das Selfie als Online-Phänomen 

eine globale Erscheinung ist, die Diskussionen hierzu jedoch vorwiegend in einem 

englischsprachigen Kontext stattfinden. 

Die aktuelle Definition des Oxford Dictionary suggeriert eine definitorische Enge, die 

einem Selfie erst einen Geltungsanspruch zugesteht, wenn es mit den genannten technischen 

Mitteln produziert und auf medialen Plattformen platziert wurde. Im Kontext der folgenden 

Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang von Verletzbarkeit und Selfies ist eine solche 

Verhandlung um definitorische Enge und Weite jedoch nicht von primärem Interesse. Ziel der 

Auseinandersetzung ist auch nicht die kunsthistorische Abgrenzung zu anderen 

Kulturprodukten der (Selbst-)Porträtierung in Malerei und Fotografie, sondern eine 

Untersuchung der Frage, welchen Aussagewert die Bilder in der Wechselwirkung mit den 

Betrachtenden im Hinblick auf eine Anerkennungsbewegung haben. Daher ist die Oxford-

Definition als Arbeitsdefinition ausreichend. 

Die Datierung der prominenten Oxford-Definition und die Auszeichnung als 

internationales Wort des Jahres 2013 weisen des Weiteren auf eine aktuelle mediale Debatte 

um Selfies hin. Dieser Diskurs ist augenscheinlich durch einen negativ geprägten Zugang zu 

dem Phänomen geprägt und legt nahe, die Selfiekultur sei ein Ausdruck von Narzissmus. So 

wählte das US-amerikanische Time-Magazin für die Mai-Ausgabe 2013 den Titel „The ME 

ME ME Generation. Millenials are lazy, entitled narcissists who still live with their parents. 

Why they will save us all“3 und die Illustration einer jungen Frau, die ein Selfie von sich 

macht. Auf feministische Stimmen, die in Selfies ein Medium für die selbstbestimmte 

                                                           
1  Oxford Univerity Press: „Oxford Dictionary Word of the Year 2013“, in: Oxford Dictionary online, 
  http://blog.oxforddictionaries.com/press-releases/oxford-dictionaries-word-of-the-year-2013/  
 (zuletzt aufgerufen am 22.08.2014). 
2  o. A.: „Selfy“, in: Urban Dictionary online, http://de.urbandictionary.com/define.php?term=selfies (zuletzt 

aufgerufen am 14.10.2014).  
3  Joel Stein: „The Me Me Me Generation: Millennials are lazy, entitled narcissists who still live with their 

parents. Why they᾽ll save us all“, in: Time online vom 09.05.2013, http://time.com/247/millennials-the-me-
me-me-generation/ (zuletzt aufgerufen am 22.08.2014). 



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

143 
 

Darstellung junger Frauen sehen, reagierte ein Artikel auf Jezebel.com, einem Popkultur-, 

Mode- und Celebrity-Blog mit selbsterklärtem feministischem Anspruch. In „Selfies Aren᾽t 
Empowering. They᾽re a Cry for Help“ entgegnet Erin Gloria Ryan, Selfies seien ein Ausdruck 

von Narzissmus und verinnerlichtem Sexismus, da Frauen meinten, das einzig 

Bemerkenswerte an ihnen sei ihr Körper und über bloße Darstellung desselben gelte es, 

Bestätigung zu erlangen. Es seien lediglich Selfies tolerierbar, auf denen herausragende 

Errungenschaften zelebriert werden. Hierfür führt sie das Beispiel von vier Frauen an, die als 

erste weibliche Truppenmitglieder in das US-Marinekorps aufgenommen wurden und dies in 

einem Selfie dokumentierten.4 Diese mediale Rahmung zeigt, dass eine öffentliche Selbst-

darstellung nur dann legitim ist, wenn es sich um Darstellungen von herausragendem Erfolg 

und Stärke handelt. Der Maßstab, an dem dieser Erfolg gemessen wird, wirkt intransparent, 

willkürlich und an einem männlich konnotierten Ideal orientiert. Darstellungen, die diesem 

Maßstab nicht gerecht werden, werden infolge dessen als narzisstische Selbstinszenierung 

stigmatisiert. Im Kontext dieser Verhandlung des Themengebietes Selfies soll sich dem 

Phänomen jedoch aus einer anderen Perspektive zugewandt werden, welche im Folgenden 

ausführlicher dargestellt wird. 

Perspektivische Herangehensweise 

Dieser Artikel zielt darauf ab, eine Perspektive auf das Selfie-Phänomen zu eröffnen, die von 

der dominanten Deutung dieser Selbstdarstellungen innerhalb eines pathologisierenden 

Narzissmusdiskurses abweicht. Es soll vermieden werden, psychologisierend über die 

abgebildeten Personen zu spekulieren. Interessanter als eine defizitorientierte und auf 

Individualisierung ausgerichtete Betrachtung ist hier der gesellschaftliche Aussagewert der 

Bilder. Dieser Aussagewert soll wiederum nicht aus einem vermeintlichen Sendungs-

bewusstsein der abgebildeten Personen erschlossen werden, sondern durch eine Untersuchung 

der Wechselwirkung zwischen Bild und Betrachter. Den Ausgangspunkt der Analyse dieser 

wechselseitigen Beziehung bildet hierbei die formale Struktur der Abbildungen.  

Dieser Beitrag möchte zu einem Perspektivwechsel bei der Betrachtung von Selfies 

einladen, der von der Darstellung von Stärke und Erfolg zur Darstellung von Verletzlichkeit 

führt. Diese fotografischen Darstellungen eigener Verletzlichkeit werden der sprachlichen 

Zugänglichkeit halber hier auch als Sad Selfies bezeichnet. Hierbei soll sich der Frage 

gewidmet werden, auf welche Art und Weise sich bei der Betrachtung der Darstellungen von 

Verletzlichkeit Aspekte von Tabuisierung offenbaren. Sind bei der Betrachtung von Sad 

Selfies Attribute auszumachen, die darauf hinweisen, dass eine Sichtbarmachung von 

Verletzlichkeit verpönt ist? Im Anschluss an diese Frage wird der Vermutung nachgegangen, 

dass die Tabuisierung des Zeigens von Schwäche und Verletzlichkeit im Zusammenhang mit 

einer mangelnden Anerkennbarkeit von Verletzlichkeit steht. Ausgangspunkt für diese 

Überlegungen bieten Judith Butlers Beiträge zur Anerkennungsphilosophie. Dieser 

Perspektivwechsel zu Darstellungen von Verletzlichkeit und ihre Verhandlung im 

Spannungsfeld zwischen Tabuisierung und Anerkennung soll es ermöglichen, sich dem 

                                                           
4  Erin Gloria Ryan: „Selfies Arent᾽t Empowering. They Are a Cry for Help“, in: Jezebel.com, 21.11.2013,  

http://jezebel.com/selfies-arent-empowering-theyre-a-cry-for-help-1468965365 (zuletzt aufgerufen am 
18.11.2014). 



 TANJA LANGE 

144 
 

Gegenstandsbereich Selfie aus einer neuen (Denk-)Richtung zu nähern und dadurch Zugang 

zu weiterführenden Fragestellungen zu finden.  

Was wir sehen und wie wir es sehen: Bildanalyse im Hinblick auf Tabuisierung 

Für die Untersuchung von Verletzlichkeitsdarstellungen in Form von Selfies stellt sich zu 

Beginn die Frage nach einer geeigneten Methodik. Da in diesem Beitrag ein Fokus auf die 

Vermittlung eines gesellschaftlichen Aussagewertes durch die Sad Selfies gesetzt werden soll, 

bedarf es einer Methodik, die bei der Bildanalyse der Eigensinnigkeit und Eigengesetzlichkeit 

des Mediums gerecht wird. Zu diesem Zweck bietet sich das qualitative Verfahren der 

dokumentarischen Methode der Bildinterpretation an. Diese Methode soll im Folgenden 

vorgestellt werden. 

Die dokumentarische Methode  

Ralf Bohnsack hat das Verfahren der dokumentarischen Methode im Anschluss an Karl 

Mannheim und Harold Garfinkel für die Verarbeitung von Daten für die qualitative 

Sozialforschung entwickelt und für die Interpretation von Fotografien ausgelegt. In seiner 

Herangehensweise bezieht sich Bohnsack besonders auf die Bildinterpretation der Ikonografie 

und Ikonologie von Erwin Panofsky5 und der von Max Imdahl daraus weiterentwickelten 

Ikonik.6  

In der Ikonografie geht es um die Beschreibung, Analyse und Deutung von 

Bildern/Darstellungen. Deren Form und Inhalt werden hierbei bestimmt. Ziel ist eine 

Entschlüsselung der enthaltenen Symboliken, da davon ausgegangen wird, dass Bildinhalte 

und Zeichen Bedeutungsträger sind. In dem von Panofsky entworfenen Dreistufenmodell 

fragt man in einem letzten Schritt auf der ikonologischen Ebene nach der gesellschaftlichen 

Bedeutung eines Kunstwerkes, nach epochen- und kulturspezifischen Werten. Dies 

ermöglicht es, das Kunstwerk als Spiegel einer zeitgenössischen Weltanschauung zu 

betrachten. Hier manifestiert sich der Habitus, auch Dokumentsinn genannt, einer Epoche.7 

Ziel der dokumentarischen Methode nach Bohnsack ist die Rekonstruktion von 

Organisationsprinzipien konjunktiver Erfahrungsräume. In Bezug auf Selfies bedeutet das, 

über die Untersuchung der Formalstruktur einen Zugang zum Bild als eigengesetzliches und 

selbstreferenzielles System zu erlangen und ein implizit handlungsleitendes, atheoretisches 

und vorreflexives Wissen freizulegen. Von zentraler Bedeutung ist bei diesem methodischen 

Zugang die Veränderung der Fragestellung vom Was zum Wie. Demnach ist nicht der Inhalt 

einer Aussage (was wir auf einem Bild sehen) von primärem Interesse, sondern die 

Herstellung der Aussage (wie das, was wir sehen, hergestellt wurde).8 

                                                           
5  Erwin Panofsky: Ikonographie und Ikonologie: Bildinterpretation nach dem Dreistufenmodell, Köln 2006 

(11955). 
6  Max Imdahl: „Ikonik – Bilder und ihre Anschauung“, in: Gottfried Boehm (Hrsg.): Was ist ein Bild? 

München 1994, S. 300-324. 
7  Vgl. Ralf Bohnsack: „Die dokumentarische Methode der Bildinterpretation in der Forschungspraxis“, in: 

Winfried Marotzki und Horst Niesyto (Hrsg.): Bildinterpretation und Bildverstehen. Methodische Ansätze 
aus sozialwissenschaftlicher, kunst- und medientheoretischer Perspektive, Wiesbaden 2006, S. 45-75. hier: S. 
47. 

8  Vgl. Ralf Bohnsack: Qualitative Bild- und Videointerpretation. Die dokumentarische Methode, Stuttgart 2011 
(12009), S. 19-20.  



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

145 
 

Zunächst wird mittels einer formulierenden Interpretation danach gefragt, was auf einem 

Bild dargestellt wird, dies stellt somit den immanenten Sinngehalt der Abbildung heraus. In 

einer anschließenden reflektierenden Interpretation wird gefragt, wie es zu der Herstellung des 

Dargestellten kommt, um somit einen dokumentarischen Sinngehalt zu erschließen. Während 

bei der formulierenden Interpretation auf ein Kontextwissen zurückgegriffen werden muss, 

um beispielsweise Symbole zu erkennen und zu deuten, bemüht sich die reflektierende 

Interpretation darum, der Eigengesetzlichkeit des Bildes gerecht zu werden, indem seine 

formale Gesamtkomposition betrachtet wird. Durch diesen Schritt wird Vorwissen 

suspendiert und sich dem Bild, wie Imdahl es bezeichnet, statt durch ein wiedererkennendes 

Sehen durch ein sehendes Sehen angenähert.9 

Die Rekonstruktion der Formalstruktur des Bildes fragt nach drei Dimensionen des 

kompositionalen Aufbaus: nach der planimetrischen Ganzheitsstruktur, der perspektivischen 

Projektion und der szenischen Choreografie. Die Planimetrie verweist auf den formalen 

kompositionalen Aufbau des Bildes, indem dominante Linien und Flächen herausgearbeitet 

werden, was wiederum den Zugang zu der Eigenlogik eines Bildes zulässt. Die Perspektivität 

einer Abbildung ermöglicht es, Gegenstände, Personen und soziale Szenerien in ihrer 

räumlichen Darstellung zu erfassen. Die szenische Choreografie untersucht die Konstellation 

sich (zueinander) verhaltender und handelnder Personen in der Darstellung. Sie ermöglicht es, 

eine dem Bild innewohnende Logik von Aktion und Reaktion ablesen zu können.10  Die 

Durchführung der dokumentarischen Methode für die Interpretation von Bildern und 

Fotografien sieht in ihrer Ausführlichkeit im Anschluss an die formulierende und 

reflektierende Interpretation einer Abbildung die komparative Analyse weiterer Bilder vor. 

Dieser Schritt soll die Polysemie von Bildern kontrollieren und es ermöglichen, eine 

Typenbildung vorzunehmen. Aus Gründen des Umfangs muss im Rahmen dieses Projektes 

auf den Vergleich weiterer Bilder und das Ausarbeiten einer Typologie von Sad Selfies 

verzichtet werden.  

Die dokumentarische Methode und Sad Selfies 

Die folgende exemplarische Umsetzung dient dazu, Verletzlichkeit im Kontext ihrer 

Tabuisierung in einer Abbildung identifizierbar zu machen. Des Weiteren soll untersucht 

werden, wie diese Verletzlichkeitsdarstellung hergestellt wird und welche Möglichkeiten der 

Reflexion sich bezüglich eines epochen- und gesellschaftstypischen Habitus im Umgang mit 

Verletzlichkeit ergeben können.  

Formulierende Interpretation 

Als Untersuchungsgegenstand dient diesem Beitrag eine Fotografie der in Amsterdam 

lebenden und multidisziplinär arbeitenden Künstlerin Melanie Bonajo. Neben der Fotografie 

zählt Bonajo auch musikalische und choreographische Projekte zu ihrem Œuvre. Die 

Fotografie stammt aus einer Fotoreihe mit dem Titel Thank you for hurting me. I really 

                                                           
9  Vgl.: Max Imdahl: „Cézannes Malerei als Systembildung und das Unliterarische“, in: Angeli Janhsen-

Vukićević (Hrsg.): Max Imdahl. Gesammelte Schriften. Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, Frankfurt a.M. 1996, 
S. 274-281.  

10  Vgl. Bohnsack: Qualitative Bild- und Videointerpretation, S. 56-57.  



 TANJA LANGE 

146 
 

needed that.... 11  Die Sammlung umfasst diverse fotografische Selbstporträts, die die 

Künstlerin von sich selbst in Momenten anfertigte, in denen sie geweint hat. An einem 

ausgewählten Beispiel (Abbildung 1) soll exemplarisch die Untersuchung skizziert werden.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 1: Melanie Bonajo: „Thank you for hurting me. I really needed that...“ (2009), in: Katrin Gottschalk: 

„Melanie Bonajo: Hält beim Heulen die Kamera drauf“, in: Missy Magazine, 4 (2013), S. 30-47, hier: S. 35. 

Im Bildvordergrund ist eine Person zu sehen, die bis zur Schulterhöhe abgebildet und, soweit 

erkennbar, nackt ist. Um den Hals trägt sie eine weiße Perlenkette, ihr schulterlanges Haar 

trägt sie offen. Die Augen der Person sind gerötet und nassglänzend. Auch ihr Gesicht ist 

gerötet. Der Bildhintergrund ist durch Dunkelheit und Unschärfe dominiert. Eine schwach 

erkennbare Waagerechte im oberen Drittel des Hintergrunds deutet eine räumliche Begren-

zung an. Der kommunikativ-generalisierte Sinngehalt der Abbildung, also ein dem Bild 

innewohnender Sinngehalt, vermittelt, dass wir eine Person sehen, die verletzt ist/wurde. 

Dieses Wissen erschließt sich aus der Bildüberschrift (to hurt = jemanden verletzen, wehtun), 

der generalisierten Deutung der Merkmale für Schmerz und Trauer (Tränen, Hautrötungen) 

und der Identifikation ikonografischer Elemente. So suggerieren die Elemente der Dunkelheit 

und Nacktheit, dass das Erleben der Verletzung in einem geschlossenen, privaten Raum ohne 

die Anwesenheit anderer Personen dokumentiert wurde. Diese Aspekte unterstreichen das 

durch die Entstehungsbedingungen vorausgeschickte Wissen, dass Abgebildete und 

Bildproduzentin dieselbe Person sind. 

 

 

 

 

 

                                                           
11  Melanie Bonajo: „Thank you for hurting me. I really needed that...“ (2009), in: Katrin Gottschalk: „Melanie 

Bonajo: Hält beim Heulen die Kamera drauf“, in: Missy Magazine, 4 (2013), S. 30-47, hier: S. 35. 



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

147 
 

Reflektierende Interpretation 
 
Rekonstruktion der formalen Komposition 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abb. 2: Melanie Bonajo: „Thank you for hurting me. I really needed that...“ (2009), in: Katrin Gottschalk: 

„Melanie Bonajo: Hält beim Heulen die Kamera drauf“, in: Missy Magazine, 4 (2013), S. 30-47, hier: S. 35; 

Planimetrie (Linien von T.L).  

Planimetrie 

Die Untersuchung der planimetrischen Komposition, bei der mit möglichst wenigen Linien 

die Aufteilung des Bildes in der Fläche sichtbar gemacht werden soll, macht bei der 

Abbildung deutliche Strukturen sichtbar. So rahmen zwei Linien im oberen Bildteil 

ausgehend vom Scheitel das Gesicht und eröffnen durch die Verbindung zu einem Dreieck 

eine erste Fläche (rote Linien). Zweitens erzeugen zwei Linien entlang der Halskette im 

unteren Bildteil eine zweite Fläche, durch die das Bild in den Blick genommen wird (grüne 

Linien). Des Weiteren führt eine dominante Linie entlang des aus dem Bildausschnitt 

hinausreichenden rechten Armes der Person den Blick in einer Diagonalen durch die 

Abbildung (gelbe Linie). Diese Diagonale schneidet an einem zentralen Punkt die Linien der 

beiden anderen Flächen und markiert hier deutlich das Blickzentrum.  

Perspektivität 

Das Bild ist in der für die Fotografie typischen Zentralperspektive aufgenommen. Diese 

eröffnet den Blick auf das Foto wie durch ein Fenster, welches nahezu vollständig durch die 

abgebildete Person ausgefüllt ist. Dieser Umstand erschwert es, einen räumlichen Fluchtpunkt 

zu bestimmen. Die abgebildete Person, insbesondere ihr Gesicht samt Mienenspiel, wird 

somit planimetrisch und perspektivisch fokussiert. Die schwach angedeutete Bildkante im 

Hintergrund unterstreicht, dass bei dieser Zentralperspektive weder die Perspektive der Unter- 

noch der Aufsicht eingesetzt wurden. Die Betrachtenden befinden sich mit der abgebildeten 

Person auf Augenhöhe. Der durch den oberen Bildrand angeschnittene Kopf deutet eine große 

Nähe der Kamera beziehungsweise der Abbildenden an. 



 TANJA LANGE 

148 
 

Szenische Choreografie 

Da auf der Fotografie nur eine Person abgebildet ist, lässt sich unter dem Aspekt der 

szenischen Choreografie nicht die Konstellation sich zueinander verhaltender und handelnder 

Personen auf dem Bild ausmachen. Dennoch lässt sich durch diesen Analyseschritt eine dem 

Bild innewohnende Logik bezüglich des Verhaltens der Abgebildeten zur Position der 

Abbildenden und Betrachtenden identifizieren. So zeigt sich, dass die Schulterlinie im 

Gegensatz zum Gesicht nicht parallel zur Kameraposition liegt. Dies deutet darauf hin, dass 

sich die Person vor dem Betätigen des Auslösers mit dem Gesicht der Kamera zugewandt hat 

und so den Blick direkt in die Kamera lenkt. Unterstrichen wird diese vermutete 

Bewegungsabfolge durch die Haare, die bis über die Augen reichen, auf der Abbildung jedoch 

seitlich über den Augen liegen. Dies deutet darauf hin, dass die Person vor der Aufnahme die 

Haare seitlich aus dem Gesicht gestrichen hat. 

Ikonologisch-ikonische Interpretation  

Was wir sehen, ist eine Person, die weint. Dies tut sie (teilweise) nackt in einem privaten, 

verdunkelten Raum ohne die Anwesenheit anderer Menschen. Die Darstellung von 

Verletzung in einem Kontext von Privatheit, Nacktheit und Dunkelheit ist ein Indikator dafür, 

dass es sich beim Zeigen von Schwäche und Traurigkeit um ein Tabu handelt. Diese These 

ließe sich kaum aufrechterhalten, würde diese Aufnahme (und die anderen Aufnahmen aus 

der Fotoreihe Bonajos) öffentliche Orte bei Tageslicht mit Anwesenheit anderer Menschen 

zeigen. Eine ästhetische Dissonanz entsteht, wenn untersucht wird, wie diese Darstellung 

hergestellt wird. Obschon Indikatoren darauf hinweisen, dass sich die Person im konkreten 

Moment des Zeigens von Verletzung der Anschauung anderer Menschen entzieht, ist sie auf 

dem Selbstporträt planimetrisch und perspektivisch fokussiert. Die Abbildung wird in der 

Fläche nahezu vollständig vom Gesicht als Träger der Emotionen ausgefüllt und durch die 

Frontalperspektive aus nächster Nähe (Armlänge) so eingerahmt, dass sich der Bildinhalt 

darauf beschränkt. Des Weiteren zeigt die Untersuchung der szenischen Choreografie, dass 

die Abgebildete die Anschauung der gezeigten Verletzlichkeit zulässt, wenn nicht sogar 

herausfordert, wie die direkten körpergebundenen Ausdrucksformen wie Mimik, der direkte 

unverstellte Blick in die Kamera und die körperliche Zugewandtheit zeigen.  

Es gibt für die Betrachtenden nichts anderes zu sehen als die abgebildete Person und ihre 

Gefühle, es ist nicht möglich, sich diesen zu entziehen, außer sich dem Bild komplett zu 

verweigern. Das Wie der Darstellung zwingt die Betrachtenden dazu, sich dem Was der 

Darstellung auszusetzen, und deren Inhalt ist der Ausdruck von Schwäche, Traurigkeit und 

Verletzlichkeit. Das Insistieren auf Sichtbarmachung von etwas, das sich im Bereich des 

Privaten und Verborgenen abspielt, lässt durch die strukturelle Beschaffenheit der Fotografie 

einen epochentypischen Dokumentsinn vermuten. Der begrenzte Umfang dieses Projekts 

erlaubt es jedoch nicht, dieser Hypothese mittels einer ausführlichen qualitativen Analyse 

nachzugehen. Allerdings dient diese Hypothese dazu, die Frage nach der Beziehung von 

Tabuisierung und Anerkennbarkeit von Verletzlichkeit aufzuwerfen. Zu diesem Zweck wende 

ich mich im folgenden Abschnitt den grundlegenden Aspekten der Anerkennungsphilosophie 

und dem theoretischen Vergleichshorizont der Überlegungen Judith Butlers im Speziellen zu. 

Der Sinn und Zweck dieses Exkurses in die Anerkennungsphilosophie für den Themen-



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

149 
 

komplex von Tabuisierung von Verletzlichkeitsdarstellungen besteht darin, zu verdeutlichen, 

wie intersubjektive Anerkennungsprozesse sich konstituieren und durch welche 

Rahmenbedingungen sie markiert und begrenzt werden. 

Anerkennungsphilosophische Überlegungen 

Die Frühschriften von Georg Wilhelm Friedrich Hegel bilden die Grundlagen philosophischer 

Anerkennungstheorien. Aus einem Interesse an Konzepten der Liebe und Freundesliebe 

entwickelte er in seiner frühen Werkphase Überlegungen zu der Institutionalisierung von 

sozialen Beziehungen. In der Phänomenologie des Geistes wird von Hegel eine Theorie der 

Anerkennung entfaltet, in deren Zentrum die Selbstbewusstwerdung im Kontext 

intersubjektiver Interaktionen steht. Für das Herausbilden einer selbstbewussten Existenz 

genügt keine Subjekt-Objekt-Beziehung, es bedarf der Anerkennung durch einen 

selbstbewussten Anderen: „Das Selbstbewußtsein ist an und für sich, indem und dadurch, dass 

es für ein Anderes an und für sich ist, d.h. es ist nur als Anerkanntes.“12 Wechselseitige 

Anerkennung ist für eine selbstbewusste Existenz elementar. Ich erkenne mich, indem ich 

mich als von einem Anderen verschieden erkenne. Um diese Alterität erkennen zu können, 

muss auch der Andere als von mir verschieden anerkannt werden. „Jeder ist seiner selbst 

gewiss, aber nicht des anderen, und darum hat seine eigene Gewißheit von sich noch keine 

Wahrheit...“.13 Diese Selbstgewissheit muss laut Hegel dem Anderen demonstriert werden, 

indem sie sich in einem, wie Hegel es nennt, Kampf um Leben und Tod bewähren. Diese 

Kampfrhetorik markiert weniger Bedingungen einer physischen Existenz, als dass sie die 

Existenz eines Anderen als ethische Bedingung herausstellt, von der aus die Möglichkeiten 

und auch Grenzen einer selbstbewussten Existenz definiert werden, so wie es Andreas Hetzel 

pointiert zusammenfasst: „Der Andere, dessen Anerkennung mein Selbst performativ setzt, 

bildet aber zugleich eine Gefahr für die Möglichkeit meines Selbst. Er kann mir die 

Anerkennung auch immer verweigern, mich negieren.“14  

Die wechselseitige Bedingtheit von Anerkennungsbeziehungen lässt sich besonders 

deutlich anhand der berühmten hegelschen Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft 

illustrieren. Hegel beschreibt ein Verhältnis zwischen Herr und Knecht, in dem der Herr ein 

wesentliches Bewusstsein besitzt. Er ist wesentlich für den Knecht, der ihm dient. Dagegen 

besitzt der Knecht ein unwesentliches Bewusstsein; er ist da, um dem Herrn zu dienen, sein 

Dasein scheint auf den ersten Blick für den Herren beliebig und austauschbar. Jedoch wird in 

der selbstbewusstseinskonstituierenden Anerkennungsbewegung die Herrschaftsposition 

ausgehöhlt, denn es stellt sich für den Herrn die Frage, was er selbst und seine Anerkennung 

wert sind, wenn der Andere, dessen Anerkennung seine Herrschaftsposition sicherstellt, nichts 

wert ist. Oder um mit den Worten Hannes Kuchs zu fragen: „Was zählt die Anerkennung von 

einem Anderen, der nichts zählt?“15 Die Wechselseitigkeit der Anerkennungsbeziehung führt 

zu einer Instabilität der Herrschaft und zwingt den Herren, den Knecht anzuerkennen. Hieraus 

entwickelt Hegel sodann Strukturen der Sittlichkeit. Es entsteht ein allgemeines Selbstbe-
                                                           
12  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1996 (11807), S. 145. 
13  Ebd., S. 148. 
14  Andreas Hetzel: „Alterität und Anerkennung. Einleitende Bemerkungen“, in: ders., Dirk Quadflieg und Heidi 

Salaverría (Hrsg.): Alterität und Anerkennung, Baden-Baden 2011, S. 11-34, hier: S. 29.  
15  Hannes Kuch: „Anerkennung, Wechselseitigkeit und Asymmetrie“, in: Andreas Hetzel, Dirk Quadflieg und 

Heidi Salaverría (Hrsg.): Alterität und Anerkennung. Baden-Baden 2011, S. 93-111, hier: S. 97. 



 TANJA LANGE 

150 
 

wusstsein, das die Ungleichheit in besonderen Einzelheiten aufhebt und die wechselseitigen 

Beziehungen zwischen Subjekten generalisiert.  

Die grundlegenden Erkenntnisse früher Anerkennungstheorien sind, dass Selbstbewusst-

sein stets in sozialen Beziehungen konstituiert wird, wobei Wechselseitigkeit nicht unbedingt 

asymmetrischen Beziehungen vorbeugt, denn auch wenn sich Herr und Knecht gegenseitig 

anerkennen, so erkennen sie auch ihr asymmetrisches Machtverhältnis an. Des Weiteren 

vollziehen sich Anerkennungsprozesse zwar intersubjektiv, allerdings ist das dyadische 

Verhältnis zwischen Subjekten von einem Dritten gerahmt, nämlich durch einen 

generalisierten Anderen, das heißt durch soziale Strukturen, Normen und Werte. Dies sind die 

zentralen Aspekte, die in aktuellen Anerkennungstheorien diskutiert werden. In seiner breit 

rezipierten Habilitationsschrift strebt Axel Honneth an, durch sein Anerkennungskonzept „die 

Grundlage einer normativ gehaltvollen Gesellschaftstheorie“16 bereitstellen zu können. So 

konstatiert er, dass es sich bei sozialen Konflikten nicht ausschließlich um das Durchsetzen 

von Interessen marginalisierter Gruppen handelt. Der ausschlaggebende Punkt sei vielmehr, 

dass marginalisierte Subjekte nach einer Anerkennung ihrer Werte oder Leistungen verlangen. 

Im Sinne eines Werterealismus ist es nach Honneth die Herausforderung, einen transhis-

torischen Wertehorizont zu etablieren, vor dem die Anerkennungswürdigkeit der Individuen 

gewährleistet erscheint. Dieser Werterealismus Honneths ist einer kritischen Revision 

unterzogen worden, 17  welche eine Transhistorizität allgemein verbindlicher Werte und 

Normen in Frage stellt. Die Setzung von Werten und Leistungen als Grundlage für 

Anerkennung von Personen erweist sich als problematisch, stellt sich doch die Frage nach 

Entstehungskontext und Geltungsmacht solcher allgemeiner Werte.  

Werden diese anerkennungsphilosophischen Prämissen nun auf Verletzlichkeitsdar-

stellungen durch Selfies angewandt, so lässt sich bis hierhin Folgendes feststellen: Die Frage, 

ob der Darstellung von Verletzlichkeit, Trauer und Schwäche auf Sad Selfies eine öffentliche 

und gesellschaftliche Legitimität zugesprochen wird, ist eine Frage von Anerkennung eben 

dieser Eigenschaften. Dieser Anerkennungsprozess ist intersubjektiv, findet also in diesem 

Kontext zwischen den Abbildenden und den Betrachtenden statt. Ob die Anerkennung von 

Verletzlichkeit aus diesem Prozess hervorgeht, hängt davon ab, ob die Betrachtenden die 

Verletzlichkeit, mit der sie durch die Darstellenden konfrontiert werden, auch als eine 

Darstellung ihrer eigenen Verletzlichkeit anerkennen und ihr somit einen Geltungsanspruch 

zugestehen. Über diese intersubjektive Ebene hinaus ist der Anerkennungsprozess von 

Verletzlichkeit durch gesellschaftliche Normen und Werte bestimmt. Und um die Frage nach 

der kulturell gesellschaftlichen Bedingung von Anerkennung von Verletzlichkeit erhellen zu 

können, bedarf es einer Untersuchung, wie diese Normen und Werte bedingt sind. 

Nach den gesellschaftlichen Maßstäben fragt insbesondere der poststrukturalistische 

Ansatz Judith Butlers. Die Philosophin ist im Hinblick auf den Untersuchungsgegenstand 

besonders interessant, da sie sich in ihren Arbeiten sowohl mit dem Themenbereich der 

Anerkennung als auch der Verletzlichkeit befasst. So stellt sie sich in einem konstruktiven 

kritischen Austausch mit der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin den Fragen nach 

                                                           
16  Vgl. Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt 

a.M. 1994, S. 7. 
17  Vgl.: Hetzel: „Alterität und Anerkennung“; Stefan Deines: „Soziale Sichtbarkeit. Anerkennung, Normativität 

und Kritik bei Judith Butler und Axel Honneth“, in: Georg W. Bertram, Robin Celikates, Christophe Laudou 
und David Lauer (Hrsg.): Socialité et reconnaissance. Grammaires de l᾽humain. Paris 2007, S. 143-161. 



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

151 
 

Intersubjektivität in Anerkennungsprozessen und der Frage, ob neben dem dyadischen 

Verhältnis auch Möglichkeiten einer postödipalen Triangulation bestehen. Hier schließt sie 

folgendermaßen:  

Moreover, when we consider that the relations by which we are defined are not dyadic, but always 

refer to a historical legacy and futural horizon that is not contained by the Other but constitutes 

something like the Other of the Other, then it seems to follow that who we ‚are‘ fundamentally is a 

subject in a temporal chain of desire that only occasionally and provisionally assumes the form of 

the dyad.18  

Hier weist Butler bereits auf die Historizität, Komplexität und Reichweite des Kontextes hin, 

vor dem Anerkennungsprozesse stattfinden und der diese bedingt. So fordert sie dann dazu 

auf, die Konsequenzen dieser Erkenntnis weiter zu durchdenken: „Let us now begin to think 

again on what it might mean to recognize one another when it is a question of so much more 

than the two of us.“19  

In ihren darauf folgenden Publikationen 20  fragt Butler weiterhin nach den Rahmen-

bedingungen von Anerkennung. Sie tut dies nun weniger durch eine psychoanalytische 

Herangehensweise, sondern verortet ihre Überlegungen auf einer gesellschaftspolitischen 

Makroebene. Raster des Krieges schrieb sie explizit vor dem Hintergrund der US-

amerikanischen Außenpolitik nach dem 11. September. Aus verschiedenen Blickwinkeln 

diskutiert Butler hier die Rahmenbedingungen, aufgrund derer ein Leben potentiell 

betrauerbar und damit überhaupt erst anerkennenswert wird, das heißt als ein Leben, das 

gelebt wurde. Dabei nimmt sie eine für die vorliegende Analyse hilfreiche Unterscheidung 

von Anerkennungsebenen vor. Sie unterscheidet dabei zwischen  

Wahrnehmung als Modus eines Erkennens, das noch nicht Anerkennen ist und sich nicht 

unbedingt auf Anerkennen zurückführen lässt; und Intelligibilität als allgemeines historisches 

Schema oder als Reihe historischer Schemata, die das Erkennbare als solches konstituieren. […] 

Ein Leben muss als Leben intelligibel sein, es muss gewissen Konzeptionen des Lebens 

entsprechen, um anerkennbar zu werden. Wie Normen der Anerkennbarkeit den Weg zur 

Anerkennung ebnen, so bedingen und erzeugen Schemata der Intelligibilität erst diese Normen der 

Anerkennbarkeit.21  

Historische Schemata bilden also den Rahmen dessen, was intelligibel, was verständlich ist 

und damit als Grundlage gegenseitiger Anerkennungsbeziehungen gelten kann. An dieser 

Stelle ist es wichtig, zu betonen, dass Butler den Begriff der Intelligibilität aus seinem 

erkenntnisphilosophischen Kontext herausgelöst und erweitert hat. Epistemologische 

Intelligibilität bezieht sich im Gegensatz zur Empirie auf Dinge und Sachverhalte, die nur 

durch den Intellekt, also verstandesmäßig erfassbar und somit existent sind.22 Butler verwen-

                                                           
18  Vgl.: Judith Butler: „Longing for Recognition. Commentary on the Work of Jessica Benjamin“, in: Studies in 

Gender and Sexuality, 1.3 (2000), S. 271-290, hier: S. 289. 
19  Ebd. 
20  Besonders hervorzuheben sind hier Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno Vorlesungen 2002, 

Frankfurt a.M. 2002; dies.: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M. 2005; dies.: Raster des 
Krieges: Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. 2010. 

21  Butler: Raster des Krieges, S. 14. 
22  Vgl.: Werner Beierwaltes: „Intelligibel, das Intelligible, Intelligibilität“, in: Joachim Ritter und Karlfried 

Gründer (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel 1976, S. 463-465. 



 TANJA LANGE 

152 
 

det in ihren Arbeiten den Begriff einer sozialen und kulturellen Intelligibilität. Diese bezieht 

sich auf das, was juristisch, sozial und politisch als existent wahrgenommen wird.  

Nachhaltig diskutiert wurde diese Frage der Intelligibilität am Beispiel von Geschlechts-

identitäten in Butlers Das Unbehagen der Geschlechter. In Bezug auf Geschlecht beschreibt 

sie den Begriff der Intelligibilität wie folgt:  

‚Intelligible‘ Geschlechtsidentitäten sind solche, die in bestimmtem Sinne Beziehungen der 

Kohärenz und Kontinuität zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der Geschlechtsidentität 

(gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften und aufrecht erhalten.23  

Demnach sind Personen, deren Geschlechtsidentität, Anatomie oder sexuelles Begehren nicht 

den Beziehungen der Kohärenz und Kontinuität im Sinne eines binären Geschlechtersystems 

entspricht, zwar als Gegenstände der real existierenden Welt wahrnehmbar. Allerdings sind 

sie insofern nicht intelligibel, als dass sie juristisch, sozial und politisch unverständlich und 

unerkennbar bleiben, wie die fehlende Möglichkeit eines nicht männlichen oder weiblichen 

Personenstandes oder der gleichgeschlechtlichen Ehe zeigen. 

Wie das Beispiel um intelligible Geschlechtsidentitäten zeigt, sind die historischen 

Schemata (Geschlechterbinärität) maßgeblich für die Deutungsmacht gesellschaftlicher Werte 

und Normen verantwortlich. Sie bilden den kulturellen und normativen Rahmen, in dem die 

Anerkennung von Personen oder Sachverhalten ermöglicht oder verhindert wird. In Raster 
des Krieges24 wendet sich Butler der Frage zu, wie speziell angelegte Raster/Rahmen die 

Wahrnehmbarkeit und Anerkennbarkeit formen. Mit ihrer Diskussion von Folterbildern aus 

Abu Graib richtet sie den Blick auf visuelle Medien bzw. deren normative und kulturelle 

Rahmungen und prüft, welche Auswirkungen sie auf die transitive Affektivität haben. In 

diesem Zusammenhang stellt Butler für diese Auseinandersetzung mit Darstellungen von 

Verletzlichkeit eine anregende Möglichkeit in Aussicht: 

Als visuelle Deutung kann die Fotografie nur innerhalb bestimmter Grenzen und damit innerhalb 

bestimmter Arten von Rahmen betrieben werden, es sei denn natürlich, der vorgegebene Rahmen 

wird selbst Teil der erzählten Geschichte und es sei denn, es gibt einen Weg, den Rahmen selbst zu 

fotografieren. Das Foto, das die Deutung seines Rahmens gestattet, öffnet sich damit der kritischen 

Prüfung der Beschränkungen, die über die Deutung der Wirklichkeit verhängt wurden. Es 

verdeutlicht und thematisiert den Mechanismus dieser Beschränkung und stellt selbst einen Akt 

des ungehorsamen Sehens dar.25 

Die Frage nach einem Weg, den Rahmen einer Fotografie durch eben diese abzubilden und 

deuten zu können, eröffnet in der Auseinandersetzung mit den Darstellungen von 

Verletzlichkeit durch Selfies eine Perspektive, aus der sich vielversprechende Fragestellungen 

und Denkrichtungen ableiten lassen. Das folgende Kapitel soll eine unabgeschlossene 

Sammlung solcher Fragestellungen darstellen. 

                                                           
23  Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991, S. 38. 
24  Der englische Originaltitel Frames of War. When is Life Grievable? weckt mit der Verwendung von 

„Rahmen“ (Frames) augenblicklich Assoziationen zu visueller Bildsprache und verdeutlicht die Absicht der 
Autorin, einen Zusammenhang zwischen bildlicher und konzeptioneller Rahmung von Betrauerbarkeit und 
der daraus resultierenden ungleichmäßigen Verteilung von Verletzbarkeit herzustellen. Vgl.: Judith Butler: 
„Introduction to the Paperback Edition“, in: dies.: Frames of War. When is Life Grievable?, London, New 
York 2010, S. ix-xxx. 

25  Butler: Raster des Krieges, S. 72. 



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

153 
 

Ausblick auf weiterführende Fragestellungen 

Die Frage, die sich nach der Betrachtung von Sad Selfies im Kontext von Aspekten der 

Anerkennung nach Butler förmlich aufdrängt, ist: Verfügen Darstellungen von Verletzlichkeit 

durch Selfies über die Möglichkeit, die Rahmenbedingungen und Grenzen der 

Anerkennbarkeit von Verletzlichkeit zu thematisieren? Vermag die Art und Weise der 

Selbstdarstellung in Momenten der Verletzlichkeit eine Aussage darüber zu treffen, wie sehr 

oder wie wenig es möglich ist, dem Anderen die eigene Schwäche und Verletzbarkeit 

preiszugeben?  

Überlegungen dieser Art lohnen, in einen Kontext von Individualität und gesellschaftlichen 

Zusammenhängen gestellt zu werden. Auf die Frage, ob es sinnvoll ist, das Konzept der 

Verletzbarkeit in gleicher Weise auf Personen wie auf Nationen anzuwenden, bietet Butler 

folgende Sichweise an:  

[...] it seems to me that nations tend to focus on individuals as iconic, as representing or, better, 

embodying national ideals and fantasies. I am not sure a nation can even articulate its own self-

understanding without an iconic investment in certain kinds of ‚individuals‘.26  

Da Subjektbildung nicht in einem gesellschaftlichen Vakuum stattfindet, kann also die 

Darstellung von Verletztlichkeit über den individuellen Rahmen hinausweisen und Aspekte 

ihrer Anerkennbarkeit auf der Makroebene skizzieren. Dass eine identische Herangehens-

weise auf diese Aspekte auf Mikro-, Meso- und Makroebene sinnvoll ist, soll damit jedoch 

nicht gesagt werden. Somit bleiben die Fragen der Übertragbarkeit und Differenzierung 

weiter offen und lohnenswert. 

Gegenstand weiterer Überlegungen sind die historischen Schemata, die Wahrnehmbarkeit 

und Anerkennbarkeit der auf den Selfies abgebildeten Verletzlichkeit formen. Welche 

tradierten Normen und Werte über Verletzlichheit tragen dazu bei, dass das Zulassen und 

Dokumentieren dieser Emotionen, wie Sad Selfies anzeigen, isoliert unter Ausschluss einer 

Öffentlichkeit stattfindet? Welche historischen Schemata formen unsere Wahrnehmung und 

Beurteilung, wenn die Dokumentationen von Verletzlichkeit uns erreichen und eine 

Öffentlichkeit erhalten? Wie ist es um eine kulturelle Intelligibilität von Verletzbarkeit 

bestellt? Welche gesellschaftlichen Normen und Werte offenbaren sich in dem 

Narzissmusdiskurs um Selfies im Allgemeinen? Welchen Aufschluss kann eine Untersuchung 

von Verletzlichkeitsdarstellungen im Speziellen auf kausale Zusammenhänge von 

Tabuisierung und Anerkennung bieten? 

Kommen wir der Aufforderung Butlers nach und erschließen durch ein ‚ungehorsames 

Sehen‘ von Sad Selfies historische Schemata der Rezeption solcher Darstellungen, eröffnet 

sich gegebenenfalls eine Perspektive auf eine politische Dimension. Die Entstehung, 

Zirkulation und Diskussion von Selfies deutet auf eine Bedeutungsrelevanz des Mediums Foto 

in seinem modernen digitalisierten Gesellschaftskontext hin. Hierzu bietet sich ein Rückgriff 

auf Walter Benjamins für die Medienwissenschaft richtungsweisenden Aufsatz Das 
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit an. Benjamin sah in der 

                                                           
26  Sabine Hark und Paula-Irene Villa: „‚Confessing a Passionate State...‘: Judith Butler im Interview“, in: 

Feministische Studien, 2 (2011), S. 196-205, hier: S. 202.  
 http://www.feministische-studien.de/uploads/download.php?get=tx_cuppaperlist/Fem_Stud_text_11_02.pdf 

(zuletzt aufgerufen am 02.01.2015). 



 TANJA LANGE 

154 
 

Reproduzierbarkeit von Kunst, besonders der Entstehung des Mediums Fotografie, eine 

Veränderung der kollektiven Wahrnehmung impliziert. Selbstverständlich ist Benjamins 

Aufsatz im zeitgeschichtlichen Kontext des Nationalsozialismus und als Kommentar der 

Einbindung von Medien in propagandistische Zwecke zu verstehen. Der Kunstwerkaufsatz 

stellt somit eine Mahnung an gesellschaftlich und politisch bedingte Wahrnehmung von Kunst 

dar: „So steht es um die Ästhetisierung der Politik, welche der Faschismus betreibt. Der 

Kommunismus antwortet ihm mit der Politisierung der Kunst.“27 Neben der Betrachtung von 

Selfies aus diesem Blickwinkel ist allerdings auch eine Überlegung reizvoll, ob das Erstellen 

und Teilen von Sad Selfies auch als Politisierung der Reproduzierbarkeit gelesen werden 

kann. Kann die Tabuisierung der Demonstration von Verletzbarkeit durch das Medium Selfie 

und seine Zirkulation im Internet überwunden und rezipierbar gemacht werden? 

Zuletzt stellt sich die Frage nach einer geeigneten Methodik, möchte man sich den oben 

genannten und weiteren Fragen zu einer Analyse von Sad Selfies aus gesellschaftspolitischer 

und/oder kulturwissenschaftlicher Perspektive annähern. Zum einen bietet sich die hier 

vorgestellte dokumentarische Methode aus vielerlei Hinsicht an. Mit ihr wurde von Bohnsack 

ein Verfahren entwickelt, welches visuelle Medien wie Fotografien als Daten für qualitative 

Forschungsinteressen nutzbar macht. Besonders attraktiv erscheint hierbei der von Imdahl 

entlehnte Anspruch an die Methode, ein ‚sehendes Sehen‘ der Bilder zu ermöglichen. Das 

‚sehende Sehen‘ liefert das methodische Äquivalent zu Butlers inhaltlicher Forderung eines 

‚ungehorsamen Sehens‘, um Rahmenbedingungen und Grenzen von kultureller Intelligibilität 

und Anerkennbarkeit kritisch zu erkunden. Zudem sei erwähnt, dass die Methode einen 

enormen Beitrag für die von Werner Faulstich beklagte karge Methodenlandschaft zur 

Bildinterpretation in den Medien- und Kulturwissenschaften leistet.28 

Allerdings ergaben sich durch die Anwendung der Methode in diesem Beitrag auch 

Zweifel an ihrer Umsetzbarkeit für den Untersuchungsgegenstand Selfie. So ist es denn 

fraglich, ob die Analyseschritte der Perspektivität und szenischen Choreografie, wie sie 

gegenwärtig in der Ausarbeitung Bohnsacks empfohlen werden, für das spezifisch 

fotografische Genre des Selbstportraits anwendbar sind. So ist doch die Zentralperspektive die 

dominante Perspektive, was sich aus dem Charakteristikum ergibt, dass Abbildende und 

Abgebildete dieselbe Person sind. Auch die szenische Choreografie erscheint zweifelhaft. Der 

Entstehungskontext der Methode in der Kunstgeschichte nimmt unter anderem Bezug auf 

großflächige Gemälde mit multiplen und komplexen Handlungssträngen. Ob der Analyse-

schritt der szenischen Choreografie auch für die Erörterung von fotografischen Selbstporträts 

übertragbar ist, scheint fraglich. Auf diesen Bildern ist meist nur eine Person abgebildet. 

Daher ist weniger die Interaktion von Abgebildeten von Interesse, es rückt vielmehr die 

Beziehung zwischen Sujet und Betrachter in den Fokus der Untersuchung.  

Abschließend bleibt festzustellen, welche breiten Möglichkeiten der Auseinandersetzung 

mit dem Forschungsgegenstand Selfie, besonders Verletzlichkeitsdarstellungen, noch 

unangetastet sind. So ist hier noch viel Arbeit in theoretischer Zuwendung zu Zusammen-

hängen von Tabuisierung und Anerkennung von Trauer, Schwäche und Verletzbarkeit aus 

philosophischer, kulturwissenschaftlicher sowie gesellschaftspolitischer Perspektive zu leis-

                                                           
27  Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt a.M., 1992 

(11935), S. 44. 
28  Vgl.: Werner Faulstich (u.a.): Bilderanalysen: Gemälde, Fotos, Werbebilder, Bardowick 2009. 



 VERLETZBARKEIT UND SELFIEKULTUR 

155 
 

ten. Ebenso steht eine Erarbeitung oder Anpassung vorhandener Methoden zur Analyse von 

Selfies aus, um diesem zeitgenössischen Medienphänomen gerecht werden zu können. Für 

weitergehende Forschungen in diese Richtung soll dieser Beitrag einen ersten Anreiz bieten.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Beierwaltes, Werner: „Intelligibel, das Intelligible, Intelligibilität“, in: Joachim Ritter und Karlfried 

Gründer (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 4, Basel 1976, S. 463-465. 

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt a.M. 

1992. 

Bohnsack, Ralf: „Die dokumentarische Methode der Bildinterpretation in der Forschungspraxis“, in: 

Winfried Marotzki und Horst Niesyto (Hrsg.): Bildinterpretation und Bildverstehen: Methodische 
Ansätze aus sozialwissenschaftlicher, kunst- und medientheoretischer Perspektive, Wiesbaden 

2006, S. 45-75. 

Bohnsack, Ralf: Qualitative Bild- und Videointerpretation: Die dokumentarische Methode, Stuttgart 

2011. 

Bonajo, Melanie: „Thank you for hurting me. I really needed that...“ (2009), in: Katrin Gottschalk: 

„Melanie Bonajo: Hält beim Heulen die Kamera drauf“, in: Missy Magazine, 4 (2013), S. 30-47. 

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991. 

Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M. 2005.  

Butler, Judith: „Introduction to the Paperback Edition“, in: dies.: Frames of War. When is Life 
Grievable?, London, New York 2010, S. IX-XXX. 

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M. 2002.  

Butler, Judith: „Longing for Recognition. Commentary on the Work of Jessica Benjamin“, in: Studies 
in Gender and Sexuality, 1.3 (2000), S. 271-290. 

Butler, Judith: Raster des Krieges: Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. 2010. 

Deines, Stefan: „Soziale Sichtbarkeit. Anerkennung, Normativität und Kritik bei Judith Butler und 

Axel Honneth“, in: Georg W. Bertram, Robin Celikates, Christophe Laudou und David Lauer 

(Hrsg.): Socialité et reconnaissance. Grammaires de l᾽humain, Paris 2007, S. 143-161. 

Faulstich, Werner: Bildanalysen: Gemälde, Fotos, Werbebilder, Bardowick 2010. 

Hark, Sabine, Paula-Irene Villa: „‚Confessing a Passionate State...‘: Judith Butler im Interview“, in: 

Feministische Studien, 2 (2011), S. 196-205.  

 http://www.feministische-studien.de/uploads/download.php?get=tx_ 

cuppaperlist/Fem_Stud_text_11_02.pdf 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1996. 

Hetzel, Andreas: „Alterität und Anerkennung. Einleitende Bemerkungen“, in: ders., Dirk Quadflieg 

und Heidi Salaverría (Hrsg.): Alterität und Anerkennung, Baden-Baden 2011, S. 11-34. 

Honneth, Axel: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt a.M. 1994.  



 TANJA LANGE 

156 
 

Imdahl, Max: „Ikonik – Bilder und ihre Anschauung.“ in: Gottfried Boehm (Hrsg.): Was ist ein Bild? 

München 1994, S. 300-324. 

Imdahl, Max: „Cézannes Malerei als Systembildung und das Unliterarische“, in: Angeli Janhsen-

Vukićević (Hrsg.): Max Imdahl. Gesammelte Schriften, Band 1, Zur Kunst der Moderne, Frankfurt 

a.M. 1996, S. 274-281.  

Kuch, Hannes: „Anerkennung, Wechselseitigkeit und Asymmetrie“, in: Andreas Hetzel, Dirk 

Quadflieg und Heidi Salaverría (Hrsg.): Alterität und Anerkennung. Baden-Baden 2011, S. 93-111. 

o.A.: „Selfy“, in: Urban Dictionary online, http://de.urbandictionary.com/define. php?term=selfies 

Oxford Univerity Press: „Oxford Dictionary Word of the Year 2013“, in: Oxford Dictionary online, 
http://blog.oxforddictionaries.com/press-releases/oxford-dictionaries-word-of-the-year-2013/ 

Panofsky, Erwin: Ikonographie und Ikonologie: Bildinterpretation nach dem Dreistufenmodell, Köln 

2006. 

Ryan, Erin Gloria: „Selfies Aren’t Empowering: They Are a Cry for Help“, in: Jezebel.com, 

http://jezebel.com/selfies-arent-empowering-theyre-a-cry-for-help-1468965365 

Stein, Joel: „The Me Me Me Generation: Millennials are lazy, entitled narcissists who still live with 

their parents. Why they'll save us all“, in: Time vom 09.05.2013, http://time.com/247/millennials-

the-me-me-me-generation/. 

 



  

 

VERA NORDHOFF (Paderborn) 

Alles ist erlaubt – oder doch nicht? Subjektive Tabus und ihre Grenzen in der Serie Sex 
and the City 

Das Thema Sexualität medial zu inszenieren, galt Ende der 1990er Jahre weder in den USA 

noch in Europa als neue Entwicklung: An nackte Haut und Sex, dargeboten in Wort und/oder 

bewegten Bildern, dürften sich insbesondere die Fernsehzuschauer innerhalb einer seit den 

späten 60er Jahren sexuell revolutionierten Gesellschaft heute längst gewöhnt haben. 

Dennoch ist mit der US-amerikanischen Serie Sex and the City eine Modifizierung des 

Sexualitätsdiskurses einhergegangen, indem sie die detailgetreue Beschreibung sexueller 

Erfahrungen nicht nur zum Hauptgesprächsthema erklärt, sondern sich dabei auch eines 

Vokabulars jenseits der durch den Theoretiker Michel Foucault bezeichneten „gründlich 

gesäuberten Sprache“1 innerhalb des Sexualitätsdiskurses bedient. Oder wie es der Journalist 

Peter Praschl in seiner Abhandlung über Sex and the City beschreibt: 

Nie zuvor hatte jemand im Fernsehen solche Geschichten erzählt. Nicht mit so vielen Details, 

nicht inklusive aller Details. Es hatte Andeutungen gegeben, Witzeleien, sicher, und im 

Spätnachtprogramm manchmal Filme mit Kunstvorbehalt. Aber nie zuvor hatte in einer 

Fernsehserie eine Frau davon gesprochen, wie verhöhnt vom Universum man sich fühlen konnte, 

wenn man mit einem ins Bett ging und dann ein Mikropenis in einem steckte, oder eben: nicht 

steckte.2 

Tabubrüche scheinen innerhalb dieser erzählten Welt, in der derart offen über Sexualität 

gesprochen wird, kaum vorstellbar zu sein. Und dennoch wird insbesondere in der auf die 

Serie folgenden Verfilmung deutlich, dass ein Tabubruch hier nicht nur existiert, sondern dass 

dieser zudem einen äußerst konventionellen Charakter aufweist: Das Nicht-Erscheinen eines 

potentiellen Ehemannes vor dem Traualtar und die damit verbundene Ablehnung des 

Eheversprechens wird von allen Hauptfiguren als Tabubruch empfunden.  

Im Folgenden wird vor diesem Hintergrund die Haltung der Protagonistinnen mit Hilfe des 

Geständnis-Konzepts von Foucault konturiert. Ihre Reaktionen auf den Verrat am Traualtar, 

der in seiner geplanten Öffentlichkeitswirksamkeit der Intimität einer monogamen 

Paarbeziehung entgegensteht, werden mit der Theorie des Sozialwissenschaftlers Niklas 

Luhmann, die er in seinem Werk Liebe als Passion beschreibt, in Verbindung gebracht. 

Vier Frauen, wie sie unterschiedlicher nicht sein könnten, diskutieren von 1998 bis 2004 in 

mehr als 90 Episoden miteinander ihr Sexualleben. Tabus, nach Claudia Benthien und Ortrud 

Gutjahr zu verstehen als Verhaltensweisen, die der Sitte nach untersagt sind, gibt es dabei 

weder hinsichtlich der Partnerwahl und -anzahl noch bezüglich sexueller Neigungen. 

Vermeintliche Überschreitungen des Schicklichen werden innerhalb dieser Konstellation gar 

nicht erst als solche gebrandmarkt, sondern werden – im Gegenteil – durch ihre inflationären 

Thematisierungen konventionalisiert. 

So findet die „sexhungrige“ Samantha keinen Anstoß daran, mit einem verheirateten Mann 

eine Nacht zu verbringen, würde sich auf diese Art und Weise aber niemals gegenüber ihrer 

naiv-romantisch veranlagten Freundin Charlotte verhalten. Zahlreiche sexuelle Praktiken 
                                                           
1  Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M. 1977, S. 26. 
2  Peter Praschl: Sex and the City, Zürich 2013, S. 6. 



 VERA NORDHOFF 

158 
 

„unterliegen entweder Handlungstabus oder sind allein Sprach- und Kommunikationstabus 

unterworfen, wodurch diese in gewissem Sinne ‚stillschweigend‘ legitimiert werden“.3 Still-

schweigend wird dagegen in der Serie Sex and the City überhaupt nichts getan. Die 

Aufhebung der gültigen Tabus, die hier berührt werden, betreffen weniger die sexuellen 

Handlungen selbst, als vielmehr deren kommunikative Veröffentlichung. Alles ist erlaubt, 

alles wird erzählt – sofern die ungeschriebenen Regeln innerhalb der Freundinnen-

Konstellation eingehalten werden, das heißt, die Partner der jeweils anderen tabu sind. 

Dass demzufolge weder bestimmte sexuelle Handlungen noch deren Offenbarung 

zwangsläufig an einen übergeordneten Gesellschaftskodex oder eine Institution gebunden 

sind, aber dennoch bestimmten Machtstrukturen unterliegen, lässt sich im Sinne Michel 

Foucaults am Geständnis festmachen. In seinen Ausführungen zum Sexualitätsdiskurs 

beschreibt er das Geständnis als eines der Hauptrituale abendländischer Gesellschaften, durch 

das man sich spätestens seit dem Mittelalter die „Produktion der Wahrheit“ versprochen 

habe. 4  Ausgehend von der christlichen Geständnispflicht, die durch das Bußsakrament 

installiert wird, entwickelten sich Foucault zufolge Beichttechniken, die in unterschiedlichen 

Lebensbereichen, so zum Beispiel der Justiz und der Verwaltung, zum Tragen kamen. Dem 

Geständnis sei somit nicht nur „eine zentrale Rolle in der Ordnung der zivilen und religiösen 

Mächte“5 zugewiesen worden. Die Geständnispflicht habe sich ebenso zu einer allgemeinen 

Regel innerhalb des Sexualitätsdiskurses entwickelt. Der Sex als „Gegenstand des Geständ-

nisses par excellence“6 stelle unter der Nutzung eines zensierten Vokabulars 

die quasi unendliche Aufgabe, sich selbst oder einem anderen so oft als möglich alles zu sagen, 

was zum Spiel der Lüste, der zahllosen Gefühle und Gedanken gehört, die in irgendeiner Weise 

den Körper und die Seele mit dem Sex verbinden.7 

Nach Foucault „verbinden sich Wahrheit und Sex im Geständnis mittels des obligatorischen 

und erschöpfenden Ausdrucks eines individuellen Geheimnisses.“8 Als Diskursritual entfalte 

sich das Geständnis jeweils innerhalb eines Machtverhältnisses,  

denn niemand leistet sein Geständnis ohne die wenigstens virtuelle Gegenwart eines Partners, der 

nicht einfach Gesprächspartner, sondern Instanz ist, die das Geständnis fordert, erzwingt, abschätzt 

und die einschreitet, um zu richten, zu strafen, zu vergeben, zu trösten oder zu versöhnen.9  

Der Zusammenhang zwischen Tabu und Geständnis besteht also in deren Ausrichtung an 

einer implizierten Norm, einer Grenze, deren (imaginäre) Übertretung es zuallererst erfordert. 

Denn auch das Tabu formuliert Regelungsinteressen, wie sie ebenfalls durch das Geständnis 

gewahrt werden. Folgt man diesen Überlegungen, sind in der Serie Sex and the City mit der 

Protagonistin Carrie, ihren Freundinnen Samantha, Miranda und Charlotte sowie Carries 

großer Liebe Mr. Big fünf Geständnis-Figuren auszumachen, die somit fünf verschiedene 

Ansichten bezüglich Beziehungsmustern und Sexualität beleuchten. 

                                                           
3  Claudia Benthien und Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus. Zur Einleitung“, in: 

dies. (Hrsg.): Tabu – Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16, hier: S. 12. 
4  Foucault: Sexualität und Wahrheit I, S. 62. 
5  Ebd., S. 62. 
6  Ebd., S. 40. 
7  Ebd., S. 26. 
8  Ebd., S. 65. 
9  Ebd., S. 80. 



 SUBJEKTIVE TABUS UND IHRE GRENZEN IN DER SERIE SEX AND THE CITY 

159 
 

Doch obwohl die Ansichten der vier Freundinnen in dieser Hinsicht nicht unterschiedlicher 

sein könnten, finden sie sich an einem Punkt der Handlung in größter Einigkeit zusammen. 

Als es in der Fortsetzung der Serie Sex and the City – der Film aus dem Jahr 2008 endlich zur 

Hochzeit zwischen Mr. Big und Carrie kommen soll, diese jedoch vor dem Altar stehen 

gelassen wird, sind sich die Freundinnen einig: Die Ablehnung des Eheversprechens ist 

unverzeihlich – und somit der eigentliche Tabubruch in der ansonsten schrankenlosen Sex and 
the City-Welt, wenngleich selbstverständlich die Geständniskultur der Freundinnen schon auf 

individuelle (Scham)Grenzen verweist: So lässt sich die romantisch veranlagte Charlotte, die 

die Ehe für die einzig wahre, perfekte Lebensform hält und die gesamte Serie hindurch alles 

dafür getan hat, um den perfekten Ehemann zu finden, durch den Verrat Bigs zu den für sie 

höchstmöglichen Wutausbrüchen hinreißen. Sie gibt allein ihm die Schuld für das Nicht-

Zustandekommen der Ehe, auf die sie – auch wenn sie selbst nicht die Braut ist – doch so 

lange gewartet und gehofft hat. „Big hat sich doch schon immer so angestellt, wenn es ums 

Heiraten ging“,10 lautet einer ihrer abschätzigen Kommentare. Ihr eigenes Glück, in Form 

eines perfekten Ehemannes, eines adoptierten Kindes und einer unverhofft eintretenden 

Schwangerschaft, vermag sie angesichts von Carries Schicksal kaum zu fassen und gesteht 

ihr: „Ich bin so glücklich, dass es mir Angst macht.“11 Mehr als an allen anderen Figuren wird 

an Charlotte deutlich, dass die Serie grundsätzlich mit überaus konventionellen Erzählmustern 

arbeitet. So würde die reproduktive Einschränkung Charlottes innerhalb des postmodernen 

Großstadtmärchens dem Ideal der bürgerlichen Kleinfamilie entgegenstehen. Durch die wider 

Erwarten eintretende Schwangerschaft wird das vollkommene Bild als ihr Zitat und ihre 

postmoderne Variation jedoch reformuliert. 

In welch hohem Maße Charlotte die Ablehnung des Eheversprechens gegenüber Carrie als 

absolut unverzeihlichen Tabubruch empfindet, macht sie einmal mehr durch ihre Reaktion auf 

die Situation der gemeinsamen Freundin Miranda deutlich. Diese wendet sich von ihrem 

Ehemann, nachdem er sie einmal mit einer anderen Frau betrogen hat, ab. Während Charlotte 

Miranda dazu bringen will, ihrem Mann zu verzeihen und ins Eheleben zurückzukehren, 

würde sie Mr. Big für das, was er Carrie angetan hat, lieber tot sehen, anstatt dieser 

vorzuschlagen, sich mit ihm zu versöhnen. Der Ehebruch ist für Charlotte somit leichter zu 

verzeihen als der Umstand, ein Eheversprechen gar nicht erst abzugeben. 

Samantha, die den Erfolg einer monogamen Beziehung – wenn überhaupt – an Quantität 

und Qualität des Sexuallebens misst, zweifelt an der Beziehung zu ihrem langjährigen 

Lebensgefährten. Sie vermisst die sexuelle Abwechslung, die sie Jahre vorher zu der Frau 

gemacht hat, die sie insgeheim immer noch ist: eine Frau, die der Institution Ehe nichts 

abgewinnen kann, die sich selbst lieber im Vordergrund sieht, als sich für ihren Partner 

zurückzunehmen. „Ich liebe Dich, aber ich liebe mich mehr“,12 sind ihre Worte, mit denen sie 

sich schließlich von ihrem Partner trennt. Einmal mehr wird an dieser Stelle die Ambivalenz 

der Figur Samantha deutlich. Sie, die innerhalb der Serie die Rolle der größten Tabubrecherin 

einnimmt – so begehrt sie beispielswiese in einer Folge einen Mönch und bringt diesen 

dadurch in höchste Bedrängnis –, erkennt die ungeschriebenen Trennungsregeln der 

                                                           
10  Michael Patrick King: Sex and the City – der Film, USA 2008, 00:56:31-00:56:34. 
11  Ebd., 01:27:12-01:27:14. 
12  Ebd., 02:00:30-02:00:34. 



 VERA NORDHOFF 

160 
 

Monogamie im Grunde an, indem sie die Trennung von ihrem Lebensgefährten vollzieht, 

bevor sie sich in neue Abenteuer stürzt. 

Von der beschlossenen Hochzeit zwischen Carrie und Mr. Big zeigt sich Samantha 

zunächst geschockt. Doch obwohl sie nicht an die Ehe glaubt und der Idee, dem Fund der 

großen Liebe wie eine Kettenreaktion eine Hochzeit folgen zu lassen, selbst nichts 

abgewinnen kann, ist sie über Bigs Flucht vor dem Altar entsetzt. „Was zum Teufel ist in ihn 

gefahren?“13 Mit diesen Worten bringt gerade die Frau, die eine Abkehr vom Eheversprechen 

im Grunde am besten müsste nachvollziehen können, unmittelbar ihr Unverständnis zum 

Ausdruck. Eine Ablehnung des Eheversprechens ist für sie – obwohl sie den Bund fürs Leben 

ablehnt – unverzeihlich. 

Parallel zur Geschichte des Trennungsgrundes zwischen Carrie und Mr. Big wird die 

Trennung zwischen Miranda und ihrem Mann Steve erzählt. Die Tatsache, dass ihr Ehemann 

sie einmal mit einer anderen Frau betrogen hat, bringt die zynische und sarkastische Miranda 

dazu, sich von ihm zu trennen, sich in die ihr aus früherer Zeit wohlbekannte Selbständigkeit 

zurückzuziehen und ihr Leben als Single, Mutter und erfolgreiche Anwältin wieder gänzlich 

selbst in die Hand zu nehmen. So wehrt sie nicht nur sämtliche Entschuldigungen von ihrem 

Mann ab, sondern erklärt darüber hinaus alle für verrückt, die sich überhaupt noch auf die Ehe 

einlassen wollen. Durch das gar nicht erst abgegebene Eheversprechen wird Mr. Big für sie 

dennoch zum Verräter. 

Carrie selbst, in New York bestens bekannt als Autorin der Kolumne Sex and the City, 

findet sich, nachdem sie gedacht hatte, mit der großen Liebe ihres Lebens ihr persönliches 

Happy End erleben zu dürfen, verlassen und gedemütigt vor dem Traualtar wieder. Überzeugt 

davon, dass es sich bei Mr. Big um ihren perfekten Beziehungspartner handelt, und in dem 

Wunsch, sich mit ihm ein eigenes Zuhause ganz für sich aufzubauen, hatte sie sich zunächst 

mit einer Hochzeit ohne großes Aufhebens mit schlichtem Kleid und wenigen Gästen 

einverstanden erklärt. „Es gibt keinen klischeehaften Heiratsantrag. Es handelt sich einfach 

um zwei Menschen, die sich entschieden haben, ihr Leben miteinander zu verbringen“,14 

äußert sie sich gegenüber ihrer Freundin Samantha. Mit fortschreitender Planung nimmt die 

Hochzeit jedoch immer größere Ausmaße an, gerät immer mehr in den Blick der 

Öffentlichkeit, was zwischen den zukünftigen Eheleuten zum Streitpunkt wird. Big, der mit 

Carrie bereits die dritte Ehe seines Lebens eingehen will, hat Angst, dass der eigentliche 

Anlass – die Verbindung zwischen ihnen beiden und damit der Wunsch nach Intimität – zu 

sehr in den Hintergrund gerät und lässt sie aus diesem Grund vor dem Traualter allein. 

Carrie, die in den ersten Tagen nach dem Verrat in Fassungslosigkeit erstarrt, lebt Trauer 

und Wut anschließend, maßgeblich unterstützt durch ihre Freundinnen, weidlich aus. Alle vier 

proklamieren die absolute Schuldlosigkeit Carries und stufen das Nicht-Erscheinen Bigs am 

Traualtar somit als unentschuldbar ein. Ähnlich wie Charlotte hält bemerkenswerterweise 

jedoch auch Carrie den einmaligen Seitensprung des Ehemannes ihrer Freundin Miranda für 

einen verzeihbaren Fehler. 

Mr. Big findet zwar keine eigenen Worte, um Carrie gegenüber eine Entschuldigung 

auszudrücken, bedient sich jedoch an den Worten eines Briefes aus dem fiktiven Buch 

Liebesbriefe großer Männer. Die Worte „Ewig Dein, ewig mein, ewig uns“, die Ludwig van 

                                                           
13  Ebd., 00:54:33-00:54:35. 
14  Ebd., 00.14:34-00:54:42. 



 SUBJEKTIVE TABUS UND IHRE GRENZEN IN DER SERIE SEX AND THE CITY 

161 
 

Beethoven an seine Geliebte richtete, werden schließlich zum Wahlspruch für Carrie und Mr. 

Big, nachdem sie sich bei einem zufälligen Aufeinandertreffen beide eine Teilschuld an den 

vorangegangenen Geschehnissen eingestanden haben. „Die Art, wie wir entschieden haben zu 

heiraten, war zu geschäftlich – gar nicht romantisch“,15 erklärt Big daraufhin und lässt nun 

eben doch den klischeehaften Heiratsantrag mit Kniefall folgen. 

Angesichts ihrer einvernehmlichen Meinung hinsichtlich des Verrats am Traualter 

scheinen Liebe, Sexualität und Ehe für Carrie, Samantha, Miranda und Charlotte – aller 

sexuell zugestandenen Freiheiten zum Trotz – fest miteinander verbunden zu sein. In diesem 

Sinne folgen sie einer Liebes-Vorstellung, die Niklas Luhmann zufolge „unter der 

Bezeichnung ‚Romantik‘ Tradition geworden ist.“16 Innerhalb der neuen „Einheitsformel“ für 

Liebe, Sexualität und Ehe im 18. Jahrhundert werde Intimität als Eheglück gesehen. „[…] sie 

erfordert die Einbeziehung der Sinnlichkeit in einen Prozeß wechselseitiger Bildung 

seelischer und geistiger Form.“17
 

Es ist in diesem Zusammenhang nicht die Institution der Ehe, die als maßgeblich gilt. Mit 

dem Beschluss zu heiraten, verbinden Carrie und Mr. Big nicht nur den Wunsch, sich 

innerhalb einer monogamen Beziehung als Einheit zu verstehen. Vielmehr ist es das Streben 

nach Intimität; danach, sich gemeinsam mit dem anderen der ewigen Suche nach dem 

richtigen Partner entziehen zu können, ein Gefühl der Verbundenheit gegenüber allen anderen 

zu demonstrieren. Innerhalb des nach Foucault bereits seit Jahrhunderten existierenden 

Sexualitätsdiskurses, der Mann und Frau in erster Linie als reproduktives Paar begreift,18 

werden Carrie und Mr. Big zu einem Paar mit dem Wunsch nach Intimität. 

Damit wird die historisch traditionelle Vorstellung von der Ehe mit einer die Sexualität 

legitimierenden Funktion gewissermaßen umgedreht: Ihre Sexualität gemeinsam auszuleben, 

ist Carrie und Mr. Big von Anfang an erlaubt. Die Möglichkeit, sich gemeinsam von einem 

Leben zwischen Alleinsein und Partnerwechsel zurückziehen zu dürfen, soll die Ehe bieten. 

Auf systematischer Ebene ist eine Hochzeit für beide Figuren zum entsprechenden Zeitpunkt 

eine logische Schlussfolgerung. Faktisch geht es jedoch um etwas anderes: Denn der von 

allen vier Frauen als unentschuldbar empfundene Rücktritt vom Eheversprechen bezeichnet 

das Tabu nur indirekt. Der eigentliche Tabubruch erfolgt durch den Verstoß gegen das 

Konzept der romantischen Liebe. 

Doch was besagt dieses Konzept? Foucault geht in seiner Darstellung so weit zu sagen, 

dass „die Familie seit dem 18. Jahrhundert ein obligatorischer Ort von Empfindungen, 

Gefühlen, Liebe geworden ist“; 19  eine Schlussfolgerung, die aus der Verschränkung von 

Allianz- und Sexualitätsdispositiv resultiert. Als „System des Heiratens, der Festlegung und 

Entwicklung der Verwandtschaften“ baue das Allianzdispositiv ein Regelwerk auf, das das 

Erlaubte und das Verbotene definiere. Das Sexualitätsdispositiv sei hingegen „auf eine 

Intensivierung des Körpers – seine Aufwertung als Wissensgegenstand und als Element in 

den Machtverhältnissen – bezogen“.20
 

                                                           
15  Ebd., 02:12:52-02:13:00. 
16  Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a.M. 1982, S. 151. 
17  Ebd. 
18  Foucault: Sexualität und Wahrheit I, S. 127. 
19  Ebd., S. 108. 
20  Ebd., S. 106. 



 VERA NORDHOFF 

162 
 

Eine Wissensordnung der Liebe, wie sie Foucault zufolge hinsichtlich der Sexualität 

besteht, gibt es nicht. Eine Wissensordnung des Sprechens der Liebenden, wie sie gleichwohl 

existent ist, baut auf den Gedanken des Philosophen Roland Barthes auf. Besonders deutlich 

macht Barthes dies in seinem Werk Fragmente einer Sprache der Liebe: „Das Satz-Wort ‚Ich 

liebe dich‘ […] hat nur in dem Augenblick Bedeutung, da ich es ausspreche; es bietet keine 

andere Information als seine unmittelbare Äußerung: keine Reserve, keinen Vorratsspeicher 

des Sinnes.“21 Die Formel „Ich liebe dich“ wird somit zur Floskel degradiert, sobald sie 

einmal gesagt ist. Der Verstoß Mr. Bigs, sein Nicht-Erscheinen vor dem Traualter, wird von 

den vier Frauen mit dem gegenteiligen Inhalt der Formel, sprich mit „Ich liebe dich nicht 

mehr“, gleichgesetzt. 

Wie zuvor beschrieben, besteht zwischen den fünf Geständnisfiguren, trotz großer 

charakterlicher Unterschiede, auf der Handlungsebene ein gemeinsamer Nenner: Intimität 

wird als Bestandteil des romantischen Liebeskonzepts verstanden. Der Tabubruch erfolgt 

demnach nicht durch die Verletzung von Regeln und Gelöbnissen in sexueller Hinsicht – 

beispielsweise wird der Ehebruch an Miranda als verzeihlich erachtet –, sondern durch den 

Verstoß gegen das Ideal der Intimität. Bezogen auf die Theorie Niklas Luhmanns, der Liebe 

als „Kommunikationscode“ 22  beschreibt, geht es dabei um das Versagen der Intimkom-

munikation, „denn Liebe regelt intime Kommunikation, und intime Kommunikation bildet 

keine Systeme außerhalb der Interaktionsebene.“23 Innerhalb der Interaktionsebene, mit der in 

diesem Fall das sich liebende, verheiratete Paar gemeint ist, finde man für alles, was 

geschehe, Gründe beim anderen und bei sich selbst: „[…] jede Dirigierung der Zurechnung 

auf Ego oder Alter ist als solche schon ein Verstoß gegen den Code.“24  Der Verrat am 

Traualtar bedeutet für Carrie die Absage an das Leben als intimes Paar, ihre spätere Einsicht, 

den Fehler ebenso bei sich wie bei Mr. Big zu suchen, stellt die Intimkommunikation 

dementsprechend wieder her. 

Das Schlussbild des Films, das letztendlich tatsächlich die Hochzeit von Carrie und Mr. 

Big zeigt, spiegelt diesen Umstand insofern wider, als die große Öffentlichkeit, die die 

Hochzeitsplanung zuvor erreicht hatte, nun ausgeschlossen ist. Zwar werden Carrie und Big 

als eines von vielen Paaren im Standesamt getraut, das Ja-Wort sprechen sie jedoch ganz für 

sich ohne die Anwesenheit von Freunden und Bekannten. „Es war perfekt. Du und ich“,25 wie 

Carrie im Anschluss an die Zeremonie sagt. So sind die Weichen für eine erfolgreiche 

Realisierung der Losung „Ewig Dein, ewig mein, ewig uns“ gestellt. 

Das Schlusstableau des Films zeigt Carrie und Mr. Big als schlichtes Paar auf dem 

Standesamt. Hier wird das gegenseitige Versprechen hinsichtlich des Wunsches nach 

gemeinsamer Intimität und damit die Bindung des Tabus an das Konzept der romantischen 

Liebe als eine nicht greifbare Vorstellung, ein kulturelles Phantasma, noch einmal deutlich. 

Paradox erscheint innerhalb des Schlussbildes der Umstand, dass Carrie und Mr. Big zwar 

ohne persönliche Gäste, also „für sich“ heiraten, im Hintergrund jedoch zahlreiche andere 

Paare auf den Vollzug ihres persönlichen, intimen Eheversprechens warten und so das Bild 

                                                           
21  Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe, Frankfurt a.M. 1984, S. 138. 
22  Luhmann: Liebe als Passion, S. 23. 
23  Ebd., S. 69. 
24  Ebd. 
25  King: Sex and the City – der Film, 02:14:37-02:14:39. 



 SUBJEKTIVE TABUS UND IHRE GRENZEN IN DER SERIE SEX AND THE CITY 

163 
 

einer seriellen Intimität vermitteln, welches das Phantasma romantischer, identitäts- und 

individualitätsstiftender Liebe nachhaltig erodieren. 

Ob es sich dabei um einen unbewussten Einsatz dieses Bildes handelt, ist ungewiss, 

erscheint angesichts der Vielzahl an Brautpaaren während der vermeintlich intimen 

Trauungszeremonie jedoch unwahrscheinlich. Vielmehr liegt die Vermutung nahe, dass hier 

mit dem Ideal der Intimität bewusst ironisch gebrochen wird. 

Betrachtet man die Struktur der gesamten Geschichte, lässt sich eine Rahmung durch 

Anfang und Ende festmachen. Die Handlung der Serie wird zwar nicht direkt durch ein 

gebrochenes Eheversprechen in Gang gesetzt, wohl aber durch die Nichteinhaltung eines 

Beziehungsversprechens. Sie beginnt mit der Erzählung über eine Frau, die in New York 

vermeintlich ihre große Liebe gefunden hat. Doch nachdem sich das Paar ein potentielles 

gemeinsames Haus angeschaut und über zukünftige Kinder gesprochen hat, zieht sich ihr 

Partner ohne weitere Erklärungen zurück. Hier setzen die Geschichten der vier Freundinnen 

ein, die nach etlichen gescheiterten Versuchen zum Ende der Serie auf ihr persönliches Happy 

End zusteuern, das jeweils in die Gefilde des Schicklichen und Normalen mündet. Miranda 

zieht mit Ehemann und Sohn nach Brooklyn, Charlotte ist gemeinsam mit ihrem Ehemann in 

Erwartung eines Adoptivkindes, Samantha lebt in wilder Ehe mit ihrem Lebensgefährten in 

Los Angeles und Carrie wird von Mr. Big aus den Armen eines anderen von Paris zurück 

nach New York geholt. Die gemeinsame Basis zwischen den beiden wird im Film zunächst 

durch die Suche nach einer gemeinsamen Wohnung aufgegriffen und gipfelt schließlich in der 

Bestätigung als Paar durch das Eheversprechen. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Barthes, Roland: Fragmente einer Sprache der Liebe, Frankfurt a.M. 1984. 

Benthien, Claudia und Ortrud Gutjahr: „Interkulturalität und Gender-Spezifik von Tabus. Zur 

Einleitung“, in: dies. (Hrsg.): Tabu – Interkulturalität und Gender, München 2008, S. 7-16 

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M. 1977. 

King, Michael Patrick: Sex and the City – der Film, USA 2008. 

Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a.M. 1982. 

Praschl, Peter: Sex and the City, Zürich 2013. 

 



 

 

MARIE MEININGER (Paderborn) 

Verhandlungen von Tabus in der Populärkultur. 

Darstellungsweisen in der ARD-Vorabendserie Verbotene Liebe 

Einleitung 

Als ich mich erstmals mit der Thematik für diesen Beitrag beschäftigte, war noch nicht 

bekannt, was sich im Laufe der Fertigstellung herauskristallisierte: Nach 20 Jahren Sendezeit 

ist die ARD-Daily-Soap Verbotene Liebe im Juni 2015 abgesetzt worden. Die FAZ 

kommentierte daraufhin: „Der endliche Reiz des Tabus.“1 Sollte es wirklich wahr sein, dass 

die verhandelten Tabus, die seit Beginn der Serie 1995 täglich thematisiert werden, bereits so 

weit enttabuisiert und in der Gesellschaft angekommen sind, als dass sie nicht mehr 

schockieren, unterhalten und nichts Neues mehr erzählen können? Als plausiblere Erklärung 

für das Scheitern der Soap erscheint die These, dass diese sich zu weit entfernt habe von ihrer 

Grundidee, dem Ursprungstabu, das ihren Anfang markierte und das zum Auslöser für die 

Namensgebung der Sendung wurde. Denn das für diese Namensgebung entscheidende Verbot 

bildete das inzestuöse Verhältnis zwischen den Zwillingen Jan Brandner und Julia von 

Anstetten. Während sich der Produzent der Verbotenen Liebe, Florian Strebin, auf der 

Homepage der Ufa Drama Serial, welche die Geschichten der Soap entwickelt, damit rühmt, 

dass die Serie seit Jahren als Vorreiter von Akzeptanz alternativer Lebensweisen „jegliche 

Tabus“2 breche, ist von Inzest allerdings keine Rede mehr. Der ebenfalls dort verfügbare 

Wertekatalog hält stattdessen Themen wie Toleranz gegenüber Homosexualität, Familienzu-

sammenhalt und Freundschaft hoch. Auch die Tatsache, dass das Inzestmotiv nur noch selten 

im Verlauf der Serie aufgegriffen wurde, verdeutlicht, dass dessen Aufhänger zum eigenen 

Problem geworden zu sein scheint. Es wirkt, als sei diese Thematik zu komplex, zu heikel, zu 

unrealistisch und eventuell sogar zu unüberwindbar für die Macher der Daily-Soap, als dass 

sie auf lange Sicht immer wieder neu aufgegriffen und in ihren unterschiedlichen Facetten 

hätte inszeniert werden können, und so die Serie möglicherweise vor dem Aus gerettet haben 

könnte. Dabei war es gerade die Geschichte der Zwillinge Jan und Julia, die nach ihrer Geburt 

getrennt wurden und sich verliebten, ohne zu wissen, dass sie Geschwister sind, welche die 

Zuschauer faszinierte und täglich vor die Fernsehbildschirme lockte.  

Die Soap als neues, populäres Format hatte durch seinen fortlaufenden und zugleich leicht 

zugänglichen Charakter erstmals die Möglichkeit, solche in der Gesellschaft mit stereotypen 

Vorstellungen besetzte Tabus mit großer Reichweite zu entkräften, kritisch zu hinterfragen 

und dadurch eine Verschiebung der Norm herbeizuführen. Doch, wie die folgenden 

Darstellungen zeigen werden, ist genau das Gegenteil der Fall. Die Art und Weise, wie die 

Inzestthematik in der Serie Verbotene Liebe verhandelt und inszeniert wird, führt zu einem 

gegenläufigen Ergebnis, nämlich, dass bereits vorhandene vorherrschende Normen und 

                                                           
1  O.A.: „Der endliche Reiz des Tabus“, in: FAZ vom 18.07.2014,  
 unter: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/der-endliche-reiz-des-tabus-ard-stellt-verbotene-liebe-ein-

13053068.html (zuletzt aufgerufen am 04.09.2014). 
2  Florian Strebin: Ufa Serial Drama,  
 verfügbar unter: http://www.ufa-serialdrama.de/programmmarken/verbotene-liebe/ (zuletzt aufgerufen am 

06.09.2014). 



 VERHANDLUNGEN VON TABUS IN DER POPULÄRKULTUR 

165 
 

Moralvorstellungen bestätigt und gefestigt werden. Eine Analyse ausgewählter Szenen wird 

im Anschluss an die nun folgenden Erläuterungen von kultur- und literaturtheoretischen 

Erklärungsmodellen des Inzesttabus deutlich machen, dass sich zwar Potentiale einer 

Infragestellung dieses Tabus finden lassen, das tatsächliche Moment des Umbruchs dennoch 

ausbleibt und die Reproduktion der von der Zuschauermasse erwarteten Werte und Ideale 

letztendlich doch überwiegt. 

Kultur- und literaturtheoretische Überlegungen zum Inzesttabu 

Katharina Grabbe argumentiert in ihrer Studie Geschwisterliebe: Verbotenes Begehren in 
literarischen Texten der Gegenwart, dass das Inzestmotiv in der Populärkultur immer noch 

eine nicht zu vernachlässigende Rolle spiele. Als Beispiel nennt sie unter anderem3 die Daily 

Soap Verbotene Liebe: 4  „Dass inzestuöse Anziehung zwischen Bruder und Schwester 

weiterhin als Topos für romantische Liebe funktioniert und auch – oder gerade – in ihrer 

klischeehaften Ausgestaltung nach wie vor sehr publikumswirksam ist, verdeutlicht die 

Vorabendserie Verbotene Liebe.“5 Der zentralen Bedeutung des Inzestabus spürt Grabbe von 

den Anfängen der Theoriebildung bis in die Popkultur des 21. Jahrhunderts nach: 

Bezugnehmend auf die theoretischen Modelle von Rousseau, Lévi-Strauss, Freud und Lacan 

erläutert sie, inwiefern das Inzestverbot als Ursprungsmoment für die Entstehung von 

Sprache, Kultur und Gesellschaft verstanden werden muss. Erst das Inzesttabu ermögliche 

einen Eintritt in die kulturelle und symbolische Ordnung und markiere gleichzeitig den 

Augenblick der Subjektwerdung im Prozess der Trennung der Mutter-Kind-Symbiose. Diese 

frühkindliche Verlusterfahrung löse zugleich die Sehnsucht nach der gerade verlorenen 

Einheit aus, nach der imaginären Vollkommenheit, wie sie laut Lacan während des Spiegel-

stadiums erlebt wird. Damit wird „das inzestuöse Verlangen ebenso zur grundlegenden 

Begehrensstruktur wie das Inzestverbot zum Grundgesetz und zur Voraussetzung der 

menschlichen Existenz wird.“6 Darüber hinaus geht Grabbe auf die darauf bezogene post-

strukturalistische Kritik Derridas und Butlers ein. Beide kritisieren die Metaphysik dieser 

theoretischen Modelle. Butler etwa argumentiert, dass die Aufrechterhaltung des Inzest-

verbots nur performativ beschreibbar bleibt. Das bedeutet, dass nur die beständige zitierende 

Wiederholung des Verbots das Gesetz geltend macht. Und eben in dieser zitierenden 

Wiederholung sieht Butler das subversive Potential, denn ein Gesetz muss nicht immer auf 

die gleiche Weise zitiert werden. In ihrer Arbeit zeigt Grabbe, dass die kulturelle Rede über 

das Inzestverbot dazu dienen kann, vermeintlich unabänderliche Normen und Regeln zu 

hinterfragen, da deren Setzung nicht allgemein gültig und zeitlos ist. 7  Es stellt sich im 

Anschluss daran nun die Frage, ob nicht gerade die wiederholte Zitation des Inzestverbots 

durch popkulturelle Formate wie Verbotene Liebe letztendlich zur Verschiebung bzw. 

                                                           
3  Als weiteres Beispiel der Verhandlung des Inzestmotivs in der Populärkultur nennt Grabbe den Ärzte-Song 

Geschwisterliebe, dessen Text 1987 von der Bundesprüfstelle als jugendgefährdend eingestuft wurde. Vgl. 
Katharina Grabbe: Geschwisterliebe: Verbotenes Begehren in literarischen Texten der Gegenwart. Bielefeld 
2005. 

4  In ihrer Arbeit geht Grabbe allerdings nicht weiter auf die Soap ein, sondern analysiert drei zeitgenössische 
Romane: Der Klavierstimmer von Pascal Mercier, Partygirl von Marlene Streeruwitz und Middlesex von 
Jeffrey Eugenides. 

5  Grabbe: Geschwisterliebe, S. 13. 
6  Ebd., S. 34. 
7  Ebd., S. 131. 



 MARIE MEININGER 

166 
 

Dekonstruktion eines scheinbar nicht zu überwindenden Tabus beitragen kann, wie die 

selbstbenannte Intention des Produzenten Florian Strebin es vermuten ließ. 

Anhand ausgewählter Szenen werde ich, wie in der Einleitung bereits erwähnt, im 

Folgenden zeigen, dass die eben skizzierten theoretischen Perspektiven Eingang in 

Inszenierungen des Tabus in der Soap Opera finden. Anders als es in den Romanen, die 

Grabbe analysiert hat, der Fall ist, kann hier allerdings nicht vom Gebrauch des subversiven 

Potentials gesprochen werden. Zwar enthält die Tatsache, dass Verbotene Liebe im Alltag 

verankerte Tabus illustriert und nicht verschleiert, zwar auf den ersten Blick aufklärendes 

Potential: „Die Art und Weise, wie sie sie inszeniert, [aber] wirkt gegenläufig.“8 Grund dafür 

sind die Bedingungen und Anforderungen, die an das Medium und das Genre Soap Opera an 

sich geknüpft sind. Die Handlung der Serie muss stets die Balance halten zwischen 

Unterhaltung, Vergnügen, Betroffenheitsgestus und Identifikationspotential, damit das 

Publikum nicht abschaltet. Dadurch darf sie bestimmte Grenzen nicht überschreiten.9 Dies hat 

zur Folge, dass der Zuschauer nur das sieht, womit er sich auch identifizieren kann, was ihn 

zufrieden stellt und seinen Vorstellungen von Moral und gesellschaftlicher Ordnung 

entspricht, was dazu führt, dass diese Normen eben keine Verschiebung erleben. Die Soap 

produziert und reproduziert durch ihre klischeehaften und durch ihre scheinbare Nähe zum 

realen Geschehen gleichzeitig allgemein gültig wirkenden Darstellungen kulturelle Standards, 

wodurch, um es in den von der Frankfurter Schule beeinflussten Worten zu sagen, eine 

„Diskrepanz zwischen Serienanspruch und einer kulturindustriell geformten Wirklichkeit“10 

entsteht. 

Reproduktionen und Infragestellungen des Inzesttabus in Verbotene Liebe 

Der Inzest wurde in den 20 Jahren Sendezeit wiederholt thematisiert Die Serie nahm 

einstmals ihren Ausgang von der romantischen Liebe zwischen den Zwillingen Jan und Julia. 

Sieben Jahre später entstand schließlich die Intrige um die vermeintlichen Geschwister 

Henning von Anstetten und Marie Beyenbach. Und noch einmal zehn Jahre später, 2011, 

wurde die Geschichte von Jan und Julia nach langer Pause weitererzählt. Nach einer langen 

Unentschlossenheit hatte Jan sich 1997 endgültig gegen eine Zukunft mit seiner Schwester 

entschieden, doch, wie es die Produzenten der Serie wollten, begegnen sich die beiden 14 

Jahre später auf Mallorca und ihre Liebe entfacht erneut. 2011 wird das Inzesttabu parallel 

noch in einem weiteren Handlungsstrang aufgegriffen, wo es erstmals nicht um Geschwister 

geht, sondern in Homo Faber-Manier um das Vater-Tochter-Verhältnis zwischen Kim Wolf 

und Ansgar von Lahnstein. Eines haben alle diese Geschichten gemeinsam. Die Charaktere 

wissen zum Zeitpunkt ihres Aufeinandertreffens nichts von ihrer Verwandtschaft. Die 

Spannung und das Hauptaugenmerk der Dramaturgie liegen in allen Fällen auf der 

Entschlüsselung dieses Geheimnisses, worüber der Zuschauer immer bereits vor den 

Charakteren Bescheid weiß. Insofern greift die Dramaturgie der Serie bei der Inszenierung 

des Inzests immer wieder auf die analytische Struktur des Ödipus-Dramas zurück, die den 

                                                           
8  Peter Moritz: „Dramaturgie des modernen Serienprodukts“, in: Claudia Rademacher und Gerhard 

Schweppenhäuser (Hrsg.): Postmoderne Kultur? Soziologische und Philosophische Perspektiven, Opladen 
1997, S. 170-180, hier: S. 178. 

9  Vgl. ebd., S. 176. 
10  Vgl. ebd., S. 171. 



 VERHANDLUNGEN VON TABUS IN DER POPULÄRKULTUR 

167 
 

Fokus ebenfalls auf die Entschlüsselung des inzestuösen Begehrens legt. Dies trägt einerseits 

sicherlich zur Unterhaltungssteigerung und Spannung bei, andererseits potenziert die 

proklamierte Schuldlosigkeit und Unwissenheit der Protagonisten die Tragik des Geschehens. 

Kommt es nach vielen Wochen endlich zur Auflösung, ist nicht mehr das Inzestmotiv als 

solches im Vordergrund, sondern die Aufdeckung eines Skandals in welcher Form auch 

immer.  

Stereotype, überdramatisierte Inszenierungen der Inzestthematik 

Die beiden Szenen, die im Folgenden näher betrachtet werden, belegen im direkten Vergleich, 

dass die Aufdeckung des Skandals um den Inzest immer auf dieselbe Art und Weise 

inszeniert wird, auch wenn, wie in diesem Fall, 16 Jahre Serienproduktion dazwischen liegen. 

In der ersten Szene, welche 1995 in den Anfängen der Sendung entstand, erfährt Julia, dass 

Jan, den sie zufällig am Flughafen kennen gelernt und in den sie sich direkt verliebt hat, ihr 

Zwillingsbruder ist. Julia befindet sich aufgrund einer Leukämie-Erkrankung im Krankenhaus 

und benötigt dringend einen Knochenmarkspender. Erst diese Situation setzt ihre Mutter 

Clarissa von Anstetten so sehr unter Druck, dass die Wahrheit, die sie 20 Jahre lang der 

ganzen Familie verschwiegen hatte, ans Licht kommt. Zusammen mit ihrem Mann Christoph 

von Anstetten, von dem Julia stets glaubte, dass er ihr Vater sei, und Jan steht sie an Julias 

Krankenbett und beichtet ihr die ganze Geschichte über die Trennung von ihrem Bruder nach 

der Geburt.11 Eine ähnliche Szenerie spielte sich 2011 wiederholt ab und eignet sich damit 

ungemein für einen direkten Vergleich und eine Untersuchung möglicher Entwicklungen. Jan 

und Julia haben mittlerweile ihr Leben ohne einander weitergeführt und eigene Familien mit 

anderen Partnern, denen sie nie von der Existenz ihres Zwillings und den vergangenen 

Ereignissen berichteten, gegründet. Julia lebt mit ihrem Mann Ricardo Mendes und ihrem 

Sohn Timo auf Mallorca, als Jan als Pastor zusammen mit seiner Tochter Leonie Richter 

ebenfalls auf die Insel kommt. Wie schon die beiden Geschwister verlieben sich ihre Kinder 

Timo und Leonie ebenfalls ineinander, ohne von ihrer Verwandtschaft zu wissen. Als Clarissa 

und Jan zu Besuch auf der Finca von Julia und ihrem Mann sind und sich die beiden erstmals 

als Paar vor der ganzen Familie präsentieren wollen, wird Jan und Julia bewusst, dass sie 

keine andere Wahl haben, als allen von ihrer Verbindung zu erzählen und Timo und Leonie 

damit zu erklären, dass sie Cousin und Cousine sind.12 In beiden Szenen wird die Sensation 

der Aufdeckung der inzestuösen Beziehungen dramaturgisch umgesetzt durch eine 

spannungssteigernde Kameraführung, durch den gezielten Einsatz von dramatisierender 

Musik und durch eine Ausdehnung der Dialoge. Dabei gerät das eigentliche Motiv, nämlich 

das Inzesttabu, in den Hintergrund und nimmt damit eine beliebig austauschbare Funktion ein. 

Diese Art der Inszenierung hat zur Folge, dass der Zuschauer das Inzesttabu eben nicht 

kritisch hinterfragt, sondern durch die dramatische Auflösung das vorherrschende Bild der 

völligen Unvorstellbarkeit eines Vollzugs des Inzests lediglich bestätigt wird. Hinzu kommt, 

dass die Inszenierung der Dramatik an sich im Vordergrund steht und weder die 

Problematiken noch die möglichen Folgen eines Bruchs des Inzesttabus konkret thematisiert 

werden. Besonders deutlich wird dies im Falle von Leonie und Timo, bei denen im Fortlauf 

der Serie zwar vorerst stetig angesprochen wird, dass sie aufgrund ihrer Verwandtschaft nicht 
                                                           
11  Vgl. Rainer Wemcken: Verbotene Liebe, D 1995, Episode 67, 00:03:02-00:03:53. 
12  Vgl. Rainer Wemcken: Verbotene Liebe, D 2011, Episode 3951, 00:42:01-00:43:13. 



 MARIE MEININGER 

168 
 

zusammen sein können, dabei zum Beispiel aber nie auf die Besonderheiten einer amourösen 

Beziehung zwischen Cousin und Cousine, die rein rechtlich gesehen weitaus 

unproblematischer ist als die zwischen Geschwistern, eingegangen wird. Letztendlich, 

nachdem einige Zeit vergangen ist, werden sie doch ein Paar und die ursprünglichen 

Schwierigkeiten durch ihre Familienkonstellation spielen keinerlei Rolle mehr und werden 

nicht weiter thematisiert. 

Ansätze einer kritischen Hinterfragung des Inzesttabus 

Doch wie ich bereits erwähnt habe, lassen sich in den Szenen, die das Inzestverbot 

thematisieren, durchaus Andeutungen einer Infragestellung des Inzesttabus sowie Bezüge zu 

den kulturtheoretischen Erklärungen dieses Tabus wiederfinden. In einer weiteren Szene aus 

den Anfängen der Serie sehen wir Julia einige Monate, nachdem sie erfahren hat, dass Jan ihr 

Bruder ist, kurz vor ihrer Hochzeit mit ihrem neuen Partner Tim Sander. Die Geschwister 

hatten sich darauf geeinigt, dass ihre Liebe keine Zukunft hat, doch Jan kann dies nicht 

akzeptieren. Während der Vorbereitungen für die bevorstehende Trauung sucht Jan das 

Zwiegespräch mit Julia in einem der Schlafzimmer des Schlosses, auf dem die Feier 

stattfinden soll. Er bittet Julia, ihre Entscheidung noch einmal zu überdenken und sieht in 

einer spontanen Flucht die Möglichkeit einer gemeinsamen Zukunft. Doch Julia wehrt sich 

gegen seine Vorschläge und betont das Verbot und die Hoffnungslosigkeit ihrer Beziehung. 

Gerade als das Gespräch seinen emotionalen Höhepunkt erreicht hat, werden die beiden durch 

ein Klopfen an der Zimmertür unterbrochen. 

Auch wenn er nicht im Mittelpunkt der Szene steht, so spielt doch der Spiegel, der sich in 

der Mitte des Schlafzimmers befindet, und vor dem sich die beiden während ihres gesamten 

Gesprächs aufhalten, eine bedeutsame Rolle, durch die sich leicht Bezüge zu kultur-

theoretischen Konzepten herstellen lassen. Einen kurzen Augenblick nämlich sieht Jan in 

diesen Spiegel und sieht sich und Julia zusammen, was sein Begehren nach seiner 

Zwillingsschwester verstärkt. Sie erscheint ihm im Spiegel als der andere Teil seines eigenen 

Selbst und in ihr sieht er die Möglichkeit des Erreichens der Ganzheit, der imaginären 

Vollkommenheit – mit Lacan gesprochen – sein Ideal-Ich.13 Doch die Szene endet damit, dass 

Jan aus dem gemeinsamen Spiegelbild heraustritt. Durch Julias Zurückweisung muss er 

akzeptieren, dass die Sehnsucht nach der Einheit vergebens ist und sein Ideal-Ich unerreicht 

bleibt. Des Weiteren wird in dieser Szene erstmals das Inzestverbot in Frage gestellt, wenn 

Jan feststellt: „Wieso nicht? Weil es die Welt so von uns erwartet? Wir hätten doch damit 

niemandem wehgetan?“14 Jan betont an dieser Stelle, dass das Inzesttabu mehr an gesell-

schaftlich unhinterfragte Normen und Gesetze gebunden ist, als dass dessen Bruch und damit 

ihre gemeinsame Liebe negative Konsequenzen nach sich ziehen würde. Doch Julia stellt 

sogleich die symbolische Ordnung wieder her, indem sie seine Vorschläge gänzlich von sich 

weist und auf seine Argumente nicht weiter eingeht. Erst eine (kontroverse) Diskussion dieser 

Aspekte würde zu einer echten kritischen Aussage führen, doch so weit kann die Soap 

aufgrund ihres popkulturellen Charakters nicht gehen. Sie muss die vorherrschenden 

Erwartungen eines Mainstream-Publikums erfüllen, um eben dieses nicht abzuschrecken und 

                                                           
13  Vgl. Jacques Lacan: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psychoanalytischen 

Erfahrung erscheint“, in: ders.: Schriften I. Quadriga, Weinheim und Berlin 1986, S. 61-70, hier: S. 64. 
14  Rainer Wemcken: Verbotene Liebe, D 1996, Episode 411, 00:14:45-00:15:28. 



 VERHANDLUNGEN VON TABUS IN DER POPULÄRKULTUR 

169 
 

durch solche Botschaften eventuell sogar zu verlieren. Deshalb darf Julia auf Jans 

Forderungen nicht eingehen, sondern eilt zugleich aus dem Raum, um Tim ihr Jawort zu 

geben. Hinzu kommt, dass ein solches Wissen über kulturtheoretische Konzepte, wie dem von 

Lacans Spiegelstadium, von der Allgemeinheit eines Soap-Publikums nicht vorausgesetzt 

werden, aber nur so ein intendierter Aufbruch des Tabus, wie im Vorangegangenen 

argumentiert, richtig verstanden und eingeordnet werden kann. 

Das Inzesttabu als Vermarktungsskandal 

Was hier und auch in den weiteren Szenen deutlich wird, ist, dass das Format der Seifenoper 

verkürzte und vereinfachte Deutungsmuster evoziert. An keiner Stelle werden die 

Problematiken, die mit dem Inzest in Verbindung stehen, wirklich angesprochen. Es wird 

lediglich darauf hingedeutet, dass es sich um ein heikles Thema handelt, und die 

dazugehörigen Kontexte, nämlich, was die genauen Hintergründe und Ursprünge des 

Inzesttabus sind, welche gesellschaftlichen Konsequenzen ein Bruch dieses Tabus mit sich 

ziehen könnte oder bis zu welchen Ausmaßen inzestuöse Anziehungen eine gewisse 

Daseinsberechtigung haben könnten, bleiben unausgesprochen. Deutlich wird dies zum 

Beispiel auch anhand der Szenen um die Modelinie des ehemaligen Mode-Labels von 

Clarissa von Anstetten, also der Mutter von Jan und Julia. Der Plot um das aufstrebende 

Modelabel entfaltete sich 2011 parallel zum erneuten Aufeinandertreffen von Jan und Julia 

auf Mallorca. Clarissas Erzrivalin Tanja von Lahnstein glaubt, dass diese bei einem 

Flugzeugabsturz ums Leben kam und führte ihr Label unter dem Namen LCL (Ligne Clarisse 

Lahnstein) weiter. Während eines Geschäftsmeetings auf Schloss Königsbrunn, dem 

Wohnsitz der Familie Lahnstein, deren Mitglieder gleichzeitig in die unterschiedlichen 

Firmenbereiche der Lahnstein-Holding involviert sind, plaudert die junge Kim Wolf, die noch 

nicht lange Teil der Familie und Geschäfte der Lahnsteins ist, euphorisch und ungeplant 

Tanjas neue Marketing-Strategie aus. Ihr Plan ist es, die Werbekampagne der neuen 

Modelinie, in Anspielung auf die Familiengeschichte von Clarissa von Anstetten, des 

Aufsehens und der Vermarktung wegen, Mother of Incest zu nennen. Dies stößt auf 

unterschiedliche Reaktionen unter den Familienmitgliedern, hauptsächlich allerdings auf 

Entsetzen. So äußert sich Tristan von Lahnstein mit den Worten: „Was kommt als nächstes, 

Leichenschändung?“ 15  Damit wird hier der direkte Vergleich zu einem weiteren, offen-

sichtlich in seiner Schwere noch fataleren Tabu gezogen. In dieser Szene wird das Inzesttabu 

in keiner Weise kritisch reflektiert, es werden lediglich stigmatisierte Moralvorstellungen 

bestätigt und das Ungeheuerliche, das Abartige des Inzests betont, durch dessen Verwendung 

für die Kampagne der „Name Lahnstein in den Dreck“16 gezogen werde. Für Tanja zählt an 

dieser Stelle lediglich der Aspekt des Skandals als Werbefaktor, um finanziellen Profit zu 

erreichen: „Mode verkauft man mit Aufmerksamkeit. Wir müssen auffallen und provozieren 

[…]. Und am Ende verdienen wir alle daran.“ 17  Diese Darstellung führt dazu, dass die 

ursprüngliche Frage, ob man das starre Gesetz des Inzesttabus hinterfragen sollte, verwandelt 

wird in die Frage, ob es moralisch vertretbar ist, ein kulturelles Tabu aus ökonomischen 

Gründen zu vermarkten, um von seiner Skandalwirkung zu profitieren. Durch so eine 

                                                           
15  Rainer Wemcken: Verbotene Liebe, D 2011, Episode 3988, 00:29:13-00:29:39. 
16  Ebd., 00:31:03-00:31:40. 
17  Ebd., 00:31:03-00:31:40. 



 MARIE MEININGER 

170 
 

Herangehensweise spricht die Serie ein konsumorientiertes, kulturindustriell geprägtes 

Publikum an und reflektiert dabei die eigenen genrespezifischen Grundbedingungen. Hier 

wird somit deutlich, welch ideologische Macht hinter den leichten, unterhaltsamen Bildern 

der Daily Soap steckt. Die Antwort auf die Frage der Vertretbarkeit einer Vermarktung des 

Inzesttabus lautet bei Verbotene Liebe im Fortlauf: Ja, kein Problem. Obwohl erst gegen den 

Namen der Modelinie abgestimmt wird, erscheint sie später doch noch als Mother of Incest 
und wird zum vollen Erfolg. Die vorerst noch diskutierten Problematiken der 

Grenzüberschreitung durch den Einsatz des Inzestmotivs als Werbezweck spielen plötzlich 

keine Rolle mehr, sondern werden aus dramaturgischen Gründen ignoriert. An dieser Stelle 

ließe sich natürlich auch ein anderer Schluss ziehen. Nämlich, dass ein letztendliches 

Durchsetzen des Kampagnen-Namens darauf hinweist, dass die gesellschaftliche Ablehnung 

des Inzests längst brüchig geworden ist und der Reiz des Tabuisierten schließlich doch 

überwiegt. Dieses Argument wirkt allerdings gerade deshalb nicht sonderlich stark, da der 

Name der Modelinie und sein Bezug zur Inzestthematik im Fortlauf der Serie keinerlei 

Erwähnung mehr finden, sondern gekonnt ausgeblendet werden, eine solche Schlussfolgerung 

also nur einem sehr aufmerksamen, kritischen Zuschauer zuteil wird.  

Das Inzesttabu in Verbindung mit kulturellen Stereotypen 

Eine weitere und letzte Szene, die zeigt, inwiefern Soap Operas das Inzesttabu bestätigen 

sowie reproduzieren und dieses dabei zusätzlich noch an weitere kulturell stereotype 

Weltanschauungen koppeln, erzählt die Geschichte von Leonie und Timo. Die Tochter von 

Jan und der Sohn von Julia verlieben sich ebenfalls ineinander, ohne zu wissen, dass sie 

Cousin und Cousine sind und erfahren damit das gleiche Schicksal wie ihre Eltern. Hier 

spricht die Serie eine Grauzone des Inzests an, denn in Deutschland ist die Heirat von Cousine 

und Cousin gesetzlich erlaubt. Trotzdem bleibt diese Verbindung, wie auch die folgende 

Szenenanalyse zeigen wird, im Bereich des Tabuisierten. An dieser Stelle wird also auch 

sichtbar, dass signifikante Unterschiede in den Bedeutungen von Gesetz und Tabu 

vorherrschen. Etwas, was zwar auf der juristischen Ebene erlaubt ist, kann sich nach wie vor 

im Bereich des gesellschaftlichen Tabus bewegen. Tabus gehen damit über die Grenzen des 

gesetzlich Verbotenen hinaus, wobei man andersrum die Vermutung aufstellen kann, dass 

nahezu alles, was gesetzlich verboten ist, gleichzeitig ein gesellschaftliches Tabu darstellt. 

Kräftigen lässt sich diese letztere Behauptung mit Bezug auf Freuds Erläuterungen in seinem 

Werk Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 
Neurotiker, in dem er die These Wilhelm Wundts übernimmt, dass Tabus die ältesten 

ungeschriebenen Gesetzeskodexe der Menschheit sind und die Wurzel unserer Sittengebote 

und Gesetze bilden.18 

Die erwähnte Szene zeigt ein Gespräch zwischen Timo und Leonie auf Mallorca. Nachdem 

sie erfahren haben, dass sie Cousin und Cousine sind, beenden sie sofort ihre Beziehung und 

versuchen, sich voneinander zu distanzieren. Leonie beginnt daraufhin eine Liaison mit 

Emilio Sanchez, einem venezolanischen Freund von Timo. Dieser trennt sich allerdings nach 

kurzer Zeit direkt wieder, weil er vermutet, dass Leonie noch Gefühle für Timo hegt. Als 

Leonie Timo davon berichtet, reagiert dieser mit vermeintlichem Unverständnis: „Ach 
                                                           
18  Vgl. Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker, London 1940, S. 13. 



 VERHANDLUNGEN VON TABUS IN DER POPULÄRKULTUR 

171 
 

Quatsch, wir sind doch verwandt, der war bestimmt nur eifersüchtig. […] Das zwischen uns 

ist doch vorbei, das wusste er doch.“19 An dieser Stelle wird durch seine angespannte und 

peinlich berührt wirkende Ausdrucksweise und Mimik deutlich, dass sich Timo der über 

verwandtschaftliche Bande hinausreichenden emotionalen Verbindung zwischen ihm und 

seiner Cousine sehr wohl bewusst ist, diese aber aufgrund des gesellschaftlichen Tabus 

unterdrückt. Im nächsten Bild liest Leonie zufällig eine E-Mail von Emilio an Timo, in der 

dieser ihn auffordert, seine Hemmungen gegenüber den Gefühlen zu seiner Cousine zu 

überwinden und zu eben dieser zu stehen, da bei der Cousine „jeder eine Ausnahme 

machen“20 würde. Woraufhin Timo mit folgender Aussage reagiert: „Das sieht man vielleicht 

in Caracas so. Aber man weiß auch, was dabei herauskommt.“21 

Timo sieht Emilios lockeren Umgang mit dieser Thematik darin begründet, dass er 

venezolanischen Ursprungs ist. Er bringt damit zum Ausdruck, dass scheinbar in Caracas 

andere moralische und kulturelle Wertvorstellungen vorherrschen als in Europa. Er schreibt 

dieser anderen Kultur eine gewisse Unterentwicklung in Bezug auf die in Europa fest 

verankerten Tabus zu. Emilio wird als der ‚wilde‘ Lateinamerikaner aus ärmlichen 

Verhältnissen dargestellt, der es mit manchen moralischen Grundsätzen nicht so genau nimmt, 

beziehungsweise in dessen Kultur bestimmte Entwicklungsstufen im Vergleich zur westlichen 

Kultur noch nicht erreicht sind. Interessant ist es auch an dieser Stelle, eine Verbindung zu 

Freuds Thesen in Totem und Tabu herzustellen. Dieser betont, dass „das Denken der 

Primitiven noch im höchsten Maße sexualisiert“22 ist. Unterstellt man also Timo, dass er die 

Kultur seines Freundes Emilio als unterentwickelt ansieht, so könnte man hier den Schluss 

ziehen, dass eine solche Sexualisierung auf dieser Entwicklungsstufe über den moralischen 

Werten bezüglich des Inzesttabus steht.  

Im Verlauf der Serie wird immer wieder betont, dass Emilio durch seine Herkunft ein 

schweres Schicksal getroffen hat und dass da, wo er herkommt, die Kriminalität das Leben 

der Bevölkerung bestimmt. Das Spannungsfeld der Perspektiven auf inzestuöse Verbindungen 

wird hier genährt durch die Reproduktion kultureller Hegemonien und Stereotype: Für den 

Südamerikaner verheißt das Leben in Europa sozialen Aufstieg. Im Verlauf der Serie wird er 

sogar Geschäftsführer seines eigenen Gastro-Kleinunternehmens vor dem Gebäude des 

besagten Mode-Labels und er verkauft dort – wie sollte es anders sein – Burritos. 

Die Szene hat also nochmals belegt, dass in Verbotene Liebe das Inzesttabu in einer 

klischeehaften Art und Weise präsentiert wird und größtenteils unhinterfragt bleibt. Es wird 

sogar in Verbindung mit anderen kulturellen Hegemonien gebracht und so nachhaltig als ‚das 

Andere‘ der Gesellschaft stigmatisiert. 

Fazit 

Alles in allem lässt sich zusammenfassen, dass trotz vereinzelter Ansätze einer kritischen 

Hinterfragung des Inzesttabus die Analyse der ausgewählten Szenen deutlich machen konnte, 

dass die Art und Weise, wie in der Serie die Inzestthematik verhandelt wird, zu einer 

                                                           
19  Rainer Wemcken: Verbotene Liebe, D 2011, Episode 3987, 00:04:45-00:05:17. 
20  Ebd., 00:07:56-00:08:32. 
21  Ebd., 00:07:56-00:08:32. 
22  Freud: Totem und Tabu, S. 54. 



 MARIE MEININGER 

172 
 

Stabilisierung der in der Gesellschaft bereits verankerten Norm in Bezug auf dieses Tabu 

führt. 

Interessant wäre an dieser Stelle noch, einen genaueren Blick auf etwaige 

Weiterentwicklungen im Verlauf der 20-jährigen Sendezeit zu werfen in Bezug darauf, ob 

sich in den jüngeren Verhandlungen des Inzests vermehrte Ansätze zur Verschiebung der 

genannten Norm finden lassen. Im Hinblick auf die Zwillinge Jan und Julia lässt sich 

feststellen, dass, während sie erst, also in den Folgen zu Beginn der Serie, ihr gemeinsames 

Glück nicht finden dürfen, sie 2011 letztendlich für immer zusammen bleiben und auf 

Lanzarote, wo sie keiner kennt, glücklich werden. Was dabei aber allerdings auch direkt 

deutlich wird ist, dass sie ihre Liebe nur an einem Ort außerhalb der restlichen Verbotene 
Liebe-Gesellschaft ausleben dürfen. Das inzestuöse Paar erlebt sein Happy End unter der 

Voraussetzung seines Ausschlusses aus der Narration, eine Perspektivierung der Zukunft 

eines libidinös verbundenen Geschwisterpaares kommt nicht in Betracht, so dass auch hier der 

Inzest im Grunde dethematisiert wird. Die Insel Lanzarote dient als Heterotopie zur 

Ausgrenzung des Anormalen. Auch Leonie und Timo werden im Verlauf der Serie wieder ein 

Paar. Zuerst leben sie zusammen in Düsseldorf, doch nach einigen Komplikationen, die zwar 

nicht im unmittelbaren Zusammenhang mit ihrer Verwandtschaft stehen, verlassen sie 

dennoch ebenfalls die Stadt, um an einem anderen Ort glücklich sein zu können. Es handelt 

sich bei näherer Betrachtung also nur scheinbar um wirkliche Weiterentwicklungen in Bezug 

auf die Akzeptanz von inzestuösen Beziehungen und einer etwaigen Verschiebung der Norm.  

In ihrer Studie über deutsche Daily Soaps vergleicht Nikola Weiß 2004 die Anfänge von 

Verbotene Liebe mit den Anfängen seines australischen Vorbilds Sons and Daughters und 

stellt dabei bereits fest, dass eine erhöhte moralische Akzeptanz in Bezug auf das Inzestmotiv 

vom deutschen Publikum der 90er Jahre im Vergleich zum australischen Publikum der 

beginnenden 80er Jahre vorhanden war.23 Dennoch bleibt die Verhandlung des Inzestmotivs 

in der Serie bis zum aktuellen Zeitpunkt eine sensible Angelegenheit, da es auch im Vergleich 

zu anderen Themen der Soap nur sehr selten aufgegriffen wird. Es kann hier also auch nicht 

von einer Auflösung oder Verschiebung der Norm durch eine vielfach wiederholte Zitation 

des Tabus gesprochen werden. Interessant und gesondert zu betrachten ist die eigentümliche 

Hierarchisierung inzestuöser Konstellationen, die durch die Serie installiert wird. Während 

nämlich der Geschwisterinzest in einem heterotopen Rahmen duraus lebbar erscheint, in 

jedem Fall der sexuelle Vollzug aber darstellbar ist, ist der Inzest zwischen Vater und 

Tochter, wie er sich in der amourösen Verwicklung um Ansgar von Lahnstein und seine 

Tochter Kim andeutet, scheinbar nicht im Bild zu bannen. Er wird sogar vor dem Vollzug von 

der rechtzeitig eintreffenden Mutter, die das Geheimnis um die Vaterschaft aufklärt, 

verhindert. 

LITERATURVERZEICHNIS 

Grabbe, Katharina: Geschwisterliebe: Verbotenes Begehren in literarischen Texten der Gegenwart, 
Bielefeld 2005. 

                                                           
23  Nikola Weiß: Daily Soaps: Das Geheimnis deutscher Seifenopern, Düsseldorf 2004, S. 43-44. 



 VERHANDLUNGEN VON TABUS IN DER POPULÄRKULTUR 

173 
 

Freud, Sigmund: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 
Neurotiker, London 1940. 

Lacan, Jacques: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psycho-

analytischen Erfahrung erscheint“, in: ders.: Schriften I, Weinheim und Berlin 1986, S. 61-70. 

Moritz, Peter: „Dramaturgie des modernen Serienprodukts“, in: Claudia Rademacher und Gerhard 

Schweppenhäuser (Hrsg.): Postmoderne Kultur? Soziologische und Philosophische Perspektiven, 

Opladen 1997, S. 170-180. 

o.A.: „Der endliche Reiz des Tabus“, in: FAZ vom 18.07.2014. , 
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/der-endliche-reiz-des-tabus-ard-stellt-verbotene-liebe-

ein-13053068.html. 

Strebin, Florian: „Verbotene Liebe“, in: Ufa Serial Drama, http://www.ufa-serialdrama.de/ 

programmmarken/verbotene-liebe/. 

Weiß, Nikola: Daily Soaps: Das Geheimnis deutscher Seifenopern, Düsseldorf 2004. 

Wemcken, Rainer: Verbotene Liebe, D 1995-2014. 

- Verbotene Liebe, Episode 67, 1995, ARD. Ausstrahlung am 05. April 1995, verfügbar unter: 

http://www.youtube.com/watch?v=N7hL-x_pWlM . 

- Verbotene Liebe, Episode 411, 1996, ARD. Ausstrahlung am 01. Oktober 1996, verfügbar 

unter: http://www.youtube.com/watch?v=zyAFk6Jetyg. 

- Verbotene Liebe, Episode 3951, 2011, ARD. Ausstrahlung am 28. Oktober 2011, verfügbar 

unter: http://www.youtube.com/watch?v=zyAFk6Jetyg. 

- Verbotene Liebe, Episode 3987, 2011, ARD. Ausstrahlung am 21. Dezember 2011, verfügbar 

unter: http://www.youtube.com/watch?v=3sAeXO2rPQM. 

- Verbotene Liebe, Episode 3988, 2011, ARD. Ausstrahlung am 22. Dezember 2011, verfügbar 

unter: http://www.youtube.com/watch?v=7-hCtpnp1EQ. 



 

 

VERENA RICHTER (Eichstätt-Ingolstadt/ENS Paris)  

„C’est comme blasphémer: ça veut dire qu’on y croit encore. “ 

Inzest und 68er-Diskussionen in Louis Malles Le souffle au cœur (1971) 

Post-Scriptum, Herzflimmern und 68er Diskussionen 

„Récemment, j’ai revu ce Post-Scriptum fatal: il n’a pas vieilli. Je ne suis pas sûr que, 

rédiffusée en 2003, il ne déclenche pas les mêmes polemiques.“ 1  Mit diesen Worten 

kommentiert Michel Polac im Jahr 2003 in einem Interview mit der französischen 

Wochenzeitschrift L’Express die Sendung vom 20. April 1971 seines im französischen 

Fernsehen ausgestrahlten „café littéraire télévisé“2Post-Scriptum, die schließlich nur zwei 

Wochen später zur Einstellung des literarischen Cafés führen sollte. Neben Louis Malle waren 

als geladene Gäste Guy Rosolato,3 Pierre-Paul Grassé4 und Alberto Moravia anwesend, deren 

gemeinsame Diskussion mit Michel Polac sehr frei um das Thema des Inzestverbots kreiste. 

Dieses sei nicht als anthropologische Universalie zu erachten, so der Grundtenor der Sendung, 

sondern eine kulturelle Setzung und fungiere als Gradmesser gesellschaftlicher Entwicklung. 

Moravia betonte beispielsweise: „Je pense que la question n’est pas tellement de favoriser 

l’inceste, c’est: on évite les possibilités de l’inceste, de former une société dans laquelle 

l’inceste ne se présente plus ni comme tabou, ni comme possibilité. […] Ce que je dis, c’est 

que la réforme de la société au point de vue familière [sic] pourrait amener une situation 

différente.“5 Malle hielt sich während der gesamten Diskussion eher zurück, doch ist nicht 

umsonst auch er von Polac eingeladen worden: Wenige Wochen zuvor hatte sein neuester 

Film Le Souffle au cœur (1971, dt. Herzflimmern) Premiere in den französischen Kinos 

gefeiert. Zeitgleich dazu erschien bei Gallimard das von Malle in der betreffenden Sendung 

von Post-Scriptum präsentierte Drehbuch. Thema des Films ist die sexuelle Initiation des 14-

jährigen Laurent Chevalier – jedoch mit der Besonderheit, dass diese in der Nacht des 14. 

Juli, dem französischen Nationalfeiertag, mit seiner Mutter geschieht. Das Inzestverbot, 

verstanden als gesellschaftliche Setzung, wird im Film auf seine Gültigkeit hin befragt, denn, 

so Malle in einem Interview mit dem französischen Radiosender France Inter im Mai des 

gleichen Jahres, bei dem im Film gezeigten Inzest zwischen Mutter und Sohn handle es sich 

nicht um ein singuläres und außergewöhnliches Geschehen, sondern um eine Erfahrung, die, 

zumindest in der Vorstellung, jeder Mensch während der Adoleszenz durchlebe.6 Das in der 

                                                           
1  Michel Polac und Emannuel Lemieux: „Michel Polac, le doyen“, in: L’Express (21.8.2012), 

www.lexpress.fr/culture/livre/michel-polac-le-doyen_807899.html (zuletzt aufgerufen am 16.12.2014). („Vor 
kurzem habe ich mir die Sendung von Post-Scriptum, die uns zum Verhängnis geworden ist, erneut 
angesehen: Sie ist noch immer brisant. Ich bin mir nicht sicher, ob sie nicht die gleiche Polemik entfachen 
würde, würde sie im Jahr 2003 noch einmal ausgestrahlt werden.“) 

2  Ebd. („im Fernsehen ausgestrahltes literarisches Cafè“). 
3  Guy Rosolato (1924-2012) war ein französischer Psychoanalytiker. Zunächst war er Schüler Lacans, 

distanzierte sich später jedoch von ihm. 
4  Pierre-Paul Grassé (1895-1985) war ein französischer Zoologe. 
5  Post-Scriptum du 20 avril 1971 (Post-Scriptum), O.R.T.F. 2 (20.04.1971). („Ich glaube, dass es sich nicht 

primär um die Frage handelt, den Inzest zu begünstigen, sondern die eigentliche Problematik besteht darin, 
eine Gesellschaftsform zu bilden, in der der Inzest nicht mehr zur Diskussion steht – weder als Verbot, noch 
als Möglichkeit. […] Was ich sagen will ist, dass eine Gesellschaftsreform hinsichtlich der Familienstruktur 
zu einer anderen Situation führen könnte.“) 

6  Vgl. Cinéma (Le pour et le contre), France Inter (02.05.1971). 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

175 
 

Psychoanalyse tendenziell als pathologisch und krisenhaft dargestellte Geschehen7 versteht 

Malle als eine normale Passage auf dem Weg zur sexuellen Mündigkeit: „Le complexe 

d’Œdipe allegé devient une chose beaucoup plus naturel. […] J’ai raconté l’histoire d’Œdipe: 

le premier amour de ce garçon, c’est sa mère.“8 

Gebunden an die Inzestproblematik versucht Malle zugleich, mit seinem Film ein 

Familienmodell aufzuzeigen, das sich aus dem konjugalen Schema der bürgerlichen 

Gesellschaft löst und auch jenseits der eng an dieses gebundenen väterlichen Autorität zu 

funktionieren vermag:  

Let’s say the kind of family found in Freud’s backround: a very strong father image, which you 

see so much of throughout all of his writings… […] I think in fact, it’s really obsolete today, it 

doesn’t happen like this anymore today. […] only this precise type, the bourgeoise conception of 

the family with the father being at the same God and the chairman of the board. It’s related to a 

certain type of society such as in bourgeoise society in the nineteenth century… […] I think today 

fathers are not fathers anymore. They’re usually very weak.9 

Das bürgerliche Familienmodell aber kann als pars pro toto als Verweis auf paternalistische 

Gesellschaftsstrukturen erachtet werden, ist es doch selbst zu verstehen als Resultat der 

‚Faltung‘ makrosozialer Strukturen in den familialen Binnenraum.10 Dabei findet sich theolo-

gische und politische Autorität schon immer verkörpert im Bild des Vaters, das freilich in 

seiner im Zeitalter der Aufklärung erfolgenden Setzung in den Binnenraum der bürgerlichen 

Familie neue Komplexität erlangt.11 

Während der in gesellschaftlicher Hinsicht revolutionären Ereignisse des Mai ʽ68 wird mit 

lauter Stimme der Tod des pater familias verkündet.12 Symptomatisch verweist dies aber 

letztlich nur auf die zunehmende Polemik und heftige Kritik, denen paternalistische 

Strukturen in dieser Zeit ausgesetzt sind.13 Wie im Folgenden näher zu zeigen sein wird, 

schreibt sich Le souffle au cœur – wie letztlich auch die Post-Scriptum zum Verhängnis 

                                                           
7  Eine genauere Erläuterung dieses Punktes erfolgt an späterer Stelle. 
8  Vgl. Cinéma. („Der entdramatisierte Ödipuskomplex ist sehr viel natürlicher. […] Ich habe die Geschichte 

von Ödipus erzählt: Die erste Liebe dieses Jungen ist seine Mutter.“) 
9  Nicholas Pasquarriello: „Louis Malle: Murmuring from the heart“, in: o.T. (07/1972), Billard27 – B5. 
10  Vgl. Friedrich A. Kittler: „Über die Sozialisation Wilhelm Meisters“, in: ders. und Gerhard Kaiser (Hrsg.): 

Dichtung als Sozialisationsspiel, Göttingen 1978, S. 21. 
11  Vgl. Judith Frömmer: Vaterfiktionen: Empfindsamkeit und Patriarchat in der Literatur der Aufklärung, 

München 2008, S. 23. Bei dem heutigen auf die Eltern-Kind-Beziehung zentrierten Familienmodell handelt 
es sich letztlich um das bürgerliche Familienmodell, das in Folge einer zunehmenden Emotionalisierung und 
Intimisierung der Familienbeziehungen im Verlauf des 18. Jahrhunderts entsteht und das Familienmodell der 
auch die Bediensteten umfassenden Hausgemeinschaft ablöst (vgl. Michael Mitterauer: „Die Familie als 
historische Sozialform“, in: ders. und Reinhard Sieder (Hrsg.): Vom Patriarchat zur Partnerschaft. Zum 
Strukturwandel der Familie, München 1980, S. 13-38). Innerhalb der Kernfamilie erhält die väterliche 
Instanz neue Komplexität aufgrund der vielfältigen Aufgaben – „als biologischer Erzeuger und kultureller 
Erzieher, als natur- und zivilrechtliche Instanz, als Familienoberhaupt im privaten Innen- und als politischer 
Repräsentant im öffentlichen Außenraum“ (Frömmer: Vaterfiktionen, 23) –, die der Vater nun zu übernehmen 
hat.  

12  Vgl. Francoise Hurstel und Genevière de Parseval Delaisi: „Le pardessus du soupçon“, in: Jean Delumeau 
und Jean Roche (Hrsg.): Histoire des pères et de la paternité, Paris 2000, S. 381. 

13  Vgl. Jean Delumeau und Jean Roche (Hrsg.): Histoire des pères et de la paternité, Paris 2000, S. 12-13. Ein 
geradezu bezeichnendes Zeugnis bietet auch die von Wolfgang Drost und Ingrid Eichelberg herausgegebene 
Anthologie politischer und literarischer Dokumente, darunter insbesondere die Plakate des Pariser Mai: 
Wolfgang Drost und Ingrid Eichelberg (Hrsg.): Mai 1968: une crise de la civilisation française. Anthologie 
critique de documents politiques et littéraires, Frankfurt a. M., Bern und New York 1986. 



 VERENA RICHTER 

176 
 

werdende Sendung vom 20. April 1971 – mit seiner Diskussion der Inzestproblematik in 

diesen soziokulturellen Kontext der 68er-Zeit ein.  

Bürgerliches Familienmodell, Psychoanalyse und die Inzestwünsche der Adoleszenz  

Die Konzeption und Konstitution des psychoanalytischen Dreiecks ist unmittelbar auf seinen 

gesellschaftlichen und kulturellen Entstehungskontext, den des Wiener Bürgertums um 1900 

und dessen paternalistisches und letztlich patriarchales Familienmodell zurückzuführen. 

Allerdings gelangt mit Freud nur ein Familienmodell zu wissenschaftlicher Popularität, das –

folgt man den Arbeiten Friedrich Kittlers – in den Familienkonstellationen bürgerlicher 

Dramen der Aufklärung gründet. 14  Mit der Reduktion von Familienbeziehungen auf die 

Kernfamilie geht eine Verlegung der ‚elementaren Strukturen der Verwandtschaft‘ in den 

familialen Binnenraum einher, für die jedoch die väterliche Gewalt noch bestimmend bleibt.15 

Findet sich in den Dramen von Lessing und Diderot so zunächst noch die Instanz des Vaters, 

der in sich die beiden Funktionen des realen und symbolischen Vaters vereint,16 so wird dieser 

zunehmend um 1800 von der Mutter als kernfamiliales Zentrum abgelöst.17 Dies markiert die 

‚Recodierung‘ von einer patrilinear-konjugalen zur matrilinear-sozialisierenden Familie18 und 

damit auch deren Ödipalisierung als ‚Effekt‘ eines durch die Konzentration auf die Mutter 

bedingten „neuen Sozialisationsspiels“. 19  Die so verstandene ‚Recodierung‘ der Familie 

„führte dazu, das altüberlieferte Familienoberhaupt namens Vater durch eine Familienmitte 

namens Mutter abzulösen, also anstelle von Initiationsritualen eine moderne 

Primärsozialisation zu setzen.“20 Erst diese Psychologisierung des Menschen ermöglicht die 

Konstitution einer „eigene[n] Geschichte der Seele“21 und damit die Bildung einer modernen 

Individualität.22 

Die frühe Kindheit wird diskutabel,23 wobei die hier gesetzten Inzestwünsche überhaupt 

Grundbedingung eines Begehrens werden, das schließlich auf extrafamiliale Ziele gelenkt 

wird: „Die Inzestphantasie, weit entfernt, verboten zu sein, steuert also unter 

Kernfamilienbedingungen die sexuelle Initiation und Reproduktion […].“24 Trotz allem bleibt 

in den Texten der Psychoanalyse die väterliche Autorität als Garant kultureller Ordnung und 

                                                           
14  In Dichter – Mutter – Kind unternimmt Friedrich Kittler mit Bezug auf die Arbeiten Michel Foucaults eine 

Archäologie des psychoanalytisches Diskurses, indem er Dramentexte der Aufklärung sowie narrative Texte 
der Romantiker als Ursprung psychoanalytischer Theoreme liest, die schließlich mit Freud einer ersten 
Verwissenschaftlichung unterliegen. Um 1800, so Kittler, „entstand […] das Archiv, dem die Psychoanalyse 
dann ein Jahrhundert später ihre ganze Grabungsarbeit zuwenden konnte.“ Friedrich A. Kittler: Dichter – 
Mutter – Kind, München 1991, S. 17. 

15  Vgl. Kittler: „Wilhelm Meister“, S. 21. 
16  Vgl. hierzu auch die Arbeit von Judith Frömmer: Vaterfiktionen, S. 32 (Anm. 60) Frömmer zeigt in 

Verwendung dieser beiden Instanzen als analytische Kategorien und durch deren interpretatorische 
Anwendung, dass dies nicht durchgängig der Fall zu sein hat. 

17  Vgl. Kittler: Dichter, S. 15. 
18  Vgl. ebd., S. 149-195. 
19  Kittler: „Wilhelm Meister“, S. 36. 
20  Kittler: Dichter, S. 15.  
21  Ebd., S. 181. 
22  Vgl. ebd., S. 14. 
23  Ebd., S. 184. 
24  Kittler: „Wilhelm Meister“, S. 27. Kittlers Ausführungen liegen dabei implizit Michel Foucaults Unter-

suchungen zu einer gegenseitigen Durchdringung von Allianzdispositiv und Sexualitätsdispositiv zu Grunde. 
Vgl. Michel Foucault: Histoire de la sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976, S. 141-147. 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

177 
 

obligatorische Passage einer normalen, nicht-pathologischen Entwicklung weiter präsent,25 

findet sich doch insbesondere in der an Freud anknüpfenden strukturalen Psychoanalyse 

Lacanscher Prägung die Karenz des symbolischen Vaters am Grunde der Ausprägung einer 

Reihe neurotischer, wenn nicht psychotischer Störungen.26 

Doch nicht nur in der frühen Kindheit, sondern ebenso während der Adoleszenz, spielen 

diese ‚eingeschriebenen‘ Inzestwünsche – so die psychoanalytischen Texte des 20. 

Jahrhunderts – erneut eine wichtige Rolle in der Entwicklung des Individuums. Ihr erneutes 

Aufbrechen während der Adoleszenz erscheint als obligatorische Passage des (freilich primär 

männlich zu denkenden) Individuums auf dem Weg zur Ausbildung einer erwachsenen 

Sexualität. Der (wissenschaftliche) ‚Urtext‘ dieser psychoanalytischen Konzeption der 

Adoleszenz findet sich in Sigmund Freuds Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie (1905). Vor 

dem Hintergrund der physiologischen Veränderungen während der Pubertät werden die 

infantilen Neigungen zu den Eltern aufgefrischt und das ödipale Dreieck kommt erneut zur 

Wirkung:  

[…] das Geschlechtsleben der eben reifenden Jugend hat kaum einen anderen Spielraum, als sich 

in Phantasien, das heißt in nicht zur Ausführung bestimmten Vorstellungen zu ergehen. In diesen 

Phantasien treten bei allen Menschen die infantilen Neigungen, nun durch den somatischen 

Nachdruck verstärkt, wieder auf, und unter ihnen in gesetzmäßiger Häufigkeit und an erster Stelle 

die meist bereits durch die Geschlechtsanziehung differenzierte Sexualregung des Kindes für die 

Eltern […].27 

Aufgrund der nun errichteten Inzestschranke werden diese allerdings schließlich abgelenkt 

und auf außerhalb der Familie liegende Objekte gerichtet: „Gleichzeitig mit der Überwindung 

und Verwerfung dieser deutlich inzestuösen Phantasien wird eine der bedeutendsten, aber 

auch schmerzhaftesten psychischen Leistungen der Pubertätszeit vollzogen, die Ablösung von 

der Autorität der Eltern […].“ 28  Weiterhin erscheint die Mutter damit für den 

Heranwachsenden aber als Vermittlungsinstanz des sich nun während der Adoleszenz in 

konkret sexuellen Phantasien ergießenden erotischen Begehrens.29 Die kindliche Amnesie, 

von der Freud aufgrund der Scham angesichts der inzestuösen Wünsche der frühen Kindheit 

spricht,30 veranschlagt Malle dabei ebenso für die Adoleszenz: Obgleich es sich um eine 

kollektive Erfahrung handle,31 so Malle, sei sich niemand dieser Inzestphantasien während der 

Adoleszenz tatsächlich bewusst, als ob sie durch eine Art Zensur verdrängt werden würden.32 

Mit Le souffle au cœur werden die Kinozuschauer mit diesem laut Malle ‚Moment kollektiver 

Verdrängung‘ konfrontiert. Zur Debatte stehen damit zugleich die dem psychoanalytischen 

Modell zugrunde liegenden paternalistischen Gesellschaftsstrukturen, wird doch mit der im 

                                                           
25  Vgl. Delumeau/Roche: Histoire des pères, S. 15. 
26  Vgl. Jacques Lacan: „Die Institution Familie“, in: ders.: Schriften, Bd. 3, Olten 1980, S. 62, 78-100. 
27  Sigmund Freud: „Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie“ (11905), in: ders.: Sexualleben: Sigmund Freud 

Studienausgabe, Band 5, hrsg. v. Thure von Uexküll und Ilse Grubrich-Smitis, Frankfurt a.M. 1972, S. 37-
145, hier: S. 129-130. 

28  Ebd., S. 130. 
29  Vgl. ebd., S. 131. 
30  Vgl. ebd., S. 82-83. 
31  Malle bemerkt, sein Film Le souffle au cœur hätte „un côté autobiographique collectif“ Vgl. Le texte et la 

marge du 6 mai 1971 (Le texte et la marge), France Culture (6.5.1971). 
32  Vgl. Cinéma. Tatsächlich spricht Freud in dieser Hinsicht nur von einer kindlichen, jedoch nicht von einer 

adoleszenten Amnesie. 



 VERENA RICHTER 

178 
 

Film erfolgenden Entdramatisierung und vor allem Folgenlosigkeit des Inzests der – 

strukturalistisch gesprochen – Nom-du-Père in seiner Funktion als Garant kultureller Ordnung 

in Frage gestellt. 

Dies soll jedoch kein in einem strengen Sinne psychoanalytisches Verständnis der 

folgenden Lektüre implizieren. Insbesondere die an Freud anknüpfende strukturale 

Psychoanalyse kann zu einem gewissen Grade immer auch als Analyseinstrumentarium 

verstanden werden, denn, so Kittler, statt „die Familie […] als biologische Gegebenheit“33 zu 

nehmen, versteht sie sie „als ein System gezählter Positionen“, die von den empirischen 

Personen besetzt sein können, aber nicht besetzt sein müssen. 34  Insofern die Familie 

verstanden werden kann als Ergebnis der Reduktion makrosozialer Ordnung 35  sowie als 

Ausgangspunkt ödipaler Beziehungen, 36  bleibt mit der strukturalen Psychoanalyse der 

Wandel der Familienstruktur als Grundbedingung der Ausprägung moderner Individualität 

präsent: „Erst ihre strukturale Erneuerung erlaubt die allgemeinen und d.h. sprachlichen 

Strukturen von Sozialisation und deren geschichtliche Mutation zu sondern und damit zu 

bestimmen.“37 Nicht zuletzt hat es nicht darum zu gehen, den adoleszenten Protagonisten 

Laurent Chevalier auf die Couch des Psychoanalytikers zu legen, sondern die gesellschaft-

lichen Strukturen offenzulegen, in die sich dessen Sozialisation einschreibt.38 

Vater, Mutter, Sohn und der christlich-bürgerliche Wertekanon 

Laurent Chevalier wächst mit seinen beiden älteren Brüdern Thomas und Marc im Dijon der 

1950er Jahre auf. Er besucht eine katholische Schule; zu seinem Vater Charles hat er ein eher 

kaltes, distanziertes Verhältnis, während ihn eine innige, teilweise noch kindliche Liebe an 

seine italienische Mutter Clara bindet. Nach seiner nur teilweise geglückten, durch seine 

Brüder gestörten, sexuellen Initiation mit der Prostituierten Freda, erkrankt Laurent im 

Pfadfinderlager an einem Herzflimmern. Seine Mutter begleitet ihn ins Sanatorium, wo die 

Beziehung zwischen den beiden sich intensiviert. Zur kindlichen Liebe tritt die Entdeckung 

der Mutter als sexuelles Liebesobjekt. Schließlich schlafen die beiden miteinander. Auffällig 

ist zunächst, dass die väterlichen Figuren wie Charles, aber auch Père Henry, ein Lehrer der 

katholischen Schule, im Film durchgängig als schwache und durchaus widersprüchliche 

Personen gezeichnet werden, deren Autorität insbesondere von den jugendlichen 

Protagonisten im Film nur noch bedingt anerkannt wird. Auf der Ebene der erwachsenen 

Figuren fungiert als Kontrastfigur zu diesen Clara Chevalier, Laurents Mutter. Ebenso wie die 

Adoleszenten vermag auch sie, den durch die Familie ihres Mannes Charles sowie den 

katholischen Priester Père Henry repräsentierten christlich-bürgerlichen Verhaltenskodex 

nicht zu akzeptieren. 

Der Bereich väterlicher Instanzen wird im familialen Binnenraum zwar durch den Vater 

Laurents vertreten, doch vermag dieser die Rolle des pater familias als Oberhaupt der 

bürgerlichen Familie nicht mehr einzunehmen. Dies wird bereits zu Anfang des Films mittels 

                                                           
33  Vgl. Kittler: „Wilhelm Meister“, S. 156.  
34  Ebd. 
35  Kittler: Dichter, S. 32. 
36  Vgl. hierzu ebenso Foucault La volonté de savoir, S. 136-151, sowie S. 170-173. 
37  Kittler: „Wilhelm Meister“, S. 161. 
38  Vgl. hierzu auch Frömmer: Vaterfiktionen, S. 32 (Anm. 60). 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

179 
 

der Mise en image deutlich unterstrichen: Laurent kehrt von der Schule zurück. 39  Beim 
Betreten des Hauses verstummt nicht nur die beschwingte Jazz-Musik, die ihn bis dahin 
begleitet hat, sondern diese wird letztlich ersetzt durch das laute Schimpfen des Vaters. 
Laurent beobachtet ihn vom mittleren Treppenabsatz aus, ohne dass der Vater dies bemerkt 
(Abb. 1). 40  Die Perspektive auf ihn ist, gefilmt ausgehend vom subjektiven Standpunkt 
Laurents – es handelt sich um einen point-of-view-shot –, durch die eingenommene 
Kameraperspektive verzerrt. Die im Bild verlaufenden Linien sind angeschnitten, das Bild 
wirkt aufgrund der A-Parallelität der Linien im Bild zum Bildrahmen selbst instabil, welches 
direkt auf die Position des im Bild zu sehenden Charles Chevalier bezogen werden kann. 
Zudem blickt der Sohn aus der Vogelperspektive auf diesen herab, wobei vor allem diese Art 
der Aufsicht mit der Inszenierung eines Machtgefälles verbunden ist, das Laurent eindeutig 
als Überlegenen markiert.  

 

Abb. 1: Screenshot entnommen aus Malle, Louis: Le souffle au cœur, FR/I/BRD 1971, Fassung: DVD, Lumière 

2006, 00.04.48. 

Im Drehbuch41 wird Charles Chevalier explizit auktorial42 charakterisiert als dem Anschein 
nach autoritär, doch handelt es sich bei ihm in Wahrheit um „un homme faible, distrait, secret, 
qu’intéresse exclusivement son métier et, à un degré moindre, sa femme.“ 43  Auch die 
kirchlichen Instanzen fügen sich ein in ein solch negatives Bild väterlicher Autoritäten, die 
nicht nur als schwache, sondern ebenso als hochgradig widersprüchliche Figuren gezeichnet 
werden. Dies betrifft pars pro toto in erster Linie Père Henry: So predigt er auf der einen 
Seite Enthaltsamkeit, erscheint aber auf der anderen Seite als ein Mann, der Mühe hat, 
tendenziell pädophile Neigungen nicht offensichtlich werden zu lassen. Auf dem Weg zur 
Beichte 44  rufen einige Mitschüler Laurent angesichts seines Besuchs beim Geistlichen 
hinterher: „‚Serre les fesses, Chevalier‘, ‚N’oublie pas la vaseline.‘ ‚Tu as un caleçon blindé 
?‘“45 Die darauffolgende Szene der Beichte,46 in der Père Henry Laurents Oberschenkel mit 
beiden Händen umfasst und in einem verlegenen Tonfall weiter mit ihm spricht, erhält 

                                                           
39  Vgl. Louis Malle: Le souffle au cœur, FR/I/BRD 1971, Fassung: DVD, Lumière 2006, 00.04.25-00.04.44. 
40  Die Screenshots sind der DVD Malle: Le souffle entnommen. 
41  Das bei Gallimard zeitgleich zum Film erschienene Drehbuch soll ergänzend zur Filmlektüre hinzugezogen 

werden, wenn es Informationen (insbesondere im Nebentext) enthält, die die Filmlektüre stützen. Bei den im 
Folgenden besprochenen Szenen wird jeweils auf den Film, sowie, bei den zitierten Dialogen, auf das 
Drehbuch verwiesen. Dies soll vor allem der besseren Orientierung dienen, da, je nach DVD-Programm, die 
Filmminuten variieren können. 

42  Vgl. Manfred Pfister: Drama, München 112011, S. 262.  
43  Louis Malle: Le souffle au cœur, Paris 1971, S. 15. 
44  Vgl. Malle: Le souffle, DVD, 00.23.35-00.23.45. 
45  Malle: Le souffle, S. 37. 
46  Vgl. Malle: Le souffle, DVD, 00.23.45-00.26.45. 



 VERENA RICHTER 

180 
 

dadurch einen durchaus doppeldeutigen Charakter.  

Zudem ist in dieser Hinsicht die historische Situierung des Geschehens im Jahr 1954 sowie 

die explizite Thematisierung der Schlacht bei Diên Biên Phu zu beachten. Die Niederlage 

Frankreichs in dieser Schlacht markiert das Ende des ersten Indochinakriegs sowie das Ende 

der „überholten kolonialen Ambitionen“ 47  Frankreichs. Laurents Mutter Clara bezeichnet 

während des Abendessens48 die französische Intervention als eine unzeitgemäße koloniale 

Expedition. Zu einem späteren Zeitpunkt, Laurents Tante Claudine sowie deren Ehemann 

Léonce sind zum Essen geladen,49 kreist das Gespräch um eine der Regierungskrisen, die die 

Vierte Republik (1946-1958) permanent destabilisieren.50 Was damit kontextuell zur Debatte 

steht, ist die Krise eines überholten politischen Systems, das ebenso isotopisch auf das im 

Film mit der bürgerlichen Familie und der christlichen Institution thematisierte 

gesellschaftliche System bezogen werden kann. Man bräuchte einen Mendès,51 so Claudine, 

oder einen De Gaulle,52 so Léonce. Thomas, Laurents ältester Bruder, flüstert Marc, dem 

zweitältesten Bruder, ironisch bemerkend ins Ohr: „…ou un Maréchal Petain.“53 Als Ausweg 

aus der Krise scheint nur eine autoritäre politische Führungsfigur zu helfen. Mittels der 

ironischen Überspitzung wird diese Forderung von Thomas allerdings ins Lächerliche 

gezogen und die patriarchalischen Strukturen, die den Hintergrund der Diskussion bilden, 

geraten unversehens in die Kritik. 

Gebunden an die väterlichen Figuren sind bestimmte Normen, wobei christliche und 

bürgerliche Wertvorstellungen in unmittelbare Nähe zueinander gestellt werden können. Dies 

betrifft insbesondere das mit diesen Instanzen gesetzte patriarchale Verständnis von Ehe und 

Familie, in der, wie bereits Malle zitiert wurde,54 der Mann in der Rolle des Vaters und 

Ehemanns eine fast gottähnliche Position gegenüber den restlichen Familienmitgliedern 

einnimmt. So wie die väterlichen Autoritäten diese Rolle im Film jedoch nicht mehr 

einzunehmen vermögen, werden auch die an sie gebundenen Normvorstellungen und 

Grenzsetzungen im Film als obsolet inszeniert: Nicht einmal mehr das Moment der 

Übertretung steht dabei zur Debatte, sondern die Figur des Normbruchs wird im Film explizit 

aus der Logik von Verbot und Übertretung gelöst bzw. bleibt nur präsent in den Augen der sie 

setzenden Instanzen.55 Deutlich wird dies am Beispiel von Laurents bereits oben erwähnter 

Beichte gegenüber Père Henry. Die obligatorische Eingangsformel rezitiert Laurent schnell, 

ohne inhaltliche Betonung fast wie einen auswendig gelernten Text, den er aufzusagen hat, 

dem er jedoch keinen tieferen Sinn beimisst. Auf die Nachfrage des Geistlichen gesteht er 

schließlich, dass er sich masturbiert habe. Dass er sich darauf ohne zu beichten zur Messe 
                                                           
47  Dieter Tiemann: „Frankreich im 20. Jahrhundert“, in: Ingo Kolboom, Thomas Kotschi und Edward Reichel 

(Hrsg.): Handbuch Französisch: Sprache Literatur Kultur Gesellschaft für Studium, Lehre, Praxis, Berlin 
2008, S. 443. 

48  Vgl. Malle: Le souffle, DVD, 00.07.40-00.08.30. 
49  Ebd., 00.22.45-00.23.45. 
50  Vgl. Tiemann: „Frankreich“, S. 442-443. 
51  Gemeint ist Pierre Mendès France (1907-1982), der u.a. von Oktober 1954 bis Februar 1955 die Funktion des 

Ministerpräsidenten der Vierten Republik inne hatte.  
52  Charles de Gaulle (1890-1970) war Begründer und von 1959 bis 1969 erster Präsident der Fünften Republik, 

durch die die von vielen politischen Krisen gezeichnete Vierte Republik mit einer Verfassungsreform 
abgelöst wurde. 

53  Philippe Pétain (1856-1951) übernahm während des Zweiten Weltkriegs zwischen 1940 und 1944 die 
Führung des mit Deutschland kollaborierenden Vichy-Regimes.  

54  Siehe das Zitat auf S. 175 dieses Bandes. 
55  Darauf werde ich im Verlauf der Argumentation noch näher eingehen, vgl. S. 181-182 dieses Bandes. 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

181 
 

begeben habe, wie der Geistliche bemerkt, scheint Laurent gleichgültig zu sein: „Vous savez 

bien que la communion est obligatoire…“,56 so Laurent gegenüber Père Henry, als ob nicht 

die Masturbation, sondern die Kommunion das eigentliche Problem darstelle. In den Augen 

der christlichen Instanz mag damit folglich noch eine Übertretung verbunden sein, für Laurent 

aber, der deren Werte nicht mehr anerkennt, sind damit nur noch bedingt Grenzsetzungen 

verbunden, mit denen er frei umgeht, und die nicht zuletzt primär in der Konfrontation mit 

den Autoritäten ins Bewusstsein rücken. 

Auch Laurents Mutter, Clara Chevalier, ist abseits dieser bürgerlichen und christlichen 

Normvorstellungen zu situieren, insbesondere indem sie sich innerhalb des patriarchalen 

Modells ihren eigenen Freiraum setzt. Ihre Zuordnung zu einer anti-bürgerlichen Sphäre wird 

unterstrichen durch die sprachlich vermittelte intradiegetische Erzählung57 ihrer Jugend.58 So 

wächst Clara auf eine ganz andere Art auf, als dies das bürgerliche Modell verlangen würde: 

Zur Schule geht sie nicht, ihr Vater, der zudem häufig die Frauen wechselt, besucht sie nur 

sporadisch, die Mutter ist gestorben, als sie drei Jahre alt war, das Haus, in dem sie aufwächst, 

gleicht eher einer Ruine und lässt sich in Gegensatz stellen zu jenem bürgerlichen Haus im 

Stile der Belle Époque, in dem sie mit ihrer eigenen Familie lebt – als stünde es allegorisch 

ein für den damit gezeichneten ‚Ruin‘ bürgerlicher Werte. Die Familie Charles Chevaliers, die 

dem Bürgertum Dijons angehört, ist Clara gegenüber sehr reserviert: „je crois que je leur 

faisais peur!“,59 so Clara. Vor allem ihr Bedürfnis nach Freiheit, das sich der bürgerlichen 

Enge entgegenstellt, wird mehrfach unterstrichen. So fragt sie beispielsweise Laurent beim 

Abendessen während des Kuraufenthalts, ob er das Leben im Hotel möge und fügt ihrer Frage 

hinzu: „Moi, j’adore ça! Je m’y sens libre. J’ai l’impression de changer de vie! […] Même si 

ce n’est qu’une impression, c’est très agréable.“60 Ihr Mann, wie auch der Rest des Familien-

zweigs des Dijoner Bürgertums, ist im Gegensatz dazu ganz und gar nicht dieser Meinung.61 

Dieses Moment von Freiheit kann direkt zu ihrem Bedürfnis nach Freiheit in der Liebe in 

Beziehung gesetzt werden. Nachdem ihr Liebhaber Jacques sie verlassen hat,62 erklärt sie 

Laurent: „Il faisait des projets, il organisait ma vie autour de la sienne… […] J’ai eu peur, tout 

d’un coup, peur d’être enfermée… […] Bien sûr je l’aimais! Il y a plusieurs façons d’aimer, 

c’est tout.“ 63  Dieses Verständnis von Liebe steht im starken Gegensatz zum bürgerlich-

patriarchalen Verständnis der Rolle und Pflichten und insbesondere dem Prinzip der 

Unterordnung einer (verheirateten) Frau und Mutter.  

Als Mise en abyme sei an dieser Stelle insbesondere auch auf das kurze Intermezzo 

Laurents mit einem Klassenkameraden nach der Morgenmesse verwiesen.64 Laurent bekommt 

                                                           
56  Malle: Le souffle, S. 40. 
57  Vgl. zu einer Filmnarratologie in Anlehung an die Arbeiten von Gérard Genette: Markus Kuhn: 

Filmnarrotologie. Ein erzähltheoretisches Analysemodell, Berlin/Boston 22013, S. 87-105. Grundlegend 
unterscheidet Kuhn hinsichtlich des filmischen Erzählers zwischen einer audiovisuellen Erzählinstanz und 
einer (fakultativen) sprachlichen Erzählinstanz. Diese Unterscheidung ist ebenso für Erzählungen auf der 
nächst tieferen diegetischen Ebene zu treffen.  

58  Vgl. Malle: Le souffle, S. 127-128, sowie im Film auf zwei Szenen aufgeteilt: Malle: Le souffle, DVD, 
00.50.25-00.51.15 und 01.34.25-01.35.50. 

59  Malle: Le souffle, S. 128. 
60  Ebd., S. 90. 
61  Vgl. ebd. 
62  Vgl. Malle: Le souffle, DVD, 01.32.40-01.34.00. 
63  Malle: Le souffle, S. 125. 
64  Vgl. Malle: Le souffle, DVD, 00.16.45-00.17.00. 



 VERENA RICHTER 

182 
 

von diesem eine Hostie angeboten, lehnt diese jedoch ab mit den Worten: „Le sacrilège ne 

m’intéresse pas. C’est comme blasphémer: ça veut dire qu’on y croit encore.“65 Da Sakrileg 

und Blasphemie letztlich auf eine Profanierung und damit Verletzung christlicher Gebote zu 

beziehen sind, setzt dies voraus, dass diese gerade in der Übertretung noch einmal als eine Art 

‚nicht-positiver Affirmation‘66 bestätigt werden. Wenn aber ein Verbot als solches nicht mehr 

anerkannt ist, wird die Übertretung als dessen Herausforderung hinfällig. Deutlich wird dies 

insbesondere, versteht man diese Szene als (intertextuellen) Nachklang des Le souffle au cœur 
vorausgehenden, jedoch für diesen Film aufgegebenen Projekts der Verfilmung von Georges 

Batailles 1966 posthum erschienenem Roman Ma mère (dt. Meine Mutter), in der die 

Batailleschen Kategorien von Verbot und Überschreitung den grundlegenden theoretischen 

Bezugspunkt bilden.67 Wurde der Inzest zwischen Mutter und Sohn bei Bataille noch mittels 

der Überschreitung als Verbot inszeniert, distanziert sich Malle mit seinem Film explizit von 

einem solchen Verständnis, würde doch im Roman auf diese Weise ein bürgerlicher 

Wertekanon noch einmal bestätigt werden.68 In Le souffle au cœur wird im Gegensatz dazu 

als zentraler thematischer Punkt der filmischen Erzählung der Inzest von Clara „entschuldigt“ 

und damit dieses in den Rahmen paternalistischer Ordnung eingereihte Tabu aus der für 

Bataille zentralen Logik der Übertretung gelöst. 

Die erste und die zweite Liebe 

Mit dem Aufenthalt am Kurort in der zweiten Hälfte des Films verbunden, ist Laurents 

Entdeckung der Mutter als sexuelles Liebesobjekt. Die solcherart gedachte Intensivierung der 

Beziehung zwischen beiden ist dabei eng gebunden an die Ausgrenzung väterlicher Figuren. 

Laurent erkrankt an einem ‚Herzflimmern‘,69 das er im Sanatorium auskurieren soll, wohin 

ihn seine Mutter begleitet. Mit der Erkrankung kann Laurent nicht mehr die katholische 

Schule besuchen. Mit dem Kuraufenthalt wird zudem die Beziehung zwischen Laurent und 

Clara aus dem restfamilialen Rahmen gelöst. Die normsetzenden paternalen Instanzen werden 

auf diese Weise ausgeklammert. 

Der Inzest mit seiner Mutter erscheint dabei in erster Linie als Vollendung seiner zuvor 

missglückten, nur halben sexuellen Initiation mit der Prostituierten Freda während eines 

Bordellbesuchs mit seinen Brüdern. Dies wird durch die Paradigmatisierung der beiden 

Figuren unterstrichen: So wird der Anfang der Entkleidung Laurents und Fredas im Bordell 

im Spiegel gefilmt, wobei die Kamera zunehmend von rechts an diesen heranfährt, so dass er 

fast den gesamten Einstellungsraum einnimmt (Abb. 2).70 Auf ähnliche Weise werden Mutter 

                                                           
65  Malle: Le souffle, S. 27. 
66  Vgl. zu diesem Ausdruck: Michel Foucault: „Préface à la transgression“ (11963), in: ders.: Dits et écrits, Bd. 

I, hrsg. v. Daniel Defert, Paris 1994, S. 238. Das bedeutet nicht, dass auch auf die gesamten theoretischen 
Implikationen Foucaults in diesem Aufsatz Bezug genommen wird. Als seinen Ausgangspunkt fasst Foucault 
die gegenseitige Bedingtheit von Grenze und Überschreitung somit jedoch prägnant zusammen. Daher sei der 
Bezug an dieser Stelle erlaubt. 

67  Vgl. hierzu beispielsweise die Arbeiten von Daniel Hawley: L᾽oeuvre insolite de Georges Bataille: Une 
hiérophanie moderne, Genève 1978, und Brain T. Fitch: Monde à l᾽envers – texte réversible: La fiction de 
Georges Bataille, Paris 1982. 

68  Vgl. Post-Scriptum. 
69  Bei einem souffle au cœur handelt es sich um eine Herzrhythmusstörung, im Film ist sie die Folge eines 

unbehandelten Scharlachs. Allegorisch verweist die Krankheit als physiologische Krise im Film auf die 
Adoleszenzkrise. 

70  Vgl. zur gesamten Szene: Malle: Le souffle, DVD, 00.41.15-00.44.40. 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

183 
 

und Sohn im Badezimmer am ersten Abend des Kuraufenthalts gefilmt. Auch hier entkleidet 

sich die Mutter. Beide werden im Spiegel gefilmt, wobei die Kamera langsam an diesen 

heranfährt, bis er ebenso den gesamten Einstellungsraum einnimmt (Abb. 3).71  

       

Abb. 2 und 3: Screenshots entnommen aus Malle, Louis: Le souffle au cœur, FR/I/BRD 1971, Fassung: DVD, 

Lumière 2006, 00.41.35 und 01.02.43 

Zudem fragt Freda, ob dies Laurents Geburtstag und der Bordellbesuch ein Geburtstags-

geschenk seiner Brüder sei. Die Frage nach dem anniversaire („Geburtstag“) kann ebenfalls 
als Bezug auf den Tag des anniversaire („Jahrestag“) des 14. Juli verstanden werden, an dem 
als gelungenes Moment von Laurents sexueller Initiation Mutter und Sohn miteinander 
schlafen. Das Bordell wie auch das Sanatorium sind schließlich als Heterotopien zu erachten, 
die als Orte adoleszenter Initiation fungieren.72 

Beim Verlassen der Feier zum 14. Juli laufen Clara und Laurent nebeneinander in enger 
Umarmung.73 Clara scheint angetrunken zu sein, betont sie doch beim Betreten ihres Zim-

mers, wie sehr ihr der Kopf drehe. „J’ai trop dansé, je suis morte. Je n’ai même pas le courage 
de me déshabiller.“74 So ihre Worte. Laurent ist ihr – wie schon zuvor im Fall der im Spiegel 
gefilmten Szene – dabei behilflich, das Kleid auszuziehen, bis sich beide in den Armen liegen 
und miteinander schlafen. „Elle est douce, souriante, belle. Il est perdu, il ne sait plus où il est, 
ni qui il est.“75 Im Film küsst Laurent seine Mutter leicht auf den Hals und im Gesicht, bevor 
sie ihn aus dieser Position mit ihren Händen umfasst. Auf diese Weise wird ein Moment des 
gegenseitigen Einvernehmens betont. Die Kamera ist sehr eng an beiden Figuren und filmt sie 
in Großaufnahme von verschiedenen Seiten und aus verschiedenen Perspektiven. Köpfe und 
Arme werden durch den Bildkader geschnitten. Auf der Ebene der Mise en image wird 
dadurch ein Moment der Nähe, Intimität und in einem gewissen Grade auch 
Abgeschlossenheit geschaffen. Während beide miteinander schlafen, sind von außerhalb des 
Hotelzimmers jedoch aus der Ferne, wie ein Nachklang, noch die Musik und das heitere 
Lachen der Feierlichkeiten des 14. Juli zu hören. Dadurch bleibt nicht nur der heterochrone 
Rahmen, sondern – damit verbunden – explizit der französische Nationalfeiertag auch 
während des Inzests noch präsent. Zudem erfolgt hiermit erneut ein Verweis zurück auf 
Laurent und Freda im Bordell, erklingt doch auch in dieser Szene zu Anfang aus der Ferne die 
Musik der im unteren Geschoss des Bordells situierten Bar.  

Liegen sich Mutter und Sohn zunächst eng in den Armen (Abb. 4), befinden sie sich 

                                                           
71  Ebd., 01.02.30-01.02.50. 
72  Vgl. zu Heterotopien als paradigmatische Orte der Adoleszenz: Michel Foucault: „Des espaces autres“, in: 

ders.: Dits et écrits, Bd. IV, hrsg. v. Daniel Defert, Paris 1994, S. 757. 
73  Vgl. zur gesamten Szene: Malle: Le souffle, DVD, 01.44.50-01.50.45. 
74  Malle: Le souffle, S. 139.  
75  Ebd., S. 140.  



 VERENA RICHTER 

184 
 

danach in der darauffolgenden Einstellung im Bett weit voneinander entfernt (Abb. 5).  

       

Abb. 4 und 5: Screenshots entnommen aus Malle, Louis: Le souffle au cœur, FR/I/BRD 1971, Fassung: DVD, 

Lumière 2006, 01.47.37 und 01.47.40. 

Laurent scheint zunächst zu schlafen, Clara trägt einen weißen Bademantel. Deutlich wird 
somit auch eine Ellipse zur vorhergehenden Einstellung. Er hat ihr den Rücken zugekehrt, 
während sie zu sprechen beginnt:  

Je ne veux pas que tu sois comme ça. Je ne veux pas que tu sois malheureux, ni que tu aies honte, 

ni même que tu regrettes ce qui s’est passé… Si tu veux, nous nous en souviendrons comme d’un 

moment très beau, très grave, qui ne se reproduira jamais plus.76 

Auf seine Frage, was nun passieren würde, antwortet sie: „Rien. Nous n’en parlerons pas. Ce 
sera un secret entre nous… Nous nous aimerons comme avant, plus qu’avant… Quand j’y 
repenserai, ce sera sans remords, avec tendresse. Et tu vas me promettre d’en faire autant.“77 
Beide Figuren werden nun in Nahaufnahme gezeigt, womit jedoch trotz der Distanz zwischen 
beiden – Clara befindet sich am äußeren linken Bildrand, wobei fast nur ihre Arme zu sehen 
sind, Laurent in der rechten Bildhälfte – jenes Moment von Intimität und Abgeschlossenheit 
beibehalten wird. Interessant ist dabei, dass in dem Moment, in dem Clara zu sprechen 
beginnt, Bild und Ton nicht deckungsgleich sind. Die Lippenbewegungen erfolgen nicht 
synchron zum Gesprochenen, als würde es sich um einen inneren Monolog handeln. Zudem 
widerspricht dies der ansonsten am Kontinuitätsprinzip orientierten Filmästhetik, wird damit 
doch die Wirkung mimetischer beziehungsweise referentieller Illusion getrübt. In der 
darauffolgenden Einstellung liegt die Mutter im Vordergrund schlafend im Bett, während 
Laurent, inzwischen angezogen, im Hintergrund, der Kamera den Rücken zugewandt, aus 
dem Fenster blickt. Das Zimmer ist in Dunkel gehüllt: Es scheint noch Nacht zu sein. Laurent 
verlässt schließlich das Zimmer, um am nächsten Morgen im Bett einer der Mädchen, die er 
während des Kuraufenthalts kennengelernt hat, aufzuwachen. Auch in diesem Sinne hat die 
sexuelle Initiation durch die Mutter ihre Wirkung gezeigt: Zuvor hatte Laurent bei den 
gleichaltrigen Mädchen keinen großen Erfolg. 

Der Inzest zwischen Clara und Laurent stellt die Übertretung einer scheinbar anthropo-

logischen Universalie dar, die aber, wie oben beschrieben, letztlich als Setzung einer 
paternalistisch strukturierten Gesellschaft zu erachten ist. Durch das Ausbleiben negativer 
Folgen scheint das Inzestgeschehen gelöst aus der Logik von Verbot und Übertretung und auf 
diese Weise enttabuisiert. Das im psychoanalytischen Modell traumatisierende Geschehen 

                                                           
76  Malle: Le souffle, Paris 1971, S. 140-141. Im Film in einer leicht, jedoch ohne große Signifikanz, veränderten 

Variante. 
77  Ebd. 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

185 
 

wird im Film mittels der beschriebenen Paradigmatisierung der beiden Frauenfiguren als 

Moment glückender sexueller Initiation und Reife gesetzt. Veranschlagt Malle das Phänomen 

der kindlichen Amnesie und der damit einhergehenden Verdrängung solch inzestuöser 

Wünsche auch für die Phase der Adoleszenz, so ist bezeichnend, dass Clara Laurent nicht zum 

Vergessen, sondern zur Erinnerung des Geschehens aufruft, ohne Scham, ohne Bedauern, 

ohne Gewissensbisse, damit den Inzest „entschuldigt“ und ihn nicht als Übertretung setzt. Mit 

diesem Satz ist sie es, die das Tabu des Inzests löst; dieser bleibt weiterhin in der Erinnerung 
präsent und zugänglich. 

Dennoch werden Inzest und Inzestverbot nicht vollkommen entbunden von den 

Grenzsetzungen, von denen sie sich lösen, bleiben doch die scheinbar obsolet gewordenen 

Normen, auf die sie sich beziehen, im „Nein“ der Mutter – es ist ein Moment „qui ne se 

reproduira jamais plus“ – und im Aspekt der Verheimlichung –„ce sera un sécret entre nous“ – 

weiterhin präsent. Interessant ist in diesem Zusammenhang die räumliche und zeitliche 

Situierung des Geschehens. Das Sanatorium kann mit Foucault, wie bereits erwähnt, als 

adoleszenztypische Krisenheterotopie gelesen werden, in der die ersten sexuellen Erfahrungen 

aus dem Rahmen der bürgerlichen Familie ausgeklammert werden. Unterstrichen wird dies 

mittels der beschriebenen Parallelisierung mit dem Bordell als Ort einer (ersten) illegitimen 

Sexualität. Zugleich aber gibt sie dem von normativen Ordnungsstrukturen Ausgegrenzten in 

dem Sinne einen eigenen Raum der Entfaltung, insofern mittels der Folgenlosigkeit des 

Inzests das Inzestverbot als Norm des herrschenden Gesellschaftsmodells in Frage gestellt 

wird. Die mit den Feierlichkeiten zum 14. Juli zudem in einen heterochronen Rahmen78 

gesetzte Heterotopie ist in dieser Hinsicht nicht nur als adoleszenztypische Krisenheterotopie, 

sondern zugleich als 68er-Heterotopie zu lesen. Erstens ist dabei zu beachten, dass der Film 

mit seinem Erscheinungsdatum, wie oben skizziert, eindeutig auf die Debatten der 68er Zeit 

bezogen werden kann und sich mittels der Inzestproblematik und der daran im Film 

gebundenen Umcodierung des psychoanalytischen Dreiecks einschreibt in deren In-Frage-

Stellung paternaler Instanzen. Zweitens kann textintern die zeitliche Situierung des Inzests am 

Tag des französischen Nationalfeiertags gelesen werden als ein durchaus allegorisierender 

Verweis auf den 1789 erfolgenden „Sturm auf die Bastille“ im allgemeinen Sinne eines 

Angriffs auf ein etabliertes, aber überholtes Gesellschaftssystem, wie dies letztlich auch 1968 

mit den Maiunruhen in Frankreich der Fall war. Schließlich ist in dieser Hinsicht jedoch nicht 

nur die semantische Ebene des filmischen Textes zu beachten, sondern ebenso die 

syntaktische Ebene der Inszenierung des Inzestgeschehens mit ihrer oben beschriebenen 

Auffälligkeit der Inkongruenz zwischen Bild und Ton. Bis auf diese eine Szene ist der Film 

stilistisch dem Kontinuitätsprinzip verpflichtet, womit die histoire gegenüber dem discours, 

d.h. der Ebene filmischer Vermittlung, in den Vordergrund rückt. Die erzählte 

Normabweichung wird somit mit einem stilistischen (Norm-)Bruch korreliert. Diese 

stilistische Auffälligkeit kann auf zweifache Weise gelesen werden. Auf der einen Seite kann 

die Inkongruenz zwischen Bild und Ton als Inszenierung eines onirischen Moments 

verstanden werden, als handelte es sich um einen nicht explizit markierten Traum, der im 

Film inszeniert wird. Charakteristisch für Traumdarstellungen im ebenso zumeist am 

Kontinuitätsprinzip orientierten Hollywood-Kino ist der Bruch mit den gängigen damit 

                                                           
78  Vgl. zur Heterochronie als zeitliches Pendant zur Heterotopie Foucault: „Des espaces autres“, S. 759-760. 



 VERENA RICHTER 

186 
 

verbundenen Erzählkonventionen79  wie dem unsichtbaren Schnitt. Die Verschiebung zwi-

schen Bild und Ton stellt im Hollywood-Kino sogar ein gängiges Mittel der Inszenierung von 

Träumen dar.80 Auf der anderen Seite wird durch die scheinbare Störung auf den Film selbst 

als medialen Träger des Erzählten verwiesen und auf diese Weise mit der dem Film eigenen 

mimetischen Illusion gebrochen. Mit Roman Jakobson gesprochen, wird die Aufmerksamkeit 

von der referentiellen auf die poetische Funktion gelenkt. 81  In diesem Sinne wäre die 

beschriebene Inkongruenz ebenso zu verstehen als spezifisches Moment der ‚Selbstanzeige‘ 

nach Wolfgang Iser82 und damit als Verweis auf den fiktiven Charakter des Geschehens.83 

Traum, insbesondere aber das Fiktive, sind, mit Iser gesprochen, zu verstehen als Möglich-

keiten der Realisierung eines ansonsten unzugänglichen Imaginären. Damit aber wird die mit 

dem 14. Juli im Film modellierte 68er-Heterotopie zugleich markiert als Moment der Öffnung 

eines Raums der Möglichkeiten, in dem etablierte Gesellschaftsstrukturen auf ihre Gültigkeit 

befragt werden: Mit der ‚Selbstanzeige‘ wird zugleich verwiesen auf den fiktionalen Texten 

inhärenten Aspekt des aus dem Kippspiel von Nachahmung und Symbolisierung folgenden 

„Erspielens“ von Möglichkeiten.84 Denken ließe sich in diesem Zusammenhang an eine der 

wohl bekanntesten Parolen des Pariser Mai: „L’imagination au pouvoir.“85 In ähnlicher Weise 

äußert sich Guy Rosolato in der eingangs besprochenen Sendung von Post-Scriptum zum 

Thema des Inzests: „imaginons, parce que nous pouvons imaginer certaines choses […].“86 

LITERATURVERZEICHNIS 

Bataille, Georges: L’Érotisme, Paris 2011 (11957). 

Bataille, Georges: Ma mère, Paris 1966. 

Brütsch, Matthias: Traumbühne Kino: Der Traum als filmtheoretische Metapher und narratives Motiv, 

Marburg 2011. 

Delumeau, Jean und Jean Roche (Hrsg.): Histoire des pères et de la paternité, Paris 2000. 

Drost, Wolfgang und Ingrid Eichelberg (Hrsg.): Mai 1968: une crise de la civilisation française. 
Anthologie critique de documents politiques et littéraires, Frankfurt a. M., Bern, New York 1986. 

                                                           
79  Matthias Brütsch: Traumbühne Kino: Der Traum als filmtheoretische Metapher und narratives Motiv, 

Marburg 2011, S. 159. 
80  Vgl. ebd., S. 172. 
81  Roman Jakobson: „Linguistik und Poetik“, in: ders.: Ausgewählte Aufsätze 1921-1971, Frankfurt a. M. 1979, 

S. 88-89 und 92-93. 
82  Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 

1991, S. 35-36. 
83  Zu denken wäre in diesem Kontext freilich auch an die (metaphorische) Analogie zwischen Film und Traum. 

Vgl. zur Film/Traum-Analogie in theoriegeschichtlicher Perspektive: Brütsch: Traumbühne Kino, S. 21-128. 
Insofern würde nicht nur hinsichtlich der beschriebenen Art der Inszenierung auf den Traum verwiesen, 
sondern auch mittels des damit indizierten Verweises auf den Film als medialen Träger, verstanden als eine 
Art des ‚Traum erzeugenden‘ Mediums. 

84  Vgl. ebd., S. 426-442. So zeichnet sich die Heterotopie immer auch aus durch das Moment des Imaginären 
vgl. Foucault: „Des espaces autres“, S. 762. 

85  Ingrid Gilcher-Holtey zitiert diesen Spruch in der deutschen Übersetzung im Titel ihrer zentralen Studie zum 
Pariser Mai: Ingrid Gilcher-Holtey: „Die Phantasie an die Macht“: Mai 68 in Frankreich, Frankfurt a. M. 
1995. 

86  Post-Scriptum. 



INZEST UND 68-ER DISKUSSIONEN IN LOUIS MALLES LE SOUFFLE AU CŒUR 

187 
 

Fitch, Brain T.: Monde à l᾽envers – texte réversible: La fiction de Georges Bataille, Paris 1982. 

Foucault, Michel: Histoire de la sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976. 

Foucault, Michel: „Préface à la transgression“ (11963), in: ders.: Dits et écrits, Band 1, hrsg. v. Daniel 

Defert, Paris 1994, S. 233-250. 

Foucault, Michel: „Des espaces autres“ (11984), in: ders.: Dits et écrits, Bd. IV, hrsg. v. Daniel Defert, 

Paris 1994, S. 752-762. 

Freud, Sigmund: „Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie“ (11905), in: ders.: Sexualleben: Sigmund 
Freud Studienausgabe, Band 5, hrsg. v. Thure von Uexküll und Ilse Grubrich-Smitis, Frankfurt a. 

M. 1972, S. 37-145. 

Frömmer, Judith: Vaterfiktionen. Empfindsamkeit und Patriarchat in der Literatur der Aufklärung, 

München, Paderborn 2008. 

Gilcher-Holtey, Ingrid: „Die Phantasie an die Macht“: Mai 68 in Frankreich, Frankfurt a.M. 1995. 

Hawley, Daniel: L᾽oeuvre insolite de Georges Bataille: Une hiérophanie moderne, Genève 1978. 

Hurstel, Francoise, Genevière de Parseval Delaisi: „Le pardessus du soupçon“, in: Jean Delumeau und 

Jean Roche (Hrsg.): Histoire des pères et de la paternité, Paris 2000, S. 381-398. 

Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie, Frankfurt a. 

M. 1991. 

Jakobson, Roman: „Linguistik und Poetik“, in: ders.: Ausgewählte Aufsätze 1921 – 1971, Frankfurt a. 

M. 1979, S. 83-121. 

Kittler, Friedrich A.: „Über die Sozialisation Wilhelm Meisters“, in: ders. und Gerhard Kaiser (Hrsg.): 

Dichtung als Sozialisationsspiel, Göttingen 1978, S. 13-125. 

Kittler, Friedrich A.: Dichter – Mutter – Kind, München 1991, 

Kristeva, Julia: „Le roman adolescent“, in: dies.: Les nouvelles maladies de l᾽âme, Paris 1993, S. 203-

228. 

Kuhn, Markus: Filmnarratologie. Ein erzähltheoretisches Analysemodell, Berlin, Boston 2013. 

Lacan, Jacques: „Die Institution Familie“, in: ders.: Schriften, Band 3, Olten 1980, S. 39-100. 

Malle, Louis: Le souffle au cœur, Paris 1971. 

Malle, Louis: Le souffle au cœur, FR/I/BRD 1971. Fassung: DVD, Lumière 2006. 

Mitterauer, Michael: „Die Familie als historische Sozialform“, in: ders. und Reinhard Sieder (Hrsg.): 

Vom Patriarchat zur Partnerschaft: Zum Strukturwandel der Familie, München 1980, S. 13-38. 

Pfister, Manfred: Das Drama, München 2001. 

Polac, Michel, Emannuel Lemieux: „Michel Polac, le doyen“, in: L’Express (21.8.2012), 
www.lexpress.fr/culture/livre/michel-polac-le-doyen_807899.html. 

Tiemann, Dieter: „Frankreich im 20. Jahrhundert“, in: Ingo Kolboom, Thomas Kotschi und Edward 

Reichel (Hrsg.): Handbuch Französisch: Sprache Literatur, Kultur Gesellschaft für Studium, 
Lehre, Praxis, Berlin 2008, S. 438-449. 

Archive: 

Institut national de l’audiovisuel 

Post-Scriptum du 20 avril 1971 (Post-Scriptum), O.R.T.F. 2 (20.04.1971). 



 VERENA RICHTER 

188 
 

Cinéma (Le pour et le contre), France Inter (02.05.1971). 

Le texte et la marge du 6 mai 1971 (Le texte et la marge), France Culture (6.5.1971). 

 

Bibliothèque du Film (Cinémathèque Française) - Fond Pierre Billard: 

Pasquarriello, Nicolas: „Louis Malle: Murmuring from the heart“, in: o.T. (07/1972), Billard27 – B5. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teil IV: 

… und auf der Theaterbühne



 

 

ADELINA DEBISOW (Paderborn) 

Die ,obscénité‘ als inszenierter Tabubruch in der Komödie des 17. Jahrhunderts –  

Molières L’École des femmes und La Critique de L’École des femmes 

Der Begriff der ,obscénité‘ wird im 17. Jahrhundert erstmalig in Molières La Critique de 
l’École des femmes verwendet und markiert die Verhandlung eines sexuellen Tabus1 noch 

bevor der Tabubegriff überhaupt im europäischen Raum bekannt ist und die Sexualität zu 

einer entscheidenden Kategorie für die Konstitution gesellschaftlicher Konventionen im 

Rahmen einer Tabukonzeption wird. Denn der polynesische Begriff „tapu“ gelangte erst im 

18. Jahrhundert im Rahmen der ethnologischen Aufzeichnungen einer Expedition der 

Südseeinseln durch den Seefahrer und Entdecker James Cook in den europäischen 

Sprachgebrauch und wird dann erst nochmals über 100 Jahre später in der Psychoanalyse mit 

dem Bereich der Sexualität verbunden.  

Mit „tapu“ wird im ursprünglichen Sinn das Heilige bezeichnet und die Grenze des 

weltlich Zugänglichen durch Meidungsgebote gekennzeichnet. Zunächst wurde der Begriff in 

Europa nur für die Beschreibung der „Naturvölker“ verwendet, um die Abgrenzung zum 

Fremden und Unverständlichen zu leisten und somit die eigene Kultur im Gegensatz zu 

anderen Kulturen zu konstituieren.2 Erst ab dem Ende des 19. Jahrhunderts wurde die Wirk-

weise des Tabus als Verhaltensregulativ auf die europäische Kultur übertragen. Während das 

Tabu ursprünglich im Wesentlichen den Bereich der Religion betraf, wurde der Bereich der 

Sexualität im wissenschaftlichen Diskurs erst Anfang des 20. Jahrhunderts in Sigmund Freuds 

Totem und Tabu in ein prominentes Verhältnis zum Tabu gestellt.3 Mit dem Begriff des Tabus 

kann folglich ein gesellschaftliches Regulativ definiert werden, das Abgrenzungsprozesse 

innerhalb der Gesellschaft ermöglicht, die vorzugsweise die Bereiche des Religiösen und der 

Sexualität betreffen. 

Anhand der Komödien L’École des femmes und La Critique de L’École des femmes von 

Molière kann indes belegt werden, dass die aktive Verhandlung von sexuellen Tabus noch vor 

dem Entstehen dieser kulturtheoretischen Kategorie auf der europäischen Theaterbühne 

praktiziert wurde, um die gesellschaftlichen Konventionen zu regulieren. Die ,obscénité‘ 

markiert in diesem Zusammenhang konkret den Tabubruch der illegitimen Praxis des 

außerehelichen Geschlechtsverkehrs und inkludiert die Sexualität in den Verhandlungsbereich 

des Tabuisierten. Im Wechselspiel mit der Religion wird so die Sexualität als relevante Größe 

für die Konstitution der Gesellschaft auf der Makro- und der Familie auf der Mikroebene 

eingeschlossen und zugleich verhandelt. Durch die besondere Rezeptionssituation im Theater 

werden durch den inszenierten Tabubruch bei Molière zudem gesellschaftliche Abgrenzungs-
                                                           
1  Das Adjektiv „obscène“ ist bereits seit dem 16. Jahrhundert bekannt, jedoch ist seine Substantivierung erst ab 

dem 17. Jahrhundert belegt. Vgl. hierzu Walter von Wartburg: „obscenus“, in: ders.: Französisches 
Etymologisches Wörterbuch: Eine Darstellung des galloromanischen Sprachschatzes, Band 7, 
photomechanischer Nachdruck, Basel 1981 (11955), S. 279. Für den Zusammenhang zwischen der 
,Obszönität‘ und der französischen Literatur der Frühen Neuzeit vgl. Joan DeJean: The Reinvention of 
Obscenity: Sex, Lies, and Tabloids in Early Modern France, Chicago 2002. 

2  Vgl. Karlfried Gründer: „Tabu“, in: ders. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Völlig 
neubearbeitete Ausgabe des ,Wörterbuchs der philosophischen Begriffe‘ von Rudolf Eisler, Band 10, Basel 
1998, S. 877-879. Zur Entwicklung des Tabubegriffs vgl. die Einleitung im vorliegenden Band. 

3  Vgl. Sigmund Freud: „Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 
Neurotiker“, in: Anna Freud (Hrsg.): Sigmund Freud: Gesammelte Werke, Band 9, Wiesbaden 71986. 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

191 
 

prozesse befördert und die Etablierung einer neuen Sexualmoral angedeutet, die, mit den 

Kategorien von Foucault gesprochen, die Überlagerung des Allianzdispositivs durch das 

Sexualitätsdispositiv ankündigt.4 In den Komödien von Molière werden, so die leitende Über-

legung, die dafür wesentlichen Faktoren der Familienstruktur, nämlich das (ganze) Haus und 

die Ehe im Verhältnis zur Sexualität thematisiert und problematisiert. Im Folgenden werden 

diese Faktoren der Familienstruktur auf Molières L’École des femmes bezogen, um die 

Voraussetzungen zu klären, unter denen die ,obscénité‘ in Zusammenhang mit den beiden 

Komödien zu verstehen ist. 

Familie, Haus und Sexualität in der Komödie des 17. Jahrhunderts –  

Molières L’École des femmes5 

In der am 26. Dezember 1662 uraufgeführten Komödie L’École des femmes wird der Konflikt 

zwischen zwei geschlechterpolitischen Modellen inszeniert, nämlich dem Modell des 

geschlossenen ,ganzen Hauses‘ und dem geöffneten ,ganzen Haus‘, die im sozialhistorischen 

Kontext angelegt sind und sich grundlegend in der Organisation der Sexualität voneinander 

unterscheiden. Wie bereits angedeutet, wird durch die Inszenierung des neuen Modells die 

Einführung einer neuen Sexualmoral angedeutet, die auf die Herausbildung des 

Sexualitätsdispositivs verweist und sich kontrovers zu der alten Ordnung, die dem 

Allianzdispositiv entspricht, verhält. Wesentlich ist in diesem Zusammenhang die Verbindung 

von Familie, Haus und Sexualität und den damit einhergehenden geschlechterpolitischen 

Implikationen. Die Herausbildung einer neuen Ordnung, die durch die Figuren Agnès und 

Horace repräsentiert und durch den Vater von Agnès legitimiert werden kann, wird mithin 

durch die Destabilisierung der alten Strukturen ermöglicht, die in dieser Komödie 

symptomatisch durch Arnolphe, den Hausvater und Vertreter der alten Ordnung, verursacht 

wird.  

Im Zentrum der Komödie steht der in die Jahre gekommene Bürgersmann und Junggeselle 

Arnolphe, welcher an der Treue des weiblichen Geschlechts zweifelt und sich in der Gefahr 

sieht, nach einer Heirat durch die Untreue der Frau zu einem gehörnten Ehemann und 

Hausvater zu werden. Aus diesem Grund lässt er das vermeintliche Bauernmädchen Agnès 

von frühester Kindheit in einem Kloster aufziehen, um sie danach von der sozialen Außenwelt 

isoliert und mit bewusst gering gehaltener Bildung zu heiraten. Denn eine gebildete Frau ist 

                                                           
4  Vgl. hierzu Michel Foucault: La volonté de savoir. Paris 1976. Foucault verortet die Ablösung des 

Allianzdispositivs durch das Sexualitätsdispositiv ab dem Ende des 18. Jahrhunderts. Dementsprechend ist es 
in diesem Fall lediglich die Herausbildung der Sexualität als relevante Kategorie für die Ehe und somit auch 
für die Gesellschaft, die angedeutet wird. 

5 Grundlegend für die folgende Untersuchung sind die Studien von Barbara Johnson: „Teaching Ignorance: 
L’École des Femmes“, in: Yale French Studies, 63 (1982), S. 165-182; James T. Letts: „L’École des femmes 
ou la défaite de la parole inauthentique“, in: Modern Language Notes, 95.4 (1980), S. 1023-1032; Elisabeth 
Schulze-Witzenrath: „Sprachhandlung und hohe Komödie in Molières École des femmes“, in: Poetica, 
Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft, 10 (1978), S. 154-187; Jörn Steigerwald: „Diskrepante 
Väterfiguren. Haus, Familie und Liebe in Molières École des femmes“, in: Romanistische Zeitschrift für 
Literaturgeschichte, 36.1 (2012), S. 25-47; Karlheinz Stierle: „Komik der Handlung, Komik der 
Sprachhandlung, Komik der Tragödie“, in: ders. (Hrsg.): Text als Handlung. Grundlegung einer 
systematischen Literaturwissenschaft. Neue, veränderte und erweiterte Auflage, München 2012 (11975), S. 
299-330; sowie die Erläuterungen der Herausgeber der Pleiade-Ausgabe: Georges Forestier und Claude 
Bourqui: „L’École des femmes. Notice.“, in: Georges Forestier (Hrsg.): Molière: Œvres complètes, Band 1, 
Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 1334-1355. 



 ADELINA DEBISOW  

192 
 

für Arnolphe der Keim einer potentiellen Untreue und Ehrverletzung, wie zu Beginn des 

Stücks in einem Gespräch mit seinem Freund Chrysald deutlich wird: „Épouser une Sotte, est 

pour n’être point Sot: / Je crois, en bon Chrétien, votre moitié fort sage; / Mais une Femme 

habile est un mauvais présage“.6  

Agnès weiß hingegen nichts von den Heiratsplänen ihres Ziehvaters Arnolphe und verliebt 

sich während seiner Abwesenheit in den jungen Horace. Bei dem Versuch, diese 

Liebesbeziehung zu verhindern, sabotiert Arnolphe durch sein Verhalten ungewollt sein 

eigenes Heiratsvorhaben und destabilisiert gleichzeitig das Familienmodell, für das er 

einsteht. Durch das Auftauchen von Enrique, dem leiblichen Vater von Agnès, der wiederum 

zufällig eine Vereinbarung mit dem Vater von Horace über die Heirat ihrer Kinder getroffen 

hat, wird die Hochzeit der jungen Liebenden möglich und grundsätzlich legitim. 

Aufbauend auf den Kategorien der Familie und des Hauses steht Arnolphe demnach als 

Hausvater für ein Familienmodell ein, in dem sowohl die hausinternen Strukturen als auch die 

externe Repräsentation des ,ganzen Hauses‘ ausschließlich der männlichen Dominanz des 

Hausvaters unterliegen.7 Das ,ganze Haus‘ (oikos) ist eine grundlegende soziale Organisa-

tionseinheit der Vormoderne und umfasst Aspekte des wirtschaftlichen, sozialen und 

genealogischen Familienbestandes sowie die Vermittlung christlicher Normen und einer 

damit verbundenen Liebesethik. Innerhalb des ,ganzen Hauses‘ bilden somit sowohl alle 

materiellen und symbolischen Güter als auch Bedienstete sowie Familienmitglieder eine 

Einheit. Die Haushaltsverwaltung (Oikonomia) untersteht der männlichen Herrschaft des 

Hausvaters (pater familias), der das wirtschaftliche und genealogische Fortbestehen des 

,ganzen Hauses‘ sichern muss. In diesem Familienkonzept ist die Frau juristisch immer einem 

männlichen Vormund untergeordnet und hat keine andere Funktion, als den Fortbestand der 

Familie als Hausmutter durch die Aufzucht der Kinder zu gewährleisten. Für die Frau als Teil 

des ,ganzen Hauses‘ bleibt das Haus ein geschlossener Raum, der ohne die Kontrolle und 

Aufsicht durch den Mann nicht geöffnet oder verlassen werden kann. Im Sinne der 

Oikonomia will Arnolphe als Repräsentant seines ,ganzen Hauses‘ das Weiterbestehen durch 

die Heirat mit Agnès sichern. In symptomatischer Weise wird die Ordnung seines ,ganzen 

Hauses‘ von Arnolphe selbst permanent in Unordnung gebracht und unterlaufen, so hat er 

beispielsweise nicht nur ein Haus, sondern zwei Häuser: Um die Isolierung von Agnès zu 

gewährleisten, empfängt Arnolphe in dem ersten Haus seine Gäste, während Agnès im 

zweiten Haus lebt. Durch diese Isolierung von Agnès schließt Arnolphe sich selbst aus seinem 

eigenen Haus aus, was in der zweiten Szene des ersten Akts deutlich wird, wenn ihm der 

Zutritt zu seinem eigenen Haus nur mit Verzögerungen gelingt. Hinzu kommt, dass er durch 

                                                           
6 Molière: „L’École des femmes“, in: Georges Forestier (Hrsg.): Molière: Œvres complètes, Band 1, 

Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 393-481, hier: S. 401-402. Die im Folgenden angegebenen 
Originalzitate folgen dieser Ausgabe. Die deutsche Übersetzung wird im Fußnotentext angegeben und 
entspricht der Ausgabe: Molière: „Die Schule der Frauen“, in: Molière: Werke, Übertragungen von Arthur 
Luther, Rudolf Alexander Schröder und Ludwig Wolde, Wiesbaden 1954, S. 279-308. In diesem Fall lautet 
die entsprechende Übersetzung: „Wer eine Dumme freit, der eben ist nicht dumm./ Ich glaub als guter Christ 
an Eurer Gattin Treue;/ Doch – eine Frau von Welt ist eben, was ich scheue.“ Molière: „Die Schule der 
Frauen“, S. 211. 

7 Für das Konzept des ,ganzen Hauses‘ grundlegend ist die Studie von Otto Brunner: „Das ,Ganze Haus‘ und 
die alteuropäische ,Ökonomik‘“, in: Ferdinand Oeter (Hrsg.): Familie und Gesellschaft, Tübingen 1966, S. 
23-56; darüber hinaus sei exemplarisch verwiesen auf Richard van Dülmen: Kultur und Alltag in der Frühen 
Neuzeit: Erster Band, Das Haus und seine Menschen, 16.-18. Jahrhundert, München 1990; Irmintraut 
Richarz: Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung und Geschichte der Haushaltsökonomik, Göttingen 1991. 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

193 
 

die Zweiteilung als Hausvater auch im physischen Sinn nicht durchgängig präsent ist, 

andernfalls wäre es vermutlich zu keiner Bekanntschaft zwischen Agnès und Horace 

gekommen. Die doppelte Hausstruktur Arnolphes führt letztlich dazu, dass er als Hausvater 

nicht in der Lage ist, seine Hauspolitik so zu führen, dass der wirtschaftliche und 

genealogische Fortbestand seines Hauses gewährleistet werden kann. 

Die Sexualität hat innerhalb der Ordnung des geschlossenen ,ganzen Hauses‘ im Sinne der 

christlichen Liebesethik keine andere Funktion, als die Fortpflanzung zu sichern. Bezogen auf 

die Sexualität der Frau wird durch die religiösen Werte das Ideal der Jungfräulichkeit 

propagiert, wodurch deutlich wird, dass die außer- und voreheliche Form der Sexualität in den 

Bereich des religiös Tabuisierten fällt. Besonders in diesem Verhältnis erweist sich Arnolphe 

von Beginn an als problematischer Hausvater, da er seine eigenen sexuellen Begierden 

sowohl im hausinternen Bereich als auch in einem männlichen außerhäuslichen 

Kontaktbereich projiziert und kommuniziert. Indem er in Gesprächen fortlaufend die 

illegitime und tabuisierte Praxis des außerehelichen Geschlechtsverkehrs thematisiert und 

assoziiert, entlarvt er unfreiwillig sich selbst und sein ,ganzes Haus‘ als randständig und 

untugendhaft.8 Zusätzlich nimmt Arnolphe als Hausvater in der Beziehung zu Agnès eine 

Doppelrolle ein, wenn er als eigentlicher Ziehvater auch der potentielle Ehemann sein 

möchte. Von der ersten Szene an verhält Arnolphe sich problematisch hinsichtlich aller 

Implikationen des von ihm repräsentierten Modells, schließt sich selbst unfreiwillig daraus 

aus und widerspricht der damit einhergehenden Definition des Hausvaters.  

Agnès ist durch die Isolation nicht mit den gesellschaftlich konventionalisierten 

Verhaltensweisen vertraut, wodurch wiederum verhindert wird, dass sie überhaupt von den 

Heiratsplänen Arnolphes etwas wissen und ihn als potentiellen Ehemann in Betracht ziehen 

kann. Das Haus, in dem Agnès lebt, ist vorderhand ein gesellschafts- und dadurch auch 

tabufreier Raum, wodurch die Verhaltensweisen von Agnès immer wieder auf eine kindliche 

Naivität und Natürlichkeit rückschließen lassen. Die Reflexion und Kommunikation über 

gesellschaftlich regulierte Verhaltensweisen kann Agnès aufgrund ihrer fehlenden sozialen 

Bildung nicht leisten und muss dies erst im Laufe der Komödie erlernen. Die Hervorhebung 

ihrer Natürlichkeit und Naivität erfolgt indessen durch Horace, der im Gegensatz zu Agnès in 

der Lage ist, diese Kategorien zu artikulieren, ihr Verhalten dazu in Relation zu setzen und 

dieses letztlich wertzuschätzen. Während Arnolphe sich als sittenlos erweist und Agnès in 

sexueller Hinsicht begehrt, stellt Horace im Kontakt zu Agnès unter Beweis, dass er sich 

tugendhaft verhält und sie nach einem Maßstab bewertet, der durch gesellschaftliche 

Verhaltensideale geprägt ist. Dass Agnès das Verhalten von Horace wertschätzt, bestätigt im 

Umkehrschluss ihre natürliche Zuneigung zu tugendhaften Verhaltensweisen innerhalb 

zwischengeschlechtlicher Beziehungen. Die Beziehung zwischen Agnès und Horace, wie sie 

                                                           
8  Während Horace, der sich in der Stadt als Besucher aufhält, erklärt, dass ihm diese wegen der großen 

architektonischen und gesellschaftlichen Vielfalt gefällt, bezieht Arnolphe diese Aussage auf die 
Möglichkeiten des außerehelichen Geschlechtsverkehrs: „Chacun a ses plaisirs, qu’il se fait à sa guise:/ Mais 
pour ceux que du nom de Galants on baptise,/ Ils ont en ce Pays de quoi se contenter,/ Car les Femmes y sont 
faites à coqueter./ On trouve d’humeur douce et la brune, et la blonde“. Molière: „L’École des femmes“, S. 
414. In der Übersetzung: „Ja, jeglicher Geschmack gewahrt hier sein Gefallen;/ Doch ein galanter Mann, der 
findet, Freund, vor allen/ In dieser guten Stadt ein fürstlich Lustrevier./ Denn willig und kokett sind alle 
Weiber hier./ Voll Liebe schlägt das Herz der Blonden wie der Braunen“. Molière: „Die Schule der Frauen“, 
S. 219. Horace hat sein Gefallen im Vorfeld in Bezug auf eine gesellschaftliche Form des Vergnügens 
geäußert, Arnolphe dagegen verknüpft das Gefallen mit sexuellen Begierden, die befriedigt werden.  



 ADELINA DEBISOW  

194 
 

in der Komödie dargestellt wird, kann aus den eben genannten Gründen aus der Perspektive 

der neuen Ordnung, die Molière in dieser Komödie herausarbeitet und bestärkt, kein 

Sittenverstoß sein, sondern entspricht einer Natürlichkeit, die im Anschluss an gesellschaft-

liche Verhaltensideale des 17. Jahrhunderts einen entscheidenden Faktor darstellt und eine 

natürlich gegebene Sittenhaftigkeit einschließt. 

In Molières Komödie stehen Agnès und Horace für ein Modell ein, das unter 

Berücksichtigung des konkreten historischen Kontextes an die Salonkultur und das damit 

verbundene Verhaltenskonzept der Galanterie anschließt.9 Die französischen Salons des 17. 

Jahrhunderts unterstehen einem entschieden weiblichen Einfluss, so bekommen Frauen hier 

die Möglichkeit, in einem geöffneten Raum vor allem aktiv, aber auch passiv an einer 

sozialen und kulturstiftenden Praxis teilzunehmen.10 Als gesellschaftlich exklusiver und elitä-

rer Raum inkludiert der Salon sowohl Frauen als auch Männer. Für die Regelung der 

zwischengeschlechtlichen Kommunikation ist das Verhaltenskonzept der Galanterie tragend, 

das innerhalb der Salonkultur ausgehandelt und gleichzeitig praktiziert wird. In Opposition 

zum ,geschlossenen ganzen Haus‘ ist der Salon ein vaterloser Raum, in dem die Kategorien 

der Familienstrukturen zunächst marginal sind. Es geht zudem in einem Salon auch nicht 

darum, potentielle Ehepartner zu finden, vielmehr stehen tugendhafte zwischen-

geschlechtliche Freundschaftsbeziehungen im Vordergrund. Die Offenheit des Salons findet 

sich im neuen Hausmodell des geöffneten ,ganzen Hauses‘ insofern wieder, als potentielle 

Ehepartner sich vor der Eheschließung kennenlernen und eine auf gegenseitige 

Wertschätzung beruhende Beziehung aufbauen können, die in die Ehe integriert werden kann. 

Die Öffnung des ,ganzen Hauses‘ deutet auf diese Weise strukturelle Veränderungen an, die 

die familiären Beziehungen und damit verbundene geschlechterpolitische Implikationen 

betreffen. Im Anschluss an die zwischengeschlechtliche Kommunikation, die durch die neue 

Ordnung ermöglicht wird, sind es auch die durch die Salonkultur geprägten Verhal-

tenskonzepte, die mit dem neuen Hausmodell verbunden werden. 

Die moderne Konstellation des Salons hat mithin einen prägenden Einfluss auf die 

Ausbildung von Umgangsformen und Verhaltensidealen und der damit verbundenen 

Verhandlung von Tabus, die, wie eingangs erläutert, die Definition des Eigenen durch 

Abgrenzungsprozesse antreibt, was auch an späterer Stelle für die Critique de L’École des 
femmes einen wesentlichen Aspekt darstellen wird.  

Die Galanterie bezeichnet in dieser Beziehung ein Verhaltenskonzept der höfischen 

Gesellschaft, das eine kommunikative Kompetenz voraussetzt, die den zivilisierten Umgang 

zwischen Männern und Frauen nicht zuletzt durch die Affektkontrolle gewährleisten soll. Als 

soziale Praxis beruft sich das galante Verhaltenskonzept auf eine Natürlichkeit, so ist die 

Galanterie trotz der Inanspruchnahme der Rhetorik nicht wie ein Handwerk zu erlernen und 

                                                           
9  Für das Konzept der Galanterie sei verwiesen auf: Ruth Florack und Rüdiger Singer (Hrsg.): Die Kunst der 

Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Literatur der Frühen Neuzeit, Berlin und Boston 2012; 
Jörn Steigerwald: Galanterie: Die Fabrikation einer natürlichen Ethik der höfischen Gesellschaft (1610-
1710), Heidelberg 2011; Alain Viala: „D’une politique des formes: La galanterie“, in: XVIIe siecle, 182 
(1994), S.143-151. 

10  Zu weiblichen Salons im Frankreich des 17. Jahrhunderts vgl. Carolyn Lougee: Le paradis des femmes. 
Women, Salons and Social Stratisfaction in Seventeenth-Century France, Princeton 1976; Renate Baader: 
Dames des lettres. Autorinnen des preziösen, hocharistokratischen und ,modernen‘ Salons (1649-1698), 
Stuttgart 1986; Margarethe Zimmermann und Roswitha Böhm (Hrsg.): Französische Frauen der frühen 
Neuzeit: Dichterinnen, Malerinnen, Mäzeninnen, Darmstadt 1999. 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

195 
 

bleibt einer höfisch geprägten Elite vorbehalten. Indem also die handelnden Subjekte 

innerhalb der sozialen Praxis unter Beweis stellen können, dass die galanten Ideale ihrer 

Natur innewohnen, können sie sich von anderen Gesellschaftsmitgliedern, die die Ideale zwar 

kennen, aber nicht adäquat in der Praxis mangels natürlich gegebener Kompetenz umsetzen 

können, distinguieren. Diese Kompetenz wird wiederum an den sozialen Stand rückgebunden, 

der als in der natürlichen moralischen Konstitution des Subjektes angelegt präsentiert wird. 

Verfolgt wird das ästhetische Ideal des ,sich Gefallens‘, das sich, bezogen auf den subjektiven 

Geschmack des Einzelnen, nicht objektiv erfassen lässt und vielmehr auf einer gegenseitigen 

Übereinstimmung beruht, die sich nur in der sozialen Praxis herstellen kann. Durch diese 

Konzeption enthebt sich die galante Gesellschaft letztlich bewusst anderen gesellschaftlichen 

Schichten.  

Weder Agnès noch Horace sind vollendete Repräsentanten dieses Verhaltensmodells, 

dennoch sind die damit verbundenen Ideale für ihre amouröse Beziehung, die auf einer Form 

der galanten Kommunikation und der natürlichen zwischengeschlechtlichen Zuneigung 

basiert, grundlegend. Indem diese Liebesbeziehung die Grundlage für die künftige Ehe 

zwischen Agnès und Horace bildet, wird die Herausbildung eines neuen Modells der Ehe 

angedeutet, in dem die Frau überhaupt erst eine annähernd relevante Entscheidungs-

berechtigung erhält und die voreheliche Zuneigung die Öffnung des ,ganzen Hauses‘ 

voraussetzt. Übertragen auf die Konstitution des ,ganzen Hauses‘ ergeben sich aus diesem 

neuen Modell der Ehe mehrere Konsequenzen: Das geöffnete ,ganze Haus‘ ist für die Ehefrau 

kein abgeschlossener Raum mehr, sondern wird für eine bestimmte Form des sozialen 

Kontaktes geöffnet. Durch die Öffnung des ,ganzen Hauses‘, in dem auch die Frau die Gäste 

empfängt, ergibt sich in doppelter Hinsicht eine Erweiterung der Repräsentation des 

symbolischen Kapitals: Zum einen potenziert der gesellschaftliche Wert der empfangenen 

Gäste das symbolische Kapital des gastgebenden Hauses, zum anderen stellt die Frau die 

sittlichen Umgangsweisen mit den Gästen innerhalb der sozialen Praxis sicher und steht auf 

diese Weise für die Sittlichkeit des ,ganzen Hauses‘ ein.  

Durch die Heirat von Agnès und Horace wird die Ehe der sittlich legitimierte Rahmen für 

ihre Liebesbeziehung. Die damit verbundene neue Ordnung des geöffneten ,ganzen Hauses‘, 

die durch die Liebesbeziehung von Agnès und Horace impliziert wird, löst das Modell der 

Allianzehe allerdings nicht in letzter Konsequenz ab. Die voreheliche Zuneigung und Wert-

schätzung von Agnès und Horace werden stattdessen durch eine glückliche Wendung in eine 

Form der Allianzehe integriert. Denn die beiden Liebenden haben sich zwar freiwillig aus-

gesucht, letztlich sind es aber die Väter, die die Hochzeit ihrer Kinder gemäß der Hei-

ratspolitik arrangieren und die Ehe damit auch juristisch legitimieren.  

Bezogen auf die Sexualität geht es innerhalb der neuen Ordnung somit nicht darum, den 

außerehelichen Geschlechtsverkehr zu legitimieren, sondern die zwischengeschlechtlichen 

Beziehungen neu zu ordnen. Auch innerhalb dieser Ordnung bleibt der außereheliche 

Geschlechtsverkehr eine Form der illegitimen sexuellen Praxis. Indem Arnolphe diesen 

Bereich immer wieder überschreitet, weil er seine sexuellen Begierden projiziert und 

artikuliert, gerät er selbst und damit auch das Modell, für das er letztlich einsteht, in den 

Bereich des Tabuisierten und Randständigen, weil er durch sein Verhalten in den Bereich der 

,obscénité‘ fällt.11 

                                                           
11  Am Ende der Komödie wird Arnolphe sogar aus der Gemeinschaft der Hausväter ausgeschlossen, indem ihm 



 ADELINA DEBISOW  

196 
 

Der ,obscénité‘ fällt in Molières L’École des femmes und La Critique de L’École des 
femmes folglich in Bezug auf das sexuelle Tabu eine doppelte Rolle zu: Erstens wird durch 

den in der Critique de L’École des femmes eingeführten Neologismus ,obscénité‘ das Tabu 

zum Ausdruck gebracht, ohne die geltenden Sprachkonventionen auf direkte Weise zu 

verletzen. Demnach wird so durch einen Platzhalter gewährleistet, dass über den verbotenen 

Bereich der Sexualität gesprochen werden kann, ohne diesen direkt auszusprechen oder zu 

konkretisieren. Zweitens, und das ist das Entscheidende, markiert die ,obscénité‘ als 

inszenierter Tabubruch den Konflikt dieser beiden gesellschaftlichen Modelle, die im 

zeitgenössischen Kontext angelegt sind und sich in der Organisation der Sexualität 

grundlegend voneinander unterscheiden.  
Die Komödie ist in diesem Zusammenhang auch die privilegierte Gattung, in der dieser 

Konflikt überhaupt erst auf diese Weise thematisiert werden kann, da die Konstitution der 

Komödie zunächst schlicht die Thematisierung des Sexualbereichs erlaubt und darüber hinaus 

durch das Figureninventar einen speziellen Zugriff auf die Gesellschaft ermöglicht. Während 

die Tragödie des 17. Jahrhunderts, dem klassischen Vorbild folgend, die Wertvorstellungen 

einer aristokratischen Elite thematisiert, schließen die Komödien Molières einen wesentlich 

größeren Gesellschaftskreis ein, wodurch die beiden gesellschaftlichen Modelle überhaupt 

erst in Konflikt geraten können. Wie im Folgenden darzulegen ist, fällt das in diesem Fall den 

Tabubruch anklagende (alte) Modell, das durch Arnolphe repräsentiert wird, durch den 

Tabubruch der ,obscénité‘, den Molière in den Komödien L᾽École des femmes und La 
Critique de L’École des femmes inszeniert, selbst in das Gebiet des Tabus. 

Die „obscénité“ in Molières L’École des femmes – Die ,Schleifenszene‘ 

Die ,Schleifenszene‘ ist im Stück in der fünften Szene des zweiten Akts situiert, in der 

Arnolphe bereits herausgefunden hat, dass Agnès die Bekanntschaft von Horace gemacht hat. 

Die im Folgenden zitierte Sequenz verdeutlicht zum einen exemplarisch die besondere Komik 

des Stücks, die sich vorwiegend aus der Spannung zwischen Wissen und Unwissen herstellt, 

gleichzeitig ist es aber auch hier das sexuelle Tabu des außerehelichen Geschlechtsverkehrs, 

das Arnolphe reflexartig assoziiert, wodurch aus seiner Sicht das Verdachtsmoment entsteht, 

dass Agnès ihre Unschuld an Horace verloren hat. Seine Vermutung versucht er durch ein 

Geständnis von Agnès bestätigt zu finden: 

ARNOLPHE à part – Ô fâcheux examen d’un mystère fatal, 

Où l’examinateur souffre seul tout le mal! 

À Agnès. 
Outre tous ces discours, toutes ces gentillesses, 

Ne vous faisait-il point aussi quelques carresses? 

AGNÈS – Oh tant; il me prenait et les mains et les bras, 

Et de me les baiser il n’était jamais las. 

                                                                                                                                                                                     

als Sanktion für sein Fehverhalten die Kompetenz als Hausvater abgesprochen und Arnolphe von Chrysald 
zum Junggesellen erklärt wird: „Je devine à peu près quel est votre supplice,/ Mais le sort en cela ne vous est 
que propice ;/ Si n’être point cocu vous semble un si grand bien,/ Ne vous point marier en est le vrai moyen.“ 
Molière: „L’École des femmes“, S. 480. In der Übersetzung: „Ich ahne ungefähr, was Ihr, mein Freund 
erduldet,/ Doch mein ich, dem Geschick seid Ihr zu Dank verschuldet./ Wem vor dem Hahnreitum so 
außermaßen graut,/ Dem ists am besten, traun, er sterbe ungetraut.“ Molière: „Die Schule der Frauen“. S. 
276. 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

197 
 

ARNOLPHE – Ne vous a-t-il point pris, Agnès, quelque autre chose… 

La voyant interdite 
Ouf. 

AGNÈS – Hé, il m’a…  

ARNOLPHE – Quoi? 

AGNÈS – Pris… 

ARNOLPHE – Euh! 

AGNÈS – Le… 

ARNOLPHE – Plâit-il? 

AGNÈS – Je n’ose,  

Et vous vous fâcherez peut-être contre moi. 

ARNOLPHE – Non. 

AGNÈS – Si fait. 

ARNOLPHE – Mon dieu! non. 

AGNÈS – Jurez donc votre foi. 

ARNOLPHE – Ma foi, soit. 

AGNÈS – Il m’a pris… vous serez en colère. 

ARNOLPHE – Non. 

AGNÈS – Si. 

ARNOLPHE – Non, non, non, non! Diantre! que de mystère! 

Qu’est-ce qu’il vous a pris? 

AGNÈS – Il… 

ARNOLPHE à part – Je souffre en damné. 

AGNÈS – Il m’a pris le ruban que vous m’aviez donné. 

À vous dire le vrai, je n’ai pu m’en défendre. 

ARNOLPHE reprenant haleine. – Passe pour le ruban. Mais je voulais apprendre, 

S’il ne vous a rien fait que vous baiser les bras. 

AGNÈS – Comment. Est-ce qu’on fait d’autres choses?12 

Wenn Arnolphe zu Beginn der zitierten Sequenz das Gespräch als „examen“ deklariert und 

sich selbst die Rolle des „examinateur“ zuordnet, kündigt er die kommende Befragung an, die 

von ihm suggestiv geleitet wird. Anders als in einer einfachen Prüfung wird Agnès dabei ein 

Regelverstoß unterstellt. Es handelt sich demnach vielmehr um ein Verhör oder um eine 

Beichte, da das Verdachtsmoment zunächst diese Gesprächsform zu rechtfertigen scheint. Der 

Vorwurf gegen Agnès wird im Gespräch nicht offen von Arnolphe formuliert, tritt aber durch 

die Suggestivfragen deutlich hervor: „Ne vous a-t-il point pris, Agnès quelque autre chose…/ 

Ouf!“ Wenn er fragt, was Horace ihr genommen habe, meint er ihre Jungfräulichkeit und 

erwartet ein Geständnis von Agnès über den Sittenverstoß des außerehelichen 

Geschlechtsverkehrs. Für Arnolphe ist diese Sünde bereits in der zwischengeschlechtlichen 

                                                           
12 Molière: „L’École des femmes“, S. 426-427. In der Übersetzung: „Arnulf: beiseite, nicht ohne Ironie/ 

Verwünscht Examen das, wo der, der Fragen stellt,/ Und nicht der Kandidat sich um die Antwort quält! –/ Zu 
Agnes Nun, außer dem Gespräch und all den Höflichkeiten/ Erwies er dir nicht sonst noch andre 
Zärtlichkeiten?/ Agnes: O freilich, gar so viel! Er nahm zu jeder Frist/ Mir Hand und Arm und hat sie 
immerfort geküßt./ Arnulf: Nahm er dir weiter nichts? Komm, Agnes, laß mich fragen/ Beiseite Uff!/ Agnes: 
Doch. – Er raubte mir…/ Arnulf: Was?/ Agnes: Die… Ich darfs nicht sagen!/ Ich fürcht, Ihr macht Euch nur 
von neuem böses Blut./ Arnulf: Nein!/ Agnes: Doch!/ Arnulf: Mein Himmel, nein!/ Agnes: So schwört mir, 
Ihr bleibt gut!/ Arnulf: Ich schwörs!/ Agnes: Er raubte mir – ich seh Euch schon verdrossen! –/ Arnulf: Nein!/ 
Agnes: Doch!/ Arnulf: außer sich Nein, nein, nein, nein! – Zum Teufel, welche Possen!/ Was hat er dir 
geraubt?/ Agnes: Die…/ Arnulf: beiseite Gott, ich leide hier/ Wie in der Höllenpein!/ Agnes: naiv 
ausbrechend Die Schleife, die Ihr mir/ Geschenkt habt. Es ist wahr. Ich konnt mich nicht erwehren./ Arnulf: 
atmet auf Die Schleife! – Weiter nichts. – Doch lass mich ferner hören:/ Hat er nicht mehr getan als dir den 
Arm geküßt?/ Agnes: Nein. – Aber tut man denn noch mehr?“ Molière: „Die Schule der Frauen“, S. 230-231. 



 ADELINA DEBISOW  

198 
 

Kommunikation und der „gentillesse“ angelegt, die für ihn nur auf Verführung ausgerichtet ist 

und somit bereits das Vorstadium des Sittenverstoßes bildet.  

Die problematische Position, die Arnolphe an dieser Stelle einnimmt, ist symptomatisch 

für seine Figur. Als eigentlicher Ziehvater befragt er Agnès hier tatsächlich als potentieller 

Ehemann. Er nimmt die Position des Beichtvaters ein, jedoch nicht als direkter Vertreter der 

christlichen Kirche, sondern als Vertreter des ,ganzen Hauses‘, der sich auf das christliche 

Ordnungssystem beruft. Ausgehend von dieser ambivalenten Position, bringt Arnolphe durch 

sein Verhalten eine pervertierte und domestizierte Form der Beichte hervor. So ist es hier 

nicht das Beichtkind, das sich seiner Sünden entledigen will und während des Geständnisses 

aus Reue leidet, sondern es ist der Beichtvater Arnolphe, der seinen sündhaften Gedanken und 

Mutmaßungen einen Raum bietet und während der Befragung nicht unter den Antworten, 

sondern unter den von ihm selbst gestellten Fragen leidet. Damit verbunden ist auch 

Arnolphes problematische Machtposition, die er aufgrund seines affektdominierten Verhal-

tens verliert. In diesem Zusammenhang stellt sich Agnès als wirklich unschuldig heraus, 

während der Sittenverstoß tatsächlich in Arnolphes Gedanken stattfindet. 

Agnès ist so unwissend, dass sie seine Fragen nicht auf einen vermeintlichen Sittenverstoß 

rückbeziehen kann. Dagegen wird deutlich, dass der Tabubruch ohnehin nur in Arnolphes 

Vorstellung existiert. Dass sie am Ende der zitierten Sequenz fragt: „Comment. Est-ce qu’on 

fait d’autres choses?“, erlaubt den Rückschluss darauf, dass Arnolphe durch seine Nachfragen 

eine Leerstelle erzeugt, die auf den Bereich der außerehelichen Sexualität verweist und durch 

die Agnès den Eindruck gewinnt, dass es weitere Praktiken gibt, die in einer solchen 

Begegnung üblich sind, denn sie verwendet das unbestimmte „on“. Arnolphes Fragen führen 

somit dazu, dass Agnès glaubt, dass der Kontakt mit Horace noch weiterer Komponenten 

bedurfte, um den gesellschaftlichen Normen zu entsprechen. Tatsächlich eröffnet Arnolphe an 

dieser Stelle den Bereich der sittlichen Grenzüberschreitung, indem er Agnès gegenüber den 

Verdacht hegt. 

Das Geheimnis, um das es in dieser Sequenz geht, wird von Agnès und Arnolphe 

unterschiedlich verstanden. Während für sie das Geheimnis darin besteht, dass Horace ihr die 

Schleife gestohlen hat, die Arnolphe ihr ursprünglich geschenkt hatte, liegt für Arnolphe das 

Geheimnis in der von ihm unterstellten sexuellen Handlung zwischen Agnès und Horace. Die 

unterschiedliche Definition dieses Geheimnisses erzeugt die Doppeldeutigkeit des Gesprächs, 

die nur dem wissenden Zuschauer offenbar wird. Der vermutete Tabubruch des außerehe-

lichen Geschlechtsaktes wird an keiner Stelle explizit genannt, sondern nur über Leerstellen 

angedeutet, die durch nonverbale Zeichen entstehen, wie die zum Teil syntaktisch 

unvollständigen und elliptischen Sätze verdeutlichen. Zusammen mit den zahlreichen 

Ausrufen führt dies einerseits zu einer Beschleunigung des Gesprächstempos, andererseits 

wird dadurch auch eine Spannung in Bezug auf die Offenbarung des Geheimnisses erzeugt, in 

der auf der einen Seite das Leid, das sich Arnolphe durch seine Vermutungen selbst zufügt, 

und auf der anderen Seite die Unwissenheit von Agnès, die ebenfalls durch Arnolphes 

Verhalten begründet ist, besonderen Ausdruck finden. 

Die ,obscénité‘, die in der Critique de L’École des femmes zunächst fälschlicherweise 

Agnès zugeordnet wird, kann im Anschluss an die Analyse der Szene deutlich Arnolphe und 

seinen Gedanken zugeordnet werden. Der Grund dafür ist die Organisation der Sexualität 

innerhalb der Ordnung, für die Arnolphe einerseits einsteht, die er aber gleichzeitig permanent 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

199 
 

unterläuft und sabotiert. Aus der Perspektive des neuen Modells eines geöffneten ,ganzen 

Hauses‘ integriert sich Arnolphe selbst und auch das Ordnungssystem, für das er einsteht, in 

den Bereich des Tabuisierten, indem er den Bereich der Sexualität aus der Ehe exkludiert. 

Durch diese Inszenierung wird die Sexualität in Molières Komödie in den 

Verhandlungsbereich des Tabus einbezogen, womit der Konflikt der beiden Modelle die 

Sexualität als entscheidende Größe der Konstitution der Familie, des Hauses und der Gesell-

schaft insgesamt einschließt. Indem die beiden in Konflikt geratenden Ordnungen im zeit-

genössischen sozialen Kontext angelegt sind und sowohl die präsentierten sittlichen Ideale als 

auch die problematischen Verhaltensweisen auf gesellschaftliche Bezüge des 17. Jahrhunderts 

verweisen, stellt sich ein unmittelbarer Verbindungsstrang zwischen dem dramatischen Text 

und dem durch das Publikum repräsentierten gesellschaftlichen Kontext her, wodurch die 

Verhandlung von sexuellen Tabus auf die Theaterbühne des 17. Jahrhunderts befördert wird. 

„Il a une obscénité qui n᾽est pas supportable“ – La Critique de L’École des femmes13 

Infolge der heftigen und langanhaltenden Debatten im Rahmen der Querelle de L’École des 
femmes wurde am 1. Juni 1663 der Einakter La critque de L’École des femmes uraufgeführt, 

in dem Molière die Literaturkritik mit der Komödie verband und die Querelle de L’École des 
femmes literarisch in ein Streitgespräch einer Salongesellschaft um die École des femmes 
transformierte.14 Die konkrete Anbindung an die Salonkultur des 17. Jahrhunderts wird bereits 

durch den Schauplatz deutlich: Das Stück spielt im Salon der Figur Uranie. Gemeinsam mit 

ihrer Cousine nimmt sie die männlichen und weiblichen Gäste in Empfang. Der Salon ist ein 

geeigneter Schauplatz für diese Art der Komödie, da es sich um einen geöffneten und 

zugleich vaterlosen Raum handelt, in dem Männer und Frauen soziales Verhalten, Kultur und 

Literatur sowohl nach bestimmten Maßstäben bewerten als auch praktizieren, und von 

anderen Verhaltensweisen bewusst abgrenzen. Diese Konstellation ist auch entscheidend für 

die Differenz der beiden in Konkurrenz stehenden Modelle des geöffneten ,ganzen Hauses‘ 

und des geschlossenen ,ganzen Hauses‘. 

Die Grundlage für die Diskussion der Salongesellschaft in diesem Stück ist die Komödie 

L’École des femmes von Molière. Das Geschlechterverhältnis zwischen den Figuren des 

Stückes ist ausgeglichen: Neben Uranie, ihrer Cousine Élise und Climène nehmen Dorante 

(ein Ritter), der Marquis (ein Markgraf) und Lysidas (ein Dichter) an dem Salongespräch teil. 

Zunächst gibt die Diskussion um das Stück Aufschluss über die Befürworter und die Gegner 

desselben. Die Bewertung der Komödie durch die Figuren hat eine doppelte Funktion: Die 

hervorgebrachten Kritikpunkte und die damit verbundene Argumentation nehmen zunächst 

den Kontext der Querelle de L’École de femmes auf und erlauben darüber hinaus den 

Aufschluss über die Konstitution der einzelnen Figuren und die damit verbundenen 

Repräsentationsformen. 

                                                           
13  Molière: „La Critique L’École des femmes“, in: Georges Forestier (Hrsg.): Molière: Œvres complètes, Band 

1, Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 481-512. Die deutsche Übersetzung im Fußnotentext entspricht 
der Ausgabe: Molière: „Die Kritik der Schule der Frauen“, in: Molière: Werke. Übertragungen von Arthur 
Luther, Rudolf Alexander Schröder und Ludwig Wolde, Wiesbaden 1954, S. 279-308. 

14  Zum genauen Verlauf der Debatte um das Stück sei an dieser Stelle exemplarisch verwiesen auf Francine 
Mallet: „La Querelle de L’École des femmes“, in: dies.: Molière, Paris 1986, S. 79-98 sowie auf Georges 
Mongrédien: La Querelle de ,L’École des femmes‘, 2 Bände, Paris 1971.  



 ADELINA DEBISOW  

200 
 

Die Salongesellschaft kann in unterschiedliche Kategorien unterteilt werden: Uranie und 

Dorante sind beispielsweise Befürworter des Stücks, während Climène und der Marquis sich 

gegen das Stück aussprechen und Agnès Sittenwidrigkeiten vorwerfen. Der dritte Kritiker ist 

der gebildete Dichter Lysidas, der als pedantischer Vertreter einer Regelpoetik des Dramas 

das Stück aufgrund seiner formalen Regelverstöße bemängelt. Climène und der Marquis ma-

chen durch ihre Rede an zahlreichen Stellen unfreiwillig deutlich, dass sie im Gegensatz zu 

Uranie und Dorante nur vorgeblich galant sind, die Ideale der Galanterie zwar kennen, aber 

nicht die Kompetenz aufweisen, diese adäquat in ihr Verhalten zu integrieren. Die Differenz 

zwischen dem Marquis und Dorante lässt sich durch die Begriffe des homme galant und des 

gegenteiligen galant homme erfassen und auf die Opposition der weiblichen Figuren 

übertragen.15 Der ausschlaggebende Unterschied in dem chiastischen Verhältnis des homme 
galant und des galant homme ist die Adjektivstellung. Während die Bezeichnung eines galant 
homme ein Ausweis für einen wirklich galanten Mann ist, markiert das nachgestellte Adjektiv 

im zweiten Fall die missverstandenen Ideale der Galanterie. Climène und der Marquis 

offenbaren unfreiwillig ihre Inkompetenz und ihr Missverständnis der galanten 

Verhaltensideale, indem sie das Stück negativ bewerten. Konkret ordnet Climène nicht 

Arnolphe, sondern fälschlicherweise Agnès sittliche Regelverstöße zu und der Marquis, der 

sich ebenfalls als Kritiker konstituiert, entlarvt durch seine Kritikpunkte seine Maßstäbe, die 

nur vorgeblich der Galanterie entsprechen, tatsächlich aber seine soziale Inkompetenz 

ausstellen. In der Argumentation von Dorante, dem galant homme, und der galanten Uranie 

wird hingegen deutlich, dass sie die Ideale der Galanterie verinnerlicht und verstanden haben 

und das Stück dementsprechend beurteilen können. Uranie und Dorante sind natürlich galant, 

während Climène und der Marquis nur gespielt galant sind. Die Natürlichkeit stellt in diesem 

Zusammenhang einen wesentlichen Faktor dar, unter dessen Voraussetzung die Distinktion 

von anderen Mitgliedern der Gesellschaft innerhalb der sozialen Praxis vorgenommen werden 

kann. Die positive Bewertung dient somit dem Ausweis der Sittenhaftigkeit des Stücks in der 

Gesamtbetrachtung. Dieser Beurteilung zufolge ist es nicht Agnès, die sich in der 

Schleifenszene als unanständig erweist, sondern Arnolphe. Im Gegensatz dazu bewertet 

Climène die Szene so, dass der Sittenverstoß verbal durch Agnès erfolgt und erwähnt erstmals 

den Begriff der ,obscénité‘: 

CLIMÈNE  Quoi la pudeur n’est pas visiblement blessée par ce que dit Agnès dans l’endroit dont 

nous parlons? 

URANIE – Non vraiment. Elle ne dit pas un mot, qui de soi ne soit fort honnête; et si vous voulez 

entendre dessous quelque autre chose, c’est vous qui faites l’ordure, et non pas elle; puisqu’elle 

parle seulement d’un ruban qu’on lui a pris. 

CLIMÈNE – Ah! ruban, tant qu’il vous plaira; mais ce le où elle s’arrête, n’est pas mis pour des 

prunes. Il vient sur ce le d’étranges pensées. Ce le scandalise furieusement; et quoi que vous 

puissiez dire, vous ne sauriez défendre l’insolence de ce le. 

ÉLISE – Il est vrai, ma cousine; je suis pour Madame contre ce le. Ce le est insolent au dernier 

point. Et vous avez tort de défendre ce le. 

CLIMÈNE – Il a une obscénité qui n’est pas supportable.  

ÉLISE – Comment dites-vos ce mot-là, Madame? 

                                                           
15  Vgl. Jörn Steigerwald: „Um 1700. Galanterie als Konfiguration von Préciosité, Libertinage und 

Pornographie. Am Beispiel der Lettres portugaises“, in: Thomas Borgstedt und Andreas Solbach (Hrsg.): Der 
galante Diskurs. Kommunikationsideal und Epochenschwelle, Dresden 2001, S. 275-304, zur Unterscheidung 
des homme galant und galant homme vgl. S. 286-287. 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

201 
 

CLIMÈNE – Obscénité, Madame. 

ÉLISE – Ah! Mon Dieu! obscénité. Je ne sais ce que ce mot veut dire; mais je le trouve le plus joli 

du monde.16  

In dieser Szene wird deutlich, dass Climène den Sittenverstoß auf der Seite der weiblichen 

Figur von Agnès lokalisiert. Indem sie auf den Vorwurf der Sittenwidrigkeit besteht und das 

„le“ in besonderem Maße als anstößig begreift, entlarvt sie sich in Analogie zu Arnolphes 

Verhalten als anstandslos. Der Verstoß der außerehelichen Sexualität wird an dieser Stelle 

tendenziell der Frau zugeordnet und bei ihr vermutet. Entscheidend ist hierbei, dass die 

„étranges pensées“ durch die Verwendung des „le“ hervorgerufen werden, der eigentliche 

Tabubruch also gedanklich erfolgt und nicht auf der Bühne situiert werden kann, wie auch 

durch Uranies Kommentar deutlich wird. Climènes Aufmerksamkeit liegt auf dem „le“, das 

als solches durch das Zögern zwar ein Substantiv ankündigt, jedoch im Zusammenspiel mit 

den Zwischenfragen von Arnolphe eine Leerstelle produziert.  

An dieser Textstelle könnte der Vorwurf des Verstoßes gegen die ,bienscénance‘, die die 

Einhaltung sittlicher Schicklichkeit einfordert, erhoben werden, jedoch vorwiegend in Bezug 

auf das Verhalten von Arnolphe, der als „examinateur“ die Fragen stellt und Agnès alleine 

aufgrund ihrer Unwissenheit Doppeldeutigkeiten weder erkennen noch bewusst produzieren 

kann, da ihr das Tabu der außerehelichen Sexualität durch Arnolphes Erziehung streng 

genommen nicht bekannt sein kann. Ihre Antworten können demzufolge nur eindeutig sein 

und erst im Zusammenhang mit Arnolphes Fragen doppeldeutig wirken. Uranie bemerkt 

entsprechend die besondere Unschuld und die Natürlichkeit von Agnès, die in ihrer Rede 

deutlich wird. Die Natürlichkeit ist in Bezug auf das galante Verhaltensideal eine 

entscheidende Eigenschaft, die in Opposition zur Affektiertheit nicht erlernbar, sondern nur 

wenigen Menschen eigen ist, wodurch sich die Natürlichkeit als entscheidendes 

Distinktionsmerkmal der Galanterie konstituiert. 

Climène verwendet hier erstmals den Begriff der ,obscénité‘, der im zeitgenössischen 

Kontext als Substantiv einen Neologismus bildet. Die ironisierende Nachfrage von Élise 

bezeugt den Status des Begriffs als Novum, dessen Definition nicht eindeutig festgelegt ist: 

„Je ne sais ce que ce mot veut dire; mais je le trouve le plus joli du monde“. Das 

außerordentliche kulturstiftende Potential der Sprache wird durch den Ausdruck deutlich, so 

versucht Climène mit diesem Begriff das Unaussprechliche, nämlich den außerehelichen 

Geschlechtsverkehr, unausgesprochen zu lassen, aber dennoch darüber zu sprechen. Es wird 

somit eine Begrifflichkeit für ein Phänomen eingeführt, um einen Diskurs zu ermöglichen, 

ohne unmittelbar gegen den geltenden Verhaltenskodex zu verstoßen, denn die explizite 

Benennung des sexuellen Tabus würde offensichtlich gegen das Gebot der ,bienscéance‘ 
                                                           
16  Molière: „La Critique L’École des femmes“, S. 493-494. In der Übersetzung: „Climène: Wie? Wird das 

Schamgefühl nicht aufs tiefste verletzt durch das, was Agnes in jener Szene sagt, von der wir eben sprachen?/ 
Uranie: Nein, ganz gewiß nicht. Sie sagt kein Wort, das an sich nicht durchaus anständig wäre, und wenn Sie 
dahinter etwas anderes vermuten wollen, dann sind Sie es, die den Anstand verletzt, und nicht Agnes, denn 
sie spricht nur von einer Schleife, die man ihr geraubt hat./ Climène: Ach, Schleife hin, Schleife her! Dieses 
‚die‘, bei dem sie stockt, spricht deutlich genug. Bei diesem ‚die‘ kommen einem ganz üble Gedanken. 
Dieses ‚die‘ ist im höchsten Grade unanständig, und Sie mögen sagen, was Sie wollen, aber die Anstößigkeit 
dieses ‚die‘ können Sie nicht leugnen./ Elise: Das ist ganz richtig, liebe Kusine. Ich bin wie Madame auch 
gegen das ‚die‘. Dieses ‚die‘ ist anstößig bis dort hinaus, und Sie haben unrecht, es zu verteidigen./ Climène: 
Es ist von einer unerträglichen Obszönität./ Elise: Was für ein Wort gebrauchten Sie eben, Madame?/ 
Climène: Ich sagte: Obszönität./ Elise: Ah! Obszönität! Ich weiß nicht, was dieses Wort bedeutet, aber ich 
finde es entzückend.“ Molière: „Die Kritik der Schule der Frauen“, S. 287-288. 



 ADELINA DEBISOW  

202 
 

verstoßen. Ferner beweist die Verwendung, dass Climène durchaus mit der Salonkultur und 

den damit verbundenen Entwicklungen vertraut ist, sie macht aber gleichzeitig unfreiwillig 

deutlich, dass sie die Maßstäbe nicht korrekt anzuwenden vermag, wenn sie die ‚obscénité‘ 

fälschlicherweise Agnès zuordnet.  

In Analogie dazu projiziert Arnolphe seine sündhaften Gedanken auf Agnès, unterstellt ihr 

den Tabubruch und offenbart so sein unsittliches Denken. Die ,obscénité‘ kann insofern kein 

Faktum sein, als sie an die Wahrnehmung des Beurteilenden gebunden ist und die Figuren, 

die die Rede von Agnès in der ,Schleifenszene‘ als obszön beurteilen, gleichzeitig nur obszön 

sein können. Indem die ,obscénité‘ sowohl Tabumarker als auch inszenierter Tabubruch ist, 

werden in dieser Komödie die aktive Verhandlung des sexuellen Tabus und die damit 

verbundenen gesellschaftlichen Abgrenzungsprozesse demonstriert. 

Die ,obscénité‘ als inszenierter Tabubruch in der Komödie des 17. Jahrhunderts  

Was in Molières dramatischen Texten vorgeführt wird, ist das kommunikative Lokalisieren 

von Tabus, wodurch ein expliziter Verbindungsstrang zwischen dramatischer Rede 

beziehungsweise Bühnenhandlung und gesellschaftlichem Kontext hergestellt wird. Der 

langandauernde Publikumserfolg der École des femmes sowie die damit verbundenen 

Debatten, die sowohl den Inhalt als auch die Form der Komödie betreffen, beweisen die 

gesellschaftliche Sprengkraft des Stoffes im historischen Kontext und verdeutlichen, dass es 

in Molières Komödien nicht um die Darstellung eines utopischen Ideals oder die starre 

Einhaltung geltender Regeln geht, sondern um eine konkrete Anbindung an die zeitge-

nössische Gesellschaft. Bezogen auf die Frage nach einer Ästhetik des Tabuisierten wird 

erkennbar, dass Tabus den zeitlichen und gesellschaftlichen Gegebenheiten sowie der 

Wandelbarkeit derselben unterliegen und auf diese Weise in Molières Komödien auf der 

Theaterbühne bereits verhandelt werden, noch bevor die Kategorie des Tabus als solche in 

Europa bekannt ist. Dennoch wirkt die Doppeldeutigkeit der ,Schleifenszene‘ auch noch in 

der gegenwärtigen Rezeption nach und zeigt, dass die Gültigkeit von Tabus im Zuge des 

gesellschaftlichen Wandels nicht erlischt, sondern die Bewertung derselben unter anderen 

Maßstäben erfolgt, die wiederum vom jeweiligen gesellschaftlichen Kontext abhängig sind.  

Die Debatte um die Form der Komödie verweist auf die geltenden poetischen Regeln und 

Normen, die durch die Missachtung derselben zur Diskussion gestellt und neu ausgehandelt 

werden. Der Publikumserfolg des Stückes ist ein nonverbales Indiz für die Infragestellung der 

Regelpoetik und des damit verbundenen Wandels des Publikumsgeschmacks. Molières 

Orientierung am Publikum hat seinen Ursprung in den Anfängen seiner Theaterarbeit. Mit 

seiner Schauspieltruppe begann er in der französischen Provinz unter anderem Farcen und 

Possenstücke in Anlehnung an die italienische Commedia dell’arte aufzuführen. Die 

Parallelen zum volkstümlichen Jahrmarkttheater zeichnen sich in einigen Komödien Molières 

ab. Molière war nicht nur Theoretiker, sondern auch Praktiker. Er war Schauspieler, 

Theaterdirektor und Dichter und in seinem Schaffen immer vom Publikum und dem Erfolg 

der Stücke abhängig. Was Molière sowohl inhaltlich als auch formal beachtet hat, ist der 

Geschmack des Publikums.17  

                                                           
17  Diese Zuwendung ist auch aus wirtschaftlicher Sicht erklärbar, da das Publikum Eintritt für die Vorstellungen 

gezahlt hat und dieser unter der Theatertruppe aufgeteilt wurde. Genaue Ausgaben und Einnahmen der 
Truppe verzeichnet das Registre des Truppenmitglieds La Grange. Charles Valet de La Grange: Registre, 



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

203 
 

In der Critique de L’École des femmes spricht Dorante dem Publikum eine wichtige Rolle 

in Verbindung mit der Gültigkeit formaler Regeln zu, wenn er entgegen Lysidas Bemän-

gelung der Regelverstöße argumentiert: „[…] Je voudrais bien savoir si la grande règle de 

toutes les règles n’est pas de plaire; et si une pièce de Théâtre qui a attrapé son but n’a pas 

suivi un bon chemin. Veut-on que tout un public s’abuse sur ces sortes de choses, et que 

chacun n’y soit pas juge du plaisir qu’il y prend?“ 18  Dorante verweist somit auf die 

Legitimität und Relevanz des Publikumsgeschmacks. Die französische Komödie erhält so 

eine Neudeutung durch Molière in ihrer Funktion als gesellschaftsnahe und vor allem 

gesellschaftskritische Gattung.19 Die Ablösung einer alten durch eine neue Ordnung zeigt sich 

in diesem Kontext auf unterschiedlichen Ebenen: Indem Molière eine neue Komödien-

konzeption zugrunde legt, thematisiert er auf eine bestimmte Weise gesellschaftliche 

Veränderungsprozesse. Molières Inszenierung der ,obscénité‘ erzeugt ein Kippmoment, in 

welchem der Tabubruch die Deutungsverschiebung des Tabus markiert und der ursprünglich 

Tabuisierende zum Tabuisierten wird, wodurch neue Ordnungen konstituiert und manifestiert 

werden.  

Im Hinblick auf die gesellschaftlichen Entwicklungen des 18. Jahrhunderts wohnt den 

Komödien Molières ein besonderes kulturstiftendes Potential inne, wenn die Sexualität als 

gesellschaftskonstituierende Kategorie in den Verhandlungsbereich des Tabus einbezogen 

wird und die geschlechterpolitische Neuordnung angekündigt wird. Auf diese Weise findet 

mit dem inszenierten Tabubruch der ,obscénité‘ die Verhandlung eines sexuellen Tabus auf 

der Theaterbühne des 17. Jahrhunderts statt.  

LITERATURVERZEICHNIS 

Baader, Renate: Dames des lettres. Autorinnen des preziösen, hocharistokratischen und ,modernen‘ 
Salons (1649-1698), Stuttgart 1986. 

Brunner, Otto: „Das ,Ganze Haus‘ und die alteuropäische ,Ökonomik‘“, in: Ferdinand Oeter (Hrsg.): 

Familie und Gesellschaft, Tübingen 1966, S. 23-56. 

DeJean, Joan: The Reinvention of Obscenity: Sex, Lies, and Tabloids in Early Modern France, 

Chicago 2002. 

Dülmen, Richard van: Kultur und Alltag in der Frühen Neuzeit: Erster Band, Das Haus und seine 
Menschen, 16.-18. Jahrhundert, München 1990. 

                                                                                                                                                                                     

hrsg. v. Sylvie Chevalley, Genf 1973. Was an dieser Stelle nicht unerwähnt bleiben darf, ist die Tatsache, 
dass Molière neben dem Publikum auch als Hofdichter immer von der Gunst des Königs abhängig war, die 
Zuwendung zum Publikum in diesem Zusammenhang also nicht absolut zu verstehen ist. Eine Studie, die 
Molières Biographie in den Kontext der Pariser Kultur stellt und seine praktische Theaterarbeit einbezieht, ist 
die von Virginia Scott: Molière. A Theatrical Life, Cambridge 2000. 

18  Molière: „La Critique L’École des femmes“, S. 507. In der deutschen Übersetzung: „[…] Ich möchte wissen, 
ob nicht die Regel aller Regeln darauf hinausläuft, daß ein Stück gefallen muß, und ob es nicht als mißlungen 
zu gelten hat, wenn es dieses Ziel verfehlt. Will man etwa, das ganze Publikum solle einen Grundsatz 
verkennen und keiner mehr selbst darüber urteilen dürfen, was ihm Vergnügen macht?“ Molière: „Die Kritik 
der Schule der Frauen“, S. 302. 

19  Vgl. Hartmut Stenzel: Molière und der Funktionswandel der Komödie im 17. Jahrhundert, München 1987. 
Stenzels Untersuchung deutet den Funktionswandel der Komödie vor allem in Bezug auf die Alleinherrschaft 
Ludwigs XIV. und die damit verbundenen gesellschaftlichen Verhältnisse, die sich grundlegend ändern. 



 ADELINA DEBISOW  

204 
 

Florack, Ruth und Rüdiger Singer (Hrsg.): Die Kunst der Galanterie. Facetten eines 
Verhaltensmodells in der Literatur der Frühen Neuzeit, Berlin und Boston 2012. 

Forestier, Georges und Claude Bourqui: „L’École des femmes. Notice“, in: Georges Forestier (Hrsg.): 

Molière: Œvres complètes, Band 1, Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 1334-1355. 

Foucault, Michel: La volonté de savoir, Paris 1976. 

Gründer, Karlfried: „Tabu“, in: ders. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Völlig 

neubearbeitete Ausgabe des ,Wörterbuchs der philosophischen Begriffe‘ von Rudolf Eisler, Band 

10, Basel 1998, S. 877-879. 

Johnson, Barbara: „Teaching Ignorance: L’École des Femmes“, in: Yale French Studies, 63 (1982), S. 

165-182. 

La Grange, Charles Valet de: Registre, hrsg. v. Sylvie Chevalley, Genf 1973. 

Letts, James T.: „L’École des femmes ou la défaite de la parole inauthentique“, in: Modern Language 
Notes, 95.4 (1980), S. 1023-1032. 

Lougee, Carolyn: Le paradis des femmes. Women, Salons and Social Stratisfaction in Seventeenth-
Century France, Princeton 1976. 

Mallet, Francine: „La Querelle de L’École des femmes“, in: dies.: Molière, Paris 1986, S.79-98. 

Molière: „Die Kritik der Schule der Frauen“, in: Molière: Werke. Übertragungen von Arthur Luther, 

Rudolf Alexander Schröder und Ludwig Wolde, Wiesbaden 1954, S. 279-308. 

Molière: „Die Schule der Frauen“, in: Molière: Werke. Übertragungen von Arthur Luther, Rudolf 

Alexander Schröder und Ludwig Wolde, Wiesbaden 1954, S. 279-308. 

Molière: „L’École des femmes“, in: Georges Forestier (Hrsg.): Molière: Œvres complètes, Band 1, 

Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 393-481. 

Molière: „La Critique L’École des femmes“, in: Georges Forestier (Hrsg.): Molière: Œvres complètes, 

Band 1, Bibliothèque de la Pléiade, Paris 2010, S. 481-512. 

Mongrédien, Georges: La Querelle de ,L’École des femmes‘, 2 Bände, Paris 1971. 

Richarz, Irmintraut: Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung und Geschichte der Haushaltsökonomik, 

Göttingen 1991. 

Schulze-Witzenrath, Elisabeth: „Sprachhandlung und hohe Komödie in Molières École des femmes“, 

in: Poetica, Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft, 10 (1978), S. 154-187. 

Scott, Virginia: Molière. A Theatrical Life, Cambridge 2000. 

Steigerwald, Jörn: „Diskrepante Väterfiguren. Haus, Familie und Liebe in Molières École des 
femmes“, in: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte, 36.1 (2012), S. 25-47. 

Steigerwald, Jörn: Galanterie: Die Fabrikation einer natürlichen Ethik der höfischen Gesellschaft 
(1610-1710), Heidelberg 2011. 

Steigerwald, Jörn: „Um 1700. Galanterie als Konfiguration von Préciosité, Libertinage und 

Pornographie. Am Beispiel der Lettres portugaises“, in: Thomas Borgstedt und Andreas Solbach 

(Hrsg.): Der galante Diskurs: Kommunikationsideal und Epochenschwelle, Dresden 2001, S. 275-

304. 

Stenzel, Hartmut: Molière und der Funktionswandel der Komödie im 17. Jahrhundert, München 1987.  



‚OBSCÉNITÉ‘ ALS INSZENIERTER TABUBRUCH IN DER KOMÖDIE DES 17. JAHRHUNDERTS 

205 
 

Stierle, Karlheinz: „Komik der Handlung, Komik der Sprachhandlung, Komik der Tragödie“, in: ders.: 

Text als Handlung. Grundlegung einer systematischen Literaturwissenschaft. Neue, veränderte und 

erweiterte Auflage, München 2012 (11975), S. 299-330. 

Viala, Alain: „D’une politique des formes: La galanterie, in: XVIIe siecle, 182 (1994), S. 143-151. 

Wartburg, Walter von: „obscenus“, in: ders.: Französisches Etymologisches Wörterbuch: Eine 
Darstellung des galloromanischen Sprachschatzes, Band 7,  photomechanischer Nachdruck, Basel 

1981 (11955), S. 279. 

Zimmermann, Margarethe und Roswitha Böhm (Hrsg.): Französische Frauen der frühen Neuzeit: 
Dichterinnen, Malerinnen, Mäzeninnen, Darmstadt 1999. 

 

 

 

 



 

 

AUTORINNENVERZEICHNIS 

Dennis Bock, M.A. (promoviert), Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Arbeitsstelle für 

Interkulturelle Literatur- und Medienwissenschaft am Institut für Germanistik der Universität 

Hamburg, Studium der Germanistik und Soziologie an der Universität Hamburg, 

literaturwissenschaftliche Promotion ebendort. Forschungsschwerpunkte: Literatur des 20. 

Jahrhunderts, Repräsentation von Gewalt in Literatur und Medien des 20. Jahrhunderts, Shoah-

Literatur, Holocaust und Gender Studies, (Sozial- und Gedächtnis-)Geschichte der NS-

Konzentrationslager, Alltagsgeschichte. 

Kevin M. Dear, Wissenschaftlicher Mitarbeiter und Doktorand im Fach Philosophie an der 

Universität Paderborn. Er promoviert zum Thema „Leistungsgerechtigkeit im Politischen 

Liberalismus“. Forschungsschwerpunkte: Allgemeine und Angewandte Ethik, Wirtschaftsphilosophie 

und Politische Philosophie sowie Erziehungs- und Bildungsphilosophie. 

Adelina Debisow, M.A., Doktorandin und Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für 

Germanistik und Vergleichende Literaturwissenschaft der Universität Paderborn. Sie promoviert zum 

Thema „Komische Väterfiguren – Die Krise des Hausvaters in der französischen Komödie um 1700“. 

Forschungsschwerpunkte: Genese der französischen Komödie im 17./18. Jh.; Zwischengeschlechtliche 

Beziehungen und sozialer Strukturwandel im Drama um 1700. 

Ute Frietsch, PD Dr., Privatdozentin am Institut für Kulturwissenschaft der Humboldt-Universität zu 

Berlin. Derzeit wissenschaftliche Mitarbeiterin der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel. 

Forschungsschwerpunkte: Kultur- und Wissensgeschichte, Wissenschaftsgeschichte (16. bis 21. 

Jahrhundert). 

Lis Hansen, M.A., Promovierende der Graduate School „Practices of Literature“ an der Westfälischen 

Wilhelms-Universität Münster. Forschungsschwerpunkte: Raum- und Wissensordnungen sowie 

Materialität in der Literatur des 19. bis 21. Jahrhunderts, insbesondere literarische Repräsentationen 

von Abfall und Müll. 

Benjamin Hein, M.A., Historiker und Archivar im Landeskirchlichen Archiv der Nordkirche. 
Forschungsschwerpunkte: Pop- und Populärkultur, nordelbische Kirchengeschichte, 
Erinnerungskultur. 

Sarah-Christina Henze, M.A., Promotionsstipendiatin der Universität Paderborn im Fach 

Komparatistik/Vergleichende Literatur- und Kulturwissenschaft. Forschungsschwerpunkte: Literatur 

und Medizin; Darstellung psychischer Erkrankungen in der Literatur, Romantheorie, Erzähltheorie, 

kleine epische Formen. 

Mara Kollien, B.A., Studentin im Master Komparatistik/Vergleichende Literatur- und 

Kulturwissenschaft. Forschungsschwerpunkte: Women and gender roles in contemporary anglophone 

popular culture. 

Tanja Lange, 1. Staatsex. LA, absolvierte an der Universität Rostock das Studium für 

Anglistik/Amerikanistik, Philosophie und Geschichte mit Forschungsschwerpunkten im Bereich der 

Kulturwissenschaften und Gender Studies. Seit 2015 arbeitet sie im Autonomen Frauenhaus Rostock. 

Marie Meininger, B.A., Studentin im Master Komparatistik/Vergleichende Literatur- und 

Kulturwissenschaft an der Universität Paderborn und Junior-Beraterin bei der KULTURPERSONAL 

GmbH, Weimar. Forschungsschwerpunkte: Pop-, Populär- und Gegenwartskultur. 



AUTORINNENVERZEICHNIS 

207 
 

Vera Nordhoff, B.A., Studentin im Master Komparatistik/Vergleichende Literatur- und 

Kulturwissenschaft, Forschungsschwerpunkte: Serielle Erzählformen, Metaphern als Gestaltungsmittel 

in Literatur und Film, Das Paniopticon nach Foucault im digitalen Zeitalter.  

Verena Richter, M.A. (promoviert), DAAD-Lektorin an der École normale supérieure – Paris, 

promovierte an der KU Eichstätt-Ingolstadt mit einer Arbeit zu Inszenierungen von Adoleszenz in den 

Filmen von Franҫois Truffaut und Louis Malle, Forschungsschwerpunkte: Inszenierungen von 

Adoleszenz in Literatur und Film, Stummfilmburleske, französischer Film in der zweiten Hälfte des 

20. Jahrhunderts, filmische Topologien. 

Leonie Süwolto, Dr., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Germanistik und Vergleichende 

Literaturwissenschaft der Universität Paderborn. Forschungsschwerpunkte: Gattung und Geschlecht in 

der Tragödie um 1800, Repräsentationen von Alter und Krankheit in Texten und Filmen der 

Gegenwartsliteratur, Ästhetiken des Tabu(bruchs) in der Literatur- und Kulturgeschichte. 

Elisabeth Werner, B.A., Studentin im Master Komparatistik/Vergleichende Literatur- und 

Kulturwissenschaft an der Universität Paderborn. Forschungsschwerpunkte: Mediävistik, Literatur der 

Frühen Neuzeit (vornehmlich Pierre Corneille und Andreas Gryphius), Intermedialität, 

Interkulturalität, Gender Studies.  

Stephanie Willeke, (promoviert), Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Germanistik und 

Vergleichende Literaturwissenschaft der Universität Paderborn, promovierte an der Universität 

Paderborn mit der Arbeit: „Der (un-)begrenzte Krieg. Die literarische Darstellung der neuen Kriege.“ 

Forschungsschwerpunkte: Erinnerungstheorien, Diskurstheorie, Kriegsdarstellungen in der 

Gegenwartsliteratur, Shoah- und Lagerliteratur. 

Alin Bashja Lea Zinner, B.A., Berufsberaterin bei der Bundesagentur für Arbeit und freie 

Literaturwissenschaftlerin. Forschungsschwerpunkte: Holocaust-Literatur, sexualisierte Gewalt, 

Pädophilie/Päderastie und Sexzwangsarbeit in Konzentrationslagern, jüdischer Glaube während des 

Holocaust. 

 



 

 

BILDNACHWEISE 

Für die Abbildungsnachweise und die Klärung der Bildrechte sind die jeweiligen AutorInnen 

verantwortlich. 

 


