
 

Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der 

Soziologie 

 

  

Urbane Gemeinschaftsgärten als Transmitter 

sozialen Wandels? 

Eine praxeologisch - automatistisch angeleitete 

Auseinandersetzung mit urbanen 

Gemeinschaftsgärten in Deutschland 

 

Vorgelegt von Jennifer Morstein 

 

 

 

Graduiertenkolleg Automatismen 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Universität Paderborn 

 

 

Erstgutachterin: Frau Prof. Dr. Hannelore Bublitz 

Zweitgutachterin: Frau Prof. Dr. Birgit Riegraf  

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Danksagung 

Besonderer Dank gilt meinen Eltern Sonja & Klaus, meiner Schwester Tanja sowie meiner Tante 

Bärbel, die mich auf meinem Weg durch das Studium und die Dissertation stets unterstützt haben. 

Danken möchte ich außerdem meinem Lebensgefährten Daniel, der mir gerade in der 

Abschlussphase meiner Doktorarbeit zur Seite stand sowie meinem Hund Otto, der mich jeden 

Morgen auf ein Neues motivierte. 

Abschließend möchte ich zudem Frau Prof. Hannelore Bublitz und dem gesamten 

Graduiertenkolleg „Automatismen“ für die Möglichkeit, Betreuung und Unterstützung danken.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Inhaltsverzeichnis 
 

1.Einleitung: Urban Gardening  und die Frage, ob eine andere Welt pflanzbar ist ................................ 8 

 

Teil I – Der Untersuchungsgegenstand - Forschungsstand zu Urban Gardening ................................ 15 

 

2.Urban Gardening – Ein Begriff subsummiert viele Erscheinungsformen ........................................... 16 

2.1 Urban Gardening – Ein Begriff subsumiert viele Erscheinungsformen ....................................... 19 

2.2 Urbanes Gärtnern als subversive Praxis ..................................................................................... 24 

2.2.1 Praktiken der Raumaneignung ............................................................................................ 24 

2.2.2 Gesellschaftliche und soziale Aspekte von Urban Gardening .............................................. 29 

2.2.3 Exkurs: Gender und Urban Gardening ................................................................................. 44 

2.4 Das Verhältnis von Urban Gardening und Stadtplanung ............................................................ 51 

2.5 Kritik ........................................................................................................................................... 61 

2.6 Diskussion des Forschungsstandes ............................................................................................. 67 

 

Teil II -  Theoretische Auseinandersetzung mit Urbanen Gemeinschaftsgärten ................................ 77 

 

3. Eine andere Welt ist pflanzbar!? Theoriegeleitete Auseinandersetzung mit urbanen 

Gemeinschaftsgärten ....................................................................................................................... 78 

3.1  Die Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu ............................................................................... 79 

3.1.1 Zentrale Begriffe der Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu ............................................. 82 

3.2 Das Automatismen-Konzept - Definition, Charakteristika und Implikationen ............................ 96 

3.3 Urbane Gemeinschaftsgärten aus theoretischer Perspektive – Eine theoriegeleitete Diskussion 

des Forschungsstandes................................................................................................................... 104 

 

Teil III - Empirische Auseinandersetzung mit urbanen Gemeinschaftsgärten .................................. 111 

 

4. Die Explorationsstudie ................................................................................................................ 112 

4.1 Methodische Vorgehensweise und Fallauswahl ....................................................................... 115 

4.2 Zentrale Ergebnisse .................................................................................................................. 121 

4.2.1 Was motiviert die Menschen zur Partizipation in urbanen Gemeinschaftsgärten? ........... 121 

4.2.2 Probleme, Konflikte & Entkopplungstendenzen in urbanen Gemeinschaftsgärten ........... 134 

 

 



Teil IV – Die zweite Erhebungsphase - Forschungsfragen, Methodik und Auswertungsverfahren . 149 

5. Forschungsfragen, methodische Vorgehensweise und dokumentarische Analyse ................ 150 

5.1 Forschungsfragen ................................................................................................................. 150 

5.2 Sampling und Interviewleitfaden .......................................................................................... 155 

5.3 Die dokumentarische Methode ............................................................................................ 158 

 

Teil V – Der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter eines sozialen Wandel -                           

Eine praxeologisch – automatistisch geleitete Auseinandersetzung mit dem Phänomen urbaner 

Gemeinschaftsgärten ................................................................................................................ 163 

 

6. Ergebnisse der zweiten Erhebungsphase ................................................................................... 164 

6.1 Habitus und Urban Gardening – Die Bedeutung sozialer Positionierungen für die 

Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten ......................................................................... 165 

6.2 Die sozialen Gewinngüter des Feldes – Akkumulation sozialen Kapitals, Selbstverwirklichung 

und Sinnkonstruktion ................................................................................................................. 181 

6.3 Transformation oder Beharren? Der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter sozialen 

Wandels ..................................................................................................................................... 190 

 

7. Fazit, Reflexion und Ausblick ...................................................................................................... 210 

 

8. Literaturverzeichnis .................................................................................................................... 222 

 

9. Anhang ....................................................................................................................................... 234 

 

 

 

 

 

 

 



 



8 
 

1. Einleitung: Urban Gardening  und die Frage, ob eine andere Welt pflanzbar ist 

„Sie sind jung, sie tragen Notebook und Handy 

stets bei sich, und sie gehen in den Garten, wo 

sie gemeinsam mit anderen Gemüse anbauen. 

Das ist neu“ (Werner 2012, 54). 

Urban Gardening ist in Deutschland ein relativ neues, soziales Phänomen, das sich maßgeblich in den 

letzten 15 Jahren eines zunehmenden medialen und öffentlichen Interesses erfreut. Diese neue Form 

des städtischen Gärtnerns wird in zahlreichen Beiträgen als Gegensatz zu den antiquiert 

erscheinenden Schrebergartenkolonien, die in Deutschland eine immerhin circa 150 Jahre alte 

Tradition aufweisen, ausgewiesen, da es um ‚Mehr‘ gehe, als nur um Möglichkeiten, in der Stadt 

Gemüse anzubauen. So konstatiert beispielsweise die Stiftungsgemeinschaft anstiftung & ertomis1, 

die es sich zum Ziel gemacht hat, DIY-Initiativen2 in Deutschland miteinander zu vernetzen und zu 

fördern: 

„Das Gärtnern schafft einen Rahmen für städtische Naturerfahrung, für Selbermachen, für 

Begegnung und Gemeinschaft und ermöglicht auch weitergehendes Engagement für den Stadtteil. 

Brachen werden entmüllt und bepflanzt, praktische Lernorte für Kinder entstehen, und neue 

Impulse für Kulturen der Teilhabe bereichern das Zusammenleben in der Urbanitas. Stadtteile 

gewinnen an Lebensqualität und auch marginalisierte Bevölkerungsschichten erhalten die Chance, 

sich mit ihren Kenntnissen in den pluralen Lebensraum Stadt einzubringen. Die ökologische 

Bedeutung des Anbaus von Local Food und der Sensibilisierung für nahräumliche Lebensqualitäten 

liegt auf der Hand. Zugleich aber gehen postfossile Handlungsstrategien weit über eine verbesserte 

Klimabilanz hinaus: Auch im sozialen Sinne setzen sie neue Impulse, verflüssigen Grenzen und 

inspirieren einen neuen gesellschaftlichen Umgang mit der Natur“ (Stiftungsgemeinschaft 

anstiftung & ertomis 2017). 

In dem Zitat wird bereits deutlich, dass es sich beim Urban Gardening um ein mannigfaltiges 

Phänomen handelt. Außerdem entwirft die Beschreibung der Stiftungsgemeinschaft ein 

außerordentlich positives Bild, das den Eindruck erweckt, dass das städtische Gärtnern und 

                                                             
1 Die Stiftungsgemeinschaft anstiftung und ertomis gGmbH wurde im Jahr 2007 im Zuge der Verschmelzung 
zwischen der ERTOMIS Stiftung und der Forschungsgemeinschaft anstiftung gGmbH gegründet. Die Münchner 
Stiftungsgemeinschaft widmet sich der Förderung und Erforschung nachhaltiger Lebensstile und ihrer 
Voraussetzungen. Zusätzlich ist sie für Gruppen, Vereine, Organisationen und Kommunen beratend tätig. 
2 DIY steht für die englische Phrase „Do it Yourself“ und bedeutet übersetzt so viel wie: Mach es selbst.  



9 
 

insbesondere urbane Gemeinschaftsgärten3 einen Beitrag leisten können, die Welt beziehungsweise 

den Status Quo der Gegenwartsgesellschaft zumindest zum Teil zu verändern oder gar ‚besser‘ zu 

machen.4 Aus einer soziologischen Perspektive, die vielfach – wenn auch durchaus mit 

Verwunderung und / oder Faszination – die Beharrlichkeit gesellschaftlicher Strukturen betont und 

sozialen Wandel als eher unwahrscheinlich ausweisen würde, drängt sich die Frage auf: Können 

urbane Gemeinschaftsgärten dies tatsächlich leisten?  Und wie ließen sich gesellschaftliche 

Transformationsprozesse, die einen umfassenden sozialen Wandel implizieren, theoretisieren? 

Ausgehend von diesen zunächst sehr oberflächlich gehaltenen Überlegungen wurde im Jahr 

2014 die Forschungsarbeit zu urbanen Gemeinschaftsgärten in Deutschland aufgenommen. Zunächst 

mit dem klaren Ziel vor Augen, zu zeigen, inwiefern durch urbane Gemeinschaftsgärten neuartige 

Schemata des Denkens und Handelns und darauf aufbauend gesellschaftliche Strukturen entstehen 

können, erwies sich diese Stoßrichtung im Verlauf einer differenzierten Auseinandersetzung mit dem 

Thema als voreilig.5 Schnell wurde deutlich, dass zwischen den zentralen Postulaten der Bewegung 

und der Realität Divergenzen bestehen, die nur durch eine ergebnisoffene Forschung aufgedeckt und 

der Analyse zugänglich gemacht werden können. Aus diesem Grund ergab sich ein mehrstufiger 

Aufbau für die hier vorliegende Forschungsarbeit, den ich im Folgenden gern genauer explizieren 

möchte. 

Die Arbeit beginnt in Teil I mit einer genauen Beschreibung von Urban Gardening und seinen 

verschiedenen Erscheinungsformen. Im Zuge dessen wird der aktuelle Forschungsstand 

widergegeben. Da das Phänomen insgesamt als außerordentlich komplex ausgewiesen werden muss 

und eine hohe Interdisziplinarität in der Forschungslandschaft zu verzeichnen ist, befasst sich Kapitel 

2 mit sehr divergierenden Aspekten. So werden nicht nur soziale und ökologische Fragestellungen 

behandelt, sondern es werden auch ökonomische und politische Themengebiete tangiert. Eine 

besondere Problematik ist in diesem Zusammenhang der Sachverhalt, dass einige Beiträge singulär 

die positiven Eigenschaften und Effekte urbaner Gemeinschaftsgärten in den Fokus stellen und so zu 

                                                             
3 Bereits hier sei darauf hingewiesen, dass die vorliegende Forschung einen selektiven Fokus auf urbane 
Gemeinschaftsgärten in Deutschland legt. Die komplette Bandbreite des Urban Gardening Phänomens kann 
daher nicht behandelt werden. 
4 Besser ist bewusst in Anführungszeichen gesetzt, da eine Kategorisierung situativ gegebener Sachverhalte als 
besser und/ oder schlechter stets standortgebunden ist.   
5 An dieser Stelle wird deutlich, dass ich zu Beginn meiner Forschungsarbeit von den positiven Effekten, die von 
urbanen Gemeinschaftsgärten ausgehen können, sehr stark überzeugt war. Die Idee, die Welt mit gänzlich 
einfachen Mitteln nicht nur umweltfreundlicher, sondern auch sozialer zu gestalten, hat mich von Anfang an 
begeistert und zunächst dazu geführt, dass die notwendige wissenschaftliche Distanz und Neutralität, die für 
eine Erforschung des Phänomens notwendig ist, vermindert war. Dieser Sachverhalt relativierte sich allerdings 
im Zuge einer tiefgehenden Beschäftigung mit dem Feld sehr zügig. Trotzdem werde ich im Verlauf der hier 
vorliegenden Arbeit immer wieder darauf hinweisen, wie wichtig es für die Forschung war, eine eigenständige 
Annäherung an das Phänomen vorzunehmen und vorschnelle Schlüsse zu vermeiden. Gerade die zahlreich 
vorhandenen Bedeutungszuschreiben, die das Feld und dessen gesellschaftlichen Potentiale überstilisieren, 
galt es kritisch zu hinterfragen, um eine Fehlleitung der Forschung zu verhindern. Auf diesen Aspekt werde ich 
noch genauer eingehen. 



10 
 

einer Überstilisierung des Phänomens beitragen. Nichtsdestotrotz erfolgt zunächst eine offene 

Darstellung der verschiedenen Perspektiven und Beiträge, die in dem Teilkapitel 2.6 kritisch 

diskutiert wird. Auf diese Weise soll eine erste Grundlage für eine differenzierte Auseinandersetzung 

mit dem Phänomen urbaner Gemeinschaftsgärten geschaffen werden.   

Der daran anschließende Teil II widmet sich sodann den theoretischen Grundlagen, die dieser 

Arbeit zugrundeliegen. Zum einen handelt es sich dabei um die Theorie der Praxis des französischen 

Soziologen Pierre Bourdieu (Teilkapitel 3.1) . Zum anderen wird der theoretische Ansatz der 

Automatismenforschung, wie er durch die ForscherInnengruppe am gleichnamigen DFG – 

Graduiertenkolleg „Automatismen“ an der Universität Paderborn geprägt wurde, hinzugezogen 

(Teilkapitel 3.2).6 Durch das Habituskonzept - das Kernstück der Bourdieuschen Gesellschaftstheorie - 

ergeben sich zahlreiche Schnittstellen zu den Automatismen, die sich im Zuge der vorliegenden 

Forschung als besonders fruchtbar erwiesen haben.7  

Die besondere Tragfähigkeit des Theoriegerüstes zeigt sich bereits in Teilkapitel 3.3. In diesem 

werden die zentralen Aspekte des Forschungsstandes einer theoriegeleiteten Diskussion unterzogen 

und Desiderate, die bisher wenig Beachtung fanden, identifiziert. So zeigt sich beispielsweise durch 

die Hinzunahme der theoretischen Prämisse der Unplanbarkeit von Automatismen sehr früh die 

Kontingenz zukünftiger Entwicklungschancen, die vom urbanen Gemeinschaftsgarten potentiell 

ausgehen. Anstatt also von eindeutigen, nahezu unvermeidbaren Entwicklungspfaden auszugehen, 

wird die Relevanz einer ergebnisoffenen Vorgehensweise für eine differenzierte Auseinandersetzung 

mit dem Feld sichtbar. Mag diese Konstatierung zunächst trivial erscheinen, erweist sie sich jedoch 

gerade in Bezug auf die Konstatierung bottom – up verlaufender Entwicklungspotentiale der 

Garteninitiativen besonders sinnvoll, um eine Reproduktion von Bedeutungszuschreibungen in der 

hier vorliegenden Arbeit  vermeiden zu können.  

Nachdem in Kapitel 3 die theoretische Grundlage für eine differenzierte und vor allem 

ergebnisoffene Beschäftigung mit urbanen Gemeinschaftsgärten gelegt wird, erfolgt in Teil III eine 

empirische Auseinandersetzung mit dem Phänomen. Kapitel 4 widmet sich daher insgesamt der 

Darstellung der Explorationsstudie, die im Sommer 2015 stattgefunden hat. Da auch hier stets die 

Wahrung einer größtmöglichen Unvoreingenommenheit und Offenheit im Vordergrund stand, um 

theoretische Vorannahmen gegebenenfalls falsifizieren zu können, galt es die explorative Studie 

                                                             
6 Für weitere Informationen siehe auch: https://www.uni-paderborn.de/graduiertenkolleg-automatismen/ 
7 An dieser Stelle sei diesbezüglich lediglich vorweggenommen, dass die Verknüpfung der beiden theoretischen 
Konzepte – Habitus und Automatismus - eine Theoretisierung von Prozessen der Zersetzung sowie der 
Generierung von Schemata des Denkens, Entscheidens und Handelns auf individueller wie auch kollektiver 
Ebene ermöglicht. In diesem Zusammenhang muss die Fokussierung einer bottom-up verlaufenden 
Entwicklung gesellschaftlicher Strukturen als besondere Stärke der Automatismenforschung ausgewiesen 
werden, die es – in Kombination mit der Theorie Bourdieus – ermöglicht, Strukturentstehung an die Praktiken 
der AkteurInnen und schließlich an die Prämissen des sozialen Raumes zurückzubinden.  



11 
 

genau zu planen. Dieser Prozess sowie die zentralen methodischen Entscheidungen werden in 

Teilkapitel 4.1 in der Form einer kurzen Zusammenschau dargestellt. 

Daran anschließend geht es in Teilkapitel 4.2 um die wichtigsten Analyseergebnisse der 

Explorationsstudie. In einem ersten Schritt werden die in den Interviews genannten 

Motivationsfaktoren sowie die Erwartungshaltungen, von denen die GärtnerInnen berichten, 

dargestellt (Teilkapitel 4.2.1). Hier fällt zunächst einmal eine starke Übereinstimmung zu den 

Darstellungen in Kapitel 2 auf. Aus diesem Grund wird - den Relevanzen der befragten AkteurInnen 

folgend - die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten zunächst als eine soziale Praxis 

ausgewiesen, die ein ‚Mehr‘ zu implizieren scheint, dass es fallspezifisch zu elizitieren gilt. Diese 

zunächst sehr unkritische Darstellung wird in Teilkapitel 4.2.2 durch die Präsentation von Problemen 

und Entkopplungstendenzen, von denen die Interviewten berichten, ergänzt. Entkopplung wird in 

diesem Zusammenhang als ein Widerspruch zwischen den in den Interviews beschriebenen 

Leitbildern der Bewegung und der tatsächlich vorzufindenden Realität verstanden. Anstatt mit 

diesem Schritt jedoch ein sprichwörtliches an den Pranger stellen der Befragten zu verfolgen, liegt 

der Fokus erneut auf einer differenzierten Auseinandersetzung mit urbanen Gemeinschaftsgärten, 

die sich – insbesondere in der Retrospektion - für den weiteren Verlauf der Forschungsarbeit 

besonders wichtig erwiesen hat.  

Der darauf aufbauende Teil IV dieser Arbeit behandelt die Planung und Durchführung der 

zweiten Forschungsphase, welche im Sommer 2016 stattfand. Die Ergebnisse der Explorationsstudie 

werden daher in Kapitel 5 zunächst aufgegriffen und für eine Präzisierung weiterführender 

Forschungsfragen genutzt (Teilkapitel 5.1). Der Fokus der zweiten Erhebungsphase ergibt sich somit 

aus der Zusammenschau der Ergebnisse der Explorationsstudie. In dieser ist insgesamt deutlich 

geworden, dass trotz einer hohen Divergenz der motivationalen Faktoren und der ihnen 

zugrundeliegenden Erwartungshaltungen eine auffällige Konvergenz bezüglich des Ziels, mit den 

Garteninitiativen Prozesse eines umfassenden sozialen Wandels zu evozieren und zu der Verbreitung 

eines nachhaltigen, urbanen Lebensstils beizutragen, zu beobachten ist. Auf der Grundlage dessen 

ergibt sich für die weitere Forschungsarbeit die folgende übergreifende Forschungsfrage: Fungieren 

urbane Gemeinschaftsgärten als Transmitter eines umfassenden sozialen Wandels und wenn ja, wie 

lassen sich derartige Prozesse theoretisieren?8  

Um diese umfassende Frage forschungspraktisch operationalisieren zu können, wird sie in 

Teilkapitel 5.1 in weitere Teilfragen untergliedert, die im Zuge der zweiten Erhebungsphase zunächst 

unabhängig voneinander untersucht und analysiert wurden. Immer von der in Kapitel 3 dargestellten 

                                                             
8
 Hier wird bereits deutlich, dass die Forschungsarbeit letztlich genau dort ankommt, wo sie einst begann. Der 

Unterschied liegt jedoch auf der Hand: Anstatt von einer Kausalität zwischen dem Phänomen und sozialen 
Wandel auszugehen, steht eine offene Frage im Raum: Kann der urbane Gemeinschaftsgarten tatsächlich 
gesellschaftstransformierend wirken und zu einem umfassenden sozialen Wandel beitragen?   



12 
 

theoretischen Perspektive ausgehend, drängen sich nicht nur Fragen nach der Bedeutung der 

sozialen Positionierung der GärtnerInnen im sozialen Raum auf, um die Partizipations- und 

Integrationspotentiale der Garteninitiativen näher in den Blick zu nehmen.9 Sondern es stehen auch 

Fragen nach den sozialen Gewinngütern, die von urbanen Gemeinschaftsgärten ausgehen können, im 

Fokus. Schließlich kann auf diese Weise die Möglichkeit in Erwägung gezogen werden, dass durch die 

Initiativen die soziale Ordnung (re-)produziert wird. Die Besonderheit der so resultierenden 

Fragerichtung liegt letztlich in der gesellschaftstheoretischen Einbettung des Phänomens, die im 

Umkehrschluss nach der habituellen Bedingtheit der sozialen Praxis des städtischen Gärtnerns fragen 

lässt. Auf diese Weise rückt schließlich auch die Frage nach den Transformationspotentialen 

habitueller Schemata in den Vordergrund und es ergeben sich spezifische Schnittstellen zu der 

Automatismenforschung.  

In Teilkapitel 5.2 werden sodann die methodischen Entscheidungen zum Sampling und zum 

Interviewleitfaden präsentiert. Auch hier galt es den Prämissen qualitativer Forschung Rechnung zu 

tragen und eine größtmögliche Offenheit dem Feld gegenüber zu wahren. In Teilkapitel 5.3 wird 

zudem die dokumentarische Methode sowie die ihr zugrundeliegende Methodologie expliziert. Die 

dokumentarische Methode ist sowohl im Zuge der Explorationsstudie als auch in der zweiten 

Forschungsphase als Auswertungsmethode genutzt worden. Ihre rekonstruktive Verfahrensweise 

lässt sich mit den hier gewählten Theorieansätzen besonders gut vereinbaren.  

Teil V widmet sich abschließend der Präsentation der Forschungsergebnisse der zweiten 

Erhebungsphase. Kapitel 6 ist dabei gemäß den zuvor in Teilkapitel 5.1 explizierten Teilfragen 

untergliedert. So behandelt Teilkapitel 6.1 die Bedeutung der sozialen Positionierung der 

AkteurInnen im sozialen Raum und beschreibt das distinguierende Potential, das von der 

Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten ausgeht. In Teilkapitel 6.2 werden die zentralen 

sozialen Gewinngüter, auf die sich in den Interviews Hinweise finden lassen, expliziert. Auf diese 

Kapitel aufbauend wird in Kapitel 6.3 beschrieben, inwiefern vom urbanen Gemeinschaftsgarten 

habitustransformierende Potentiale ausgehen. Im Zuge dessen werden sowohl eigene 

Interpretationen als auch die Deutungen der Interviewten selbst dargestellt. 

In Kapitel 7 erfolgt eine Zusammenschau der Analyseergebnisse. Diese dient dazu, eine 

abschließende Diskussion der Frage vorzunehmen, ob urbane Gemeinschaftsgärten gemäß den hier 

vorliegenden Ergebnissen als Transmitter eines umfassenden sozialen Wandels konzeptualisiert 

werden können. Im Zuge dessen erfolgen zudem methodische Reflexionen, so dass nicht nur eine 

differenzierte Auseinandersetzung mit dem untersuchtem Phänomen an sich ermöglicht wird, 

sondern auch ein kritischer Zugang zu der vorliegenden Forschungsarbeit eröffnet wird. In diesem 

                                                             
9 So fanden sich beispielsweise bereits im Zuge der Explorationsstudie Hinweise aus Mechanismen der Fremd- 
und Selbstselektion, die auf die Verfügung über kulturelles Kapital zurückführbar erschienen.  



13 
 

Rahmen werden auch potentielle Bezüge für weiterführende Forschungsarbeiten aufgezeigt. Da 

diese Arbeit in ihrem Umfang durchaus begrenzt ist, ergeben sich Desiderate, die für zukünftige 

Untersuchungen genutzt werden können. Ohne zu viel vorwegzunehmen, möchte ich diesen Aspekt 

insbesondere deswegen betonen, weil ich mit meiner Studie zu einem eher verhaltenen Urteil über 

die vielfach postulierten Potentiale urbaner Gemeinschaftsgärten komme.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Teil I – Der Untersuchungsgegenstand - Forschungsstand zu Urban 

Gardening 

 

[Bildnachweis: Baier et al. 2013, 94] 

 

 

 

 



16 
 

2. Urban Gardening – Ein Begriff subsummiert viele Erscheinungsformen 

Urban Gardening ist in Deutschland ein relativ neues Phänomen, das seit knapp fünfzehn Jahren in 

zahlreichen Großstädten vorzufinden ist10 und sich eines verstärkten öffentlichen und medialen 

Interesses erfreut (vgl. Scheve 2014; Müller 2012).11 Urban Gardening fungiert dabei als 

Sammelbegriff für vielfältige Erscheinungsformen des städtischen Gärtnerns: Von einer verstetigten 

gärtnerischen Praxis in urbanen Gemeinschaftsgärten bis hin zu punktuellen Aktionen des 

sogenannten Guerilla Gardenings (vgl. Lohrberg 2012; Müller 2012). Eine Annäherung an das 

Phänomen ist aufgrund seiner unterschiedlichen Erscheinungsformen und seiner interdisziplinären 

Verortung komplex (vgl. Nettle 2014). Hinzu kommt jedoch eine weitere Problematik: Zahlreiche 

Beiträge zu dem Thema betonen nahezu ausschließlich die Vorteile, die Urban Gardening sowohl für 

die Partizipierenden als auch für den städtischen Raum mit sich bringt, ohne dabei jedoch eine 

kritische Auseinandersetzung mit den Gartenprojekten zu ermöglichen (vgl. Nettle 2014). Diese als 

populärwissenschaftlich12 zu charakterisierenden Beiträge tragen zwar zu der Legitimation urbaner 

Gemeinschaftsgärten und ähnlich gelagerter Projekte bei und sind auf diese Weise den GärtnerInnen 

dienlich, wenn es darum geht, staatliche Fördermittel zu beantragen oder für eine stadtplanerische 

Integration der Gärten zu plädieren.13 Eine reflektierte Auseinandersetzung mit dem Phänomen kann 

auf diese Weise jedoch nur schwer evoziert werden.  

Damit einhergehend muss darauf verwiesen werden, dass Urban Gardening zumindest zum Teil 

zum Instrument kapitalismuskritischer Bewegungen geworden ist, die in den Gärten eine praktisch 

umgesetzte Alternative zum kapitalistischen Wirtschaftsmodell sehen (vgl. Nettle 2014). Bezogen auf 

Deutschland ist diese Problematik durchaus prägnant. Währenddessen es gerade in Australien, 

Amerika und Großbritannien zahlreiche wissenschaftliche Studien zu dem Thema gibt, scheint eine 

analytische Auseinandersetzung, die sowohl die Potentiale als auch die Probleme des Phänomens 

thematisiert, in Deutschland weitestgehend auszubleiben. Dieser Sachverhalt scheint dadurch 

bedingt, dass der Zugang vieler ForscherInnen „[...] sowohl privat-aktivistisch als auch 

                                                             
10

 Einen Überblick zu Urban Gardening Projekten bietet folgende Internetseite: http://anstiftung.de/urbane-
gaerten/gaerten-im-ueberblick (zuletzt geprüft: 24.04.2015). 
11 Ein Pressespiegel findet sich unter dem Link: http://anstiftung.de/urbane-gaerten/medienecho (zuletzt 
geprüft: 24.04.2015). 
12 Eine andere Möglichkeit, diese Beiträge zu charakterisieren beziehungsweise auszuweisen, wäre politisch-
konnotiert, da davon auszugehen ist, dass mit ihnen durchaus eine politische Intention einhergeht. 
13 „Despite being produced across several disciplines, the focus on literature on community gardening in the 
'West' has been reasonably narrow. Most of what has been published has been either descriptive and/or 
focused on enumerating the benefits of community gardening. Academics who have thought and written about 
community gardens have taken their social role seriously and almost all have designed their research to be of 
use to community gardeners. Much of the literature produce about community gardens has aimed to 
strengthen the legitimacy of community gardening and to identify and demonstrate the range of tangible 
outcomes community gardens provide to individuals and communities" (Nettle 2014, 7f.). 
 



17 
 

wissenschaftlich-empirisch [...]“ (von der Haide et al. 2012, 266) ist. Daher ist davon auszugehen, 

dass für zahlreiche AutorInnen eine Identifikation mit dem Feld angenommen werden muss, die eine 

kritische Reflexion zumindest teilweise erschwert. Das in der qualitativen Sozialforschung unter dem 

Terminus „Going native“ (Flick 2007, 291) gefasste Phänomen und der damit einhergehende „Verlust 

[…] [einer] kritischen Außenperspektive“ (Flick 2007, 291) muss bei der Rezeption der Beiträge somit 

mitbedacht werden. 

Trotz der dargelegten Probleme sollen in den folgenden Kapiteln die unterschiedlichen 

Perspektiven, die es zu dem Phänomen gibt, in den Blick genommen werden, um durch eine 

Zusammenschau divergierender Studien und Beiträge eine möglichst umfassende Sichtweise zu 

entwickeln, die zum einen über die positiven Bedeutungszuschreibungen informiert und zum 

anderen die Möglichkeit bietet, diese auf der Grundlage wissenschaftlicher Beiträge kritisch zu 

hinterfragen. Den populärwissenschaftlichen beziehungsweise politisch-konnotierten Beiträgen soll 

auf diese Weise Rechnung getragen werden, da auch sie Aufschluss über zentrale Themen und 

Anliegen der Bewegung, ihre gesellschaftliche Relevanz sowie garteninterne Aushandlungsprozesse 

geben können und somit zu einer breit angelegten Darstellung verhelfen. Da abschließend eine 

Reflexion der präsentierten Inhalte in Form einer Diskussion erfolgen wird, soll zunächst eine 

neutrale Darstellung in thematisch untergliederte Teilkapitel vorgenommen werden.  

Wie aber nähert man sich nun einem Phänomen an, das durch zahlreiche Divergenzen 

charakterisiert ist und durch Bedeutungszuschreibungen aufgeladen wird? Eine der zentralen 

Thesen, die in der Literatur wiederkehren thematisiert wird, dreht sich um den Sachverhalt, dass 

sich die verschiedenen Erscheinungsformen des städtischen Gärtnerns vielfach durch einen ähnlich 

gelagerten politischen Anspruch auszeichnen, der auf einer kritischen Auseinandersetzung mit der 

Gegenwartsgesellschaft beruht und auf Planungsmissstände im städtischen Raum hinweist (vgl. 

Baier & Bisecker 2010; Huhn 2013; Motakef & Münter 2013; Müller 2014). Darüber hinaus wird 

konstatiert, dass viele AkteurInnen, die an den Gemeinschaftsgartenprojekten partizipieren, auf der 

Suche nach Möglichkeiten sind, neue Formen von Individualität und Autonomie zu erproben, die 

jedoch gleichzeitig in das Kollektiv einer Gartengruppe eingebunden werden und über solidarische 

Formen des Miteinanders einen Gegenpol zu der fortschreitenden Ökonomisierung potentiell aller 

Lebensbereiche sowie der Sozialbeziehungen darstellen sollen (vgl. Baier 2012a /2012b; Heistinger 

2012; Müller 2004 / 2011). Dabei gehe es den AkteurInnen insbesondere um neue Modi der 

Selbstermächtigung und -verortung im urbanen Raum und in einem immer komplexer 

erscheinenden Alltag. Flexibilitätsforderungen, Beschleunigungs- und Entgrenzungsmechanismen 

der Gegenwartsgesellschaft werden im Rahmen des Urban Gardenings als Konsequenzen 

postfordistischer und finanzmarktkapitalistischer Entwicklungen gewertet (vgl. Baier 2010; Borgstedt 

2012; Müller 2004 / 2014). Daraus resultiere vielfach der Wunsch nach alternativen Formen des 



18 
 

gesellschaftlichen Zusammenlebens und Wirtschaftens, die nicht nur umweltfreundlicher, sondern 

gleichermaßen sozialer gestaltet werden sollen. Anhänger postmaterieller Wachstumsmodelle 

sehen in den Gemeinschaftsgärten zudem das Modell einer Postwachstumsökonomie verwirklicht 

und somit einen praktisch orientierten Ansatz für einen strukturellen Umbruch (vgl. Baier 2010; 

Baier & Bisecker 2010; Scherhorn 2012; Paech 2012; Müller & Paech 2012). 

Ohne diese einleitenden Einführen vertiefen zu wollen, geht aus ihnen bereits, dass das 

Gärtnern in der Stadt eine gesellschaftliche Relevanz aufzuweisen scheint und als Projektionsfläche 

für eine Auseinandersetzung mit der Gegenwartsgesellschaft zu dienen vermag. „Oft war es der 

Garten, der in historischen Umbruchsituationen etwas Neues vorwegnahm und Alternativen zum 

Bestehenden aufzeigte“ (Brückner 2012, 202) und genau dieses Potential urbaner 

Gemeinschaftsgärten wird in den Beiträgen verhandelt. Im Folgenden möchte ich daher auf die oben 

genannten Aspekte genauer eingehen.  

Dabei wird es mir zunächst darum gehen (Teilkapitel 3.1), die unterschiedlichen 

Erscheinungsformen von Urban Gardening darzulegen und den Status Quo dieses potentiell neuen 

Typus einer sozialen Bewegung in Deutschland zu explizieren.14 Daran anschließend wird es in 

Teilkapitel 3.2.1 darum gehen, die Praktiken der Raumaneignung und ihre Bezüge zur Politik 

darzustellen. Urbane Gemeinschaftsgärten werden hier als Orte der Aushandlung und Ursprung 

eines politischen Aktivismus präsentiert. Teilkapitel 3.2.2 widmet sich hingegen den sozialen 

Aspekten der Gartenprojekte sowie den motivationalen Faktoren der GärtnerInnen. Hier geht es zum 

einen um das soziale Potential, das von den Gärten ausgeht. Zum anderen werden diese Faktoren mit 

dem Status Quo der Gesellschaft in Zusammenhang gebracht. 

In dem daran anschließenden Teilkapitel 3.3 zur Postwachstumsökonomie und 

Subsistenzproduktion werden die Argumente einiger AutorInnen für die These, eine Partizipation am 

Urban Gardening gehe mit der Forderung nach alternativen Formen des Wirtschaftens und sozialen 

Zusammenlebens einher, vorgestellt. Diese Alternative bestehe in dem Modell der 

Postwachstumsökonomie, deren zentrales Merkmal eine Synchronisation aus Industrierückbau und 

Subsistenzausbau ist (vgl. Paech 2012). Diese Perspektive auf urbane Gemeinschaftsgärten ist – wie 

gezeigt wird – durchaus umstritten. 

Im Anschluss daran wird die stadtpolitische Bedeutung des Phänomens thematisiert (Teilkapitel 

3.4). Das in der Stadtplanung auch unter dem Terminus urbane Landwirtschaft geführte Phänomen 

erfährt auf der einen Seite immer größere Wertschätzung. Diese führt jedoch auf der anderen Seite 

nicht zu einer städtebaulichen Relevanz, die die typischen Probleme von Zwischennutzung und 

rechtlichen Grauzonen lösen könnte (vgl. Bohn & Viljoen 2012; Dams 2012). In diesem 

                                                             
14 Die Darstellung bezieht sich auf den deutschen Raum, da sich das Forschungsprojekt auf urbane 
Gemeinschaftsgärten in Deutschland konzentriert. 



19 
 

Zusammenhang werden Studien aufgeführt, die zum einen diskutieren, inwiefern die Gartenprojekte 

als stadtpolitisches Instrument zur Förderung des zivilgesellschaftlichen Engagements genutzt 

werden können. Zum anderen jedoch auch Handlungsempfehlungen für eine gelungene Integration 

urbaner Gemeinschaftsgärten in die Stadtpolitik formulieren. Darüber hinaus werden Fallbeispiele 

vorgestellt, die die Konflikte zwischen der Gartenbewegung und der Stadtpolitik darstellen. Das 

Teilkapitel schließt mit Studien, die die Gärten mit einem nachhaltigen Urbanismus in 

Zusammenhang bringen. 

Daran anschließend erfolgt in Teilkapitel 3.5 eine Darstellung kritischer Beiträge, die die 

Gartenprojekte und ihr Potential in den Fokus rückten. Eine Kritik an den Gärten behandelt zumeist 

drei Themen: Ökonomisierung der Gartenprojekte, Mangel an Nachhaltigkeitseffekten sowie durch 

Gärten ausgelöste Prozesse der Gentrifizierung (vgl. Baier2012; Dams 2012).  

Abschließend werden die präsentierten Aspekte in Teilkapitel 3.6 noch einmal zusammengefasst 

und reflektiert. Dabei wird es vor allem darum gehen, die verschiedenen Beiträge und Perspektiven 

zu diskutieren und die Bedeutungszuschreibungen, die sich in zahlreichen Publikationen finden 

lassen, kritisch zu hinterfragen. 

2.1 Urban Gardening – Ein Begriff subsumiert viele Erscheinungsformen 

Urban Gardening ist als ein Sammelbegriff zu verstehen, der vielfältige Formen des städtischen 

Gärtnerns subsumiert. Folgt man der Forschungsliteratur so lässt sich zunächst einmal festhalten, 

dass das Phänomen als ein Teil der sich neu formierenden Do-it-Yourself (DIY) Bewegung 

ausgewiesen werden kann und insgesamt vor dem Hintergrund des Status Quo der 

Gegenwartsgesellschaft zu lesen ist (vgl. Baier 2012b; Reuterberg 2012; Rosol 2006; Turner et al. 

2011). Aus dieser Perspektive erscheint die Partizipation am Urban Gardening ähnlich wie an 

sogenannten Fab-Labs15, Mitmach-Nähwerkstätten und offenen Werkstätten als eine Praxis, die 

einen Gegenpol zur neoliberalen Logik zu konstituieren versucht (vgl. Baier 2012b). Reuterberg 

konstatiert in diesem Zusammenhang: 

„Die plurale Gesellschaft, so scheint’s, lässt plurale Gärten sprießen. Nicht selten ist es wie an der 

Döner-Thai-Pizza-Bude: Es geht alles durcheinander. Wer soll auch in all dem Blühen und Grünen 

noch den Überblick behalten?“ (Reuterberg 2012, 4). 

Nähert man sich den diversen Erscheinungsformen von Urban Gardening genauer an, lässt sich das 

Phänomen zunächst in dauerhafte und punktuelle Praktiken urbanen Gärtnerns differenzieren (vgl. 

Lohrberg 2012; Müller 2012). Dauerhafte Formen werden zumeist mit einem weiteren 

                                                             
15 Ein FabLab (Fabrikationslabor) ist eine offene Werkstatt, die Privatpersonen High-Tech-Werkezeuge zur 
privaten Nutzung bereitstellt.  



20 
 

Sammelbegriff überschrieben: den sogenannten Gemeinschaftsgärten. Gemeinschaftsgärten werden 

in unterschiedlichen wissenschaftlichen Publikationen divergierend definiert und es ist schwierig, 

generalisierbare Charakteristika zu benennen (Beilin & Hunter 2011; Clavin 2011; Rosol 2011; Nettle 

2014; von der Haide 2014). Ella von der Haide (2014) weist in ihrem Beitrag „Die neuen Gartenstädte. 

Urbane Gärten, Gemeinschaftsgärten und Urban Gardening in Stadt- und Freiluftplanung“ darauf hin, 

dass divergierende Definitionen unter anderem aus dem Sachverhalt resultieren, dass urbane 

Gemeinschaftsgärten durch ihr Innovationspotential einem stetigem Wandel vollziehen, der immer 

wieder zu neuen Formen urbaner Gärten führt und eine definitorische Festschreibung daher nahezu 

unmöglich ist. Für eine erste Annäherung an das Phänomen versucht sie daher, das generelle 

Verständnis von urbanen Gärten in eine eng und eine weit gefasste Sichtweise zu unterscheiden: 

„Urbane Gärten im engeren Sinn sind neue Formen öffentlicher oder teil-öffentlicher, 

bürgerschaftlicher, partizipativer, kooperativer, experimenteller, ökologischer, produktiver, DIY 

Freiraumgestaltung im Siedlungsbereich. [...] Im Gegensatz zu Kleingärten unterliegen sie keiner 

Kleingartenverordnung und sind kollektiver organisiert, arbeiten mit mehr ökologischem 

Bewusstsein und verstehen sich oft als stärker im Stadtraum integriert und als öffentlich. Im 

weiteren Sinne umfassen Urbane Gärten neue und alte Formen von bürgerschaftlicher Hortikultur 

im Stadtbereich wie Schul-, Kita-, Therapie-, Klein-, Mieter-, Kraut- und Dachgärten sowie 

bürgerschaftliche Park-, Baumscheiben-, Straßenbäume- und Biotoppflegeprojekte, öffentliche 

Streuobstwiesen und andere grüne Allmenden. Manchmal werden sogar private Hausgärten und 

Balkone so bezeichnet“ (von der Haide 2014, 5). 

Mag eine erste Annäherung an das Phänomen auf diese Weise möglich sein, bleibt seine Diversität 

jedoch erhalten und es entsteht vielmehr eine Übersicht zu den Erscheinungsformen. Legt man den 

Fokus indes auf Gemeinschaftsgärten, können diese in Anlehnung an Marit Rosol (2006) 

folgendermaßen definiert werden: 

„Gemeinschaftsgärten sind gemeinschaftlich und durch freiwilliges Engagement geschaffene und 

betriebene Gärten, Grünanlagen und Parks mit Ausrichtung auf eine allgemeine Öffentlichkeit" 

(Rosol 2006, 7).16  

Öffentlichkeit gestaltet sich dabei als zeitweilige Öffnung der Gärten für alle Interessierten. Im 

Gegensatz zu städtisch betriebenen und gepflegten Grünanlagen und Parks entstehen urbane 

                                                             
16 Gemeinschaft sei dabei nicht als Gegenbegriff zur Gesellschaft zu verstehen, sondern als Verweis auf das 
Gartenkollektiv (vgl. Rosol 2006).  



21 
 

Gemeinschaftsgärten in den meisten Fällen durch zivilgesellschaftliches Engagement und müssen 

durch dieses auch aufrechterhalten werden.17 

„The gardens are urban open spaces created by users according to their own needs and ideas, 

aesthetically and functionally different from traditional parks. Residents are not only the dicision-

makers of how to use an empty lot, but also responsible for the creation and maintenance of the 

open green space" (Rosol 2011, 240). 

Der Terminus Gemeinschaftsgarten ist dabei angelehnt an die amerikanische Bezeichnung 

‚Community Garden‘. Diese legen neben der gemeinschaftlichen Ausrichtung auch einen Fokus auf 

die direkte Nachbarschaft (vgl. Rosol 2006). Rosol unterscheidet hingegen drei Typen von 

Gemeinschaftsgärten: 

"‚Nachbarschaftsgärten’ (welche sich an die unmittelbare Umgebung richten), ‚Thematische 

Gärten’ (bei denen ein Thema bzw. eine spezifische Zielgruppe im Mittelpunkt steht) sowie 

‚Thematische Nachbarschaftsgärten’ (welche sowohl ein Thema fokussieren als auch die 

unmittelbare Nachbarschaft)" (Rosol 2006, ii). 

Unmittelbar auf die Nachbarschaft ausgerichtet sind beispielsweise die sogenannten Kiez- und 

Quartiergärten, die von AnwohnerInnen aus der direkten Umgebung initiiert und betrieben werden. 

Thematische Gärten fokussieren hingegen einen Themenkomplex und versuchen diesen im Rahmen 

der gärtnerischen Tätigkeit zu reflektieren und in vielen Fällen einen praktisch orientierten Ansatz 

des alltäglichen Umgangs zu finden. Das bekannteste Beispiel für diese Gartenform sind die in den 

1960er Jahren entstandenen Interkulturellen Gärten, die Integration und interkulturellen Austausch 

fördern.18 Aber auch sogenannte Frauengärten, Kinderbauernhöfe, Demonstrationsgärten, 

Generationengärten, Permakulturprojekte  und Studierendengärten fallen in diese Kategorie (vgl. 

Müller 2012). 

„Alle haben gemeinsam, dass der städtische Gemüsegarten als Transmitter, Medium und Plattform 

für so unterschiedliche Themen wie Stadtökologie, Nachbarschaftsgestaltung, lokaler 

Wissenstransfer oder interkulturelle Verständigung fungiert“ (Müller 2012, 32). 

Diese Typologie kann je nach Gartenprojekt um weitere Informationen ergänzt werden, denn sowohl 

räumliche, als auch flächenspezifische Charakteristika, Organisations- und Finanzierungsformen 

                                                             
17 An dieser Stelle muss darauf verwiesen werden, dass über die Entdeckung des Themas von der Stadtpolitik 
urbane Gartenprojekte zunehmend mehr auch durch staatliche Institutionen initiiert werden. Gerade 
international lässt sich hier ein Trend beobachten.  
18 „In Interkulturellen Gärten bauen Menschen mit und ohne Zuwanderungsgeschichte auf eigenen Parzellen 
Obst und Gemüse an, tauschen Saatgut und Zubereitungsformen aus und kochen im selbstgebauten 
Lehmofen“ (Müller 2012, 32). 



22 
 

können divergieren (vgl. Rosol 2006). So finden sich Projekte, die in der Innenstadt oder aber am 

Stadtrand zu verorten sind. Die genutzte Fläche kann unterschiedlich groß ausfallen und sie kann je 

nach Eigentumsverhältnis nur für eine Zwischennutzung beziehungsweise im Rahmen zeitlich 

befristeter Nutzungsverträge bereitstehen. Dieser Sachverhalt verweist bereits auf potentiell 

bestehende rechtliche Divergenzen zwischen den Gartenprojekten: Sind sie städtebaulich genehmigt 

oder handelt es sich um eine illegal besetzte Fläche? Gerade aus dieser Unsicherheit der 

Zwischennutzung - die mehr Regel als Ausnahme ist - hat sich die besondere Form des mobilen 

Gartens entwickelt: Gepflanzt wird in Hochbeeten bestehend aus Kisten, Reissäcken oder Paletten, 

die mit Rollen versehen sind und jederzeit an einen anderen Ort umgesiedelt werden können (vgl. 

Werner 2012). Die Temporalität der Gärten ist jedoch auch noch in anderer Hinsicht relevant. So 

betont Jan Scheve (2014) in seiner wissenschaftlichen Studie, dass gerade die zeitliche Begrenztheit 

den Projektcharakter konstituiert, der wiederum die Erprobung alternativer Wirtschafts- und 

Gesellschaftsmodelle sowie die Nutzung des Gemeinschaftsgartens als Projektionsfläche für 

Bedeutungszuschreibungen im besonderen Maße ermögliche.  

Unterschiede lassen sich jedoch auch im Bereich der Finanzierung feststellen. Auf der einen Seite 

gibt es Projekte, die mit öffentlichen Fördergeldern finanziert werden. Auf der anderen Seite 

entstehen und erhalten sich Gartenprojekte auf der Grundlage von Spenden, Vereinsgeldern, 

Sponsoring und dem Verkauf selbstproduzierten Gemüses. Die Organisationsformen fallen 

dementsprechend verschiedenartig aus: Von projektbezogenen Vereinen bis hin zu locker 

verbundenen Gartennetzwerken.19 Intern lassen sich wiederum basisdemokratische versus 

hierarchisch organisierte Projekte sowie die Nutzung von Gemeinschaftsbeeten versus eine 

Parzellierung von Beeten unterscheiden.  Vielfach existiert auch in parzellierten Gemeinschaftsgärten 

eine gemeinsame Anbaufläche, die allen Interessierten zur Verfügung steht (vgl. Werner 2012, 62). 

Die strukturellen Gegebenheiten in den Gartenprojekten führen automatisch zu Konflikten, die unter 

den Partizipierenden ausgehandelt werden. Differenzen sind in diesem Zusammenhang jedoch nicht 

negativ konnotiert, sondern werden innerhalb des Kollektivs bewusst thematisiert und diskutiert (vgl. 

Werner 2012). Generell kann für die Organisation der Gärten festgehalten werden, dass sich diese 

vielfach an selbstdefinierten Leitbildern orientieren und diese mal mehr und mal weniger verfestigte 

Strukturen hervorbringen, die insbesondere damit korrelieren, ob die ProjektteilnehmerInnen ihren 

Verbund als lose oder langfristig angelegt verstehen (vgl. Werner 2012).   

Im Gegensatz zu dieser verstetigten Form des städtischen Gärtnerns steht das punktuell 

ansetzende Guerilla Gardening. Die Herkunft des Begriffes „Guerilla Gardening“ lässt sich 

mutmaßlich auf die Gruppe „Green Guerillas“, die in den 1970er Jahren ohne Genehmigung 

                                                             
19 Interessant in diesem Zusammenhang ist das Aufkommen einer weiteren Organisationsform, da immer mehr 
urbane Gemeinschaftsgärten in Form einer gGmbH konstituiert werden. 



23 
 

öffentliche Flächen in New York begrünte, zurückführen (vgl. Scheve 2014; Huhn 2013). Obwohl das 

Phänomen somit seit längerer Zeit existiert, ist der Terminus in der Forschungsliteratur nicht 

einheitlich definiert. Folgt man jedoch Patrick Huhn (2013), so kann Guerilla Gardening wie folgt 

charakterisiert werden: 

„Guerilla Gardening ist das selbstbestimmte, genehmigte und nicht-genehmigte Kultivieren von 

nicht privat-eigenen Flächen im öffentlichen Raum, die offiziell nicht anders genutzt werden“ (Huhn 

2013, 161). 

Die etwas sperrig erscheinende Beschreibung „nicht privat-eigen“ verweist dabei auf die Begrünung 

von Flächen, die nicht Privateigentum der GärtnerInnen sind. Dabei werde die Überschreitung von 

Eigentums- und Gesetzesgrenzen von den AkteurInnen bewusst inszeniert, um auf Missstände in der 

öffentlichen Grünflächenverwaltung und städtischer Eigentumsverhältnisse hinzuweisen (vgl. Huhn 

2013). Auf diese Weise wird der politische Charakter dieser gärtnerischen Praxis deutlich (vgl. Müller 

2011).  

„Durch die bewusst erzeugte ästhetische Reibung von Blumenbeet (aber auch anderen 

Pflanzenbeeten) und zum Beispiel dem umgebenden Beton wird die Kälte und Härte der 

Stadtplanung der Gegenwart überaus wirkungsvoll kommentiert. Der Anblick irritiert die Erwartung 

und verschiebt den Fokus“ (Werner 2012, 66). 

Die in einer scheinbar naturfeindlichen Umgebung eingesäten Blumen und Pflanzen sollen jedoch 

auch Sinnbild potentieller Grenzüberschreitungen und der Unterwanderung von Macht- und 

Eigentumsverhältnissen sein, indem sie urbane Strukturen scheinbar stören und durchbrechen (vgl. 

Werner 2012). Auf diese Weise versuchen die AkteurInnen des Guerilla Gardenings ihren Praktiken 

eine subversive Wirkung zu verleihen. Das Phänomen weist insgesamt direkte Parallelen zum 

Gemeinschaftsgarten auf und wird vielfach als Vorläufer verstetigter Gartenprojekte angesehen (vgl. 

Müller 2011; Huhn 2013). 

In zahlreichen sowohl wissenschaftlichen als auch politisch-konnotierten Studien wird daher 

darauf verwiesen, dass das Phänomen des urbanen Gemeinschaftsgartens nicht gleichgesetzt 

werden kann mit Schrebergärten oder Kleingartenkolonien. Die urbanen Gärten folgen – wie ihr 

Name bereits nahelegt – einer anderen Logik: Sie brauchen das städtische Umfeld, das ihnen als Basis 

für ihren politischen Aktivismus dient (vgl. Kropp 2012). Gemeinschaftsgärten sollen keine Orte 

außerhalb der Stadt sein, sondern in ihnen werden die Grenzziehungen zwischen Stadt und Natur 

potentiell neu verhandelt (vgl. Müller 2015). An dieser Stelle sei betont, dass es natürlich auch 

motivationale Faktoren für das städtische Gärtnern gibt, die keineswegs als politisch ausgewiesen 

werden können (vgl. Rosol 2006). Allerdings impliziert der Garten das ‚Sowohl-als-auch‘, das 



24 
 

Nebeneinander von Heterogenitäten und die aktive Auseinandersetzung mit diesen (vgl. Kropp 2006; 

Nettle 2014). In diesem Zusammenhang ist auch die Konstatierung von Claire Nettle (2014) 

interessant, da diese darauf hinweist, dass die heutigen urbanen Gemeinschaftsgärten nicht als eine 

Fortsetzung früherer Formen städtischer Gärten wie beispielsweise der Armengärten oder 

Kriegsgärten anzusehen sind. Ihre Entstehung ist auf ein wachsendes ökologisches Bewusstsein, das 

sich seit den 1970er Jahren entwickelt, zurückzuführen und ist damit eher als Teil der 

Umweltbewegung zu verstehen. 

In den anschießenden Teilkapiteln wird die Spezifität des Phänomens genauer dargelegt. Obwohl 

Gemeinschaftsgärten unterschiedliche Erscheinungsformen aufweisen und das Phänomen von einer 

Vielfältigkeit charakterisiert wird, können zentrale Themenkomplexe, die in der Literatur zu dem 

Thema wiederkehrend thematisiert werden, identifiziert werden. Diese sollen im Folgenden 

dargestellt werden und dazu beitragen, die Vorstellung von Gemeinschaftsgärten zu schärfen und 

einen Blick dafür zu erhalten, wieso das Phänomen als neuartig und mit der gesellschaftlichen 

Wirklichkeit in enger Verbindung stehend verstanden werden kann 

 

2.2 Urbanes Gärtnern als subversive Praxis 

2.2.1 Praktiken der Raumaneignung 

Das Anlegen und Pflegen von Nutzgärten im 

städtischen Raum erzählt „[...] von der 

ortsspezifischen Suche nach neuen 

sozialräumlichen Kontexten und eben 

konkreten Orten, um sich auszutauschen, zu 

erproben und abseits der vorgegebenen 

Routinen Orte zum Experimentieren sowie zum 

Gestalten aufzufinden“ (Lange 2013, 191).  

In zahlreichen Beiträgen wird das Interesse am öffentlichen Raum und die Forderung nach 

gesellschaftlicher Teilhabe als besonderes Merkmal der Urban Gardening AktivistInnen  

herausgestellt (vgl. Müller 2014; Scheve 2014; Lange 2013; Kropp 2012; Rosol 2006). So sei ihnen 

nicht nur daran gelegen, die ökonomischen Verwertungslogiken, die den öffentlichen Raum zu einem 

Gegenstand kapitalistischer Spekulationen werden lassen, durch subversive Praktiken anzuprangern 

und aktiv zu durchbrechen (vgl. Lange 2013). Sondern es gehe ihnen auch darum, Urbanität neu zu 

verhandeln und einen Urbanitätsbegriff zu generieren, „[...] der weniger am Gebauten ausgerichtet 

ist und mehr an dem, was Menschen in Räumen bewegen“ (Brückner 2012, 190). Der urbane 



25 
 

Gemeinschaftsgarten dient dabei als eine Art künstlerische Intervention im städtischen Raum, die auf 

scheinbar spielerische Art und Weise umgesetzt wird: 

"Während der öffentliche Blick gegen den Appeal einer konventionellen Demonstration 

mehrheitlich immun geworden ist (zumindest wenn es sich um kleine Demonstrationen handelt - 

da ist dann schon Masse gefragt, um zu beeindrucken), wirken diese kleinen Aktionen [wie das 

Anlegen eines Gemeinschaftsgartens auf brach liegender Stadtfläche] ausgesprochen erfrischend. 

Sie zielen darauf ab, mit wenig Einsatz viel Effizienz zu erzeugen und spielen mit den Strukturen der 

Mediengesellschaft, die einerseits bedient und andererseits unterlaufen werden (soll). […] Man 

greift ein, hinterlässt Spuren, gestaltet seinen Raum, so wie man es will und kann und signiert mit 

den eigenen körperbetonten Aktionen seine Stadt. Politik soll eben auch Spaß machen [...]" (Baier 

et al. 2011, 81). 

Von VertreterInnen der Bewegung selbst wird der Umzug des Gemeinschaftsgarten Rosa Rose im 

Jahr 2009 als ein besonders prägnantes Beispiel für derartige Inszenierungen hervorgehoben. Der 

Gemeinschaftsgarten war auf einem besetzten Grundstück in dem Berliner Stadtteil Friedrichshain 

erbaut und wurde aufgrund eines Wohnungsbaus geräumt:  

„Die GärtnerInnen und eine Reihe von befreundeten Akteuren aus der Berliner Gartenszene 

wurden aufgerufen, sich an dem ungeliebten Abtransport der Pflanzen zu beteiligen. Die 

ausgegrabenen Pflanzen wurden dann allesamt auf Fahrrädern (zum Teil farbige, selbst gebaute 

Lastenfahrrädern) quer durch die Stadt gefahren. Der Exodus kam als öffentliches Spektakel zur 

Aufführung. Langsam und relativ leise bewegte sich die mit Pflanzen beladene Fahrradkarawane 

durch die Straßen und gab dabei das Bild eines nie dagewesenen Hybridwesens ab, das auf den 

ersten Blick schwer zu lesen war. Das Kompositum aus Fahrrädern, Menschen und Pflanzen war 

visuell weit mehr als die Summe seiner Teile. Es bot ein Vexierband, es gab Rätsel auf, es bleibt 

beim Publikum unvergessen. […] Der Gartenexodus war eine ästhetische Intervention mit großer 

Wirkmächtigkeit und ist Teil der kollektiven Erinnerung der Berliner Gartenszene “ (Werner 2012, 

65). 



26 
 

 

Quelle: http://anstiftung.de/do-it-yourself-lexikon/105-diy-lexikon/1162-gartenumzug (zuletzt geöffnet: 04.12.2015) 

Urbane Gemeinschaftsgärten können aus dieser Perspektive zu einer Neuverhandlung von 

städtischem Raum und der Vorstellung von Urbanität beitragen und die AkteurInnen scheinen  

performative Akte zur Inszenierung ihrer kritischen Haltung gegenüber neoliberaler Stadtpolitiken 

bewusst zu nutzen (vgl. Werner 2012). Die Gemeinschaftsgärten schaffen in diesem Zusammenhang 

eine scheinbare Verbindung des dualistischen Paares Stadt – Natur und „[…] verleihen 

gegensätzlichen Weltbildern als Vorstellung von der guten und richtigen »Komposition« des 

Zusammenlebens einen spannungsreichen Ausdruck“ (Kropp 2012, 76).20  

In erneuter Gegenüberstellung der urbanen Gemeinschaftsgärten zu Kleingartenkolonien wird 

diese Aushandlung für einige AutorInnen besonders sichtbar. Zeichnet sich der Schreber- bzw. 

Kleingarten noch durch Maximen der Industriemoderne aus, die ein beständiges Entweder-oder, 

strenge Regeln sowie ein utilitaristisches Naturverständnis implizieren, so ist gerade der 

Gemeinschaftsgarten durch ein Sowohl-als-auch21 charakterisiert und strebt den produktiven 

Umgang mit Heterogenitäten und Differenzierungsprozessen an (vgl. Nettle 2014; Kropp 2012). 

                                                             
20

 Cordula Kropp orientiert sich an dieser Stelle an dem Begriff der Komposition, wie er von Bruno Latour (2010) 
gebraucht wird. Latour erläutert, dass „compositionism takes up the task for searching for universality but 
without believing that this universality is already there, waiting to be unveiled and discovered. It is thus as far 
from relativism […] as it is from universalism […]. From universalism it takes up the task of building a common 
world: from relativism, the certainty that this common world has to be built from utterly heterogeneous parts 
that will never make a whole, but at best a fragile, revisable, and diverse composite material“ (Latour 2010, 
474). 
21 Der Ausdruck „Sowohl-als-auch“ leitet sich aus dem Konzept der reflexiven Modernisierung ab. Der Übergang 
von der sogenannten ersten Moderne hin zur reflexiven Moderne zeichnet sich durch Umbruchprozesse aus, 
durch die die „institutionalisierten Unterscheidungen, Standardisierungen, Normen und Rollensysteme […] 
nicht mehr aufrecht zu erhalten [sind]; sie beschreiben immer weniger die Normalität […]“ (Beck et al. 2004, 
16). Vielmehr zeichne sich dieser Zustand, der alle gesellschaftlichen Teilbereiche durch Interdependenzen 
untereinander betrifft, durch einen Pluralismus aus, welcher dem „Prinzip des „Sowohl-als-Auch“ (Beck et al. 
2004, 32) folgt und daher Ambivalenzen produziert. 



27 
 

Urban Gardening kann in diesem Zusammenhang als Place-Making beschrieben werden und „[a]ls 

kreative Form lokaler Selbststeuerung zielt dieses im Rahmen von zivilgesellschaftlichem Engagement 

und der ortsbezogenen (Wieder-) Einbindung lokaler Akteure darauf, endogene Potenziale für die 

Nutzung kollektiver Raum(güter) und räumlicher Identitäten zu generieren […]“ (Kropp 2012, 84).  

In eine ähnliche Richtung argumentiert Jan Scheve ins seiner wissenschaftlichen Studie „Ort, 

Raum und Vergemeinschaftung in einem urbanen Gartenprojekt auf dem Tempelhofer Feld in Berlin“  

(2014), wenn er den Gemeinschaftsgarten in Anlehnung an Doreen Massey (2005) mit dem Terminus 

der Throwntogetherness als Ort der Aushandlung charakterisiert. Orte werden dabei als offen und im 

ständigen Werden begriffen, so dass Aushandlungsprozesse und an den jeweiligen Ort gebundene, 

habitualisierte Praktiken impliziert werden, die diesen ganz praktisch und in Abhängigkeit zu den 

sozialen Beziehungen konstituieren (vgl. Scheve 2014).22  

„Konkrete Orte wie der Gemeinschaftsgarten können nach diesem Verständnis (i) als Ereignis bzw. 

Produkt einer Vielzahl sozialer und materieller Prozesse verschiedenster geschichtlicher und 

räumlicher Herkunft und Reichweite verstanden werden, und zeichnen sich (ii) durch die 

Überschneidung und Ansammlung bisher unverbundener Prozesse und Entwicklungslinien aus 

(ebenso wie durch nicht zustande gekommene Verbindungen), die (iii) in ihrer Entwicklung offen 

sind und durch Aushandlungsprozesse neu entstehen" (Scheve 2014, 16). 

Der Gemeinschaftsgarten wird aus dieser Perspektive performativ als konkreter Ort hergestellt. 

Öffentlichkeit - ein Charakteristikum, das vielfach als zentral herausgestellt wird - muss aus dieser 

Perspektive auch als eine sozial ausgehandelte Eigenschaft des Gemeinschaftsgartens verstanden 

werden. Da Öffentlichkeit nicht einfach gegeben ist, sondern im hohen Maße durch gesellschaftliche 

Kategorisierungen wie beispielsweise Klasse, Gender und Race begrenzt wird, kann die Aushandlung 

des öffentlichen Zugangs auch eine Aushandlung gesellschaftlicher Differenzen implizieren (vgl. 

Scheve 2014). Darüber hinaus wird die Unterscheidung von Öffentlichkeit und Privatheit in Frage 

gestellt, „[…] denn der Garten als öffentlicher Raum ermöglicht die Auflösung der Grenzen 

öffentlicher und privater Sphären, in dem sich Gärtner mit ihren Freunden vor Ort öffentlich treffen, 

und doch einen abgeschlossenen privaten Gesprächskreis bilden können, oder Gärtner den Garten 

alleine und privat zur Entspannung nutzen können, obwohl die Öffentlichkeit zuschaut“ (Scheve 

2014, 21). Auf dieser Weise werden sogenannte „Nicht-Orte“ (Wißmann 2014, 1) zu Orten, an denen 

                                                             
22 Doreen Massey und Nigel Thrift (2003) verstehen Orte als „gatherings of habitual practices that are 
necessarily attached to particular locations“ (Massey & Thrift 2003, 295). Dies impliziert, dass keine 
abschließende Definition von Orten vorgenommen werden kann, denn „places are constantly adding qualities 
that give them new potentials for action, thus making them into new ‘wheres‘ and ‚a-where-nesses‘“ (Massey 
& Thrift 2003, 295). 



28 
 

soziales Zusammenleben stattfindet und an denen Menschen miteinander in Kontakt treten (vgl. 

Wißmann 2014). 

In dem Kontext der raumaneignenden Praktiken urbaner GärtnerInnen kann eine weitere 

wissenschaftliche Studie, die sich maßgeblich mit der Praxis des Guerilla Gardening auseinandersetzt, 

angeführt werden. In ihrem Aufsatz „Critical urban gardening as a post-environmental practice“ 

konstatiert Chiara Certomá (2011), dass das Gärtnern in der Stadt und die Aneignung von 

Grünflächen als politische Praxis und Widerstand gegen die in der städtischen 

Grünflächenverwaltung inhärente Form der Biopolitik23 anzusehen ist und auf diese Weise zu einer 

Re-Politisierung von Umweltschutzdebatten führt: 

„For instance, critical urban gardening practice may oppose the mainstream of environmental 

politics; it implies the use of biological material as a form of political expression, and activates 

material-semiotic networks existing in the urban environment“ (Certomá 2011, 977). 

Gerade der Aspekt einer potentiellen Re-Politisierung der Umweltschutzdebatte steht für sie im 

Fokus, da sie in der Normalisierung der Forderung, die Zahl der Grünflächen in der Stadt zu erhöhen 

und diese städtisch zu verwalten und zu pflegen, eine De-Politisierung des Themenkomplexes 

identifiziert, die die Konstituierung einer indirekten Form der Biopolitik über die 

Grünflächenverwaltung erst ermöglicht hat. 

„The management of urban green space can be regarded as an indirect form of biopolitics because 

it is intended to show tangible signs of the political power.  The materialisation takes place in many 

ways“ (Certomá 2011, 979). 

Dieser Entwicklung kann laut Certomá insbesondere durch sozio-politische Praktiken wie dem 

Guerilla Gardening Widerstand geleistet werden, da es eine neue Form der Repräsentation urbaner 

Umweltschutzbelange in der politischen Arena  auszumachen vermag, indem das biologische 

Material und vorhandene Orte der Stadt zum Ausdruck politischer Forderungen gemacht werden.  

„[…] it cannot be denied that Guerilla Gardening brings an innovative character to the practice of 

joining urban planning with environmental politics. It raises some classic green theory issues and 

reinterprets them in a post-modern approach“ (Certomá 2011, 984). 

                                                             
23 "Biopolitics means political control over life in its basic form. This process does not have an end in itself; 
rather it prefigures the dominance over the social structure. It represents the outcome of a tight link between 
science and political power – science objectifies “bare” life and allows political power over the social body" 
(Certomá 2011, 979).  
 



29 
 

In diesem Zusammenhang verweist Certomá auf den Sachverhalt, dass beispielsweise Aspekte des 

„green anarchism“ (Certomá 2011, 984) aufgegriffen werden, aber im Sinne des Guerillas Gardenings 

reinterpretiert werden, da sich die GärtnerInnen als ‚Eco-KriegerInnen‘ im städtischen Raum 

präsentieren. Somit wird die politische Diskussion um Grünflächen und deren Verwaltung zu einem 

‚Krieg in der Stadt‘ erklärt wie bereits durch den Begriff Guerilla angedeutet wird. Aber auch andere 

klassische Fragen der Umweltschutzbewegung werden aufgegriffen und umgedeutet: 

„[…]the stress on biodiversity and organic choices, in the tradition of green consumerism; the life- 

affirming approach, as in the eco-centric ethic; the opposition to agribusiness and the support of 

traditional knowledge systems, in the tradition of neo-global movement; the place attachment as 

in the bioregionalist tradition; the focus on care, in the eco-feminist tradition; and the focus on 

responsibility as in the environmental ethic“ (Certomá 2011, 984). 

Die Aneignung des städtischen Raumes wird aus dieser Perspektive als widerständige, politische 

Praxis beschrieben werden, die einer Normalisierung und damit einhergehenden De-Politisierung der 

Umweltschutzdebatte und einer indirekten, nicht auf den ersten Blick sichtbaren Form der Biopolitik 

entgegen wirken kann.  

Einige der hier angesprochenen Aspekte werden in dem Kapitel zu dem Verhältnis urbaner 

Gemeinschaftsgärten und der Stadtplanung (3.4) erneut aufgegriffen und aus einer etwas anderen 

Perspektive beleuchtet, so dass deutlich wird, dass die hier konstatierte Aneignung des städtischen 

Raumes an ihre Grenzen stößt. Auch das Kapitel zur Kritik an Urban Gardening (3.5) wird diese 

Grenzen und das Problem nicht intendierter Gentrifizierungsprozesse zur Sprache bringen. 

 

2.2.2 Gesellschaftliche und soziale Aspekte von Urban Gardening     

Bereits in der Beschreibung des Phänomens (3.1) wurde darauf hingewiesen, dass zwischen dem 

Status Quo der Gegenwartsgesellschaft und der Entstehung urbaner Gemeinschaftsgärten ein 

Zusammenhang besteht und dass Praktiken des urbanen Gärtnerns zahlreiche politische, 

ökologische, ökonomische und soziale Themen problematisieren und kritisch diskutieren. In diesem 

Zusammenhang verweist Reuterberg auf eine potentielle gesellschaftliche Funktion der Gärten: 

„Wenn man einmal die vordergründigen Moden [städtischen Gärtnerns] beiseiteschiebt, zeigt sich 

dahinter doch ein Wandel im Grundsätzlichen. So wie die Gärten schon immer lebendige Sinnbilder 

waren und in ihnen nicht nur Blumen und Büsche wurzelten, sondern auch die Ideale einer Epoche, 

so ist es jetzt auch: Im Garten vermag sich eine Gesellschaft selbst zu erkennen, ihre Zwänge und 

ihre Sehnsüchte“ (Reuterberg 2012, 4). 



30 
 

Ein kurzer Blick auf die Geschichte städtischer Nutzgärten lässt das Phänomen des Urban Gardening 

aus einer weiteren Perspektive interessant erscheinen. Im Rahmen des sogenannten 

Wirtschaftswunders in den 1950er Jahren verschwand der Gemüseanbau aus den Städten. 

Selbermachen und Gemüse anbauen wurde als rückständige Lebensform deklariert, die mit Armut 

gleichgesetzt wurde (vgl. Müller 2014; Baier 2012a; Baier et al. 2011). Christa Müller (2014) und 

Andrea Baier (2012b) meinen daher in der Entstehung urbaner Gärten in den letzten zwei 

Jahrzehnten eine Rückläufigkeit dieser Sichtweise und die Entwicklung eines Lebens- und 

Identitätskonzeptes zu erkennen, das sich an postmateriellen Werten orientiert und unter den 

urbanen GärtnerInnen zu einem neuen Idealbild deklariert wird (vgl. Müller 2014; Baier 2012b). 

Dieser Trend kann auf unterschiedliche Art und Weise interpretiert werden: 

„Neue Kulturformen unterschiedlichster Art können sowohl als Ergebnisse wie auch als Treiber 

sozialen Wandels gelesen werden: Sie sind Ausdruck von Veränderung und geben Wünschen und 

Sehnsüchten ein Gesicht. Aber wie genau entstehen sie und woher kommt eigentlich der Wunsch 

nach urbanen Gärten?“ (Borgstedt 2012, 118). 

Als zentrale Ursache für die Entstehung urbaner Gemeinschaftsgärten wird von zahlreichen 

AutorInnen der Wunsch nach Selbstermächtigung gegenüber der Fremdbestimmung globaler, 

kapitalistischer Produktionsformen herausgestellt, der sich darin ausdrückt, dass Dinge – in diesem 

Fall die Aneignung des städtischen Raumes für den Aufbau eines Nutzgartens und zur eigenständigen 

Nahrungsmittelproduktion – wieder selbst gemacht werden (vgl. Baier 2012a; 2012b).24 In 

Verbindung damit steht eine kritische Haltung gegenüber der Kommerzialisierung und dem Konsum 

von Massenware, dessen oftmals international verlaufende Wertschöpfungsketten für die 

KosumentInnen zum Teil gar nicht mehr oder nur mit erheblichem Aufwand nachvollziehbar sind.25 

Der urbane Gemeinschaftsgarten als ein konkret erfahrbarer Ort der praktischen Auseinandersetzung 

mit der Warenkultur stellt in diesem Zusammenhang Möglichkeiten bereit, sich selbst zu verorten 

                                                             
24 Die Suche nach Selbstermächtigung gehe mit der Kritik an einer umgreifenden Ökonomisierung potentiell 
aller Lebensbereiche und Sozialbeziehungen einher (vgl. Baier et al. 2011). Im Garten sei dies unvermeidlich, da 
man „[b]eim Säen und Ernten […] irgendwann zwangsläufig auf Fragen wie: Wem gehört das Land und wer 
erntet seine Früchte?“ (Baier & Bisecker 2010, 152) stößt. 
25 „Die allgemeinen gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sind nicht unbedingt dazu angetan, nachhaltigen 
Konsum zu befördern. Unter solchen Bedingungen die Verantwortung allein den KonsumentInnen 
zuzuschieben, macht wenig Sinn. Natur- und sozialverträgliches Verhalten ist unter herrschenden Bedingungen 
aufwendig und anstrengend. Für nachhaltigen Konsum braucht es neben entsprechenden politischen 
Rahmenbedingungen, Einsicht und guten Vorsätzen auch finanzielle Ressourcen, Zeitressourcen und soziale 
Netze. Ist all das nicht vorhanden, bleibt weder Zeit noch Raum fürs Umweltthema. Hinzu kommt: Man sieht 
den meisten Produkten nicht an, ob sie nachhaltig sind oder nicht; es in Erfahrung zu bringen, erfordert 
wiederum eine Menge Engagement, Zeit, Findigkeit, wenn es nicht um Verzicht, sondern umweltbewusste 
Auswahl gehen soll" (Baier et al. 2011, 157). 



31 
 

und von Praktiken des Massenkonsums abzugrenzen, indem durch eine spezifische Warenästhetik 

eine Differenz aktiv inszeniert wird: 

"Die individuelle Aneignung der Bilder und Zeichen der Warenkultur(en) ist ein widersprüchliches 

Geschehen und führt neben der Fortschreibung dieser Ordnungen durch ihren Nachvollzug zu 

Verschiebungen und Durchbrechungen, wodurch neuer Sinn, mitunter auch »subversiver«, 

entsteht [...]" (Baier et al. 2011, 265).26 

Indem nachhaltiger Konsum und die selbstständige Produktion als ein hedonistischer Prozess 

dargestellt werden, würden Selbermachen und Eigenarbeit einen Imagewandel erfahren (vgl. Baier 

2012b).27 Auf diese Weise werden vormals allgemeingültig erscheinende Kalküle des Entwicklungs- 

und Fortschrittsdenkens in Frage gestellt und die zunehmende Ökonomisierung einer Kritik 

unterzogen (vgl. Baier et al. 2011; Baier 2012b). 

Der Wunsch nach Selbstermächtigung und Autonomie ist nach Ansicht mancher AutorInnen 

darüber hinaus mit der Suche nach einer neuen Form von Individualität verbunden, die jedoch nicht 

ein Herausfallen des Individuums aus seiner gesellschaftlichen Einbettung impliziert, sondern 

vielmehr mit einer Integration in kollektive Strukturen – in diesem Fall das Gartenkollektiv - 

einhergeht und auf diese Weise zur Selbstverortung führt, die nicht nur autonom verhandelt wird, 

sondern auch als eine Reaktion der Subjekte auf eine pluralistische Umwelt gewertet wird (vgl. Baier 

et al. 2011; Müller 2004, 2011, Baier 2012a; Lange 2013).  

Diese neue Form der Individualität ist gleichzeitig in einen stetigen Prozess der 

Identitätskonstruktion eingeschrieben, die als „reflexive Daueraufgabe“ (Baier et al. 2011, 269) 

moderner Individuen dargestellt wird. Die AkteurInnen scheinen sich auf der stetigen Suche nach 

Verbindlichkeiten zu befinden, denn „[...] werden sie innerhalb der systemischen Strukturen rar, 

sucht man sie im eigenen Umfeld“ (Borgstedt 2012, 122) - und in diesem Fall im urbanen 

Gemeinschaftsgarten. Dieser Trend wird in der Literatur als Re-Grounding beschrieben.28 

„Grundsätzlich deuten viele Diagnosen darauf hin, dass die Sehnsucht nach Überschaubarkeit und 

dem Eingebettetsein in sinnhafte und sinnstiftende Zusammenhänge im Sicht- und Fühlbaren wie 

                                                             
26 In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass nicht mehr nur die Warenästhetik 
entscheidender Faktor für die Konsumentscheidung ist, sondern dass im Zuge um die Diskussionen nach 
unternehmerischer Verantwortung auch die Warenethik einen immer wichtigeren Stellenwert einnimmt (vgl. 
Baier et al. 2011). 
27 Den Autorinnen ist es trotzdem daran gelegen, Eigenarbeit und unbezahlte Arbeitsformen nicht zu 
beschönigen. „Die unbezahlte Arbeit ist nicht automatisch das Reich der Freiheit, die Subsistenz existiert nicht 
unabhängig von der Marktökonomie, sie ist im Gegenteil vielfältig mit ihr verzahnt. Unter modernen 
Bedingungen ist die Subsistenz nur in ihrer modernen Form - und nicht in einer von der Moderne 
unangerührten - zu haben" (Baier et al. 201, 14). 
28„Re-Grounding ist eine Strategie, sich in dauerhaft unsicheren Verhältnissen einzurichten.“ (Borgstedt 2012, 

121). 



32 
 

auch im Transzendenten mit allen Generationen immer wieder neu aktualisiert und verknüpft 

wird“ (Müller 2004, 5).  

So konstatiert Christa Müller (2015), dass gerade in der Gegenwartsgesellschaft, die sich durch 

Entgrenzungsdynamiken, Beschleunigung und hohe Komplexität globaler Interdependenzen 

auszeichne, urbane Gemeinschaftsgärten einen Raum für Resonanz- und Gemeinschaftserfahrungen 

bieten können, die den Partizipierenden nicht nur Stabilität, sondern anhand normativer Leitbilder 

auch handlungsleitende Orientierung biete.29 Gärten werden in diesem Zusammenhang als „Räume 

jenseits des Zugriffs von außen [...]“ (Borgstedt 2012, 120) charakterisiert, die lokale Symbol- und 

Sinnzusammenhänge generieren, derer sich die AkteurInnen zur Relativierung und Abgrenzung zur 

globalisierten Kultur bedienen können (vgl. Baier et al. 2011). Die WissenschaftlerInnen Bethany 

Turner, Joanna Henryks und David Pearson (2011) gehen in ihrer Studie „Community Gardens. 

Sustainability, health and inclusion in the city“ so weit, die Partizipation am urbanen 

Gemeinschaftsgarten als eine Krisenreaktion zu charakterisieren: 

„In times of fear and crisis, we see people turn to food gardening. This may not simply be about the 

functional outcomes of food production, but may be about creating and supporting people’s effort 

to establish a sense of connection and about grounding people in place and creating and 

supporting efforts to find a sense of purpose and belonging, not just to a community, but to land 

and nature as a personal and, sometimes rather intimate response to community, but to land and 

nature as a personal and, sometimes rather intimate response to bigger picture issues over which 

we as individuals might feel we have little control“ (Turner et al. 2011, 490). 

Diese Lesart urbaner Gemeinschaftsgärten folgt somit der oben angeführten Interpretation, dass sie 

der Reflexion und Aushandlung moderner Individualität und Kollektivität sowie der Selbstverortung 

in einer scheinbar immer komplexer werdenden Welt dienen (vgl. Baier et al 2011). Darüber hinaus 

stellen die Gartenprojekte aufgrund eigener Zeit- und Wachstumsansprüche einen Gegenpol zu 

Beschleunigungstendenzen dar, denn „[d]ie Natur lässt sich nicht treiben, sie braucht Zeit, sie nimmt 

sich Zeit“ (Baier et al. 2011, 153).30 Die Erfahrung zyklischer Zeitspannen der Agrarwirtschaft ist für 

viele Städter ein gänzlich neu: 

                                                             
29 Christa Müller bezieht sich an dieser Stelle auf die Zeitdiagnose von Hartmut Rosa (2005) „Beschleunigung: 
Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne“ sowie auf die Theorie der reflexiven Modernisierung von 
Ulrich Beck (2004) und dem darin theoretisch zu verortenden Konzept der Entgrenzung von G. Günter Voß 
(1998) Ähnlich wie bei Cordula Kropp (2012) erscheint der Gemeinschaftsgarten als Aushandlungsraum des 
sozialen Miteinanders. 
30

 „Es liegt auf der Hand, dass Zeitverdichtung und chronische Hetze des »Multitasking« während des 
Arbeitstages im Bewusstsein habituelle Spuren und einen Nachhall hinterlassen kann und man, wenn man 
denn nach Hause kommt, nicht einfach »umschalten« kann. Zumal durch die Dominanz der Ökonomie andere 
gesellschaftliche Sphären sich dieser anzuverwandeln suchen" (Baier et al. 2011, 267).  



33 
 

„Die Zeitdimensionen sind faszinierend für hochgradig virtualisierte Individuen, für die alles 

gleichzeitig möglich und steuerbar scheint, nicht zuletzt, weil sie erkennen lassen, dass wir selbst in 

Lebenszyklen eingebunden sind und dass es klug sein kann, sich den Gegebenheiten gelegentlich 

einfach hinzugeben“ (Müller 2015, 96).31 

In diesem Zusammenhang wird konstatiert, dass sich bei der Gartenarbeit die Möglichkeit ergibt, zur 

Ruhe zu kommen und eigenleiblichem Spüren nachzugehen, indem man „einfach nur »da« sein darf: 

ohne Leistungsdruck, ohne Zeitdruck, ohne Identitätsdruck, selbstvergessen und präsent und in 

seinem eigenen Rhythmus“ (Baier et al. 2011, 273). 32  Diese Erfahrung gehe wiederum mit einer 

Sinnstiftung und der Einsicht in die eigene Handlungsfähigkeit einher.33 Gerade der Einsatz des 

Körpers als Sinninstanz und als Instrument der aktiven Wahrnehmung hat das Potenzial, „ganz 

deutlich, quasi »am eigenen Leib« festzustellen, dass für einen selbst in einer Situation oder einem 

Umfeld etwas nicht stimmt" (Baier et al. 2011, 272) und führt somit zu einer körperbetonten Form 

der Auseinandersetzung mit den Problemen der Gegenwartsgesellschaft. Diese Form der 

Konfrontation bietet gleichzeitig Möglichkeiten, „[…] neue Territorien jenseits derjenigen des 

diskursiven Körpers zu erschließen und zumindest teilweise eine veränderte Alltagspraxis daraus 

entstehen zu lassen." (Baier et al. 2011, 272). Eine Praxis, die nicht mehr auf der Kultivierung von 

Fitness und der Optimierung des eigenen Körpers zur Erhaltung der Arbeitskraft basiert, sondern die 

Selbstvergewisserung in den Fokus stellt (vgl. Baier et al. 2011). In engem Zusammenhang dazu steht 

auch die Beobachtung von Karin Werner (2012), dass über die Partizipation in den 

Gemeinschaftsgärten ein spezifischer Körperhabitus entstehe, der als ruhig und entspannt 

beschrieben werden könne.  

Auf die körperlichen Aspekte der städtischen Gärtnerpraxis verweisen auch zwei 

wissenschaftliche Studien zu urbanen Gemeinschaftsgärten: Zum einen „Bodily learning for a climate 

changing world: registering differences through performative and collective research“ von Craig 

Manhood, Jenny Cameron und Jamie Promfrett (2011) und zum anderen „Embodied connections: 

sustainability, food systems and community gardens“ von Bethany Turner (2011). In beiden Studien 

liegt der Fokus auf der Relevanz körperlicher Erfahrungen im urbanen Garten sowie den daraus 

potentiell resultierenden Möglichkeiten, soziale Normen, die die Entwicklung eines nachhaltigen 

Lebensstils fördern, zu inkorporieren. Sowohl Manhood et al. als auch Turner verweisen darauf, dass 

                                                             
31 Klug insofern, als dass Multimedialität und immerwährende Ablenkung zu Aufmerksamkeitsdefiziten führen 

könne und Gegenwärtigkeit auf diese Weise zunehmend verloren gehe (vgl. Richard 2012). 
32 Eigenleibliches Spüren wird von den Autorinnen in Anlehnung an die phänomenologische Arbeit von Gesa 
Lindemann (2011) verwendet, die auf die Bedeutung der Leiberfahrung bei der Verinnerlichung sozialer 
Ordnung hinweist. 
33 „Selbst zu gärtnern bedeutet etwas für das Leben, es fördert den Eigensinn und die Erkenntnis der eigenen 
Produktivität und Handlungsfähigkeit. Es schafft Anknüpfungspunkte für ein Denken und Handeln in regionalen 
Zusammenhängen und Kreisläufen gleichermaßen wie in solidarischen Märkten“ (Heistinger 2012, 315). 



34 
 

die Bedeutung verkörperter Praktiken bei der Entwicklung nachhaltiger Lebensweisen nicht 

unterschätzt werden kann. Grundlegend ist dabei die Annahme, dass Menschen ihre Umwelt 

maßgeblich über den Körper wahrnehmen und ihre Einstellung zu dieser somit körperlich konstituiert 

wird. Auf diese Weise wenden sich die Autoren gegen eine Priorisierung von Denken und Wissen als 

Grundlage menschlicher Verhaltensweisen: 

„Our understandings of how humans behave and interact with the world around have been based 

largely on the founding dualisms of western thought. The assumption of a mind-body split means 

that thought, particularly in the form of knowledge, has been prioritised as the basis for action“ 

(Manhood et al. 2011, 494). 

Die Bereitstellung von Informationen und damit einhergehend eine Aufklärung der Menschen führe 

in den meisten Fällen nicht zu einer stetigen Verhaltensänderung, denn „[r]esearch is showing that 

not only is there a knowledge-action gap, but there is a value-action gap […]“ (Manhood et al. 2011, 

493). Im Gegensatz dazu offeriert die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten über sensuelle 

Aspekte des Gärtnerns und die Bewegung im Garten selbst Möglichkeiten körperlichen Lernens, 

welches gleichzeitig eine verkörperte Beziehung zu den Orten herzustellen vermag  (vgl. Turner 

2011).  

„Community gardens may have a significant role in facilitating the development of embodied and 

embedded relationships to place, the food system and, consequently, in promoting sustainable 

urban living practices“ (Turner 2011, 513). 

In diesem Zusammenhang ist auch die Konstatierung zahlreicher AutorInnen interessant, dass ein 

wichtiger Aspekt des Phänomens in der Erprobung alternativer Gemeinschaftsformen auszumachen 

ist, die sich im urbanen Gemeinschaftsgarten über die Wiederentdeckung der Gemeingüter 

(Commons) vollzieht und „[...] gemeinsame Nutzung statt privates Eigentum, lokale Lebensqualität 

statt ferngesteuerter Konsum, Miteinander statt Vereinzelung“ (Müller 2014, 269) als zentrale 

Maximen herausstellt. Die alltägliche Praxis in urbanen Gemeinschaftsgärten reflektiere diese 

Maximen: 

„Es wird gemeinschaftlich etwas hergestellt oder erhalten (vorsorgen), die Beteiligten sind 

gleichberechtigt, arbeiten freiwillig zusammen (beitragen statt tauschen), besitzen das 

gemeinschaftliche Produkt gemeinsam (kooperieren, Gemeinschaftseigentum), produzieren für die 

direkte Nutzung statt für den Markt und tun dies aus Interesse und Leidenschaft (Orientierung am 

guten Leben statt an Gewinnmaximierung respektive Wachstum)“ (Baier & Biesecker 2010, 56).34 

                                                             
34 An dieser Stelle muss angemerkt werden, dass eine Definition des »guten Lebens« ausbleibt. 



35 
 

Jan Scheve (2014) macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, dass der stetig 

wiederkehrende Verweis, Gemeinschaft und Gemeingüter (Commons) würden innerhalb des 

Gemeinschaftsgartens wiederentdeckt, das Bild eines zuvor geschehenen Verlustes evoziert. Dieser 

würde als Resultat kapitalistischer Wirtschaftsformen dargestellt. Das Problem liegt für ihn darin, 

dass Gemeinschaft in Anlehnung an Roland Hitzler (1998) als machtvolle Imagination angesehen 

werden müsse, die mit Bedeutungszuschreibungen aufgeladen sei, die der Realität jedoch nicht 

unbedingt entsprechen müssen. Hinzu kommt, dass der Begriff Machtasymmetrien verdeckt, indem 

er „[…] Authentizität, geteilte Werte und Geschichte, gemeinsame Absichten und Ziele suggeriert. […] 

Gemeinschaft als Konzept birgt [somit] die Gefahr, Anderssein (alternity) zu nivellieren oder unter 

sich zu begraben […]“ (Scheve 2014, 24). Im Rahmen seiner wissenschaftlichen Studie zum 

Gemeinschaftsgarten auf dem Tempelhofer Feld zeigt er, dass die Gartengruppe keineswegs 

homogene Ziele verfolgt und dass Diebstahl ein weit verbreitetes Problem ist. Daraus geht hervor, 

dass eine Abkehr von Privateigentum und Hinwendung zum Allgemeingut nicht unhinterfragt 

angenommen werden können. 

Eine ähnlich kritische Auseinandersetzung mit den positiven Bedeutungszuschreibungen vieler 

AutorInnen zu urbanen Gemeinschaftsgärten legen wissenschaftliche Studien zur Netzwerkbildung 

und zum sozialen Kapital nahe. So untersuchen Chris Firth, Damian Maye und David Pearson (2011) 

in ihrer Studie „Developing ”community“ in community gardens“ das Potential der Gemeinschafts- 

bzw. Netzwerkbildung und dessen Charakteristika innerhalb einer Fallstudie in zwei urbanen 

Gemeinschaftsgärten in Nottingham / England. Auf Grundlage ihrer empirischen Daten kommen sie 

zu dem Schluss, dass Gemeinschaftsgärten zwar generell zu der Entstehung eines sozialen 

Netzwerkes innerhalb des Gartens führen und dass dieses durch die Konstituierung 

nachbarschaftlicher Strukturen sowie durch die Interaktion mit städtischen Institutionen die Grenzen 

des Gartens überschreiten könne und auf diese Weise zu der Generierung sozialen Kapitals beitrage. 

Allerdings weisen sie auch darauf hin, dass nicht alle AkteurInnen innerhalb des Gartens 

gleichermaßen von diesen Prozessen profitieren können, da die Möglichkeiten, neue 

Sozialbeziehungen zu entwickeln, sehr unterschiedlich ausfallen und vielfach von der sozialen 

Position einer Person abhängig sind. In diesem Zusammenhang unterscheiden sie zwei Typen von 

urbanen Gemeinschaftsgärten: place-based und interest-based (vgl. Firth et al. 2011). Wohingegen 

place-based – also auf den Ort bezogene – Gemeinschaftsgärten ein hohes Potential aufweisen, 

nachbarschaftliche Strukturen und die Bildung sozialer Netzwerke voranzutreiben, da sie vielfach von 

der direkten Nachbarschaft initiiert sind und auf die Bedürfnisse der ansässigen Bevölkerung 

ausgerichtet sind, fällt dieses Potential für die auf Interessen basierenden Gärten geringer aus, weil 

sie in den meisten Fällen an die lokalen Gegebenheiten und Bedürfnisse angepasst sind.  



36 
 

Ähnliche Ergebnisse lassen sich auch der Studie „Social Capital in the Lived Experience of 

Community Gardeners“ von Travor D. Glover (2004) entnehmen. Glover untersucht in seiner Studie 

das Sozialkapital und dessen Verteilung innerhalb sozialer Netzwerke in urbanen 

Gemeinschaftsgärten. Die von ihm untersuchten Gärten sind Teil der Old Town Neighbourhood 

Association (OTNA), die eine zivilgesellschaftliche Initiative einer mittelgroßen Stadt im mittleren 

Westen Amerikas darstellt und seit den 1980er Jahren versucht, die Nachbarschaftsstrukturen zu 

revitalisieren und auf diese Weise Kriminalität entgegen zu wirken. Aus diesem Grund gibt es neben 

dem Gartenprojekt weitere gemeinschaftliche Aktivitäten wie beispielsweise das nächtliche 

Patrouillieren in der Stadt. Die empirischen Daten der Studie basieren auf 14 Interviews mit 

insgesamt acht verschiedenen Personen, die eine zentrale Stellung in dem Verein einzunehmen 

scheinen. Die Analyse dieser Daten führt Glover zunächst einmal zu der Konstatierung, dass durch 

den Gemeinschaftsgarten die Bildung von sozialen Netzwerken vorangetrieben wird und der 

nachbarschaftliche Austausch gefördert wird. Gleichzeitig sieht er jedoch auch Probleme: So werden 

marginalisierte Bevölkerungsgruppen wie beispielsweise Afro- Amerikaner nicht integriert. Dieser 

Sachverhalt ließe sich auch eine Angst vor Vergeltungsanschlägen durch andere afro-amerikanische 

Mitbürger zurückführen, die die Partizipation an der Initiative als Verrat an der eigenen ethnischen 

Gruppe werten könnten, da zahlreiche Marginalisierte im Drogenhandel tätig seien und dieser durch 

das nächtliche Patrouillieren der OTNA behindert werde. Ein weiteres Problem besteht laut Glover 

jedoch in einer unbeabsichtigten Benachteiligung von Vereinsmitgliedern durch eine intransparente 

Regulierung des Zugangs zum Garten sowie eine als ungerecht empfundene Entscheidungsgewalt 

zentraler Vereinsmitglieder, die von exkludierten Personen mit der Diskriminierung ethnischer 

Minderheiten in Verbindung gebracht wird. Dies wird besonders gut in folgender Aussage deutlich: 

„But when it’s just flowers, I’m sorry, it’s still the white folks‘ flower garden“ (Glover 2004, 155). 

Glover kommt daher zu dem Schluss, dass der urbane Gemeinschaftsgarten zum einen Ergebnis 

sozialen Kapitals sei, da er von Individuen initiiert wurde, die über ein soziales Netzwerk bereits 

miteinander verbunden waren. Zum anderen sei der Garten Quelle sozialen Kapitals, indem das 

Netzwerk durch diesen aufrechterhalten und erweitert werde, da soziale Beziehungen gestärkt und 

neue aufgebaut werden können. Trotzdem sind es gerade die zentralen Akteure, die ohnehin bereits 

sehr gut vernetzt waren, die am meisten von den positiven Effekten des Gemeinschaftsgartens 

profitieren und ihr soziales Kapital akkumulieren können. Marginalisierte Gruppen bleiben zumindest 

zu einem großen Teil außen vor. 

Trotzdem wird der urbane Gemeinschaftsgarten von zahlreichen AutorInnen als Heterotopie 

beschrieben (vgl. Müller 2014; 2015), da „[...] der konkrete Raum […] hier und jetzt als Ort des 

Wandels und als Gegenentwurf zur dominanten marktfundamentalistischen Ordnung umgebaut 



37 
 

[wird] […]“ (Müller 2014, 269).35 Dieser Sachverhalt sowie die spezifischen Praktiken der 

Raumaneignung werden als Inszenierungen des städtischen Gärtnerns als symbolische Politik 

gewertet. So gehe es den AktivistInnen nicht nur um eine Inklusion heterogener 

Bevölkerungsgruppen (vgl. Motakef & Münter 2013; Müller 2014), sondern auch um die Diskussion 

des Demokratiegehalts im Umgang mit dem öffentlichen Raum, den natürlichen Ressourcen und der 

Energie (vgl. Baier & Biesecker 2010), die immer auch in Hinblick auf eine Kritik am scheinbar 

unhinterfragten Wachstumsparadigma geführt wird. Der Garten ist in diesem Zusammenhang 

Ausdruck von Misstrauen gegenüber den Potentialen der Politik, gesellschaftliche Missstände aktiv 

bearbeiten zu können bzw. aktiv bearbeiten zu wollen. 

„Aus der Sicht parlamentarischer Entscheidungsträger ist es […] mit geringeren politischen 

Opportunitätskosten verbunden, immanente Verteilungskonflikte in Wachstumsziele zu 

transformieren, anstatt sie zu lösen“ (Paech 2012, 91). 

Diese Ansicht wird laut den angeführten AutorInnen von den GartenaktivistInnen in zahlreichen 

Fällen geteilt und mündet in ein schwindendes Systemvertrauen (vgl. Borgstedt 2012). Durch diesen 

Sachverhalt erscheint „[...] das Ich als letzte Instanz: Wissen, Qualifikationen und Erfahrung werden 

als Ressourcen genutzt, um das eigene Leben zu meistern, selbstbestimmt zu gestalten und eigene 

Wege zu gehen“ (Borgstedt 2012, 122). Der urbane Garten bietet den GärtnerInnen dann den 

entsprechenden Raum, ihrer Sehnsucht nach Autonomie, Selbstverortung und neuen Formen des 

gesellschaftlichen Zusammenlebens Ausdruck zu verleihen. Aus dieser Perspektive ist die Deutung 

des Phänomens »Urban Gardening« als Sehnsuchtspraktik, die die Gegenwartsgesellschaft reflexiv 

und evaluativ transzendiert, indem ihr utopische Leitbilder entgegengestellt werden (vgl. Motakef & 

Münter 2013), nachvollziehbar. Die als utopisch auszuweisenden Ideale der Gartenbewegung sind 

auch als zentraler Bestandteil eines neuen Naturverständnisses auszuweisen, das anthropozentrische 

Kategorien „[...] durch den fürsorglichen Bau von Insektenhotels, das umsichtige Anlegen von 

Bienenweiden, die engagierte Debatte über artgerechte Hühnerhaltung in der Stadt“ (Müller 2015, 

97) unterwandert.  

Auch Marit Rosol (2006) stellt in Ihrer wissenschaftlichen Studie über Berliner 

Gemeinschaftsgärten Umweltschutz und Umweltpolitik als motivationale Faktoren heraus. Insgesamt 

identifiziert sie auf der Grundlage von qualitativen Interviews drei Motivationstypen, die sich aus 

einem Cluster unterschiedlicher Motive ergeben.36  Zunächst benennt sie die Gruppe derer, die die 

                                                             
35 „Im »Urban Gardening« werden Dinge wieder zusammengebracht, die im Zuge der Moderne getrennt 
wurden: Produktion und Konsum, Stadt und Land, Kultur und Natur und schließlich auch Tier und Mensch“ 
(Motakef & Münter 2013, 138). 
36 Folgende Motive wurden in der Studie identifiziert: Spaß am Gärtnern, Soziale Faktoren (Gemeinsinn, 
Kontakte, Kommunikation), Raumbezogene Faktoren, Eigene Kinder, Bewegung / Erholung, Raum für 



38 
 

Tätigkeit des Gärtnerns und das Verbringen der Freizeit in der Natur als Hauptmotiv ihres 

Engagements benennen. Spaß am Gärtnern wird insgesamt als ein Schlüsselmotiv gewertet, da es für 

alle AktivitInnen zentral erscheint und wiederkehrend benannt wird. Eine zweite Gruppe beschreibt 

sie als die „[…] durch die (gesellschaftlichen) Freiräume Motivierten“ (Rosol 2006, 232). 

VertreterInnen dieser Gruppe sind besonders an der kreativen Aneignung und autonomen 

Gestaltung städtischen Raumes gelegen, die, wie bereits erläutert, als eine symbolische Politik 

angesehen werden kann. „Gleichzeitig geht es jedoch dabei stark um die Gemeinschaftlichkeit, um 

einen kollektiven Prozess, wo sich einzelne Personen nicht nur rein individuell verwirklichen wollen, 

sondern gemeinschaftlich Regeln aushandeln und aufeinander Rücksicht nehmen“ (Rosol 2006, 233). 

Eine besondere Ausprägung dieser Gruppe stellen die „links-alternativ Politischen“ (Rodol 2006, 234) 

dar, die die Partizipation am Urban Gardening mit einer kapitalismuskritischen Haltung verbinden. 

Die dritte Gruppe, die Rosol identifiziert, sind die „Treuen“ (Rosol 2006, 235). „Der letzte Typ ist 

soziodemographisch ein sehr homogener Typ. Hier finden sich nur Personen um die 60 Jahre […]“ 

(Rosol 2006, 235). Identifikatorische Motive sowie Verantwortungsgefühl gegenüber den 

Gartenprojekten sind in dieser Gruppe ausschlaggebende Faktoren.  

Neben diesen motivationalen Faktoren wird in der Literatur wiederkehrend auf den Aspekt 

verwiesen, dass urbane Gemeinschaftsgärten zu einem guten Leben in der Stadt beitragen und dass 

sie durch den direkten Zugang zu Grünflächen das Wohlbefinden der Partizipierenden steigern. Diese 

Zuschreibung wird auch von Alma Anne Clavin (2011) in ihrer wissenschaftlichen Studie „Realising 

ecological sustainability in community gardens: a capability approach“ thematisiert. Clavin 

untersucht mit Hilfe des Capability Ansatzes37 in fünf verschiedenen Gemeinschaftsgärten in Irland 

und England, inwiefern ökologische Nachhaltigkeit als Grund- und Designkonzept urbaner 

Gemeinschaftsgärten einen positiven Einfluss auf das Wohlbefinden der GärtnerInnen haben kann. 

Ökologische Nachhaltigkeit ist dabei als eine Verbindung zwischen Prinzipien der Ökologie und der 

Nachhaltigkeit zu verstehen. 

„The principles of ecology show that nature is uncertain, dynamic and adaptive with multiple 

feedback loops building ecological integrity, that is, the ability of natural systems to self-organise, 

reorganise and evolve […]“ (Calvin 2011, 947). 

Ein ökologisches Design minimiert zielt somit darauf ab, die Zerstörung der Umwelt sowie die 

Eingriffe in diese durch einen integrativen Ansatz zu minieren. Nachhaltigkeit ist laut Clavin als 

                                                                                                                                                                                              
Kreativität, Naturverbundenheit / Umweltschutz, Ökonomische Faktoren, Politische Faktoren, 
Verantwortungsgefühl dem Nahraum gegenüber sowie eine Identifikation mit diesem (vgl. Rosol 2006).  
37

 Der Capability Ansatz oder auch Befähigungsansatz misst den Wohlstand einer Gesellschaft. Im Gegensatz zu 
einer rein ökonomischen Betrachtung bezieht das Konzept jedoch auch die Frage mit ein, welche materiellen 
und immateriellen Ressourcen für einen Menschen notwendig sind, um ein erfolgreiches und gutes Leben zu 
führen.  



39 
 

Leitbild noch komplexer, da auch soziale Faktoren miteinbezogen werden, wie beispielsweise die 

Frage nach dem Wohlbefinden der Menschen. In urbanen Gemeinschaftsgärten sieht sie beide 

Ansätze miteinander vereint. 

„The sustainability designed community garden sites evolve with people, activities, the seasons and 

the change of site structures. The non-rigid and contained features of the sites enable them to 

mature and develop more complex structures and processes with greater diversity, more cycling of 

resources and more complex levels of user activity. In this way, an ecologically sustainable 

community garden may, therefore, be seen as a flexible, ever-fluctuating network or as a complex 

adaptive system“ (Clavin 2011, 954). 

Innerhalb urbaner Gemeinschaftsgärten entsteht somit ein System, das sich durch eine dynamische 

Balance auszeichnet. Diese wird insbesondere über das Ethos von Recycling und damit 

einhergehender Wiederverwendung konstituiert. Die Gärten sind ökologisch, flexibel in ihrer 

Gestaltung und verändern sich stetig über Lernprozesse, die durch sogenannte feedback-loops 

initiiert werden und auf diese Weise den ökologischen Rückfluss gewährleisten. Diese Ausrichtung 

des urbanen Gemeinschaftsgartens wird von Clavin als grundlegender Aspekt für die Steigerung des 

Wohlbefindens der GärtnerInnen angesehen: Aufgaben innerhalb des Gartens sind nicht rigide 

verteilt, sondern jede/r wirkt bei den Arbeiten mit, die ihr / ihm liegen und passt somit die 

Aktivitäten an die persönlichen Bedürfnisse an. Flexibilität ist somit sowohl im ökologischem als auch 

im sozialen Sinne zentral und verdeutlicht die Prozesshaftigkeit, die die Gärten charakterisiert. 

Zusätzlich identifiziert sie in diesem Zusammenhang „Agency“ als wichtigen Faktor: 

„Agency was found in having the opportunities to enjoy actively in using local green space“ (Clavin 

2011, 952). 

Partizipierende können durch die Partizipation an einem Gemeinschaftsgarten ihre eigenen Werte 

wie beispielsweise Umweltschutz, Recycling und Wiederverwendung praktisch umsetzen und neues 

Wissen bezüglich der Themenkomplexe Ökologie und Nachhaltigkeit erlernen. Auf Grundlage dieser 

Ergebnisse kommt Clavin zu dem Schluss, dass urbane Gemeinschaftsgärten nicht nur zu einer 

Steigerung der Nachhaltigkeit beitragen können, sondern gleichermaßen zu einem guten Leben in 

der Stadt, indem sie das Wohlbefinden der GärtnerInnen steigern. 

Die hier präsentierten Ergebnisse werden in der Studie „Community Gardening as Social Action“ 

von Claire Nettle (2014) aufgegriffen. Urbanes Gärtnern beschreibt sie als kollektive, soziale Praxis, 

die als alternative Form eines politischen Aktivismus charakterisiert werden kann und zu sozialen 

Wandel beiträgt. 



40 
 

"[...] community gardening is a way of acting with others to do 'something positive' towards 

environmental and social goals. It is a way of enacting social change" (Nettle 2014, 17). 

Ihre Studie basiert auf einer ethnografischen Forschung in drei Gemeinschaftsgarten-Organisationen 

sowie 60 Gemeinschaftsgärten in Australien. Die ethnografischen Daten werden durch semi-

strukturiere Leitfadeninterviews ergänzt. Nettle grenzt sich bewusst gegenüber zahlreichen Studien 

ab, die ihrer Meinung nach einen singulären Fokus auf die Herausstellung der Vorteile urbaner 

Gemeinschaftsgärten legen: 

„While my research may be of limited utility to community gardeners in terms of securing funding 

or gaining support from local authorities, I hope it contributes to a richer and more complete 

picture of the scope of community gardeners‘ impacts and ambitions“ (Nettle 2014, 198). 

Nettle beginnt in ihrer Studie damit, urbane Gemeinschaftsgärten mit anderen sozialen Bewegungen 

in Beziehung zu setzen und die Parallelen zur Umweltbewegung, der Umweltgerechtigkeits-

Bewegung sowie der Bürgerrechtsbewegung in den USA zu identifizieren. Die Politisierung des 

Umweltschutzes sowie die Förderung ökologischer Nachhaltigkeit sind in zahlreichen Gärten zentrale 

Themen- und Handlungsfelder, die eng mit der Vorstellung verknüpft sind, zu einer globalen 

Umweltgerechtigkeit beizutragen. Sie sieht urbane Gemeinschaftsgärten daher auch als Abspaltung 

der Umweltbewegung an, „ […] drawing on frames and strategies developed by the environment 

movement, and applying them in an environment that had already been transformed by the actions 

of the ‘initiator‘ environment movement“ (Nettle 2014, 45). Gleichzeitig sind urbane 

Gemeinschaftsgärten jedoch stärker auf die in der Stadt lebenden Menschen und auf Faktoren 

sozialer Gerechtigkeit ausgelegt, indem sie beispielsweise Themen wie Partizipation und die 

Förderungen beziehungsweise die Bestandssicherung von Allmenden miteinbeziehen. Die Parallelen 

zur Bürgerrechtsbewegung sind für sie vor allem in den USA ersichtlich, da die Gärten im Sinne einer 

Graswurzelbewegung auf Armut, Kriminalität und Umweltverschmutzung in vielfach vernachlässigten 

Wohngegenden reagieren. Diese Gemeinsamkeiten mit anderen sozialen Bewegungen führen Nettle 

zu einer neuen Sichtweise von urbanen Gemeinschaftsgärten: 

„Recognising the role of social movements directs attention to the agency of community gardeners 

themselves and gives space to readings of community gardens as the product of people's social and 

moral aspirations and commitments, as a manifestation of visions and values, inspired by other 

models, rather than simply responses to crises or deficits" (Nettle 2014, 33f.) 



41 
 

Das ausschlaggebende Argument, urbane Gemeinschaftsgärten als soziale Bewegungen zu 

charakterisieren, ist für Nettle jedoch das Selbstverständnis der GärtnerInnen.38 Wenn man soziale 

Bewegungen so versteht, dass sie sich über intentionales und kollektives Handeln mit dem Ziel, die 

soziale Ordnung zu verändern, konstituieren, sei dies in zahlreichen von ihr untersuchten 

Fallbeispielen der Fall. Sie geht jedoch noch einen Schritt weiter, indem sie versucht, theoretische 

Ansätze zu sozialen Bewegungen mit ihren Ergebnissen zu verbinden. Dabei sieht sie ein zentrales 

Problem in den divergierenden Definitionen und Festlegungen der Charakteristika sozialer 

Bewegungen. Aus diesem Grund fügt sie die Ansätze von Brian Doherty (2002) und Mario Diani 

(2000) zusammen.  

Doherty synthetisiert verschiedene Definitionen sozialer Bewegungen und grenzt diese in einem 

zweiten Schritt gegenüber anderen Formen des kollektiven Handelns ab. Für ihn sind soziale 

Bewegungen durch das politische Engagement außerhalb von Institutionen, eine kollektive Identität, 

die Entstehung von Netzwerkstrukturen sowie durch die Zurückweisung beziehungsweise den Kampf 

gegen vorherrschende Machtstrukturen gekennzeichnet. Abgrenzendes Merkmal ist für ihn die Form 

des Protestes. In eine ähnliche Richtung argumentiert Mario Diani in seiner Definition sozialer 

Bewegungen als… 

„as a process by which several different actors, be they individuals, informal groups and/or 

organisations, come to elaborate, through either joint action and / or communication, a shared 

definition of themselves as being part of the same side in a social conflict“ (Diani 2000, 156). 

Kollektive Identitäten, Netzwerkstrukturen sowie Konflikte sind seiner Ansicht nach die zentralen 

Definitionsmerkmale einer sozialen Bewegung. Der Vorteil dieser Definition liegt für Nettle darin, 

dass politischer Aktivismus nicht unbedingt in der Form des Protestes gegeben sein muss, sondern 

auch andere Formen politischer Meinungsäußerung impliziert werden. Sie hält daher fest: 

„In some ways, the match between community gardening and social movement is clear: the 

Australian community gardening movement is composed of fluid networks of interaction among 

individuals, gardens, and other groups and organisations, and has connections with wider social 

movement networks, including environmental and social justice groups. Members of the 

movement see themselves as acting in solidarity with each other and as having shared beliefs, 

analyses and ways of doing things.“ (Nettle 2014, 51). 

Um jedoch die Frage nach der spezifischen Ausdrucksform des politischen Aktivismus urbaner 

Gemeinschaftsgärten zu klären, zieht sie das Konzept des „Repertoires of collective action“ (Nettle 

2014, 52) heran. Das Repertoire kollektiver Handlungen wird verstanden als etablierte Strategien, 

                                                             
38 In diesem Zusammenhang weist sie jedoch darauf hin, dass dies keineswegs für alle Gärten gilt. 



42 
 

Instrumente und Praktiken, die sozialen Wandel evozieren sollen. Um diese jedoch als politischen 

Aktivismus verstehen zu können, ist für Nettle eine Neudefinition des Politischen unerlässlich.  

„Within this dualistic framework [cultural vs. political], strategies aside from protest are frequently 

understood as ‘lifestyle‘ or ‘consumer‘ practices, even when they are the result of collective action“ 

(Nettle 2014, 67). 

Die Basis einer Neudefinition des Politischen liegt für sie daher darin, jegliche Formen kollektiver 

Handlungen, die auf die soziale Ordnung ausgerichtet sind, als eine Form politischen Handelns zu 

konzeptualisieren. Die Konstatierung, dass soziale Bewegungen wie die des Urban Gardening, die 

oberflächlich betrachtet eher symbolisch und/ oder kulturell auftreten, nicht politisch seien, kann aus 

dieser Perspektive nicht mehr aufrecht erhalten werden. Stattdessen kann sowohl die politische als 

auch die kulturelle Relevanz der sozialen Bewegung sichtbar werden, da die Distinktion zwischen 

Politik und Kultur aufgehoben wird. Dies hat zusätzlich den Vorteil, dass alltägliche Praktiken des 

Widerstand in den Fokus gerückt werden können und auf diese Weise vielfach nicht 

wahrgenommene Formen des politischen Aktivismus sichtbar werden, wie beispielsweise der 

Aktivismus von Frauen, der in den meisten Fällen durch eine singuläre Fokussierung von 

offensichtlichen Formen des Protestes verdeckt wird.  

„In dominant accounts of activism, women’s political action becomes invisible labour“ (Nettle 2014, 

61). 

Um jedoch nicht zu einer Simplifizierung und Verwässerung des Konzeptes beizutragen, die im 

Nachhinein nur wenig Aussagekraft besitzt, fährt Nettle damit fort zu explizieren, wie eine kulturelle 

Praxis politisch wird: 

„First, an action must involve contestation, in which practices, symbols, identities and discourses 

are negotiated, framed and deployed in order to effect change. Second, practices must be used 

intentionally, as a conscious, strategic tactic to make political claims. Thirdly, […] ‘cultural 

repertoires‘ create and draw on collective identity, therefore having internal, movement building, 

function of creating solidarity and oppositional consciousness as well the external function of 

addressing opponents and garnering public support […]“  (Nettle 2014, 57). 

Die theoretischen Prämissen, die sie für das Verständnis für soziale Bewegungen festlegt, wendet 

Nettle im Anschluss auf urbane Gemeinschaftsgärten an. Sie identifiziert drei zentrale 

Handlungsfelder, die sie dazu bewegen, das Engagement in urbanen Gemeinschaftsgärten als 

politischen Aktivismus auszuweisen: Die Entwicklung und Förderung von Gemeinschaft, die 

Hervorbringung von Kultur sowie eine Politik der direkten Handlungen und des Vorbildcharakters. 



43 
 

Die Entwicklung von Gemeinschaft steht in allen von ihr untersuchten Gärten im Fokus und wird 

durch verschiedene Praktiken aktiv forciert, indem beispielsweise Beziehungen zu den Menschen 

und den Orten kultiviert werden, Räume mit hohem inkludierenden Potential geschaffen werden, in 

denen Konflikte und Differenzen zugelassen werden und auf diese Weise potentieller Isolation 

entgegen gewirkt wird. Gegenseitige Fürsorge, Reziprozität, Verpflichtung, Gleichheit und die Freude 

am gemeinschaftlichen Gärtnern werden dabei als zentrale Werte, die Isolation, Entfremdung und 

Homogenität entgegenstehen, praktisch umgesetzt. Gleichzeitig konstituiert sich über diese 

Praktiken eine direkte Verbindung zu den Themen Demokratie und Staatsbürgerschaft, indem 

urbane Gemeinschaftsgärten auch für politische Debatten und die Weitergabe von Informationen 

genutzt werden. Neben der Entwicklung von „‘good citizens‘, ready to pursue their interests through 

accepted channels“ (200) sind urbane Gemeinschaftsgärten Raum für die Mobilisierung sozialer 

Bewegungen, indem die Förderung einer Gemeinschaft gleichzeitig Prozesse der Mikromobilisierung 

implizieren können. Aus dieser Perspektive erscheinen die Gärten als Freiräume für soziale 

Bewegungen,  in denen sich Praktiken des politischen Aktivismus entwickeln können. Diese Funktion 

bleibt jedoch nicht auf die AkteurInnen innerhalb des Gartens beschränkt: 

„Community gardens build movement community not only within their own gardens and the wider 

community garden movement, but within wider social movements as well“ (Nettle 2014 141). 

Darüber hinaus versuchen die GartenaktivistInnen heterogene Bevölkerungsgruppen zu erreichen 

und das Interesse an den Gartenprojekten zu steigern, indem sie kulturelle Veranstaltungen, wie 

Ausstellungen, Lesungen und Feste organisieren, Informationen verbreiten und einen einfachen 

Zugang zu den Gärten zu gewährleisten. Kulturelle Diversität und ein aktiver Widerstand gegen 

Rassismus sind dabei die zentralen Anliegen.  

„Recurring themes in community garden activists‘ language and practice are inclusivity, 

participation, community, ecological awareness, urban food production, cultural diversity and 

celebration. Community gardeners‘ cultural production seeks to bring these values into focus, to 

make them tangible and to increase their prevalence. The festivals, rituals and other cultural events 

[…] provide a context for reflection and impetus to integrate gardening, community building and 

environmental change into everyday life“ (Nettle 2014, 167). 

Abschließend erläutert Nettle, dass die Praktiken in urbanen Gemeinschaftsgärten als eine neue 

Form des politischen Aktivismus zu verstehen sind, den sie aufgrund ihres Vorbildcharakters als 

positiven beziehungsweise konstruktiven Aktivismus beschreibt. Es geht somit nicht um einen 

aktiven Protest gegen politische Institutionen, sondern um die Implementation praktischer Beispiele 

auf der Mikroebene.  



44 
 

„They employ a logic of direct action, rather than demand and representation, and are designed to 

directly create or prefigure aspects of the change movements seek, on a long or short-term basis, 

opening space for new possibilities and narratives, and delegitimising the hegemony of the status-

quo“ (Nettle 2014, 194). 

Die Zielsetzung mit praktischen Beispielen auf der Mikroebene Alternativen aufzuzeigen, folgt laut 

Nettle einer anderen Logik als der Protest: Durch viele Aktivitäten und Ereignisse im Kleinen, soll der 

Anstoß zu einem weitreichenden sozialen Wandel gegeben werden, der sich bis zu Umbrüchen auf 

der Makroebene und der Konstitution einer anderen gesellschaftlichen Ordnung vollzieht. Die Studie 

von Nettle zeigt somit, dass das Engagement urbaner Gemeinschaftsgärten trotz des nicht 

offensichtlichen Protestes als politischer Aktivismus verstanden werden kann und weist auf diese 

Weise auf die politischen Dimensionen von urbanen Gemeinschaftsgärten hin, die in zahlreichen 

Bedeutungszuschreibungen dem Phänomen zugesprochen werden, ohne eine wissenschaftlich 

fundierte Grundlage für diese Interpretation zu liefern.  

Fasst man die Teilkapitel bis hierhin noch einmal kurz zusammen, dann muss festgehalten 

werden, dass Urban Gardening mannigfaltige Formen annehmen kann und einen 

Bedeutungsüberschuss aufweist, insofern das gärtnerische Engagement – seien es nun punktuell 

ansetzende Praktiken wie das Guerilla Gardening oder verstetigte Formen wie Gemeinschaftsgärten 

– immer auch auf ökonomische, politische, ökologische sowie soziale Motivationsfaktoren 

beziehungsweise Interessen der AktivistInnen verweist, die wiederum aus einer kritischen 

Auseinandersetzung mit ihrer gesellschaftlichen Umwelt zu resultieren scheinen. Auch wenn 

Generalisierungen zu vermeiden sind, kann eine kapitalismuskritische Haltung konstatiert werden, 

die sich sowohl durch Fragen nach individuellen als auch kollektiven Möglichkeiten der 

Selbstermächtigung und Autonomie, sowie der Forderung nach Partizipation an städtebaulicher 

Planung und der Frage nach dem Demokratiegehalt von Stadtentwicklung ausdrückt. 

Kapitalismuskritische Stimmen basieren laut einiger AutorInnen häufig auf alternativen Gesellschafts- 

und Wirtschaftsmodellen, die in einem weiteren Teilkapitel (3.3) genauer beleuchtet werden sollen.  

Auch wenn diese nicht von allen GärtnerInnen vertreten werden, so erscheinen sie doch relevant, 

indem sie als potentiell orientierungsbietende Ideale die garteninhärenten Strukturen beeinflussen. 

2.2.3 Exkurs: Gender und Urban Gardening 

Nur eine geringe Anzahl an Beiträgen in der Literatur widmet sich dem Themenaspekt Gender im 

Zusammenhang mit urbanen Gemeinschaftsgärten zu. Obwohl konstatiert wird, dass die Betätigung 

in urbanen Gemeinschaftsgärten und die damit einhergehende Selbstversorgungsleistung als Form 

der informellen Ökonomie üblicherweise der sogenannten weiblichen Sphäre zugeordnet wird und 

zahlreiche neue soziale Bewegungen mit ihrem Fokus auf Bereiche des Lebens außerhalb der 



45 
 

Erwerbsarbeit gesellschaftliche Themen, die typischerweise als feminin konnotiert sind, fokussieren 

(vgl. Meyer-Renschhausen 2002), wird die Bedeutung des Phänomens für die Genderthematik 

nahezu ausschließlich in Bezug auf die Entwicklungszusammenarbeit thematisiert. Hinzu kommt, dass 

hierbei der städtische Gemüseanbau allgemein im Fokus steht und selten eine Betrachtung von 

Gemeinschaftsgärten im Speziellen. Trotzdem soll kurz auf diese Studien eingegangen werden. 

Der Gemüseanbau in der Stadt ist besonders in Schwellenländern eine wichtige 

Subsistenzgrundlage, die weltweit zu zweidrittel von Frauen gewährleistet wird (vgl. Meyer-

Renschhausen 2002). Besonders in Afrika macht diese von den Frauen erbrachte 

Subsidaritätsleistung einen wichtigen Stellenwert aus, indem sie den sozialen Folgen steigender 

Armut und rasanter Urbanisierung zumindest zum Teil entgegenwirkt: 

 „Innerhalb von Afrika haben Regionen, die lange Zeit niedrige Urbanisierungsraten aufwiesen wie 

Zentralafrika, heute die höchsten Raten des Städtewachstums. Zwei Drittel des 

Bevölkerungswachstums in den Städten ist auf die Land-Stadtmigration zurückzuführen. Dieser 

Anstieg der Stadtbevölkerung steht jedoch in keinem Verhältnis zum Arbeitsangebot im formalen 

Sektor der Städte. Die im formalen Sektor angestellten Personen stellen in allen afrikanischen 

Staaten südlich der Sahara eine deutliche Minderheit dar [...]" (Streiffeler 2002, 71). 

Die Suche nach Betätigungen im informellen Sektor decken den ökonomischen Bedarf eines 

Haushalts jedoch bei weitem nicht und somit ist der städtische Gemüseanbau, der genau genommen 

als weibliche Ökonomie auch zum informellen Sektor zu zählen wäre, eine lokale Strategie Hunger 

und Unterernährung vorzubeugen. 

"Es ist auch kein Zufall, daß vor allem armen Haushalten die städtische Landwirtschaft besonders 

wichtig ist, da bei ihnen der Anteil für Ernährung am Haushaltsbudget besonders hoch ist, z.T. 

beträgt dieser 70 %. Anders ausgedrückt: ohne städtische Landwirtschaft wäre der Anteil der 

unterernährten städtischen Armen noch erheblich höher, als er ohnehin ist" (Streiffeler 2002, 72). 

Dass Frauen die Hauptakteurinnen dieser Form der Subsistenzversorgung ausmachen, liegt 

maßgeblich daran, dass sie mehr Zeit für den Gemüseanbau aufbringen als Männer (vgl. Streiffeler 

2002). Erst im Zuge eines Paradigmenwechsels in den Sozialwissenschaften Ende des 20. Jahrhundert 

gerät dieser informelle Sektor – die Arbeit neben der Erwerbsarbeit – in den Blick von Wissenschaft 

und Politik (vgl. Meyer-Renschhausen 2002).  

"Daß nahezu 80 % der Afrikanerinnen noch heute ihre Familie vom eigenen - von ihnen 

eigenhändig betriebenen - Acker ernähren, hatte man vorher schlicht übersehen! Daß 

innerstädtischer Gemüseanbau in den Zentren des Südens als „Urban Agriculture“ heute Thema für 



46 
 

Entwicklungshilfeorganisationen ist, ist ebenfalls Ergebnis dieses Perspektivenwechsels" (Meyer-

Renschhausen 2002, 5). 

Im Zuge dessen wurde Förderung sogenannter Gruppengärten als Fördermaßnahme der GIZ 

(Deutsche Gesellschaft für internationale Zusammenarbeit) in den afrikanischen Ländern Zimbabwe 

und Sierra Leone mit dem Ziel, die Subsidaritätsleistung von Frauen zu unterstützen, in das 

Entwicklungsprogramm aufgenommen. Die Gruppengärten waren jedoch insbesondere für 

marginalisierte Frauen nicht derart erfolgreich, wie ursprünglich von der Organisation angenommen: 

„Wenn man danach fragt, welche nachhaltigen Entwicklungsimpulse von diesen Gruppengärten 

ausgehen, ist festzustellen, daß vielerorts dorfinterne Hierarchien dazu führten, daß nur eine kleine 

Schicht vergleichsweise wohlhabender, älterer Frauen von den Innovationen und den neuen 

Anbauflächen profitierte, die die lokalen Autoritäten für Gruppengärten großzügig zur Verfügung 

stellten. Diese Frauen hatten das Privileg, Arbeitspflichten an rangniedrigere Frauen, z.B. ihre 

Schwiegertöchter, delegieren zu können" (Schäfer 2002, 105). 

Hinzu kam, dass die Gruppengärten nur bedingt zu den lokalen Kooperationsstrukturen passten und 

die Frauen beispielsweise die Aufteilung der Gärten in Parzellen als Konfliktvermeidungsstrategie 

nutzten. Auf diese Weise wurde jedoch der Zweck des Gartens unterwandert, da der Gesamtertrag 

der Gärten verringert wurde.  

Auch in Lateinamerika ist der Stellenwert der urbanen Landwirtschaft als Strategie der 

Selbstversorgung nicht zu unterschätzen. So konstatiert Petra Kreinecker (2002) in ihrem Beitrag zur 

städtischen Landwirtschaft in Bolivien, dass in der Hauptstadt La Plaz und der angegliederten Stadt El 

Alto der urbane Gemüseanbau nicht nur weit verbreitet ist, sondern auch überlebensnotwendig. 

Auch hier sind es mehrheitlich Frauen, die den Gemüseanbau leisten und auf diese Weise das 

monetäre Einkommen eines Haushalts durch nicht-monetäre Arbeit unterstützen. Sie weist jedoch 

auf ein wesentliches Problem hin: In La Plaz und El Alto ist die rechtliche Grundlage für 

agrarwirtschaftlich genutzte Flächen ungeklärt, so dass die Frauen vielfach der Willkür der 

Staatsgewalt ausgesetzt sind.  

Der kurze Exkurs verdeutlicht zum einen, dass der urbane Anbau von Gemüse gerade in globaler 

Perspektive einen wichtigen Stellenwert einnimmt und zunehmend auch in der 

Entwicklungszusammenarbeit in Programme aufgenommen wird. Zum anderen zeigt er jedoch auch, 

dass die Forschung zu Genderfragen in urbanen Gemeinschaftsgärten in Industrienationen bisher 

wenn überhaupt, nur einen geringen Stellenwert einnimmt und als randständiges Thema erwähnt 

wird wie beispielsweise in der Studie von Claire Nettle (2014), die darauf hinweist, dass weibliche 

Formen des politischen Aktivismus durch eine Fokussierung auf den aktiven Protest vielfach nicht 

wahrgenommen werden.  



47 
 

2.3 Das Ideal einer Postwachstumsökonomie – Industrierückbau und Subsistenzausbau 

Zahlreiche AutorInnen, die sich mit dem Feld Urban Gardening beschäftigen, weisen wiederkehrend 

darauf hin, dass eine Auseinandersetzung mit der Gegenwartsgesellschaft in zahlreichen 

Gemeinschaftsgärten eine Kritik an der kapitalistischen Wirtschaftsform impliziert. Diese führe zu der 

Forderung, das stetig rezitierte Wachstumsparadigma zu überwinden, da es nicht nur 

gesellschaftliche Missstände maßgeblich verantwortet, sondern auch zukünftig nicht mehr aufrecht 

zu erhalten ist (vgl. Bennholdt-Thomsen 2012; Müller & Paech 2012).39 Die Idee des stetigen 

Wachstums, die die Grundlage des Kapitalismus darstellt, beruht auf dem Vorkommen und Nutzen 

nicht nachwachsender und fossiler Energieträger wie Öl, Gas oder seltene Metalle (vgl. Held 2012; 

Müller & Paech 2012).40 

„Sobald der erste große fossile Energieträger sein Fördermaximum erreicht hat, ist die bisherige 

Geschäftsgrundlage des Wirtschaftens und die Voraussetzung der bisherigen Politik nicht mehr 

gegeben: Reichlich und billig verfügbare fossile Energie steht nicht länger für eine ständig 

wachsende Nachfrage zur Verfügung“ (Held 2012, 293). 

Dieser Prozess geht mit gesellschaftlichen Umbrüchen einher, denn durch mangelnde 

Produktionskapazitäten und einen verringerten Bedarf an Arbeitskraft wird das Sozialsystem nicht 

mehr aufrecht zu erhalten sein (vgl. Müller & Paech 2012). Die traditionellen Überzeugungen, 

gesellschaftlicher Wohlstand beruhe auf Effizienzeigenschaften und Innovationsvorteilen, werden auf 

diese Weise immer mehr in Frage gestellt und es wird deutlich, dass die Basis kapitalistisch 

strukturierter Volkswirtschaften aus fossilen Ressourcen besteht (vgl. Paech 2012). Urban Gardening 

und insbesondere urbanen Gemeinschaftsgärten wird in diesem Zusammenhang der Status eines 

widerständigen Ortes zugesprochen,  der eine Reaktion auf diese krisenhaften Prozesse darstellt (vgl. 

von der Haide et al. 2012). In Anlehnung an die Feststellung, dass die subversiven Praktiken der 

Raumaneignung einen Teil der symbolischen Politik von Gemeinschaftsgärten ausmachen, werden 

diese von den VertreterInnen des Modells der Postwachstumsökonomie als Kontrastierung scheinbar 

unhinterfragter Modernitätsmythen und als Inszenierung des Lokalen im Gegensatz zu einer 

                                                             
39 So kritisieren viele AkteurInnen, dass eine immer weiterführende Ökonomisierung aller Lebensbereiche zu 
vermindertet Lebensqualität führe (vgl. Baier 2012b). Auch die Ansicht, dass eine Warengesellschaft 
automatisch zu mehr Lebensqualität führt, kann nicht aufrechterhalten werden. Konsum steht nur denjenigen 
offen, die über die dafür notwendigen finanziellen Mittel verfügen (vgl. Müller 2004). Kapital als In- und 
Exklusionsmechanismus schlägt in einer Gesellschaft, die keine subsistenzwirtschaftlichen Strukturen mehr 
kenne, verstärkt durch, da eine Bedürfnisbefriedigung nur noch über Konsum zu generieren sei (vgl. Müller 
2004).  
40 „Betroffen von absehbaren Verknappungen sind außer Öl und Gas auch seltene Erden und Metalle […]. Das 
heute noch als »Peak Oil« bezeichnete Phänomen dürfte sich längst zum »Peak Everything« […] 
ausweiten“ (Paech 2012, 89). 



48 
 

intransparent erscheinenden Globalität, die mit Fremdbestimmung assoziiert wird, verstanden (vgl. 

Müller 2004; 2011).  

Die Ablehnung eines globalisierten Wirtschaftssystems und intransparenter 

Wertschöpfungsketten führt indes nicht zu einer Abkehr von globalen Vernetzungsstrategien. So ist 

nicht nur globaler Austausch zentrales Element der Urban Gardening Bewegung, sondern es findet 

auch eine Orientierung an den Projekten im Ausland und ihren Leitbildern statt. Eines dieser 

zentralen Leitbilder ist die Bewegung der Landlosen (Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem 

Terra; MST) in Brasilien, die den bäuerlichen Widerstand gegen unrechtmäßige Praktiken der 

Landverteilung und Machtverhältnisse symbolisiert (vgl. von der Haide et al. 2012). Diese 

Orientierung führe vielfach zu der Bereitschaft rechtliche Grenzen zu überschreiten: Nicht nur durch 

die Besetzung von brachliegenden Stadtflächen, sondern auch durch die illegale Vermehrung von 

nicht zugelassenem Saatgut, das wiederum zum Erhalt seltener Pflanzenarten genutzt wird (vgl. von 

der Haide et al. 2012).41 Aus dieser Perspektive lässt sich die Partizipation an den urbanen 

Gartenprojekten als der aktive Versuch verstehen, sich mit dem kapitalistischen Produktionssystem 

kritisch auseinander zu setzen, sich den Strukturen von Fremdbestimmung zu entziehen und über die 

Konstitution lokaler Netzwerke mit regionalen ökonomischen Strukturen, Unabhängigkeit zu 

schaffen. Diese Aspekte werden vielfach mit der Forderung nach der Umstellung des 

Wirtschaftssystems auf eine Postwachstumsökonomie gleichgesetzt. 

Der Terminus Postwachstumsökonomie bezeichnet ein alternatives Wirtschaftsmodell, das „eine 

neue Balance zwischen Fremd- und Selbstversorgung“ (Paech 2012, 88) herstellt, indem lokale und in 

sich geschlossene Wirtschaftskreisläufe aufgebaut werden. Globale Wertschöpfungsketten sind in 

diesem Modell nicht vorgesehen. Das Ziel ist insgesamt eine Synchronisation aus Industrierückbau 

und Subsistenzausbau (vgl. Baier & Biesecker 2010). Die Stärkung subsistenzwirtschaftlicher 

Produktionsformen steht somit im Zentrum dieser alternativen Wirtschaftsform und wird über die 

These, auf diese Weise könnten zukünftige gesellschaftliche Strukturbrüche abgefangen werden, als 

Notwendigkeit präsentiert (vgl. Paech 2012).42 In diesem Zusammenhang werden städtische 

Gemeinschaftsgärten als „[...] eine wichtige Keimzelle für eine auf Subsistenz und Suffizienz 

basierende Postwachstumsökonomie und ein gesellschaftliches Experimentierfeld für neue Formen 

postmaterieller und postfossiler Lebensstile“ (Müller & Paech 2012, 152) dargestellt, denn gerade die 

                                                             
41 In diesem Zusammenhang ist die politische Debatte um den Handel mit Hybridsorten interessant. „Der 
Slogan »Wer die Saat hat, hat das Sagen« mag plakativ erscheinen, doch er wirft ein Schlaglicht auf die 
Interessen der Agrarkonzerne, die sich den Zugang zu den pflanzengenetischen Ressourcen sichern und damit 
die Nahrungsmittelkette von Anfang bis Ende kontrollieren wollen“ (Heistinger 2012, 309). 
42 „Sozial stabil sind nur Versorgungsstrukturen mit geringerer Distanz zwischen Verbrauch und Produktion“ (vgl. 
Paech 2012, 100). 



49 
 

autonome Herstellung von Lebensmitteln im urbanen Raum ist mit „suffizienten und subsistenten 

Versorgungsmustern […] hochgradig kompatibel [...]“ (Paech 2012, 100).43 

Subsistenzproduktion definiert als „nicht-warenförmige Arbeit“ (Baier 2010, 240) war schon 

immer Teil des kapitalistischen Wirtschaftssystems, indem sie den Erhalt der Arbeitskraft im 

häuslichen Umfeld gewährleistete. Innerhalb des Kapitalismus erscheint die Subsistenzproduktion 

nicht nur untergeordnet, sondern als Hausarbeit wird sie zudem weiblich konnotiert und abgewertet 

(vgl. Baier 2012b). Aus diesem Sachverhalt resultiert eine Reduktion auf ihre gegenwärtigen 

Funktionen, die grob zusammengefasst als Unterstützungsleistung kapitalistischer Strukturen 

überschrieben werden können. Darüber hinaus verlieren die ihr inhärenten Zeitdimensionen, die 

dem stetigen Beschleunigungsdruck kapitalistischer Wirtschaftsweisen zuwiderlaufen, ihre 

Sichtbarkeit und sie werden zum Teil gänzlich negiert (vgl. Baier 2010). Moderne Subsistenz kann 

jedoch auch im Sinne einer urbanen Subsistenz umgedeutet werden, so dass weitere Dimensionen in 

den Blick rücken. Auf diese Weise lassen sich drei zentrale Aspekte benennen, die einen nachhaltigen 

Lebensstil im städtischen Raum ermöglichen: Gemeinschaftsnutzung im Sinne der Commons, eine 

Verlängerung der Nutzungsdauer beispielsweise durch Reparaturwerkstätte sowie die eigenständige 

Produktion von Lebensmitteln und Gütern (vgl. Müller & Paech 2012). AnhängerInnen dieses 

Ansatzes wollen die industrielle Produktion nicht abschaffen, sondern synergetische Effekte aus einer 

Kombination von Subsistenz und Industrie generieren. Subsistenzwirtschaft ist im Gegensatz zum 

Kapitalismus eine Wirtschaftsform, „ […] die sich selbst erhält“ (Scherhorn 2012, 17) und nicht „[...] 

von der Produktion von Produkten abhängig ist“ (ebd.). Dies würde das Wirtschaftssystem nicht nur 

nachhaltiger, sondern gleichermaßen auch resilienter machen.44 Urbane Gemeinschaftsgärten 

können im Zuge dieser strukturellen Umbrüche eine besondere Rolle einnehmen: 

„Der Garten ist ein Subsistenzkontext par excellence, er bietet zumindest potentiell sogar die 

Möglichkeit für eine wirklich unabhängige Subsistenzproduktion, die ansonsten unter modernen 

Bedingungen von der Verfügbarkeit von Geld abhängig bleiben muss“ (Baier 2010, 243). 

Die AutorInnen verweisen stets darauf, dass die Vorteile von Technik und Fortschritt in ihren 

Darstellungen nicht negiert werden sollen, sondern das Ziel insgesamt sein müsse, „dass die 

Subsistenzwirtschaft nicht auf Dauer neben einer auf Substanzverzehr angelegten Industriewirtschaft 

existiert, sondern der „Subsistenzgrad“ der Gesamtwirtschaft Schritt für Schritt erhöht wird“ 

                                                             
43 In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass eine vollständige Versorgung mit 
Lebensmitteln über den Garten nicht möglich ist und der Zukauf von Gemüse stets notwendig bleibt. Dieser 
Sachverhalt wird von den GärtnerInnen jedoch nicht negativ wahrgenommen, sondern der positive Effekt einer 
Sensibilisierung für Nahrungsmittel und ihre Herstellung in den Fokus gerückt (vgl. Scheve 2014).  
44 Resilienz „beschreibt Stabilitätseigenschaften eines Systems gegenüber äußeren Störgrößen, die den 
Fortbestand oder bestimmte seiner Funktionen andernfalls gefährden. Resiliente Versorgungsmuster beruhen 
auf Kleinräumigkeit, Dezentralität, Flexibilität und Vielfalt.“ (Müller & Paech 2012, 148f.). 



50 
 

(Scherhorn 2012, 22). Wachstum stellt in einem derart gelagerten System nicht mehr die zentrale 

Orientierungsgröße dar. 

„Wachsen und Schrumpfen sind ganz unpassende Begriffe [für die Subsistenzwirtschaft]. Nur weil 

die Wachstumsfixierung so groß ist, werden Prozesse des Kleiner- und Weniger-Werdens als 

missliebiges Schrumpfen verstanden“ (Baier & Biesecker 2010, 56). 

Im Gegensatz dazu werden Versorgungsgewährleistung, Nachhaltigkeit und Qualität zu den neuen 

Maximen des Wirtschaftssystems erhoben (vgl. Baier & Biesecker 2010). Als Problem wird jedoch 

insgesamt konstatiert, dass eine Rückkehr zu subsistenzwirtschaftlichen Produktionskontexten 

aufgrund der damit einhergehenden Notwendigkeit schwerwiegender Strukturveränderungen kein 

leichtes Unterfangen sei: 

„Menschen verlassen soziale Netzwerke, geben bislang bewirtschaftete Flächen auf, entwickeln 

höhere Konsumansprüche, verlernen Praktiken der Selbstversorgung und erwerben stattdessen 

Qualifikationen, die allein zur spezialisierten Erwerbsarbeit befähigen und mit einem urbanen 

Lebensstil einhergehen. Dieser Wandel ist kurzfristig unumkehrbar, weil ihm nicht nur eine 

produktionstechnische, sondern infrastrukturelle, soziale kulturelle Transformation zugrunde liegt“ 

(Paech 2012, 95). 

Urbane Gemeinschaftsgärten können als potentieller Ausgangspunkt für die Strukturveränderungen 

gewertet werden, wenn man sie in Anlehnung an die hier vorgestellten AutorInnen als 

Erprobungsraum für eine Postwachstumsökonomie und den Ausbau subsistenzwirtschaftlicher 

Produktionsweisen im urbanen Raum verstehen möchte (vgl. Baier 2012b).  

In diesem Zusammenhang betonen einige AutorInnen die kulturelle Relevanz der 

Subsistenzproduktion und weisen darauf hin, dass das Selbermachen als Strategie der 

Selbstermächtigung einen Imagewandel erfahre. Der Eindruck „[...] mangelnde[r] Eigenmächtigkeit 

im wirtschaftlichen Handeln hat sich in den Industrieländern durch die verallgemeinerbare 

Lohnarbeit tief in das Bewusstsein der Menschen eingegraben [...]“ (Baier 2010, 254) und ein 

Misstrauen gegenüber subsistenzförmiger Produktion nach sich gezogen. Im Garten könne diese 

Annahme durch die praktische Erfahrung des Gemüseanbaus kontrastiert werden (vgl. Baier 2010). 

„Die Protagonistinnen der verschiedenen DIY-Kulturen haben sich von diesen Scheuklappen, sprich 

von den klassisch modernen Resentiments bzw. Dualismen – Lohnarbeit versus Eigenarbeit und 

Subsistenz, Stadt versus Land, Entwicklung versus Tradition – nonchalant befreit, sie unterlaufen sie 

elegant: Wenn sie versuchen, Subsistenz mit der Erwirtschaftung des Lebensunterhalts zu 

verbinden, wenn sie die Landwirtschaft in die Stadt zurückholen, wenn sie sich das angeblich 

überholte wieder aneignen und des neu deuten“ (Baier 2012a, 39). 



51 
 

Auch die Debatte um Nachhaltigkeit werde auf diese Weise reformuliert und ihrer negativen 

Konnotation entzogen (vgl. Müller 2004). Die Aktivistinnen inszenieren mit den urbanen 

Gartenprojekten einen nachhaltigen Lebensstil nicht als verzichts- und mangelgeprägt, sondern als 

reichhaltig, gegenwärtig, selbstbestimmt und sinnlich. Diese Umdeutung stelle gleichzeitig einen 

Schutz gegenüber Vorurteilen und potentiellen Ökonomisierungsprozessen dar (vgl. Müller 2004). 

Eine etwas kritischere Lesart legt der Artikel von Constantin Wißmann (2014) „Stadtluft macht 

Blei“ nahe. Wißmann weist zwar auch darauf hin, dass Städte „in Zeiten des Klimawandels und hoher 

Energiepreise nur dann überleben, wenn die Menschen der Natur auch dort wieder mehr Raum 

geben“ (Wißmann 2014, 2) und untermauert seine These mit dem Ergebnis des Weltagrarberichtes 

der Vereinten Nationen und der Weltbank, in dem expliziert wird, dass die industrielle 

Landwirtschaft wegen des enormen Ressourcenverbrauches und der Ölabhängigkeit zukünftig die 

Nahrungsmittelversorgung der Menschheit nicht mehr gewährleisten kann. Gleichzeitig zeigt er 

jedoch, dass die Nahrungsmittelproduktion in der Stadt nicht ausreicht und Probleme mit sich bringt: 

„2012 ergab eine Studie der TU Berlin Straßennah angebautes Gemüse ist deutlich höher belastet 

als das aus dem Supermarkt. In Bereichen mit hohem Verkehrsaufkommen würden die EU 

Grenzwerte für Blei bei mehr als 60 Prozent der Proben überschritten. Viele der Stadtgärtner sind 

sich dessen bewusst. Im Berliner Prinzessinnengarten bemüht man sich die abgasgeschwängerte 

Luft der nahen Straße von der Gartenidylle abzuschirmen“ (Wißmann 2014, 4). 

Inwiefern urbane Gemeinschaftsgärten somit zu der Erhöhung subsistenzförmiger 

Produktionsweisen im urbanen Raum und zu der Entwicklung einer Postwachstumsökonomie 

beitragen können, erscheint fraglich. Die Frage nach den Möglichkeiten, die Umweltverträglichkeit 

und Nachhaltigkeit von Städten zu steigern, wird in dem folgenden Teilkapitel, das sich mit dem 

Verhältnis von urbanen Gemeinschaftsgärten und der Stadtplanung auseinandersetzt, erneut 

aufgegriffen und diskutiert. 

2.4 Das Verhältnis von Urban Gardening und Stadtplanung 

Das Verhältnis von urbanen Gemeinschaftsgärten zur Stadtplanung ist trotz des steigenden 

Interesses von politischen Entscheidungsträgern an den Projekten und den zahlreichen Publikationen 

über die positiven Effekte der Gärten kompliziert und teilweise konfliktgeladen. Urbane 

Gemeinschaftsgärten stellen eine neue Form des städtischen Grüns dar, das nicht mehr viel mit den 



52 
 

Schrebergärten von einst zu tun hat und daher eine alternative Umgangsform und Neuausrichtung 

der Stadtplanung erfordert.45 

„Der Gemeinschaftsgarten des neuen Typs möchte kein Refugium vor der lauten Stadt bieten, 

vielmehr bedarf er geradezu des verdichteten urbanen Umfeldes, bedarf des öffentlichen Raums, 

zu dem er sich in Beziehung setzt und den er neu definieren möchte“ (Müller 2015, 98). 

Diese Eigenschaften urbaner Gemeinschaftsgärten erfahren durch die Stadtplanung, die in den 

letzten zwanzig Jahren vor neue Herausforderungen gestellt ist und dadurch vielfach interdisziplinär 

ausgerichtete Handlungsansätze erfolgt, eine immer größer werdende Wertschätzung (vgl. 

Krummacher 2003). Vielfach unter dem Terminus urbane Landwirtschaft gefasst, wird urbanen 

Gemeinschaftsgärten zum einen eine wichtige Funktion in der Gestaltung einer nachhaltigen und 

umweltschonenden Stadtentwicklung zugesprochen.46 Zum anderen wird jedoch auch ihre 

Bedeutung für eine integrative Stadtentwicklung gesehen, da den Gärten das Potential zugesprochen 

wird, die lokal ansässige Bevölkerung zu zivilgesellschaftlichem Engagement zu aktivieren (vgl. 

Krummacher 2003; Bläser et al. 2012).47 Darüber hinaus scheinen urbane Gemeinschaftsgärten auch 

in dem Grünflächenmanagement von Städten eine relevante Rolle zu spielen. So weist Marit Rosol 

(2011) in ihrem Artikel „Community Volunteering as a Neoliberal Strategy? Green Space Production 

in Berlin“ darauf hin, dass zahlreiche innerstädtische Grünflächen nur noch durch ehrenamtliches 

Engagement aufrechterhalten werden können, da der Berliner Finanzhaushalt nicht über 

ausreichende Mittel verfügt, um für die Kosten aufzukommen.48 Lediglich 38 Prozent der Ausgaben 

für die Grünflächenpflege sind in Berlin gedeckt. Aus diesem monetären Ungleichgewicht resultiert 

ein zunehmendes stadtpolitisches Interesse an der Initiierung urbaner Gemeinschaftsgärten, da diese 

vernachlässigte Brachflächen in der Stadt begrünen und damit einhergehend eine Prävention vor 

illegalen Mülldeponien darstellen, ohne hohe Kosten für die Stadt zu verursachen. Obwohl Rosol 

auch soziale Faktoren wie beispielsweise die Förderung nachbarschaftlicher Strukturen sowie die 

Identifikation mit dem Stadtteil als positive Effekte urbaner Gemeinschaftsgärten identifiziert,49 steht 

                                                             
45 Urbane Gemeinschaftsgärten vermitteln das Bild einer „hybriden Stadtlandschaft“ (Brückner 2012, 196), die 
durch das „unmittelbare Nebeneinander von landschaftlichen und urbanen Strukturen“ (ebd.) geprägt ist. 
46 „Biologische urbane Landwirtschaft hat drei große Vorteile im städtischen Nahrungssystem: den Schutz der 
Biodiversität, die Schließung von Material- (Abfall) Kreisläufen und die Reduzierung von Primärenergie bei der 
Produktion und Verteilung von Nahrungsmitteln“ (Bohn & Viljoen 2012, 152). 
47 Michael Krummacher (2003) weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass integrative 
Stadtplanungskonzepte wie das Programm „Soziale Stadt“ durch ihre kleinräumige Gestaltung nicht dazu 
geeignet seien, eine umfassende Integration zu erreichen und auf diese Weise Segregation und der 
Sozialspaltung der Städte entgegen zu wirken. Besonders problematisch schätzt er das Ziel der Aktivierung der 
Bevölkerung ein, da er dieses als Anzeichen eines sozialstaatlichen Umbaus wertet, der mit dem Abbau 
sozialstaatlicher Leistungen einhergeht (vgl. Krummacher 2003).  
48 Siehe dazu auch Rosol 2010. 
49 Siehe dazu auch Bohn & Viljoen 2012. 



53 
 

aus stadtpolitischer Perspektive die ökonomische Entlastung der Stadtteile im Fokus.50 Rosol 

konstatiert jedoch, dass diese Strategie keine dauerhafte Lösung der Problematik darstelle: 

„In sum, the interviewed local politicians and administrators hope for more engagement of citizens 

in the maintenance of urban greenery. But they also recognize that their hope for long-term 

commitment of volunteers to maintain the existing green spaces of the borough independently 

from administrative support cannot be realized currently. The projects where residents maintain 

small new green spaces or the occasional Volunteers Days might fulfil other hopes – like the 

beautification of the neighbourhood, community building and preventing illegal dumps. But they 

fail to reduce costs for green space maintenance by the parks department“ (Rosol 2011, 246). 

Auch Kimberly Hartsfield und Bethany R. Henderson (2008) beschäftigen sich in ihrer 

wissenschaftlichen Studie „Is Getting into the Community Garden Business a Good Way to Engage 

Citizens in Local Government“ mit dem Potential urbaner Gemeinschaftsgärten zivilgesellschaftliches 

Engagement zu evozieren. Entgegen der Ansicht von Rosol konstatieren sie jedoch Möglichkeiten, 

das Engagement langfristig aufrecht zu erhalten. Die Ergebnisse der Studie beziehen sich auf Amerika 

und untermauern die These, dass das stadtpolitische Interesse an urbanen Gemeinschaftsgärten 

wächst und diese mit dem Ziel, Gesundheit, Wohlbefinden, Sicherheit, Begrünung der Stadt und 

Umweltschutz zu fördern, in Verbindung gebracht werden können. 

„Developing community garden programs can be a great way for municipal government to engage 

citizens in addressing the social problems in their neighbourhood. Community gardens can bring 

tangible, immediate benefits to virtually every resident of a local community, including beautifying 

trash-filled lots, eliminating gangs and drug sellers from formerly empty lot, and eradicating vermin 

from abandoned lots. They also furnish a designated local space for community health and wellness 

programs, fresh produce to eat, and a forum for constructive after-school activities. The list goes 

on“ (Hartsfield & Henderson 2008, 13). 

Die Ausführungen legen nicht nur die Interpretation nahe, dass urbane Gemeinschaftsgärten eine 

kostengünstige Variante der Stadtentwicklung sind, sondern auch dass sie sich quasi als Selbstläufer 

ohne größeren administrativen Aufwand entwickeln. Die Wissenschaftlerinnen betonen jedoch, dass 

das zivilgesellschaftliche Engagement sehr anfällig gegenüber stadtpolitischen Entscheidungen und 

strukturellen Veränderungen ist und identifizieren fünf zentrale Erfolgsfaktoren für eine erfolgreiche 

Implementierung urbaner Gemeinschaftsgärten. Erstens muss der Garten den Bedürfnissen der 

ansässigen Bevölkerung entsprechen, um zivilgesellschaftliches Engagement hervorrufen zu können. 

Zweitens muss das Gartenprogramm zu den stadtpolitischen Zielen und Interessen passen, um von 

                                                             
50 Siehe dazu auch Bläser et al. 2012. 



54 
 

den Mitarbeitern der Stadtverwaltung langfristig akzeptiert zu werden. Sichere Zugeständnisse wie 

beispielsweise eine finanzielle Förderung oder eine administrative Unterstützung können nur auf 

diese Weise gewährleistet werden. Dieser Aspekt hängt eng mit dem dritten Faktor zusammen: Ein 

reibungsloser Informationsaustausch innerhalb der Stadtverwaltung sowie mit den ehrenamtlichen 

Helfern stellt für die Wissenschaftlerinnen eine zwingende Notwendigkeit dar. Ist zweitens nicht 

vollständig erfüllt, sind Probleme in der Kommunikation zu erwarten. Viertens müssen genügend 

freie Flächen zur Verfügung stehen, die fünftens für mehrere Jahre von der Stadtverwaltung 

freigegeben werden müssen. Neben diesen fünf Erfolgsfaktoren stellen die Wissenschaftlerinnen drei 

potentielle Möglichkeiten vor, urbane Gemeinschaftsgärten als stadtpolitisches Instrument 

einzusetzen: 

„There are three primary ways municipalities can implement community gardens: (1) allocate 

resources to existing community gardens run by third parties, (2) collaborate with other 

government agencies and non-profit organizations to co-develop community gardens, or (3) create 

gardens “in house“ that are run solely by municipal government agencies“ (Hartsfield & Henderson 

2008, 14). 

Je nach den gegebenen Umständen einer Stadt erscheint der eine oder andere Weg sinnvoller. 

Insgesamt müssen jedoch die oben beschriebenen Erfolgsfaktoren geprüft und eingehalten werden, 

um urbane Gemeinschaftsgärten als Motoren für zivilgesellschaftliches Engagement langfristig 

nutzen zu können.  

Beide Studien machen deutlich, dass die Bedeutung der Gärten von politischen 

Entscheidungsträgern zunehmend erkannt wird und sie einen relevanten Stellenwert in der 

Stadtplanung einnehmen können. Dieser Sachverhalt führt jedoch in den meisten Fällen nicht zu 

einer städtebaulichen Relevanz und es bleiben zahlreiche Bedenken gegenüber den Projekten 

bestehen (vgl. von der Haide 2014; Dams 2012). Ein weiteres Problem, das damit in Verbindung 

steht, ist der Sachverhalt, dass eine Förderung der Gemeinschaftsgärten mit öffentlichen Geldern 

Probleme evozieren kann, die ohne diese nicht entstehen würden. So geht die Verwendung 

öffentlicher Fördergelder in den meisten Fällen mit dem Anspruch einer allzeit bestehenden 

öffentlichen Zugänglichkeit einher, so dass Zäune oder andere Schutzmaßnahmen rechtlich nicht 

zulässig sind (vgl. Baier 2012c). Vandalismus und Verschmutzung können auf diese Weise nicht 

ausgeschlossen werden, so dass neue Formen der Stadtentwicklung und die Deklaration der Gärten 

als halb- bzw. semi-öffentliche Räume notwendig erscheinen: 

„Gemeinschaftsgärten könnten solche neuen halböffentlichen Räume sein: Zu ihnen haben 

diejenigen Zugang, die sich verantwortlich erklären, die mitmachen, andere nur zu Öffnungszeiten 

oder bei Veranstaltungen“ (Baier 2012c). 



55 
 

Aber auch in anderer Hinsicht stellt das reibungslose Zusammenwirken von stadtpolitischen 

Entscheidungsträgern und Gartenaktivistinnen einen entscheidenden Aspekt dar, um die durch die 

Bewegung initiierten bottom- up Prozesse stadtplanerisch nutzen zu können. 

 „Nischen, subkulturelle Elemente, das Engagement des Einzelnen oder von Gruppen sind 

notwendig, um überhaupt eine andere Perspektive zu entwickeln. Um diese gesellschaftlich 

wirksam werden zu lassen, brauchen sie eine offene Atmosphäre des »Gewollt-Seins« und 

strukturelle Möglichkeiten zur Entfaltung“ (Brückner 2012, 196). 

In ihrer Studie zur integrativen Stadtentwicklung machen Bläser et al. (2012) darauf aufmerksam, 

dass alternative Nutzungsformen für urbane Freiflächen von StadtplanerInnen zwar positiv 

eingeschätzt werden, dass jedoch versucht wird, diese Form der Raumaneignung durch rechtliche 

Vorgaben zu regulieren, da eine gewisse Skepsis den Projekten gegenüber erhalten bleibt. Dieser 

Sachverhalt steht im klaren Gegensatz zu einer bottom-up Entwicklung und deutet auf potentielle 

Konflikte zwischen urbanen Gemeinschaftsgärten und der Stadtplanung hin. Darüber hinaus 

verweisen zeitlich begrenzte Pachtverträge und Zwangsräumungen auf den Sachverhalt, dass die 

Gemeinschaftsgärten trotz ihrer zunehmenden Anerkennung in einer rechtlichen Grauzone zu 

verorten sind und in die städtebauliche Planung nicht zielführend aufgenommen werden. In 

diesem Zusammenhang ist auch die Studie „Die neuen Gartenstädte“ von Ella von der Haide 

(2014) zu nennen. Von der Haide versucht mit ihrer Studie zu 34 best-practice Beispielen, die 

Bedenken von StadtplanerInnen auszuräumen und Handlungsempfehlungen für die 

Kommunalpolitik zu formulieren. Zu Beginn ihrer Studie prognostiziert sie eine steigende 

gesellschaftliche Nachfrage für urbane Gemeinschaftsgärten und identifiziert zentrale Ursachen 

für diese Entwicklung. So nimmt ihrer Ansicht nach nicht nur das Bedürfnis nach begrünten 

Freiräumen in verdichteten Städten zu, sondern damit einhergehend auch der Wunsch, im 

direkten Wohnumfeld alternative Möglichkeiten der Freizeitgestaltung zu haben. Dies bringt sie 

mit einem immer größer werdenden ökologischen Bewusstsein in Verbindung und verweist auf 

die Möglichkeit, durch urbane Gemeinschaftsgärten zivilgesellschaftliche Handlungsfelder zu 

erschließen und die Stadtentwicklung partizipativ zu gestalten. Aus dieser Lesart können die 

Gärten als stadtpolitisches Instrument genutzt werden, das auf der einen Seite die Bedürfnissee 

der Stadtbevölkerung integriert und auf der anderen Seite einen Beitrag zur Gemeinwesenarbeit 

und Daseinsvorsorge leistet. So tragen die Gärten nicht nur dazu bei, Integration zu fördern und 

Segregation entgegen zu wirken, sondern sie können laut von der Haide auch den Umweltschutz 

in der Stadt ohne großen finanziellen Aufwand befördern, indem sie zum einen eine qualitative 

Verbesserung der Grünflächenversorgung gewährleisten und zum anderen Puffer für Hitze- und 

Starkregenereignisse darstellen. Die Diversität der Gärten müsse dabei als ihre besondere Stärke 



56 
 

angesehen werden, da unterschiedliche Ausprägungsformen an die Gegebenheiten der Stadt 

angepasst werden können (vgl. von der Haide 2014). 

Nachdem von der Haide die positiven Aspekte urbaner Gemeinschaftsgärten expliziert hat, geht 

sie auf die Bedenken der StadtplanerInnen ein. Diese umfassen ihrer Meinung nach vor allem die 

Privatisierung des öffentlichen Raums, Konkurrenzen um öffentliche Grünflächen, fehlende 

rechtliche und allgemeine Förderungsrichtlinien, Kurzfristigkeit des Interesses der 

zivilgesellschaftlichen AkteurInnen, Vandalismus, Mangelnde Kontrollmöglichkeiten sowie 

entstehende Kosten für die Stadtverwaltung. Diese versucht sie mit empirischen Gegenbeispielen 

auszuräumen. So verweist sie auf die NutzerInnenvielfalt, die durch die alternativen 

Partizipationsmöglichkeiten am öffentlichen Raum gefördert wird und das Potential urbaner 

Gemeinschaftsgärten, eine Ergänzung zu öffentlichen Parkanlagen darzustellen. Auf diese Weise 

würde Privatisierungsprozessen und der Entwicklung von Konkurrenzen um den städtischen Raum 

entgegengewirkt. Um ihr Argument zu untermauern, belegt sie mit empirischen best-practice 

Beispielen, dass das zivilgesellschaftliche Engagement durch Langfristigkeit ausgezeichnet ist und die 

Raten von Vandalismus in urbanen Gemeinschaftsgärten geringer ausfallen als in städtischen 

Parkanalgen. Bezüglich der Kosten erklärt von der Haide, dass in den meisten Fällen lediglich eine 

Anschubfinanzierung notwendig sei und somit langfristig die Kosten für die Grünflächenpflege nicht 

steigen, sondern sehr wahrscheinlich sinken. Lediglich bezüglich des Kontrollverlustes räumt sie ein, 

dass diese Gefahr tatsächlich bestehe und dass eine klare Richtlinie zur Förderung der Gärten daher 

notwendig sei, um zu einer Klärung rechtlicher Grauzonen beizutragen. Dies ist sowohl für die 

Stadtpolitik als auch für die GärtnerInnen vorteilhaft, um Erwartungs- und Entscheidungssicherheit 

herzustellen. 

Abschließend versucht von der Haide Handlungsempfehlungen für die Kommunalpolitik zu 

formulieren. Sie erklärt, dass die Offenheit der Kommunalverwaltung gegenüber neuer urbaner 

Gartenprojekte eine wichtige Grundlage für eine erfolgreiche stadtplanerische Integration darstelle 

und dass eine intersektorale und ressortübergreifende Zusammenarbeit eine notwendige Grundlage 

darstellt, „[…] denn eine alleinige Kooperation mit dem Grünflächenamt reicht nicht; 

Liegenschaftsamt und Planungsamt haben Zugriff auf die Flächen und die Möglichkeit, in 

Bebauungspläne einzugreifen und Neu- und Umbau zu gestalten, daher sind sie wichtige 

Akteur_Innen, die mitgenommen werden muss“ (von der Haide 2014, 12). Die Einrichtung einer 

zentralen Koordinationsstelle, die mit ausreichenden finanziellen Mitteln ausgestattet ist, ist für sie 

ein zentrales Anliegen. Auf der einen Seite könne auf diese Weise die vielfach notwendige 

Anschubfinanzierung für die Gärten gedeckelt werden. Auf der anderen Seite kann in dieser Instanz 

ein sogenanntes Brachflächenregister eingerichtet werden, das direkte Informationen über freie 

Flächen in der Stadt liefert. Auf diese Weise wird die Kommunikation zwischen der städtischen 



57 
 

Verwaltung und den GärtnerInnen institutionalisiert und erleichtert. Die Inklusionspotentiale, die von 

den Gärten ausgehen, können darüber hinaus durch eine aktive Betreuung der Gärten gesteigert 

werden. In diesem Zusammenhang betont sie, dass sich insbesondere die Stadtpolitik verantwortlich 

zeigen muss, Maßnahmen gegen Gentrifizierungsprozesse und soziale Verdrängung, die auch durch 

eine Aufwertung von Stadtteilen durch die Gärten ausgelöst werden, vorzunehmen. Erneut wird die 

planungsrechtliche Absicherung der Gärten in diesem Zusammenhang betont, da verpachtete 

Flächen nach der Steigerung der Attraktivität von Stadtteilen nicht dazu genutzt werden sollten, 

marode Finanzhaushalte einer Stadt zu sanieren. 

Die bis hierhin angeführten Studien verweisen neben den Potentialen urbaner 

Gemeinschaftsgärten für die Stadtplanung auch auf zahlreiche Probleme und Konflikte. Eine 

langfristige Unterstützung der Gärten durch die Stadtpolitik kann laut einiger WissenschaftlerInnen 

dann gewährleisten werden, wenn durch standardisierte Verfahren der Evaluierung und des 

Monitoring die positiven Effekte der Gärten beziffert werden können und auf diese Weise die 

Bedenken gegenüber den Projekten ausgeräumt werden. Diese Verfahren müssten sowohl soziale als 

auch ökologische Dimensionen umfassen (vgl. Beilin & Hunter 2011; Turner et al. 2011).  

„For now community gardening is largely seen to be a form of “feel good politics“ […] and for 

policymakers and urban planners, there is little focus on the impact that these practices can have“ 

(Turner et al. 2011, 491). 

Um den Einfluss von urbanen Gemeinschaftsgärten messen zu können, fordern die 

Wissenschaftlerinnen Ruth Beilin und Ashlea Hunter die Entwicklung von eindeutigen Indikatoren, 

die in Zusammenarbeit von Garteninitiativen, StadtpolitikerInnen und der Industrie entwickelt 

werden, um unterschiedliche Perspektiven in den Prozess miteinzubeziehen. Sie erklären, dass dies 

der einzig verlässliche Weg sei, um eine langfristige Integration von urbanen Gemeinschaftsgärten in 

die Stadtplanung zu erreichen.51  

Der Stellenwert einer Stadtpolitik, die den Gemeinschaftsgärten eine stadtplanerische Relevanz 

zuspricht und ihre Funktion für die städtische Gesellschaft positiv bemisst, kann jedoch kaum 

unterschätzt werden, wie an dem Beispiel New York deutlich wird (vgl. Schmelzkopf 2002; Stone 

2002). Seit einem politischen Wechsel im Jahre 1998 sind zahlreiche Gärten von der Schließung und 

Überbauung bedroht. Obwohl die meisten urbanen Gemeinschaftsgärten in New York Teil des 

sogenannten ‚Green Thumb‘ Programms52 sind und so einem spezifischen Schutz unterliegen, ist es 

                                                             
51 Dieser Vorschlag wird in dem Teilkapitel „Diskussion des Forschungsstandes“ diskutiert, da die Entwicklung 
von quantitativen Indikatoren zumindest für soziale Effekte fragwürdig erscheint. 
52 "Das ‚GreenThumb‘-Programm wird durch Bundesmittel finanziert. Das Programm übernimmt die 
Bereitstellung von Material, technischer Hilfe und die Versorgung mit nicht kontaminierter Erde" (Stone 2002, 
169). 



58 
 

dem Bürgermeister der Stadt durch die Übertragung der Flächen in die Abteilung ‚Wohnraum und 

Entwicklung‘ gelungen, die Pachtverträge, die einst mit der Abteilung der Parkverwaltung 

geschlossen wurden, unwirksam zu machen. 

"Im Gefolge der Übertragungsmaßnahmen im Frühjahr 1998 verschwanden immer mehr 

Gartenanlagen. Bis zu diesem Zeitpunkt waren weniger als 50 von rund 700 zur Bebauung 

freigegeben worden. In den zwei Jahren danach wurden über 100 als Entwicklungsprojekte 

bezeichnete Maßnahmen auf Flächen genehmigt, die vordem als Gemeinschaftsgärten genutzt 

wurden" (Stone 2002, 161). 

Die Genehmigungen sind zu einem Großteil auf die Unkenntnis der stadtpolitischen 

EntscheidungsträgerInnen zurückzuführen, da die Grundstücke der Gemeinschaftsgärten als freie 

Flächen in den Bebauungsplänen der Stadt aufgeführt werden und ihre Existenz somit schlichtweg 

nicht bekannt ist. Hinzu kommt jedoch der Sachverhalt, dass die Gartengrundstücke meistens nur ein 

Grundstück unter vielen in den Entwicklungsprogrammen ausmachen, die teilweise die Bebauung 

ganzer Straßenzüge umfassen. Diese sind jedoch in zweifacher Hinsicht als problematisch 

einzuschätzen, da sie nicht nur zu einer Verdrängung von Gemeinschaftsgärten führen, sondern 

aufgrund der sogenannten ‚20/80 Regel‘ auch Gentrifizierungsprozesse auslösen. 

"Das heißt, der Unternehmer erstellt 80 % zu Marktpreisen vermietete Luxusmietwohnungen [...] 

und baut die restlichen 20 % der Wohnungen für Mieter mit niedrigen Einkommen, wofür er 

bedeutende Steuernachlässe und einen Preisnachlass beim Grunderwerb erhält" (Stone 2002, 170). 

Aus dieser Perspektive wird ersichtlich, dass eine gelungene Integration der Gärten in die 

Stadtplanung sowie eine auf Langfristigkeit angelegte Kooperation zwischen stadtpolitischen 

Entscheidungsträgern und den InitiatorInnen beziehungsweise BetreiberInnen urbaner 

Gemeinschaftsgärten wichtig sind. Darüber hinaus wird jedoch auch deutlich, dass die stadtpolitische 

Wertschätzung der Gartenprojekte auf einem diskursivem Aushandlungsprozess basiert (vgl. 

Deomene & Sauri 2007; Bläser et al. 2012).53  In direkter Verbindung dazu muss erneut die Frage 

aufgegriffen werden, welche Rolle urbane Gemeinschaftsgärten im Zusammenhang mit einem 

nachhaltigen Urbanismus spielen.  

In dem wissenschaftlichen Artikel „Diversity and Connections in Community Gardens: a 

Contribution to Local Sustainability” diskutiert Leigh Holland (2004) das Potential urbaner 

                                                             
53 In diesem Zusammenhang ist die Studie von Elena Domene und David Sauri (2007) zu nennen, in der deutlich 

wird, dass das in Barcelona vorherrschende Naturverständnis sowie ästhetische Präferenzen zu einer 
Verdrängung und Regulierung urbaner Gemeinschaftsgärten geführt hat. Diskurse und Machtstrukturen sind 
daher wichtige Faktoren, die das Verhältnis zwischen urbanen Gemeinschaftsgärten und stadtpolitischen 
Entscheidungsträgern maßgeblich beeinflussen. 



59 
 

Gemeinschaftsgärten, als praktische Modelle für die Implementierung von sozialen und ökologischen 

Strategien der Stadtpolitik zu fungieren. Die Relevanz, lokal angepasste Strategien zur Förderung 

urbaner Nachhaltigkeit und damit einhergehend die Entwicklung einer städtischen Gemeinschaft zu 

fördern, begründet er durch die Local Agenda 21 (LA 21). Die LA 21 ist Teil der Agenda 21, die als 

entwicklungspolitisches Programm von 172 Mitgliedsstaaten der Vereinten Nationen auf der 

Konferenz für Umwelt und Entwicklung in Rio de Janeiro 1992 beschlossen wurde.  

„Die Agenda 21 nimmt sich der drängendsten Probleme der heutigen Zeit an und ist zur gleichen 

Zeit bemüht, die Welt auf die Herausforderungen des nächsten Jahrhunderts vorzubereiten. Sie ist 

Ausdruck eines globalen Konsenses und einer auf höchster Ebene eingegangenen politischen 

Verpflichtung zur Zusammenarbeit im Bereich von Entwicklung und Umwelt“ (United Nations 

1992). 

Die Local Agenda 21 betont indes die Notwendigkeit, Nachhaltigkeit durch lokal angepasste 

Strategien zu fördern, da Umweltprobleme vielfach einen ortsspezifischen Ursprung aufweisen.  

Daher legt die LA 21 einen besonderen Fokus auf „[…] self help, self-development and community 

involvement“ (Holland 2004, 287). Dies führt in zahlreichen Kommunen zu dem Versuch, urbane 

Nachhaltigkeit über die Entwicklung gemeinschaftlicher Strukturen zu fördern. Die Implementation 

erweist sich insgesamt jedoch als schwierig, da die Umsetzung der Richtlinien der LA 21 und die 

Förderung von Gemeinschaft nicht einfach gleichzusetzen sind. So scheinen zwar Interdependenzen 

zwischen urbaner Nachhaltigkeit und der Entstehung gemeinschaftlicher Strukturen zu bestehen, 

indem beispielsweise proaktive Gemeinschaften einen erheblichen Beitrag zur nachhaltigen 

Stadtentwicklung leisten und insbesondere Graswurzelorganisationen und damit einhergehende 

bottom-up Prozesse von Strukturentstehung das Thema vorantreiben.54 Aber die Annahme einer 

simplifizierten Kausalbeziehung ist laut Holland eine verkürzte Sichtweise: 

“Schemes have to be localised to address local issues and have to be sensitive to local needs […]. 

There needs to be a convergence of ecological sustainability and social justice so that policy is 

influenced in a more holistic way […]" (Holland 2004, 289). 

In Anlehnung an Laura Stocker und Kate Barnett (2007) weist Holland urbane Gemeinschaftsgärten 

als Modelle für einen sozialen Wandel auf lokaler Ebene aus, da durch die gärtnerischen Praktiken 

die Nachhaltigkeit einer Stadt in ihren ökologischen, ökonomischen und sozialen Dimensionen positiv 

beeinflusst wird. So können urbane Gemeinschaftsgärten durch ihre flexiblen Gestaltungsformen an 

                                                             
54

 “People’s capacity to embrace the issues and to link social policy and the environment is crucial to the 
success of sustainable initiatives […]. Local Agenda 21 in particular was specifically charged with creating local 
opportunities that are innovative and that will produce the circumstances in which sustainable practices can 
flourish"(Holland 2004, 289). 



60 
 

lokale Anforderungen angepasst werden und sie liefern eine adäquate Möglichkeit, die Entwicklung 

von Gemeinschaft und Nachhaltigkeit durch bottom-up Prozesse zu fördern. In dieser Betrachtung 

der Gartenprojekte liegt der Fokus nicht auf dem Anbau von Gemüse, sondern vielmehr auf den 

sozialen Effekten, die die Gemeinschaftsgärten aufweisen: 

„It would appear that what is grown is secondary to what else is achieved, in many cases, and even 

where food growing is a stated aim (perhaps as a response to food poverty) other objectives are 

also achieved" (Holland 2004, 303). 

Indem die Gärten die zivilgesellschaftliche Partizipation fördern und die GärtnerInnen zum Handeln 

ermächtigen (Empowerment), können sie von politischen Entscheidungsträgern genutzt werden, um 

lokal angepasste Nachhaltigkeitsstrategien zu entwickeln und die Ziele der LA 21 umzusetzen. Ob und 

in welchem Ausmaß urbane Gemeinschaftsgärten als praktische Modelle für eine nachhaltige 

Stadtentwicklung zukünftig genutzt werden, ist laut Holland jedoch fraglich, da ihr Stellenwert in 

diesem Zusammenhang bisher nur marginal erkannt wurde. 

Dass urbane Gemeinschaftsgärten einen wichtigen Beitrag zur Verbesserung der ökologischen 

Situation einer Stadt leisten können, weist Knizhnik L. Heather (2000) in ihrer Studie „The 

Environmental Benefits of Urban Agriculture on Unused, Impermeable and Semi-Permeable Spaces 

in Major Cities with a Focus on Philadelphia, PA“ hin. So tragen die Gärten in all ihren Facetten zum 

Erhalt der Biodiversität, zur Verbesserung der Luftqualität und zur Reduktion von Müll bei, indem die 

Produktionskreisläufe innerhalb der Gärten in sich geschlossen sind. Darüber hinaus verringern sie 

die Wahrscheinlichkeit, dass eine Stadt durch Starkregenereignisse Schaden nimmt, da durch die 

unversiegelten Böden Versickerungs- und Auffangmöglichkeiten für das Wasser hergestellt werden. 

Damit einher geht die Anreicherung von Grundwasser, so dass die Versorgung mit Trinkwasser für 

die städtische Bevölkerung besser gewährleistet werden kann. Ein weiterer Vorteil gerade für dicht 

bebaute Städte liegt in dem Potential der Gärten, die Entstehung sogenannter Hitzeinseln zu 

verhindern und somit zu einer moderaten Hitzeentwicklung im städtischen Raum beizutragen. In 

diesem Zusammenhang sind auch die Kühlungseffekte von Dachgärten und damit einhergehende 

Energieeinsparungen bei strombasierten Kühlsystemen zu nennen.  

Neben den ökologischen Effekten weist Donna Armstrong (2000) mit ihrer wissenschaftlichen 

Studie zu urbanen Gemeinschaftsgärten in New York noch auf einen weiteren Vorteil für die 

Stadtpolitik hin. Sie zeigt, dass urbane Gemeinschaftsgärten einen optimalen Ansatzpunkt für 

Gesundheitsprogramme in der Stadt liefern, indem sie eine holistische Perspektive auf die 

Gesundheitsförderung nahelegen. 



61 
 

„Individuals involved in community gardening may provide an even more integrated perspective to 

health promotion and empowerment designs; for example, by improving local, sustainable food 

systems, improving job skills and employment opportunities, addressing problems of depression 

and other mental health issues, especially in lower income neighbourhoods, addressing the need 

for green spaces, aesthetics, and lowering crime in urban neighbourhoods” (Armstrong 2000, 326). 

Aus der Zusammenschau der hier diskutierten Beiträge lässt sich zusammenfassend festhalten, dass 

urbane Gemeinschaftsgärten einen wichtigen Stellenwert in der Stadtpolitik einnehmen können, um 

urbane Nachhaltigkeit sowohl in ökologischer als auch sozialer Dimension zu fördern. Eine 

stadtplanerische Integration der Projekte ist jedoch bisher nicht erfolgt. Ein Wandel dieser 

Sichtweise, die sich maßgeblich über die Bedenken durch stadtpolitische Entscheidungsträger zu 

konstituieren scheint, wird allerdings durch die groß angelegt Studie des Ministeriums für Bauen, 

Wohnen, Stadtentwicklung und Verkehr des Landes Nordrhein-Westfalen nahegelegt.   

„Städtische Gärten sind noch zarte Pflänzchen. Doch wachsen sie, verbreitet sich die Idee, werden 

sie Bestandteil einer neuen städtischen Kultur. Alte Dichotomien wie Stadt / Land und Kultur / 

Natur werden dabei überwunden. Gärtnern heißt: mit Lebendigem umgehen und Teil des 

Lebendigen sein“ (Held 2012, 300). 

2.5 Kritik 

Wie aus den bisherigen Explikationen hervorgeht, wird »Urban Gardening« in zahlreichen Beiträgen 

mit zahlreichen positiven sozialen, ökologischen und politischen Potentialen verbunden. Aber es gibt 

auch kritische Stimmen, die nicht vernachlässigt werden sollen. So wird den AktivistInnen 

vorgeworfen, dass das urbane Gärtnern und das Führen eines Gemeinschaftsgartens durchaus mit 

ökonomischen Interessen verbunden ist, die nicht nur in der Gestaltung und Organisation der Gärten 

selbst, sondern zunehmend auch in der Integration von Gemeinschaftsgärten in Unternehmen zum 

Zweck der Motivation und Steigerung der Identifikationsmöglichkeiten für die Belegschaft seinen 

Ausdruck findet (vgl. Wißmann 2014). In diesem Zusammenhang konstatiert Carmen Dams (2012) in 

ihrem Buchbeitrag: 

„Doch machen wir uns nichts vor! Der Prinzessinnengarten in Berlin ist auch eine gute 

Geschäftsidee. In mobilen Kisten und Säcken werden Nutzpflanzen auf einer kontaminierten 

Stadtbrache angebaut. Die geschäftstüchtigen jungen Männer betreiben mittlerweile auch 

Gastronomie, verkaufen Gemüse an Berliner Spitzenrestaurants und bieten 

Beratungsdienstleistungen an. Die transportablen Container sollen das flexible Prinzip dieses 

Gartens unterstreichen und bieten eine spektakuläre Symbolik. Die Agropolis in München ist bisher 

nur eine Idee im Rahmen des interdisziplinären Ideenwettbewerbs Open Scale in München. Auch 



62 
 

hier entwarfen junge Architekten, Landschaftsarchitekten und Stadtplaner ein 

Zwischennutzungskonzept, also ein flexibles Konzept, für ein sich über 30 Jahre hinziehendes 

Bauprojekt am Stadtrand“ (Dams 2012, 164). 

Genau diese Flexibilität erscheint im Sinne eines nachhaltigen Gartenkonzeptes irreführend, denn 

agrarwirtschaftliche Produktionssysteme sind mit einem Flexibilitätsanspruch nicht kompatibel (vgl. 

Dams 2012). Darüber hinaus ist auch dem Anspruch der Nachhaltigkeit über mobile Anbausysteme 

nicht gerecht zu werden: 

„Wie sieht es mit Kreislaufwirtschaft tatsächlich aus, wenn das Substrat der mobilen Beete 

zugekauft wird, der Anbau einer dünnen Humusschicht aber viele Generationen dauert, weil er im 

Zusammenspiel von Mikroorganismen und Kleinlebewesen mit dem mineralischen verwitternden 

Untergrund entsteht? Das kann in Kisten oder Balkonen nicht annähernd gelingen“ (Dams 2012, 

164f.). 

Die Versuch, ökonomischen und ökologischen Ansprüchen innerhalb der urbanen 

Gemeinschaftsgärten gerecht zu werden,  erweist sich somit als ein widersprüchliches Unterfangen, 

das die Ideale der Gartenbewegung zumindest teilweise zu unterwandern scheint. Problematisch ist 

dies besonders, wenn konstatiert wird, dass sich urbane Gärten nur dann langfristig etablieren 

können, wenn sie sich als rentabel erweisen (vgl. Wißmann 2014). 

Neben dieser Kritik müssen sich die GartenaktivistInnen jedoch mit einem weiteren Dilemma 

auseinandersetzen. So führen die Zwischennutzungen, die vor allem in Stadtteilen verortet werden 

können, die ausreichend Freiraum bieten, zunächst zu einer Aufwertung des vormals 

vernachlässigten Stadtteils. Die mit dem Gemeinschaftsgarten assoziierten positiven sozialen 

Entwicklungen verkehren sich auf diese Weise jedoch vielfach in ihr Gegenteil, indem durch Zuzug 

und Investoren der Freiraum wieder begrenzt wird und Prozesse der Gentrifizierung ausgelöst 

werden (vgl. Baier 2012).  

Gentrifizierung bezeichnet einen grundlegenden „Wandel der Bevölkerungs- und 

Gebäudestruktur (sei es auch nur eine Modernisierung von Wohnungen) [...]" (Geschke 2013, 38). 

Jürgen Friedrichs (2000) identifiziert vier Phasen, aus denen der Prozess der Gentrifizierung besteht. 

Den Beginn sieht er in dem Zuzug sogenannter Pioniere wie Studierende, Künstler und andere 

Freiberufler in ein Stadtviertel, das aufgrund eines geringen Modernisierungsstandes der Immobilien 

und einkommensniedriger Haushalte bisher als wenig attraktive Wohnlage galt. Die als Pioniere 

deklarierten Personengruppen zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht nur nach günstigem 

Wohnraum mit guter Bausubstanz suchen, sondern gleichermaßen eine Bereicherung durch die in 

den Vierteln vorherrschende Diversität der ansässigen Bevölkerungsgruppen erwarten. Darüber 

hinaus weisen sie vielfach einen höheren Bildungsstatus als die ansässigen BewohnerInnen auf. In 



63 
 

der zweiten Phase ziehen die ersten Gentrifier in das Gebiet. Diese sind laut Friedrichs meist junge 

Paare mit hohen Bildungsabschlüssen und höheren Einkommen. Ihnen ist an einer auf Dauer 

angelegten Wohnumgebung gelegen, so dass sie in die Gebäude investieren. Dieser Prozess führt in 

Phase Drei dazu, dass Immobilienmakler und Investoren das Gebiet für ihre Geschäfte entdecken und 

Investitionen für Modernisierungen tätigen, die zum einen neue Gentrifier anziehen und zum 

anderen Mietpreissteigerungen und die Umwandlung von Miet- in Eigentumswohnungen nach sich 

ziehen. Christoph Twickel (2011) beschreibt dieses Zusammenspiel aus Angebot und Nachfrage 

salopp formuliert wie folgt: 

"Gentrifizierung findet statt, wenn und weil Angebot und Nachfrage zusammenkommen. Auf der 

einen Seite die Nachfrager: der aufstrebende »Bionade Biedermeier«, jene neue, beruflich 

heterogene Angestellten- oder Freelancer-Kaste, die nicht, wie noch die Elterngeneration, im 

Vorstadt-Einfamilienhaus mit Garten, Garage und klaren Geschlechterrollen leben will. Auf der 

anderen Seite das Angebot: sanierte Altbauwohnungen, Fabriklofts, ausgebaute Dachgeschosse, 

Neubau-Eigentumswohnungen in zu »Szenevierteln« aufgestiegenen innerstädtischen 

Wohngebieten. Angebot und Nachfrage treffen sich" (Twickel 2011, 101). 

Im Zuge dessen eröffnen immer mehr Geschäfte und Restaurants in dem Stadtviertel, so dass die 

Attraktivität der Wohnlage nochmals zunimmt. Das Bild des Stadtviertels verändert sich und „es 

verfestigt sich ein Kreislauf der Kapitalisierung von Raum" (Geschke 2013, 39). Gewinner dieses 

Prozesses sind Immobilienmakler, Bauunternehmer und Grundbesitzer. „Verlierer sind alle die, die 

mit dem gestiegenen Preisniveau nicht mithalten können: Zuerst verschwinden die proletarischen 

und subproletarischen Bewohner, die Rentner und Migranten mit kleinem Einkommen. Dann trifft es 

die sogenannten »Pioniere«, die die Viertel hip gemacht haben: Studenten, Künstler, Bohemians." 

(Twickel 2011, 101f.). Die vierte Phase entspricht einer Radikalisierung der gezeichneten Prozesse, 

indem das Stadtviertel überregionale Bekanntheit erlangt und immer mehr zahlungskräftige 

Personen hinzuziehen, so dass zahlungsschwache Bevölkerungsgruppen weitgehend verdrängt 

werden.  

Diese Art der Erklärung von Gentrifizierung wird von Neil Smith (1996) in seiner Monografie „The 

New Urban Frontier. Gentrification and the Revanchist City“ zurückgewiesen, da sie einen zu starken 

Fokus auf kulturelle Komponenten beziehungsweise individuell ökonomische Faktoren aufweise und 

die Prozesse singulär als ein „back to the city movement“ (Smith 1996, 52) darstellt, ohne jedoch die 

Interdependenzen zwischen sozialen, politischen, ökonomischen und kulturellen Verschiebungen in 

kapitalistisch wirtschaftenden Gesellschaften miteinzubeziehen.  

“The production of space in general and gentrification in particular are examples of this kind of 

uneven development endemic to capitalist societies. Much like a real frontier, the gentrification 



64 
 

frontier is advanced not so much trough the actions of intrepid pioneers as through the actions of 

collective owners of capital" (Smith 1996, XVI). 

Der Fokus seiner Gentrifizierungstheorie, die auch als Rent-Gap-Theorie55 beziehungsweise 

Mietlückentheorie bekannt ist, liegt auf der Ökonomie und auf der Verteilung und Mobilität von 

Kapital im Wohnungsmarkt beziehungsweise Bausektor, so dass die Entscheidungen und das Handeln 

von kollektiven Akteuren im Gegensatz zu individuell ökonomischen Faktoren in den Vordergrund 

gerückt wird. Der Terminus Mietlücke verweist dabei auf die Differenz zwischen realisierten und 

potentiell erzielbaren Miteinnahmen. Diese Disparität ist zum einen historisch bedingt und stellt zum 

anderen die Ursache für Investitionen in die Wohnbausanierung und damit einhergehende 

Mietsteigerungen dar. 

„A theory of gentrification will need to explain the historical process of capital devalorization in the 

inner city and the precise way in which this devalorization produces the possibility of profitable 

reinvestment. The crucial nexus here is the relationship between land value and property value" 

(Smith 1996, 61). 

In historischer Perspektive ist das Wachstum der Städte im Zuge der Industrialisierung als 

Ausgangspunkt für Prozesse der Suburbanisierung und den damit einhergehenden Abfluss des 

Kapitals in die Vororte anzusehen. Die dicht bebaute Innenstadt und der ohnehin hohe Wert der 

Grundstücke führten zu dem Sachverhalt, dass Reinvestitionen in bereits bestehende Gebäude zu 

kostspielig und nicht lohnenswert erschienen. Erst mit den Jahren verursachten die maroden 

Gebäude eine Abwertung des Grundstückpreises und damit einhergehend sanken die Grundrenten, 

die aus ihnen erwirtschaftet werden konnten, obwohl der eigentliche Wert eines Grundstückes stieg. 

Demgegenüber steht dann die potentielle Grundrente, die durch Reinvestitionen erwirtschaftet 

werden kann und es entsteht das, was Smith als Rent-Gap bezeichnet: 

“The rent gap is the disparity between the potential ground rent level and the actual ground rent 

capitalized under the present land use [...]. The rent gap is produced primarily by capital 

devalorization (which diminishes the proportion of the ground rent able to be capitalized) and also 

by continued urban development and expansion [...]" (Smith 1997, 67-68). 

Nur wenn diese Lücke entsteht, erscheinen Investitionen ökonomisch lohnenswert und werden 

getätigt. Gentrifizierung findet somit dann statt, wenn diese Lücke besonders groß ist, so dass 

Bauunternehmer bestehende Strukturen günstig erwerben, die Kosten des Umbaus sehr gut decken 

                                                             
55 Der Terminus Rente bezieht sich auf das Einkommen aus den Mieteinnahmen. 



65 
 

und einen hohen Profit durch den Verkauf des Endproduktes erwarten können. Aus diesen 

Überlegungen schlussfolgert Smith:  

„Gentrification is a structural product of the land and housing markets. Capital flows where the rate 

of return is highest, and the movement of capital to the suburbs, along with the devalorization of 

inner-city capital, eventually produces the rent gap. When this gap is sufficiently large, 

rehabilitation (or, for that matter, redevelopment) can begin to challenge the rates of return 

available elsewhere, and capital flows back in. Gentrification is a back-to-the-city movement all 

right, but a back-to-the-city movement by capital rather than people" (Smith 1996, 70). 

Beide Erklärungsversuche von Gentrifizierung erscheinen in ihrer jeweiligen Argumentationslogik 

schlüssig und eine Kombination von ökonomischen und sozialen beziehungsweise kulturellen 

Faktoren kann sinnvoll erscheinen, da beide Perspektive unterschiedliche Faktoren in den 

Vordergrund rücken und insofern für eine holistische Sichtweise geeignet erscheinen.  

In diesem Zusammenhang muss auch die neoliberale Stadtpolitik als weiteres Problem, dass den 

Prozess zusätzlich verstärkt, identifiziert werden. Die Aufwertung sogenannter benachteiligter 

Stadtteile durch Projekte des sozialen Wohnbaus führen nicht wie postuliert zu einer Durchmischung 

der Bevölkerungsgruppen, sondern zu einer Aufwertung der Stadtviertel und im Umkehrschluss 

wieder zu einer Kapitalisierung. Zielführender sei es hingegen, so Christoph Twickel (2011), 

Stadtviertel, „in denen es sich [bereits] gut leben lässt" (Twickel 2011, 17), durch sozialen Wohnbau 

für alle BürgerInnen zugänglich zu machen. Ein weiteres Problem identifiziert er darin, dass 

Segregation und Gentrifizierung politisch nicht aktiv entgegengewirkt wird.  

Auf den Sachverhalt, "[...] dass der Immobilienmarkt die Stadt in arme, soziale benachteiligte und 

wohlhabende Bereiche sortiert, reagieren städtische Politiker nicht mehr sozialdemokratisch, also 

mit Regularien und öffentlichen Baumaßnahmen, die entgegensteuern. Stattdessen lautet die 

Diagnose, dass die Gebiete, in denen sich die Armen, die Bildungsfernen und die Prekarisierten 

ballen nicht mehr marktfähig sind. So wird Gentrifizierung zur Generallinie: als Erfolgsstory, die 

man überall dort zu implementieren versucht, wo sich soziale Problemzonen gebildet haben. Denn 

so unschuldig die Forderung nach »Aufwertung« und »Belebung« auch daherkommen mag - de 

facto ist sie das Bekenntnis der öffentlichen Hand, die Initiative dem Immobilienmarkt zu 

überlassen" (Twickel 2011, 17). 

Der urbane Gemeinschaftsgarten kann Ausgangspunkt für Gentrifizierungsprozesse sein. Eine 

Analyse, welche Rolle urbane Gemeinschaftsgärten in diesem komplexen Geflecht aus 

ökonomischen, politischen und sozialen Komponenten der Gentrifizierung spielen, ist bisher nicht 

erfolgt. Dass ein Zusammenhang zu bestehen scheint, ist jedoch in wissenschaftlichen Beiträgen 



66 
 

konstatiert worden (vgl. Schmelzkopf 2002, Stone 2002). Dieser Sachverhalt führt für die 

GartenaktivistInnen zu der Problematik, dass sie ihrem selbsternannten Postulat, sozial schwache 

Bevölkerungsgruppen über die Möglichkeit der Partizipation am Gemeinschaftsgarten zu integrieren, 

nicht gerecht werden können.  

"Doch sie [die Gentrifizierung] macht eben auch Leute zu Rädchen der ökonomischen Aufwertung, 

die das gar nicht im Sinn haben und ihr am Ende selbst nicht standhalten. Dass die Pioniere - die 

Studierenden, die Künstler, die Bohemians und die Alternativkultur - ihr Schmiermittel sind, erklärt 

die Ratlosigkeit, die das Gentrifidingsbums in diesen Kreisen oft umweht. Wie man etwas 

bekämpfen, das man doch selbst produziert?“ (Twickel 2011,5). 

In den Publikationen wird zwar wiederkehrend hervorgehoben, dass das Recht auf Nutzung und 

Gestaltung des städtischen Raumes ein zentrales Anliegen der GartenaktivistInnen sei, die 

Problematik, selbst ein Teil der Kapitalisierungsprozesse zu sein, wird jedoch selten kritisch 

reflektiert. 

Zusätzlich muss konstatiert werden, dass die Inklusion heterogener Bevölkerungsgruppen 

ohnehin schwer in die Realität umzusetzen ist, wie anhand des Gemeinschaftsgartens Lindenau in 

Leipzig deutlich wird: 

„Zwar hat sich die Bevölkerungszusammensetzung im Leipziger Westen insgesamt mit dem Zuzug 

verändert, aber die sozialen Probleme der angestammten Anwohnerschaft bleiben davon 

unberührt und eine soziale Durchmischung findet kaum statt, die Milieus bleiben unter sich. Das 

gilt auch für den Nachbarschaftsgarten [...]“ (Baier 2012, 184). 

In diesem Zusammenhang weist auch Marit Rosol (2011) darauf hin, dass durch die stadtpolitische 

Nutzung der Gemeinschaftsgärten als Instrument zur städtischen Grünflächenpflege und 

Gemeinwesenarbeit vielfach nur spezifische Personengruppen adressiert werden: 

„When the local state, in contrast to Fordist times, “allows“ intensified participation in the shaping 

of urban green spaces in ordert o rid itself of work, certain usually middle class groups are likely to 

appropiate these projects and spaces as they are able to better articulate their demands and needs 

[…]“ (Rosol 2011, 250). 

Das Potenzial von urbanen Gemeinschaftsgärten mag somit zwar hoch sein, die Realität kann jedoch 

auch anders aussehen. Aus dieser Beobachtung geht hervor, dass eine reflektierte 

Auseinandersetzung mit dem Phänomen sehr wichtig ist und keine generalisierenden Aussagen über 

die positiven Effekte, die vielfach als ein sich notwendigerweise vollziehender Entwicklungspfad 

beschrieben werden, gemacht werden können. Das folgende Kapitel wird den bis hierhin 



67 
 

präsentierten Forschungsstand zu dem Phänomen mit dem Ziel, eine reflektierte Auseinandersetzung 

zu ermöglichen, diskutieren. 

2.6 Diskussion des Forschungsstandes  

Der in diesem Kapitel präsentierte Forschungsstand umfasst sowohl politisch-konnotierte Beiträge, 

die mit positiven Bedeutungszuschreibungen und Überstilisierungen einhergehen, als auch neutrale 

wissenschaftliche Analysen, die neben den positiven Effekten auch die negativen beziehungsweise 

nicht-intendierten Folgen urbaner Gemeinschaftsgärten untersuchen und explizieren. Wie bereits 

einleitend herausgestellt, resultiert aus dieser Diskrepanz zwischen diesen unterschiedlich gelagerten 

Beiträgen die Notwendigkeit eines reflektierten Umgangs mit der Literatur. Daher soll im Folgenden 

die zunächst neutral gehaltene Darstellung diskutiert werden, indem noch einmal die zentralen 

Thesen aufgegriffen werden, divergierende Perspektiven einander gegenüber gestellt sowie 

Interdependenzen zwischen den Beiträgen aufgezeigt werden. Auf diese Weise wird erneut deutlich, 

dass das Phänomen des urbanen Gärtnerns nicht nur von einer ihm inhärenten Komplexität 

charakterisiert ist, sondern dass auch themenübergreifende Zusammenhänge bestehen, die eine 

differenzierte Auseinandersetzung zu einem anspruchsvollen Unterfangen machen. 

In dem Teilkapitel „Praktiken der Raumaneignung“ (3.2.1) wird auf den Sachverhalt verwiesen, 

dass urbane Gemeinschaftsgärten durch ihre Platzierung auf städtischen Brachflächen und einer 

damit einhergehenden Wiederbelebung sogenannter „Nicht-Orte“ (Wißmann 2014, 1) die 

Auseinandersetzung mit der Stadtpolitik fördern und als Intervention im öffentlichen Raum auf 

Planungsmissstände bezüglich des städtischen Grüns und der Grünflächenversorgung hinweisen (vgl. 

Müller 2014; Scheve 2014; Lange 2013; Kropp 2012; Rosol 2006). Mit den raumaneignenden 

Praktiken geht nach Meinung einiger AutorInnen eine Kritik an ökonomischen Verwertungslogiken 

einher, die zunehmend auch den Umgang mit dem städtischen Raum zu bestimmen scheinen. Diese 

sollen durch subversive Praktiken der Raumaneignung durchbrochen werden und auf diese Weise 

zum einen zu einer Neuaushandlung des allgemeinen Urbanitätsverständnisses führen und zum 

anderen den Fokus auf die Belange der StadtbewohnerInnen lenken. Soziale Faktoren sollen im 

Gegensatz zu ökonomischen Faktoren in stadtplanerischen Entscheidungsprozessen priorisiert 

werden. Darüber hinaus soll auf diese Weise der Dualismus Stadt-Natur überwunden werden und 

Natur als zentrales Moment in das Urbanitätsverständnis integriert werden. Dieser Sachverhalt und 

die Logik des Sowohl-als-auch wird dabei als konstitutives Moment ausgewiesen, das den zentralen 

Unterschied zu Kleingarten- und Schrebergartenkolonien ausmacht. 

Der Umzug des Berliner Gemeinschaftsgartens Rosa Rose wird in diesem Zusammenhang als 

praktisches Beispiel herangezogen und als eine spielerische Form des politischen Aktivismus 

ausgewiesen, der auf kreativen Inszenierungsformen basiert. Diese würden sich für die Generierung 



68 
 

von Aufmerksamkeit als besonders effektiv erweisen (vgl. Werner 2012; Baier et al. 2011). Es bleibt 

jedoch zu fragen, ob diese Konstatierung, dass das politische Engagement in und durch urbane 

Gemeinschaftsgärten spielerisch und durch eine kreative Leichtigkeit zu charakterisieren sei und 

somit eine gewisse Beliebigkeit suggeriert wird, wirklich haltbar ist, denn auf diese Weise scheinen 

Aushandlungsprozesse mit anderen AkteurInnen wie beispielsweise StadtplanerInnen, 

GrundstückseigentümerInnen und InvestorInnen nicht nur vereinfacht dargestellt zu werden, 

sondern zum Teil auch ihrer Sichtbarkeit entzogen zu werden.  

Urbane Gemeinschaftsgärten sind in die Strukturen von Städten eingebunden und unterliegen 

zahlreichen sozialen und politischen Aushandlungsprozessen. Somit sind sowohl das 

Handlungspotential der GärtnerInnen als auch mit den Gärten einhergehende Möglichkeiten des 

politischen Engagements - zumindest zu einem gewissen Teil - begrenzt. Dieser Aspekt wird 

insbesondere durch die Explikationen zu dem Verhältnis von urbanen Gemeinschaftsgärten und der 

Stadtpolitik deutlich, da konfligierende Interessen die potentiell positiven Effekte der Gärten 

behindern können (Teilkapitel 3.4).  

Darüber hinaus verweist die Studie von Chiara Certomá (2011) darauf, dass der Widerstand 

gegen biopolitische Formen der Macht, die sie in der städtischen Grünflächenverwaltung identifiziert, 

mit einer spezifischen Rahmung urbaner, gärtnerischen Praktiken einhergehen muss, um eine 

Repolitisierung der Umweltdebatte überhaupt erreichen zu können. Die Reinterpretation klassischer 

Umwelttheorien in post-moderne Ansätze des Umweltaktivismus konstituiert daher nicht nur ihren 

innovativen Charakter, sondern generiert gleichzeitig eine diskursive Anschlussfähigkeit und 

Sichtbarkeit. In eine ähnliche Richtung weist auch die Studie von Claire Nettle (2014), die das 

Phänomen des Urban Gardening als Abspaltung der Umweltdebatte charakterisiert und eine 

komparable Rahmung der Themenkomplexe identifiziert. Insofern erscheinen die Ausdrucksformen 

des politischen Aktivismus sowie die Subversivität raumaneignender Praktiken keineswegs beliebig 

oder gar rein spielerisch zu sein.  

Teilkapitel 3.2.2 befasst sich mit den gesellschaftlichen beziehungsweise sozialen Aspekten 

urbaner Gemeinschaftsgärten und benennt zahlreiche Themen, die wiederkehrend einen 

Zusammenhang zwischen dem Phänomen und dem Status Quo der Gegenwartsgesellschaft 

herstellen sowie abstrahierend betrachtet, die Möglichkeiten eines guten und nachhaltigen Lebens 

im urbanen Raum diskutieren. So steht in zahlreichen Studien zu Beginn die These, dass das 

zunehmende Interesse an und die steigende Partizipation in urbanen Gemeinschaftsgärten als eine 

Krisenreaktion auf die Probleme, Unsicherheiten und Komplexität der Gegenwartsgesellschaft 

anzusehen ist. Zum einen greifen die Gärten ökologische, ökonomische, politische und soziale 

Aspekte auf und problematisieren beziehungsweise reflektieren diese (vgl. Müller 2015, 2004; 

Borgstedt 2012; Baier et al. 2011; Turner et al. 2011). Zum anderen haben sie die Funktion inne, die 



69 
 

Gesellschaft und ihre Missstände zu erkennen und auf Sehnsüchte der städtischen Bevölkerung 

hinzuweisen (vgl. Reuterberg 2012). So wird beispielsweise die Besinnung auf Praktiken des 

Selbermachens oder aber auch die Wiederentdeckung von Allmenden und Gemeingütern als 

Anzeichen eines sozialen Wandels betrachtet (vgl. Müler 2014; Baier 2012a, 2012b; Baier et al. 2011). 

Gleichzeitig wird jedoch gefragt, ob urbane Gemeinschaftsgärten das Ergebnis eines bereits 

stattgefundenen sozialen Wandels sind oder ob sie sozialen Wandel erst hervorbringen (vgl. 

Borgstedt 2012).  

Eine Frage, die nicht eindeutig beantwortet wird beziehungsweise beantwortet werden kann, 

zumal derartige Zuschreibungen nicht durch wissenschaftliche Erhebungen untersucht 

beziehungsweise fundiert werden. Auch hier erscheint ein Sowohl-als-auch naheliegend und die 

Frage, woher das Interesse an urbanen Gemeinschaftsgärten stammt, durchaus berechtigt. Folgt 

man der Studie von Marit Rosol (2006) steht jedoch das Gärtnern an sich als motivationales Moment 

im Zentrum und politische, soziale und ökologische Faktoren erweisen sich als sekundär. Aus dieser 

Perspektive gilt es daher zu fragen, ob die Zuschreibung, der urbane Gemeinschaftsgarten sei 

Ergebnis und Motor sozialen Wandels, die tatsächlichen Interessen urbaner GärtnerInnen 

widerspiegelt. Gleichzeitig scheint eine Notwendigkeit zu bestehen, zwischen den Motiven von 

GarteninitiatorInnen und Partizipierenden zu unterscheiden, da die mit der gärtnerischen Praxis 

verbundenen Zielsetzungen der unterschiedlichen AkteurInnen durchaus divergieren können.  

In diesem Zusammenhang drängt sich die Frage auf, ob soziale Praktiken auch dann als politisch 

ausgewiesen werden können, wenn sie von den AkteurInnen selbst nicht derart verstanden und 

gerahmt werden und eine derartige Charakterisierung nur in der Außensicht nachvollziehbar wird? 

So verweist beispielsweise Claire Nettle (2014) in ihrer Studie darauf, dass Urban Gardening als 

soziale Bewegung eine neue Form des politischen Aktivismus impliziert, die von den Beteiligten 

bewusst gewählt wird. Das politische Engagement innerhalb der Gärten geht selten mit einem 

offenen Protest einher, sondern setzt auf die Bedeutung von Vorbildern und auf die 

Veranschaulichung alternativer Handlungs- und Entscheidungsmöglichkeiten. Nettle beschreibt den 

politischen Aktivismus in urbanen Gemeinschaftsgärten daher als konstruktiven Aktivismus, der sich 

vor allem über alltägliche Praktiken konstituiert. Trotzdem erscheint ihr das Attribut ‚politisch‘ aus 

wissenschaftlicher Perspektive nur dann adäquat, wenn eine Reformulierung des Politischen 

vorgenommen wird. Diese müsse auch alltägliche Praktiken in den Terminus der Politik integrieren 

können, die auf die soziale Ordnung ausgerichtet sind und ein gewisses Maß an Aushandlung und 

Kontroversen implizieren. Die Studie verdeutlicht, dass eine differenzierte Auseinandersetzung mit 

dem politischen Gehalt urbaner Gemeinschaftsgärten sowie den Zielsetzungen der AkteurInnen 

notwendig ist, da die Ausweisung der gärtnerischen Praktiken als alternative Form eines politischen 



70 
 

Aktivismus erst durch den genauen Umgang mit dem empirischen Material sowie den 

zugrundliegenden wissenschaftlichen Theorien und Fachtermini möglich gemacht wurde.   

Ein weiterer Themenkomplex, der in Kapitel 3.2.2 dargestellt wird, basiert auf der These, dass 

urbane Gemeinschaftsgärten den AkteurInnen als Möglichkeit der Selbstverortung im städtischen 

Raum dienen, indem sie einen Ort der Resonanz- und Gemeinschaftserfahrung bieten (vgl. Müller 

2015; Borgstedt 2012; Baier et al. 2011). Die Konstruktion von Identitäten wird von den AutorInnen 

als reflexive Daueraufgabe ausgewiesen, die sich insbesondere in modernen Gesellschaften aufgrund 

ihrer Komplexität schwierig erweisen kann. Die Partizipation an einem urbanen Gemeinschaftsgarten 

kann aus Sicht einiger AutorInnen durch die Konstitution lokaler Symbol- und Sinnzusammenhänge 

nicht nur Stabilität, sondern auch Handlungsorientierung generieren, die den GärtnerInnen zum 

einen Sicherheit und zum anderen Möglichkeiten der Abgrenzung und damit einhergehend der 

Selbstverortung bietet. Darüber hinaus wird über die praktische Tätigkeit im Garten die Möglichkeit 

eigenleiblichen Spürens konstituiert, die mit einer Einsicht in die eigene Handlungsfähigkeit 

einhergehen kann (vgl. Baier et al. 2011). Diese führe wiederum zu einer körperbetonten 

Auseinandersetzung mit der Umwelt.  

Diese Ausführungen müssen kritisch hinterfragt werden, da die AutorInnen ihre Explikationen 

weder empirisch belegen können, noch untersuchen, inwiefern die Partizipation an urbanen 

Gemeinschaftsgärten tatsächlich eine nachhaltige Wirkung für die AkteurInnen über die Grenzen des 

Gartens hinweg aufweist und somit zu dem vielfach postuliertem Re-Grounding beiträgt. Aus diesem 

Grund werden sie an dieser Stelle als positive Bedeutungszuschreibungen ausgewiesen, ohne dass 

damit jedoch das Potential der Gärten für Abgrenzungsmechanismen, Selbstverortung und die 

Konstruktion von Identitäten über Identifikationsprozesse gänzlich negiert werden soll. Diese 

müssten jedoch empirisch genauer untersucht und belegt werden.  

Lediglich bezüglich der Betonung verkörperter Erfahrungen muss eingeräumt werden, dass die 

wissenschaftlichen Studien zum bodily learning zeigen, dass das gärtnerische Engagement zu der 

Entwicklung eines nachhaltigen urbanen Lebensstils beitragen kann und insofern auch über die 

Grenzen des Gartens hinweg einen Einfluss auf das Leben der Partizipierenden haben kann (vgl. 

Manhood et al. 2011; Turner 2011). Ein nachhaltiger Lebensstil impliziert einen schonenden Umgang 

mit Ressourcen, der ihren Zugang und Gebrauch für nachkommende Generationen gewährleisten soll 

und insofern in langfristiger Perspektive eine Gerechtigkeitskomponente enthält. Dieser Sachverhalt 

kann jedoch nicht mit der These, der Garten sei ein Ort des Re-Groundings, gleichgesetzt werden. Ein 

nachhaltiger Lebensstil bedeutet keineswegs, sich in unsicheren Lebensumständen langfristig 

einzurichten und mit komplexen Gesellschaftsstrukturen umgehen zu können. Darüber hinaus wird 

in den Studien darauf verwiesen, dass keine Kausalbeziehung zwischen der Partizipation an einem 

urbanen Gemeinschaftsgarten und der Ausrichtung alltäglicher Praktiken an dem Leitbild der 



71 
 

Nachhaltigkeit anzunehmen ist. Es besteht lediglich das Potential. Ob sich dieses jedoch tatsächlich 

realisiert, ist abhängig vom jeweiligen Einzelfall. Und genau hier ließe sich die Frage wiederholen: Ist 

der Garten Ergebnis oder Treiber sozialen beziehungsweise in diesem Fall individuellen Wandels? 

Die These einiger AutorInnen, dass urbane Gemeinschaftsgärten die Entwicklung 

gemeinschaftlicher und nachbarschaftlicher Strukturen fördern, wird wiederkehrend angeführt (vgl. 

Müller 2014; Baier & Biesecker 2010). In diesem Zusammenhang wird jedoch aus wissenschaftlicher 

Perspektive darauf verwiesen, dass der Terminus Gemeinschaft durchaus kritisch zu sehen ist (vgl. 

Hitzler 1998; Scheve 2014). Zum einen impliziert die Explikation, dass erst durch den 

Gemeinschaftsgarten eine Gemeinschaft entstehe, einen zuvor vollzogenen Verlust, dessen Ursprung 

vielfach nicht ausgemacht wird und wenn, dann singulär als historisches Resultat des Kapitalismus 

und der Ökonomisierung aller Lebensbereiche ausgewiesen wird (vgl. Baier 2012b). Zum anderen 

erweckt der Terminus den Eindruck, die Gartengruppe sei homogen. Homogenität kann jedoch – wie 

in einigen wissenschaftlichen Studien belegt wurde – nicht konstatiert werden. Heterogene 

Interessen und Ziele, Aushandlungsprozesse und Konflikte sowie Diebstahl sind in urbanen 

Gemeinschaftsgärten alltäglich und werden durch den wiederkehrenden Verweis auf die Entstehung 

einer Gemeinschaft zumindest teilweise verdeckt (vgl. Nettle 2014; Scheve 2014; Rosol 2006). Ihre 

Sichtbarkeit ist jedoch notwendig, um eine kritische Auseinandersetzung mit dem Phänomen zu 

ermöglichen. Beispielsweise kann auf diese Weise das Postulat, die Gärten würden eine Abkehr vom 

Privateigentum implizieren, hinterfragt werden und eine Diskrepanz zwischen Anspruch und 

Wirklichkeit sichtbar werden. Gleichzeitig können potentielle Probleme innerhalb der Gartengruppe 

in den Fokus einer Untersuchung rücken. Darüber hinaus widersprechen schon die Explikationen 

einiger AutorInnen, dass innerhalb des Gartens Heterogenitäten und Differenzen unter den 

AkteurInnen produktiv verhandelt werden, der Idee einer homogenen Gemeinschaft (vgl. Nettle 

2014; Kropp 2012).  

In diesem Zusammenhang sollen auch noch einmal die Studien zum Sozialkapital und zur 

Netzwerkbildung innerhalb urbaner Gemeinschaftsgärten aufgegriffen werden (vgl. Firth et al. 2011; 

Glover 2004). Diese zeigen deutlich, dass nicht alle AkteurInnen gleichermaßen von den Gärten 

profitieren und die Entstehung von Netzwerken vielfach mit einer Akkumulation von Sozialkapital 

einhergeht. Marginalisierte Personengruppen können durch die Konstitution neuer 

Sozialbeziehungen ihre soziale Position in den meisten Fällen nicht verändern beziehungsweise 

verbessern. Darüber hinaus zeigt sich, dass eine nicht-intendierte Diskriminierung von 

Marginalisierten nur durch einen reflektierten Umgang mit Heterogenitäten und potentiell 

konfligierenden Interessen verhindert werden kann (vgl. Glover 2004). Insofern ist der 

wiederkehrende Verweis auf die Entstehung einer Gemeinschaft, die in manchen Beiträgen geradezu 

mantrisch wirkt, durchaus problematisch einzuschätzen und muss im Rahmen einer differenzierten 



72 
 

Auseinandersetzung reflektiert werden, um nicht direkt sichtbare Aspekte wahrnehmen und 

untersuchen zu können.  

Ein letzter in Kapitel 3.2.2 behandelter Aspekt ist die Annahme, dass urbanes Gärtnern 

insgesamt zu einer Steigerung des Wohlbefindens und zu einem guten Leben in der Stadt beiträgt. 

Diese These wird von einigen Autoren in ähnlich repetitiver Weise vertreten, wie die Entwicklung 

einer Gemeinschaft. Tatsächlich wird in dieser Konstatierung jedoch selten der Kontext und die den 

Gärten inhärenten Organisations- und Gestaltungsstrukturen miteinbezogen. Die Studie von Alma 

Anne Clavin (2011) zeigt jedoch, dass urbane Gemeinschaftsgärten nur unter spezifischen 

Bedingungen zu einem guten Leben in der Stadt und zu einem Mehr an individuellem Wohlbefinden 

beitragen können. Aufbau, Gestaltung und Organisationsform der Gärten sind zentrale Faktoren. 

Dieser Sachverhalt ist insbesondere mit Rückgriff auf Teilkapitel 3.1 relevant, da hier auf die oftmals 

sehr unterschiedlichen Erscheinungsformen urbaner Gemeinschaftsgärten verwiesen wird. Insofern 

kann nicht von einer Kausalbeziehung ausgegangen werden und der postulierte Effekt muss als 

Ergebnis eines komplexen Zusammenspiels verschiedener Faktoren angesehen, ohne dabei jedoch 

ein generell existierendes Potential negieren zu wollen. 

 Eine ähnliche Komplexität charakterisiert auch das in Kapitel 3.3 präsentierte Thema, urbane 

Gemeinschaftsgärten seien als verwirklichte Modelle einer Postwachstumsökonomie zu verstehen. 

VertreterInnen dieses alternativen Wirtschafts- und Gesellschaftsansatzes fordern mit Verweis auf 

ein spezifisches Zukunftsszenario, das das kapitalistische Leitbild des stetigen Wachstums aufgrund 

der Endlichkeit von Rohstoffen kritisiert und damit einhergehende gesellschaftliche Umbrüche 

postuliert, den Ausbau subsistenzförmiger Produktionsformen. Dieser solle mit einem Rückbau der 

Industrie einhergehen, um ein resilientes und suffizientes Wirtschaftssystem zu erreichen, das 

langfristig und nachhaltig in der Lage ist, eine grundständige Versorgung der Menschen zu 

gewährleisten (vgl. Bennholdt-Thomsen 2012; Held 2012; Müller & Paech 2012; Paech 2012). Urbane 

Gemeinschaftsgärten werden in diesem Zusammenhang als praktische Ansatzpunkte für eine 

Verwirklichung der Postwachstumsökonomie und einer  Reformulierung der Nachhaltigkeitsdebatte 

angesehen, da die Gärten als Subsistenzkontext par excellence die negative Konnotierung von 

subsistenzförmiger Arbeit aufzuheben scheinen (vgl. Baier 2010; 2012a; 2012b). 

In diesem Zusammenhang kann jedoch mit einem Verweis auf die Annahme, dass urbane 

Gemeinschaftsgärten vielfach für die Belange sozialer Bewegungen instrumentalisiert werden (vgl. 

Nettle 2014), gefragt werden, inwiefern dieser Vorwurf auch für die VertreterInnen der 

Postwachstumsökonomie gilt, da sie ihre Thesen nicht weiter empirisch untermauern und somit 

fraglich ist, inwiefern ihre Zielsetzungen mit der Motivation urbaner GärtnerInnen konvergieren. 

Darüber hinaus muss das Potential urbaner Gärten, die städtische Bevölkerung mit lokal angebauten 

Nahrungsmitteln zu versorgen, in Frage gestellt werden, da die Nahrungsmittelproduktion zum einen 



73 
 

vielfach nicht einmal den Eigenbedarf der GärtnerInnen deckt und zum anderen eine hohe 

Schadstoffbelastung aufweisen kann (vgl. Wißmann 2014).  

Bisher gibt es wenige Studien, die das tatsächliche Produktionspotential der Garteninitiativen 

untersuchen. Deutlich wird jedoch, dass die Nahrungsmittelproduktion in der Stadt aufgrund dichter 

Bebauung, hohem Verkehrsaufkommen, erhöhter Emissionswerte sowie der Bodenverschmutzung 

durchaus auch eine problematische Kehrseite hat, die es zu bedenken gilt (Wißmann 2014). Somit 

erweist sich das Verhältnis von positiven Zuschreibungen und realen Potentialen erneut komplex und 

bedarf zur Klärung nicht nur einer differenzierten Betrachtung, die ergebnisoffen ist, sondern auch 

weitere wissenschaftliche Untersuchungen. 

Teilkapitel 3.4 präsentiert unterschiedliche Annahmen und Studien bezüglich des potentiell 

konfligierenden Verhältnisses von urbanen Gemeinschaftsgärten und der Stadtplanung. Es wird 

zunächst deutlich, dass ein generelles Interesse von den StadtplanerInnen an dieser neuen Form des 

urbanen Grüns besteht. Dieser Sachverhalt führt jedoch aufgrund eines Mangels an 

Handlungskonzepten nicht zu einer Integration der Gärten in die Stadtplanung (vgl. Bohn & Viljoen 

2012; Brückner 2012; Roso 2011, 2010; Hartsfield & Henderson 2008; Krummacher 2003). Auf der 

einen Seite bestehen beharrliche Bedenken bei den StadtplanerInnen gegenüber den Gärten, die sich 

vielfach auf fehlende Leitbilder, Unwissen und Vorurteile zurückführen lassen (vgl. von der Haide 

2014; Dams 2012). Auf der anderen Seite verbleiben urbane Gemeinschaftsgärten in einer 

rechtlichen Grauzone, die eine langfristige Planbarkeit durch befristete Pachtverträge und die 

Bedrohung von Überbauung behindert (vgl. von der Haide 2014; Schmelzkopf 2002; Stone 2002). Wie 

problematisch dieser Umstand für urbane Gemeinschaftsgärten einzuschätzen ist, wird eindrücklich 

durch das Beispiel New York gezeigt (vgl. Schmelzkopf 2012; Stone 2012).  

Darüber hinaus geht eine staatliche Förderung der Gärten vielfach mit spezifischen Problemen 

einher, da diese nur bei einer Zusicherung steter öffentlicher Zugänglichkeit gewährleistet wird, so 

dass Vandalismus und Diebstahl nicht vorgebeugt werden kann (vgl. Baier 2012c). Interessant ist in 

diesem Zusammenhang der Widerspruch zu der Konstatierung von Ella von der Haide (2014), dass 

urbane Gemeinschaftsgärten kaum von Vandalismus betroffen seien. An dieser Stelle lässt sich nicht 

klären, wie die Realität in den Initiativen aussieht. Allerdings kann vorweggenommen werden, dass 

die Ergebnisse der hier vorliegenden Studie eher dafür sprechen, dass Diebstahl und Vandalismus 

durchaus zwei ernstzunehmende Probleme sind. 

Auch der Versuch, über urbane Gemeinschaftsgärten das zivilgesellschaftliche Engagement zu 

fördern, muss in diesem Zusammenhang diskutiert werden. So scheint das steigende Interesse 

städtischer Entscheidungsträger maßgeblich darauf zu beruhen, die Kosten für die städtische 

Grünflächenpflege durch die Gärten verringern zu können und die Verantwortung für die 

Grünflächenversorgung auf zivilgesellschaftliche AkteurInnen zu übertragen (vgl. Rosol 2011, 2010; 



74 
 

Beilin & Hunter 2011). Ob dieser Umgang langfristig erfolgreich sein kann, wird in den präsentierten 

Beiträgen sehr unterschiedlich bewertet und von zahlreichen stadtpolitischen Faktoren abhängig 

gemacht. Eine Instrumentalisierung des Phänomens durch stadtpolitische Entscheidungsträger ist 

jedoch da als besonders problematisch anzusehen, wo sie mit einer Reglementierung urbaner 

Gemeinschaftsgärten einhergeht, da auf diese Weise die Potentiale von bottom-up Mechanismen 

eingedämmt werden (vgl. Brückner 2012). Gleichzeitig kann mit Rückbezug auf die spezifischen 

Eigenschaften, die zu einer Steigerung des Wohlbefindens und somit zu einem guten Leben in der 

Stadt beitragen, konstatiert werden, dass gerade die Flexibilität urbaner Gemeinschaftsgärten und 

die Möglichkeit, über feedback-loops zu lernen und eine Neuausrichtung des Gartens vorzunehmen, 

aufrecht erhalten werden müssen, damit die Gärten ihr positives Potential entfalten können (vgl. 

Clavin 2011). Insofern müssen Reglementierungsversuche und gestalterische Vorschriften durch 

StadtplanerInnen durchaus problematisch eingeschätzt werden.  

Aus dieser Perspektive ist den Studien, die darauf verweisen, dass ein Monitoring der positiven 

Effekte urbaner Gemeinschaftsgärten für eine gelungene Integration in die Stadtplanung notwendig 

sei, zunächst einmal zuzustimmen. Kritisch muss jedoch ihre Ausrichtung angesehen werden, da sie 

nur marginal mit der Realität der Bewegung übereinstimmen (vgl. Beilin & Hunter 2011; Turner et al. 

2011). So fordern die AutorInnen, dass numerische Variablen für die Messung der positiven Effekte 

formuliert werden müssen. Mag dies für einen Nachweis naturwissenschaftlicher Aspekte 

(Biodiversität, Wärmeentwicklung, Energieeinsparung und ähnliches) ein adäquater Weg sein, 

erscheint ein derart gelagertes Verfahren für soziale und psychologische Faktoren ungeeignet.  

So fokussiert eine quantitativ ausgerichtete Forschung immer das Gegebene und nicht direkt 

ersichtliche Elemente, wie beispielsweise die Entstehung von neuen sozialen Strukturen durch 

bottom-up Prozesse, werden vernachlässigt (vgl. Lamnek 2005), weil unerwartete und instruktive 

Informationen durch feststehende Kategorien ausgeschlossen werden. Ein Sachverhalt der 

insbesondere aufgrund der hier präsentierten Widersprüche innerhalb des Forschungsstands 

problematisch erscheint. Soziale Phänomene sind zudem immer prozesshaft und an ihren jeweiligen 

Kontext gebunden, so dass eine standardisierte Messbarkeit sozialer Faktoren zu hinterfragen ist (vgl. 

Lamnek 2005). Die positiven wie auch negativen Effekte urbaner Gemeinschaftsgärten sind 

zumindest in ihrer sozialen und politischen Dimension derart komplex und interdependent, dass ein 

statistisches Monitoring für ihre Analyse ungeeignet erscheint.  

Abschließend soll noch einmal auf die Kritik einiger AutorInnen an urbanen Gemeinschaftsgärten 

eingegangen werden, die in Teilkapitel 3.5 dargestellt wird. In diesem Zusammenhang wird darauf 

verwiesen, dass die BetreiberInnen der Gärten durchaus ökonomische Interessen verfolgen (vgl. 

Wißmann 2014; Dams 2012). Auf diesen Sachverhalt ist bereits in Kapitel 3.1 hingewiesen worden, 

da die Organisationsform gGmbH, die sich für zahlreiche Projekte durchzusetzen scheint, eine 



75 
 

organisatorische Orientierung an ökonomischen Faktoren impliziert. Inwiefern dies die Postulate der 

Bewegung unterwandert, indem beispielsweise ökonomische Zwänge die Umsetzung sozialer Ziele 

negativ tangieren, wird nicht analysiert. Rentabilität wird jedoch als Kriterium für ein langfristiges 

Bestehen der Gärten ausgewiesen (vgl. Wißmann 2014). Auf diese Weise scheint eine Diskrepanz zu 

der These vorzuliegen, dass urbanes Gärtnern stets mit einer kritischen Haltung gegenüber Konsum 

und Massenware sowie mit der Infragestellung kapitalistischer Annahmen, wie beispielsweise dem 

Wachstumsparadigma, einhergehe (vgl. Baier 2012a, 2012b; Baier et al. 2011; Müller 2004). 

Eine weitere Kritik bezieht sich auf die ökologischen Ansprüche urbaner GärtnerInnen und das 

Postulat eines nachhaltigen Gartenkonzeptes. Beides kann laut Carmen Dams (2012) aufgrund 

mangelnder Kreislaufwirtschaft und dem Flexibilitätsanspruch nicht realisiert werden. Der Zukauf von 

Erde sowie der Anbau in Hochbeeten – gängige Praktiken in urbanen Gemeinschaftsgärten – werden 

als Hemmnis für einen nachhaltigen Gartenbetrieb dargestellt. Obwohl diese Kritik nicht abgewiesen 

wird, soll an dieser Stelle erneut auf die Potentiale der Gärten im Zusammenhang mit einem 

nachhaltigen Urbanismus verwiesen werden (vgl. Holland 2004; Heather 2000; Armstrong 2000). Die 

Studien, die in Teilkapitel 3.4 zu finden sind, zeigen anhand wissenschaftlicher Belege eindeutig, dass 

urbane Gemeinschaftsgärten die Nachhaltigkeit im städtischen Raum durchaus befördern können. 

Mag die Kritik an der internen Gestaltung der Gärten berechtigt erscheinen, kann dies nicht zu einer 

vollständigen Negation des Potentials für den Umweltschutz führen. 

Im Gegensatz dazu erscheint die Kritik, urbane Gärten würden zu Prozessen der Gentrifizierung 

beitragen, auf den ersten Blick berechtigt (vgl. Baier 2012; Schmelzkopf 2002; Stone 2002). Unter 

Rückbezug auf verschiedene Erklärungsansätze zur Gentrifizierung scheint das Phänomen als das 

Resultat kultureller, sozialer und wirtschaftlicher Prozesse, so dass ersichtlich wird, dass auch hier ein 

komplexes Zusammenspiel unterschiedlichster Faktoren maßgeblich ist (vgl. Twickel 2011; Friedrichs 

2010; Smith 1996). Durch eine derartig differenzierte Betrachtung ist es zum einen möglich, die 

Zuschreibung einer Kausalbeziehung zwischen urbanen Gemeinschaftsgärten und dem 

Gentrifizierungsprozess als vereinfachend auszuweisen und zum anderen die Relevanz einer 

Stadtpolitik, die der Gentrifizierung und zunehmenden Segregation aktiv entgegen wirkt, deutlich zu 

machen. Das negative Urteil, urbane Gemeinschaftsgärten seien Motor der Gentrifizierung, ist daher 

als simplifizierende Darstellung auszuweisen. Inwiefern mit den Initiativen jedoch nicht-intendierte 

Effekte einhergehen, die das soziale Umfeld im städtischen Raum negativ beeinflussen, ist eine 

berechtigte Frage, die bisher nicht abschließend untersucht wurde.  

Resümiert man die Zusammenschau der hier präsentierten Beiträge, fällt auf, dass sich zwischen 

den einzelnen Inhalten nicht nur Querverweise, sondern auch Widersprüche ergeben. Auf der einen 

Seite verdeutlicht dies das komplexe Zusammenspiel unterschiedlicher Faktoren, die das Phänomen 

und dessen Wirkung auf den städtischen Raum und die Bevölkerung charakterisieren. Auf der 



76 
 

anderen Seite erschwert dies eine Annäherung an das Phänomen. Letztlich wird allerdings sehr gut 

deutlich, dass nur durch einen reflektierten Umgang mit der Literatur eine differenzierte Sichtweise 

erreicht werden kann, die nicht direkt ersichtliche Aspekte, nicht-intendierte Folgen und potentiell 

negative Effekte des Phänomens integriert. In dem nun folgenden Kapitel werden die theoretischen 

Ansätze, die in dieser Arbeit verwendet werden, expliziert. Diese werden dazu genutzt, die zentralen 

Aspekte des Forschungsstandes aus einer theoretisch fundierten Sicht erneut zu diskutieren.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

Teil II -  Theoretische Auseinandersetzung mit Urbanen 

Gemeinschaftsgärten 
 

 

[Bildnachweis: Baier et al. 2013, 179] 

 

 



78 
 

3. Eine andere Welt ist pflanzbar!? Theoriegeleitete Auseinandersetzung mit 

urbanen Gemeinschaftsgärten 

Das folgende Kapitel widmet sich der dieser Arbeit zugrundeliegenden Theorieansätze, ihrer 

zentralen Annahmen sowie ihrer Relevanz für die Formulierung von forschungsleitenden Fragen zu 

dem Phänomen urbaner Gemeinschaftsgärten. Zum einen handelt es sich um die Theorie der Praxis 

des französischen Soziologen Pierre Bourdieu; zum anderen um den theoretischen Ansatz der 

Automatismenforschung, der im Rahmen einiger Arbeiten der ForscherInnengruppe am 

gleichnamigen Graduiertenkolleg ‚Automatismen‘ an der Universität Paderborn entwickelt wurde. 

Die beiden Theorien werden in dieser Arbeit miteinander in Verbindung gesetzt, da auf diese Weise 

eine Perspektive eröffnet wird, die Aspekte sichtbar macht, die in den bisherigen Forschungsarbeiten 

zu urbanen Gemeinschaftsgärten wenig Beachtung fanden.  

So ermöglicht die Verknüpfung der theoretischen Konzepte, die Entstehung unbewusster 

Schemata auf individueller Ebene sowie eine damit potentiell einhergehende Konstitution sozialer 

Strukturen auf kollektiver Ebene an das objektiv gegebene Strukturgefüge der Gesellschaft – 

beziehungsweise an den gesellschaftlichen Raum – zurückzubinden, ohne dass die Relevanz der 

AkteurInnen sowie die ihrer Praktiken und den ihnen zugrundeliegenden Sinnmuster negiert werden. 

Auf diese Weise ergibt sich beispielsweise die Möglichkeit, urbane Gemeinschaftsgärten als soziale 

Felder zu theoretisieren, in denen sowohl die soziale Positionierung der AkteurInnen als auch 

dadurch bedingte habitualisierte Schemata von Bedeutung für die Partizipationschancen werden. 

Somit kann nicht nur nach den motivationalen Faktoren für das Interesse am städtischen Gärtnern 

erhoben werden, sondern es können auch soziostrukturelle Aspekte in Betracht gezogen werden.  

Zunächst wird es jedoch darum gehen, die gesellschaftstheoretischen Überlegungen Pierre 

Bourdieus und insbesondere dessen Kernstück – das Habituskonzept – zu präsentieren.  Da zentrale 

Elemente der Automatismenforschung auf den theoretischen Prämissen Bourdieus basieren, ist dies 

eine wichtige Grundlage, um ein Verständnis für den Automatismenansatz zu entwickeln. Daran 

anschließend werden die zentralen Charakteristika des Automatismenkonzeptes expliziert. Hier 

werden besonders diejenigen Aspekte hervorgehoben, die für die vorliegende Arbeit relevant 

erscheinen.56  

Das Kapitel wird mit einer theoriegeleiteten Diskussion des Forschungsstandes schließen. Dieser 

letzte Schritt dient nicht nur der Formulierung von Thesen, sondern auch als Vorbereitung der 

Explorationsstudie. 

 

                                                             
56 Da die Automatismenforschung von einem Verbund interdisziplinär arbeitender WissenschaftlerInnen 
vorangetrieben wurde, fällt sie sehr zum Teil sehr heterogen aus. Einen Anspruch auf Vollständigkeit möchte 
ich mit meinen Ausführungen daher nicht erheben. 



79 
 

3.1  Die Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu 

 „Hätte ich meine Arbeit in zwei Worten zu 

charakterisieren […], würde ich von 

strukturalistischem Konstruktivismus oder von 

konstruktivistischem Strukturalismus sprechen 

[…]“ (Bourdieu 1992b, 81). 

Pierre Bourdieus Theorie der Praxis und insbesondere der Habitus als dessen zentrales Konzept 

dienen zum einen der Fokussierung des Handelns und der sogenannten Alltagstheorien von 

AkteurInnen sowie der Überwindung des dialektischen Verhältnisses zwischen objektivistischen und 

subjektivistischen beziehungsweise makro- und mikrosoziologischen Forschungsansätzen (vgl. 

Bourdieu 1985a / b; Bourdieu & Wacquant 2013). Bourdieu begründet die Relevanz dieser 

Überwindung mit der Beobachtung, dass weder strukturalistische noch sozialphänomenologische 

Ansätze soziale Phänomene in ihrer Gänze erklären können, da Sozialität immer auf einer 

Interdependenz zwischen objektiv gegebenen Strukturen und sozialen Praktiken basieren.57 In 

diesem Zusammenhang erläutert er: 

„Und würde ich tatsächlich großen Wert auf Etikettierungen legen […], dann würde ich mich 

wahrscheinlich als genetischen Strukturalisten definieren. Ich gehe davon aus, daß die Analyse der 

objektiven Strukturen […] nicht zu trennen ist von der Analyse der Entwicklung mentaler 

Strukturen, die – auf der Ebene des biologischen Einzelwesens – sich aus der Inkorporierung 

sozialer Strukturen und der Genese dieser Strukturen selber noch erklären lassen […]“ (Bourdieu 

1992b, 31f.) 

Eine singuläre Fokussierung der strukturalistischen oder der phänomenologischen Perspektive auf 

soziale Wirklichkeit kann für ihn daher nur zu Verzerrungen führen und der Gegensatz zwischen 

beiden Theorierichtungen erscheint ihm nicht nur „völlig fiktiv“ (ebd., 50), sondern auch „höchst 

gefährlich“ (ebd., 50). Das Problem des Strukturalismus besteht für Bourdieu darin, die Bedeutung 

der AkteurInnen als TrägerInnen und ReproduzentInnen objektiver Strukturen zu vernachlässigen 

(vgl. Bourdieu 1974).58 Im Gegensatz dazu sieht er „[…] das Grundübel der Phänomenologie“ 

                                                             
57 Bourdieu setzte sich mit den Arbeiten von Claude Lévi-Strauss auseinander, der als zentraler Vertreter des 
Strukturalismus angesehen wird. Der Strukturalismus ist durch die Annahme eines „[…] engen 
Zusammenhang[s] zwischen den Sprachstrukturen und der Kultur einer Gesellschaft […]“ (Treibel 1997, 222) 
charakterisiert. Darüber hinaus beschäftigte er sich mit den sozialphänomenologischen Arbeiten von Harold 
Garfinkel, Alfred Schütz und Jean-Paul Sartre, die für ihn jedoch dem Alltagswissen der AkteurInnen zu stark 
verhaftet blieben (vgl. Treibel 1997).  
58 „Ich wollte […] die leibhaftigen Akteure wieder ins Spiel bringen, die durch Lévi-Strauss und die 
Strukturalisten, zumal Althusser, dadurch eskamoniert worden waren, daß man sie zu Epiphänomenen der 
Struktur erklärt hatte“ (Bourdieu 1992, 28). 



80 
 

(Bourdieu 2011, 11) darin begründet, „[…] die Primärerfahrungen des Sozialen zu beschreiben, ohne 

jemals die Frage nach den sozialen Bedingungen der Möglichkeit dieser Erfahrung als einer 

besonderen Erfahrung zu stellen“ (ebd., 11). Aus diesem Grund plädiert er für eine Verbindung 

beider Theorierichtungen, denn „[…] diese Theorien entfalten ihre volle Aussagekraft erst dann, 

wenn sie das aufnehmen, was die jeweils andere Theorie beizutragen hat […]“ (ebd., 11). Daher 

versucht er, einen ‚soziologischen Strukturalismus‘ zu entwickeln, der in der Lage ist die 

Verbindungen zwischen individuellen, institutionellen und symbolischen Strukturen einer 

Gesellschaft zu analysieren (vgl. Bourdieu 1989). Daher fordert Bourdieu: 

Die Sozialwissenschaften sollten sich der Tatsache bewusst sein, „[…] dass die Akteure in ihrer 

Alltagspraxis selbst Subjekte von soziale Welt konstituierenden Akten sind; heißt indes auch, daß 

sie unter anderem die Beschreibung der gesellschaftlichen Genese der Konstruktionsprinzipien zu 

ihrer Aufgabe nimmt […]“ (Bourdieu 1987, 729). 

Aus diesen Erläuterungen geht hervor, wieso Bourdieu die Untersuchung alltäglicher Praktiken zu 

seinem zentralen Forschungsgegenstand erhebt und sowohl Elemente objektivistischer als auch 

subjektivistischer Erklärungsansätze in seinem praxeologischen Forschungsansatz miteinander 

verbindet (vgl. Treibel 1997). Für ihn ist es kein „[…] Rückfall in die Naivitäten eines »Subjektivismus« 

oder »Personalismus«, wenn man daran erinnert, daß die objektiven Beziehungen letztlich nur 

mittels des Systems von Dispositionen ihrer Träger existieren und sich realiter nur durch das Produkt 

der Verinnerlichung objektiver Beziehungen realisieren“ (Bourdieu 1974, 40), so dass die 

Beschäftigung mit scheinbaren ‚Trivialitäten‘ des Alltags – wie beispielsweise mit dem Geschmack – 

absolut nachvollziehbar werden. Mit dem Habituskonzept stellt er ein Analyseinstrumentarium 

bereit, dass diesen Ansprüchen Rechnung trägt, da es als Vermittlungsinstanz zwischen der sozialen 

Position im Raum und dem Lebensstil einer Person fungiert (vgl. Bourdieu 1987). Das Verhältnis von 

Theorie und Empirie beschreibt er in einem Interview wie folgt: 

"Die Theorie steht selbstredend oben. Das theorein, das ist das Schauen, das ist die Gesamtschau. 

[...] Natürlich ist die Sicht der Generäle [von oben im Sinne der Theorie] nützlich; ideal wäre es, 

man könnte beides verbinden: den Überblick des Generals und die einzelne Wahrnehmung des 

gemeinen Soldaten im Getümmel. Theorie und Empirie ist nichts anderes!" (Pierre Bourdieu in: 

Zimmermann 2004, 214). 

Soziologische Theorien sind daher nicht als eins-zu-eins Replikation sozialer Wirklichkeiten zu 

verstehen (vgl. Bourdieu 1974). Vielmehr sind theoretische Konzepte „[…] Instrumente zum 

Begreifen der gesellschaftlichen Wirklichkeit, die sich daran messen lassen müssen, was sie für die 

Analyse dieser Wirklichkeit taugen“ (Krais & Gebauer 2002, 16).  



81 
 

Im Zuge dieser Überlegungen setzt sich Bourdieu kritisch mit der Rolle des Wissenschaftlers 

auseinander, indem er darauf hinweist, dass die Soziologie mit ihren theoretischen Begriffen nicht 

nur dazu beitrage, die soziale Welt zu erschaffen und soziale Ordnung zu (re)produzieren, sondern 

dass die WissenschaftlerInnen selbst aufgrund ihrer Positionen im sozialen Raum, Interessen haben, 

„[…] die nicht besser und nicht schlechter sind als die anderer corporate bodies“ (Bourdieu 1992b, 

49). Daher fordert er, dass die Instrumente der Soziologie auf die Soziologie selbst angewendet 

werden müssen: 

„Jede Aussage dieser Wissenschaft kann und muß zugleich auf das Wissenschaft treibende Subjekt 

selber wieder bezogen werden. Nur wenn es der Soziologe an dieser objektivierenden – und darin 

kritischen – Distanz fehlen läßt, gibt er denen recht, die in ihm einen terroristischen, zu allen Akten 

symbolischer Ordnung bereiten Inquisitor sehen. In die Soziologie tritt nur ein, wer die Bande und 

Verhaftungen löst, die ihn gemeinhin an eine Gruppe binden, wer den Glaubensüberzeugungen 

abschwört, die unabdingbar sind, um dazuzugehören, wer jegliche Mitgliedschaft oder 

Abstammung verleugnet“ (ebd., 49f.) 

Aus diesen Erläuterungen geht hervor, dass die soziologische Forschung in den Kampf um legitime 

Weltanschauungen verwickelt ist und somit potentiell zum Erhalt der sozialen Ordnung beiträgt. 

Indem sich die ForscherInnen jedoch bemühen, die sozialen Mechanismen der 

Aushandlungsprozesse offen zu legen, vermögen sie die Determinismen zu durchbrechen (vgl. ebd.).  

„Soll Sozialwissenschaft mehr sein als Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln, muß der 

Wissenschaftler jene Intention, die anderen in Klassen einzuordnen, um ihnen auf diese Weise zu 

verstehen zu geben, was sie sind und was sie zu sein haben […], analysieren; dann muß er […] jenes 

Verlangen nach schöpferischer Weltanschauung aufdecken, diese Art intuitis originarius, der die 

Dinge seiner Sicht gemäß erzeugen möchte (darin steckt die ganze Zwiespältigkeit der 

marxistischen »Klasse«, die Sein und Sein-Sollen zugleich ist)“ (Bourdieu 1985b, 29).59 

In den nun anschließenden Teilkapiteln wird es darum gehen, die zentralen Termini der Theorie der 

Praxis sowie die ihr inhärenten Prämissen darzulegen. Zunächst erfolgt daher eine Beschreibung, wie 

Bourdieu Gesellschaft theoretisch konzeptualisiert. Daran anschließend wird auf das Habituskonzept 

und die Verbindung von Struktur und Praxis genauer eingegangen. 

 

 

 

                                                             
59 Bourdieu kehrt sich in seiner Theorie bewusst von Karl Marx ab. Auf diesen Aspekt wird im weiteren Verlauf 
des Kapitels noch genauer eingegangen. 



82 
 

3.1.1 Zentrale Begriffe der Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu 

„Die »soziale Wirklichkeit« […] ist ein Ensemble 

unsichtbarer Beziehungen, die einen Raum 

wechselseitig sich äußerlicher Positionen bilden, 

Positionen, die sich wechselseitig zueinander 

definieren, durch Nähe, Nachbarschaft oder Ferne 

sowie durch ihre relative Position, oben oder 

unten oder auch zwischen beziehungsweise in der 

Mitte usw. In ihrem objektivistischen Moment 

stellt die Soziologie eine analysis situs dar […], da 

heißt eine Analyse der relativen Positionen und 

der objektiven Relationen zwischen diesen 

Positionen“ (Bourdieu 1992b, 138). 

Pierre Bourdieu konzeptualisiert Gesellschaft als einen sozialen Raum, der ähnlich eines 

geographischen Raumes mehrdimensional gedacht wird (vgl. Bourdieu 1987). Er kann in Analogie zu 

einer Landkarte verstanden werden, die „[…] einen Überblick bietet, einen Standpunkt oberhalb der 

Standpunkte, von denen aus die Akteure in ihrem Alltagsverhalten […] ihren Blick auf die soziale Welt 

richten“ (Bourdieu 1987, 277). Der soziale Raum ist daher im Sinne einer Matrix zu beschreiben, die 

sich durch Relationen von divergierenden AkteurInnenpositionen konstituiert.60 Die Verteilung 

innerhalb dieses Raumes ergibt sich für Bourdieu aufgrund dreier Dimensionen: „[…] dem 

Kapitalvolumen, der Kapitalzusammensetzung und einer Zeitdimension“ (Henning & Kohl 2011, 24).  

„Die Akteure verteilen sich mithin im globalen Raum in einer ersten Dimension entsprechend ihrem 

jeweiligen Besitz an Kapital in verschiedenen Varianten, und in einer zweiten Dimension 

entsprechend der Struktur ihres Kapitals, das heißt entsprechend dem relativem Gewicht jeder 

Kapitalart, ökonomisch und kulturell, im Gesamtvolumen ihres Kapitals“ (Bourdieu 1992a, 140). 

Je nach Nähe oder Ferne der sozialen Positionen, werden die AkteurInnen mehr oder weniger 

gemeinsame Merkmale aufweisen (vgl. Bourdieu 1992b).  

An dieser Stelle wird bereits deutlich, dass in Bourdieus Theorie das strukturelle 

Gesellschaftsgefüge im Sinne einer Sozialtopologie zu verstehen ist (vgl. Bourdieu 1985b).61 Somit 

entspricht die Strukturierung des sozialen Raumes der spezifischen Verteilung von Kapitalien und 

dem jeweiligen Zugang zu diesen. Darüber hinaus wird ersichtlich, dass „[…] es zwar theoretisch, aber 

nicht praktisch möglich ist, in zwei entgegengesetzten Regionen gleichzeitig Stellungen 

                                                             
60 Dazu siehe auch: Dirksmeier 2009. 
61 Dazu siehe auch: Zimmermann 2004; Henning & Kohl 2011. 



83 
 

einzunehmen“ (Bourdieu 1985b, 10). Drei Strukturkategorien sind in diesem Zusammenhang 

relevant: Soziale Klassen, Felder und das soziale Geschlecht (vgl. Krais & Gebauer 2002).  

Ähnlich wie Karl Marx beschreibt auch Bourdieu die Gesellschaft als Klassengesellschaft. Er 

betont, dass der Begriff der Sozialstruktur seines Erachtens nach nur dann wirklich ernst genommen 

wird, wenn als Voraussetzung gilt, „[…] daß jede soziale Klasse, da sie in einer historisch bedingten 

Sozialstruktur eine Stellung einnimmt, von ihren Beziehungen zu den anderen konstitutiven Teilen 

der Struktur derart berührt wird, daß sie diesen Positionseigenschaften verdankt, die von ihren rein 

immanenten Eigenschaften – wie etwa einem bestimmten Berufstypus oder materiellen 

Existenzbedingungen - relativ unabhängig sind“ (Bourdieu 1974, 42). Ein zentrales Postulat ist somit, 

dass die theoretischen Kategorien zunächst einmal an der Empirie bewiesen werden müssen und 

nicht als feststehende Attribute von AkteurInnen verstanden werden können (vgl. Bourdieu 1985b). 

Daher ist Bourdieus zentrale Kritik an Marx, dass die von ihm theoretisch konstruierten Klassen nicht 

real existieren, sondern durch politische Anstrengungen erst hergestellt werden müssten (vgl. 

Bourdieu 1992b): 

„So besteht der zentrale theoretizistische Fehler – Marx begeht ihn – darin, die Klassen auf dem 

Papier als reale Klassen zu behandeln, von der objektiven Homogenität der Bedingungen, 

Konditionierungen, folglich der Dispositionen – einer Homogenität, die aus der positionalen 

Identität im sozialen Raum erwächst -, auf die Existenz als vereinigte Gruppe, als Klasse zu 

schließen“ (ebd., 141f.)62 

Für Bourdieu ist somit nicht nur die objektiv gegebene Stellung innerhalb der gesellschaftlichen 

Struktur relevant, sondern auch das relationale Verhältnis, dass eine soziale Klasse zu anderen 

Klassen einnimmt. Beschreibungen von sozialen Klassen, die weder die spezifischen Verhältnisse 

einer Klasse in der Gesamtstruktur des sozialen Raumes beinhalten, noch eine historische und 

kulturelle Kontextualisierung vornehmen, gehen seiner Meinung nach die Gefahr ein, die Realität zu 

verfehlen. Daher schlussfolgert er: 

„Eine soziale Klasse ist vielmehr definiert durch die Struktur der Beziehungen zwischen allen 

relevanten Merkmalen, die jeder derselben wie den Wirkungen, welche sie auf die Praxisformen 

ausübt, ihren spezifischen Wert verleiht“ (Bourdieu 1987, 182). 

                                                             
62 „Damit wäre eine erste Bruchstelle mit der marxistischen Tradition benannt. In der Tat, entweder setzt diese 
kurzerhand konstruierte und reale Klassen gleich, und damit, wie es Marx noch selber Hegel vorwarf: die Sache 
der Logik mit der Logik der Sache; oder sie macht die Unterscheidung, in Gestalt des Gegensatzes von »Kasse-
an-sich«, die auf einem Komplex objektiver Bedingungen beruht, und der auf subjektiven Faktoren basierenden 
»Klasse-für-sich«, und beschreibt dann den Übergang der einen in die andere – sei es in einer absolut 
deterministischen oder aber vollkommen voluntaristischen Perspektive […]. Erscheint so der Übergang aus 
deterministischer Sicht als eine logische, mechanische oder organische Notwendigkeit […], so aus 
voluntaristischer Sicht als Ergebnis eines »Bewußtwerdungsprozesses« […]“ (Bourdieu 1985b, 14f.). 



84 
 

Aus dem Zitat geht außerdem hervor, dass Bourdieu nicht von simplen Kausalbeziehungen oder 

Kumulationseffekten ausgeht, denn „[…] in jedem einzelnen Faktor schlägt sich vielmehr auch die 

Wirkung aller übrigen nieder und die Vielzahl von Determinierungen führt keineswegs zur 

Indetermination, sondern im Gegenteil zur Überdeterminierung […]“ (Bourdieu 1987, 184). Daher 

fordert er, zwischen den Merkmalen einer Position im sozialen Raum und den Praktiken der 

AkteurInnen ein Netz aus Verbindungen zu knüpfen, die auf ihre jeweils spezifische Wirkung hin 

untersucht werden müssen.  

Vor diesem Hintergrund erklärt sich die Erweiterung des marxistischen Klassenkonzeptes, das 

maßgeblich vertikale Ungleichheiten betrachtet, um eine horizontale und eine zeitliche Dimension.63 

Aus dieser Integration ergibt sich, dass die Klasse im Verlauf eines Lebens durch sozialen Auf- bzw. 

Abstieg gewechselt werden kann (vgl. Bourdieu 1987). Dennoch sind die Chancen auf eine derartige 

Veränderung von der ursprünglichen sozialen Stellung im sozialen Raum nicht unabhängig, denn „[…] 

nicht alle Startpositionen [sind] mit derselben Wahrscheinlichkeit zu allen Endpositionen […]“ 

(Bourdieu 1987, 189) versehen. Dieser Sachverhalt verweist bereits auf die Annahme, dass 

unterschiedliche Kapitalformen in der Theorie Bourdieus unterschieden werden und dass diese je 

spezifische Eigenschaften aufweisen. 

 Bourdieu lehnt eine rein wirtschaftliche Konzeptualisierung des Kapitalbegriffes ab, da für ihn 

gesellschaftliche Austauschverhältnisse keineswegs nur warenförmig gedacht werden können (vgl. 

Bourdieu 1992a). Trotzdem verweist er darauf, dass auch nicht-käufliche Dinge ihren Preis haben und 

somit „[...] eine wirkliche allgemeine Wissenschaft von der ökonomischen Praxis [...] in der Lage sein 

[muss], auch solche Praxisformen miteinzubeziehen, die zwar objektiv ökonomischen Charakter 

tragen, aber als solche im gesellschaftlichem Leben nicht erkannt werden und auch nicht erkennbar 

sind" (ebd., 52). In diesem Zusammenhang erläutert Bourdieu: 

„[…] habe ich einmal gesagt, die Rolle der Soziologie bestünde darin, eine allgemeine Theorie der 

Ökonomie der Praktiken aufzustellen. Was für manche Anhänger des fast-reading (unter denen es 

leider auch viele Professoren gibt) nach schierem Ökonomismus klang, stand im Gegenteil für den 

Willen, die vorkapitalistischen Ökonomien und die Ökonomien ganzer Sektoren innerhalb der 

sogenannten kapitalistischen Ökonomien, die gerade nicht nach dem Gesetzt jenes Interesses 

funktionieren, das als Streben nach (finanzieller) Profitmaximierung definiert ist, dem Zugriff des 

(marxistischen oder neomarginalistischen) Ökonomismus zu entziehen. Das ökonomische 

Universum setzt sich aus mehreren ökonomischen Welten zusammen, von denen jede ihre eigene 

»Rationalität« besitzt und Dispositionen zugleich voraussetzt und nach sich zieht, die »vernünftig« 

(eher als rational) und auf di zu jeder dieser Welten gehörenden Regelhaftigkeiten abgestimmt 

                                                             
63 Die vertikale Dimension wird durch das Kapitalvolumen bestimmt, die horizontale Dimension durch die 
Struktur des Kapitals und die zeitliche Dimension wird durch die Laufbahnklasse bestimmt (vgl. Bourdieu 1987).  



85 
 

sind, auf die »praktische Vernunft«, die für jede von ihnen jeweils kennzeichnend ist“ (Bourdieu 

2011, 188). 

Er unterscheidet vier Formen von Kapital: Das ökonomische Kapital, das kulturelle Kapital, das soziale 

Kapital sowie das symbolische Kapital. Die unterschiedlichen Kapitalformen und ihre Verteilung 

nehmen wiederum einen zentralen Stellenwert in seiner Konzeption von Gesellschaft ein, da die 

Verteilstruktur des Kapitals der Sozialstruktur einer Gesellschaft bzw. der Strukturierung des sozialen 

Raumes entspricht und wiederum vermittelt über den Habitus auch die Praktiken beeinflusst (vgl. 

Bourdieu 1992a/b). Die Verteilung kann sich jedoch im Zeitverlauf verändern, so dass die Relationen 

innerhalb des sozialen Raumes keineswegs als feststehend konzeptualisiert sind.  

Das ökonomische Kapital „ist unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, eignet sich besonders 

zur Institutionalisierung in Form des Eigentumsrechts […] und meint alle geldwerten Waren und 

Produkte oder deren abstrakte Entsprechung“ (Henning & Kohl 2011, 23). Diese Kapitalform kann für 

sich genommen jedoch noch keine machtvolle Position innerhalb des sozialen Raumes garantieren, 

denn „[…] erst dann, wenn es mit den beiden anderen Kapitalforen einhergeht, kann jemand 

wirkliche Macht ausüben. Diese beiden anderen Kapitalformen nennt Bourdieu das kulturelle Kapital 

und das soziale Kapital" (Treibel 1997, 229). 

Das kulturelle Kapital tritt in drei Formen auf: eine inkorporierte Form im Sinne der 

Primärsozialisation und Bildung, eine objektive Form, die kulturellen Besitztümern wie beispielsweise 

Gemälden entspricht, sowie in institutionalisierter Form, die Adels- und Bildungstitel entspricht und 

nach Bourdieu gesondert behandelt werden muss (vgl. Bourdieu 1992a). Inkorporiertes kulturelles 

Kapital setzt – wie seine Bezeichnung bereits nahelegt – eine Verkörperung voraus. Daher kostet 

dessen Aneignung persönliche Investition und kann nicht im Sinne einer Delegation weitergegeben 

werden (ebd.). 

"Inkorporiertes Kapital ist ein Besitztum, das zu einem festen Bestandteil der »Person«, zum 

Habitus geworden ist; aus »Haben« ist »Sein« geworden" (Bourdieu 1992a, 56). 

Auf diese Weise bleibt das inkorporierte Kulturkapital an den jeweiligen Kontext seiner Aneignung 

gebunden und hinterlässt Spuren, wie anhand des Beispiels, eine spezifische Weise des Sprechens 

verinnerlicht zu haben, deutlich wird.64 Die Sozialisation, die Bourdieu in seiner Theorie als 

Habitualisierung bezeichnet (vgl. Baumgart 2004), ist daher als Akkumulation von kulturellem Kapital 

zu charakterisieren. Dieser Prozess verläuft allerdings verschleiert und ist somit quasi unsichtbar. Das 

                                                             
64 „Weil die sozialen Bedingungen der Weitergabe und des Erwerbs von kulturellem Kapital viel verborgener 
sind, als dies beim ökonomischen Kapital der Fall ist, wird es leicht als bloßes symbolisches Kapital aufgefaßt; 
d.h. seine wahre Natur wird verkannt, und es wird stattdessen als legitime Fähigkeit oder Autorität anerkannt, 
die auf allen Märkten (z.B. dem Heiratsmarkt) zum Tragen kommt, wo das ökonomische Kapital keine volle 
Anerkennung findet" (Bourdieu 1992a, 57). 



86 
 

objektivierte Kulturkapital steht mit dem inkorporiertem in direktem Zusammenhang, indem die 

Fähigkeit, Kulturgüter anzueignen und aus ihnen Genuss oder Freude zu schöpfen, die 

Verinnerlichung dessen voraussetzt (vgl. Bourdieu 1992a).  

„Kulturelle Güter können somit entweder zum Gegenstand materieller Aneignung werden; dies 

setzt ökonomisches Kapital voraus. Oder sie können symbolisch angeeignet werden, was 

inkorporiertes Kulturkapital voraussetzt" (ebd., 59). 

Institutionalisiertes Kulturkapital beschreibt Bourdieu als objektiviertes, inkorporiertes Kulturkapital, 

das in Form von Titeln vorliegt (ebd.). Es ist insofern weniger an die AkteurInnen als Person 

gebunden, da es formell unabhängig von diesen existiert. Es kann jedoch in eine direkte Verbindung 

mit der Verfügbarkeit über ökonomisches Kapital gebracht werden, da der Erwerb von Bildung und 

Bildungstiteln in einen spezifischen Geldwert konvertierbar ist (ebd.). Aus dieser Perspektive wird die 

„[...] Konvertibilität zwischen kulturellem und ökonomischen Kapital [...]" (Bourdieu 1992a, 

62) nachvollziehbar.65 

Das soziale Kapital wird durch das Netzwerk aus sozialen Beziehungen und der potentiellen 

Mobilisierung des ihm inhärenten Kapitalvolumens konstituiert (vgl. Bourdieu & Wacquant 2013). 

Bourdieu definiert es wie folgt: 

„Das Sozialkapital ist die Gesamtheit der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit dem Besitz 

eines dauerhaften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen gegenseitigen 

Kennens oder Anerkennens verbunden sind; oder, anders ausgedrückt, es handelt sich dabei um 

Ressourcen, die auf Zugehörigkeit zu einer Gruppe beruhen" (Bourdieu 1992a, 63). 

Das soziale Kapital existiert somit insbesondere durch die Praktiken der AkteurInnen und kann auch 

nur durch diese aufrechterhalten und reproduziert werden (ebd.).  

Das symbolische Kapital beschreibt letztlich die Möglichkeit, die beschriebenen Kapitalformen 

zur persönlichen Darstellung zu nutzen und auf Grundlage dessen durch Dritte anerkannt zu werden 

(vgl. Bourdieu & Wacquant 2013).  

„Da symbolisches Kapital nichts anderes ist als ökonomisches oder kulturelles Kapital, sobald es 

bekannt und anerkannt, erkannt ist entsprechend den von ihm selbst durchgesetzten 

Wahrnehmungskategorien, reproduzieren und verstärken die symbolischen Kräfteverhältnisse 

ihrer Tendenz nach die Kräfteverhältnisse, aus denen die Struktur des sozialen Raumes besteht“ 

(Bourdieu 1992, 149). 

                                                             
65 „Unterschiede bestehen allerdings im Schwierigkeitsgrad der Konvertierung: Es muss Transformationsarbeit 
geleistet werden, die sich in Transformationskosten niederschlägt“ (Henning & Kohl 2011, 23). 



87 
 

Auf diese Weise trägt das symbolische Kapital zur Aufrechterhaltung der sozialen Ordnung bei, da es 

durch inkorporierte Wahrnehmungskategorien, welche wiederum auf den objektiv gegebenen 

Strukturen basieren, als legitim anerkannt wird.66 Bourdieu erläutert in diesem Zusammenhang, dass 

„[…] ein Unterscheidungsmerkmal […] nur dann zum sichtbaren, wahrnehmbaren, nicht 

indifferenten, sozial relevanten Unterschied [wird], wenn es von jemandem wahrgenommen wird, 

der in der Lage ist, einen Unterschied zu machen – weil er selber in den betreffenden Raum gehört 

und nicht indifferent ist […]“ (Bourdieu 1985a, 22). Gleichzeitig führen diese Unterscheidungen zu 

Trennungen zwischen den sozialen Gruppen. Daher schlussfolgert Bourdieu: 

„Sozialer Raum: das meint, daß man nicht jeden mit jedem zusammenbringen kann – unter 

Mißachtung der grundlegenden zumal ökonomischen und kulturellen Unterschiede“ (Bourdieu 

1985b, 14). 

Dieser Sachverhalt verweist darauf, dass die Verfügbarkeit von ökonomischem und kulturellem 

Kapital die Grundlage für symbolisierende und distinguierende Praktiken darstellt. Auf diesen Aspekt 

wird im weiteren Verlauf des Kapitels noch einmal genauer eingegangen.  

Allerdings wird zusätzlich deutlich, dass neben den objektiv bestehenden Unterschieden 

zwischen sozialen Klassen und der je spezifischen Verfügung über die verschiedenen Kapitalformen, 

eine Handlungsebene innerhalb des sozialen Raumes existiert, die Bourdieu mit dem Terminus des 

sozialen Feldes bezeichnet (vgl. Bourdieu 1987). Soziale Felder sind wie der soziale Raum durch 

relationale AkteurInnenpositionen charakterisiert. Die Relevanz von ökonomischem, kulturellem und 

sozialem Kapital kann je nach sozialem Feld divergieren. Bourdieu erläutert in diesem 

Zusammenhang: 

 „Vielmehr legt die spezifische Logik eines jeden Feldes jeweils fest, was in diesem Markt Kurs hat, 

was im betreffenden Spiel relevant und effizient ist, was in Beziehung auf dieses Feld als spezifisches 

Kapital und daher als Erklärungsfaktor der Formen der Praxis fungiert“ (Bourdieu 1987, 194). 

Der soziale Raum ist somit nicht nur durch soziale Klassen, sondern auch durch die ihm inhärenten 

sozialen Felder strukturiert, die dann entstehen, „wenn sich Menschen durch gemeinsame Interessen 

auf Spielregeln einigen, nach denen um wertvolle Güter bzw. Kapitalien gespielt bzw. gekämpft wird“ 

(Henning & Kohlmann 2011, 25). Somit konstituiert sich die Struktur eines sozialen Feldes durch die 

intersubjektiven Beziehungen, die jedoch immer durch die objektiven Bedingungen der Klassenlage 

beeinflusst bleiben und nicht unabhängig davon existieren.67  

                                                             
66

 „Symbolische Macht ist in diesem Sinne ein Vermögen des worldmaking“ (Bourdieu 1992b, 151). 
67 „Die sozialen Beziehungen sind […] niemals nur Beziehungen zwischen Subjektivitäten […]; sind sie doch 
nichts anderes als Beziehungen zwischen sozialen Lagen und Stellungen, die sich gemäß einer Logik herstellen, 
die prädisponiert ist, ihnen Ausdruck zu verleihen“ (Bourdieu 1974, 74). 



88 
 

Das soziale Feld geht mit den Habituus der AkteurInnen ein dialektisches Verhältnis ein – es setzt 

diese zum Zwecke seines eigenen Fortbestehens zum einen voraus und bringt sie zum anderen 

hervor. Soziale Felder funktionieren in diesem Sinne nach spezifischen Gesetzmäßigkeiten, die nicht 

durch die Logiken anderer Felder beeinflusst werden, sondern eine je feldimmanente illusio 

implizieren (vgl. Bourdieu 1985a / b).68 Die illusio ist „der praktische Glaube an das Spiel. Er bewirkt, 

dass der Mikrokosmos des Feldes als selbstverständlich erfahren werden kann […]“ (Krais & Gebauer 

2002, 59). Sie ermöglicht somit die Partizipation am Spiel gemäß geltender Spielregeln und führt 

gleichzeitig zum Vergessen der Tatsache, dass es sich um ein Spiel handelt, dessen Regeln durch 

soziale Konstruktionsleistungen hervorgebracht wurden (vgl. Bourdieu 1985a / b).  

„Unter Spiel lässt sich auch verstehen: daß eine Reihe von Leuten an einer geregelten Tätigkeit 

teilnehmen, einer Tätigkeit die sich nicht notwendig aus der Befolgung von Regeln ergibt, sondern 

die bestimmten Regelmäßigkeiten gehorcht. »Spiel« ist der Ort, an dem sich eine immanente 

Notwendigkeit vollzieht, die zugleich eine immanente Logik ist. In diesem Spiel darf man nicht 

einfach irgendetwas tun“ (Bourdieu 1992, 85). 

Gleichzeitig erscheinen die „Gewinngüter des Feldes“ (Bourdieu 1985a, 141) erstrebenswert und die 

Teilnahme am Spiel sinnvoll und selbstverständlich. Die illusio ist somit nicht nur Voraussetzung, 

sondern auch Produkt des Feldes.  

Wie bereits angedeutet, wird über das Konzept des Habitus die soziale Position einer/s AkteurIn 

mit den je individuellen Praktiken verknüpft. Den Zusammenhang zwischen Habitus und Struktur 

umschreibt Bourdieu wie folgt: 

 „Und wenn der Habitus ein Verhältnis zu einer sozialen Welt eingeht, deren Produkt er ist, dann 

bewegt er sich wie ein Fisch im Wasser und die Welt erscheint ihm selbstverständlich. […] Ich bin in 

der Welt enthalten, aber sie ist auch in mir enthalten, weil ich in ihr enthalten bin; weil sie mich 

produziert hat und weil sie die Kategorien produziert hat, die ich auf sie anwende, scheint sie mir 

selbstverständlich, evident“ (Bourdieu & Wacquant 2013, 161). 

Somit ist jedem Subjektiven etwas Objektives enthalten und genau über die Vermittlungsleistung des 

Habitus wird der Dualismus des Handelns – sowohl objektive als auch subjektive Elemente zu 

vereinen - nicht nur verstehbar, sondern auch erklärt, weshalb Handeln vernunftgeleitet erscheint 

(vgl. Schneickert 2013).69 Gleichzeitig wird deutlich, dass Prozesse des Lernens und damit 

                                                             
68 Illusio „bedeutet, dass man involviert ist, im Spiel befangen und gefangen. Ein Interesse haben heißt, einem 
bestimmten sozialen Spiel zugestehen, daß das, was ihn ihm geschieht, einen Sinn hat, und daß das, was bei 
ihm auf dem Spiel steht, wichtig und erstrebenswert ist“ (Bourdieu & Wacquant 2013, 148).  
69 Indem objektiv gegebene Strukturen inkorporiert werden und zu feldadäquaten Praktiken führen, erscheinen 
diese zumindest rückblickend vernunftgeleitet, da sie der gegebenen Situation entsprechen. Bourdieu spricht in 
diesem Zusammenhang neben dem Sinn für das Spiel auch vom praktischen Sinn (vgl. Bourdieu 1987).  



89 
 

einhergehend der Inkorporierung einen wesentlichen Faktor bei der Genese des Habitus ausmachen. 

So wird der Habitus über „[...] Beobachten, Nachahmung von Gesten, Zeichen und kulturellen 

Ausdrucksweisen" (Liebsch 2006, 77)  in Auseinandersetzung mit der Umwelt verinnerlicht. Die 

leibliche Erfahrung dient den AkteurInnen dabei als „Gedächtnisstütze“ (Bourdieu 1987, 739), indem 

das Verhältnis zur Welt in die Körper eingeschrieben wird. 

„Es scheint durchaus, als würden die mit bestimmten sozialen Verhältnissen gegebenen 

Konditionierungsprozesse das Verhältnis zur sozialen Welt in ein dauerhaftes und allgemeines 

Verhältnis zum eigenen Leib festschreiben – in eine ganz bestimmte Weise, seinen Körper zu halten 

und zu bewegen, ihn vorzuzeigen, ihm Platz zu schaffen, kurz: ihm soziale Profil zu verleihen“ 

(Bourdieu 1987, 739). 

Erneut verweist dies auf die Interdependenz zwischen der Position von AkteurInnen innerhalb des 

sozialen Raumes beziehungsweise Feldes und ihrer Habitus. Bourdieu bringt diese Verquickung mit 

der Formel „[(Habitus) (Kapital)] + Feld = Praxis]“ (Bourdieu 1987, 175) auf den Punkt. Daraus 

ergeben sich wiederum zwei Annahmen: Zum einen, dass die Habitus der AkteurInnen im gleichen 

Maße differenziert sind wie ihre sozialen Positionen und zum anderen, dass sie differenzierend 

wirken und soziale Ungleichheit auf diese Weise reproduzieren: 

 „Sie sind unterschiedlich und unterschieden und sie machen Unterschiede: Sie wenden 

unterschiedliche Unterscheidungsprinzipien an, oder sie wenden die gewöhnlichen 

Unterscheidungsprinzipien unterschiedlich an“ (Bourdieu 1985a, 21). 

In dieser Beschreibung wird ersichtlich, wieso Bourdieu den Habitus als „strukturierte Struktur“ 

(Bourdieu 1987, 279) bezeichnet. Der Habitus wird in dieser Betrachtungsweise zum „opus 

operatum“ (Bourdieu 1987, 281) und meint die Verinnerlichung der gesellschaftlichen Teilung in 

soziale Klassen, die auf diese Weise auf die Haltungen und Handlungen der AkteurInnen zurückwirkt.  

„Diese Vermittlung [zwischen Struktur und Handlung] leistet der Habitus, geometrischer Ort der 

Determinismen und Entscheidungen (déterminations), der kalkulierbaren Wahrscheinlichkeiten 

und erlebten Hoffnungen, der objektiven Zukunft und des subjektiven Entwurfs. In diesem Sinne 

verstanden, d.h. als ein System der organischen und mentalen Dispositionen und der unbewußten 

Denk-, Wahrnehmungs-, und Handlungsschemata, bedingt der Habitus die Erzeugung all jener 

Gedanken, Wahrnehmungen und Handlungen, die der so wohlbegründeten Illusion der Schöpfung 

von unvorhersehbarer Neuartigkeit und spontaner Improvisation erscheinen, wenngleich sie 

beobachtbaren Regelmäßigkeiten entsprechen; er selbst nämlich wurde durch und innerhalb von 

Bedingungen erzeugt, die durch eben diese Regelmäßigkeiten bestimmt sind“ (Bourdieu 1974, 40).  



90 
 

Somit ist der Habitus nicht nur als strukturierte Struktur zu verstehen, sondern auch als 

„strukturierende Struktur“ (Bourdieu 1987, 279), da er Handlungen und Haltungen hervorbringt, die 

der sozialen Position der AkteurInnen entsprechen, indem er ein relativ stabiles Dispositionensystem 

impliziert, das sich aus den Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata zusammensetzt.70  

Der Begriff des Schemas verweist in diesem Zusammenhang auf eine Konstruktionsleistung, die 

den AkteurInnen zugesprochen werden kann, die in Erfahrung mit der Umwelt handlungsleitende 

Sinnmuster zum Wiedererkennen der situativ gegebenen Ordnung herstellen und repetitiv nutzen 

(vgl. Krais & Gebauer 2002). Gleichzeitig versinnbildlicht das Schema, dass der Habitus ein 

dispositionelles Netz ist, „das Erfahrungen und sinnliche Eindrücke aufnimmt und in spezifischer 

Weise verarbeitet, damit aber auch selbst immer wieder modifiziert wird“ (ebd., 63f.).71 Somit 

fungiert der Habitus als Orientierungsrahmen der AkteurInnen in ihrer jeweiligen Umwelt und er 

ermöglicht, Handlungen hervorzubringen, die der sozialen Lebenswelt entsprechen, so dass diese im 

Umkehrschluss durch die Praktiken der AkteurInnen stabilisiert und reproduziert wird.  

Die Wirksamkeit des Habitus konstituiert sich dabei über das „[…] Faktum, daß sie [die Schemata] 

jenseits des Bewußtseins wie des diskursiven Denkens, folglich außerhalb absichtlicher Kontrolle und 

Prüfung agieren: Die praktischen Handlungen in praxi anleitend, unterlegen sie nicht nur das, was 

fälschlich Werte genannt werden könnte, den scheinbar automatischsten Gebärden und 

unbedeutendsten Körpertechniken […], sondern bringen auch die fundamentalsten Prinzipien der 

Konstruktion und Bewertung der Sozialwelt […] im Einordnen der Körper und der unterschiedlichen 

Beziehungen zum Körper zum Einsatz“ (Bourdieu 1987, 727). 

Wahrnehmungsschemata machen in diesen Zusammenhang „den sensuellen Aspekt der 

praktischen Erkenntnis“ (Schwingel 2005, 62) aus und beeinflussen maßgeblich, wie die AkteurInnen 

ihre soziale Umwelt wahrnehmen.  

„Die Wahrnehmungskategorien resultieren wesentlich aus der Inkorporierung der objektiven 

Strukturen des sozialen Raums. Sie sind es folglich, die die Akteure dazu bringen, die soziale Welt, 

so wie sie ist hinzunehmen, als fraglos gegebene, statt sich gegen sie aufzulehnen und ihr andere, 

wenn nicht sogar vollkommen konträre Möglichkeiten entgegenzusetzen […]“ (Bourdieu 1985b, 

17f.) 

Denkschemata beinhalten hingegen die Klassifikationsmuster, die AkteurInnen nutzen, um die 

                                                             
70 Schemata, die den Akteuren Orientierung und Handlungsanleitung bieten, weisen eine kollektive Geschichte 
auf und werden im je individuellen Lebensverlauf verinnerlicht. Somit hängen Wissen und Wahrnehmung eng 
zusammen und die Tatsache, dass „[…] jede Erkenntnis von sozialer Welt einen spezifischen Denk- und 
Ausdrucksschemata ins Werk setzenden Konstruktionsakt darstellt und daß zwischen sozialer Lage und 
Praxisformen oder Vorstellungen sich die strukturierende Tätigkeit von Akteuren schiebt […]“ (Bourdieu 1987, 
729), wird in den Fokus gerückt. 
71 Auf den Aspekt der Modifikation wird im späteren Verlauf des Kapitels genauer eingegangen. 



91 
 

wahrgenommene Welt in eine kognitive Ordnung zu bringen (vgl. Bourdieu 1987).72 Aus diesem 

Grund werden die Denkschemata auch vielfach als Alltagstheorien beschrieben. Zu den 

Denkschemata zählt für Bourdieu insbesondere der Geschmack, den er in seinen Arbeiten fokussiert. 

Im Gegensatz zum alltäglichen Verständnis des Begriffes, beschreibt Geschmack jedoch die 

„ästhetischen Maßstäbe zur Bewertung kultureller Objekte und Praktiken“ (Schwingel 2005, 62). Für 

Bourdieu ist der Geschmack daher ein Mittel der Distinktion, da er klassifizierende Effekte aufweist: 

„Die Akteure klassifizieren sich selbst, setzen sich selbst der Klassifizierung aus, indem sie 

entsprechend ihrem Geschmack verschiedene Attribute wählen, Kleider, Nahrung, Getränke, 

Sportarten, Freunde, sie zusammenpassen und die ihnen passen oder, genauer, die zu ihrer 

Position passen. Noch genauer: Indem sie im Raum der verfügbaren Güter und Dienste wählen, was 

in diesem Raum eine homologe Stellung einnimmt wie sie im sozialen Raum. Das ist der Grund, 

warum niemand besser klassifiziert wird als durch seine eigenen Klassifizierungen“ (Bourdieu 

1992b, 145). 

Symbolische Praktiken sind somit immer auch Ausdruck der jeweiligen Klassenlage von AkteurInnen 

beziehungsweise ihrer Position innerhalb des sozialen Raumes, so dass über den Geschmack und den 

damit einhergehenden Konsumpraktiken objektiv bestehende Unterschiede in eine symbolische 

Ordnung überführt werden, die im Sinne einer Analogie zur objektiv gegebenen Struktur der 

Gesellschaft gedeutet werden kann. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Bourdieu davon 

ausgeht, dass sowohl die auf diese Weise evozierten Klassifizierungen als auch die damit 

einhergehende Distinktion nicht notwendigerweise durch die AkteurInnen intendiert wird.  

Aber „[…] jede Praxis ist conspicuous, ist sichtbar, gleichviel ob sie vollzogen wurde, um gesehen zu 

werden, oder nicht; sie ist distinktiv, Unterschied setzend, gleichviel ob jemand mit ihr die Absicht 

verfolgt oder nicht […]“ (Bourdieu 1985b, 21). 

Somit wirken Praktiken immer kategorisierend, distinguierend und durch ihre direkte Verbindung zur 

sozialen Position symbolisieren sie die gegebene Sozialstruktur und die Verteilung der 

unterschiedlichen Kapitalformen.73 Insofern impliziert die Produktion der symbolischen Ordnung 

immer auch einen Kampf um Macht- und Herrschaftsverhältnisse, in welchem die AkteurInnen 

wiederum das ihnen zur Verfügung stehende, symbolische Kapital nutzen, welches – wie bereits 

erläutert – in direktem Zusammenhang zu den anderen Kapitalformen steht (vgl. Bourdieu 1992). 

Bourdieu unterscheidet zwei Formen symbolischer Kämpfe: 

                                                             
72

 Dazu siehe auch: Dirksmeier 2009; Schwingel 2005. 
73 „Nichts wäre in der Tat irriger als die Annahme, die symbolischen Handlungen […] bedeuten nichts außer sich 
selbst. Sie verleihen stets der sozialen Stellung Ausdruck, und zwar gemäß einer Logik, die eben die der 
Sozialstruktur selbst ist, d.h. die Unterscheidung“ (Bourdieu 1974, 62). 



92 
 

„Auf objektiver Seite kann durch individuelle wie kollektive Repräsentationshandlungen agiert 

werden, mit denen bestimmte Realitäten sichtbar gemacht und zur Geltung gebracht werden 

sollen […]“ (ebd., 147). 

Auf subjektiver Ebene geht es hingegen darum, die Wahrnehmungskategorien zu verändern; „[…] das 

heißt […] die Wörter und Namen, die die soziale Wirklichkeit sowohl konstruieren als auch zum 

Ausdruck bringen, um die der politische Kampf wesentlich geht, der Kampf um die Durchsetzung des 

legitimen Prinzips von Vision und Division“ (ebd., 148). Legitimität bedeutet in diesem 

Zusammenhang, dass objektiv gegebene und inkorporierte Strukturen konvergieren, so dass die 

soziale Ordnung unhinterfragt – als quasi natürlich gegeben – akzeptiert wird (vgl. Bourdieu 1985b). 

Gleichzeitig deuten diese Explikationen darauf hin, „[…] daß symbolisches Kapital zu symbolischen 

Kapital kommt […]“ (ebd. 22) und ökonomisch sowie sozial niedrig gestellte Klassen wenn überhaupt, 

dann nur sehr begrenzte Möglichkeiten haben, an derartigen Aushandlungsprozessen zu 

partizipieren.74 Trotzdem ist nicht davon auszugehen, dass diese symbolischen Kämpfe eine 

spezifische Verortung beziehungsweise Zeitlichkeit implizieren. Bourdieu erläutert in diesem 

Zusammenhang: 

„Tatsächlich vollzieht sich diese Kategorisierungs-, diese Explizierungs- und Klassifizierungsarbeit 

unausgesetzt, in jedem Augenblick der Alltagsexistenz, wann immer die sozialen Akteure 

untereinander um den Sinn der sozialen Welt, ihre Stellung in ihr und um ihre gesellschaftliche 

Identität ringen – vermittels der unterschiedlichen Weisen, positive und negative Urteile zu fällen, 

Lob und Tadel, Segen und Fluch zu verteilen durch Belobigung, Glückwunsch, Kompliment oder 

aber Beleidigung, Beschimpfung, Kritik, Anklage, Verleumdung, usw.“ (Bourdieu 1985b, 19). 

Geschmack und Konsum der ökonomisch wie sozial höher positionierten Klassen zeichnen sich im 

Zuge dessen durch Einzigartigkeit und Distinguiertheit gegenüber den Konsumpraktiken der 

ökonomisch niedriger gestellten Klassen aus.75 Die herrschenden Klassen charakterisieren sich daher 

durch eine Deutungshoheit über den sogenannten guten Geschmack (vgl. Baumgart 2004). 

Gleichzeitig lässt sich daher die Notwendigkeit nachvollziehen, dass Konsumpraktiken im Falle ihrer 

allgemeinen Verbreitung wandeln müssen, damit die klassifizierenden und distinguierenden Effekte 

erhalten bleiben: 

„Ein Stil muss sich nämlich mit Notwendigkeit wandeln, sobald er vollständig verbreitet ist, weil er 

                                                             
74 „Das Spiel der symbolischen Unterscheidungen sielt sich also innerhalb eines engen Raumes ab, dessen 
Grenzen die ökonomischen Zwänge diktieren, und bleibt, von daher gesehen, ein Spiel der Privilegierten 
privilegierter Gesellschaften, die es sich leisten können, sich der wahren Gegensätze, nämlich die von 
Herrschaft, unter Gegensätzen der Manier zu verschleiern“ (Bourdieu 1974, 73). 
75 "Für die Angehörigen der herrschenden Klasse(n) werden die Unterschichten nur als eine Art Kontrastfolie 
gebraucht. [...] Umgekehrt wird die Distinktion, als das Verhalten, das Unterschiede setzt von den ‚unteren 
Schichten‘ als ein Auf-Distanz-Halten verstanden" (Treibel 1997, 235). 



93 
 

ein Unterscheidungsmerkmal ist, das nicht allgemein werden dürfte, ohne seine Bedeutung oder 

genauer […] seinen »Wert« zu verlieren“ (Bourdieu 1974, 65). 

Neben dem Geschmack zählt zu den Denkschemata eine dem Habitus inhärente Ethik, die Bourdieu 

als Ethos bezeichnet. Dieser beinhaltet Maßstäbe zur ethischen Beurteilung von gesellschaftlichen 

Praktiken.76  

Handlungsschemata dienen der Hervorbringung von Praktiken, die als Ausdruck der 

Wahrnehmungs- und Denkschemata angesehen werden können. Der Zusammenhang habitualisierter  

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata kann wie folgt beschrieben werden: 

„Beim Habitus handelt es sich somit um ein unbewusstes System von Unterscheidungen, das als 

Klassifikations- und Erzeugungsprinzip von Praktiken fungiert und somit den Akteuren in 

unterschiedlichen Situationen den routinisierten Vollzug von Praktiken ermöglicht“ (Ebrecht 2002, 

229) 

Erneut wird ersichtlich, dass die Unbewusstheit der Schemata sowie ihrer Wirkweise von besonderer 

Relevanz ist und sich die Funktionsweise des Habitus auf diese Weise außerhalb bewusster 

Handlungsentscheidungen und Kontrollmöglichkeiten verschiebt. Handlungsentscheidungen werden  

im Vollzug getroffen - es sind „[…] Entscheidungen in actu, die keine Wahlakte voraussetzen“ 

(Bourdieu 1987, 740).  

Aus den bisherigen Explikationen geht zunächst hervor, dass das Habituskonzept und die damit 

entstehende Verbindung zwischen den gesellschaftlichen Strukturen und den Praktiken der 

AkteurInnen eine Zirkulation implizieren, die sehr vereinfacht wie folgt beschrieben werden kann: 

AkteurInnen entwickeln aufgrund ihrer sozialen Positionen im Raum und den damit einhergehenden 

praktischen Erfahrungen mit der sie umgebenden sozialen Realität klassen- beziehungsweise 

feldspezifische Habituus. Diese generieren auf der Basis kognitiv-symbolischer Dispositionen 

Praktiken, die ihrer Entstehung entsprechen. Diese Praktiken stabilisieren und reproduzieren 

wiederum die gesellschaftliche Ordnung, weil diese durch das Agieren der AkteurInnen 

„rückentäußert“ (Wagner 2003, 204) wird. Die sozialen Strukturen bleiben somit aufrechterhalten, 

weil sie ,,durch das Alltagshandeln der Individuen […] Leben erhalten und am Leben erhalten 

werden.“ (Krais & Gebauer 2008, 36).  

 Aus dieser simplifizierenden Darstellung erscheint die Trias von Struktur – Habitus – Praxis 

zunächst als ein in sich geschlossenes System, das Bourdieu vielfach den Vorwurf des Determinismus 

eingebracht hat und in dieser verkürzten Lesart gesellschaftspolitisch desillusionierend wirkt, weil 

                                                             
76

 „Die Unterscheidung von Ethik als ein kohärent formuliertes System theoretischer Prinzipien und Ethos als 
systematisches Ensemble praktischer Prinzipien, differenziert folglich zwischen Theorie und sozialer Praxis. Sie 
trägt der Tatsache Rechnung, dass Akteure praktischen Prinzipien folgen können, ohne eine systematische 
Ethik zu formulieren“ (Dirksmeier 2009, 99). 



94 
 

sowohl autonome Individuen als auch revolutionäre Umbrüche der gesellschaftlichen Ordnung durch 

das Habituskonzept in Frage gestellt werden (vgl. Treibel 1997). Im Folgenden wird jedoch gezeigt, 

dass diese Betrachtungsweise nicht haltbar ist, da mit dem Habituskonzept durchaus innovatives 

Potential  impliziert wird (vgl. Ebrecht 2002). 

Der Habitus ist „kreativ, erfindungsreich, er ist in der Lage in neuen Situationen neue 

Verhaltensweisen hervorzubringen […]“ (Krais und Gebauer 2002, 6). Ausgehend von den bisherigen 

Explikationen zum Habituskonzept ist dieses Potential durchaus ersichtlich, da die Beschreibung des 

Habitus als Opus Operatum bereits auf Variationsmöglichkeiten und Modifikationspotentiale des 

Dispositionensystems hinweist (vgl. Henning & Kohl 2011). Bourdieu verweist in diesem 

Zusammenhang auf die historische Kontingenz des Habitus, um einer verkürzten Lesart seines 

Theoriekonzeptes entgegen zu wirken: 

 „Der Habitus ist nicht das Schicksal, als das er manchmal hingestellt wurde. Als ein Produkt der 

Geschichte ist er ein offenes Dispositionensystem, das ständig mit neuen Erfahrungen konfrontiert 

und damit unentwegt von ihnen beeinflußt wird“ (Bourdieu & Wacquant 2013, 167). 

Darüber hinaus betont er, dass eine automatisiert erscheinende Reproduktion sozialer Praktiken nur 

dann erfolgt, wenn die spezifische Handlungssituation mit den vorhandenen Schemata dekodiert 

werden kann, in denen diese auch entstanden sind.  

„Die antizipierende Anpassung des Habitus an die objektiven Verhältnisse ist da nur ein besonderer 

(wenn auch sicher der häufigste) Fall, und man muß sich vor der Verallgemeinerung des Modells 

des fast geschlossenen Kreislaufs einer fast perfekten Reproduktion hüten, das nur auf jenen 

Grenzfall voll anwendbar ist, in dem die Bedingungen der Produktion des Habitus und die 

Bedingungen des Funktionierens identisch oder homothetisch sind“ (Bourdieu & Wacquant 2013, 

164). 

An dieser Stelle öffnet sich das Habituskonzept für Variationen, da gerade in modernen 

Gesellschaften, die sich durch stetigen Wandel und steigende Komplexitätsanforderungen 

auszeichnen, Handlungssituationen in den seltensten Fällen identisch bleiben und handlungsleitende 

Interpretationsschemata somit nicht immer eine vollständige Orientierung bieten können. Aus dieser 

Perspektive „erscheint die quasi mechanische Repetition von Handlungsmustern als ein Grenzfall“ 

(Ebrecht 2002, 230f.) und Möglichkeiten des sozialen Wandels rücken in den Blick. Bourdieu erläutert 

in diesem Zusammenhang: 

„Will man die Welt ändern, muß man die Art und Weise, wie Welt »gemacht« wird, verändern. Das 

heißt, man muß die Weltsicht und die praktischen Operationen verändern, mit denen Gruppen 

produziert und reproduziert werden“ (Bourdieu 1992, 152). 



95 
 

Insofern ist sozialer Wandel an eine Transformation der inkorporierten Handlungs-, Denk- und 

Wahrnehmungsschemata gebunden. Trifft ein Habitus jedoch auf ein ihm unbekanntes soziales Feld 

wird es sehr wahrscheinlich zu Irritationen kommen, die die AkteurInnen dazu zwingen, neue 

Kategorisierungen beziehungsweise neue Schemata auszubilden, um an einem für sie neuem, 

sozialen Feld partizipieren zu können. 

„Was der neu Eintretende tatsächlich in dieses Spiel hineinbringen muss, ist nicht der Habitus, der 

hier stillschweigend oder explizit verlangt wird, sondern ein Habitus, der […] vor allem formbar und 

geeignet sein muss, um sich in einen konformen Habitus konvertieren zu lassen, der, kurz gesagt, 

kongruent und lernfähig [docile], das heißt offen für die Möglichkeit der Restrukturierung ist“ 

(Bourdieu 1997, 120 -> zitiert nach Krais & Gebauer 2002, 61f.).  

Eine ähnliche Konstellation ist denkbar, wenn die Habituus unterschiedlicher sozialer Positionen 

sowie sozialer Felder aufeinandertreffen und Kategorisierungsalternativen deutlich werden. Gerade 

das bewusst werden von Alternativen kann zu einer Reflektion bestehender Schemata führen und 

Variationen ermöglichen, da der Habitus vor allem aufgrund seiner Unbewusstheit funktioniert. Die 

Möglichkeit, den Habitus über eine potentiell aktive Bewusstmachung inkorporierter Dispositionen 

reflexiv zugänglich und somit transformieren zu können, setzt für Bourdieu jedoch „informierte, 

kompetente und selbstkritische Individuen voraus, die sich der eigenen Widersprüche und Eitelkeiten 

bewusst sind - vor allem dann, wenn sie öffentlich das Wort ergreifen" (Treibel 1997, 240). Hier sieht 

er jedoch gleichzeitig das grundlegende Problem, das einen Wandel unwahrscheinlich erscheinen 

lässt: 

„Es sind aus dem Blickwinkel der herrschenden Wahrnehmungskategorien Sichtbarsten, die durch 

Änderung der Wahrnehmungskategorien eine veränderte Sicht herbeiführen können. Wären es 

nicht, mit Ausnahme weniger, dieselben, die am wenigsten dazu geneigt sind“ (Bourdieu 1985b, 

23). 

Zusammenfassend kann bis hierhin festgehalten werden, dass die Theorie der Praxis des 

französischen Soziologen Pierre Bourdieu und dessen Kernstück - das Habituskonzept - ein 

Analysewerkzeug für die Untersuchung der Interdependenzen zwischen gesellschaftlichen Strukturen 

und der Alltagspraxis sozialer AkteurInnen darstellt. Eine derart angelegte Untersuchung scheint 

insbesondere Aufschluss zu nicht-bewussten Aspekten sozialer Praktiken geben zu können und diese 

wiederum an Fragen zu der Bedeutung des gesellschaftlichen Kontexts rückbinden zu können. Diese 

Eigenschaften sind für die vorliegende Arbeit – wie im weiteren Verlauf noch deutlich wird – von 

besonderer Relevanz. Im Folgenden soll jedoch zunächst auf das Automatismenkonzept eingegangen 

werden.  



96 
 

3.2 Das Automatismen-Konzept - Definition, Charakteristika und Implikationen 

Der Begriff ‚Automatismus‘ wird in unterschiedlichen Disziplinen wie der Verhaltensbiologie, der 

Psychologie sowie den Kulturwissenschaften divergierend genutzt. Im alltagssprachlichen Gebrauch 

umschreiben Automatismen verselbstständigte Prozesse und Mechanismen, die zwar auf einen 

Verlust von Kontroll- und Steuerungspotentialen hinweisen, ohne damit jedoch Möglichkeiten einer 

Antizipation potentieller Auswirkungen zu beinhalten (vgl. Conradi 2014). Auf diese Weise werden 

Automatismen ja nach der Bestimmung ihrer Folgen als positive oder negative Mechanismen 

verstanden. 

„>Automatismen< in diesem positiven wie negativen Alltagsverständnis folgen also einer kausal-

logischen Verknüpfung im Sinne einer Wenn-dann-Konstellation, die zwar durchaus Elemente von 

Unkontrollierbarkeit, Unberechenbarkeit und Selbsttätigkeit enthalten kann, deren Endergebnis 

aber nichtsdestotrotz als voraussehbar betrachtet und dementsprechend affirmiert oder abgelehnt 

wird“ (Conradi 2014, 29). 

Entgegen des umgangssprachlichen Gebrauchs sollen Automatismen gemäß den Arbeiten des 

gleichnamigen DFG - Graduiertenkollegs „Automatismen“ an der Universität Paderborn als 

Mechanismen der Strukturentstehung verstanden werden, die sich jenseits von Planung vollzieht 

(vgl. Bierwirth 2010; Bublitz et al. 2010b; Conradi 2014). Insofern werden sie weder als positive oder 

negative Phänomene kategorisiert, noch wird davon ausgegangen, dass ihre Effekte antizipierbar 

sind. 

Der Anlass für die Beschäftigung mit Automatismen war für die ForscherInnengruppe im Jahr 

2008 die Beobachtung, dass sich gesellschaftliche Prozesse und die Entstehung sozialer Strukturen 

nicht immer auf Steuerung und Reglementierung durch zentrale Instanzen und Institutionen 

zurückführen lassen, sondern in vielen Fällen eher im Sinne eines selbsttätigen Prozesses zu 

konzeptualisieren sind (vgl. Bierwirth 2010; Bublitz et al. 2010b).77 Beobachtbar sind derartige 

Mechanismen insbesondere dann, wenn verteilte AkteurInnen unabhängig voneinander agieren und 

aus ihren Handlungen ungeplant neue Strukturen hervorgehen (Bublitz et al. 2010a). Aus diesen 

Überlegungen resultiert folgende Definition von Automatismen:  

 „Automatismen sind definiert als Abläufe, die sich einer bewussten Kontrolle weitgehend 

entziehen. Es gibt sie auf der Ebene des individuellen und des kollektiven Handelns sowie im 

Umgang mit Technik. Da sie nicht auf Kreativität, Planung oder Gestaltung, sondern auf 

Wiederholung zurückgehen, verbindet sich mit Automatismen die Vorstellung des Mechanischen. 

Gleichzeitig funktionieren sie anders als technische Automaten: Es gibt keine Vordefinition, kein 

                                                             
77 Beispielhaft ließe sich hier das Konzept der ‚unsichtbaren Hand‘ von Adam Smith anführen (vgl. Böhm 2010). 



97 
 

‚Programm‘. Beispiele sind Prozesse der Habitualisierung […]; was als Struktur zu beobachten ist, ist 

im Vollzug entstanden. Und oft ist es die Aktivität Vieler, die solche Strukturen hervorbringt“ (GK 

Paderborn 2011, 8). 

Die Definition umfasst unterschiedliche Charakteristika, die in den folgenden Teilen des Kapitels 

ausführlich dargestellt werden. Gleichzeitig verweist sie auf eine zentrale Annahme: Automatismen 

sind als Praktiken, die soziale Ordnung produzieren und formieren, fester Bestandteil von 

Gesellschaften (vgl. Conradi 2014). Die Untersuchung von Automatismen kann somit Aufschluss über 

die Produktionsmechanismen sozialer Wirklichkeiten liefern. 

Unbewusstheit und Opazität von Automatismen 

Automatismen auf der Ebene individueller und kollektiver Praktiken entstehen über sich 

wiederholende Prozesse wie beispielsweise Gewöhnung, Ritualisierung, Training und Lernen, die 

insgesamt zu einer Verdichtung und Einkapselung von Handlungssequenzen zu „ […] einem fixiert-

stereotypisierten Ganzen […]“ (Winkler 2010c, 236) führen.78  

„Im Bereich individueller Automatismen wäre zu verweisen auf den Erwerb körperlicher und 

geistiger Fähigkeiten […]. In Bezug auf kollektive Automatismen im Bereich gesellschaftlicher 

Differenzierung spielen Formen der Ritualisierung, der Stereotypisierung, (auch technischer) 

Delegation – als Verschachtelung von Handlungs-, Aufgaben- und Verantwortungsbereichen – 

sowie Schemabildung in Verbindung mit einer (massenhaften) Aufführung und Hervorbringung von 

Praxen eine entscheidende Rolle“ (Conradi 2014, 37). 

Automatismen sind dem Bewusstsein der AkteurInnen weder auf individueller noch auf kollektiver 

Ebene zugänglich bzw. können lediglich über Irritation, Konflikte oder theoretische Anstrengung 

aufgebrochen werden (vgl. Marek 2010b; Winkler 2010c; Conradi 2014).79 Aus diesen Überlegungen 

ergibt sich die Beschreibung des Automatismus als Black Box (vgl. Winkler 2010a). Black Box soll in 

diesem Zusammenhang im Sinne der Akteur-Netzwerk-Theorie verstanden werden, die black boxing 

als Vorgang beschreibt, durch den „[…] die gemeinschaftliche Produktion von AkteurIn und Artefakt 

[…] unsichtbar gemacht oder hier: selbstverständlicht [wird]“ (Degele 2002, 132f.). Die 

Unbewusstheit ist konstitutives Moment eines reibungslosen Ablaufes des Automatismus, da sich 

dieser als unbewusstes Vor-Wissen im Sinne einer Selbstverständlichkeit sowohl der Reflexion als 

auch der willentlichen Steuerung entzieht (vgl. GK Paderborn 2011; Conradi 2014). Unbewusstheit 

und eine damit gleichermaßen implizierte Unsichtbarkeit (Opazität) von Automatismen sind somit 

                                                             
78 Dazu siehe auch Bublitz 2010a. 
79 Mit dem Herabsinken von Automatismen aus dem Bewusstsein der AkteurInnen wird gleichzeitig ein Sprung 
von Quantität zu Qualität markiert (vgl. Bublitz 2010a).  



98 
 

nicht negativ konnotiert, da auf diese Weise die Störanfälligkeit minimiert wird und Stabilität 

hergestellt wird (vgl. Winkler 2010b). 

Automatismen markieren also einen Sprung von der reinen Quantität sich wiederholender 

Praktiken hin zur Qualität: Schemata, Stereotype, Muster und Strukturen erscheinen nach ihrer 

Verfestigung als Selbstverständlichkeit (vgl. Bublitz 2010a; Conradi 2014).80 Der Ursprung an sich 

sowie die so resultierende Struktur kann wiederum nicht mehr aus ihren einzelnen Elementen erklärt 

werden (vgl. GK Paderborn 2011). 

„Unvorhersehbarkeit und –sagbarkeit, das Ganze bildet mehr als die Summe seiner Teile, es 

verselbstständigt sich gegenüber seinen Elementen und ist aus diesen nicht ableitbar, die Neuheit 

des Ganzen gegenüber seinen Teilen“ (Bublitz 2010b, 32). 

Bis hierhin wird deutlich, dass Unbewusstheit und Unsichtbarkeit zwei zentrale Eigenschaften von 

Automatismen sind, die die Eigenschaften ungeplanter Strukturentstehung maßgeblich 

konstituieren. Im Folgenden wird darauf eingegangen, wie derartige Verdichtungsmechanismen 

theoretisiert werden können. 

Entstehungsprozess und die Reduktion von Komplexität 

Obwohl der Ursprung eines Automatismus nicht eindeutig auszumachen ist, kann eine Aussage zu 

seinem Entstehungsprozess getroffen werden. Dieser konstituiert sich in der beständigen 

Wiederholung und Einschleifung sozialer Praktiken, deren Resultat die Verfestigung von 

Handlungssequenzen ist. Wiederholung wird dabei als eine „[…] Verschränkung von Identität – ohne 

die Wiederholung als solche nicht erkennbar wäre – und Varianz […]“ (Conradi 2014, 36) definiert – 

in diesem Sinne also eine Wiederholung mit Differenz. Dieser Aspekt impliziert Dynamik und verweist 

darauf, dass die Rede von Automatismen keineswegs simple Repetition oder Erstarrung meint.  

„Automatismen sind […] elementare Prozesse der Organisation kultureller Dynamik, in denen 

Momente struktureller Stasis mit Momenten fortschreitender und sich fortschreibender 

Veränderung konstelliert sind“ (Conradi 2014, 36). 

Gleichzeitig deuten diese Überlegungen auf ein weiteres Charakteristikum von Automatismen hin: 

Die Reduktion von Komplexität. Indem Automatismen über das Potential verfügen, Praktiken zu 

unbewussten Schemata zu verdichten, Stereotype und Muster als nicht hinterfragbare 

                                                             
80 „Der Rückzug der Automatismen aus dem Bewusstsein markiert also eine qualitative ‚Barre‘, denn nun 
entsteht etwas qualitativ Neues: Ein Schema, auf das immer wieder zurückgegriffen wird und das zugleich eine 
neue Struktur bildet. Weder der Prozess des Einübens noch das Eingeübte ist dem Resultat […] identisch“ 
(Bublitz 2010a, 23). 
 



99 
 

Selbstverständlichkeiten zu etablieren und in Form von Diskursen Orientierung zu bieten,81 entlasten 

sie die AkteurInnen und reduzieren die Komplexität sozialer Wirklichkeiten.82 Diese Funktion leisten 

Automatismen insbesondere dann, wenn Planung, Steuerung und Reglementierung an ihre Grenzen 

stoßen (vgl. GK Paderborn 2011). Aus dieser Beobachtung resultiert die These, dass sie einem 

typischen Problem moderner Gesellschaften begegnen, das sich über den stetigen Anstieg von 

Komplexität durch Differenzierungsprozesse konstituiert (vgl. Conradi 2014).  

Führt man diesen Gedanken jedoch fort, fällt auf, dass Automatismen innerhalb eines 

Spannungsfeldes aus Komplexitätsreduktion und –steigerung zu verorten sind, da die durch 

Automatismen generierte Verdichtung mit einer Steigerung von Komplexität einherzugehen scheint: 

„Gesamtkulturell betrachtet handelt es sich um einen dialektischen Prozess, der eine Steigerung 

von Komplexität durch die kontinuierliche Reduktion an gesellschaftlicher Entwicklung beteiligter 

Teilkomplexitäten ermöglicht“ (Conradi 2014, 35). 

Somit wirken Automatismen über Verdichtung auf individueller und kollektiver Ebene nicht nur 

entlastend, sondern implizieren gleichermaßen auch Beschleunigung (vgl. Bublitz 2010a). Bis 

hierhin sind sowohl zentrale Charakteristika als auch Entstehungsmechanismen von 

Automatismen expliziert. Im Zuge dessen wurde bereits an mehreren Stellen darauf hingewiesen, 

dass Automatismen die Entstehung neuer Strukturen ohne zentrale Steuerungsinstanzen und 

jenseits bewusster Planung implizieren. Nachfolgend wird auf diese Eigenschaft noch einmal 

genauer eingegangen. 

Das generative Potential der Automatismen 

Eine zentrale These, die mit dem Automatismenkonzept einhergeht, lautet, dass Automatismen 

einen Anteil an der Produktion neuer kultureller Formen haben können. Dann wäre „[…] der 

Übergang von unbewussten, quasi-natürlichen Steuerungsvorgängen zu kulturellen, bewussten 

Formen […] ein fließender“ (Bublitz 2010a, 23). Automatismen fungieren potentiell als generative 

Handlungsprinzipien, die über die Entstehung von Schemata in ein überpersonales Phänomen 

überführt werden, das dann nicht mehr an einzelne AkteurInnen gebunden ist und auch nicht aus 

einzelnen Handlungsvollzügen erklärbar ist (vgl. Bublitz et al. 2010a; 2010c). Über diese 

Konstatierung verbindet sich mit dem Automatismenkonzept die Perspektive eines bottom-up 

Entwicklungsmodells, das die Entstehung neuer sozialer Strukturen und Muster in den Fokus stellt, 

                                                             
81 Zu dem Verhältnis von Automatismen und Diskursen siehe auch Conradi 2010. 
82 „Indem ihr unbewusstes Funktionieren die Aufmerksamkeit von bestimmten Teilelementen miteinander 
verflochtener Prozesse entbindet, verschaffen Automatismen in diesem Sinne auch die (ökonomische) 
Möglichkeit, immer komplexere Handlungssequenzen ineinander zu verschachteln; und dies, ohne dass die 
Ausführung der entsprechenden Praxen höhere Anforderungen an die Ausführenden stellen würde“ (Conradi 
2014, 34). 



100 
 

die weder geplant noch in ihrem Auftreten antizipierbar sind. Erneut verweist dieser Aspekt auf die 

Opazität von Automatismen, da auch Emergenzprozesse nur post factum erklärbar sind (vgl. 

Bierwirth 2010). Dieser Sachverhalt ist insbesondere für die Entstehung von Strukturen innerhalb 

sozialer Interaktionsprozesse nachvollziehbar: 

„In dem Moment, in dem Personen interagieren, verlieren sie aufgrund der doppelten Kontingenz 

der Situation die Kontrolle über den Verlauf der Interaktion“ (Muhle 2010, 119). 83 

Strukturbildung in Interaktionen ist somit als ein Fall sui generis zu verstehen und auch hier kann 

Emergenz nicht mehr aus den einzelnen Mikroprozessen erklärt werden, die zu ihrer Entstehung 

geführt haben (ebd.). Beobachtbar sind diese Prozesse lediglich im Rahmen einer rekonstruierenden 

Analyse. Auf diesen Aspekt wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels noch genauer eingegangen.  

Bis hierhin können zunächst einmal zentrale Eigenschaften des Automatismenkonzeptes 

festgehalten werden: Automatismen entstehen ohne Intention, Planung oder Steuerung durch 

Prozesse der Wiederholung, des Lernens und Trainings. Sie entziehen sich aufgrund der damit 

einhergehenden Einschleifung und Verdichtung, die wiederum zu Stereotypisierung, Naturalisierung 

und Standardisierung führt, dem Bewusstsein der AkteurInnen. Automatismen konstituieren sich 

vielfach in verteilten Systemen einander unbekannter und unabhängig agierender AkteurInnen, 

deren Handeln nicht durch eine zentrale Steuerungsinstanz organisiert wird. Auf diese Weise können 

neue soziale Strukturen emergieren, die nicht mehr aus ihren einzelnen Bestandteilen erklärbar sind. 

Dieser Sachverhalt verweist auf die Opazität von Automatismen und die Relevanz eines bottom-up 

Entwicklungsmodells wird in den Fokus gestellt. Mit Automatismen geht eine Reduktion von 

Teilkomplexitäten einher, die wiederum als Voraussetzung für die Steigerung der Gesamtkomplexität 

ausgewiesen werden kann, so dass Automatismen in einem Spannungsfeld zu verorten sind, das für 

moderne Gesellschaften typisch erscheint. 

Neben diesen Charakteristika enthält das Automatismen-Konzept weitere Aspekte, die die 

Tragweite des Ansatzes verdeutlichen und gesellschaftswissenschaftliche Anwendungs- und 

Analysemöglichkeiten aufzeigen. Im Folgenden soll vor allem auf die Aspekte eingegangen werden, 

die für die vorliegende Arbeit von besonderer Relevanz sind: Automatismen und das Konzept des 

Subjekts sowie die epistemologische Konsequenzen des theoretischen Ansatzes. 

                                                             
83 „Der Begriff der doppelten Kontingenz (oder sozialen Kontingenz) […] bezeichnet die Tatsache, daß sowohl 
Ego als auch Alter ihre Selektionen wechselseitig als kontingent beobachten. […] Der Begriff der Kontingenz 
bestimmt ein Datum mit Bezug auf die möglichen Alternativen: er bezeichnet den Sachverhalt, daß das, was 
aktuell […], auch anders möglich […] ist. […] Das Sein eines Datums entstammt einer Selektion, die sein Nicht-
Sein als Sein anderer Möglichkeiten bestimmt. […] Die Selektivität der sinnkonstituierenden Systeme […] ist 
immer kontingent, daß heißt, die Operationen […] dieser (sozialen und psychischen] Systeme sind im Vorhinein 
nicht eindeutig bestimmbar. […] In der sozialen Dimension erscheint dieses Problem als doppelte Kontingenz: 
Jede Selektion hängt sowohl von Ego als auch von Alter ab […]“ (Baraldi et al. 1997, 37f.).  



101 
 

Automatismen und das Konzept des Subjektes 

Bezieht man die bisherigen Überlegungen des Automatismenkonzeptes auf die Frage nach dem 

Subjekt und seinem Handlungsvermögen, dann kommen zwei Lesarten in den Blick. Auf der einen 

Seite können Automatismen ein passives Menschenbild evozieren, das rationale Handlungsmodelle 

in Frage stellt (vgl. Winkler 2010d). Auf der anderen Seite kann die These vertreten werden, dass 

Automatismen zu der Konstitution von Subjekten beitragen (vgl. Bublitz 2010b). Folgt man zunächst 

einmal der ersten These, dann rückt vor allen Dingen eine mechanische Lesart von Automatismen in 

den Fokus: 

„Wenn der ‚Automat‘ mit den Automatismen zu tun hat, geht von diesen ein großes 

Bedrohungspotential aus: Das bürgerliche Individuum, das Bollwerk ist, und nur von der Gewalt 

seiner Handlungsmacht zusammengehalten wird, muss es um seine Existenz fürchten“ (Winkler 

2010d, 22). 

Aus dieser Perspektive betrachtet, erscheint das Subjekt als ein Automat, der mechanistisch 

Handlungssequenzen gemäß einem Reiz-Reaktions-Schema ausführt. Der Automatismus wird auf 

diese Weise zu einer Bedrohung der Vorstellung, dass soziales Handeln auf rationale und autonome 

Entscheidungsprozesse zurückführbar ist. Bezieht man jedoch soziologische Handlungstheorien - wie 

beispielsweise die zuvor explizierte Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu - in die Diskussion mit ein, 

wird schnell klar, dass zwar die Idee autonomer, rein rational agierender AkteurInnen verworfen 

wird, diese Negation jedoch keineswegs impliziert, dass AkteurInnen nicht durchaus intentional und 

gemäß ihren Vorstellungen von sozialer Welt und Ordnung sinn- beziehungsweise vernunftgeleitet 

handeln. Die Termini Sinn, Vernunft und Intention bedeuten indes nicht, dass diese der Ratio 

entspringen, wie anhand der Beschreibung zum Habituskonzept deutlich wurde. Soziale Praktiken 

sind in ihrem Vollzug maßgeblich durch Muster, Schemata, Standardisierungen und 

Naturalisierungen beeinflusst und können daher nicht singulär durch einen Verweis auf die Ratio 

oder individuelle Motivationsfaktoren erklärt werden, weil die Wirkung eben dieser Mechanismen zu 

einem großen Teil unbewusst ist. Darüber hinaus müssen nicht-intendierte Folgen des Handelns 

gesondert betrachtet werden.84
  Diese sind weder antizipierbar, noch bleiben sie (zumindest in den 

meisten Fällen) opak, so dass vielmehr der Gegensatz zwischen Automatismen und der Vorstellung 

von Subjekten als technische Automaten in den Blick rückt:  

„Automatismen bezeichnen hier nicht eine schlichte Identität der Wiederholung oder das 

Mechanische des Automaten. Das Konzept zielt vielmehr auf eine Modellierung von Situationen, in 

                                                             
84 Auch nicht-intendierte Handlungsfolgen können strukturbildend wirken und weisen somit eine direkte 
Verbindung zu Automatismen auf. „Zwar sind die einzelnen Handelnden blind, aber ihr kumulierter Effekt ist 
Strukturbildung“ (Winkler 2010c, 113). 



102 
 

denen die Herausbildung neuartiger, überraschender Strukturen beobachtet werden kann, ohne 

dass diese auf bewusst und intentional handelnde Instanzen zurückgeführt werden“ (Conradi et al. 

2011). 

Ein weiteres Argument dafür, dass die Annahme eines mechanistisch agierenden Subjektes aus der 

Perspektive der Automatismenforschung zu verwerfen ist, lässt sich aus den Parallelen zwischen der 

Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT), wie sie von Bruno Latour vertreten wird, und dem 

Automatismenkonzept ableiten (vgl. Conradi et al. 2011). Wie die ANT wenden sich auch die 

Prämissen des Automatismenkonzeptes gegen deterministische und reduktionistische 

Erklärungsansätze sozialen Handelns. Dieser Sachverhalt zeigt sich zum einen in der 

Konzeptualisierung eines dynamisch gedachten Verdichtungsprozesses, der über eine Wiederholung 

mit Differenz für Modulationen geöffnet ist.  Zum anderen weisen die Möglichkeiten der 

Entautomatisierung auf Dynamiken hin. 

Im Gegensatz zu der Annahme, dass Automatismen die Aktionspotentiale von Subjekten in Frage 

stellen, steht die These, dass sie ein Selbst voraussetzen - wie bereits an der Silbe ‚auto‘ im Terminus 

Automatismus deutlich wird. Daher stellt sich vielmehr die Frage, inwiefern Automatismen an dem 

Prozess der Subjektbildung beziehungsweise an Subjektivierungsformen beteiligt sind.  

Das Subjekt „[…] bildet sich als Struktur erst im komplexen Zusammenspiel gesellschaftlicher 

Praktiken heraus und transformiert sich immer wieder aufs Neue als Instanz, die, bei aller sozialen 

Konstitution, eine subjektive Haltung gegenüber sozialen Normen und Machtprozeduren 

einnimmt“ (Bublitz 2010b, 35). 

An dieser Stelle wird deutlich, dass die je persönliche Darstellung als Subjekt eine Verinnerlichung 

kultureller Codes der Subjekthaftigkeit voraussetzt (vgl. Reckwitz 2006). Indem sich Subjekte in dem 

Vollzug sozialer Praktiken an gesellschaftlich etablierten Subjektdiskursen und an Automatismen der 

Standardisierung und Normalisierung orientieren, konstituieren sie sich als „sozial-kulturelle 

Struktur“ (Reckwitz 2006, 39).  

Auf diesen Aspekt geht Andreas Reckwitz (2006) in seiner Monografie „Das hybride Subjekt: eine 

Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne“ genauer ein. Er 

argumentiert, dass Subjektformationen über alltägliche Praktiken der Arbeit, der persönlichen und 

intimen Beziehungen sowie über Technologien des Selbst verinnerlicht und durch die Überführung in 

das Unbewusste stabilisiert werden. Auf diese Weise wird eine direkte Verbindung zu den 

Automatismen deutlich: Subjektstrukturen sind dabei – genau wie Automatismen auch - keineswegs 

als starr zu verstehen, sondern als dynamische Zusammenfassung möglicherweise sogar 

konfligierender Elemente. Die Konflikthaftigkeit konstituiert sich über die Hybridität gesellschaftlich 

vorhandener Subjektkulturen.  



103 
 

„Hybridität bezeichnet dabei die – nicht exzeptionelle, sondern verbreitete, ja regelmäßige – 

Kopplung und Kombination unterschiedlicher Codes verschiedener kultureller Herkunft in einer 

Ordnung des Subjekts. Die Hybridität kultureller Muster macht eine Subjektform zumindest 

potentiell immanent widersprüchlich und implantiert in ihr präzise bestimmbare Bruchlinien“ 

(Reckwitz 2006, 19). 

Thesenartig ließe sich dieser Aspekt mit Entautomatisierungsmechanismen in Verbindung setzen, da 

Konflikte und eine damit potentiell einhergehende Bewusstmachung des Automatismus zu dessen 

Zerfall führen können (vgl. Brauerhoch et al. 2014; Conradi 2014).85 Entautomatisierung wird in 

diesem Zusammenhang als „[…] Umkehr oder Sichtbarmachung automatisierter Tätigkeit oder 

Wahrnehmung verstanden“ (Brauerhoch et al. 2014, 9) und ist immer nur situativ gegeben (vgl. 

Derwanz 2014). Die Idee des Zerfalls ist jedoch nicht als kontrainduktiv zu verstehen, sondern als 

komplementärer Mechanismus, der zu einer Neukonstituierung von Automatismen führen kann.86  

Die bisherigen Überlegungen weisen darüber hinaus darauf hin, dass soziale Ordnung und 

Wirklichkeit keineswegs bedeutungslos für die Entstehung von Automatismen sind. Vielmehr können 

Automatismen als „[…] Bestandteil[e] eines wirksamen Arrangements von Dingen, Zeichen und 

Subjekten“ (Bublitz 2010a, 10) konzipiert werden, so dass die Notwendigkeit einer 

gesellschaftstheoretischen Einbettung untermauert wird. Dennoch sind sie frei von Determinierung, 

denn sie konstituieren sich ohne äußere Sachzwänge (vgl. Marek 2010a).87  

Epistemologische Konsequenzen 

Aus den Beschreibungen des Automatismenkonzeptes ergeben sich spezifische epistemologische 

Fragen, die in der Forschungspraxis bedacht werden müssen. So stellt sich gerade aufgrund der 

beschriebenen Opazität von Automatismen das Problem der Beobachtbarkeit (vgl. Leistert 2010). Die 

beteiligten AkteurInnen haben aufgrund des unbewussten Vollzugs von Automatismen keine 

Möglichkeit in die Rolle von Beobachtenden zu wechseln. So fallen die Beobachter- und 

Beteiligtenperspektive stets auseinander (vgl. ebd.). Daher ist zu fragen, welcher Ort der 

Beobachtung eingenommen wird und welche Konsequenzen sich daraus ergeben.  

                                                             
85 „Die Wirkmächtigkeit von Automatismen kann hinterschritten werden, indem bestimmte Funktionen und 
Prozesse bewusst gemacht werden, deren reibungsloses Funktionieren unter der Oberfläche von Bewusstsein, 
Vor-Wissen und Erwartung garantiert schien“ (Conradi 2014, 33).  
86 Mit diesen Explikationen wird erneut ersichtlich, dass das Automatismen-Konzept weder Starrheit noch 
Stillstand, sondern immer auch Dynamik impliziert (vgl. Brauerhoch et al. 2014).  
87 Dies wird bereits aus der Konstatierung ersichtlich, dass durch das Zusammenspiel von Automatismen neue 
soziale Strukturen emergieren können, da Sachzwänge der Idee von Emergenz zuwiderlaufen (vgl. Marek 
2010a). 



104 
 

„Der Gegenstand, der sich so in einer kritischen Automatismenforschung doppelt stellt, betrifft den 

Ort der Aussage, den Ort der Beobachtung und deshalb auch die Aussage selbst, die nur je von 

einem Ort gemacht werden kann“ (Leistert 2010, 100). 

Im Gegensatz zu der Frage des Ortes, betont Tobias Conradi (2014) in seiner Dissertation die zeitliche 

Dimension als entscheidenden Faktor für die Beobachtbarkeit von Automatismen: 

„Wenn eine Analyse von Automatismen mehr sieht, als die in die Prozesse verwickelten Akteure, 

dann nicht, weil sie die bessere Übersicht hat, sondern weil in gewisser Weise >verspätet< ist und 

entstandene Strukturen ex post in den Blick nimmt“ (Conradi 2014, 34). 

Auf diese Weise rückt erneut die Wiederholung als Konstitutionsmechanismus des Automatismus 

und mit ihr die Frage nach Stereotypisierung, Standardisierung und Habitualisierung in den Blick. 

Automatismen erscheinen somit insbesondere in ihrem Wirken, in ihrer Verquickung aus Schemata 

und Praxis beobachtbar: 

„Die Analyse bedarf hier einer Beobachterposition, die einen Blick auf das produktive, 

komplementäre Verhältnis von Konventionen und ihren Abruf, ihre (performativ-hervorbringende) 

Ausführung ermöglicht“ (Conradi 2014, 35).88 

Die Erforschung von Automatismen erfordert somit zum einen eine kritische Auseinandersetzung mit 

der eigenen Forschungspraxis und -perspektive. Zum anderen werden jedoch methodologische 

Entscheidungen durch die begrenzt erscheinenden Möglichkeiten der Beobachtbarkeit tangiert, wie 

im weiteren Verlauf der Arbeit noch zu diskutieren ist.  

 

3.3 Urbane Gemeinschaftsgärten aus theoretischer Perspektive – Eine 

theoriegeleitete Diskussion des Forschungsstandes 

Im Folgenden werden die zentralen Aspekte des Forschungsstandes aufgegriffen und unter 

Hinzunahme der hier dargelegten theoretischen Prämissen diskutiert. Insbesondere die Themen, für 

die bereits in Kapitel 2.6 Forschungsdesiderate beziehungsweise Diskussionsbedarfe aufgezeigt 

wurden, sollen aus der hier präsentierten Perspektive erneut aufgegriffen werden.  

                                                             
88 „Schemata und Praktiken stehen solcherart in einem komplementären Verhältnis, sind miteinander verzahnt, 
insoweit beiden eine auf instrumentales und systematisches Orientierungswissen ausgerichtete 
handlungsbestimmende zugleich aber auch handlungsermöglichende Bedeutung zukommt. Schemata und 
Praktiken allein im Sinne der Beschränkung von Handlungsalternativen durch Auswahl, Filterung und 
Verengung zu betrachten, wäre zu kurz gegriffen, denn routinisierte Formen der Wahrnehmung und 
routinisierte, verkörperte Handlungsabläufe eröffnen ihrerseits auch Handlungsoptionen, indem sie es 
erlauben, neue Situationen im Rückgriff auf bestehendes und praktisches, kognitives Wissen zu bewältigen“ 
(Conradi et al. 2012, 9f.).  



105 
 

Eine theoriegeleitete Betrachtung der Darstellung, dass urbane Gemeinschaftsgärten durch ihre 

Verortung auf städtischen Brachflächen sogenannte „Nicht-Orte“ (Wißmann 2014, 4) wiederbeleben 

und durch diese Art der städtischen Intervention eine aktive Auseinandersetzung mit der Stadtpolitik 

evozieren (vgl. Müller 2014, Scheve 2014, Kropp 2013, Rosol 2012), legt die These nahe, dass die 

Gärten die Wahrnehmung von StädterInnen und unter Umtänden auch von StadtplanerInnen sowie 

bestehende Alltagstheorien über den urbanen Raum, die  Funktionalität von Brachen und 

innerstädtischem Grün irritieren können. Ähnlich wie Streetart scheinen urbane 

Gemeinschaftsgärten den gewohnten Blick zu durchbrechen, indem sie überraschen und zunächst 

nicht mit verfügbaren Wahrnehmungs- und Denkschemata in eine sinnvolle Ordnung gebracht 

werden können (vgl. Derwanz 2014).  

„Die BetrachterIn sucht nach weiteren übersehenen und neuen Zeichen, nimmt die Oberflächen 

und Bebauungen des Raums neu wahr und wird sensibler für die Beschaffenheit des öffentlichen 

Raums“ (Derwanz 2014, 293). 

Insofern erscheint die in diesem Zusammenhang formulierte Annahme einiger AutorInnen, dass die 

Gärten zu einer Neuaushandlung des Urbanitätsverständnisses beitragen können, indem sie den 

Dualismus Stadt – Natur konterkarieren, durchaus naheliegend. Dass dies jedoch zu einer Betonung 

von sozialen statt ökonomischen Faktoren in stadtplanerischen Entscheidungsprozessen führt, kann 

indes nicht in Form eines kausalen Prinzips vorausgesetzt werden. Dieser Sachverhalt wird 

insbesondere aus der theoretischen Prämisse des Automatismenansatzes nachvollziehbar: Prozesse 

der Entautomatisierung, die durch Irritation und Bewusstwerdung der Wahrnehmungs- und 

Denkschemata hervorgerufen werden, können zwar mit einer Neukonstitution von Automatismen 

einhergehen, diese ist in ihrem Ergebnis jedoch kontingent und lässt sich nicht „[...] auf eine im 

Voraus berechenbare Rationalität […] reduzieren“ (Bublitz et al. 2010a, 10). Somit kann zwar 

potentiell eine stadtplanerische Orientierung an ökologischen und / oder sozialen Faktoren durch die 

raumaneignenden und intervenierenden Praktiken urbaner GärtnerInnen resultieren, aber dies ist 

nicht die unweigerliche Konsequenz. Es können auch gänzlich andere Effekte hervorgerufen werden, 

die von den InitiatorInnen und Partizipierenden urbaner Gemeinschaftsgärten weder geplant noch 

gewünscht sind. Beispielhaft ließe sich hier die vielfach hervorgebrachte Kritik anführen, dass urbane 

Gemeinschaftsgärten zu Gentrifizierungsprozessen beitragen, obwohl sie ein konträres Anliegen 

verfolgen (vgl. Baier 2012a; Schmelzkopf 2002; Stone 2002). 

Das charakteristische Moment von Automatismen, weder plan- noch steuerbar zu sein, rückt 

somit in den Fokus und deutet darauf hin, dass das Politik transformierende Potential 

raumaneignender Praktiken über ein komplexes Zusammenspiel unterschiedlichster Faktoren 

konstituiert wird. Dieser Aspekt ist indirekt bereits durch die in Kapitel 2.6 ausgeführte Kritik an der 



106 
 

Darstellung angesprochen worden, dass die durch die urbanen GärtnerInnen initiierten 

Aushandlungsprozesse zum städtischen Raum maßgeblich durch ihre spielerische Leichtigkeit 

konstituiert würden (vgl. Werner 2012, Baier et al. 2011). In diesem Zusammenhang wurde darauf 

verwiesen, dass eine spezifische Rahmung politischer Praktiken notwendig sei, um kommunikative 

beziehungsweise diskursive Anschlussfähigkeit herstellen und aufrechterhalten zu können (vgl. 

Certomá 2011). Dieser Sachverhalt ist zum einen mit der These in Verbindung zu bringen, dass 

Automatismen „[…]Bestandteil[e] eines wirksamen Arrangements von Dingen, Zeichen und 

Subjekten [sind]“ (Bublitz et al. 2010, 10). Zum anderen scheinen alternative Formen der 

Raumaneignung dann besonders sichtbar zu werden, wenn sie sich beispielsweise über eine 

inszenierte Form der Abgrenzung als neu- beziehungsweise andersartig darstellen und auf diese 

Weise als Alternative beziehungsweise Kontroverse in Erscheinung treten und Irritation hervorrufen. 

Insofern erscheinen Anschlussfähigkeit und Abgrenzung als zwei zentrale Merkmale, die 

Aushandlungsprozesse mit divergierenden AkteurInnen evozieren können.  

Diese Überlegungen verweisen darüber hinaus auf einen weiteren Sachverhalt, der in den 

Forschungsarbeiten zu dem Phänomen wiederkehrend thematisiert wird: Die Frage nach dem 

politischen Charakter urbaner Gemeinschaftsgärten. In ihrer Studie definiert Claire Nettle (2014) 

Urban Gardening als soziale Bewegung, die eine alternative Form des politischen Aktivismus 

impliziert, der auf der Veranschaulichung alternativer Handlungs- und Entscheidungsmöglichkeiten 

basiert. Um die Praktiken der GärtnerInnen als politisch ausweisen zu können, reformuliert Nettle 

den Terminus des Politischen und integriert alltägliches Handeln, das jedoch ein Mindestmaß an 

Kontroversen und Aushandlungspotentialen enthalten muss.  

Rückbindend an die Prämisse der Unplanbarkeit von Automatismen, drängt sich erneut die 

These auf, dass die Wirkungen, die aus den dieserart charakterisierten, politischen Praktiken 

hervorgehen, nicht im Vorhinein antizipier- und planbar sind.89 Gleichzeitig weisen diese 

theoriegeleiteten Überlegungen einen Erklärungsansatz für die Frage auf, ob Praktiken nur dann als 

politisch ausgewiesen werden können, wenn diese auch von den agierenden AkteurInnen derart 

verstanden werden: Da die Effekte von Automatismen nicht im Vorhinein bestimmt werden können, 

ist somit auch das politische Potential von ihnen nicht vorhersehbar. Auf diese Weise können auch 

Haltungen und Handlungen solcherart politische Triebkraft entfalten, die nicht derart motiviert 

beziehungsweise intendiert sind.  

Ein weiterer Schwerpunkt wird in der Forschungsliteratur auf die sozialen und gesellschaftlichen 

Aspekte, die mit urbanen Gemeinschaftsgärten zusammenhängen, gelegt. Wiederkehrend werden 

Fragen nach Möglichkeiten der Selbstverortung und des guten Lebens im städtischen Raum, die über 

                                                             
89 Mit diesem Hinweis ist keineswegs die Annahme impliziert, dass urbane Gemeinschaftsgärten keine 
politische Wirkung aufweisen würden. Es wird lediglich darauf hingewiesen, dass diese, wenn überhaupt, dann 
doch nur sehr schwer zu antizipieren ist. 



107 
 

die Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten konstituiert werden sollen, formuliert (vgl. Müller 

2015; Borgstedt 2012; Baier et al 2011). Urbane Gemeinschaftsgärten sowie das steigende Interesse 

an ihnen werden in diesem Zusammenhang als eine Krisenreaktion auf die Probleme, Unsicherheiten 

und steigenden Komplexitätsanforderungen gegenwärtiger Gesellschaften interpretiert (vgl. Turner 

et al. 2011; Müller 2004). Die Partizipation an den Gärten offeriert nach Ansicht einiger AutorInnen 

Möglichkeiten, Stabilität und Langfristigkeit über die Integration in das Gartenkollektiv zu erfahren, 

lokale Symbol- und Sinnzusammenhänge herzustellen sowie über Identifikationsprozesse die 

Vorstellung eines je spezifischen Selbst zu konstruieren. Auch die Wiederentdeckung traditioneller 

Praktiken des Einkochens und Selbermachens sowie die Konzeptualisierung der Gärten als Allmenden 

und Gemeingüter werden in diesem Zusammenhang als besonders relevant erachtet, da sie eine 

Form der Selbstermächtigung gegenüber kapitalistischer Produktionsweisen und Mechanismen der 

Beschleunigung implizieren (vgl. Müller 2014; Baier 2012a; 2012b; Baier et al. 2011).  

Deutet man diese Explikationen aus der hier dargelegten theoretischen Perspektive, dann 

scheinen urbane Gemeinschaftsgärten einen Möglichkeitsraum für die AkteurInnen zu konstituieren, 

der aufgrund eines spezifischen Ensembles aus Objekten und Zeichen Freiheitsgrade eröffnet, die 

innerhalb des gesellschaftlichen Raumes ansonsten nicht gegeben sind. Diese Charakteristika 

erscheinen - zumindest aus der Perspektive der Automatismenforschung – sodann als Voraussetzung 

für eine bottom-up verlaufende Entwicklung reziproker Beziehungsstrukturen. Diese sind jedoch 

nicht als das Ergebnis einer bewussten Planung oder Steuerung aufzufassen, sondern vielmehr als 

ungeplantes Resultat sozialer Aushandlungsprozesse zu konzeptualisieren.90 Diese Deutung erscheint 

insofern sinnvoll, als dass Sozialität stets prozesshaft ist und die Entwicklung reziproker Beziehungen 

nicht durch eine top-down Steuerung erreicht werden kann, sondern  diese durch die Haltungen und 

Handlungen der einzelnen, partizipierenden AkteurInnen und ihr unbewusstes Zusammenwirken 

hervorgebracht wird. 

Verfolgt man diesen Gedankengang weiter, so lässt sich unter Berücksichtigung des 

Habituskonzeptes provozierend fragen, ob die Dispositionen der beteiligten AkteurInnen durch 

alternative Denk- und Handlungszusammenhänge, die sich in einem urbanen Gemeinschaftsgarten 

potentiell konstituieren können, nicht nur irritiert werden, sondern über Bewußtwerdung vielleicht 

sogar modifiziert werden?91 Indem AkteurInnen an den urbanen Gemeinschaftsgärten teilhaben und 

mit den Werten, die innerhalb des Gartens vertreten werden, wiederkehrend konfrontiert werden, 

können Wahrnehmungs- und Denkschemata irritiert und - indem neue Muster und Schemata 

                                                             
90 Welche Elemente des urbanen Gemeinschaftsgartens zu einer derartigen Entwicklung beitragen, kann im 
Vorhinein nicht bestimmt werden.  
91

 Mit Verweis auf die theoretische Prämisse der Kontingenz sollen die Wirkungen auf die dem Habitus 
inhärenten Dispositionen als rein hypothetische Interpretation ausgewiesen werden, die sich durch die 
Beiträge zum Phänomen jedoch anbieten. 
 



108 
 

generiert und inkorporiert werden - potentiell verändert werden. Dieser Sachverhalt lässt sich 

besonders da vermuten, wo unbewusste und allgemein anerkannte Leitbilder - wie beispielsweise die 

Orientierung am Privateigentum in kapitalistisch geprägten Gesellschaften – durch abweichende 

Praktiken provoziert werden. Gleichzeitig ist unter Hinzunahme des Automatismenkonzeptes und der 

Idee, dass jede Wiederholung immer auch eine Differenz enthält, denkbar, dass 

Modifikationsmöglichkeiten weniger drastisch über Irritationen, Konflikte und Bewusstwerdung 

vollzogen werden, sondern vielmehr schleichend - im Sinne einer sich langsam vollziehenden 

Verfestigung - neue Muster und Schemata entwickelt und habitualisiert werden. Für beide Fälle wird 

die theoretische Perspektive, den Habitus als ars inveniendi zu betrachten, der Handlungen und 

Haltungen situationsadäquat generiert und auf diese Weise neue Schemata integrieren kann, als 

Grundlage vorausgesetzt.  

Diese theoriegeleitete Deutung der sozialen und individuellen Prozesse, die durch urbane 

Gemeinschaftsgärten ausgelöst werden können, erscheint zusätzlich durch die Studien zum bodily 

learning naheliegend (vgl. Manhood et al. 2011; Turner 2011). Die Untersuchungen zeigen, dass das 

Engagement in urbanen Gemeinschaftsgärten zu einer Inkorporierung von Nachhaltigkeitsmaximen 

und damit einhergehend zu der Entwicklung eines nachhaltigen Lebensstils beitragen kann, ohne 

dass jedoch in jedem Falle eine kausale Korrelation besteht. Trotzdem wird deutlich, dass nicht nur 

die Irritation des Habitus über divergierende Ideale, Werte und Normen relevant erscheint, sondern 

auch die aktive, körperliche Betätigung im Garten selbst, die zu der Verinnerlichung alternativer 

Symbol- und Sinnmuster führen kann, indem der Körper als „Gedächtnisstütze“ (Bourdieu 1987, 739) 

fungiert.  

 Aus diesen theoretischen Überlegungen ließe sich auch das Thema der Selbstverortung, welches 

im Zusammenhang mit urbanen Gemeinschaftsgärten wiederkehrend thematisiert wird, 

interpretieren. So ist zu fragen, inwiefern die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten sowie 

die dem Gartenkollektiv inhärenten Sinn- und Symbolzusammenhänge zur Konstitution des Selbst 

beitragen und ob das urbane Gärtnern sodann als ein Abgrenzungs- beziehungsweise 

Distinktionsmittel im Bourdieuschen Sinne fungiert? Mit den zwei Fragen werden bereits 

divergierende Interpretationslinien impliziert. Auf der einen Seite kann die vielfach postulierte 

Selbstverortung derart theoretisiert werden, dass sie über die (Neu-)Konstitution handlungsleitender 

Wahrnehmungs- und Denkschemata innerhalb des urbanen Gemeinschaftsgartens konstituiert wird, 

insofern diese im Stande sind, durch Deutungs- und Kategorisierungshorizonte die gesellschaftliche 

Komplexität zu reduzieren. Wird – wie in manchen Studien angenommen – ein alternativer Lebensstil 

durch das urbane Gärtnern entwickelt, dann bietet dieser sowohl Orientierung als auch 

Abgrenzungspotentiale, die wiederum zur Selbstvergewisserung beitragen. 



109 
 

Auf der anderen Seite kann der urbane Gemeinschaftsgarten in Anlehnung an die theoretischen 

Prämissen Bourdieus als ein soziales Feld konzeptualisiert werden, welches gemäß spezifischer 

Spielregeln operiert und somit auch die soziale Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum, 

ihre Verfügungsmacht über verschiedene Kapitalformen sowie die damit zusammenhängenden 

Habitus relevant werden lässt. Die Möglichkeiten, sich selbst durch die Partizipation am urbanen 

Gemeinschaftsgarten verorten zu können und die Teilhabe an dem Phänomen insofern als Quelle 

symbolischen Kapitals zu nutzen, erscheinen aus dieser Perspektive ungleich verteilt.92   

So zeigen bereits Studien, die sich mit der Akkumulation von Sozialkapital beschäftigen, dass 

auch innerhalb urbaner Gemeinschaftsgärten ein impliziter, nicht direkt wahrnehmbarer Kampf um 

soziale Positionen stattfindet, der zudem mit einer nicht-intendierten Ausgrenzung marginalisierter 

Gruppen einhergeht (vgl. Firth et al. 2011; Glover 2004). Die ursprüngliche Position der AkteurInnen 

im sozialen Raum sowie ihre Verfügungsmöglichkeiten über die verschiedenen Kapitalformen 

scheinen somit auch die Teilhabechancen an urbanen Gemeinschaftsgärten zu beeinflussen, so dass 

sich erneut die Frage aufdrängt, welche spezifische Bedeutung ihnen zukommt und ob nicht schon 

das Interesse am Gärtnern in der Stadt habituell bedingt ist, indem es einem spezifischen Geschmack 

entspricht beziehungsweise voraussetzt, der wiederum an die ihm entsprechenden Positionen 

innerhalb des sozialen Raumes gebunden ist? Aber greifen dann nicht unter Umständen 

Mechanismen einer unbewussten Selbst- und Fremdselektion, die dem Wert vollkommener 

Offenheit und Inklusion heterogener Bevölkerungsgruppen entgegenstehen? Folgt man in diesem 

Zusammenhang der Explikation von Bourdieu, dass  „man nicht jeden mit jedem zusammenbringen 

kann – unter Mißachtung der grundlegenden, zumal ökonomischen und kulturellen Unterschiede“ 

(Bourdieu 1985b), dann erscheinen Ausgrenzungsmechanismen zum einen naheliegend und zum 

anderen aufgrund der ihnen zugrundeliegenden unbewussten Dispositionen nur schwer zu 

verhindern. 

Daher ergibt sich neben der positiv konnotierten Lesart der vielfältigen Potentiale urbaner 

Gemeinschaftsgärten eine weitere, die das Fortbestehen unbewusster Dispositionen stärker in den 

Fokus stellt. Diese These wird durch Studien untermauert, die belegen, dass in den Gärten durchaus 

heterogene Ziele, Interessen, Konflikte und Probleme wie beispielsweise Diebstahl vorkommen, 

diese jedoch in vielen Fällen durch die nicht hinterfragte Fiktion einer Gemeinschaft verdeckt werden 

(vgl. Nettle 2014; Scheve 2014; Rosol 2006). Eine Diskrepanz zwischen den postulierten Zielen und 

Wertvorstellungen der Bewegung und den real vorhandenen Handlungen, Haltungen und 

Beziehungsgefügen innerhalb der Gärten kann insbesondere mit der hier präsentierten 

Theorieperspektive erklärt werden: Momente der Unplanbarkeit von Automatismen können an das 

                                                             
92 Hier ist jedoch zu fragen, welche Kapitalformen für die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 
entscheidend sind. 



110 
 

Dispositionensystem der AkteurInnen, welches als praktisches Vor-Wissen beschrieben werden kann, 

zurückgebunden werden und verweisen somit auf die These, dass unbewusste Schemata alternative 

Werte und Handlungsgefüge potentiell unterwandern und ihrer Umsetzung somit entgegenstehen. 

Auf diese Weise könnte die symbolische Ordnung und damit einhergehend die soziale Ungleichheit 

unbewusst auch innerhalb urbaner Gemeinschaftsgärten reproduziert werden. 

Als letzter Punkt soll noch einmal die Diskussionen über das Verhältnis zwischen Stadtpolitik und 

urbanen Gemeinschaftsgärten aufgegriffen werden. Hier scheint insbesondere das durch den 

Automatismenansatz implizierte bottom-up Entwicklungsmodell relevant zu sein. So verweisen 

einige AutorInnen auf Konflikte zwischen den beiden AkteurInnengruppen und den vielfach 

fehlgeleiteten Versuch seitens der StadtplanerInnen, die Projekte in die Stadtentwicklung und 

Grünflächenversorgung zu integrieren  (vgl. Bohn & Viljoen 2012; Brückner 2012, Schmelzkopf 2012; 

Rosol 2011; Hartfield & Henderson 2008; Krummacher 2003). Gleichzeitig wurde deutlich, dass eine 

Integration in die Stadtplanung vielfach mit einer Reglementierung einhergeht, welche für die 

Gartenprojekte durchaus negative Folgen aufweist, da die ihnen zugrundeliegende Flexibilität, die als 

zentraler Faktor für die Generierung positiver sozialer Effekte ausgewiesen werden kann, auf diese 

Weise beschränkt wird (vgl. Brückner 2012; Clavin 2011). Interpretiert man diese Konstatierung aus 

Sicht der Automatismenforschung, erscheint es naheliegend, dass stadtpolitische 

Steuerungsversuche urbane Gemeinschaftsgärten und ihre potentiell positiven Wirkungen 

begrenzen, da Planung, Reglementierung und Steuerung qua Definition einer bottom-up 

Strukturentstehung und damit implizierten Emergenzprozessen entgegen stehen.  

Diese kurze theoriegeleitete Diskussion des Forschungsstandes zeigt deutlich, dass das hier 

erarbeitete Theoriegerüst und die damit einhergehende Perspektive auf urbane 

Gemeinschaftsgärten einen spezifischen Zugang zu dem Phänomen konstituieren, der besonders 

dafür geeignet ist, Forschungsdesiderate zu identifizieren und interessante Themen aufzuzeigen. 

Diese Diskussion leitet sodann zu der Explorationsstudie über, die zum Zweck einer empiriegeleiteten 

Annäherung an das Phänomen durchgeführt wurde. Wie bereits in der Diskussion des 

Forschungsstandes dargelegt, erscheint dieser Schritt insbesondere aufgrund einer starken 

Fokussierung der positiven Aspekte des Phänomens notwendig. In dem nun anschließenden Kapitel 

werden die methodische Vorgehensweise sowie zentrale Ergebnisse der Studie in einer knappen 

Zusammenfassung dargestellt.  

 

 

 

 

 



111 
 

Teil III - Empirische Auseinandersetzung mit urbanen 

Gemeinschaftsgärten 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Bildnachweis: Baier et al. 2013, 60] 

 



112 
 

4. Die Explorationsstudie 

Da sich das Feld urbaner Gemeinschaftsgärten in Deutschland aufgrund einer hohen Diversität der 

Organisationsformen, der flächen- beziehungsweise öffentlichkeitsspezifischen Charakteristika sowie 

der  Finanzierungsformen sowohl unstrukturiert als auch unübersichtlich erweist und simplifizierende 

Kausalitätsannahmen sowie überhöhte Bedeutungszuschreibungen eine theoretische Annäherung an 

das Phänomen erschweren, ist im Rahmen der hier vorliegenden Forschungsarbeit beschlossen 

worden, zunächst eine explorative Studie durchzuführen. Diese wurde derart konzipiert, dass trotz 

der theoretischen Auseinandersetzung, die im Vorhinein mit den unterschiedlichsten Beiträgen zu 

dem Thema stattgefunden hat, eine größtmögliche Unvoreingenommenheit und Offenheit bewahrt 

werden sollte, so dass theoretische Vorannahmen gegebenenfalls auch falsifiziert werden konnten.93 

Zu diesem Zweck wurde als erster Schritt eine sehr offen gehaltene Frage formuliert, die in weitere 

Teilaspekte heruntergebrochen wurde: 

Was machen die Menschen in urbanen Gemeinschaftsgärten beziehungsweise was passiert 

hier eigentlich? 

Auf den ersten Blick erscheint die Fragestellung außerordentlich trivial. Diese Sichtweise relativiert 

sich jedoch unter Rückbezug auf Kapitel 2. So weisen manche Darstellungen innerhalb des 

Forschungsstandes darauf hin, dass urbanes Gärtnern als eine Form der Selbstermächtigung 

gegenüber kapitalistischer Produktionsstrukturen zu theoretisieren sei und insofern eine 

konsumkritische Haltung unter den AkteurInnen impliziere. Oder aber sie betonen die subversiven 

Praktiken der Raumaneignung, die sodann als spezifische Form des politischen Protestes 

ausgewiesen werden. Ohne die zahlreichen Interpretationslinien an dieser Stelle erneut aufgreifen zu 

wollen, drängt sich die Frage auf, ob denn das Gärtnern an sich oder nicht vielmehr andere Faktoren 

die Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten motivieren? Die konkreten Forschungsfragen 

lauteten sodann:  

                                                             
93 An dieser Stelle möchte ich darauf hinweisen, dass zu keinem Zeitpunkt der Forschung angenommen wurde, 
dass absolute Unvoreingenommenheit gegenüber dem Forschungsgegenstand möglich sei: „Es existiert keine 
theorieunabhängige Beobachtungsaussage, weil die Theoriebeladenheit sich in allen Beobachtungsaussagen 
zeigt. Dies gilt auch für die Ausführungen der Untersuchten“ (Lamnek 2005, 22). Insofern wurde 
Unvoreingenommenheit sowohl während der Exploration als auch im weiteren Verlauf der Forschung stets im 
Sinne einer Vermittlungsleistung zwischen Theorie und Empirie verstanden: „Statt von Theorien und ihrer 
Überprüfung auszugehen, erfordert die Annäherung an zu untersuchende Zusammenhänge <sensibilisierende 
Konzepte>, in die – entgegen einem verbreiteten Missverständnis – durchaus theoretisches Vorwissen 
einfließt“ (Flick 2007, 23). Vorhandene theoretische Erkenntnisse zu urbanen Gemeinschaftsgärten sowie vorab 
formulierte Thesen wurden daher in Form eines theoretischen Vorwissens in den gesamten Forschungsprozess 
integriert. Allerdings hatten sie sich an der Empirie zu beweisen, so dass stetig die Möglichkeit bestand, sie zu 
falsifizieren und durch neue Erkenntnisse zu ersetzen. 



113 
 

Warum gärtnern die Menschen in der Stadt beziehungsweise was motiviert die Menschen zur 

Teilnahme an einem urbanen Gemeinschaftsgarten? 

Und fungiert der urbane Gemeinschaftsgarten für die Partizipierenden als Medium für politische, 

soziale, ökologische und / oder ökonomische Aushandlungsprozesse? 

Die Fragen implizieren die soziale Funktion des Gemeinschaftsgartens erneut in den Blick zu rücken. 

Dieser Aspekt wurde bereits in den im Forschungsstand präsentierten Studien zu dem Phänomen 

fokussiert. So wird Urban Gardening nicht nur als Krisenreaktion auf Modernisierungsprozesse sowie 

durch den Kapitalismus hervorgerufene Beschleunigungs- und Entfremdungsmechanismen 

beschrieben, sondern gleichermaßen als Ansatzpunkt für die Erprobung neuer 

Gesellschaftsentwürfe, die – zumindest teilweise - unter dem Stichwort ‚Postwachstumsökonomie‘ 

gefasst werden. Der urbane Gemeinschaftsgarten wird in diesem Zusammenhang nicht nur als 

alternativer Raum konzeptualisiert, in dem neue Formen der Selbstverortung möglich werden, 

sondern in dem auch eine andere Welt gepflanzt wird. 94 Aus diesen Überlegungen ging sodann die 

Frage hervor, ob sich die subjektiven Erwartungen, die die städtischen GärtnerInnen einst zur 

Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten motiviert haben, erfüllt haben? 95 

Dieser Sachverhalt erschien gerade aus der hier gewählten Theorieperspektive interessant, da 

diese zunächst einmal die These nahelegt, dass die als alternativ auszuweisenden Ideale und 

Handlungsorientierungen der GärtnerInnen realiter nicht eins zu eins umgesetzt werden können, da 

sie durch unbewusst wirksame Schemata des Habitus konterkariert werden könnten. Gleichzeitig war 

eine Falsifizierung dieser Annahme als besonders gewinnbringend einzuschätzen, da auf diese Weise 

Anhaltspunkte für einen sozialen Wandel identifizierbar werden würden.  

An dieser Stelle wird bereits deutlich, dass die formulierten Forschungsfragen nur dann 

bearbeitet werden können, wenn theoriebedingte Selektionsmechanismen beziehungsweise 

voreilige Fokussierungen vermieden werden. Aus diesem Grund stand die explorative Studie zu 

Beginn bereits vor drei methodologischen Problemen, die es zu handhaben galt: (1) Welche Art des 

empirischen Zugangs sollte gewählt werden; (2) wie sollte mit der hohen Diversität und Dynamik des 

Feldes umgegangen werden; (3) wie stark – wenn überhaupt - sollten bereits bestehende 

theoretische Vorannahmen in die Untersuchung mit einbezogen werden? 

                                                             
94 In diesem Zusammenhang muss darauf hingewiesen werden, dass der Slogan „Eine andere Welt ist 
pflanzbar“ ursprünglich der Titel einer Dokumentarfilmreihe über urbane Gemeinschaftsgärten weltweit von 
Ella von der Haide ist (vgl.: http://www.eine-andere-welt-ist-pflanzbar.de). Der Spruch avancierte jedoch 
schnell zu einem Leitsatz der Bewegung und wird wiederkehrend rezitiert.  
95 An dieser Stelle wird erneut deutlich, dass die Frage, worum es bei urbanen Gemeinschaftsgärten eigentlich 
geht, immer weitreichendere Aspekte und Ebenen berührt, die in ihrer je spezifischen Interdependenz 
nachgezeichnet werden müssen. Das ‚Was‘ hängt maßgeblich mit den motivationalen Faktoren der 
Partizipierenden zusammen und diese wiederum mit der potentiellen Mittlerfunktion des Gartens. Diese 
Verwobenheit galt es in der explorativen Studie stets zu beachten und zu reflektieren. 



114 
 

Um eine explorative Annäherung an das Feld so offen und flexibel wie möglich zu gestalten, fiel 

die Wahl auf qualitative Methoden der empirischen Sozialforschung. Diese Festlegung ergab sich 

maßgeblich aus ihrer Programmatik sowie ihren methodologischen Prämissen. So ist ein zentrales 

Paradigma die Offenheit gegenüber dem Forschungsgegenstand beziehungsweise dem 

interessierendem Feld, den Untersuchungspersonen sowie den genutzten Methoden, um 

theoriegeleitete Selektionsmechanismen weitgehend ausschließen zu können und den 

Forschungsprozess so offen und flexibel wie möglich zu gestalten, so dass „auch unerwartete und 

dadurch instruktive Informationen“ (Lamnek 2005, 21) erhoben werden.96 Dieser Aspekt erschien für 

die Untersuchung urbaner Gemeinschaftsgärten insbesondere deswegen wichtig, weil sich das 

Phänomen durch eine stark ausgeprägte Diversität auszeichnet und jeder untersuchte Fall je 

spezifische Eigenschaften aufwies, die nicht unbedingt im Vorhinein aus theoretischen Überlegungen 

ableitbar waren. Aus diesen Überlegungen ergab sich, dass Unvoreingenommenheit und das 

Potential der Falsifizierbarkeit nur durch eine qualitative Ausrichtung der Explorationsstudie  gewahrt 

bleiben konnte.  

Ein weiteres Argument, dass für eine solcherart angelegte Studie sprach, war die damit 

implizierte Möglichkeit, die Forschungsarbeit selbst im Sinne eines Interaktions- beziehungsweise 

Kommunikationsprozesses zwischen ForscherIn und Erforschten konzeptualisieren zu können und 

Sozialität somit nicht – wie etwa in quantitativen Erhebungsverfahren – als Störgröße zu begreifen, 

sondern vielmehr als konstitutiven Aspekt der Forschung (vgl. Lamnek 2005). Qualitative Forschung 

wird somit in Analogie zur sozialen Wirklichkeit als prozessual verstanden. Insofern setzt die 

„Zirkularität des Forschungsgegenstandes […] [eine] Zirkularität der Verstehensleistung“ (Lamnek 

2005, 24) voraus und ein Mindestmaß an Flexibilität wird erforderlich, um während des 

Untersuchungsprozesses die Erhebungsinstrumente stets neu ausrichten zu können und an die 

Relevanzen der AkteurInnen sowie die im Feld vorzufindende Realität anpassen zu können (vgl. Flick 

2007).  

Diese methodologischen Prämissen waren für die Konzeptualisierung der hier vorliegenden 

Exploration außerordentlich relevant. So war aus theoretischer Perspektive nicht nur davon 

auszugehen, dass das Feld von einer hohen Dynamik charakterisiert wird, indem sich beispielsweise 

allein saisonbedingt die kontextuellen Bedingungen in den Gemeinschaftsgärten verändern. Sondern 

es war auch notwendig, die Exploration im Sinne eines Testens und Ausprobierens zu 

konzeptualisieren, da bereits früh klar wurde, dass eine Annäherung an das Feld neue Fragen 

aufwerfen würde und eine Neujustierung der Erhebungsinstrumente unter Umständen notwendig 

würde.  

                                                             
96 Aus diesen Erläuterungen geht zudem ein charakteristisches Unterscheidungskriterium der qualitativ 
ausgerichteten Sozialforschung zu quantitativen Erhebungsverfahren hervor: Qualitative Sozialforschung ist 
kein hypothesenprüfendes, sondern ein hypothesengenerierendes Verfahren (vgl. Lamnek 2005).  



115 
 

In dem nun folgenden Teilkapitel wird es darum gehen, das Sampling, das der Exploration 

zugrunde liegt, in aller Knappheit zu beschreiben. Daran anschließend werden die Überlegungen, die 

zu der Auswahl des Erhebungsinstrumentes geführt haben, die Methode des leitfadengestützten 

Interviews sowie der Interviewleitfaden kurz präsentiert, um daran anschließend zu der 

zusammenfassenden Darstellung der wichtigsten Erkenntnisse, die mit dieser Studie gewonnen 

wurden, überzuleiten. 

 

4.1 Methodische Vorgehensweise und Fallauswahl 

Da die explorative Studie zunächst vor der Herausforderung stand, die Diversität des Phänomens 

bearbeitbar beziehungsweise überschaubar zu machen und das Feld in seinen unterschiedlichen 

Ausprägungen kennenzulernen, lag ein besonderes Augenmerk auf der Auswahl des Samplings.97 Um 

ein möglichst weites Spektrum unterschiedlichster Aspekte und Sichtweisen in der Exploration  

berücksichtigen zu können, wurde ein Stichprobenplan erstellt, der möglichst heterogene Fälle 

enthalten sollte.98  

Bei der Erstellung eines Stichprobenplans war zunächst die bewusste Benennung von Kriterien, 

die zur Auswahl von Fällen führen sollten, notwendig. Insgesamt wurden die Kriterien aufgrund der 

theoretischen Auseinandersetzung mit Kapitel 2 entwickelt. So wurden folgende Aspekte für eine 

Fallkontrastierung zentral erachtet: Laufzeit der Projekte (Planungs- & Aufbauphase / Ablauf- bzw. 

Auslaufphase)99; Gartenstruktur bzw. Ausprägung der Kollaboration (Gemeinschaftsbeete / 

Individualbeete); Organisationsstruktur (Verein / gGmbH).  

Ohne die einzelnen Faktoren in aller Ausführlichkeit zu erläutern, sollen hier nur einige der 

zentralen Überlegungen genannt werden:  Die Laufzeit erschien deswegen als interessanter Faktor, 

weil davon auszugehen war, dass sich die Ablauforganisation in den Gemeinschaftsgärten aufgrund 

von Erfahrungswerten und sozialen Aushandlungsprozessen verändert und die Gärten mit kurzen 

Laufzeiten eventuell noch vor Herausforderungen stehen, die in späteren Phasen nicht mehr derart 

präsent sind. Die Struktur des Gartens ist für das vorliegende Projekt deswegen von Interesse, weil 

davon auszugehen ist, dass der Grad der Kollaboration beziehungsweise die Entscheidung für oder 

gegen Gemeinschaftsflächen sowie für oder gegen Individualbeete einen Einfluss auf das soziale 

Miteinander ausüben können. Die Bedeutung der Organisationsstruktur ergab sich hingegen aus der 

Überlegung, dass gGmbH organisierte Gemeinschaftsgärten im Gegensatz zu den vereinsgeführten 

                                                             
97 Mit über 500 urbanen Gemeinschaftsgärten in Deutschland ist die Selektion spezifischer Fälle eine 
Notwendigkeit. Da mit der Studie kein Anspruch auf Repräsentativität erhoben werden sollte, ist diese 
Vorgehensweise vollkommen unproblematisch.  
98 Zum Thema Stichprobenplan in qualitativen Forschungsarbeiten siehe auch Schreier et al. 2008. 
99 Ein Problem war in diesem Zusammenhang, dass Projekte mit einer kurzen Laufzeit schwieriger zu finden 
waren als Projekte, die bereits viele Jahre liefen. 



116 
 

Gärten eventuell stärker zu einer hierarchischen Organisation neigen, weil sie anderen 

Anforderungen - beispielsweise in finanzieller Hinsicht - genügen müssen und diese Faktoren einen 

Einfluss auf die Gartengemeinschaft nehmen kann.100  

Aus diesen Kriterien wurde folgende Matrix erstellt, die es mit entsprechenden Fällen zu füllen 

galt:101 

 

 

 

 

 

 

Insgesamt sollte die explorative Studie somit acht Fälle enthalten. Dieser Erhebungsplan konnte 

jedoch nicht vollständig umgesetzt werden, da angeschriebene Gemeinschaftsgärten nicht 

antworteten oder aber, wie für die Zelle gGmbH / Kurze Laufzeit / Gemeinschaftsbeete, kein 

passender Fall in der Datenbank identifiziert werden konnte. Daher ergab sich folgendes Sampling für 

die Untersuchung:102 

 

 

 

 

 

 

 

 

*** Publikation zur Gewährleistung der Anonymisierung um Beschreibung der Fälle gekürzt*** 

                                                             
100 In diesem Zusammenhang muss darauf verwiesen werden, dass davon ausgegangen wurde, dass nicht nur 
die Gartengemeinschaft durch die Organisationsstruktur beeinflusst wird, sondern auch die Gartenarbeit, der 
Anpflanzplan, die Gartengestaltung und –kommunikation sowie die Ablauforganisation – um nur ein paar 
Aspekte zu nennen.  
101 Die Fälle wurden wiederum mit Hilfe der Gartendatenbank der Stiftungsgemeinschaft anstiftung und 
ertomis gesucht. Siehe dazu auch: http://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick. 
102 Die Kürzel dienen der Anonymisierung der untersuchten Fälle und somit dem Schutz der 
Persönlichkeitsrechte der befragten Personen. Sie entsprechen den Kürzeln, die auch für die Bezeichnung der 
Interviewtranskripte verwendet wurden, um den LeserInnen eine Zuordnung der Aussagen zur jeweiligen 
Falltypisierung zu ermöglichen. 
103 Beide Gärten haben sowohl Gemeinschaftsflächen als auch Individualbeete, so dass eine eindeutige 
Unterteilung nicht möglich ist.  

 Lange Laufzeit  Kurze Laufzeit (max. 2 
Gartensaisons) 

 Verein gGmbH Verein gGmbH 

Gemeinschaftsbeete   
    

  
 

Individualbeete     

 Lange Laufzeit  Kurze Laufzeit (max. 2 
Gartensaisons) 

 Verein gGmbH Verein103 gGmbH 

Gemeinschaftsbeete G1 G3 
    

G4 
 
G5 

 

Individualbeete G2  G6 



117 
 

In den beschriebenen Gemeinschaftsgärten wurden leitfadengestützte Interviews mit 

unterschiedlichen Personen (InitiatorInnen / OrganisatorInnen, Partizipierende, MitarbeiterInnen)  

durchgeführt.104 Die Entscheidung, die Interviews mit Hilfe eines Leitfadens zu strukturieren, 

begründete sich maßgeblich aus dem Ziel, eine Vergleichbarkeit zwischen den untersuchten Fällen 

herstellen zu können. Um dabei trotzdem dem Postulat der Offenheit gerecht zu werden, wurden die 

Fragen möglichst unbestimmt formuliert, so dass die Interviewten durchaus neue, bisher nicht 

bedachte Aspekte thematisieren konnten.105 Darüber hinaus wurde während der Interviews 

versucht, den Interviewleitfaden flexibel zu handhaben, nicht starr auf den Fragenkatalog zu 

insistieren sowie den Wortlaut der Fragen kontextuell anzupassen. Auf diese Weise konnten neu 

eingeführte Themenstränge durch Nachfragen weiter verfolgt werden, insofern dies interaktionell 

möglich war und den Gesprächsfluss nicht unterbrach.106 

Für die Entwicklung des Interviewleitfadens wurde das SPSS-Prinzip genutzt (vgl. Helfferich 

2005). Obwohl dieses Verfahren konkrete Möglichkeiten bietet, den Gesprächsverlauf aktiv zu 

strukturieren, folgt es dem Postulat der Nicht-Beeinflussung. Cornelia Helfferich verweist in diesem 

Zusammenhang auf einen weiteren Vorteil der Methode:  

„[Das SPSS-Prinzip] dient gleichzeitig der Vergegenwärtigung und dem Explizieren des eigenen 

theoretischen Vorwissens und der impliziten Erwartungen an die von den Interviewten zu 

produzierenden Erzählungen“ (ebd., 161f.). 

Das Kürzel SPSS steht für ‚Sammeln‘, ‚Prüfen‘, ‚Sortieren‘ und ‚Subsummieren‘. Diese vier 

Schlagworte sind im Sinne von Arbeitsschritten, die in der Fragebogenkonstruktion berücksichtigt 

werden sollten, zu verstehen. Zu Beginn steht das Sammeln von so vielen Fragen wie möglich, ohne 

dabei jedoch das forschungsleitende Interesse aus dem Blick zu verlieren. Daran anschließend folgt 

das Prüfen der Fragen unter Berücksichtigung des Verhältnisses von Offenheit und theoretischem 

Vorwissen. Im Zusammenhang dazu ist zudem zu reflektieren, inwiefern die Fragen dazu geeignet 

sind, Erzählungen zu evozieren, die unter Umständen auch über die impliziten Erwartungen, die bei 

ihrer Formulierung relevant waren, hinausgehen. Sind die Fragen derart offen formuliert, dass auch 

vollkommen unerwartete Antworten gegeben werden können? Oder werden explizite oder implizite 

                                                             
104 Die Methode des Interviews ist in der qualitativen Sozialforschung von großer Relevanz. Zum einen weil „[…] 
die Informationen in statu nascendi aufgezeichnet werden können, unverzerrt – authentisch sind, 
intersubjektiv nachvollzogen und beliebig reproduziert werden können“ (vgl. Lamnek 2005).104 Zum anderen 
weil es sich besonders gut eignet, um das Wirklichkeitsverständnis der befragten AkteurInnen sprachlich zu 
erfassen. 
105 Bei der Konzeptualisierung des Interviews sowie dessen Durchführung wurde sich maßgeblich an den 
Kriterien von Robert K. Merton und Patricia L. Kendall (1979) orientiert, die sie zur Bewertung von 
Interviewsituationen und den daraus hervorgegangenen Daten entwickelten. Diese Kriterien umfassen die 
Nicht-Beeinflussung, die Spezifität, die Erfassung eines breiten Spektrums sowie die Tiefgründigkeit.  
106 Eine Übersicht zu den geführten Interviews findet sich im Anhang.  



118 
 

Vorstellungen zum Gegenstand in der Frageformulierung unbewusst mitkommuniziert? Im Zuge 

dessen ist auch zu klären, ob die Fragen auf zu komplexe Zusammenhänge abzielen. Helfferich erklärt 

in diesem Zusammenhang: 

„Man kann von den Erzählpersonen keine direkte Antwort auf die Forschungsfrage verlangen. Sie 

sind nicht in einen wissenschaftlichen Diskurs verortet, sondern in ihrem Alltag“ (ebd., 163f.). 

An den Arbeitsschritt des Sammelns schließt sich das Sortieren an. Dabei handelt es sich um eine 

inhaltliche Bündelung der Fragen, die wiederum in dem letzten Schritt – der Subsumierung – zu einer 

übergeordneten Leitfrage zusammengefasst werden.  

„Gesucht wird ein guter, d.h. möglichst erzählgenerierend wirkender und möglichst wenig 

Präsuppositionen enthaltender Impuls“ (ebd., 165). 

Die nun gebündelten Fragen werden im Zuge dessen jedoch nicht verworfen, sondern fungieren im 

Leitfaden als Memo, welches im Verlauf des Gespräches dazu genutzt wird, zu prüfen, ob alle 

potentiell relevanten Aspekte erwähnt wurden. Unter Hinzunahme dieser Memos können auch 

konkrete Fragen vorformuliert werden.  

Der letzte Schritt der Interviewvorbereitung liegt in der Formulierung sogenannter 

„Aufrechterhaltungsfragen“ (Helfferich 2005, 165), die dann zum Einsatz kommen, wenn Erzählungen 

abbrechen und neu angeregt werden sollen. Der so konstruierte Interviewleitfaden soll im Folgenden 

in seinen Grundzügen dargestellt werden. In diesem Zusammenhang ist jedoch vorab darauf 

hinzuweisen, dass nicht alle Überlegungen, die zu der Konzeptualisierung und Selektion einzelner 

Fragen geführt haben, widergegeben werden können. An den Stellen, die jedoch erklärungsbedürftig 

erscheinen, werden exemplarische Erläuterungen zum Zweck der Nachvollziehbarkeit gegeben. 

Das Interview wurde mit der Frage, wie lange sich die jeweilige Person bereits im Garten 

engagiere, eingeleitet. Diese Form der Erzählaufforderung war bewusst gewählt worden, da davon 

ausgegangen wurde, dass diese Frage leicht zu beantworten sein würde und somit den Einstieg in das 

Interview erleichtert und im besten Falle einen ersten Gesprächsfluss evoziert. Auf diese Weise sollte 

die Störanfälligkeit verringert werden und Zeit für das Vergessen des Aufnahmegeräts gegeben 

werden (vgl. Flick 2007). Auch die daran anschließende Frage, welche Aufgaben die Person denn im 

Garten übernehmen, fungierte in diesem einleitenden Sinne. Zusätzlich diente sie zur Klärung der 

jeweiligen Rolle der befragten Personen innerhalb des Gartenkollektivs: Sind sie beispielsweise 

Vereinsvorstehende, ProjektinitiatorInnen, MitarbeiterInnen (in gGmbH organisierten Gärten) oder 

aber lediglich Partizipierende?107 

                                                             
107 An dieser Stelle sei bereits darauf verwiesen, dass sich diese Informationen bei der Sichtung der Daten als 
sehr wichtig erwiesen, da auffiel, dass die Rolle innerhalb des Gartenkollektivs einen Einfluss auf die Haltung 



119 
 

Daran schloss sich ein Fragenkomplex zu den Interessen und Motivationsaspekten der Befragten 

an. Zum einen ging es hierbei um die Wahl des Gartens („Warum engagieren sie sich genau in diesem 

Garten?“), da davon ausgegangen wurde, dass sowohl die räumliche Nähe als auch die thematischen 

Schwerpunkte für die Auswahl entscheidend sein könnten. Zum anderen wurde danach gefragt, 

welches persönliche Interesse der Partizipation zugrunde liegt. Gerade hier wurden eine Reihe von 

Memos formuliert: Persönliche, politische, soziale, ökologische und ökonomische 

Motivationsfaktoren, die wiederum je für sich genommen thematisch untergliedert wurden.108 

Währenddessen diese Fragen einen direkten Bezug zu dem Untersuchungsschwerpunkt aufwiesen, 

warum die Menschen in urbanen Gemeinschaftsgärten gärtnern, sollte daran anschließend die 

potentiell vermittelnde Funktion der Gärten elizitiert werden, indem danach gefragt wurde, welche 

Bedeutung die Personen dem urbanen Gemeinschaftsgarten für die Auseinandersetzung mit den 

zuvor benannten Themen zusprechen. 

Der darauffolgende Fragenkomplex behandelte das Thema Gartenaufbau und –organisation. 

Zum einen ging es hier um die Klärung der Frage, welche Organisations- und Finanzierungsformen für 

die Projekte vorliegen, ob der Garten aus Gemeinschafts- und / oder Individualbeeten besteht, ob es 

Pflanzvorschriften im Sinne eines Anpflanzplans gibt und ob wiederkehrende Arbeitsabläufe / 

Projekte identifiziert und benannt werden können. Diese Fragen sollten zum einen dazu dienen, die 

organisationalen Strukturen der Gärten zu erheben und bereits gesammelte Informationen zu 

verifizieren. Zum anderen sollte der Einfluss dessen auf den Gartenalltag erhoben werden.109  

Die Frage nach Individual- und Gemeinschaftsbeeten wurde darüber hinaus in den Gärten, in 

denen vornehmlich Gemeinschaftsflächen vorzufinden sind, durch die konkrete Frage, ob ein 

Zusammenhang zu der Entstehung gemeinschaftlicher Strukturen gesehen wird, erweitert. Insgesamt 

erschien dieser Fragenkomplex deswegen besonders interessant, weil die theoretische 

                                                                                                                                                                                              
und Einstellung gegenüber den Gartenprojekten auszuüben scheint. Dieser Aspekt wird im späteren Verlauf 
des Kapitels noch einmal aufgegriffen. 
108 Unter persönlichen Motivationsfaktoren fielen Aspekte wie „Spaß am Gärtnern“, „Gesunde Ernährung“, 
„Entspannung / Erholung“, „Kreative Entfaltungsmöglichkeiten / Spielräume“, „Kinder“. Politische Faktoren 
waren beispielsweise „Missstände in der Grünflächenversorgung“ & „Gentrifizierung“.  Die sozialen Faktoren 
umfassten die Themen „Integration“, „Nachbarschaftlichkeit“ und „Segregation“. Ökologische Faktoren waren 
mit den erweiterten Stichpunkten „Biodiversität steigern“, „Lokale Nahrungsmittelproduktion“ und 
„Klimawandel“ umschrieben. Und die ökonomischen Motivationsfaktoren waren in „Subsistenzwirtschaft“, 
„Selbstermächtigung“ und „Postmaterielle Wohlstandsmodelle“ unterteilt. Die hier aufgeführten inhaltlichen 
Erläuterungen spielten im Interview keine zentrale Rolle, da die Thematisierung von den Nennungen der 
Befragten abhing und daher auch nur von diesen ausgeführt wurde. Insofern stellten die Überlegungen, die 
hier dargelegt sind, lediglich einen Orientierungsrahmen für die Interviewführung dar.  
109 So zielte beispielsweise die Frage nach Pflanzvorschriften auf eine Vermittlung zwischen der Zuschreibung, 
dass urbane Gemeinschaftsgärten stets durch eine starke Offenheit und Flexibilität charakterisiert wären, und 
den alltäglichen Erfahrungen der GärtnerInnen ab. Wie stark können die GärtnerInnen ihre persönlichen 
Vorstellungen im Garten umsetzen und wie wird zwischen möglicherweise konfligierenden Interessen 
verhandelt? 



120 
 

Auseinandersetzung mit dem Phänomen Interdependenzen zwischen Gartenaufbau / - organisation 

und Strukturentstehung innerhalb des Kollektivs nahelegt.110  

Der letzte Fragenkomplex beschäftigte sich mit den gestalterischen und ästhetischen Elementen 

des urbanen Gemeinschaftsgartens und wie die Personen den Garten auch in Bezugnahme auf den 

ihn umgebenden städtischen Raum wahrnehmen. So wurde zunächst danach gefragt, ob es 

gestalterische Elemente gibt, die den Garten in spezifischer Weise auszeichnen. Dieser Frage 

resultierte aus den Explikationen einiger AutorInnen, dass urbane Gemeinschaftsgärten durch die 

Wahl der Anbaugefäße und ihre spezifischen Do-it-yourself Anspruchs eine eigene Ästhetik 

aufweisen würden, die zu der Entstehung einer besonderen Atmosphäre beitragen. Was macht also 

die Ästhetik und Atmosphäre für die Partizipierenden aus?  

Da davon auszugehen war, dass diese Frage unter Umständen Verwirrung auslösen würde, 

wurde in aufrechterhaltender Funktion der Schrebergarten als Kontrastfolie genutzt: Gibt es 

beispielsweise Eigenschaften, die urbane Gemeinschaftsgärten typischerweise im Gegensatz zu 

Schrebergärten aufweisen? Insbesondere diese Konkretisierung diente der Elizitierung impliziter 

Bewertungskriterien und Überzeugungen, da über die Kontrastierung zu Schrebergärten die von den 

Befragten angenommenen Eigenarten beziehungsweise Besonderheiten urbaner 

Gemeinschaftsgärten stärker herausgestellt werden konnten.  

Daran schloss sich die Frage an, ob es denn gestalterische Vorschriften gäbe? An dieser Stelle 

wurde die zunächst eher abstrakte Ebene auf eine sehr praktische heruntergebrochen, um auch hier 

eine Verbindung zu den Alltagserfahrungen der Befragten herzustellen.111 Gleichzeitig leitete dies zur 

abschließenden Frage, die in den Themenbereich der Wahrnehmung des Gartens gehörte, über: In 

welchem Verhältnis steht der urbane Gemeinschaftsgarten zur städtischen Umgebung? Auf diese 

Weise wird gleichzeitig eine Verbindung zur abschließenden Frage hergestellt: In welchem Verhältnis 

steht Ihrer Meinung nach der urbane Gemeinschaftsgarten zur Stadt?112 

In dem nun folgenden Abschnitt werden die zentralen Ergebnisse der Explorationsstudie in einer 

knappen Zusammenfassung dargestellt.  

 

                                                             
110 So wurde beispielsweise in Kapitel 3.4 die These aufgestellt, dass ungeplante Prozesse der Schemabildung in 
urbanen Gemeinschaftsgärten auch mit ihrer spezifischen Gestaltung in Verbindung stehen, da Automatismen 
als Bestandteile eines spezifischen Arrangements aus Menschen, Dingen und Zeichen wirksam werden. Unter 
Rückbezug auf die Explikationen zu den methodologischen Postulaten, die dieser explorativen Studie zugrunde 
liegen, zeigt sich hier, wie zwischen Empirie und Theorie vermittelt wird und dass sich die theoretischen 
Vorannahmen an der Empirie beweisen mussten. 
111 Hier ist implizit danach gefragt, ob der Garten als Erprobungs- und Möglichkeitsraum wahrgenommen wird, 
in dem die Befragten ihre persönlichen Vorstellungen umsetzten können oder ob diese sehr positive 
Zuschreibung in der Literatur von der Realität abweicht. 
112 Diese Frage ist sehr komplex und es war zu erwarten, dass Konkretisierungen während des Interviews 
vorgenommen werden müssen. Diese umfassten die Frage, ob der urbane Gemeinschaftsgarten als Teil oder 
als Gegensatz zum städtischen Raum erfahren wird.  



121 
 

4.2 Zentrale Ergebnisse 

Die folgenden Teilkapitel werden einen zusammenfassenden Überblick zu den zentralen Ergebnissen 

der Explorationsstudie liefern. Insgesamt wird deutlich werden, dass der urbane 

Gemeinschaftsgarten keineswegs nur als ein Ort für den selbstständigen Gemüseanbau in der Stadt 

fungiert, sondern dass die Praxis des urbanen Gärtnerns ein ‚Mehr‘ aufweist, dass es von Fall zu Fall 

zu elizitieren gilt.  

Die inhaltliche Auswertung der Interviews erfolgte mit Hilfe der dokumentarischen Methode 

nach Ralf Bohnsack (2008). Da es in der Explorationsstudie noch nicht um eine soziogenetische 

Analyse ging, sondern vielmehr eine Annäherung an das Feld erfolgen sollte, wurden lediglich die 

Schritte der interpretierenden und reflektierenden Analyse durchgeführt.113 

In einem ersten Schritt werden in Teilkapitel 4.2.1 die Aussagen zu den Motivationsfaktoren in 

gebündelter Form präsentiert. Hier zeigen sich auch die dem gärtnerischem Engagement 

zugrundeliegenden Wertvorstellungen, so dass sich nicht nur Verweise darauf ergeben, dass es beim 

urbanen Gärtnern um ‚mehr‘ geht, als um den reinen Gemüseanbau. Sondern auf diese Weise zeigt 

sich auch, was die GärtnerInnen mit ihrem Engagement verbinden beziehungsweise was ihnen die 

Garteninitiativen bedeuten. In Übereinstimmung zur Literatur lassen sich neben dem Anbau von 

Gemüse ökologische, (stadt-)politische, soziale und ökonomische Erklärungsfaktoren für die soziale 

Praxis des städtischen Gärtnerns herausarbeiten. Daher wird Kapitel 4.2.1 zwecks einer besseren 

Übersichtlichkeit in diese Themengebiete gegliedert. 

Im Anschluss daran wird es darum gehen Probleme und Entkopplungstendenzen zu 

untersuchen. Entkopplung soll in diesem Zusammenhang einen Widerspruch zwischen den in den 

Interviews beschriebenen Leitbildern und Wertformulierungen der urbanen 

GemeinschaftsgärtnerInnen  und der tatsächlich vorzufindenden Realität beschreiben. Dieser Schritt 

ist notwendig, um eine differenzierte Auseinandersetzung mit dem Phänomen zu erreichen. Im Zuge 

dessen wird zudem deutlich, ob sich die Erwartungen, die die Partizipierenden an den urbanen 

Gemeinschaftsgarten hatten beziehungsweise haben, erfüllen konnten. 

 

4.2.1 Was motiviert die Menschen zur Partizipation in urbanen Gemeinschaftsgärten? 

Die Untersuchung der motivationalen Faktoren der urbanen GemeinschagtsgärtnerInnen zeichnet 

ein ähnlich heterogenes Bild, wie es auch Marit Rosl (2006) in ihrer Studie zum Urban Gardening in 

Berlin präsentiert. So berichten einige GärtnerInnen von ihrem Interesse an ökologischen 

Themenkomplexen, wohingegen andere einen stärkeren Fokus auf soziale, stadtpolitische oder aber 

                                                             
113 Für weitere Informationen zur dokumentarischen Methode siehe auch Kapitel 5.3. 



122 
 

auch ökonomische Fragestellungen der Gegenwartsgesellschaft legen. Von einer Homogenität 

innerhalb der Gartengruppen kann somit nicht ausgegangen werden. Erschwerend hinzu kommt der 

Sachverhalt, dass die Themen untereinander Interdependenzen aufweisen, so dass eine Trennung 

lediglich zu Analysezwecken erfolgen kann. Auf diese Weise soll zudem die Komplexität des 

Phänomens reduziert werden.  

Um den Zugang zu den unterschiedlichen Themengebieten und ihren Facetten zu erleichtern, 

werden diese nacheinander aufgeführt. Zunächst wird es um die ökologische Motivation gehen. 

Daran schließen sich die zentralen Ergebnisse zu den stadtpolitischen Motivationsfaktoren an, die 

sodann zu den sozialen Faktoren überleiten. Abschließend wird es um die ökonomischen Faktoren 

gehen. In der Ergebnispräsentation dieses Kapitels werden Aushandlungsprozesse, Widersprüche 

und Konflikte zurückgestellt, da diese gesondert in Kapitel 4.2.2 aufgeführt werden. Mag auf diese 

Weise zunächst ein sehr positives Bild entstehen, so wird dieses im weiteren Verlauf der 

Ergebnispräsentation korrigiert werden.  

Vorab sei lediglich ein zentraler Aspekt genannt: Die Grundvoraussetzung für die Partizipation 

am urbanen Gemeinschaftsgarten basiert stets auf einem generell bestehendem Interesse am 

Gärtnern und dem Bedürfnis dieses trotz eines urbanen Lebensstils als eine feste Freizeitaktivität zu 

institutionalisieren. Da sich dieser Aspekt als ein roter Faden durch alle Interviews durchzieht, zeigt 

er, dass die GärtnerInnen trotz heterogener Interessen eine gemeinsame, wenn nicht gar 

verbindende Eigenschaft  teilen.114  

Ökologische Motivation: Sensibilisierung durch eine Demonstration von Alternativen 

In zahlreichen Interviews berichten die urbanen GärtnerInnen von ihrem Interesse an ökologischen 

Fragestellungen und dem Ziel, mit dem urbanen Gemeinschaftsgartens Nachhaltigkeit, Klima- und 

Umweltschutz zu fördern – sowohl für sich selbst, als auch für die Stadt und ihre EinwohnerInnen. 

Insgesamt fallen die thematischen Schwerpunkte jedoch sehr unterschiedlich aus. So reichen die  

Schilderungen von dem Wunsch, zu einer klimafreundlichen Stadtentwicklung beizutragen, über den 

Versuch, selbstständig Gemüse in biologischer Qualität anzubauen und auf diese Weise seiner 

kritischen Haltung gegenüber der industriellen Landwirtschaft Ausdruck zu verleihen, bis hin zu dem 

Anliegen, zu einer Steigerung der (urbanen) Biodiversität beizutragen.115 

                                                             
114 Aus diesem Sachverhalt resultiert zudem, dass die in der Literatur vielfach postulierte Ablehnung von 
Schrebergärten für die hier vorliegende Befragung nicht haltbar ist. Obwohl zwar das klassische Bild von 
Kleingartenkolonien bei den Interviewten auf Ablehnung stößt (Regeln & Pflichten, Rückzug ins Private, soziale 
Zwänge), besteht gleichzeitig der Wunsch nach einer größeren Fläche in einem eigenen Garten. Das 
verbindende Element ist somit das Interesse am Gärtnern. Aus dieser Perspektive erscheint der urbane 
Gemeinschaftsgarten als ein Kompromiss – notwendig aufgrund von Zeit- und Geldmangel sowie unsicherer 
Zukunftsperspektiven.  
115 Urban ist in Klammern gesetzt, da die Steigerung der städtischen Biodiversität lediglich ein Aspekt ist. Durch 
den Erhalt und die Verbreitung alter Sorten geht das Engagement jedoch über den urbanen Raum hinaus. 



123 
 

Ein in nahezu allen Interviews wiederkehrender Aspekt ist die Möglichkeit, mit dem urbanen 

Gemeinschaftsgarten zu demonstrieren, wie eine urbane Nahrungsmittelproduktion in Bio-Qualität 

aussehen kann. Zu diesem Zweck sind zahlreiche Garteninitiativen öffentlich zugänglich und machen 

ihre Anbau- und Erntemethoden transparent, so dass der Gemeinschaftsgarten nicht nur für die 

GärtnerInnen selbst gewinnbringend ist, sondern durch Aufklärungs- und Bildungsarbeit auch für 

nicht-partizipierende StadtbewohnerInnen von Nutzen sein kann. Transparenz soll dabei den 

Gegenpol zur industriellen Landwirtschaft konstituieren, denn dieser wird insbesondere aufgrund 

ihrer nur schwer nachvollziehbaren Produktionsweisen mit Misstrauen gegenübergestanden.116 Das 

Öffnen der „Black Box Landwirtschaft“ (P6) ist daher ein erklärtes Ziel einiger städtischer 

Garteninitiativen. 

In eine ähnliche Richtung verweist der Sachverhalt, dass Praktiken des Re- und Upcyclings nicht 

nur befürwortet, sondern auch aktiv erprobt werden.117 Diese nehmen einen zentralen Stellenwert 

ein, da durch Wiederverwendung und Umnutzung von Materialien sowie die oftmals recht 

eigensinnig erscheinende Herstellung von Anbau-, Aufbewahrungs- und Sitzmöglichkeiten aus 

vermeintlichem Müll, der vielfach an der Straße gesammelt wird, nicht nur kostengünstige 

Alternativen, sondern auch der Wert des vorhandenen Materials selbst demonstriert werden. Auf 

diese Weise versuchen einige urbane GärtnerInnen die Konnotation von Müll, Abfall und 

Unbrauchbarem performativ zu durchbrechen und scheinbar feststehende Grenzziehungen 

aufzuweichen: 

„Immer wenn irgendwo Holz rumliegt an der Straßenecke, was in [Stadtteil] oft vorkommt, weil 

die Leute ihren Sperrmüll einfach an die Ecke stellen, dann karren wir das halt alles hier her. Oder 

wenn an der Baustelle irgendwas übrig bleibt. […] Oder wenn mal auch irgendwo Badewannen 

rumstehen oder so. Wir haben ja fünf Stück hier und wir haben keine davon gekauft.“ (P3) 

 „Von 'n Materialien her, da sehen wir halt auch immer zu, dass wir halt reuse mäßig arbeiten. 

Also dass wir immer wieder Sachen verwenden, die schon gebraucht waren. Aus altem Holz 

irgendwas bauen oder so. Oder wenn wir irgendwas abbauen, das halt wieder verwenden.“ (P8) 

Auch die Praktiken des Re- und Upcyclings sollen – genau wie die Demonstration von Möglichkeiten 

der urbanen Nahrungsmittelproduktion - zu einer Sensibilisierung der Öffentlichkeit beitragen und 

                                                             
116 Es kommen noch weitere Kritikpunkte an der industriellen Landwirtschaft hinzu, wie beispielsweise der 
Einsatz von potentiell gesundheitsgefährdenden Spritz- und Düngemitteln, die zur Bodenverschmutzung 
führen, eine nicht-artgerechte Tierhaltung sowie der Anbau in Monokulturen. Aus diesem Grund ist der Einsatz 
von chemischen Düngemitteln, Pestiziden sowie Insektiziden in allen untersuchten Gärten untersagt 
beziehungsweise wird laut der Befragten aufgrund einer inneren Überzeugung ohnehin nicht in Erwägung 
gezogen. 
117 So wird in dem Gemeinschaftsgarten G3 in regelmäßigen Abständen ein Reuse-Workshop veranstaltet, zu 
dem sowohl aktive GärtnerInnen als auch Interessierte eingeladen werden. 



124 
 

zur Nachahmung anregen. Aus diesem Grund sind auch hier Transparenz und Nachvollziehbarkeit 

grundlegende Prinzipien:  

 „Also wir versuchen, wir kriegen oft so Anfragen von irgendwelchen High-Teck Leuten, die sagen, 

wir könnten euch voll die geile Gewächshausbelüftungsmaschine bauen. Und das ist zwar 

irgendwie attraktiv, aber andererseits sagen wir dann immer nein, weil wir gerne Nachbaubares 

zeigen möchten. Also alles, was man sieht, ist irgendwie auch entweder recycelt oder in seiner 

Technik, in seinem Aufbau offensichtlich.“ (P6) 

Dabei betonen die GärtnerInnen, dass der praktische Zugang zu komplexen Themen wie 

Nachhaltigkeit, Biodiversität und Umweltschutz einen besonderen Vorteil des Gemeinschaftsgartens 

ausmacht, da dadurch auf eine spielerische Art und Weise Wissensvermittlung stattfinden kann:118  

 „Was der Garten schon bieten kann, ist ein Alternativprogramm zu, ich lese etwas in der Zeitung, 

ich höre mir einen Vortrag an, ich lese ein Buch und kriege ganz viel Angst vor Klimawandel. […] 

Der Klassiker ist die Kartoffelernte. Die Kinder ernten im Herbst die Kartoffeln. Das ist ein riesen 

Erdberg, die fummeln darin rum und kriegen dann so eine Art Goldfieber und wundern sich dann 

halt: Oh, meine Kartoffel ist blau. Was soll das denn? So total grundsätzlich und simpel. Und 

dann gehen sie vielleicht zu Mutti oder Vati und sagen: Was soll das denn? Ist das denn eine 

Kartoffel? Und die wissen dann vielleicht selber nicht oder wissen es und sagen: Ja, es gibt 300 

Kartoffelsorten auf der Welt. Das sind dann trotzdem sehr große komplexe Themen, die da 

angeschnitten werden.“ (P6) 

Dieses Zitat verdeutlicht, wie urbane Gemeinschaftsgärten zu der Entwicklung eines bewussten 

Umgangs mit Nachhaltigkeitsthematiken beitragen können. Zum einen lassen sich an dieser Stelle 

erste Übereinstimmungen zu den wissenschaftlichen Studien zum bodily learning und der Bedeutung 

verkörperter Erfahrungen finden (vgl. Manhood et al. 2011; Turner 2011), die mit der Annahme 

Bourdieus, dass dem Körper in Lern- und Aneignungsprozessen eine spezifische Bedeutung zukommt, 

korrespondieren (vgl. Bourdieu 1987). Zum anderen zeigt das Beispiel, dass die neuartigen 

Erfahrungen innerhalb des Gemeinschaftsgartens zu einer Irritation bestehender Wahrnehmungs- 

und Denkschemata führen können. Unter Rückbezug auf die in Kapitel 3 besprochenen Effekte der 

Entautomatisierung der Wahrnehmung durch Street Art als urbane Intervention erscheint es 

naheliegend, die entautomatisierenden und somit innovativen Potentiale derartiger Lernerfahrungen 

in den Fokus zu rücken. Unbewusste Schemata werden somit nicht nur der Reflexion zugänglich, 

                                                             
118 Dieser Aspekt ist für einige Befragte indes relevant, weil sie durch ihr Studium ein großes theoretisches 
Wissen zu Gartenbau und Landwirtschaft erworben haben, welches sie gern durch praktische Erfahrungen im 
Garten austesten und erweitern möchten. 



125 
 

sondern unter Umständen kann auf diese Weise auch Raum für die Entstehung neuer Schemata 

entstehen.119 In eine ähnliche Richtung weist folgendes Zitat: 

„Auch wenn man sich anguckt, was hier die häufig fotografierten Objekte sind, wo die Touris 

davor stehen und glotzen, das sind schon viele, kleine Basteleien aus irgendwelchen älteren 

Materialien. Also zum Beispiel die Stühle, diese Stühle aus den Farbfässern. Die sind bequem, die 

sind total cool die Teile. Die hat sich jemand hier im Garten ausgedacht. Wir hatten diese Fässer, 

da gab's die Überlegung. […]. Jetzt haben wir Stühle, die aus Recyclingmaterial sind […], die keine 

scharfen Kanten haben, die wie gesagt 100 Prozent aus Recyclingmaterial sind, auch diese 

Sitzkissen, diese Auflagen sind aus alten Kaffee-, Nudel- oder Reissäcken. Und das Material, was 

da drin ist, ist auch Recyclingmaterial. Die Dinger sind bequem. 100 Prozent recycling, sehen gut 

aus und ja, sind sozusagen eine [Name des Gartens] Kreation, die nach den Bedürfnissen 

sozusagen entstanden sind.“ (P7) 

Der urbane Gemeinschaftsgarten an sich und die spezifischen Gestaltungstechniken, die die urbanen 

GärtnerInnen anwenden, können somit als eine spezifische Form der Intervention konzeptualisiert 

werden, die Irritationen hervorruft, wie anhand der Reaktionen von BesucherInnen der 

Garteninitiative deutlich wird. Insofern liegt die These nahe, dass die kreativen Elemente zum 

Nachdenken anregen können und unbewusste Schemata auf diese Weise reflexiv zugänglich werden, 

weil die ungewohnten Erscheinungen und neuartigen Erfahrungen nicht ohne weiteres mit 

althergebrachten Kategorien dechiffriert werden können. Auf diese Weise kann der urbane 

Gemeinschaftsgarten für Themen wie Nachhaltigkeit, Biodiversität und Umweltschutz auf besondere 

Weise sensibilisieren.  

Unter den GärtnerInnen ist jedoch umstritten, welchen Stellenwert die städtische 

Gemüseproduktion insgesamt einnehmen soll – soll sie lediglich Demonstrationszwecken dienen 

oder soll sie als Gegengewicht zur industriellen Landwirtschaft fungieren?  

„Wir sind auf keinen Fall ein Garten, der sagt, wir wollen die Landwirtschaft in die Stadt holen. 

Darum geht es uns überhaupt nicht. Und das wird auch sehr oft hier drauf projiziert. Aber zu 

sensibilisieren für ‘ne ökologische Landwirtschaft, die Diversität beinhaltet, die eben auch Menschen 

beinhalten kann.“ (P6)120 

Im Gegensatz dazu erklärt ein anderer Befragter: 

                                                             
119

 Diese Frage kann durch die in der Exploration erhobenen Daten nicht beantwortet werden. Sie wird jedoch 
fester Bestandteil der zweiten Erhebungsphase werden. 
120 Interessant ist der Verweis der Befragten auf Bedeutungszuschreibungen von außen. Dass sich die urbanen 
GemeinschaftsgärtnerInnen diesen bewusst sind, zeigte sich auch in anderen Interviewpassagen. 



126 
 

„Ich persönlich find’s schon schön da so ein Gegengewicht zu dieser ganzen Monokultur und dieser 

ganzen Hightech […], eben diese Art der Landwirtschaft zu setzen. Der industrialisierten 

Landwirtschaft ein bisschen was gegenzuhalten auch.“ (P12) 

Vielfach hat sich in der Auswertung gezeigt, dass insbesondere die Personen, die einen Fokus auf die 

Gemüseproduktion im Sinne einer subsistenzwirtschaftlichen Leistung legen, stärker dazu neigen, 

den urbanen Gemeinschaftsgarten als Gegenpol zu konstruieren und diejenige, die den Aufklärungs- 

und Bildungsaspekt betonen, auch eher die Demonstrations- und Sensibilisierungspotentiale 

herausstellen.   

(Stadt-)politische Motivation: Ein Recht auf Stadt für alle 

Auch für den Bereich der (stadt-)politischen Motivation fungiert der urbane Gemeinschaftsgarten als 

Demonstrationsfläche, die zu einer Sensibilisierung der Öffentlichkeit und politischer 

Entscheidungsträger beitragen soll.121 So verweisen einige Interviewte wiederkehrend darauf, dass 

sie mit den Garteninitiativen auf die Möglichkeiten einer alternativen Nutzung des urbanen Raumes 

aufmerksam machen wollen. Anstatt eine Stadtentwicklung nach rein ökonomischen Interessen zu 

verfolgen, versuchen die GärtnerInnen ökologische und soziale Faktoren in den Vordergrund zu 

stellen und auf die Vorteile einer gemeinschaftlichen Nutzung des öffentlichen Raumes aufmerksam 

zu machen: 

 „[…] wenn man eben sozusagen, dadurch dass das hier ist, demonstrieren kann, dass eine Stadt 

nicht nur dazu da ist, dass man sie wirtschaftlich gewinnbringend für sich persönlich ausnutzt.“ 

(G1_IW3). 

Im Zuge dessen wird betont, dass es nicht darum gehe, einen offenen Konflikt mit der 

Stadtverwaltung zu provozieren. Insofern zeigen sich Übereinstimmungen mit der Studie von Claire 

Nettle (2014) zu urbanen Garteninitiativen in Australien und der von ihr vertretenen These, dass  

Urban Gardening als konstruktive Form des politischen Aktivismus zu theoretisieren sei, da den 

GärtnerInnen daran gelegen sei, mit ihren Gartenprojekten praktische Anschauungsbeispiele für eine 

nachhaltigere Stadtentwicklung zu liefern und somit einen konstruktiven Beitrag zu stadtpolitischen 

Diskussionen zu leisten. Inwiefern diese auf Kooperation ausgelegte Form der politischen Teilhabe 

zielführend ist, ist anhand der Interviews schwer zu beurteilen.  

Ein weiterer Aspekt, der die Demonstration von Nutzungsalternativen für den öffentlichen Raum 

motiviert, ist die Idee, einen öffentlich zugänglichen Ort zu schaffen, an dem Teilhabe sowie soziale 

Begegnung ohne Konsum möglich ist. Folgende Passagen verdeutlichen dies besonders gut: 

                                                             
121 Im Grunde konstituiert sich die politische Motivation entlang stadtpolitischer Fragestellungen. 



127 
 

 „Man kann hier einfach ganz viel umsonst machen und bewegen und teilhaben. Und das finde ich 

einfach wahnsinnig schön in ‘ner Stadt zu haben oder auch aufzubauen. Um nicht sogar zu sagen 

revolutionär. Also wenn man’s sich wirklich abzählt, man geht entweder ins Café, man geht in eine 

Bücherei, ist schon ein Grenzfall, aber sowas kann man wirklich umsonst aktiv an seiner Stadt 

mitgestalten.“ (P6) 

„Wie gesagt, der öffentliche Raum ist ja auch mehr entweder zum Konsumieren oder zum vom A 

nach B kommen da.“ (P7) 122 

Neben der Ablehnung einer ökonomisch orientierten Stadtentwicklung, die 

Partizipationsmöglichkeiten am öffentlichen Raum über die Verfügbarkeit monetären Kapitals 

selektiert, zeichnet sich hier die Forderung ab, dass ein Recht auf Stadt für alle bestehen sollte. 

Dieses Recht auf Stadt impliziert nicht nur den Zugang zum öffentlichen Raum, sondern auch die 

Befugnis, diesen Raum gemäß den eigenen Vorstellungen aktiv mitzugestalten.  

„Und eben das man einen Ort hat in der Stadt, den man sich schön gestaltet. Also ökologisch auch. 

So dass man experimentieren kann und einfach Dinge tun kann, die einem keiner vorschreibt. Die 

man selber bestimmen kann. Und das eben gemeinsam mit Leuten, mit Interessierten.“ (P9) 

Die Schilderungen von DO machen nachvollziehbar, wieso der urbane Gemeinschaftsgarten auch als 

ein Ort der Sehnsucht beschreiben wird: Sehnsucht nach Teilhabe und Autonomie, Ruhe und Natur. 

Der urbane Gemeinschaftsgarten als ein naturnahes und ruhiges Refugium inmitten einer 

schnelllebigen und lauten Stadt. 

Zusammenfassend hat der urbane Gemeinschaftsgarten in der stadtpolitischen Dimension 

betrachtet somit drei Funktionen: Zunächst einmal demonstriert er als konkret greifbarer Ort eine 

alternative Stadtentwicklung. Darüber hinaus zeigt sich die Forderung nach einem Recht auf Stadt für 

alle StadtbewohnerInnen sowie damit einhergehend das Bedürfnis nach einer bottom-up 

verlaufenden, partizipativen Stadtentwicklung. Und letztlich verweist der urbane 

Gemeinschaftsgarten auf eine Sehnsucht der GärtnerInnen nach Ruhe, Ausgleich und Natur im 

urbanen Raum. 

 

 

 

 

                                                             
122 An dieser Stelle besteht somit ein direkter Zusammenhang zu ökonomischen Themenkomplexen und der 
Kritik am Kapitalismus, so dass deutlich wird, dass starke Interdependenzen zwischen den unterschiedlichen 
Inhalten, mit denen urbanes Gärtnern einhergehen kann, bestehen und eines analytische Trennung lediglich 
idealtypisch funktioniert.  
 



128 
 

Soziale Motivation:  Die Suche nach einer sozialeren Gesellschaft 

Die Idee, einen Raum zu schaffen, der Partizipationsmöglichkeiten für potentiell alle Interessierten 

bietet, dient laut der Aussagen der Interviewten nicht nur dazu, die Menschen für Bildungs- und 

Aufklärungszwecke zu erreichen und einen alternativen Umgang mit dem öffentlichen Raum zu 

demonstrieren, sondern es geht auch darum, durch das gemeinsame Gärtnern soziale 

Integrationspotentiale in der Stadt zu fördern und den Austausch zwischen heterogenen 

Bevölkerungsgruppen zu motivieren. Ein besonderes Augenmerk wird in diesem Zusammenhang auf 

die aktive Ansprache von Bevölkerungsanteilen mit Migrationshintergrund gelegt, um auf diese 

Weise einen Beitrag zur „Mikro-Völkerverständigung“ (P10) zu leisten. 

„Dass es halt ein Ort ist für ‘n Kiez, wo Menschen sich begegnen können, wo man aktiv mitmachen 

kann“ (P2) 

Die in den Interviews Befragten erklären zudem, dass das In-Berührung-Kommen mit sehr 

unterschiedlichen Menschen nicht nur als eine persönliche Bereicherung erfahren wird, sondern 

auch als ein Mehrwert für die Projekte selbst, da sich durch die verschiedenen Perspektiven immer 

wieder neuartige Impulse ergeben, die das Gartenprojekt in vorher ungeahnte Richtungen bewegt. 

Im Zusammenhang dazu berichten einige Interviewte von unterschiedlichsten sozialen Milieus, 

Altersgruppen und Interessen und dass „der Garten […] jetzt so der gemeinsame Nenner“ ist, durch 

den die Menschen miteinander verbunden werden. Auffällig sind in diesem Zusammenhang 

Erklärungen, dass nur solche Menschen am Gemeinschaftsgarten partizipieren, die grundsätzlich eine 

ähnliche Einstellung zu den Themen Umweltschutz, Nachhaltigkeit und Biodiversität aufweisen. 

Insofern erscheint die vielfach betonte Heterogenität unter den Menschen – zumindest in Bezug auf 

ihre persönlichen Interessen und Einstellungen – fraglich.  

Unter Rückbezug auf die theoretischen Überlegungen zum Habitus liegt daher die These nahe, 

dass insbesondere die Habitualisierung und die damit einhergehende Inkorporierung von 

Wahrnehmungs- und Denkschemata für die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 

entscheidend sind. Gleichzeitig ergeben sich offensichtliche Schnittstellen zum inkorporierten 

Kulturkapital und der Möglichkeit aus spezifischen Objekten Genuss beziehungsweise Freude 

schöpfen zu können.  

Da die Bedeutung der verschiedenen Kapitalformen in unterschiedlichen sozialen Feldern 

divergieren kann, scheint für den urbanen Gemeinschaftsgarten die Relevanz des ökonomischen 

Kapitals im Gegensatz zu der des kulturellen Kapitals in den Hintergrund zu rücken. Der bereits von 

Bourdieu kritisierte und noch immer aktuelle Sachverhalt, einen singulären Fokus auf die 

Verfügbarkeit monetärer Ressourcen für die Bestimmung der sozialen Klasse zu legen, erklärt, wieso 

- oberflächlich betrachtet - der Eindruck entsteht, es handle sich bei den GärtnerInnen um gänzlich 



129 
 

heterogene Bevölkerungsgruppen. Eine derart singulär ausgerichtete Betrachtungsweise verschleiert 

allerdings die Bedeutung unbewusster, im Habitus verfestigter Schemata und somit die Bedeutung 

der Habitualisierung und unsichtbaren Akkumulation kulturellen Kapitals. Bezieht man diese 

Überlegungen nun auf das Potential des urbanen Gemeinschaftsgartens, die massenhafte 

Verbreitung eines alternativen und an Nachhaltigkeitsmaximen orientierten Lebensstils zu fördern, 

dann erscheint dieses zumindest insofern fraglich, als dass mit den Projekten scheinbar nur im 

begrenzten Umfang unterschiedliche Personen erreicht werden können, die nicht ohnehin an 

derartigen Themen interessiert sind beziehungsweise waren.  

Im Gegensatz dazu betonen die in der Explorationsstudie befragten GärtnerInnen, dass der 

Gemeinschaftsgarten genau dies besonders gut leisten könne, weil nicht nur innerhalb des sozialen 

Gefüges an sich, sondern auch bezüglich der generellen Partizipationsbedingungen die Werte 

„Offenheit“, „Flexibilität“ und „Toleranz“ entscheidungs- und handlungsleitend seien. Auf diese 

Weise werden Freiheitsgrade eröffnet und  jede/r kann sich nach eigenem Ermessen einbringen und 

ihre / seine je spezifischen Interessensschwerpunkte setzen und verfolgen: 

„Und es ist halt, das schätze ich auch total an diesem Garten spezifisch, dass hier eben nicht so ein 

dogmatischer Wir-müssen-aber-alle-Ort ist.“ (P6) 

„Ich habe keinen übertriebenen missionarischen Eifer. Das finde ich auch schön an dem Garten hier. 

Man kann hier vorbeikommen theoretisch, wenn man andere Vorstellungen hat als ich. Und das ist 

auch völlig in Ordnung, wenn andere Leute andere Vorstellungen haben.“ (P7) 

Die Möglichkeit, frei entscheiden zu können, ob und mit welchem Aufwand an garteninternen 

Arbeitsgruppen teilgenommen wird, wird insbesondere in den gemeinschaftlich organisierten 

Garteninitiativen als vorteilhaft herausgestellt. Im Gegensatz dazu sind die Regeln in den gGmbH-

organisierten Gärten wesentlich straffer: Hier gelten klare Vorschriften – sei es in Form von 

Pflichtarbeitsstunden oder aber der Prämisse, den Mitgliedsstatus erst durch die Teilnahme an 

Gemeinschaftsaktivitäten erreichen zu können. Dieser Sachverhalt wird selten kritisch eingeschätzt, 

weil im Endeffekt die autonome Wahlfreiheit gewahrt bleibt: Entweder man spielt nach geltenden 

Regeln oder man entscheidet sich aktiv für ein Ausscheiden.  

Diese Schilderungen verweisen insgesamt auf einen weiteren Aspekt, der jedoch wesentlich 

impliziter zum Vorschein kommt. So wird deutlich, dass der urbane Gemeinschaftsgarten für die 

Partizipierenden als ein Medium der sozialen Einbindung fungiert, ohne jedoch die negativ 

konnotierten Folgen einer feststehenden Verpflichtung und Verantwortlichkeit hervorzurufen. 

Zudem bietet er den GärtnerInnen Möglichkeiten, sich selbst auszuprobieren: 



130 
 

„Aber so der Ort bietet halt einfach auch ein bisschen Freiräume, man muss nicht immer alles ganz 

wissenschaftlich und wasserfest hier machen. Man kann so ein bisschen rumblödeln auch.“ (P6) 

Die Worte „wissenschaftlich“ und „wasserfest“ verdeutlichen, dass enge Vorgaben und klare Regeln 

abgelehnt werden. Im Gegensatz dazu verweist die Verwendung des umgangssprachlichen Begriffes 

„rumblödeln“ darauf, dass das Engagement im Gemeinschaftsgarten Spaß bringen soll. Der 

hedonistische Aspekt der Partizipation wird somit in den Vordergrund gerückt und vermeintlich 

negative Aspekte (Regeln, Verpflichtungen, Verantwortung bzw. Zurechenbarkeit) rücken in den 

Hintergrund. 

Ökonomische Motivation: Kapitalismuskritik und Selbstermächtigung 

Die ökonomische Motivation konstituiert sich maßgeblich durch eine kritische Haltung gegenüber 

dem kapitalistischen Wirtschaftssystem. Obwohl eine Fokussierung auf die industrielle 

Landwirtschaft und die kommerzielle Produktion von Nahrungsmitteln besteht, erstreckt sich die 

Kritik auch über generelle Themen wie beispielsweise Globalisierung, Intransparenz von 

Wertschöpfungsketten und hohe Emissionsausstößen aufgrund eines globalen Transports. An dieser 

Stelle werden bereits die vielfältigen Interdependenzen zu den anderen Themengebieten deutlich. 

Urbanes Gärtnern erscheint im Zuge dessen als eine Möglichkeit, sich gegenüber diesem System 

des Wirtschaftens und Produzierens zu ermächtigen. Dabei fungiert der urbane Gemeinschaftsgarten 

als ein konkreter Erprobungsraum für Praktiken des Selbermachens (DIY) und 

subsistenzwirtschaftlicher Versorgungsformen. Zum Teil lässt sich in diesem Zusammenhang auch 

eine Rückwärtsgewandtheit der ProbandInnen feststellen: 

 „Ja, aber das ist dieses alte Datcha Denken auch, ne? Das ist die Idee, […], dass man hier ja auch 

mehr anfängt zu überlegen, also da ist es aus der Not heraus entstanden und hier ja irgendwie auch 

wieder, ne? Also nicht aus der Not nicht kaufen zu können, vielleicht nicht immer, sondern vielleicht 

aus der Not zu sagen, ich will aussteigen aus diesem ganzen Betrieb. Mir gefällt das nicht, ich will 

nicht dieses gespritzte Gemüse haben, ich will nicht in den Laden gehen und viel Geld ausgeben, 

wenn ich Bio-Gemüse kaufe, was wieder überteuert ist […]. Dann sagt man, lass uns doch 

zurückgehen zu den alten Formen. Wir machen das selber, wir bauen das an und wir können das 

dann ja, wir können dann davon leben.“ (P12) 

Das Zitat thematisiert nicht nur den häufig genannten Wunsch, aus dem System auszusteigen und 

somit der Steigerungslogik des Kapitalismus zu entgehen, sondern dieser Wunsch und die Suche nach 

Alternativen werden als eine Not gerahmt. Auf diese Weise wird implizit ein Gefühl des 

Ausgeliefertseins innerhalb des kapitalistischen Systems angesprochen, dass der Erfahrung von 



131 
 

Selbstwirksamkeit entgegengestellt wird.  Die Aussage, dass man das auch selbst könne und seinen 

Lebensunterhalt autonom bestreiten kann, untermauert diesen Eindruck. 

Ein weiterer Aspekt, der aus dieser kritischen Haltung resultiert, ist die Ablehnung und 

Verurteilung von Begleiterscheinungen des kapitalistischen Wirtschaftssystems: Übermäßiger 

Konsum, Materialismus und eine scheinbar alles umfassende Kommerzialisierung.  

 „Eigentlich müssten die Lebensmittel alle wesentlich teurer werden. Dann würde der Konsum auch 

nicht mehr so rauschen, wie jetzt gerade. Was ist denn, nur noch zehn Prozent verbrauchen wir nur 

noch für Nahrung. Ist doch ein Witz sowas. Wo bleibt denn das andere Geld? Wie sparen doch nur 

bei Nahrung für irgendwelchen Luxus, überflüssigem“ (P12). 

 „Ich bin grundsätzlich der Meinung, dass nicht das Problem ist, dass viele Leute in Deutschland zu 

wenig haben, sondern das Problem ist, dass viele Leute viel zu viel Geld haben. Was machen die 

Leute mit ihrem Geld? Konsumieren! Sich irgendeine Scheiße kaufen, die eigentlich kein Mensch 

braucht. Und dieses Objekt, was produziert wird, hat natürlich seine Folgen. Und wenn ich mir 

nutzlose Dinge aus Plaste kaufe, oder mich mit einem zwei Tonnen Auto alleine durch die Gegend 

bewege, das hat natürlich alles seine Folgen. Und wenn ich auf bestimmte Konsummuster, 

bestimmte Verhaltensmuster verzichte, verzichte ich dabei auf Objekte, auf materielle Dinge und 

das erlaubt mir eine gewisse Freiheit. Also es ist ja schon so, dass man nicht die Dinge besitzt, 

sondern die Dinge einen“ (P7). 

In den Interviewpassagen zeigen sich gleich mehrere interessante Aspekte. Zunächst einmal wird 

deutlich, dass die materialistische Orientierung, die in der Gegenwartsgesellschaft aus Sicht der 

Interviewten dominiert, abgelehnt wird. Hier verweisen beide Interviewten darauf, dass der 

übermäßige Konsum von Luxusgütern aus einer in ihren Augen fehlgeleiteten Prioritätensetzung 

resultiert, die nur zu stoppen ist, wenn die Kosten für Nahrungsmittel steigen und somit die 

Verfügbarkeit von monetären Ressourcen für nicht unbedingt notwendige Konsumgüter reduziert 

wird.123 

Darüber hinaus zeigt sich in dem zweiten Zitat die Annahme, dass eine zu starke Orientierung an 

materialistischen Werten zu psychischen Problemen führe, da eine starke Fixierung auf aktuelle und 

potentielle Besitztümer einem Verfall in die kapitalistische Steigerungslogik bedeutet: Ein Mehr an 

                                                             
123 Hier muss betont werden, dass derartige Äußerungen bereits auf eine privilegierte Stellung im 
gesellschaftlichen Raum hinweist, da der Wunsch, die Lebensmittel müssten teurer werden, nur dann geäußert 
werden kann, wenn genügend monetäre Mittel zur freien Verfügbarkeit vorhanden sind.  



132 
 

Gütern ist nur durch ein Mehr an monetären Mitteln zu erreichen und diese wiederum nur durch ein 

Mehr an Arbeit und somit ein Weniger an Lebenszeit.124  

Die Schilderungen, sich gegenüber dem kapitalistischem Wirtschaftssystem sowie dem Glück 

verheißendem Konsum ermächtigen zu wollen, weisen zudem Hinweise darauf auf, sich selbst mit 

alternativen Verhaltensweisen und der Partizipation im Gemeinschaftsgarten von der 

Mehrheitsgesellschaft abzugrenzen. Dieser Aspekt wird besonders gut in folgender Äußerung 

deutlich, in der das eigene Verhalten dem „Normalem“ gegenübergestellt wird:  

„Das war für mich schon wichtig, ein Stück weit also raus, mich rauszunehmen aus diesen 

Konsumzwängen oder so, also Handelszwänge sind es ja eigentlich, mit denen ich drin stecke, wenn 

ich im normalen bei Aldi oder irgendwo einkaufe“ (P4).  

In diesem Zitat wird der Versuch einer ‚Selbstbesonderung‘ deutlich, der mit Rückgriff auf die 

theoretischen Explikationen Bourdieus mit seinen Ideen zum Geschmack und dessen 

distinguierenden Effekten in Verbindung gebracht werden kann. Aus dieser Perspektive erscheint die 

Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten als aktive Inszenierung von Alternativität, die eben 

nicht nur Irritation, Interesse oder Sensibilisierung hervorrufen kann, sondern welche ebenso als ein 

Identitätsprojekt zu fungieren vermag, das soziale Grenzziehungsmechanismen impliziert.125 Darüber 

hinaus scheint der urbane Gemeinschaftsgarten zu der Selbstverortung der AkteurInnen im 

Kontingenzraum Stadt beitragen zu können, indem die alternativen Entscheidungs- und 

Handlungsmuster neben identifikatorischen auch komplexitätsreduzierende Elemente aufweisen. 

Darüber hinaus untermauern diese Überlegungen die These, dass lediglich spezifische soziale 

Milieus vom urbanen Gemeinschaftsgarten erreicht werden können und dass das urbane Gärtnern 

im Sinne eines Distinktionshandelns nicht sozial integrativ wirksam werden kann. Die Datengrundlage 

liefert aufgrund fehlender soziostruktureller Informationen zu den ProbandInnen keine validen 

Ergebnisse. Diese Überlegungen lassen sich jedoch zusätzlich mit der These in Einklang bringen, dass 

das Interesse am urbanen Gemeinschaftsgarten bereits habituell bedingt ist. Erneut werden auf diese 

Weise nicht nur die sozialen, sondern auch die bildungspolitischen Potentiale urbaner 

Garteninitiativen in Frage gestellt.126  

Aus dieser Perspektive betrachtet, kann der urbane Gemeinschaftsgarten auf eine gewisse Art 

und Weise einen Beitrag zur Selbstverortung der AkteurInnen leisten, da sie sich mit ihrem 

                                                             
124 An dieser Stelle wird bewusst der Terminus Lebenszeit verwendet. In Anlehnung an Hartmut Rosa (2016) 
wird davon ausgegangen, dass Lebenszeit und Arbeitszeit als zwei gegensätzliche Sphären des Lebens 
angesehen werden müssen.   
125 Der Facettenreichtum der Identifikationspotentiale resultiert aus dem Sachverhalt, dass der urbane 
Gemeinschaftsgarten als Projektionsfläche unterschiedlichster Interessenschwerpunkte fungiert. Zur sozialen 
Distinktion durch Konsum siehe auch Nina Baur (2013). 
126 Auch diese Überlegungen können mit der vorliegenden Datengrundlage nicht abschließend diskutiert 
werden. Sie werden jedoch im weiteren Verlauf der Forschung stark fokussiert. 



133 
 

Engagement auf sehr unterschiedliche Art und Weise identifizieren können. Diese 

Identifikationsmöglichkeiten können wiederum zur Konstruktion des Selbst genutzt werden – auch 

indem urbanes Gärtnern als Distinktionsmittel genutzt wird.  

Ein Zwischenfazit 

Die Darstellung der Motivationsfaktoren, die die Menschen zum urbanen Gärtnern geführt haben, 

sowie der dem Engagement zugrundeliegenden Wertvorstellungen zeigt, dass keine 

generalisierenden Aussagen darüber gemacht werden können, was der urbane Gemeinschaftsgarten 

für die Partizipierenden bedeutet beziehungsweise welche Funktion dieser im Leben der Befragten 

einnimmt. Trotzdem finden sich übergreifende Themenkomplexe, die im Folgenden noch einmal 

zusammengefasst werden sollen. 

So soll zunächst festgehalten werden, dass ein grundlegendes Interesse am Gärtnern als zentrale 

Voraussetzung für die Partizipation in einem urbanen Gemeinschaftsgarten ausgewiesen werden 

kann. Ist diese Bedingung gegeben, dann erscheint urbanes Gärtnern in vielfältiger Art und Weise 

dafür zugänglich zu sein, mit Bedeutungszuschreibungen aufgeladen zu werden, da sich zahlreiche 

Interdependenzen zu anderen, weitreichenderen Themengebieten herstellen lassen. Auf diese Weise 

bietet das gärtnerische Engagement in der Stadt einen Nährboden für vielfältige Sinnzuschreibungen 

- der urbane Gemeinschaftsgarten fungiert somit als konkret erfahrbare Projektionsfläche. Auffällig 

ist in diesem Zusammenhang, dass die durchaus divergierenden Sinnzuschreibungen vielfach mit 

utopischen Gesellschaftsentwürfen beziehungsweise Zukunftsvorstellungen korrespondieren. Urban 

Gardening soll somit nicht nur für die Partizipierenden selbst Möglichkeiten offerieren, einen 

alternativen urbanen Lebensstil zu verwirklichen, sondern es soll durch Aufklärung und 

Sensibilisierung der breiten Öffentlichkeit auch zu sozialen Wandel beitragen. Insofern können die 

GartenaktivistInnen mit dem urbanen Gemeinschaftsgarten einen Raum in der Stadt gestalten, in 

dem sie nicht nur versuchen, ihre utopischen Vorstellungen einer anderen Gesellschaft umzusetzen, 

sondern in dem sie gleichzeitig neben dem eigenen Nutzen auch einen potentiellen Mehrwert für 

andere Menschen generieren. Im Zuge dessen stellt Urban Gardening eine risikoarme Form des 

politischen Aktivismus dar, weil die GärtnerInnen ihr Ziele nicht in Form eines offenen Protestes 

verfolgen, sondern vielmehr durch die Konstitution einer Gegenöffentlichkeit in konstruktiver Form 

Kritik üben. 

Der Sachverhalt, dass die Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten mit derart vielen 

Themengebieten der Gegenwartsgesellschaft in Verbindung gebracht werden kann, erklärt zudem, 

wieso das Phänomen in der Literatur als eine Krisenreaktion auf einen als problematisch 

empfundenen Status Quo der Gesellschaft gedeutet wird. Dabei machen die hier präsentierten 

Ergebnisse besonders gut deutlich, dass urbane Gemeinschaftsgärten jedoch nicht – wie vielfach 



134 
 

postuliert – als Refugien des Rückzugs beziehungsweise der Resignation angesehen werden können. 

Vielmehr operieren der Garteninitiativen als Räume, in denen Ausstiegsfantasien erprobt werden 

können, um sowohl Selbstermächtigung als auch Selbstwirksamkeit zu erfahren. 

Die Präsentation der motivationalen Faktoren und ihrer zugrundeliegenden Werte deutet jedoch 

auch darauf hin, dass habituell bedingte Schemata sowie (Re-)produktionsmechanismen sozialer 

Ungleichheit in den Initiativen relevant werden könnten. Damit einhergehend fallen nicht nur soziale 

Aushandlungsprozesse ins Auge, sondern auch handfeste Konflikte und Entkopplungstendenzen. 

Diese gilt es in dem nun anschließenden Teil des Kapitels zu explizieren. Dieser Schritt dient jedoch 

nicht der Negation der bis hierhin stark in den Vordergrund gestellten positiven Effekte urbaner 

Gemeinschaftsgärten, sondern vielmehr einer differenzierten Auseinandersetzung mit dem 

Phänomen. 

4.2.2 Probleme, Konflikte & Entkopplungstendenzen in urbanen Gemeinschaftsgärten 

Die nachfolgende Präsentation wird Probleme, Konflikte und Entkopplungstendenzen der 

untersuchten Gemeinschaftsgärten aufzeigen. Zum Zweck der Übersichtlichkeit wird auch in diesem 

Teilkapitel eine thematische Unterteilung vorgenommen, die eine soziale, eine (stadt)politische 

sowie eine ökonomische Dimension beinhaltet. Da sich insbesondere in der sozialen Dimension 

zahlreiche konfliktbeladene Themen finden lassen, nimmt die Präsentation für dieses Themengebiet 

einen zentralen Stellenwert ein. Die ökologische Dimension, die für die Beschreibung der 

motivationalen Faktoren relevant war, wird in diesem Teilkapitel nicht explizit behandelt, da diese 

lediglich indirekt durch die bestehenden Interdependenzen zu den anderen Dimensionen tangiert 

wird. 

Die soziale Dimension 

Für die soziale Dimension fällt zunächst auf, dass der Versuch, die Werte ‚Offenheit‘ und ‚Flexibilität‘ 

zu handlungsleitenden Maximen zu erheben, um auf diese Weise möglichst heterogene 

Bevölkerungsgruppen mit den Gemeinschaftsgarteninitiativen erreichen und integrieren zu können, 

zu einigen Problemen führt. So konstituiert sich in diesem Zusammenhang beispielsweise die 

konfliktbeladene Diskussion um die Einführung von Regeln und Vorschriften innerhalb des 

Gemeinschaftsgartens. Interessant ist dabei, dass die GärtnerInnen auf der einen Seite von einem 

ausgesprochenen Konsens bezüglich der Gartenorganisation und –gestaltung berichten, so dass 

Regeln als unnötig ausgewiesen werden. Auf der anderen Seite erklären jedoch gerade die 

VerantwortungsträgerInnen der erforschten Gemeinschaftsgärten, dass sie regelmäßig in einen 

inneren Konflikt geraten, wenn sie Verhaltensweisen beobachten, die gemäß der Grundsätze der 



135 
 

Initiativen nicht erwünscht sind, da sie in einem solchen Fall zwischen unterschiedlichen 

Wertvorstellungen abwägen müssen. Folgendes Zitat verdeutlicht dies sehr gut: 

 „Was ich dieses Jahr so gemerkt habe, aber das lag' jetzt auch an der einen Person, die so eher für 

sich wirtschaftet, die dann erzählt, sie hat schon 'n paar Kilo Erdbeeren in der Tiefkühltruhe, wo ich 

denke: Ach, super, das sind die Erdbeeren vom gemeinschaftlich gepflegtem Beet, so, ne? Und das 

ist, das ist eigentlich genau das, was ich nicht wollte, dass die Leute kein Gefühl dafür haben. Weil 

eigentlich glaube ich, ist es hier so, man hat das Gefühl dafür, so viel habe ich eingesetzt und das 

kann ich auch wieder nehmen. […] also solche Aktionen, wie hier mit der Küche, da sehe ich halt den 

Wert drin, dass wir das, was wir gemeinschaftlich anbauen, direkt auch gemeinschaftlich genießen. 

Und dann diesen sozialen Aspekt gleich mit bei haben, auch wenn wir gar nicht zusammen gejätet 

haben, dann sitzen wir da, genießen die Ernte. Wo ich denke, ja, dann wären auch die Erdbeeren 

doch bitte besser, wenn sie dann da auf dem Tisch wären, oder als Marmelade oder wie auch 

immer. […] 

JM: Hast du denn etwas dazu gesagt?  

DO: Ich hab' nur so Andeutungen gemacht und irgendwann mal, da sagte ich so: Ja, wir haben dann 

kochen und es wäre dann schön, wenn da Erdbeeren, wenn wir was mit Erdbeeren machen würden.  

JM: Kam eine Reaktion?  

DO: Nee. Und ja, ach, es ist dann auch so, wo ich denke, ich will mich selber nicht ärgern. Ich will 

auch nicht, dass es so, dass so negative. […] Ich guck erst mal, dass es allgemein besprochen wird 

und wir auf einen gemeinsamen Nenner gemeinsam kommen.“ (P9) 

Dieser längere Auszug verweist auf zwei Aspekte: Zum einen auf einen Wertekonflikt und zum 

anderen auf spezifische Erwartungshaltungen, welche wiederum als implizite Regeln ausgewiesen 

werden können. Auf der einen Seite besteht die Erwartung, dass die Früchte des 

Gemeinschaftsbeetes für soziale Aktivitäten und somit für die Förderung der Gartengemeinschaft 

eingesetzt werden. Auf der anderen Seite möchte die Interviewte keine Steuerungsfunktionen 

übernehmen, um gegen das von ihr beobachtete Fehlverhalten vorzugehen. Dies legt die These nahe, 

dass die Werte der Offenheit und Flexibilität sowie damit einhergehend der Wert der Autonomie 

dem steuernden Einsatz von DO entgegenstehen. DO möchte die Werte der Gemeinschaft, der 

Allmende und der Reziprozität stärken, ohne jedoch explizite Regeln aufzustellen, welche den hier 

identifizierbaren Wertekonflikt sichtbar manifestieren würden. Insofern zeigt das Beispiel, dass 

weder die Äußerung, jede/r Interessierte können sich innerhalb des Gemeinschaftsgartens gemäß 

den je individuellen Vorstellungen verwirklichen und einbringen, nicht komplett haltbar ist, da durch 



136 
 

implizite Erwartungshaltungen sehr wohl ein sozial akzeptierter Rahmen besteht.127 Noch kann die 

generalisierende Aussage einiger Befragter gestützt werden, dass alle Personen, die am 

Gemeinschaftsgarten partizipieren, ohnehin eine ähnliche Einstellung aufweisen, da der hier 

vorliegende Konflikt maßgeblich durch eine Divergenz der handlungsleitenden Wertvorstellungen 

ausgelöst wird. Das hier als abweichend ausgewiesene Verhalten verweist auf eine Orientierung am 

Privatbesitz, anstatt sich nach der Gemeinschaft und dem Ziel der Allmende zu richten. Insofern wird 

ersichtlich, dass nicht nur die Werte, die für die Gemeinschaftsgärten selbst relevant erscheinen, 

Konflikte auslösen können, sondern dass es zusätzliche Schwierigkeiten bereitet, mit 

Wertorientierungen umzugehen, die typischerweise in kapitalistisch geprägten Gesellschaften im 

Verlauf der Habitualisierung erworben werden. Die Einbindung möglichst heterogener Menschen ist 

somit nicht immer nur eine Bereicherung für die Projekte. Vielmehr wird deutlich, dass derartige 

Versuche zum Teil stark konfliktfördernde Potentiale aufweisen, die der Gartengruppe durchaus 

schaden können, da die angestrebten Werte konterkariert werden.  

Das Beispiel verweist aus theoretischer Perspektive auf einen weiteren Sachverhalt. So stützen 

die Beobachtungen die These, dass die Habitus der AkteurInnen in den 

Gemeinschaftsgarteninitiativen fortwirken und somit eine Transformation inkorporierter 

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata nicht durch die Konfrontation mit utopischen 

Entscheidungs- und Handlungsmaximen innerhalb des Gartens evoziert wird. Insofern wird die These 

unterstützt, dass das Interesse an derartigen Initiativen sowie die soziale Passung unter den 

AkteurInnen habituell bedingt ist und eine langfristige Integration von Heterogenitäten sowie das 

Konvergieren von Entscheidungs- und Handlungsmustern unwahrscheinlich erscheinen. Das Beispiel 

verdeutlich somit mit Bourdieu gesprochen, „[…] dass man nicht jeden mit jedem zusammenbringen 

kann […]“ (Bourdieu 1985b, 14).  

Ein weiteres Problem, das aus dem Anspruch resultiert, einen öffentlichen Gemeinschaftsgarten 

aufzubauen, der für alle Interessierten jederzeit zugänglich ist, ist der fehlende Schutz der Projekte 

vor Vandalismus und Diebstahl:128 

 „Wo wir im Augenblick nur so ein bisschen Probleme mit haben, ist dann eben wirklich 

Vandalismus. Was heißt Vandalismus? Wir haben hier abends dann ziemlich viele Leute, die 

benutzen das hier dann wohl als Party-Gelände und dann kannst du hier am nächsten Morgen die 

kaputten Flaschen einsammeln und sowas. Was eigentlich schade ist, weil wir auch sehr viele 

                                                             
127 Die Identifikation von Fehlverhalten ist nur möglich, wenn es eine Idee vom richtigen Verhalten gibt. 
Insofern konstituiert sich auch im urbanen Gemeinschaftsgarten eine spezifische soziale Ordnung. 
128 Von den hier untersuchten Fällen waren lediglich zwei Gemeinschaftsgärten zu jeder Tages- und Nachtzeit 
öffentlich zugänglich und dies maßgeblich deswegen, weil eine entsprechende Auflage von der 
Stadtverwaltung vorlag, die die Flächen kostenfrei zur Verfügung stellte. Alle anderen Gartenprojekte sahen 
sich gezwungen feste Öffnungszeiten einzurichten und Zäune aufzustellen, um Diebstahl und Vandalismus 
vorzubeugen.   



137 
 

Mitglieder haben mit kleinen Kindern. Und das hier sollte eigentlich mal ein Sandhaufen werden für 

die zum Spielen, aber wenn du dann natürlich erst einmal die ganze Zeit die Scherben da 

raussammeln musst, ne?  Oder es wird versucht in die Hütte einzubrechen.“ (P11)  

„OS: Wir haben bei einem Plenum festgestellt, dass viele so ein bisschen frustriert waren. Gerade 

wegen dieser Situation. Es sind ja nicht nur die Hunde, […] ob es im Brunnen ist, dann wird da 

abgewaschen, da werden sich die Haare gewaschen und so weiter. Das hat halt bei vielen, das 

konnte man merken, das hat so frustriert.  

WX: Aber das war ein genialer Schachtzug im Mai, die Tonne nach hinten zu stellen. [OS: Ja.] Jetzt 

kann man da nicht mehr abwaschen. Ja, weil sonst hatte man das ganze Fett und die Abfälle in der 

Tonne.  

OS: Ja und das Spülmittel, Shampoo war da drin. [WX: Ja.] Und wir haben Flugblätter in 

verschiedenen Sprachen dann verfasst. Aber ich weiß nicht, ob das wirklich so viel gebracht hat, wie 

der Trick mit dem Umsetzen der Tonne. Die steht nicht mehr direkt am Wasserhahn, so dass 

Wasserhahn und Tonne nicht mehr gemeinsam genutzt werden.“ (G2_OS). 

„Ja, da haben wir, es ist so, also wenn ich mich jetzt entsinnen kann, haben sie ein oder zwei Mal 

eingebrochen hier in der Bar.“ (P8) 

Auch hier zeigt sich, dass die GärtnerInnen zwischen konfligierenden Orientierungsrahmen abwägen 

müssen, da sie auf der einen Seite eine öffentlich zugängliche Fläche schaffen wollen und diese auf 

der anderen Seite vor Vandalismus und Diebstahl schützen müssen. Die Aushandlung zwischen 

diesen beiden Gegensätzen ist schwierig, da davon ausgegangen wird, dass die Errichtung von 

Zäunen potentiell Interessierte davon abhalten könnte, den Garten spontan zu besuchen und 

mitzumachen. Auf diese Weise würden sowohl soziale als auch bildungspolitische Potentiale der 

Gemeinschaftsgärten beeinträchtigt. 

„Also es soll nicht zugesperrt sein, aber eigentlich und das ist, geht glaub' ich schon seit Ewigkeiten, 

dass man irgendwie versucht, Absperrungen zu errichten, die Hunde abhalten, aber nicht so 

ausschließend wirken, dass irgendwie Besucher, Nachbarn oder was weiß ich, nicht reinkönnen.“ 

(G2_OS) 

Insofern stehen Zäune und andere Zugangsbarrieren nicht nur im Widerspruch zum Grundgedanken 

der Initiativen, sondern sie können den Projekten in einem ganz praktischen Sinne schaden. Ein 

ähnlich zwiespältiges Verhältnis zeigt sich für die Mitnahme beziehungsweise den Diebstahl von 

Gemüse: Auf der einen Seite wird die Mitnahme von Gemüse in einer gemäßigten Form toleriert und 

zum Teil innerhalb der Anbaupläne berücksichtigt. Auf der anderen Seite werden moderate Formen 



138 
 

der Mitnahme als lästiger Diebstahl gerahmt, wenn sie in stark gehäuftem Umfang auftreten 

beziehungsweise singulär auf spezifische Sorten ausgerichtet sind:  

„Ich habe ziemlich viel gepflanzt. Fünfzig Zucchinipflanzen, viertausend Buschbohnen […]. Die Fläche 

ist da, dann pflanz ich was. […] Die nehmen nichts davon. Nur die Erdbeeren, ne?“ (P11) 

„[…] Also ich glaub, das ist, keine Ahnung wer das ist. Die Leute, die zufällig vorbei kommen und 

einfach mal ein paar Erdbeeren abgreifen oder wirklich dann auch extrem [?]“ (G2_OS) 

„Ich bin mal an einem Morgen hier vorbeigekommen, dann ist da hier einer rumspaziert, dann habe 

ich mit dem ein bisschen gequatscht und dann hat er gesagt: Oh, er findet das so schön und jetzt 

macht er sein Frühstück und dann nimmt er da ein Blättchen und da eine Erdbeere hier und so und 

macht sich sein Frühstück. Das war ja nicht der Sinn der Sache. So, er findet das sehr schön und ich 

habe ihn jetzt nicht groß deswegen angeschnauzt oder so, ne? Aber eigentlich haben wir schon, 

haben wir da auf der Tafel auch irgendwo geschrieben, dass wir, also dass was die Leute anbauen, 

das sollen sie auch ernten können. Das ist so die Regel, dass wer was anbaut, der soll es auch ernten 

können“ (P4). 

Die angeführten Beispiele lassen sich erneut innerhalb des Widerspruches aus Offenheit und 

Regulation kontextualisieren. Auf der einen Seite sollen insbesondere die öffentlich zugänglichen 

Garteninitiativen einen Mehrwert für die StadtbewohnerInnen und direkten Nachbarn erbringen. Auf 

der anderen Seite jedoch nur innerhalb eines eingeplanten Rahmens, welcher zum Teil nur in 

impliziter Form vorliegt, insofern nicht alle Gemeinschaftsgärten darauf hinweisen, dass die Ernte 

den GärtnerInnen vorbehalten ist. Darüber hinaus wird jedoch ein weiterer Aspekt deutlich, der 

insbesondere aus der hier präsentierten theoretischen Perspektive interessant ist: Auch die 

Partizipierenden des urbanen Gemeinschaftsgarten orientieren sich unbewusst an dem Wert des 

Privateigentums. Eine reflexive Zugänglichkeit zwischen postulierten und real vorliegenden 

Orientierungsrahmen scheint somit auch innerhalb des Gemeinschaftsgartens nur sehr schwer – 

wenn überhaupt - erreichbar. Erneut wird somit die These gestützt, dass die Habitus der AkteurInnen 

auch innerhalb des utopischen Gartenkontextes fortwirken.129  

Mit diesem Sachverhalt steht ein weiteres Problem in Verbindung, das insbesondere in 

Großstädten vorzufinden ist: Die Nachfrage nach Individualbeeten übersteigt das vorhandene 

Angebot und führt zu umstrittenen Praktiken der Beetvergabe. Da es aufgrund begrenzter Flächen 

kaum möglich ist, allen Interessierten ein eigenes Beet zuzuteilen, treten gerade hier zahlreiche 

Konflikte auf. Kritikpunkte betreffen nicht nur die Häufigkeit der Verteilung, sondern auch das 

Einhalten nachvollziehbarer Regeln. So ist die einmalige Beetvergabe pro Saison per Losverfahren 

                                                             
129 Zur Utopie urbaner Gemeinschaftsgärten siehe auch Morstein (2016). 



139 
 

zwar gängig, allerdings laut einiger Befragter aufgrund hoher Fluktuationsraten nicht zielführend, da 

zahlreiche Beete vertrocknen, obwohl interessierte GärtnerInnen auf der Warteliste stehen. Die 

nachfolgenden Schilderungen zeigen ein besonders prägnantes Beispiel: 

„FH: Ich warte auf mein Pachtbeet. […] So einfach ist das nicht.  Man muss hier, sich hier anmelden 

und dann wartet man bis Ende Saison. Anfang Saison wird ausgelost, wer Glück hat, kriegt ein Beet, 

wer nicht, bleibt leider. Ich muss warten.  

JM: Und Sie haben es schon letztes Jahr versucht? 

FH: Doch, ja, ja, ja.  

JM: Und dann keines bekommen?  

FH: Nein. Jetzt, dieses Jahr auch nicht. Vielleicht nächstes Jahr. Es sind ja viele Leute, die auch so ein 

Beet haben wollen, ne? Es ist, viel Nachfrage ist da. Aber wir haben keinen Platz.“ (P14) 

Greift man im Zuge der Interpretation erneut auf die postulierten Ziele zurück, dass der urbane 

Gemeinschaftsgarten nicht nur sozial integrativ wirken soll, indem eine breite Öffentlichkeit 

angesprochen wird, sondern auch zu der Entwicklung gemeinschaftlicher Strukturen beitragen soll, 

ist nur sehr schwer nachvollziehbar, wieso auf die Verpachtung von Individualbeeten, strittige 

Vergabepraktiken und lange Wartelisten gesetzt wird. Insbesondere rein gemeinschaftlich 

bewirtschaftete Gemeinschaftsgärten bieten sehr gute Anschauungsbeispiele, die zeigen, wie 

Alternativen zur Verpachtung von Einzelbeeten und der damit einhergehenden Orientierung an 

Maximen des Privatbesitzes funktionieren können. 

Ein weiteres Problem, das in diesem Kontext wiederkehrend thematisiert wurde, sind die hohen 

Fluktuationsraten, die in allen untersuchten Garteninitiativen zu verzeichnen sind. Dieser Sachverhalt 

verweist unter Umständen darauf, dass das Potential der Projekte, zu sozialer Integration langfristig 

beitragen zu können, eher gering ausfällt und die Chancen, stabile Sozialbeziehungen durch die 

Partizipation am Gemeinschaftsgarten etablieren zu können, in Frage gestellt werden müssen. Eine 

Form mit den hohen Fluktuationsraten umzugehen, ist der Versuch, die Personen sorgfältig zu 

selektieren, sodass letztlich nur diejenigen partizipieren, die sowohl ernsthaftes Interesse am 

Gärtnern als auch an der Gartengemeinschaft zeigen. Auf diese Weise soll nicht nur die 

Langfristigkeit der Teilnahme gewährleistet werden, sondern insgesamt auch die Plan- und 

Steuerbarkeit der Projekte erhöht werden.  

„Da haben wir die Regelung gefunden, weil wir festgestellt haben, dass Leute, […] die mit der Frage 

kommen, habt ihr was frei, […] dass die Leute dann oft gar keinen Sinn für das Ganze haben. Also 

dass sie eben so reine Konsumenten auch wieder sind so in dem Sinn und nur ihr Beetchen und sonst 

zu allem sagen, das ist mir wurscht. Das ist zwar nach wie vor so ein bisschen so, denke ich mal. 

Aber da haben wir gesagt, macht einfach mal mit so bei den Gemeinschaftsaktivitäten, ja und was 



140 
 

weiß ich, den Kompost da hinten müssen wir machen, das ist ziemlich viel Arbeit. Oder im Frühjahr 

irgendwie aufräumen oder sonst was. Macht einfach mit bei den Sachen. Oder wir machen ein Fest, 

im Frühjahr machen wir ein Fest, im Herbst machen wir alle gemeinsames Kochen, da kann man 

mitmachen oder sonst irgendwas. So Sachen. Dann kommt ihr rein und dann ergibt sich schon was. 

So haben wir das eigentlich geklärt und das hat auch schon länger funktioniert bis jetzt. Dass man 

dann auch leichter, wenn man merkt, da ist jemand, der auch sich einbringen will in die 

Gemeinschaft, das man dann auch sagt: Mensch, das wär doch. So, ne? So läuft das dann.“ (P4) 

Hier zeigt sich, dass die AkteurInnen durch eine aktive Selektion der Mitglieder versuchen, den 

Aufbau gemeinschaftlicher Strukturen zu fördern sowie negative Entwicklungsprozesse vom 

Gemeinschaftsgartenprojekt fernzuhalten. Die Werte des Gemeinschaftsgartens - 

Gemeinschaftlichkeit, Kollektiveigentum (Allmende), Reziprozität, Kooperation und Erhalt – sollen 

durch die bewusste Abwehr von konsumistischen Haltungen, Kommerzialisierungsprozessen und 

Beschleunigungstendenzen bewahrt bleiben. Erneut wird somit deutlich, dass es zwar generell für 

jede/n Interessierte/n möglich ist, an dem Gemeinschaftsgarten teilzunehmen, dies jedoch nur unter 

spezifischen Prämissen. Der postulierte Wert der Offenheit wird auch hier unterwandert. 

Aus diesen Umständen scheint wiederum eine geringe soziale und nationale Durchmischung der 

GärtnerInnen zu resultieren. So wird zum einen bemängelt, dass insbesondere das 

Integrationspotential bei den 20 bis 30 Jährigen gering ausfällt, da sich nahezu ausschließlich 

Studierende unter den Partizipierenden dieser Altersgruppe finden lassen.  

„Ja, es gibt schon verschiedene Nationalitäten, also es gibt Südamerikaner, es gibt diverse 

Europäer. Aber zum Beispiel bei den jüngeren, sagen wir mal zwischen 20 und Ende 30, sind es, 

glaube ich, alles angehende Akademiker mit meines Wissens auch deutschem Pass.“ (P2) 

Zum anderen fällt die Feststellung eines Interviewten auf, der beschreibt, dass Bevölkerungsanteile 

mit Migrationshintergrund durch das Gemeinschaftsgartenprojekt nicht zu erreichen sind und somit 

auch das Ziel, zur „Mikro-Völkerverständigung“ beizutragen, nicht zu realisieren sei: 

 „Und weil wir immer noch damals aber ohne Desillusionierung - wie jetzt schon - das Gefühl 

hatten, wir kriegen auch die Türken, die Deutschrussen, die Kasachen, die Albaner, die hier alle 

ringsum wohnen, kriegen wir auch mit hier rein und können so ein bisschen zur Mikro-

Völkerverständigung beitragen. Und dann kam, das vergesse ich nie, eine türkische Familie, ganz 

offensichtlich, bisschen füllige Mama, ein maskuliner machoartiger schnauzbärtiger Türke, so aus 

Anatolien, und drei, vier, fünf Kinder saßen da. Und wir sagten, das ist genau unsere Zielgruppe, die 

kriegen wir jetzt mit dran. Die Mutter hatte das Sagen und sprach fließend, aber jetzt kein richtiges 

Deutsch, hatte also keine Hemmungen, war sehr selbstbewusst und dann: Und wohin kann ich 

dann meine Hütte stellen? Das war die erste Frage. Die wollt. Und dann haben wir gesagt: Hütten 



141 
 

ist nicht, wir haben eine Gemeinschaftshütte, das war alles noch in der Planung. Hatten wir hier 

noch gar nicht, hier war gar nichts.  […] Und dann haben die gesagt: Dann haben wir kein Interesse. 

Fumm!- waren die Türken wieder weg. Die wollten halt einen Schrebergarten, ihre eigene Bude, 

Planschbecken, Hollywoodschaukel, Grillplatz, Zaun ringsum, keiner kann uns reingucken.“ (P10) 

Greift man an dieser Stelle auf raumsoziologische Überlegungen zurück, so lassen sich sowohl 

Mechanismen der Selbst- als auch der Fremdselektion als Partizipations- und Integrationshindernisse 

herausarbeiten. Selbstselektion liegt insofern vor, als dass scheinbar nur diejenigen Personen 

angezogen werden, die habituell bedingt bereits Interesse an Nachhaltigkeitsthemen und 

alternativen Lebens- und Vergemeinschaftsformen aufweisen. Martina Löw (2015) erklärt dazu in 

ihrem Buch „Raumsoziologie“: 

„Einschluß und Ausschluß muß deshalb [aufgrund von Habituspräferenzen] in vielen Räumen nicht 

über Verbot oder physische Gewalt organisiert werden, sondern geschieht über Selbstausschluss 

durch Habituspräferenzen“ (Löw 2015, 215). 

Löw beschreibt, dass Räume durch die Platzierung von Gütern und Menschen immer eine 

Atmosphäre aufweisen, die sie nach Außen ausstrahlen und die abhängig vom jeweiligen 

geschlechts- und klassenspezifischen Habitus wahrgenommen und gedeutet wird. Urbane 

Gemeinschaftsgärten scheinen - zumindest aus dieser theoretischen Perspektive gedeutet - eine 

Atmosphäre aufzuweisen, die bestimmte Personengruppen anzieht und andere abschreckt, so dass 

eine allgemeine Öffentlichkeit nicht erreicht werden kann. Neben der Selbstselektion zeigen die 

Beispiele jedoch auch, dass eine Fremdselektion durch die Mitglieder und die Beetvergabepraktiken 

erfolgt. Aus theoretischer Perspektive versuchen die GärtnerInnen die soziale beziehungsweise 

habituelle Passung potentiell Interessierter zu prüfen, bevor diese am Gemeinschaftsgarten 

partizipieren dürfen. Insofern ergeben sich für den urbanen Gemeinschaftsgarten auf zweifache Art 

und Weise Grenzen bezüglich der Partizipationschancen: Konstituieren sich zunächst über 

Mechanismen der Selbstselektion Einstiegsbarrieren, so werden diese in einem zweiten Schritt durch 

die Fremdselektion fortgesetzt.  

Ein weiteres Problemfeld, das in einigen Interviews wiederkehrend thematisiert wird, ist die 

Kommunikation innerhalb der Gartengruppe. Auffällig ist hier ein urbaner Gemeinschaftsgarten, in 

dem insbesondere die Nutzung von Gemeinschaftsbeeten als problematisch ausgewiesen wird, da 

der Informationsaustausch unter den Beteiligten nicht funktioniere und die Fläche im Endeffekt 

brach liege. Auch aktive Mobilisierungsversuche seitens der GarteninitiatorInnen können dem 

Problem keine Abhilfe schaffen und sind daher nicht zielführend. Eine Befragte stellt resignierend 

fest: 



142 
 

 „Deswegen ich hab‘ das Gefühl, man versucht hier mit Gewalt so eine Struktur zu schaffen und es 

läuft nicht so richtig“ (P12). 

Interpretiert man die Passage unter Rückbezug auf die theoretischen Überlegungen des 

Automatismen-Ansatzes, dann werden die Relevanz bottom-up verlaufender Strukturentstehung und 

die Möglichkeit, diese theoretisieren zu können, sehr gut deutlich. Sozialität an sich ist weder plan- 

noch steuerbar, sondern sie konstituiert sich im Vollzug und wird durch verfestigte und oftmals 

unbewusst wirksame Schemata beeinflusst. Insofern können top-down erfolgende 

Steuerungsmaßnahmen durch die GarteninitiatorInnen  nicht in einem kausallogischen Sinne zu der 

Entwicklung eines reziproken Beziehungsgefüges innerhalb des Gemeinschaftsgartens beitragen. 

Vielmehr ist die Entstehung gemeinschaftlicher Strukturen als das nicht antizipierbare Ergebnis 

sozialer Aushandlungsprozesse und sich durch Routinen verfestigender Entscheidungs- und 

Handlungsmuster zu theoretisieren. 

Diese Perspektive stellt erneut die Relevanz der Unbewusstheit in den Mittelpunkt: Zunächst 

singuläre Praktiken verfestigen sich über Wiederholungsprozesse zu Handlungsmustern, die dem 

Wert der Gemeinschaft entgegenstehen, ohne dass eine derartige Intention bei den AkteurInnen 

vorhanden war. Sowohl die Gewöhnung auf individueller Ebene als auch die Ritualisierung auf 

kollektiver Ebene lassen sich im Ergebnis als Automatismen theoretisieren, die nach ihrer 

Konstitution nicht mehr vollständig aus ihren einzelnen Elementen erklärt werden können (vgl. 

Conradi 2014). Insofern wird erklärbar, wieso nicht nur Planung und Steuerung der 

GarteninitiatorInnen ins Leere laufen, sondern auch wieso Interventionsversuche aller 

Wahrscheinlichkeit scheitern und nicht die gewünschten Effekte evozieren können. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang jedoch ein exakt entgegengesetztes Fallbeispiel eines 

Gemeinschaftsgartens, in dem ausschließlich Gemeinschaftsbeete vorhanden sind: Hier wird die 

Entwicklung gemeinschaftlicher Strukturen als besonderer Vorzug ausgewiesen, der vor allem auf die 

Nutzung von Gemeinschaftsflächen zurückgeführt wird. Somit drängt sich die These auf, dass die 

Organisationsstrukturen beziehungsweise der praktische Aufbau der Gemeinschaftsgärten einen 

Einfluss darauf ausüben können, ob und in welchem Umfang reziproke Sozialbeziehungen entstehen. 

Die gemeinsame Bebauung und Pflege der Beete scheint den Austausch unter den GärtnerInnen 

stark zu fördern, obwohl sie auch wiederkehrend Aushandlungsnotwendigkeiten hervorruft. Wichtig 

scheint in diesem Zusammenhang jedoch zu sein, dass es keine Ausweichmöglichkeiten durch 

Individualbeete gibt und lediglich der komplette Ausstieg aus dem Projekt als Vermeidungsstrategie 

genutzt werden kann. Auf diese Weise scheint die Bereitschaft zur Auseinandersetzung unter den 

GärtnerInnen höher zu sein. Trotzdem muss an dieser Stelle betont werden, dass es sich hier um die 

Formulierung von Thesen handelt, die auf Grundlage der hier vorliegenden Daten nicht generalisiert 

werden können. 



143 
 

Ein letzter Themenkomplex, welcher die Diskussion von Problemen und Entkopplungstendenzen 

in der sozialen Dimension abschließen soll, ist die Frage nach der Möglichkeit, ob urbane 

Gemeinschaftsgärten durch die Konfrontation mit alternativen Lebens- und Handlungsentwürfen und 

einer dadurch potentiell hervorgerufenen Bewusstwerdung inkorporierter Schemata zu einer 

Transformation des Habitus führen können und ob sie auf diese Weise als Transmitter eines sozialen 

Wandels fungieren. Hierzu soll ein Beispiel herangezogen werden, welches erste Hinweise darauf 

gibt, dass die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten zu einem Zwiespalt zwischen sich 

widersprechender Verhaltensweisen und Einstellungen führt: 

 „Ich habe da auch so zwei Seiten. Ich hab‘ zum Beispiel, neulich habe ich hier so viele Gurken 

geerntet, weil ich habe hier ganz viele Gurken und dann habe ich irgendwann einen Koller 

bekommen und dann bin ich zu McDonald’s gegangen […] Ich mag McDonald’s, mir schmeckt das 

auch. Also ich gehe da einmal im Monat hin und mir schmeckt das auch. Und da habe ich jetzt, mir 

reicht’s jetzt mit dem Ökoscheiss, ich gehe jetzt zu McDonald’s.“ (P12) 

McDonald’s kann in diesem Zusammenhang als Symbol für diejenigen Elemente der 

Gegenwartsgesellschaft gedeutet werden, die es aus der Sicht urbaner GemeinschaftsgärtnerInnen 

und der Suche nach einem alternativen, urbanen Lebensstils abzulehnen gilt: Globalisierung, 

ressourcenverschlingender Kapitalismus, Intransparenz, Beschleunigung und Fast Food. Indem die 

Betätigung innerhalb des urbanen Gemeinschaftsgartens in einem derart starken Gegensatz dieser 

dem Kapitalismus zugeschriebenen Phänomene präsentiert wird, zeigt sich, wie groß der Zwiespalt 

zwischen den unterschiedlichen Wertvorstellungen ausfällt.  

Bezieht man diese Beobachtungen auf die Fragestellung, ob habituelle Schemata im 

Gemeinschaftsgarten fortwirken oder ob diese unter Umständen transformiert werden, so zeigt das 

Beispiel, dass das urbane Gärtnern zwar irritierende und sensibilisierende Effekte aufzuweisen 

scheint, dass diese jedoch – zumindest gemäß der aktuellen Datengrundlage - nicht zu einer 

beständigen Verhaltensänderung führen. Mit Bourdieu und den Automatismen gesprochen: 

Entautomatisierende Effekte des Gemeinschaftsgartens vermögen zwar unbewusste 

Wahrnehmungs- und Denkschemata der Reflexion zugänglich zu machen, indem sie sie in das 

Bewusstsein rufen. Allerdings scheinen diese Prozesse und eine daraus resultierenden Öffnung für 

Neues nicht unbedingt zu einer langfristigen Transformation der unbewussten Schemata 

beziehungsweise zu der Entstehung neuer Schemata zu führen. Aus diesem Grund kann auch hier 

nicht von einer kausallogischen Interdependenz zwischen Sensibilisierung und Transformation 

ausgegangen werden. Ohne Frage: Die Sensibilisierung ist aus bildungspolitischer Perspektive gewiss 

ein wichtiger Schritt. Dieser scheint jedoch nicht unbedingt zu der Entwicklung eines nachhaltigen, 

urbanen Lebensstils zu führen. Erneut gilt es zu betonen, dass keine Generalisierungen mit der 



144 
 

zugrundeliegenden Datengrundlage verfolgt werden kann. Die hier vorgenommenen Analysen 

dienen zunächst ausschließlich der Formulierung weiterführender Thesen. 

Die politische Dimension 

In der Darstellung der motivationalen Faktoren ist die (stadt-)politische Dimension ein zentraler 

Aspekt, der von vielen GärtnerInnen als relevant ausgewiesen wurde. Trotzdem ist der politische 

Gehalt der Initiativen umstritten. So berichtet einer der interviewten Garteninitiatoren, dass das 

politische Interesse unter den GärtnerInnen nicht derart ausgeprägt ist, wie er es sich aufgrund der 

theoretischen Explikationen von Christa Müller vorgestellt habe: 

 „Und dieser Anspruch über das Gärtnern für sich selbst hinaus da was zu machen, ist hier wenig 

verbreitet, das ist einfach so. Ich will das überhaupt nicht bewerten, das ist einfach, also hier ist 

ganz wenig Interesse, dass man sagt, wir machen jetzt hier als Gruppe eine Veranstaltung, einen 

Workshop oder eine Vorlesung zum Thema Saatgut oder zu Lebensmitteln, Nahrungspolitik, […], 

deswegen bin ich da vielleicht ein bisschen spöttisch manchmal und sage, es ist eigentlich auch, es 

hat auch was von so 'nem Kleingarten im Sinne so klassische so, ja, Biedermeier. Soll jetzt gar nicht 

abwertend klingen, aber so der Rückzug ins Private, ins Idyll des Gartens. Ist nicht böse gemeint, nur 

es ist eben was anderes, als das was Christa Müller schreibt“ (P12). 

Die Aussage, dass der Gemeinschaftsgarten im Grunde ein alternativer Kleingarten im klassischen 

Sinne sei, ist gerade in Anbetracht der Tatsache frappierend, dass in zahlreichen Fällen eine 

Abgrenzung von der typischen Kleingartenkultur postuliert wird. Wie bereits in den vorangegangen 

Kapiteln gezeigt werden konnte, stehen die Orientierung an Privateigentum sowie der Rückzug in 

Private mit den in den Interviews formulierten Leitgedanken des gärtnerischen Engagements im 

Widerspruch.  

Ein weiterer Themenkomplex, der die urbanen Gemeinschaftsgartenprojekte zum Teil vor große 

Probleme stellt, ist das Verhältnis zur Stadtverwaltung, welches von Fall zu Fall sehr unterschiedlich 

ausfällt. So finden sich sowohl kooperative als auch konfliktbehaftete Zusammenhänge. Im Zuge 

dessen ist auch die Zwischennutzung ein zwiespältiges Thema unter den Befragten.  130 Auf der einen 

Seite werden Verträge zur Zwischennutzung abgelehnt, weil sie in den Augen der GärtnerInnen die 

geringe Wertschätzung durch städtische EntscheidungsträgerInnen sowie die mangelhafte 

Integration der Gartenprojekte in die Stadtentwicklung reflektiert. So berichtet eine Interviewte: 

„[…], also es gibt Bebauungspläne und im Netz ist vor 'nem halben Jahr oder so einer aufgetaucht 

                                                             
130 Zwischennutzung heißt in diesem Fall, dass die Gemeinschaftsgärten auf den urbanen Flächen vielfach nur 
für eine begrenzte Zeit geduldet werden. Teilweise wird die Duldung über Pachtverträge reguliert, teilweise 
wird sie davon abhängig gemacht, dass keine Nutzungsalternative für die Fläche vorliegt. Gerade in letzterem 
Fall sind die Gärten in einer fortwährenden Bedrohungssituation. 
 



145 
 

hier für [Stadtteil] und da war halt dieses Grundstück auch eingezeichnet als - ich weiß jetzt nicht 

genau, wie es hieß. Auf jeden Fall als potentielle Baufläche oder irgendwie so was. Und die wissen 

aber eigentlich, dass wir hier sind, vor allem weil das Grundstück da drüben ja auch Stadt und Land 

gehört. Und [Name] hat denn da mal angerufen und gefragt, was heißt denn das so? […] Ja, das 

kann alles heißen, das es bebaut wird oder dass es so bleibt, wie es ist so. Der hat sich da halt voll 

rausgeredet. […]. 

Also für uns ist die Bedeutung [des Gartens] groß, aber für die, die das Sagen haben, was mit den 

Flächen passiert, recht klein. Also die, der Bund, der Senat, der Staat, ich weiß nicht, will schon so 

urbane Gärten fördern, aber mehr als Zwischennutzungsprojekt. Also reine Zwischennutzung halt 

und nicht als so dauerhafte Geschichten. Das ist halt 'n bisschen schade.“ (TO_BE_VA)   

Die Zwischennutzung und die damit einhergehende Bedrohung der Verdrängung werden von 

vielen Befragten als ein Hemmnis dafür empfunden, weitere Projektvorhaben zu planen und 

umzusetzen, da eine langfristige Perspektive fehle. Auf der anderen Seite wird die Vorstellung 

eines Gartenumzugs auch als eine Chance für einen Neuanfang interpretiert: 

 „Persönlich für mich ist ein Umzug nicht nur eine Schreckensvorstellung. Einerseits ist es natürlich 

eine Schreckensvorstellung, weil's ein tierischer Arbeits- und Finanzaufwand wäre und natürlich 

ziemlich in den Sternen steht, ob wir ein entsprechend geeignetes Grundstück überhaupt wieder 

kriegen, weil ja in letzter Zeit Grundstücke in [Stadt] unglaublich im Wert anziehen. […] 

Aber andererseits hat so ein Umzug auch was cooles, weil es natürlich auch wieder so eine gewisse 

Aufbruchsstimmung erzeugen kann, glaube ich, auf jeden Fall. Und von mir aus kann die Fläche 

auch cooler sein als die, die wir jetzt haben. Ein bisschen größer wäre mir recht. […] Wir würden 

auch bestimmt einige Sachen ein bisschen anders machen. Jetzt wo wir die sechs Jahre Erfahrung 

haben.“ (P7) 

Greift man in diesem Zusammenhang die Überlegungen zu den Möglichkeiten urbaner 

Gemeinschaftsgärten, (stadt)politisch Einfluss zu nehmen, erneut auf, so zeigen die angeführten 

Beispiele, dass die These, dass die Einflussnahme durch diese als konstruktiven Aktivismus zu 

charakterisierende Form des politischen Engagements gering erscheint. Theoretisiert in Analogie zu 

den Prämissen der Automatismen-Forschung ist das Output des politischen Aktivismus weder plan- 

noch steuerbar und potentiell resultierende Strukturen sind in ihrem Ergebnis kontingent. Die 

GärtnerInnen können zwar wiederkehrend auf die Bedeutung urbaner Gemeinschaftsgärten 

hinweisen, ob dies jedoch letztlich zu einer festen Integration in Stadtentwicklungsmaßnahmen 

führt, kann nicht antizipiert werden.  

Die ökonomische Dimension 



146 
 

In der ökonomischen Dimension werden die Entkopplungstendenzen zwischen der kritischen Haltung 

gegenüber dem kapitalistischem Wirtschaftssystem und der zunehmenden Kommerzialisierung der 

gGmbH-organisierten Gemeinschaftsgartenprojekte im Fokus stehen. Es zeigt sich, dass die 

Partizipationsmöglichkeiten in diesen Garteninitiativen nicht nur aufgrund einer begrenzten Fläche 

reguliert werden, sondern auch durch die Verpachtung von Individualbeeten soziale Ein- und 

Ausschlüsse produziert werden. Im Zuge dessen sind zudem die Rechtfertigungsstrategien für die 

gängige Praxis, Gemüse von den Gemeinschaftsflächen für eine öffentliche Ernte freizugeben und zu 

verkaufen, interessant: 

 „[…] das Gemüse wird allerdings anschließend bezahlt. Also es ist jetzt nicht so, dass wir hier 'ne 

Umsonsternte anbieten. Das ist aus verschiedenen Gründen, also es würde uns jetzt nicht ruinieren, 

wenn wir das Gemüse verschenken würden, weil es wie gesagt, vielleicht ein Prozent vom Umsatz 

ist, aber ich meine, es hat ja auch einen gewissen Wert sozusagen. Es hat mehr Wert, also ein 

anständig produziertes Essen hat ja eigentlich irgendwie einen höheren Wert als nutzlose Dinge aus 

Plaste. Und warum sollen die Leute dann nur für nutzlose Dinge aus Plaste Kohle ausgeben und 

nicht für ihr Essen. Das ist überhaupt nicht einzusehen. 

Und außerdem ist es noch ein Instrument, um zu unterscheiden zwischen Leuten, die sich hier 

einbringen und Leuten, die einfach nur zum Konsumieren herkommen. Jeder, der hier vorbeikommt, 

um sich in den Gastraum zu setzen und sich ein paar Bier rein zu zischen, völlig in Ordnung, soll er 

machen. Ich werd‘ bestimmt keinen Gast anmachen, dass er gefälligst mal gießen soll. Aber die 

Leute müssen dann eben den Schweizer Apothekenpreis bezahlen für das Gemüse und die Leute, die 

sich einbringen, mitmachen und sei es nur ‘ne halbe Stunde am Gartenarbeitstag ein einziges Mal, 

die kriegen halt an den Tagen, wo sie hier mitarbeiten, den sogenannten Mitarbeiterpreis und es ist 

dann sehr günstig.“ (P7) 

Das Statement zeigt, dass in einer als kapitalistisch auszuweisenden Logik verbleiben wird, indem 

über die Bestimmung eines monetären Wertes der Wert des Gemüses an sich ausgedrückt wird. Was 

jedoch nicht reflektiert wird: Auf diese Weise kann der Gemeinschaftsgarten nicht als ein öffentliches 

und für jede_n zugängliches und nutzbares Gut fungieren, sondern vielmehr wird er zu einem Ort des 

Konsums, welcher die Forderung nach öffentlichen Plätzen, die nicht der Kommerzialisierung 

verfallen, konterkariert. Die Ernteerträge werden zu einer Ware, die ganz im Sinne kapitalistischer 

Verwertungslogiken durch das Medium des Geldes erworben werden können. Auf diese Weise 

werden Konsum und Kommerzialisierung zu festen Bestandteilen des gGmbH-organisierten 

Gemeinschaftsgartens. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Rechtfertigungsstrategie von MA: So erklärt er, 

dass über die Kommerzialisierung und Preisgestaltung ein Selektionsmechanismus konstituiert 

werden soll, der einen Unterschied zu machen vermag zwischen Personen, die ein tiefergehendes 



147 
 

Interesse am Gartenprojekt aufweisen und denjenigen, die lediglich konsumieren wollen. Im 

Zusammenhang dazu erklärt eine andere Mitarbeiterin des Gemeinschaftsgartens, dass diese 

Vorgehensweise den besonderen Vorteil hätte, dass weitere Grenzziehungen nicht notwendig seien 

und flexible Partizipationsmodelle etabliert würden: 

 „Es ist halt auch um, man könnte es ja auch so machen, dass man sagt, alles gehört der 

Gemeinschaft, aber das würde eben gleichzeitig auch bedeuten, man ist eben in der Gemeinschaft 

oder nicht. Oder es würde irgendwann eine riesen Gemeinschaft, aber wo zieht man dann die 

Grenze zwischen du bist dabei und du bist nicht dabei. Und das finde ich auch für den Garten hier, es 

ist sehr, ja sehr offen ist auf eine Art. Man kann halt reinkommen, mithelfen und schon kriegt man 

den Mitgliedspreis und ist halt sozusagen Mitglied für einen Tag. Oder Mitmachender für einen Tag. 

Kann aber am nächsten Tag auch wieder gehen so ungefähr. Man muss auch nie wiederauftauchen. 

Es ist also recht flexibel und auf die Art angepasst an's urbane, kosmopolitische Leben.“ (P6) 

Die hier als vorteilhaft herausgestellten Partizipationsmodelle, die „angepasst [sind] an’s urbane, 

kosmopolitische Leben“, können jedoch auch weniger positiv bewertet werden. So wird SV zwar zu 

Recht erläutern, dass aufgrund dieser Flexibilität die Einstiegsbarrieren zunächst einmal gering 

erscheinen. Trotzdem sollte dieser Sachverhalt nicht darüber hinwegtäuschen, dass derart flexible 

und offene Strukturen das Potential einer langfristigen, sozialen Integration unter Umständen 

mindern.  

Die Interviewpassagen verdeutlichen insgesamt zwei relevante Aspekte. Zum einen wird nicht 

reflektiert, dass Selektionsmechanismen, die letztendlich auf der Verfügbarkeit monetärer Mittel 

beruhen, notwendigerweise zu sozialen Ein- und Ausschlussmechanismen führen und soziale 

Ungleichheit somit (re-)produzieren. Zum anderen verweisen die als besonders vorteilhaft 

herausgestellten, flexiblen Strukturen des Gemeinschaftsgartens darauf, dass dieser der Logik einer 

neoliberal geprägten Gegenwartsgesellschaft verhaftet bleibt, indem er sich der Schnelllebigkeit und 

den Flexibilitätserfordernissen anpasst.  

Darüber hinaus zeigt sich, dass bereits die Organisationsform der gGmbH sowie der Umstand, 

Urban Gardening als Geschäftsmodell zu nutzen, zu Verwertungs- und 

Kommerzialisierungserfordernissen führt, die die postulierten Werte der Bewegung potentiell 

unterwandern. Die Projekte sehen sich stets vor ökonomische Herausforderungen gestellt und sind 

gezwungen neben politischen, sozialen und ökologischen Interessen auch ökonomische Ansprüche in 

den Gartenalltag zu integrieren. Die Erwirtschaftung privater Gelder wird im Zuge dessen durch 

erweiterte Planungsmöglichkeiten für potentielle Projekte gerechtfertigt.  

„Man hat eine gewisse Freiheit oder wir haben eine gewisse Freiheit, in dem wir zum Beispiel 

das Geld benutzen, da es nicht nur Stiftungsgelder sind oder Projektgelder, sondern auch ganz 



148 
 

viel, was wir selber entwickeln können. Und das ist auch total schön. Und alle erwirtschafteten 

[Mittel] sind natürlich auf eine Art relativ frei für die Verwendung.“ (P6) 

Im weiteren Verlauf des Interviews wird indes deutlich, dass diese Vorgehensweise zu einer 

Priorisierung bezahlter Aufträge führt. Aus der einen Seite wird somit die These gestützt, dass 

Kommerzialisierungsprozesse stets mit Selektionsmechanismen einhergehen. Auf der anderen Seite 

ist jedoch auch eine weitere Lesart möglich: Indem urbane Gemeinschaftsgärten nicht als Utopien 

innerhalb eines leeren Raumes bestehen, sondern stets auch eine strukturelle Abhängigkeit zu ihrem 

Umfeld aufweisen, werden sie durch dieses beeinflusst. Die Erwirtschaftung frei verfügbarer Gelder 

kann daher auch als eine Notwendigkeit für die Umsetzung von Projektvorhaben in einer 

kapitalistisch organisierten Welt gelten, da nur über die Verfügbarkeit monetärer Mittel 

Freiheitsgrade geschaffen werden können. 

Bis hierhin zeigt sich, dass sich in den Interviews für alle Dimensionen Entkopplungstendenzen 

identifizieren lassen. Ihre reflexive Zugänglichkeit fällt jedoch außerordentlich unterschiedlich aus – 

ist sie zum Teil für die GärtnerInnen sehr eindeutig zu benennen, scheint sie sich in anderen Fällen 

einem kritischen Zugang gänzlich zu entziehen. Insgesamt wird allerdings deutlich, dass das Auftreten 

von Entkopplung durchaus zu Konflikten und Frustration unter den GärtnerInnen führt. Diese 

Beobachtung deutet schließlich darauf hin, dass das Potential des urbanen Gemeinschaftsgartens, als 

eine Projektionsfläche divergierender Interessen und Ziele zu fungieren, durchaus Probleme 

evozieren kann, da nicht alle Erwartungshaltungen erfüllt werden können. 

In dem nun folgenden Kapitel werden die zentralen Aspekte der theoretischen sowie der 

empirischen Auseinandersetzung erneut aufgegriffen und dazu genutzt, weiterführende 

Fragestellungen für die zweite Erhebungsphase zu formulieren.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

Teil IV – Die zweite Erhebungsphase - Forschungsfragen, Methodik 

und Auswertungsverfahren 

 

 

[Bildnachweis: Baier et al. 2013, 103] 

 

 



150 
 

5. Forschungsfragen, methodische Vorgehensweise und dokumentarische 

Analyse 

5.1 Forschungsfragen 

Die zentralen Ergebnisse der Explorationsstudie untermauern einige Aspekte, die durch die 

Beschäftigung mit der Literatur und den wissenschaftlichen Studien zu dem Phänomen bereits 

bekannt waren. Darüber hinaus werden jedoch auch bisher vernachlässigte Themenfelder 

angesprochen, die weiterführende Fragen zum Forschungsgegenstand aufwerfen. Diese werden im 

Folgenden aufgegriffen und unter Hinzunahme der theoretischen Prämissen der vorliegenden Arbeit 

spezifiziert, um sie in der zweiten Erhebungsphase zu untersuchen.  

In Übereinstimmung zu den Explikationen in Kapitel 2 kann zunächst festgehalten werden, dass 

das Feld urbaner Gemeinschaftsgärten von einer großen Diversität gekennzeichnet ist. So fallen nicht 

nur die Projekte, ihre Gestaltung und Organisationsformen divergierend aus, sondern auch unter den 

Motivationsfaktoren und Sinnzuschreibungen der Partizipierenden lassen sich erhebliche 

Unterschiede feststellen. Darüber hinaus ist in der Exploration sehr gut deutlich geworden, dass der 

urbane Gemeinschaftsgarten aufgrund seines zentralen Charakteristikums, als Projektionsfläche 

dieser divergierenden und sich zum Teil sogar widersprechenden Interessenlagen zu fungieren, 

Interdependenzen zu außerordentlich verschiedenen Themengebieten aufweisen kann. 

Ein Novum gegenüber zahlreichen Studien zu dem Phänomen sowie insbesondere gegenüber 

der populärwissenschaftlichen Literatur war allerdings die Präsentation von Problemen und 

Entkopplungstendenzen. Diese diente nicht nur dazu, eine differenzierte Auseinandersetzung mit 

dem Phänomen zu ermöglichen, sondern sie wurde im weiteren Verlauf der vorliegenden Arbeit 

auch dazu genutzt, bisher nicht bedachte Aspekte zu integrieren und weiterführende 

Forschungsfragen zu formulieren.  

Da die Datengrundlage der Explorationsstudie nicht ausreichte, um alle Fragen, die sich bisher in 

den verschiedenen Diskussionssträngen ergeben haben, in der notwendigen Ausführlichkeit zu 

behandeln, war die Generierung einer breiteren Datengrundlage notwendig.131 Zunächst galt es 

daher konkretisierte Forschungsfragen zu entwickeln, die auf der bisherigen Auseinandersetzung mit 

dem Feld basierten. Daran anschließend wurde nicht nur ein detaillierter Erhebungsplan erarbeitet, 

sondern auch der Interviewleitfaden aktualisiert. Im Folgenden sollen zunächst die Forschungsfragen 

expliziert werden.  

Ausgangspunkt der Explorationsstudie waren die Fragen, was die Menschen dazu motiviert, an 

urbanen Gemeinschaftsgärten teilzunehmen und worum es ihnen bei ihrem gärtnerischen 

Engagement geht bzw. welche Funktionen der urbane Gemeinschaftsgarten für sie erfüllt? Obwohl 

                                                             
131 An diesem Sachverhalt hätte auch eine Re-Lektüre der bisherigen Interviews nichts ändern können, weil der 
ihnen zugrundeliegende Interviewleitfaden nicht an die neu entwickelten Fragestellungen angepasst war. 



151 
 

die Antworten in den Interviews als außerordentlich divergierend charakterisiert werden müssen, 

kumulieren sie abstrahiert betrachtet in dem Punkt, dass vielen GärtnerInnen daran gelegen ist, 

sozialen Wandel für sich selbst und für andere zu evozieren – sei es durch Aufklärungs- und 

Bildungsarbeit oder aber durch Irritation und die Konstitution einer ‚Gegenöffentlichkeit‘ im 

städtischen Raum.132 Auf diese Weise rückt die These, dass urbanes Gärtnern als Krisenreaktion auf 

steigende Komplexitätsanforderungen der Gegenwartsgesellschaft zu verstehen sei, erneut in den 

Fokus. Denn es ist durchaus auffallend, dass zahlreiche Themenkomplexe, die in den Debatten der 

Gegenwartsgesellschaft auftauchen, von den urbanen GärtnerInnen aufgegriffen werden und auf 

einer lokalen sowie individuellen Ebene innerhalb des urbanen Gemeinschaftsgartens bearbeitet 

werden, indem alternative Lebens- und Handlungsentwürfe entwickelt und erprobt werden.133  

In diesem Zusammenhang sind zwei zentrale Aspekte deutlich geworden. Zunächst einmal 

wurde ersichtlich, dass die Idee abgewiesen werden muss, der urbane Gemeinschaftsgarten 

symbolisiere eine politische Resignation, die im Grunde nichts Anderes sei, als der Rückzug ins 

Private. So sind die Garteninitiativen zwar Refugien des Rückzugs, ohne dass dieser Sachverhalt 

jedoch mit einer resignierten Haltung gegenüber der Politik einhergeht. Vielmehr soll Privates und 

Öffentliches miteinander in Beziehung gesetzt werden, da Sozialität nicht nur ein hinlängliches, 

sondern auch ein notwendiges Merkmal des gärtnerischen Engagements ist. 

Zweitens ist deutlich geworden, dass mit den urbanen Gemeinschaftsgärten sowohl in Bezug auf 

die Partizipierenden selbst als auch in Bezug auf eine größere Öffentlichkeit einen Beitrag zur 

Aufklärungs- und Bildungsarbeit geleistet werden soll, der sich insbesondere dadurch auszeichnet, 

dass er nicht nur auf der reinen Vermittlung von theoretischem Wissen basiert. Stattdessen können 

Interessierte praktische Erfahrungen sammeln, welche zum Teil Verwunderung und Irritation 

hervorrufen können. Aus der hier dargelegten Theorieperspektive drängt sich daher die These auf, 

dass die Erfahrungen innerhalb der Garteninitiativen potentiell entautomatisierende Effekte 

evozieren, die unbewusste Schemata reflexiv zugänglich machen können. Gleichzeitig könnte auf 

diese Weise Raum für die Integration neuer beziehungsweise alternativer Entscheidungs- und 

Handlungsmuster generiert werden. Inwiefern dies jedoch zu einer  langfristigen Veränderung 

habitualisierter Schemata führen kann, ist auf Grundlage der bisherigen Datengrundlage nicht 

absehbar. Trotzdem verweisen die empirischen Beispiele darauf, dass es zumindest denkbar ist, dass 

                                                             
132 Gegenöffentlichkeit ist hier nicht nur inhaltlich / thematisch – in dem Sinne alternativer Denk- und 
Handlungsmodelle zur öffentlichen Wahrnehmung und Diskussion zu stellen – gemeint, sondern auch räumlich 
/ gestalterisch. Im räumlichen Sinne fungiert der urbane Gemeinschaftsgarten als ein konkreter Ort, an dem die 
GärtnerInnen versuchen, ihre Vorstellung einer anderen und besseren Welt praktisch umzusetzen. Es ließe sich 
auch von Heterotopie im Foucaultschen Sinne sprechen (vgl. Foucault 1992). 
133 Hier sei beispielsweise an Debatten um den Klimawandel und die ökologische Krise gedacht. Aber auch 
Fragen nach dem guten Leben innerhalb kapitalistisch wirtschaftender Gesellschaften und sich lediglich in der 
Dynamik stabilisierender und aufgrund dessen stets beschleunigender Gesellschaftsstrukturen sind impliziert. 



152 
 

urbane Gemeinschaftsgärten als Transmitter für einen sozialen Wandel fungieren. Daher soll die 

erste Frage der zweiten Erhebungsphase lauten: 

1.) Fungieren urbane Gemeinschaftsgärten als Transmitter sozialen Wandels? 

Um diese zugegeben noch sehr übergreifend formulierte Fragestellung bearbeitbar zu gestalten, soll 

sie in unterschiedliche Teilfragen gesplittet werden. Diese untergeordneten Fragenkomplexe sind 

wiederum als Ableitungen aus der theoretischen sowie empirischen Beschäftigung mit dem 

Phänomen zu verstehen. Letztlich kumulieren sie jedoch auf je spezifische Art und Weise in der 

Beantwortung dieser übergeordneten Frage. 

In der Präsentation des Forschungsstandes sind bereits zwei Studien angeführt worden, in denen 

die Bedeutung des sozialen Kapitals für die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 

untersucht und diskutiert wurde (vgl. Firth et al. 2011; Glover 2004). Insbesondere Glover (2004) 

betont, dass der mit dem urbanen Gemeinschaftsgarten potentiell einhergehende Aufbau 

nachbarschaftlicher Netzwerke sowie die Generierung von Sozialkapitel für die verschiedenen 

Partizipierenden sehr unterschiedliche ausfallen kann. So profitieren insbesondere diejenigen 

AkteurInnen von ihrer Teilnahme am Gemeinschaftsgarten, die bereits zuvor gut vernetzt waren und 

die sich in stabilen Sozialbeziehungen verorten konnten. Zusammenfassend lässt sich für beide 

Studien festhalten, dass die Verfügungsmöglichkeiten über Sozialkapital einen erheblichen Einfluss 

auf die Teilhabechancen am urbanen Gemeinschaftsgarten zu nehmen scheint. In den Studien wird 

jedoch nicht thematisiert, inwiefern die soziale Position der GärtnerInnen im sozialen Raum 

insgesamt und damit auch die Dispositionsmöglichkeiten über ökonomisches und kulturelles Kapital 

für die Partizipationschancen relevant werden.  

In der Explorationsstudie zeigte sich hingegen, dass die Bedeutung dessen kaum unterschätzt 

werden kann. So lassen sich sowohl die Mechanismen der Fremdselektion als auch jene der 

Selbstselektion auf inkorporiertes kulturelles Kapital und darauf beruhenden Geschmacks- und 

Konsumpräferenzen zurückführen. Gleichzeitig ergibt sich auf diese Weise ein Konnex zum 

ökonomischen Kapital, so dass deutlich wird, dass alle Kapitalformen – soziales, kulturelles, 

ökonomisches – einen wichtigen Stellenwert bezüglich der Teilhabemöglichkeiten einnehmen. Aus 

diesem Grund ergibt sich folgende Fragestellung: 

2.) Welchen Stellenwert nehmen die soziale Position der AkteurInnen im sozialen Raum 

sowie die damit einhergehende Verfügungsgewalt über soziales, kulturelles und 

ökonomisches Kapital für die Partizipationschancen innerhalb des urbanen 

Gemeinschaftsgartens ein?   



153 
 

Aus den bisherigen Erläuterungen geht hervor, dass urbane Gemeinschaftsgärten sowohl in den 

eingangs angeführten Studien von Firth et al. (2011) und Glover (2004), als auch in der hier 

vorliegenden Arbeit als soziale Felder konzeptualisiert werden. Gemäß der bisherigen Ergebnisse ist 

davon auszugehen, dass die (re-)produzierenden Logiken in unterschiedlichen Garteninitiativen 

divergieren, da aufgrund der Beziehungsstrukturen innerhalb der Gärten je spezifische Spielregeln, 

Ein- und Ausschlussmechanismen sowie Gewinngüter relevant werden (vgl. Bourdieu 1985a / b). 

Daraus ergibt sich wiederum, dass die Bedeutung der unterschiedlichen Kapitalien divergieren 

kann.134 

Gleichzeitig ergibt sich aus der Idee, urbane Gemeinschaftsgärten als soziale Felder zu 

theoretisieren, die These, dass die Partizipation an den Garteninitiativen als symbolische Praxis 

fungiert, die nicht nur als Symbolisierung der Positionierungen der AkteurInnen im sozialen Raum 

interpretiert werden kann, sondern die zudem die gesellschaftliche Ordnung unbewusst und vielfach 

ungewollt zu (re-)produzieren vermag. Daher drängt sich folgende Fragestellung auf: 

3.) Enthalten die Berichte der Befragten Hinweise auf Distinktionsmechanismen, die darauf 

schließen lassen, dass die symbolische Ordnung und damit einhergehend soziale 

Ungleichheit reproduziert wird?  

Eine weitere Fragestellung, die auf diese Weise impliziert wird, lautet sodann: 

4.) Inwiefern zahlt sich die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten für die 

GärtnerInnen aus? 

Mit Bourdieu gesprochen ist die zugrundeliegende Annahme hier, dass jegliches Handeln in sozialen 

Feldern einen Nutzen hat und sich in Form feldspezifischer Gewinngüter ‚auszahlt‘. Was also bringt 

urbanes Gärtnern beziehungsweise inwiefern zahlt es sich für die AkteurInnen aus? Oder anders 

gesprochen: Um welche Gewinngüter wird in urbanen Gemeinschaftsgärten gespielt? Zu denken sei 

hier beispielsweise an den Aufbau beziehungsweise den Erhalt sozialer Beziehungen oder aber auch 

an die Anerkennung durch Dritte.  

Neben diesen gesellschaftstheoretisch begründeten Fragestellungen soll unter Hinzunahme der 

automatistischen Perspektive abschließend noch einmal danach gefragt werden, inwiefern urbane 

Gemeinschaftsgärten zu der Entwicklung und Verbreitung alternativer Entscheidungs- und 

Handlungsmuster beitragen können. Daher lautet aus einer praxeologisch / automatistisch 

angeleiteten Lesart eine zentrale Fragestellung für die zweite Erhebungsphase, ob urbane 

Gemeinschaftsgärten durch entautomatisierende Effekte zu einer Bewusstwerdung habitualisierter 

                                                             
134 „Vielmehr legt die spezifische Logik eines jeden Feldes jeweils fest, was in diesem Markt Kurs hat, was im 
betreffenden Spiel relevant und effizient ist, was in Beziehung auf dieses Feld als spezifisches Kapital und daher 
als Erklärungsfaktor der Formen der Praxis fungiert“ (Bourdieu 1987, 194). 



154 
 

Schemata und - durch den auf diese Weise generierten Raum für Neues - zu ihrer Transformation 

beitragen können: 

5.) Kann die Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten zu einer Modifikation 

bestehender Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata führen und auf diese 

Weise zu der Verbreitung alternativer Entscheidungs- und Handlungsmuster beitragen? 

Oder wirkt der Habitus unbewusst weiter und konterkariert die alternativen 

Wertvorstellungen der Gartenbewegung? 

Wie bereits in der Explorationsstudie deutlich wurde, geben die empirischen Daten Hinweise für 

beide Interpretationslinien. Stellt man die entautomatisierenden Effekte urbaner 

Gemeinschaftsgärten in den Fokus und setzt diese in Analogie zu den Befunden von Heike Derwanz 

(2014) zur Street Art, wird das Potential für Neues sichtbar, das durch die städtischen 

Garteninitiativen generiert wird. Folgt man hingegen der These, dass die Partizipation an urbanen 

Gemeinschaftsgärten bereits habituell bedingt ist, so erscheint das von den Garteninitiativen 

ausgehende Transformationspotential fraglich, weil davon auszugehen ist, dass Denk-, 

Wahrnehmungs- und Handlungsschemata bereits auf alternativen Kategorien- und 

Bewertungsmaßstäben beruhen.  

An dieser Stelle werden die Interdependenzen, die sich zwischen den Teilfragen ergeben, 

deutlich: Werden die Partizipationschancen am urbanen Gemeinschaftsgarten durch die Position der 

AkteurInnen im sozialen Raum beeinflusst, so verweist dies aufgrund der theoretischen Verquickung 

von sozialer Position und Habitus sowie den bereits identifizierten Mechanismen der Fremd- und 

Selbstselektion auf eine habituelle Determinierung der Partizipation. Somit werden nicht nur 

strukturelle Merkmale, sondern auch personelle Merkmale relevant.  

Diese Überlegungen verweisen zudem auf einen weiteren Aspekt, denn wird diese These 

verifiziert, dann erscheinen auch die zuvor postulierten Integrations-, Aufklärungs- und 

Bildungspotentiale im Umkehrschluss unwahrscheinlich. Die Idee, eine breite Öffentlichkeit mit den 

Projekten ansprechen und erreichen zu können, müsste sodann zumindest zum Teil negiert werden 

und das Gärtnern in urbanen Gemeinschaftsgärten wäre aus dieser Perspektive betrachtet nicht 

mehr als ein Mittel der sozialen Distinktion.  

Im Folgenden wird es darum gehen, die methodischen Überlegungen und Arbeitsschritte der 

zweiten Erhebungsphase darzulegen. Daran anschließend wird eine Beschreibung der 

Auswertungsmethode sowie der ihr zugrundeliegenden Methodologie erfolgen. 

 

 



155 
 

5.2 Sampling und Interviewleitfaden 

In der zweiten Erhebungsphase ging es darum, die spezifizierten Fragestellungen, die aus der 

Explorationsstudie entwickelt wurden, empirisch bearbeitbar zu machen. Um dies zu erreichen, war 

es wichtig, ein Sampling zusammenzustellen, das nicht nur kontrastierbare Fälle enthält, um 

möglichst weitgefasste Vergleichshorizonte entwickeln zu können, sondern diese zusätzlich entlang 

theoretischer Kriterien zu selektieren, die gemäß den bisherigen Ergebnissen einen potentiellen 

Einfluss auf die zu untersuchenden Sachverhalte aufweisen können. Folgende zwei Charakteristika 

wurden dabei als zentral erachtet: Die Laufzeit der Projekte (Planungs- & Aufbauphase / Ablauf- bzw. 

Auslaufphase) sowie die Ausprägung der Kollaboration (Individual- und/ oder Gemeinschaftsbeete).  

In der Explorationsstudie wurde bereits deutlich, dass die Laufzeit der Projekte durchaus wichtig 

ist, da gesammelte Erfahrungswerte aus bisherigen Aushandlungsprozessen einen großen Einfluss 

darauf ausüben, wie mit den unterschiedlichen Herausforderungen des Gartenalltags umgegangen 

wird. Darüber hinaus nimmt Zeit einen wichtigen Stellenwert für die Entstehung von Routinen und 

Verfahrensweisen ein, die – beispielsweise durch die Reduktion von Komplexität -  den Raum für 

neue Entwicklungen eröffnen können. Im Gegensatz zu der Explorationsphase wurde das Kriterium 

„Kurze Laufzeit“ beziehungsweise „Aufbau- und Anlaufphase“ jedoch auf drei Gartensaisons 

erweitert. Es zeigte sich, dass gerade im ersten Jahr der Fokus sehr stark auf dem rein praktischen 

Aufbau von Beeten und Co. liegt, so dass gestalterische Fragen und soziale Aushandlungsprozesse 

meist erst nach dieser sehr zielgerichteten Phase auftreten. 

Das Kriterium der Kollaboration war indes von besonderem Interesse, da sich in der Exploration 

eindeutige Hinweise darauf ergaben, dass die Entstehung gemeinschaftlicher Strukturen stark mit 

dem Gemüseanbau in Gemeinschaftsbeeten korreliert, da Aushandlungsprozesse nicht nur 

unvermeidlich sind, sondern auch die Möglichkeiten, sich diesen zu entziehen, begrenzt sind. Im 

Gegensatz dazu zeigte sich, dass gerade in denjenigen Gemeinschaftsgärten, die nahezu 

ausschließlich über Individualbeete verfügten, spezifische Förderungsmaßnahmen wie beispielsweise 

Pflichtarbeitsstunden für die Gemeinschaft eingesetzt wurden, um den Aufbau gemeinschaftlicher 

Strukturen zu fördern. Da für die vorliegende Arbeit die Frage nach dem sozialen Miteinander 

außerordentlich relevant ist und daher auch in spezifizierter Form in der zweiten Erhebungsphase 

fokussiert wird, war dieses Kriterium von besonderem Interesse. 

Aus diesen Überlegungen ergab sich folgende Matrix, entlang derer die Fälle ausgewählt 

wurden: 

 

 

 



156 
 

 

 

 

 

 

 

 

Der ursprüngliche Plan, dass zum Zweck der Vergleichbarkeit nicht nur ein, sondern mindestens zwei 

Fallbeispiele pro Zelle untersucht werden, konnte leider lediglich für die Kategorienkombination 

„Kurze Laufzeit / Gemeinschaftsbeete“ realisiert werden. Die Rückmeldequoten sowie die 

Bereitschaft an der Studie teilzunehmen fielen außerordentlich gering aus.135 Diese Problematik 

resultierte aus dem Sachverhalt, dass innerhalb der Jahre 2014 / 2015 ein regelrechter Boom um die 

Gemeinschaftsgärten entstanden war, der dazu führte, dass zunehmend mehr Studierende ihre 

Qualifizierungsarbeitlaen zu dem Phänomen schreiben wollten. Die Anfragen für teilnehmende 

Beobachtungen, Interviews und Gruppendiskussionen stieg im Zuge dessen explosionsartig an, so 

dass die Gemeinschaftsgärten den Zugang für ForscherInnen jeglicher Fachrichtungen einschränken 

mussten.136  

 

*** Publikation zur Gewährleistung der Anonymisierung um Fallbeschreibung gekürzt *** 

 

Der Interviewleitfaden wurde erneut mit Hilfe des SPSS-Prinzips entwickelt (vgl. Helfferich 2005) 

und soll im Folgenden vorgestellt werden. Vorab sei jedoch darauf hinzuweisen, dass auch hier nur 

eine exemplarische Darstellung der Überlegungen erfolgen kann, die zur Konzeptualisierung 

angestellt wurden.  

Das Interview wurde mit der Frage nach biografischen beziehungsweise soziostrukturellen 

Informationen zur Person eröffnet. Dazu gehörte neben dem Alter und dem Bildungsstand auch der 

Beruf.137 Daran anschließend wurde danach gefragt, wie lange und in welcher Position sich die 

Person am Gemeinschaftsgarten engagiert, um eine garteninterne Kontextualisierung der/s 

Befragten vornehmen zu können. Insgesamt folgen beide Fragen zusätzlich der Prämisse, einen 

                                                             
135 Die Rückmeldequote lag in dieser Erhebungsphase bei unter 50 Prozent. Hinzu kam, dass die Antwortzeiten 
extrem lang waren und zum Teil sogar erst nach Ablauf der Gartensaisons getätigt wurden. 
136 Im Nachhinein wurde mir vielfach erklärt, dass lediglich der Umstand, dass es sich bei der vorliegenden 
Arbeit um eine Doktorarbeit handle, dazu geführt habe, dass ich Zugang erhalten hatte. Bachelor- und 
Masterarbeiten würden inzwischen generell abgelehnt. 
137

 Diese Informationen fehlten in der ersten Erhebungsphase zum Teil und machten daher die soziostrukturelle 
Einordnung der Befragten schwierig. Diese Problematik schlug sich sodann in der Interpretation nieder, da es 
dadurch teilweise schwierig war, Bezüge zwischen den getroffenen Aussagen und der Position der Befragten im 
sozialen Raum herzustellen. 

 Lange Laufzeit  Kurze Laufzeit (max. 3 
Gartensaisons) 

Gemeinschaftsbeete G7 
    

G9  
 
G10 

Individualbeete G8 G11 



157 
 

möglichst störungsfreien Einstieg in das Interview zu gestalten, da sie leicht zu beantworten sind und 

auf diese Weise einen ersten Erzählfluss evozieren (vgl. Flick 2007). In ähnlicher Weise ist auch die 

Frage, wie der Gemeinschaftsgarten organisiert ist, zu sehen. 

An diesen einleitenden Teil schloss sich ein Fragenkomplex zu den motivationalen Faktoren an. 

Wie bereits in der ersten Erhebungsphase ging es auch hier um die Wahl des Gemeinschaftsgartens 

sowie um die persönlichen Interessen.138 Darüber hinaus wurde gefragt, welche Bedeutung die 

GärtnerInnen dem urbanen Gemeinschaftsgarten für die Auseinandersetzung mit den von ihnen 

genannten Themen zuschreiben würden.139 Im Gegensatz zu der Explorationsphase wurde die Frage 

jedoch umformuliert: Warum nähern Sie sich den Themen gärtnernd an? Auf diese Weise sollte ein 

leichterer Zugang für die Interviewten konstituiert werden. Der Abschluss dieses Themenkomplexes 

erfolgte durch die erneute Nachfrage, ob weitere Aspekte vorliegen, die bisher nicht thematisiert 

wurden.   

Nach der Abfrage der motivationalen Faktoren wurden Partizipationsmöglichkeiten und 

potentielle Selektionsmechanismen in den Fokus gerückt. Bei diesen sensiblen Themen wurde 

dezidiert nach der persönlichen Einschätzung gefragt, um den Druck, der unter Umständen aus 

einem Spannungsverhältnis zwischen Anspruch und Wirklichkeit resultieren könnte, direkt 

abzumindern.140 Darüber hinaus wurden weitere erzählgenerierende Fragen genutzt, falls die erste 

Frage keinen Gesprächsfluss evozieren konnte. So wurden die Interviewten beispielsweise gebeten 

zu erzählen, wie sie das erste Mal mit dem Gemeinschaftsgarten in Berührung kamen und ob sie 

ihren ersten Tag im Garten beschreiben könnten. 

Im nächsten Fragenkomplex ging es sodann darum, die Bedeutung der Gemeinschaft zu 

elizitieren. Zunächst wurde daher danach gefragt, welche Bedeutung es für die Interviewten hat, dass 

sie gemeinsam mit anderen gärtnern? Als Kontrast wurde der Kleingarten herangezogen und direkt 

gefragt, wieso dies keine Option sei? Um zu erfassen, inwiefern die gemeinschaftlichen Strukturen 

auch außerhalb des Gartens relevant werden und der Gemeinschaftsgarten auf diese Weise sozial 

integrativ wirken kann, wurde daran anschließend gefragt, inwiefern sich neue Kontakte oder sogar 

Freundschaften durch den Gemeinschaftsgarten ergeben haben, die ohne den Garten nicht zustande 

gekommen wären?  

Weiterführend wurde in diesem Kontext danach gefragt, was der urbane Gemeinschaftsgarten 

den Menschen – abgesehen von den sozialen Aspekten – gebracht hat. In der Explorationsstudie 

berichteten beispielsweise einige Befragte von einer Sensibilisierung für ökologische 

                                                             
138 Für weitere Informationen siehe Kapitel 3.5.1. 
139 Diese Frage erwies sich in der Explorationsphase zum Teil schwierig, weil sie Irritation hervorrief. Trotzdem 
sollte sie beibehalten werden, da sie – zumindest in den Fällen, in denen sie nicht irritierte – interessante 
Aspekte hervorbrachte.  
140 Gemeint ist die Beobachtung aus der Explorationsstudie, dass Selektionsmechanismen die 
Teilhabemöglichkeiten beschränken, obwohl eine öffentliche Zugänglichkeit postuliert wird. 



158 
 

Herausforderungen der Gegenwartsgesellschaft. Das Ziel dieser Frage war es daher, derartige 

Schilderungen dezidiert abfragen zu können, da sie aufschlussreiche Hinweise für die Frage liefern 

konnten, ob der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter sozialen Wandels fungieren kann. Im 

Zusammenhang damit wurde daher auch darauf eingegangen, wie das soziale Umfeld der Befragten 

auf ihr Engagement reagierten, um zu elizitieren, inwiefern sie durch die Partizipation soziale 

Anerkennung oder aber auch Ablehnung erfahren haben. Dies diente dazu, weiterführende 

Informationen zu der sozialen Positionierung der Befragten zu sammeln und diese mit der Idee zu 

verknüpfen, dass die Habitualisierung sowie das damit einhergehende inkorporiertes Kulturkapital 

maßgeblich zur Partizipation im Gemeinschaftsgarten beitrügen. 

Daran anschließend folgten zwei etwas provokantere Fragen: Zum einen, ob die GärtnerInnen 

meinen, mit ihrem Engagement eine bessere Welt zu pflanzen beziehungsweise die Welt zu 

verändern?141 Und zum anderen warum sie das Gärtnern zurück in die Stadt holen wollen? Die erste 

Frage zielte dezidiert darauf ab, die im Zuge der Exploration entwickelte These genauer zu 

untersuchen, ob und inwiefern urbane GärtnerInnen ihr Engagement mit der Sehnsucht nach einer 

besseren, lebenswerteren Welt und der Möglichkeit, diese mit den Garteninitiativen konstituieren zu 

können, verknüpfen. Aus diesem Grund wurde bewusst eine provokative Vorgehensweise gewählt, 

um stärkere Reaktionen und somit Meinungsäußerungen hervorrufen zu können. Die zweite Frage 

zielte hingegen darauf ab, die Einschätzung, in welchem Verhältnis die urbanen Gärten zu ihrer 

städtischen Umgebung gesehen werden, abzufragen. Geht es um eine Abgrenzung oder aber um 

eine Einbettung der Garteninitiativen in den urbanen Raum?  

Abschließend wurde nach umstrittenen Themen und Problemen gefragt. Um einen 

Gesprächsfluss zu generieren, wurden im Falle einer deutlich erkennbaren Hemmnis seitens der 

Interviewten Beispiele aus anderen Gemeinschaftsgärten angeführt.  

5.3 Die dokumentarische Methode  

Die Datenaufbereitung und Auswertung orientiert sich in der hier vorliegenden Arbeit insgesamt an 

der dokumentarischen Methode nach Ralf Bohnsack (2008). Die dokumentarische Methode ist ein 

rekonstruktives Verfahren, das in einigen Forschungsarbeiten bereits gewinnbringend für die 

Untersuchung des Habitus und seiner ihm inhärenten Wahrnehmungs- und Denkschemata eingesetzt 

wurde (vgl. Bohnsack 2007; Nohl 2009; Gruhlich 2016).142 Die Möglichkeiten zur 

Habitusrekonstruktion lassen sich durch die besondere Methodologie des Verfahrens erklären, die 

                                                             
141 Die Frage rekurriert auf den Leitgedanken „Eine bessere Welt ist pflanzbar“, welcher sowohl Name eines 
sozialen Netzwerkes für Gemeinschafts-, Vereins- und Firmengärten ist, als auch Titel der Dokumentarfilmreihe 
von Ella von der Haide, die weltweit Garteninitiativen erforscht. 
142 Rekonstruktiv meint in diesem Zusammenhang, dass die Arbeitsschritte der Untersuchung im Prozess der 
Forschung entwickelt werden und das Verhältnis der Forschung zum Gegenstand rekonstruierend ist (vgl. 
Bohnsack 2008) 



159 
 

sich zum einen auf Grundannahmen der Ethnomethodologie nach Harold Garfinkel stützt und zum 

anderen Prämissen von Karl Mannheims Wissenssoziologie integriert (vgl. Meuser 2007; Bohnsack 

2008).  

So geht der Terminus ‚dokumentarische Methode‘ auf Harold Garfinkel zurück, der damit das 

Verhältnis von sozialen Phänomenen (Dokumenten) und ihnen zugrundeliegenden Ordnungsmustern 

beschreibt (vgl. Garfinkel 1973). Die Annahme ist hier, dass Sozialität immer intersubjektiv im Sinne 

eines Prozesses des sich gegenseitigen Beobachtens und Verstehens und insofern immer nur situativ 

hergestellt wird. Ihr Status ist daher stets prekär und kann nicht einfach als gegeben angenommen 

werden. Die spezifische Analyserichtung, die sich aus dieser Perspektive ergibt, ist die Frage nach 

dem ‚Wie‘ anstatt nach dem ‚Was‘: Wie beziehungsweise mit welchen Methoden stellen AkteurInnen 

soziale Wirklichkeit her?  

Neben den Anschlüssen an die Ethnomethodologie sind es jedoch gerade die 

Übereinstimmungen mit der Wissenssoziologie Karl Mannheims, die für die Passung der 

dokumentarischen Methode zum Habitusbegriff von Pierre Bourdieu entscheidend sind (vgl. Meuser 

2007).143 Zunächst ist in beiden Theorien die Seins- beziehungsweise Standortgebundenheit des 

Wahrnehmens, Denkens und Interpretierens ein konstitutives Element. Somit beeinflussen die 

Zugehörigkeit zu einem spezifischen Milieu beziehungsweise die Positionierung innerhalb des 

gesellschaftlichen Raumes die Möglichkeiten der Welterfahrung. Aus diesen Überlegungen ergibt 

sich für Mannheim, dass Menschen einer ähnlichen sozialen Lage einen gemeinsamen (konjunktiven) 

Erfahrungsraum bilden:  

„Konjunktive Erfahrungsräume stiften eine grundlegende Gemeinsamkeit, die auch zwischen 

Menschen gegeben sein kann, di e nie in interaktiver Kopräsenz gewesen sind“ (Meuser 2007, 

211). 

Insofern kann die Idee der konjunktiven Erfahrungsräume mit dem Habituskonzept von Pierre 

Bourdieu analog gesetzt werden. Gleichzeitig schlagen sich diese Strukturzusammenhänge – genau 

wie beim Habitus auch – in der sozialen Praxis nieder. Trotzdem geht die Theoretisierung des 

Habituskonzeptes über die Thesen Karl Mannheims hinaus, indem durch die den Habitus 

konstituierenden Elemente (Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata) das Zusammenspiel 

aus konjunktivem Erfahrungsraum und Handlungspraxis erklärt werden kann. Für die analytische 

Anwendung der dokumentarischen Methode bedeutet dies:  

„Individuelle Variationen [sozialer Praxis] basieren […] auf einem gemeinsamen Fundament, das 

es in der Analyse herauszuarbeiten gilt“ (Gruhlich 2016, 150). 

                                                             
143 Eine gute Einführung in die wissenssoziologischen Grundannahmen liefert Karl Mannheim (1995 [1929]) in 
seiner Monografie „Ideologie und Utopie“. 



160 
 

Eine weitere Übereinstimmung zwischen der Mannheim’schen Wissenssoziologie und dem 

Bourdieu‘schen Habituskonzept ergibt sich aus der Annahme, dass jede Handlungspraxis Wissen 

enthält, dass an den konjunktiven Erfahrungsraum bzw. an unbewusste Schemata geknüpft ist und 

somit als atheoretisches, nicht diskursiv verfügbares Wissen konzeptualisiert wird.144 Auf diese Weise 

fallen Handlungsvollzug und Verstehensleistung zusammen. Diese grundlegende Unterscheidung in 

diskursiv verfügbares, kommunizierbares Wissen und atheoretisches beziehungsweise 

dokumentarisches Wissen ist für die zwei Theorierichtungen konstitutiv (vgl. Bohnsack 2007). In 

beiden Fällen ergibt sich somit, dass der Zugang zu den unbewussten und nicht - kommunizierbaren 

Elementen des handlungsanleitenden Wissens lediglich unter Hinzunahme rekonstruktiver Verfahren 

gelingen kann. Dieser Sachverhalt bedeutet jedoch nicht, dass ausschließlich beobachtende 

Verfahren der qualitativen Forschung für eine Untersuchung der dokumentarischen 

Wissenskomponenten eingesetzt werden können. Vielmehr wird die These vertreten, dass auch das 

in Interviews entstehende Textmaterial bei korrekter Anwendung der Analyseverfahren Aufschluss 

dazu liefern kann (vgl. Bohnsack 2007). Aus diesen Explikationen ergeben sich zwei zentrale Vorteile 

der dokumentarischen Methode: Erstens die Frage nach dem Wie und zweitens die Frage nach dem 

Warum (vgl. Gruhlich 2016).  

Die Auswertung mit der dokumentarischen Methode erfolgt nach einem mehrstufigem 

Verfahren, das aus vier Arbeitsschritten besteht:  1.) Formulierende Interpretation, 2.) Abstraktion 

des Orientierungsrahmens bzw. reflektierende Interpretation, 3.) Spezifizierung des 

Orientierungsrahmens bzw. sinngenetische Interpretation, 4.) Soziogenetische Typenbildung. Im 

Folgenden sollen die einzelnen Schritte kurz erläutert werden.145 

Die formulierende Interpretation dient der Auswahl zu analysierender Textstellen. Diese erfolgt 

nach dem Kriterium der Relevanz, welches sich wiederum aus den Foki, die die Interviewten selbst 

setzen, ergibt. Es wird daher nach sogenannten „Erlebnis- und Orientierungszentren“ (Bohnsack 

2007, 233) gesucht, welche in den meisten Fällen durch interaktive oder metaphorische Dichte in 

Augenschein treten.146 An diesen ersten Arbeitsschritt schließt sodann die Abstraktion des 

Orientierungsrahmens an: 

„Im Zuge der Abstraktion der rekonstruierten Orientierungsfigur […] wird nun zuerst in 

thematisch vergleichbaren [….] Passagen […] nach einem analogen oder homologen Muster 

                                                             
144 Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang vom ‚Sens practique‘ beziehungsweise von verkörpertem 
Wissen ohne Bewusstsein (vgl. Bourdieu 1997). 
145 Natürlich werden die Interviews auch für die Analyse mit der dokumentarischen Methode zunächst 
transkribiert. Die Transkription muss jedoch nicht vollständig erfolgen, sondern können auch partiell 
vorgenommen werden (vgl. Gruhlich 2016). 
146 Trotzdem muss darauf hingewiesen werden, dass davon auszugehen ist, dass Orientierungsfiguren nicht in 
expliziter, sondern vielmehr in impliziter Form auftreten, da sie Teil des atheoretischen (dokumentarischen) 
Wissens sind (vgl. Bohnsack 2007). 



161 
 

gesucht, welches dort möglicherweise in ganz anderen Formulierungen zum Ausdruck gebracht 

wird“ (Bohnsack 2007, 234). 

Erst durch den fallübergreifenden Vergleich lässt sich die Abstraktion des Orientierungsrahmens 

anstreben. Daher sollte sie auch relativ früh im Analysegeschehen erfolgen. Das vergleichende 

Element ist dabei immer das Thema, welches jedoch erst durch die Aufdeckung von Alternativen in 

seiner Gänze sichtbar werden kann. 

„Das in den Suchstrategien bei zwei Fällen gefundene Gemeinsame bildet ein Drittes, ein 

Tertium Comparationis, auf dessen Hintergrund im Vergleich Kontraste deutlich werden. Dieses 

Tertium Comparationis findet sich in jeder Form und Phase vergleichender Interpretation“ (Nohl 

2007, 263). 

Der daran anschließende Arbeitsschritt läuft in entgegengesetzter Richtung und hat die 

Spezifizierung des Orientierungsrahmens zum Ziel. Anstatt also mit Hilfe des Fallvergleichs 

Gemeinsamkeiten zu entdecken, geht es nun darum, die Gegensätze und damit das Spezifische 

herauszuarbeiten. Neben dem fallübergreifenden Vergleich umfasst dieser Analyseschritt auch den 

fallimmanenten Vergleich, so dass das „[…] sukzessive fallinterne- und externe Abstrahieren und 

Spezifizieren […] zu allgemeineren Interpretations- und Handlungsmustern“ (Gruhlich 2016, 153) 

führt. Auf diese Weise sollen die Habitusformen beziehungsweise die Modi Operandi, die das 

Handeln generieren, sichtbar werden (vgl. Bohnsack 2007).147 

Letzter Arbeitsschritt ist sodann die soziogenetische Analyse, die generalisierungsfähige Typiken 

hervorbringen soll und auf diese Weise Rückschlüsse zu den milieuspezifischen Erfahrungsräumen 

beziehungsweise dem sozialen Raum ermöglicht (vgl. Bohnsack 2007). Es ist zu „[…] klären, welchem 

spezifischen Erfahrungsraum, welcher Erfahrungsdimension oder welcher sozialen Lagerung eine 

generelle Orientierung zuzurechnen ist, wofür sie also typisch ist“ (Bohnsack 2007, 253). Daher kann 

in diesem vierten Schritt auch Wissen herangezogen werden, das nicht aus den Interviews selbst 

stammt, sondern im Zuge der Erhebung im Feld gesammelt wurde (vgl. Gruhlich 2016). Gleichzeitig 

wird an dieser Stelle deutlich, dass das Sampling für die soziogenetische Interpretation von 

besonderer Bedeutung ist, da der Vergleich ein die ganze Forschung durchdringendes Element ist. 

Aus diesem Grund wird die dokumentarische Methode auch als komparative Analyse bezeichnet.148 

„Erst der Zugang zu einander überlagernden konjunktiven Erfahrungsräumen einzelner Fälle 

durch die komparative Analyse mit anderen Fällen ermöglicht, valide und generalisierungsfähige 

                                                             
147

 „Mit Bourdieu und Mannheim lässt sich bei wiederkehrenden und identischen Mustern auch von 
„Homologien“ sprechen, die sich konsistent im Datenmaterial wieder finden, also nicht einmalig und zufällig 
sind“ (Gruhlich 2016, 153). 
148 Zur Bedeutung des Vergleichs siehe Nohl 2007. 



162 
 

Typiken zu bilden und in eine mehrdimensionale Typologie einzuordnen“ (Nentwing-Gesemann 

2007, 289). 

In der hier vorliegenden Arbeit ergeben sich methodisch bedingt Analysegrenzen, da die Fallzahl 

insgesamt sehr gering ist. Aus diesem Grund wird der vierte Analyseschritt ausgesetzt 

beziehungsweise lediglich in Form von einzelnen Hypothesenformulierungen bearbeitet.  

Resümierend kann festgehalten werden, dass die dokumentarische Methode durch ihre 

ethnomethodologischen und wissenssoziologischen Einflüsse eine starke Passung mit der Theorie der 

Praxis von Pierre Bourdieu und dem Habituskonzept aufweist. Auf diese Weise werden der Habitus 

und die ihm inhärenten Wahrnehmungs- und Denkschemata in der Rekonstruktion analytisch 

zugänglich. Gleichzeitig ergibt sich zudem eine Passung zu den Prämissen der 

Automatismenforschung, da auch hier nur rekonstruktive Verfahren den Zugang ermöglichen. 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



163 
 

Teil V – Der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter eines 

sozialen Wandel - Eine praxeologisch – automatistisch geleitete 

Auseinandersetzung mit dem Phänomen urbaner 

Gemeinschaftsgärten 
 

 

[Bildnachweis: Baier et al. 2013, 85] 

 

 

 

 

 

 

 



164 
 

6. Ergebnisse der zweiten Erhebungsphase 

In den vorliegenden Teilkapiteln wird es darum gehen, die Ergebnisse der zweiten Forschungsphase 

zu präsentieren, die im Sommer 2016 durchgeführt wurde. Im Fokus steht dabei die Beantwortung 

der Forschungsfragen, die aus der theoretischen und explorativen Beschäftigung mit dem Phänomen 

hervorgegangen sind. Zu diesem Zweck wurden zunächst alle Interviews mit Hilfe der 

dokumentarischen Methode ausgewertet, um die verschiedenen Orientierungsrahmen der befragten 

AkteurInnen zu elizitieren. Die auf diese Weise gewonnenen Ergebnisse werden in den folgenden 

Teilkapiteln entsprechend der forschungsleitenden Fragestellungen thematisch untergliedert 

dargestellt. In Zuge dessen wird versucht, eine Korrelation mit den soziostrukturellen Informationen 

der Interviewten vorzunehmen. Auf diese Weise soll der dokumentarischen Methode Rechnung 

getragen werden. Denn obwohl eine soziogenetische Analyse aufgrund der geringen Fallzahl nicht 

möglich ist, erscheint die Formulierung von Hypothesen zu den milieuspezifischen Erfahrungsräumen 

der Befragten durchaus interessant und für weitere Forschungsvorhaben gewinnbringend. 

Vorab sei zusätzlich zu betonen, dass im Verlauf der jeweiligen Teilkapitel eine fortlaufende 

theoretische Interpretation der elizitierten Orientierungsrahmen vorgenommen wird. Da sich 

aufgrund unterschiedlicher Perspektiven und Aussagen der Befragten durchaus divergierende 

Interpretationslinien anbieten, wird zunächst eine offene, zum Teil sogar widersprüchliche Deutung 

erfolgen. Diese so resultierenden Interpretationsstränge werden innerhalb des Fazits (Kapitel 7) 

zusammengeführt und abschließend diskutiert. 

Der Aufbau des vorliegenden Kapitels gestaltet sich in umgekehrter Reihenfolge zu den in Kapitel 

5.1 formulierten Forschungsfragen, da die Frage, ob - und wenn ja, inwiefern - der urbane 

Gemeinschaftsgarten als Transmitter für sozialen Wandel fungieren kann, maßgeblich durch die 

Ergebnisse zu den anderen Forschungsfragen tangiert wird. Daher wird es in Teilkapitel 6.1 zunächst 

um die Klärung der Frage gehen, welche Bedeutung die Positionierungen der AkteurInnen im sozialen 

Raum und die damit einhergehenden Verfügungsmöglichkeiten über soziales, kulturelles und 

ökonomisches Kapital für die Partizipationschancen im urbanen Gemeinschaftsgarten einnehmen. Im 

Zuge dessen sollen die verschiedenen Orientierungsrahmen der AkteurInnen dargestellt werden, die 

Hinweise darauf geben können, inwiefern die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 

habituell bedingt wird, beziehungsweise ob sich Hinweise darauf finden lassen, dass spezifische 

Erfahrungsräume einer sozialen Lagerung von Relevanz sind. Auf diese Weise wird gleichzeitig die 

Frage tangiert, inwiefern das städtische Gärtnern in einem urbanen Gemeinschaftsgarten als 

Distinktionshandeln theoretisiert werden kann und ob es auf diese Weise zu der Aufrechterhaltung 

der sozialen Ordnung beziehungsweise zur Reproduktion sozialer Ungleichheit beiträgt. Ist die 

Partizipation an den urbanen Gemeinschaftsgärten habituell bedingt beziehungsweise an die 



165 
 

Positionierung im sozialen Raum gebunden, so erscheint es naheliegend, dass sie auch als 

Abgrenzungsmechanismus fungiert und soziale Ein- und Ausschlüsse sichtbar werden. 

In direkter Verbindung mit diesen Fragen steht die in Kapitel 6.2 behandelte Fragestellung, 

inwiefern sich urbanes Gärtnern – in sozialer Hinsicht betrachtet - für die AkteurInnen auszahlt, 

beziehungsweise um welche Gewinngüter in dem Feld urbaner Gemeinschaftsgärten gespielt wird. 

Wie bereits erläutert ist die zugrundeliegende Annahme, dass jegliches Handeln in sozialen Feldern 

für die AkteurInnen einen Nutzen aufweist. Diesen gilt es für urbane Gemeinschaftsgärten 

herauszuarbeiten.  

In Kapitel 6.3 werden sodann die Transformationspotentiale des Habitus in den Fokus gerückt: 

Kann die Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten zu einer Modifikation bestehender 

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata führen und auf diese Weise zu der Verbreitung 

alternativer Entscheidungs- und Handlungsmuster beitragen? Oder wirkt der Habitus unbewusst 

weiter und konterkariert die alternativen Wertvorstellungen der Gartenbewegung?  

Impliziert die Fragestellung zunächst eine Analyse auf persönlicher Ebene, so soll diese mit Hilfe 

der Ergebnisse aus den Teilkapiteln 6.1 und 6.2 sodann auf eine abstraktere Ebene gehoben werden. 

Darüber hinaus wird aus einer automatistischen Perspektive danach gefragt, inwiefern die 

Transformation habitueller Schemata im Sinne einer Entautomatisierung theoretisiert werden kann, 

sodass unter Hinzunahme der These, dass der Zerfall von Automatismen mit ihrer Neukonstitution 

einhergeht, die Idee, der urbane Gemeinschaftsgarten trage zu der Verbreitung alternativer 

Entscheidungs- und Handlungsmuster bei, erneut in den Fokus rückt. Letztendlich leiten diese 

Überlegungen sodann zu der eingangs formulierten Fragestellung über, ob urbane 

Gemeinschaftsgärten als Transmitter für sozialen Wandel fungieren können.  

 

6.1 Habitus und Urban Gardening – Die Bedeutung sozialer Positionierungen für die 

Partizipation an urbanen Gemeinschaftsgärten 

Das vorliegende Teilkapitel wird sich der Frage widmen, welche Auswirkungen die Positionierung der 

AkteurInnen im sozialen Raum auf die Partizipationschancen im urbanen Gemeinschaftsgarten 

aufweist. In Kapitel 4.2.2 dieser Arbeit wurde bereits darauf hingewiesen, dass insbesondere 

Mechanismen der Fremd- und Selbstselektion als Partizipations- und Integrationshindernisse urbaner 

Gemeinschaftsgärten ausgewiesen werden können. Diese scheinen - aus einer raumsoziologischen 

Perspektive betrachtet - ihren Ursprung in Habituspräferenzen zu haben (vgl. Löw 2015).  

In der Explorationsstudie konnte aufgrund einer mangelnden Datengrundlage nicht gezeigt 

werden, ob die Teilnahme am urbanen Gemeinschaftsgarten unter Umständen bereits habituell 



166 
 

bedingt wird und welche Rolle daher der Erfahrungsraum der AkteurInnen beziehungsweise ihr 

soziostruktureller Hintergrund einnehmen. Im Folgenden wird daher in einem ersten Schritt 

versucht, die verschiedenen habituell bedingten Präferenzen herauszuarbeiten und diese – 

zumindest versuchsweise in Form von Hypothesen – mit dem Erfahrungsraum der Interviewten in 

Verbindung zu setzen. Erst daran anschließend wird es um die Frage nach dem distinguierendem 

Potential der Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten gehen. 

Zunächst einmal finden sich in allen Interviews Hinweise darauf, dass die Fragen, ob und wenn 

ja, was mit dem urbanen Gemeinschaftsgarten erreicht werden soll und welche Aspekte als feste 

Bestandteile des Phänomens betrachtet werden, zu potentiell konfligierenden 

Aushandlungsprozessen führen, die wiederum soziale Ein- und Ausschlüsse produzieren. Für die hier 

vorliegenden Fälle fallen insbesondere zwei entgegengesetzte Orientierungsrahmen ins Auge, die 

zusammengefasst wie folgt überschrieben werden können: „Urbanes Gärtnern als Entspannung“ 

versus „Mit dem urbanen Gemeinschaftsgarten etwas schaffen“ – sei es nun für sich selbst oder aber 

auch für andere StadtbewohnerInnen.149 

Entlang dieser zwei Figuren lassen sich Aushandlungsprozesse und Konflikte nachzeichnen, die 

soziale Ein- und Ausschlussmechanismen sichtbar werden lassen, da sie zum Teil sogar das 

Ausscheiden von GärtnerInnen zur Konsequenz haben. Im Folgenden sollen drei exemplarische 

Beispiele ausführlich besprochen werden, die derartige Prozesse besonders anschaulich 

verdeutlichen. Zunächst handelt es sich um den Fall des Gemeinschaftsgarten G10, in dem die 

divergierenden Orientierungsrahmen zum Ausscheiden einer Mitgärtnerin führten, obwohl kein 

offener Konflikt in der Gartengruppe entstand. Daran schließt sich die Analyse des Falls G11 an, die 

die formulierten Thesen zu G10 untermauern wird. Drittens wird der Fall GE_EF behandelt, in dem 

aus unterschiedlichen ästhetischen Ansprüchen an den urbanen Gemeinschaftsgarten lautstarke 

Konflikte und Grundsatzdiskussionen resultierten.  

Folgende Interviewpassage ist dem Gemeinschaftsinterview P20 entnommen:  

WA: […] hier, die Spanierin. Die kam nur ein paar Mal, der war das zu hierarchisch, hat sie gesagt. 

JM: Hierarchisch? 

KÜ: Bei einem nicht hierarchischem System. 

WA: Die konnte auch, ob das nun am Menschentyp lag oder so, die konnte auch gut und gerne hier 

drei Stunden sitzen. Wenn wir uns aber nur einmal in der Woche treffen und wir setzen uns dann 

nur drei Stunden hier her, dann wird hier nichts. Ob wir ihr das mal indirekt gesagt haben, ob ihr das 

aufgefallen war oder was, die kam dann nicht mehr. Die wollte lieber sitzen. 

                                                             
149

 „Etwas“ ist in diesem Zusammenhang bewusst gewählt worden, da dieses zunächst unbestimmte Füllwort je 
nach InterviewpartnerIn divergierend gefüllt wird. Hier zeigt sich somit eine direkte Verbindung zu der in 
Kapitel 4 formulierten These, dass der urbane Gemeinschaftsgarten als Projektionsfläche unterschiedlichster 
Interessen dient.  



167 
 

JM: Aber sie durfte nicht sitzen? 

WA: Die durfte, doch! Aber wahrscheinlich hat's ihr dann auch nicht so gefallen, weil keiner zum 

Quatschen da war. Es gibt ja auch ganz verschiedene Typen. Nicht nur, weil sie aus verschiedenen 

Kulturen kommen. Es kommt ja dazu, dass es auch immer verschiedene Typen sind. Interessant 

finde ich das. 

JM: Aber ist das auch manchmal schwierig? 

KÜ: Es ist wirklich sehr schwierig. Ich habe nichts dagegen, wenn Leute hier in den Garten kommen 

zum Beispiel und wollen wirklich einfach sitzen und den Garten genießen. Was mich stört ist, wenn 

ich etwas machen will und dann habe ich jemanden, der mir am Pelz hängt und will eine Tour durch 

den Garten haben, dass ich die also entertaine für eine Stunde, wenn ich eigentlich hier bin und will 

mich einfach mit Leuten über den Garten unterhalten und am wichtigsten ist wirklich einfach, die 

Dinge zu erledigen. Wir schaffen es nicht alle zusammen, das zu schaffen, was zu schaffen ist.“ 

(P20) 

In der Passage erzählt WA von einer ehemaligen Mitgärtnerin, die den Gemeinschaftsgarten jedoch 

relativ schnell wieder verlassen hat, weil sie ihr Anliegen, den Garten für Entspannung und sozialen 

Austausch zu nutzen, nicht umsetzen konnte. Im Verlauf des Gesprächs wird deutlich, dass sowohl 

WA als auch KÜ den Orientierungsrahmen, dass in dem Gemeinschaftsgarten etwas geschafft 

werden solle, vertreten und sie der Auffassung sind, dass dieses „Etwas“ nur durch Mühe, stete 

Arbeit und hohen Zeitaufwand zu erreichen ist. Das Interesse der „Spanierin“, den 

Gemeinschaftsgarten nahezu ausschließlich zur Entspannung zu nutzen, wird oberflächlich zwar 

toleriert – insofern es nicht zu einer Störung der Gartenarbeit führt; allerdings treten im Zuge einer 

zweiten Betrachtung Hinweise auf Ein- und Ausschlussmechanismen in den Vordergrund. 

Zum einen fällt die Beschreibung „zu hierarchisch“ auf, die laut WA von der spanischen 

Mitgärtnerin als Erklärung für ihr zukünftiges Fortbleiben genutzt wurde. Der Begriff der Hierarchie 

impliziert ein System aus Unter- beziehungsweise Überordnung und verweist somit darauf, dass – 

zumindest gemäß dem Empfinden der ehemaligen Gärtnerin – ihre Bedürfnisse nach Entspannung 

und Sozialkontakten weder von anderen GärtnerInnen geteilt wurden, noch akzeptiert waren. 

Insofern erscheint der Orientierungsrahmen „Mit dem Garten etwas schaffen wollen“ für das 

Fallbeispiel G10 zu dominieren. Aufgrund der Gegensätze, die die Orientierungsrahmen aufweisen, 

erklärt sich, wieso das Ziel, den Gemeinschaftsgarten vornehmlich als Ort der Entspannung und des 

Austausches zu nutzen, nicht zu einer langfristigen Integration in das Gemeinschaftsgefüge des 

Gartens führen konnte. Dieser Eindruck wird auch auf der sprachlichen Ebene untermauert: So 

erklärt KÜ, dass es „am wichtigsten“ ist, „die Dinge einfach zu erledigen“. Auf diese Weise wird nicht 

nur ein Fokus gesetzt, sondern es findet auch eine Priorisierung von Verhaltensweisen statt. 



168 
 

Für das exemplarische Beispiel G10 lassen sich daher zwei wesentliche Aspekte sozialer Ein- und 

Ausschlüsse herausstellen: Zum einen die Selbstselektion, die von der ausgeschiedenen Gärtnerin 

vorgenommen wird. Und zum anderen die Fremdselektion, da WA erklärt, dass das als abweichend 

empfundene Verhalten zwar geduldet wurde, jedoch nicht zu sozialem Austausch beziehungsweise 

zu sozialer Interaktion führten. Abstrahiert von dem vorliegenden Fallbeispiel liegt somit die These 

nahe, dass die Passung von Orientierungsrahmen einen wichtigen Einfluss auf 

Selektionsmechanismen ausübt. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass die fehlende Passung zwar wahrgenommen wird, 

ohne jedoch zu einer Reflexion der dadurch ausgelösten Mechanismen zu führen. So weist bereits 

die ironische Anmerkung von KÜ, dass ein nicht-hierarchisches System als hierarchisch empfunden 

wurde, darauf hin, dass eine bewusste Auseinandersetzung mit den Ausschlussmechanismen, die von 

der Gartengruppe potentiell ausgegangen sind, nicht stattfindet. Mehr noch: Diese werden geradezu 

kategorisch ausgeschlossen. Die Entscheidung, nicht mehr am Gemeinschaftsgarten partizipieren zu 

wollen, wird gänzlich der Verantwortlichkeit der ausgeschiedenen Gärtnerin zugeschrieben. Die 

Bemerkung von WA, dass es eben unterschiedliche „Typen“ gibt, untermauert diesen Eindruck. 

Empfindet WA diese Differenzen durchaus noch als spannend, sind diese bei KÜ negativ besetzt.150 

Versucht man die Interviewpassage aus der hier genutzten Theorieperspektive zu deuten, so 

ließe sich mit Bourdieu festhalten, dass „man nicht jeden mit jedem zusammenbringen kann […]“ 

(Bourdieu 1985b, 14). Die fehlende Passung von Orientierungsrahmen entspricht dabei einer 

mangelnden sozialen beziehungsweise habituellen Passung, die aus theoretischer Sicht auf 

divergierende Erfahrungsräume zurückgeführt werden kann. Auf diese Weise betrachtet legt das 

exemplarisch herangezogene Fallbeispiel G10 die These nahe, dass die hier beschriebenen Ein- und 

Ausschlussmechanismen des urbanen Gemeinschaftsgartens auf habituelle Differenzen zwischen den 

AkteurInnen zurückgeführt werden können.  

Auch das folgende Fallbeispiel G11 untermauert diese Annahmen. So berichtet die Interviewte JE 

in der nachstehenden Passage von dem Ausscheiden einiger GärtnerInnen aus dem 

Gemeinschaftsgarten: 

 „Wir haben gemerkt, wir hatten eine Zeit lang so Leute, die hingen hier immer nur rum, weil sie so 

ein paar Kisten hatten. Die haben sie immer gegossen, haben sich aber nie eigentlich engagiert. […] 

Und dann haben aber die Leute, die beim [Projekt] dabei waren […], die haben angefangen noch 

mehr halt zu machen, sich richtig damit zu beschäftigen, intensiv. Nicht einfach 'ne Kiste, sondern 

wirklich was Schönes draus zu machen.“ (P23) 

                                                             
150

 Es muss festgehalten werden, dass KÜ insgesamt betont, dass er als freischaffender Künstler bereits mit 
außerordentlich heterogenen Menschen in Kontakt käme und diese Form des sozialen Austausches daher nicht 
sein zentrales Anliegen an den Gemeinschaftsgarten sei. Ihm gehe es vielmehr darum, Themen konstruktiv zu 
bearbeiten, die er als potentiell lebensbedrohlich empfindet wie beispielsweise den Klimawandel. 



169 
 

Wie bereits für den Gemeinschaftsgarten G10 herausgearbeitet werden konnte, zeigt auch das 

vorliegende Zitat, dass für den Fall G11 eine dominierende Orientierung an der Figur „Mit dem 

Garten etwas schaffen“ vorliegt. Durch die Verwendung der Worte „mehr“ und „intensiv“ 

verdeutlicht JE, dass in ihren Augen die „richtige“ Umsetzung der Idee städtischer 

Gemeinschaftsgärten nicht dadurch konstituiert werde, dass die partizipierenden Personen lediglich 

„rumhängen“ und „gießen“: „Nicht einfach ‘ne Kiste“, sondern „wirklich was Schönes“ solle 

resultieren. Somit wird auch hier eine Fokussierung auf müßige Inaktivität ausgeschlossen. 

Stattdessen stehen für JE weitreichendere Schaffensprozesse im Zentrum des gärtnerischen 

Engagements, da sich Urban Gardening durch ein „Mehr“ auszeichne, das nicht allein das Gärtnern 

als bloßes Hobby impliziert.151 Auch in dem Fall G11 kam es zu dem Ausschluss der GärtnerInnen, die 

das urbane Gärtnern nicht gemäß dem dominierenden Orientierungsrahmen umsetzten. 

Aber nicht nur Diskussionen um das angemessene Maß des Engagements können soziale Ein- 

und Ausschlüsse produzieren, sondern auch die Frage nach ästhetischen Maßstäben birgt 

Konfliktpotentiale – wie das folgende Fallbeispiel G7 zeigt. Obwohl der abstrakte 

Orientierungsrahmen „Mit dem urbanen Gärtnern etwas schaffen“ bei den Beteiligten zu 

konvergieren scheint, lässt dieser einen derart großen Interpretationsspielraum zu, dass ihm 

konfligierende Orientierungen inhärent sein können. So erläutert der Interviewte KO auf die Frage, 

warum Gemeinschaftsbeete und nicht Individualbeete genutzt werden: 

„KO: Ich sag mal so, die Notwendigkeit152 hatte sich mal ergeben, weil es gab von einigen Leuten 

Beschwerden, dass die Beete ungepflegt sind. Dass wir das nicht schaffen. Und dann wurde das als 

Lösungsansatz präsentiert. Da aber […] die Hauptquerulantin gegangen ist, ja, hatte sich dann, 

dadurch war das dann nicht mehr notwendig, ne? 

JM: Also war das intern bedingt? 

KO: Intern kam halt der Wunsch auf: Wir müssen das schöner machen. Es genügt nicht mehr den 

Ansprüchen in ästhetischer Weise, Hinsicht. Und dann als Lösungsansatz war ihr das, halt so ein 

Individualbeet […] Aber ja, wie gesagt, da die Beschwerdefront dann abgerückt ist, gab es keine 

Notwendigkeit dann jetzt irgendwie sowas einzuführen.“ (P15) 

Das hier als „Abrücken der Beschwerdefront“ beschriebene Ausscheiden besagter Gärtnerin wird im 

weiteren Verlauf des Interviews erneut thematisiert: 

                                                             
151 Die Äußerungen von JE lassen sich vor dem Hintergrund ihres veganen Lebensstils und der Betonung, dass 
sie mit ihrem Engagement vor allem den Schutz von Bienen unterstützen wolle, als ein konstitutives Element 
ihres Identitätsprojektes ausweisen. So verortet sie das Gärtnern in der Stadt stets in einem breiteren 
politischen Kontext und spricht ihm einen übergeordneten Sinn zu, der für ihr Leben richtungsweisend war. Auf 
diesen Aspekt gilt es im weiteren Verlauf dieses Kapitels genauer einzugehen. 
152 KO spricht hier von der Notwendigkeit, die Frage, ob Gemeinschafts- oder Individualbeete genutzt werden, 
in der Gruppe zu diskutieren. 



170 
 

„[…] die war sehr wichtig für den Garten, die war eine hervorragende Pflanzerin und das hat sich 

dann halt zerstritten. War sehr schade, aber ging halt nicht, weil die Ansprüche dann zu hoch waren 

auch. Also die Person hatte zu hohe Ansprüche und dann gab's häufiger Streit und Schreierei hier. 

Das war dann nicht mehr schön.“ (P15) 

Zunächst einmal untermauert das Fallbeispiel G7, dass stets von einer Interdependenz aus Selbst- 

und Fremdselektionsmechanismen ausgegangen werden muss. Die Aushandlungsprozesse, die in 

dem vorliegenden Fall offene Konflikte evozierten, sind letztlich auch hier auf einen Mangel an 

sozialer Passung zurückzuführen. Dies wird insbesondere unter Hinzunahme des Habituskonzeptes 

deutlich, da die konfliktauslösenden Ansprüche an die Ästhetik des Gemeinschaftsgartens als ein Teil 

des Geschmacks zu den Denkschemata zugehörig theoretisiert werden können. Auf diese Weise 

rücken somit die Bedeutung der Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum sowie die damit in 

Verbindung stehenden habitualisierten Schemata in den Fokus der Analyse. 

Wie bereits in den theoretischen Kapiteln dieser Arbeit erläutert, dienen die dem Habitus 

inhärenten Denkschemata den AkteurInnen dazu, die von ihnen wahrgenommene Welt zu 

klassifizieren und in eine kognitive Ordnung zu bringen (vgl. Bourdieu 1987). Der Geschmack 

konstituiert die ästhetischen Maßstäbe dieser alltagstheoretischen Klassifikationsmuster und ist als 

Teil des Habitus durch Habitualisierungsprozesse und somit durch die sozialen Erfahrungsräume der 

AkteurInnen bedingt. Der Geschmack ist also immer auch Ausdruck der spezifischen Positionierung 

der AkteurInnen im sozialen Raum. Insofern bedingt er, dass die Praktiken der AkteurInnen zu 

Mitteln der Distinktion werden und die symbolische Ordnung (re-)produzieren. Bourdieu erklärt in 

diesem Zusammenhang: „[…] jede Praxis ist conspicuous, ist sichtbar, gleichviel ob sie vollzogen 

wurde, um gesehen zu werden, oder nicht; sie ist distinktiv, Unterschied setzend, gleichviel ob 

jemand mit ihr die Absicht verfolgt oder nicht […]“ (Bourdieu 1985b, 21). 

Bezieht man diese Überlegungen auf die hier dargestellten Fallbeispiele, so wird deutlich, dass 

diese erste Hinweise darauf liefern, dass die Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum einen 

durchaus wichtigen Stellenwert bezüglich der Partizipations- und Integrationschancen im urbanen 

Gemeinschaftsgarten ausmachen. Der Aspekt der sozialen Passung ist – genau wie in anderen 

sozialen Feldern auch – außerordentlich relevant und führt zu Selektionsmechanismen, welche den 

in den urbanen Gemeinschaftsgärten postulierten Wert der absoluten Offenheit zu unterwandern 

scheinen.153  

In der Explorationsstudie wurde wiederkehrend aufgezeigt, dass die Integration von Personen 

mit unterschiedlicher sozialer Herkunft und verschiedenartigen Interessen beziehungsweise 

Persönlichkeitsmerkmalen den urbanen GärtnerInnen ein besonderes Anliegen ist. Im Zuge dessen 

                                                             
153 Zu den Potentialen und Problemen mit dem Postulat der Offenheit siehe auch Kapitel 4 dieser Arbeit. 



171 
 

wurde das In-Berührung-Kommen mit unterschiedlichsten Menschen als persönliche Bereicherung 

herausgestellt. Gleichzeitig zeigten sich hier jedoch eindeutige Entkopplungstendenzen zwischen 

Anspruch und Wirklichkeit – nicht nur, weil realiter eine große Ähnlichkeit unter den GärtnerInnen 

bezüglich eines grundlegend vorhandenen Interesses an Nachhaltigkeitsthemen ausgewiesen werden 

konnte. Sondern weil diese in den meisten Fällen auch den Versuch, alternative Lebens- und 

Vergemeinschaftungsformen zu erproben, befürworteten. Die daraus resultierende These, dass 

Selbst- und Fremdselektion durchaus einen zentralen Stellenwert einzunehmen scheinen, kann nun 

aus einer weiteren Perspektive untermauert werden, die wesentlich dezidierter auf die Bedeutung 

der sozialen Positionierung und des Habitus hinweist. Heterogenitäten scheinen in den urbanen 

Gemeinschaftsgärten nur innerhalb klar umgrenzter Rahmen toleriert zu werden, da soziale Passung 

maßgeblich über kongruierende Orientierungsrahmen konstituiert wird. Diese basieren wiederum 

auf den Erfahrungsräumen der AkteurInnen und ihrer in der Habitualisierung inkorporierten 

Schemata. 

Auf diese Weise begründet sich wiederum ein starker Bezug zu der Bedeutung der 

Verfügungsmöglichkeiten über die verschiedenen Kapitalformen, die Bourdieu in seiner Theorie 

beschreibt. In den hier vorliegenden Fallbeispielen steht insbesondere das kulturelle Kapital im 

Fokus, da alltagstheoretische Klassifikationsmuster und der Geschmack als besonders relevant 

ausgewiesen werden können. Auf diese Weise kann eine weitere These, die in der Explorationsstudie 

entwickelt wurde, untermauert werden. So scheinen nicht alle Kapitalien von gleicher Relevanz zu 

sein, sondern insbesondere das im Verlauf der Habitualisierung erworbene, inkorporierte 

Kulturkapital scheint einen zentralen Stellenwert einzunehmen.154  

Diese Annahme wird zusätzlich durch die Schilderungen von IN gestützt, die den 

soziostrukturellen Kontext der urbanen GärtnerInnen des urbanen Gemeinschaftsgartens G8 

beschreibt: 

„IN: Wenn wir zur Gartensaison bekannt geben, dass wieder Beete frei sind, dann melden sich auch 

ganz unterschiedliche. 

JM Ganz unterschiedliche Menschen? 

IN: Ja. […] Na, vielleicht sind sie gar nicht so unterschiedlich. Keine Ahnung. […] Also letztes Jahr 

haben wir so eine Umfrage gemacht, da haben auch 100 Leute teilgenommen und insofern ist es 

auch gar nicht so unrepräsentativ. Wir haben denen 10 Fragen gestellt. […] Also ist schon eher so, 

ich glaube, es ist schon nicht ganz einfach, wenn du jetzt gar nicht ausgebildet bist oder so, hier so 

                                                             
154 Auch die Partizipation von WA an dem Gemeinschaftsgarten G10 untermauert diese Annahme, denn WA ist 
bereits seit mehreren Jahren arbeitssuchend und verfügt – wie er selbst sagt - nur über sehr geringes 
ökonomisches Kapital. Er ist jedoch ländlich aufgewachsen, hat zahlreiche Gartenerfahrungen gesammelt und 
befasst sich gern mit ökologischen Fragestellungen und Nachhaltigkeitsthematiken. Er sagt von sich selbst, dass 
er die Natur braucht. 



172 
 

anzuknüpfen. […] Ich würde mal sagen, ich kann es jetzt nur grob überschlagen, aber vom 

Bildungshintergrund haben vielleicht 30 Prozent eine Ausbildung und der Rest hat studiert.“ (P18) 

Die Erläuterungen von IN zeigen, dass der soziostrukturelle Kontext der GärtnerInnen bezüglich des 

Bildungs- und Kulturkapitals eher homogen ausfällt. Mit schätzungsweise 70 Prozent ist der 

partizipative Anteil von aktuellen und ehemaligen Studierenden verhältnismäßig hoch. Insofern 

erscheinen andere Faktoren wie die Verfügbarkeit von ökonomischem und / oder sozialem Kapital 

zunächst weniger relevant zu sein.155 

In diesem Zusammenhang sind zudem die Äußerungen der Gärtnerin GE interessant, die in dem 

von IN initiierten Gemeinschaftsgarten G8 aktiv ist. GE erklärt, dass sie das Publikum im Garten 

durchaus als sehr heterogen empfindet, aber dass es kaum zu Interaktionen unter den verschiedenen 

sozialen Gruppierungen käme:  

 „GE: Es ist ja eben das Besondere, dass es diese Durchmischung gibt und dass die ja auch nicht 

ausgeschlossen werden. Diese Mädchen zum Beispiel, die dann immer kommen und so. Oder eben 

Flüchtlingskochen. Es ist ganz bunt gemischt. Aber für mich gibt es jetzt da nicht so viele 

Vermischungen. 

WF: Gibt es auch nicht. Die machen da ihr Ding.156 

JM: Und das ist auch ok? 

WF: Wäre besser, wenn es alles ein bisschen homogener wäre. 

 JM: Woran liegt es Deiner Meinung nach, dass keine Durchmischung stattfindet? 

GE: Also ich würde sagen, es hat hier was mit der Größe zu tun. Wenn man Menschen anbinden 

möchte, müssen auch immer dieselben da sein, die auch diese Gemeinschaft zusammenhalten oder 

einbinden. Und hier ist natürlich ein Kommen und Gehen und alle machen soweit nach ihrem 

Interesse mit.“ (P17) 

Die eingeschobene Anmerkung von WF, dass jede Gruppe ihr „eigenes Ding“ im Gemeinschaftsgarten 

mache und dass sie sich wünschen würde, dass das Gartengefüge homogener ausfallen würde, 

bekräftigt die Aussage von GE, dass zwar viele unterschiedliche Menschen von der Freifläche des 

Gemeinschaftsgartens angezogen werden, aber dass es dennoch nicht zu einer Vergemeinschaftung 

der unterschiedlichen Personengruppen kommt. GE weist die Größe des urbanen 

Gemeinschaftsgartens G8 als einen zentralen Faktor für die Problematik aus. Tatsächlich handelt es 

sich bei dem Gemeinschaftsgarten G8 um das Fallbeispiel, das mit Abstand über die größte Freifläche 

verfügt. Genaue Zahlen liegen leider nicht vor. Allerdings drängt sich im Zuge der Interpretation der 

Interviewpassage zunehmend der Eindruck auf, der urbane Gemeinschaftsgarten sei mit öffentlichen 

                                                             
155 Leider wurde in der Studie von G8 nicht der aktuelle berufliche Status der ProbandInnen abgefragt.  
156 WF ist eine Frau, die mit GE am Tisch saß, allerdings nicht am Interview teilnehmen wollte. An diesem Punkt 
bringt sie sich jedoch kurz in das Gespräch ein. 



173 
 

Grünflächen beziehungsweise städtischen Parkanlagen vergleichbar, denn auch dort treffen 

Menschen aufeinander, ohne dass dadurch soziale Interaktion, Austausch oder 

Vergemeinschaftungsprozesse initiiert würden.  

Diese Idee wird zusätzlich durch folgende Schilderung von GE verstärkt: 

 „Da hinten sitzt jetzt eine Gruppe, die sind seit drei Uhr besoffen. Der junge Mann gehört da auch 

dazu. Und die sitzen da in dem Zelt und lassen mit Sicherheit nachher all ihre Bierdosen da liegen. 

Die nehmen sie nämlich nicht mit. Und sowas haben wir natürlich auch oft. Es zieht Leute an, weil es 

ist natürlich auch nett, man kann sich da hinsetzen. Und das ist natürlich auch ein bisschen 

unüberschaubar, weil sich nicht alle kennen.“ (P17) 

Die Interviewpassage erinnert an die Beschwerden erzürnter StadtbewohnerInnen über 

missbräuchliche Nutzungspraktiken öffentlicher Grünflächenanlagen. Durch die Aussage von GE, dass 

innerhalb des Gemeinschaftsgartens eine ausgeprägte Anonymität herrsche, wird dieser Eindruck 

bekräftigt. Somit bedürfe es großer Anstrengung, eine Vergemeinschaftung der heterogenen sozialen 

Gruppierungen innerhalb des Gemeinschaftsgartens G8 zu fördern. Dieser Sachverhalt wird auch von 

IN bestätigt: Es ist „super schwierig Leute in die Gemeinschaft zu integrieren“.157  

Das Fallbeispiel G8 stützt somit die Interpretation, dass die Positionierung der AkteurInnen im 

sozialen Raum und ihre Habitus einen entscheidenden Einfluss auf die Partizipations- und 

Integrationschancen ausüben. Soziale Passung basiert dabei auf den inkorporierten Schemata des 

Habitus, die sich insbesondere durch ihre Unbewusstheit charakterisieren lassen und deswegen nur 

sehr bedingt der Reflexion zugänglich. Aus dieser Perspektive wird die Unzugänglichkeit, mit der sich 

die GärtnerInnen in Bezug auf das Wirken von Fremd- und Selbstselektionsmechansimen 

konfrontiert sehen, nachvollziehbar. Soziale Ein- und Ausschlüsse in urbanen Gemeinschaftsgärten 

konstituieren sich ohne die Intention der beteiligten AkteurInnen oder - aus der Perspektive der 

Automatismen-Forschung gesprochen – „im Rücken der Beteiligten“ (Eke et al. 2014, 9).  

Aber nicht nur die generellen Teilnahmemöglichkeiten sind ungleich verteilt, auch die 

Partizipation an garteninternen Entscheidungsprozessen wird durch die soziale Passung tangiert. In 

diesem Zusammenhang soll erneut das Fallbeispiel G10 herangezogen werden, in dem konfligierende 

Orientierungsrahmen bereits als relevante Faktoren für die Partizipationschancen herausgestellt 

wurden. Auch die nachfolgende Passage ist innerhalb des abstrakten Orientierungsrahmens „Mit 

dem urbanen Gemeinschaftsgarten etwas schaffen“ zu kontextualisieren, da sehr stark betont wird, 

                                                             
157 Greift man an dieser Stelle noch einmal auf die Überlegungen der Explorationsstudie zurück, dass die 
Entwicklung gemeinschaftlicher, reziproker Beziehungsstrukturen insbesondere aus automatistischer 
Perspektive als das Ergebnis einer unplanbaren und bottom-up verlaufenden Strukturentstehung zu 
theoretisieren ist, dann ist ohnehin fraglich, inwiefern die aktive Förderung der Vergemeinschaftung zuträglich 
wäre. 



174 
 

dass die Ausprägung des persönlichen Engagements innerhalb der Garteninitiative einen legitimen 

Einfluss darauf ausübt, wie stark diese in Entscheidungen einbezogen werden:  

„KÜ: Hier sind manche Leute, die sehr viel Zeit und Energie investieren und dann kommen andere 

Leute und machen einfach ihre halbe Stunde am Samstag und wollen sozusagen gleiche Rechte 

haben, gleiche Stimmrechte haben und dann denke ich auch manchmal: Ok, eine Stimme für jeden, 

ich bin mir nicht so sicher. Es ist ein bisschen mehr, wer hat sehr viel Zeit und Energie investiert und 

wer möchte es gerne leicht haben.“ (P20) 

KÜ erläutert in der Passage, dass er eine Gleichberechtigung innerhalb des Gemeinschaftsgartens nur 

unter der Prämisse befürwortet, dass sich alle Mitglieder gleichermaßen in die Gartenarbeit 

einbringen. Er bemängelt, dass das Engagement realiter sehr unterschiedlich ausfällt und dass 

Personen, die nur sehr wenige Ressourcen für den Gemeinschaftsgarten aufwenden, unrechtmäßig 

die gleichen Teilhabechancen in Entscheidungsfragen einfordern. Interessant ist die Zuschreibung, 

dass besagte Personen „es gerne leicht haben“, da an dieser Stelle eine Charakterisierung der 

entsprechenden GärtnerInnen erfolgt. Abstrahiert betrachtet kann KÜs ablehnende Haltung als ein 

Ausdruck mangelnder Passung gedeutet werden und insofern scheinen sich Hinweise darauf zu 

ergeben, dass die habituelle Konvergenz auch für die langfristigen Teilhabe- und 

Integrationsaussichten relevant zu sein scheint. Aus dieser Perspektive betrachtet, würden sodann 

die in allen Fällen bemängelten hohen Fluktuationsraten nachvollziehbar, da eine langfristige 

Integration heterogener Bevölkerungsgruppen zunehmend unwahrscheinlicher erscheint.158  

In der bisherigen Analyse wurden bereits Verbindungslinien zum Geschmack und zum kulturellen 

Kapital angerissen. Im Zuge dessen wurde auch der distinguierende Faktor sozialer Praktiken 

herausgestellt. Dieser theoretischen Perspektive folgend fällt für die vorliegenden Interviewdaten 

auf, dass die ProbandInnen allesamt einen mehr oder weniger offensichtlichen Hang zur 

Alternativität beziehungsweise zu alternativen Lebensentwürfen aufweisen, mit denen sie sich von 

der Mehrheitsgesellschaft abzusetzen versuchen. Aus diesem Grund soll es im Folgenden zunächst 

darum gehen, „Alternativität“ als einen zentralen Orientierungsrahmen der befragten GärtnerInnen 

zu erarbeiten und die ihm inhärenten Elemente anhand exemplarischer Interviewpassagen genauer 

zu explizieren. In einem zweiten Schritt wird sodann die Frage nach den damit einhergehenden 

distinguierenden Potentialen gefragt. 

Ein zentrales Element des Orientierungsrahmens „Alternativität“, das bereits in der 

Explorationsstudie wiederkehrend aufgefallen war, ist die Ablehnung der kapitalistischen 

                                                             
158 In der Explorationsstudie hat sich bereits gezeigt, dass die GärtnerInnen versuchen, dem Phänomen durch 
eine gezielte Auswahl zukünftiger Mitglieder entgegenzuwirken. So müssen Interessierte sich zunächst 
beweisen und glaubhaft darstellen, dass sie sich langfristig engagieren wollen. Derartige Praktiken finden sich 
auch in dieser Erhebungsphase. Insgesamt verweisen sie jedoch aus der hier dargelegten Perspektive erneut 
darauf, dass die GärtnerInnen versuchen, eine Selektion anhand der sozialen Passung vorzunehmen. 



175 
 

Steigerungslogik und des damit einhergehenden unreflektierten Konsums von Massenware. Anstatt 

den Fokus auf die Quantität erworbener Waren zu legen, wird die Qualität ins Zentrum gerückt: 

„KÜ: Ja, die Leute, die in diesem Projekt drin sind, die sind alle Leute, die mit einem alternativen 

Lebensgedanken unterwegs sind. Die suchen einen anderen Weg. Ich komme zu mir, ich kaufe, aber 

ich versuche bei meinem Einkauf vernünftige Dinge zu kaufen, die lange halten. Und da ist es mir 

lieber einfach 100 Euro mehr auf den Tisch zu legen und etwas, wo ich weiß, dass ich in zwanzig 

Jahren werde nutzen können, als die billige für zwanzig Euro zu kaufen und in einem Jahr alles 

wegzuschmeißen.  

JM: Aber das muss man auch können. 

WA: Ja, man muss das auch einfach mal eine Zeitlang mitrechnen. In meinem Alter geht das. Also 

ich bin jetzt schon ein bisschen älter, aber die Jugend oder die Jüngeren. Keine Zeit. Ich weiß nicht, 

nicht zu blöd, aber die wollen immer was Neues. Ist auch ok, aber ich bin aus dem Alter raus. 

Vor Kurzen habe ich mir mal zusammengereimt, aber das weiß ja auch jeder: Jeder Konsum ist 

Umweltverschmutzung. Wenn ich mir, das mit der Einkauferei ist schwierig. Die billigsten Schuhe 

kosten neunzehn, wie lange habe ich sie? Drei Monate. Bezahl ich zehn Euro mehr, dann habe ich 

vielleicht Glück, dass ich sie zwei Monate länger habe. Das ist, die Industrie verkauft ganz schönen 

Scheiss. Aber manche sind ja gezwungen das billige zu kaufen. Die Katze beißt sich in den Schwanz, 

denn es ist echt nicht einfach. Es ist echt nicht einfach.“ (P20) 

An dieser längeren Passage aus dem Gemeinschaftsinterview P20 fallen mehrere Aspekte auf. 

Zunächst einmal ist die einleitende Bemerkung von KÜ, dass alle am Gemeinschaftsgarten 

partizipierenden auf der Suche nach einem alternativen Lebenskonzept sind, für die hier vorliegende 

Fragestellung frappierend, insofern sie die These stützt, dass sowlh kurz- als auch langfristige 

Partizipations- und Integrationspotentiale maßgeblich durch soziale Passung konstituiert werden.  

KÜ fährt mit der Erklärung fort, dass die partizipierenden GärtnerInnen für sich „einen anderen 

Weg“ suchen, so dass eine Abgrenzung gegenüber der Mehrheitsgesellschaft impliziert wird. Diese 

wird daran anschließend gesteigert, indem die Ablehnung unreflektierten Konsums als ein Zu-Sich-

Kommen beschrieben wird. Insofern drängt sich die These auf, dass KÜ die Einstellung vertritt, dass 

der aus der Steigerungslogik resultierende Konsum lediglich durch die Erzeugung künstlicher 

Bedürfnisse aufrechterhalten wird. Im Gegensatz zur Mehrheitsgesellschaft, die KÜ im weiteren 

Verlauf als Wegwerfgesellschaft darstellt, versucht er Alternativen zu erproben: Bewusst 

konsumieren und lange nutzen ist seine Divise.  

Der Hinweis, dass man sich diese Form der Alternativität finanziell leisten können müsse, wird 

von ihm ignoriert. Stattdessen springt WA ein und erläutert unter Hinzunahme eines 

Rechenexempels, dass der Konsum qualitativ hochwertiger Waren aufgrund der Steigerung der 

Nutzungsdauer sogar günstiger sei. Diese Sequenz ist insofern interessant, als dass die von KÜ aus 



176 
 

einer privilegierten Position getroffenen Aussagen von WA gestützt werden, obwohl dieser aufgrund 

seiner Arbeitslosigkeit in finanziell prekären Verhältnissen lebt. Dass sich zwischen den 

Verfügungsmöglichkeiten über ökonomisches Kapital von KÜ und WA eine große Kluft ausmachen 

lässt, wird an der divergierenden Skalierung von 100 Euro mehr zu zehn Euro mehr sehr gut deutlich. 

Auch die damit einhergehende Differenz bezüglich der Nutzungsdauererhöhung von mehreren 

Jahren zu ein paar Monaten weist dies aus. Indem WA die Aussagen von KÜ stützt, symbolisiert er 

seine soziale Passung. 

Erneut wird daher die These untermauert, dass das kulturelle Kapital, das die AkteurInnen im 

Verlauf ihrer Habitualisierung erwerben, für die soziale Passung innerhalb des Feldes urbaner 

Gemeinschaftsgärten im Gegensatz zu den Verfügungsmöglichkeiten über ökonomisches Kapital von 

besonderer Relevanz ist. Bourdieu selbst erklärt diesbezüglich, dass „die spezifische Logik eines jeden 

Feldes jeweils fest[legt], was in diesem Markt Kurs hat, was im betreffenden Spiel relevant und 

effizient ist, was in Beziehung auf dieses Feld als spezifisches Kapital und daher als Erklärungsfaktor 

der Formen der Praxis fungiert“ (Bourdieu 1987, 194). Dass für das vorliegende Beispiel insbesondere 

das inkorporierte Kulturkapital als Erklärungsfaktor herangezogen werden kann, zeigt sich auch an 

dem Selbstverständnis von WA, denn obwohl seines finanziellen Prekariats grenzt er sich selbst 

deutlich gegenüber derjenigen sozialen Gruppe ab, die gezwungen sind, preiswerte Massenware zu 

kaufen. Auf diese Art und Weise symbolisiert die Teilhabe am urbanen Gemeinschaftsgarten sowohl 

Distinktion als auch Zugehörigkeit im Sinne der Selbstverortung. 

In eine ähnliche Richtung weist das Interviewzitat von JE aus dem Gemeinschaftsgarten G11. Sie 

beschreibt, wie sich ihre Prioritäten mit der Zeit ihrer Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 

gewandelt haben. So habe sie - mutmaßlich durch die Erfahrungen im urbanen Gemeinschaftsgarten 

– begonnen, die Einfachheit und auch „Unperfektheit“ zu genießen. Diese Entwicklung habe 

wiederum zu der Möglichkeit geführt, der kapitalistischen Steigerungslogik und dem Wunsch nach 

Mehr etwas entgegen zu setzen. Auf diese Weise könne sie wieder ein „Mensch sein“, der nicht mehr 

nur an unpersönlichen Faktoren wie beispielsweise dem „Job“ und dem „Auto“ gemessen wird: 

„Ich glaube, viele sind mittlerweile Einzelkämpfer, weil die durch die Industrie und die Werbung und 

so denken, die haben immer so den Drang nach Perfektion oder sowas, ne? Dass sie nicht sich selbst 

so akzeptieren wie sie sind, sondern immer denken, irgendetwas ist noch nicht genug. Ich muss 

mehr Geld haben, ein fetteres Auto, eine bessere Wohnung, was auch immer. Und hier ist alles so 

unperfekt perfekt, verstehst du? Es ist echt voll geil, dass dein Brett mal so abfällt, weil da ein Nagel 

rostet und es ist schön, weil du das dann irgendwie anders zusammenflickst und es hält halt so, ne? 

Reicht voll aus.  

Ich habe komplett aufgehört irgendwie Wert auf Dinge zu legen, sondern einfach nur meine Freizeit 

dann auch genossen. Ich muss jetzt nicht überlegen, welche Schuhe ziehe ich an oder wie viel Geld 



177 
 

habe ich auf meinem Konto. Ich stehe hier, gieße meine Blumen und erfreue mich des Lebens. Und 

alles ist schön so. Und wir unterhalten uns und tauschen uns aus, dann kommt gleich noch jemand 

und bietet uns seine Tomaten an und wir freuen uns alle übelst, ne? So schön kann das Leben 

einfach auch sein, ne? Und genau, das meine ich, diese Schlichtheit auch einfach wieder genießen 

und Mensch sein. Und nicht so: Was für einen Job hast du, welches Auto fährt du und keine Ahnung. 

Darum geht es hier überhaupt nicht, ne?“ (P23) 

Auf einer abstrahierten Ebene betrachtet erfolgt in der Interviewpassage von JE nicht nur eine 

Abgrenzung gegenüber der materialistischen Orientierung der Mehrheits- beziehungsweise 

Wegwerfgesellschaft, sondern es wird auch die dadurch wachsende Entfremdung der Menschen 

untereinander kritisiert. Sowohl Materialismus und der Wunsch nach immer Mehr als auch die 

Beurteilung von Menschen anhand externer Faktoren sowie die dadurch zunehmende 

Kommerzialisierung von Sozialbeziehungen werden von JE abgelehnt. Auffällig ist in diesem 

Zusammenhang, dass sie auf eine ähnliche Weise argumentiert wie KÜ, indem sie erläutert, dass das 

Streben nach Mehr – „mehr Geld, […] fetteres Auto, […] bessere Wohnung“ – zu einem Mangel an 

Selbstakzeptanz führe und die Möglichkeiten, „[…] einfach wieder […] Mensch“ zu sein, begrenze. 

Demgegenüber stellt JE die Schlichtheit und Unperfektheit des urbanen Gemeinschaftsgarten heraus, 

welche es ihr ermöglichen, das Leben zu genießen und zu sich zu kommen, da sie sich nun nicht mehr 

an künstlich erzeugten Bedürfnissen orientiere. 

Die Diskussion um künstliche Bedürfnisse, die die kapitalistische Steigerungslogik 

aufrechterhalten, erinnert sowohl für den Fall JE als auch für KÜ an die von Erich Fromm verhandelte 

Frage nach dem Haben oder Sein (vgl. Fromm 2009 [1979]). Fromm erklärt: 

„Da wir in einer Gesellschaft leben, die sich vollständig dem Besitz- und Profitstreben verschrieben 

hat, sehen wir selten Beispiele der Existenzweise des Seins, und die meisten Menschen sehen die 

auf das Haben gerichtete Existenz als die natürliche, ja, die einzig denkbare Art zu leben an“ 

(Fromm 2009, 44). 

Die Existenzweise des Habens orientiere sich dabei an „[…] den drei Säulen Privateigentum, Profit 

und Macht“ und ist somit stets auf konkrete Dinge fokussiert. Demgegenüber basiert die 

Existenzweise des Seins auf Erlebnissen, die nicht in gleicher Weise fass- und kommunizierbar sind 

wie Dinge. Die Versuche von KÜ und JE, wieder Mensch zu sein beziehungsweise zu sich selbst zu 

kommen, konstituieren daher insofern Alternativität, als dass sie eine Abkehr von der Existenzweise 

des Habens implizieren, da sie die Beschreibung ihrer Selbst durch externe Attribute ablehnen.159  

                                                             
159 Mit Fromm gesprochen: „Durchaus beschreibbar ist die Persona, die Maske, die wir alle tragen, das Ich, das 
wir vorgeben, denn diese Persona ist selbst ein Ding. Aber im Gegensatz dazu ist der lebendige Mensch kein 
totes Bildwerk und kann nicht wie ein Ding beschrieben werden“ (Fromm 2009, 109). 



178 
 

Die Partizipation im urbanen Gemeinschaftsgarten fungiert somit als Symbolisierung eines 

alternativen Lebenskonzeptes, das sowohl ausdrückt, was man sein möchte, als auch, was man nicht 

sein möchte. Insofern konstituiert sich das urbane Gärtnern als distinguierende Praxis im 

Bourdieuschen Sinne, die auf der Grundlage der Abgrenzung die Möglichkeit der Selbstverortung 

bietet.160  

Die Ablehnung der Existenzweise des Habens weist jedoch einen weiteren Topos auf, der als ein 

Element des Orientierungsrahmens „Alternativität“ ausgewiesen werden kann: Naturverbundenheit. 

Die Möglichkeit, durch die Teilhabe am urbanen Gemeinschaftsgarten praktische Erfahrungen mit 

der Natur machen zu können, ist für alle Befragten ein wichtiger Aspekt. Im Folgenden soll eine 

Passage aus dem Interview P22 exemplarisch behandelt werden: 

 „JF: Ich habe bei den Pflanzen jetzt wirklich auch gesehen, wie wachsen die tatsächlich. Ich sehe 

halt bei einem Kürbis, ok, so sieht der aus, wenn der klein ist. Und dann so langsam wirklich sehen, 

wie wächst das und das Gemüse selber zu ernten, das ist schon was Anderes. Ich nehme das halt 

wirklich direkt aus dem Garten, es ist alles frisch. Ich habe die Pflanze vorher gegossen, ich habe 

dann vorher vielleicht das Unkraut rausgenommen. Das ist etwas Anderes als wenn ich das einfach 

im Supermarkt kaufe. 

JM: Inwiefern anders? 

JF: Dann habe ich nicht so den Kontakt dazu. Ich weiß nicht so genau, wo kommen die eigentlich 

her. Und hier weiß ich genau: Ok, die ist hier gewachsen. So und so ist die angebaut worden und ich 

habe halt wirklich gesehen, wie die groß geworden ist.  

JM: Ist dann quasi der Bezug stärker? 

JF: Ja.“ (P22) 

Die Interviewpassage verdeutlicht, dass es nicht nur – wie in der Explorationsstudie noch 

angenommen – darum geht, sich selbst gegenüber der kommerziellen Nahrungsmittelindustrie zu 

ermächtigen, um intransparente Produktionsweisen zu umgehen. Sondern dass die persönlichen 

Erfahrungen mit den Pflanzen und der Ernte einen konstitutiven Aspekt des Engagements 

ausmachen. Die rekursiven Verweise auf die besondere Bedeutung dieser praktischen 

Naturerfahrung steht dabei im klaren Gegensatz zum entfremdeten Konsum, von dem sich die 

Befragten ohnehin deutlich abgrenzen.  

In Verbindung dazu betonen einige GärtnerInnen die Gelegenheit, dass sie sich durch die 

praktischen Erfahrungen, die sie im Gemeinschaftsgarten sammeln können, als autonom und 

selbstwirksam erleben. Dieses Selbstwirksamkeitserleben wird nicht nur auf einer individuellen 

Ebene als wichtig erachtet, sondern auch auf einer gesellschaftlichen Ebene, da die Einsicht in das 

                                                             
160 Das Thema „Selbstverortung“ wird im Verlauf von Kapitel 6.2 „Soziale Gewinngüter urbaner 
Gemeinschaftsgärten“ genauer besprochen. 



179 
 

eigene Handlungsvermögen potentiell mit der Erkenntnis der eigenen Verantwortlichkeit am Status 

Quo der Gegenwartsgesellschaft einhergehe. So erläutert JE aus dem Gemeinschaftsgarten G11: 

„Nicht immer sagen so: Ja, die großen Firmen, die machen alles kaputt und die Politiker sind 

scheisse. Sondern ich kann selbst mein Verhalten reflektieren und versuchen, etwas umzusetzen, 

ja?“ (P23) 

Gleichzeitig zeigt sich hier erneut das distinguierende Potential, das mit der Teilnahme am urbanen 

Gemeinschaftsgarten einhergeht, da diese nun nicht mehr nur als ein Zeichen der 

Naturverbundenheit fungiert, sondern vielmehr als politisch motivierte Alternativität. Politisch 

insofern, als dass sie zum einen als Ausdruck einer antikapitalistischen Haltung gerahmt wird. Und 

zum anderen über den reflektierten Umgang mit Waren hinaus auch eine reflektierte Einsicht in das 

eigene Handlungsvermögen zu implizieren scheint. Zusammengenommen kann die Partizipation am 

urbanen Gemeinschaftsgarten somit zur Selbstverortung beitragen, indem eine deutliche 

Abgrenzung gegenüber der Mehrheitsgesellschaft erfolgt 

Die Ausprägung der distinguierenden Anteile und der daraus hervorgehenden Abgrenzung soll 

exemplarisch anhand des Gemeinschaftsgartens G7 expliziert wird. Die Interviewpassage aus dem 

Gemeinschaftsinterview P16 veranschaulicht auf eindrückliche Art und Weise, wie Zuschreibungen 

zur sozialen Herkunft Ein- und Ausschlussmechanismen evozieren.  

„KO: Und wir werden uns irgendwann auf dem neuen Grundstück, da werden wir uns plötzlich jetzt 

auch gewissen Regeln unterwerfen müssen wahrscheinlich. Wissen wir noch nicht, aber das ist, 

plötzlich sind wir von einer völligen Freifläche in so ein Kleingartending rein, wo jetzt früher oder 

später irgendwelche Regeln auf uns zukommen werden. 

DF: Aber die Stadt [Name] sagte damals. 

KO: [Name DF] ja, du wirst es sehen. 

DF: Dass wir ein Verein sind. 

KO. Du wirst es sehen, ich prophezeie es. 

DF: Dass wir Sonderregeln haben. 

KO: Ja, ja, sobald die erste Beschwerde kommt, reden wir noch mal. 

VO: Wir haben noch kein Feuerchen gemacht. 

DF: Die sind total nett, die muss man einfach nur mal einladen, die Nachbarn. 

KO: Ja, denen musst du nur ein Fass Bier hinstellen, dann sind die glücklich. Ich hab' die gesehen, ja. 

Aber sobald die erste Braut vom [?] da kommt und sagt, sie hat irgendwie, sie fühlt sich gestört, da 

kommen die wildgewordenen Türken mit Maschinenpistolen da an, ja, dann reden wir noch mal 

drüber. […] Also ich sag' nur, wir sind plötzlich eben von einer anarchistischen Fläche runter in ein 

Ding, das ist umgeben von Regeln. Kleingarten eben. Das weißt du halt, ist ja auch ein deutsches 



180 
 

Vorurteil auch, ne? Kleingartenregeln. Und ich sag' ja, da bricht die Freiheit halt ein bisschen weg.“ 

(P16) 

In der Passage stechen mehrere Aspekte direkt ins Auge: Zunächst einmal fällt die deutliche 

Ablehnung kleingärtnerischer Strukturen durch KO auf. Obwohl er zugibt, dass diese auf Vorurteilen 

beruht, ist er der festen Überzeugung, dass die Freiheit und Autonomie des urbanen 

Gemeinschaftsgartens G7 nach dem Umzug auf die Fläche eines Kleingartens nicht aufrecht zu 

erhalten sind, da langfristig gesehen Beschwerden und Regeln auf sie zukommen werden. Die 

Beschwichtigungsversuche von DF, dass ihnen Ausnahmeregelungen von der Stadtverwaltung 

zugesichert wurden und dass man mit den Nachbarn nur in Kontakt kommen müsse, werden von KO 

mit der sarkastischen Äußerung, dass man denen auch „nur ein Fass Bier“ hinstellen müsse, damit sie 

glücklich sind, abgeschmettert. Auf diese Weise grenzt KO sich nicht nur gegenüber dem 

institutionellen Kleingartenwesen ab, sondern auch gegenüber der GärtnerInnengruppe, die in 

seinen Augen als einfältig zu charakterisieren ist.  

Neben diesen generalisierenden Vorurteilen fährt KO zusätzlich mit einer Abgrenzung gegenüber 

türkischen MigrantInnen fort, die er als potentiell gewalttätig ausweist. Versucht er zwar, diese 

Aussagen mit der Subsummierung, dass er damit lediglich sagen wolle, dass er mit dem zukünftigen 

Umzug eher negative Veränderungen für den Gemeinschaftsgarten erwarte, abzumildern, wird eine 

deutliche Ablehnung impliziert.161  

In der Zusammenschau der hier exemplarisch diskutierten Interviewpassagen lässt sich 

festhalten, dass zunächst einmal deutliche Hinweise darauf identifiziert werden konnten, dass die 

Partizipations- und Integrationschancen in urbanen Gemeinschaftsgärten eine Abhängigkeit zu der 

Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum aufzuweisen scheinen. Insbesondere das 

inkorporierte Kulturkapital erweis sich wiederkehrend als erklärender Faktor bezüglich sozialer Ein- 

und Ausschlussmechanismen, sodass die These entwickelt wurde, dass das ökonomische und das 

soziale Kapital weitaus weniger von Bedeutung sind.162  

Insgesamt verweisen die bisherigen Ergebnisse darauf, dass die Integration von Heterogenitäten 

in urbanen Gemeinschaftsgärten nur bedingt gelingen kann. Dieser Eindruck wird zusätzlich durch die 

Diskussion um die distinguierenden Potentiale, die mit der Partizipation am urbanen 

Gemeinschaftsgarten einhergehen, gestärkt. Gleichzeitig verweisen diese Überlegungen auf einen 

                                                             
161 Bezieht man den soziostrukturellen Kontext von KO in die Überlegungen mit ein, dann kann der 
aufkommende Eindruck, dass KOs Aussagen als Anzeichen einer allgemeinen Fremdenfeindlichkeit gewertet 
werden können, zumindest zum Teil abgeschwächt werden. KO weist einen griechischen 
Migrationshintergrund auf, welcher unter Umständen als Erklärung für die starke Ablehnung türkischer 
Bevölkerungsanteile herangezogen werden kann, da zwischen Griechenland und der Türkei seit Jahren 
politische Spannungen herrschen. Diese Überlegungen lassen sich anhand der Datengrundlage nicht genauer 
belegen. 
162 Insbesondere für das soziale Kapital fehlen jedoch konkrete Hinweise in den Interviews.  



181 
 

weiteren Aspekt: Da die Konstitution sozialer Ein- und Ausschlussmechanismen beziehungsweise das 

Auftreten von Fremd- und Selbstselektion in urbanen Gemeinschaftsgärten an habituelle Präferenzen 

gebunden erscheint, liegt die These nahe, dass die Garteninitiativen sehr wahrscheinlich auch an der 

(Re-)produktion sozialer Ordnung teilhaben. Die Zugänglichkeit der Projekte erscheint somit aus der 

Perspektive der Bourdieuschen Theorie sehr stark von dem sozialen Milieu beziehungsweise der 

Klassenzugehörigkeit der AkteurInnen determiniert zu werden, ohne dass dies den Partizipierenden 

bewusst zu sein scheint beziehungsweise von ihnen intendiert wird. 

In dem nun anschließenden Teilkapitel wird es darum gehen, nach den sozialen Gewinngütern 

urbaner Gemeinschaftsgärten zu fragen. Im Zuge dessen rücken erneut die Möglichkeiten der 

Selbstverortung, die bisher lediglich angerissen wurden, in den Fokus der Analyse. 

 

6.2 Die sozialen Gewinngüter des Feldes – Akkumulation sozialen Kapitals, 

Selbstverwirklichung und Sinnkonstruktion163 

In Teilkapitel 6.1 wurde bereits gezeigt, dass die erhobenen Daten zahlreiche Hinweise darauf geben, 

dass die Positionierung der AkteurInnen im gesamtgesellschaftliche Raum einen Einfluss auf die 

Partizipations- und Integrationschancen in urbanen Gemeinschaftsgärten ausübt. Insofern scheinen 

auch in den Gartenprojekten Dimensionen sozialer Ungleichheit relevant zu werden, sodass die 

Teilnahme eine milieuspezifische Zugehörigkeit und die jeweiligen Verfügungsmöglichkeiten über die 

verschiedenen Kapitalformen zu symbolisieren vermag. Im Zuge dessen konnte insbesondere die 

Bedeutung des inkorporierten Kulturkapitals herausgearbeitet werden. Auf diese Weise rückten die 

distinguierenden Potentiale des städtischen Gärtnerns sowie damit einhergehend erste Hinweise auf 

die sozialen Gewinngüter des Feldes in den Blick der Analyse. Im Folgenden sollen diese einer 

genauen Betrachtung unterzogen werden, indem die verschiedenen Antworten auf die Frage, was 

den GärtnerInnen die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten gebracht habe, präsentiert 

werden. 

Zunächst einmal fällt auf, dass nahezu alle Befragten den Zugewinn an sozialen Austausch mit 

Personen, die ähnliche Interessen und Eigenschaften aufweisen, wie sie selbst, herausstellen.164 So 

konstatiert JE aus dem Gemeinschaftsgarten G11: 

                                                             
163 Einige Aspekte, die bereits in der Explorationsstudie dargestellt wurden, werden im Verlauf des Kapitels 
nicht noch einmal dezidiert angeführt. Um eine ermüdende Repetition zu vermeiden, wurde daher eine 
Selektion vorgenommen, die den Relevanzen der Forschungsfrage folgt. 
164 Somit wird auch hier die These untermauert, dass die soziale Passung unter den GärtnerInnen von 
besonderer Bedeutung ist. 



182 
 

 „Kurz nach mir kamen noch ein paar, die wollten auch Bienen haben. Und ich habe mich total 

gefreut, dass noch jemand mit Bienen ist, dann können wir uns austauschen. Das war halt total 

wichtig.“ (P23) 

Neben dem Aspekt des Austausches zeigt sich, dass die Möglichkeit, neue Sozialkontakte zu knüpfen 

und dauerhaft bestehende Netzwerke aufzubauen, die über die Grenzen des Gemeinschaftsgartens 

hinweg Bestand haben, für einige GärtnerInnen einen wesentlichen Faktor ausmacht. So berichtet 

beispielsweise der Gärtner KO aus dem Gemeinschaftsgarten G7 davon, wie er durch den 

Gemeinschaftsgarten neue Freunde gewonnen hat, mit denen er sogar Urlaube plant: 

 „JM: Haben sich dadurch dann Kontakte und/ oder  Freundschaften ergeben? 

KO: Ja. Also, ja, ja, hat sich. Natürlich, der Garten ist immer ein Thema. Wir wollten zum Beispiel 

auch Urlaub machen letztes Jahr. Und machen das bestimmt auch wieder irgendwann mal.“ (P15) 

Der urbane Gemeinschaftsgarten kann somit den Zugang sowie den Aufbau von Freundschaften 

erleichtern, indem er ein verbindendes Thema stiftet. Betrachtet man in diesem Zusammenhang 

erneut den Fall von WA aus dem Gemeinschaftsgarten G10, dann fallen die positiven Effekte 

seines gärtnerischen Engagements auf sozialer Ebene direkt ins Auge. Da WA aufgrund seiner 

Arbeitslosigkeit durchaus von sozialer Isolation bedroht ist, ist das gemeinsame Tätig-Werden im 

Gemeinschaftsgarten für ihn ein besonderer Gewinn: 165 

 „WA: Und das ist oft, was jetzt total schön ist, ist das zusammen zu machen. Man kann es natürlich 

alleine machen, aber das ist ein bisschen langweilig. Und wenn man es denn mit zwei oder drei 

Leute macht, dann kann man schnacken über Gott und die Welt. [...] 

JM: Also wäre ein Kleingarten auch keine Alternative? 

WA: Alleine im Garten ist nichts. 

JM: Warum nicht? 

WA: Ja, was soll ich denn alleine im Garten? 

JM: Gärtnern? 

WA: Alleine bist du alleine.“ (G10_WA) 

Die hohe Bedeutung des sozialen Austausches korreliert jedoch nicht bei allen Befragten mit dem 

Interesse neue Sozialkontakte aufzubauen, die auch über den Gemeinschaftsgarten hinaus bestehen. 

So erklärt die Befragte GE, dass sie es zwar begrüßt, dass sie im Garten auf Menschen trifft, die sie im 

                                                             
165

 Zu den Folgen von Arbeitslosigkeit bietet der Artikel „Folgen der Arbeitslosigkeit“ der Bundeszentrale für 
politische Bildung einen sehr guten Überblick: Online verfügbar unter: 
http://www.bpb.de/politik/innenpolitik/arbeitsmarktpolitik/54992/folgen-der-arbeitslosigkeit?p=all (zuletzt 
geprüft: 03.05.2017). 



183 
 

Laufe der Zeit kennengelernt hat und dass sie sich dann auch gerne mit ihnen unterhält, aber dass sie 

an „Mehr“ nicht interessiert sei: 

„Aber ich bin jetzt auch nicht so unbedingt aus, so meinen Freundeskreis zu erweitern. Ich bin schon 

gut eingespannt. Aber hier, das finde ich schon schön, dass man dann Menschen trifft, die man 

schon kennt oder hin und wieder ist das so. Und dass man dann noch ein bisschen quatschen kann 

oder hier etwas trinken zusammen. Und dann weiterfährt. Also auf den Weg irgendwohin oder 

wenn man hier war zum Gießen.“ (P17) 

Obwohl somit der Aufbau fester Sozialbeziehungen für GE weniger relevant ist, ist die soziale 

Komponente ein zentraler Erklärungsfaktor. So erklärt sie, dass sie den basisdemokratischen 

Charakter der Garteninitiative besonders interessant findet. Obwohl sie sich den damit 

einhergehenden sozialen Aushandlungsprozessen entzieht, weil sie diese als anstrengend empfindet, 

verfolgt sie die sozialen Entwicklungen mit Spannung: 

„JM: Was hat Dir der Garten gebracht? 

GE: Ja, also ich, für mich eigentlich so am meisten, dass es halt, dass alle so auf einer Ebene sind. 

Dass es jetzt nicht so Unterschiede gibt wie: Wer bestimmt was und so. Sondern dass es mehr so 

basisdemokratisch ist. Das ist zwar auch anstrengend, finde ich. Deswegen komme ich auch nicht 

oft zum Plenum. Aber so ist halt so Basisdemokratie. Es ist halt mühsam und da muss man halt viel 

Geduld haben und offen sein, dass sich was entwickeln kann, aber das finde ich eigentlich am 

spannendsten hier.“ (P17) 

An dieser Stelle ergibt sich eine Parallele zu der Aussage RHs aus dem Gemeinschaftsgarten G10, der 

den Gemeinschaftsgarten als ein „soziales Experiment“ beschreibt: „[…] wie entwickelt sich das, was 

berührt die Leute, weshalb kommen sie her, was wollen sie wissen“.  

Bis hierhin wird somit deutlich, dass der urbane Gemeinschaftsgarten in der sozialen Dimension 

betrachtet zunächst divergierende Gewinngüter für die Partizipierenden bereithält: Von einem 

Austausch mit Gleichgesinnten, über die Möglichkeiten langfristige Sozialbeziehungen aufzubauen, 

bis hin zu der Beobachtung und Teilhabe an einem sozialen Experiment.  

Neben der Möglichkeit, mit der Teilhabe am urbanen Gemeinschaftsgarten neue 

Sozialbeziehungen konstituieren zu können, ergibt sich insbesondere für die befragten InitiatorInnen 

der Projekte das Potential zur Bildung weitreichender sozialer Netzwerke. So wird davon berichtet, 

wie im Zuge der Projektrealisierung und -aufrechterhaltung Kontakte zu zahlreichen politischen 

EntscheidungsträgerInnen hergestellt wurden. Darüber hinaus erfolgte im Zuge dessen oftmals eine 

ausführliche Auseinandersetzung mit öffentlichen Einrichtungen. Diese Einbindung in die politische 

Arena wird für die vorliegenden Interviews ausnahmslos als positiv ausgewiesen. So berichtet 

beispielsweise KO aus dem Gemeinschaftsgarten G7: 



184 
 

„Wir sind ja auch ein bisschen ein Spielball der Politik hier. Das heißt, dass die Bezirksregierung und 

wir haben auch so einen Bezirksbürgermeister, die schmücken sich schon gerne damit, dass es eine 

Initiative wie diese hier gibt. [...] Die schmücken sich damit auf der anderen Seite, die brauchen uns 

ein bisschen und wir brauchen die auch. Und da gibt es auch regen Austausch nämlich darüber, wo 

können wir unseren Garten verwirklichen, welche Zuschüsse bekommen wir. […] Das sind so Sachen, 

wo man dann plötzlich auf einer politischen Bühne agieren muss. Das war natürlich spannend. Das 

hat Spaß gemacht.“ (P15) 

Für KO ist die Möglichkeit, innerhalb des politischen Feldes aktiv zu werden und 

Entscheidungsprozesse aktiv mitzugestalten eine neuartige Erfahrung, die ihn offensichtlich nicht 

nur viel Freude bereitet, sondern die ihm auch zu schmeicheln scheint. Das Gefühl der politischen 

Einflussnahme und der Wertschätzung durch öffentliche Einrichtungen ist ein wichtiger Aspekt, 

der als zentrales Gewinngut für die VerantwortungsträgerInnen der urbanen 

Gemeinschaftsgärten ausgewiesen kann. GE beschreibt die Zusammenarbeit zwischen 

GarteninitiatorInnen und PolitikerInnen indes wie folgt:  

„Also hier sind ja schon einige, die hier im Vorstand sind, das sind ja schon Leute, die da auch in den 

Gremien mittanzen und von daher bekannt sind und sich dann bemühen, irgendwo reinzukommen. 

Man durchschaut das ja nicht immer so ganz.“ (P17) 

Der ironische Ton der Passage („in den Gremien mittanzen“) lässt den Eindruck entstehen, dass GE 

den Aufbau eines politischen Netzwerkes durch den urbanen Gemeinschaftsgarten eher negativ 

beurteilt. Ihre Bemerkung, dass „man das ja auch nicht immer so ganz durchschaut“, zeigt indes, dass 

nicht alle Partizipierenden gleichermaßen Zugang zu den Möglichkeiten der politischen 

Netzwerkbildung aufweisen, sondern dass dies ein Privileg der VerantwortungsträgerInnen des 

Gemeinschaftsgartens ist.  

Interpretiert man diese Schilderungen aus der Perspektive der Bourdieuschen 

Gesellschaftstheorie dann lassen sich direkte Bezüge zum sozialen Kapital herstellen. Das soziale 

Kapital – definiert als „die Gesamtheit der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit dem Besitz 

eines dauerhaften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen gegenseitigen 

Kennens oder Anerkennens verbunden sind; oder anders ausgedrückt, es handelt sich dabei um 

Ressourcen, die auf Zugehörigkeit zu einer Gruppe beruhen“ (Bourdieu 1992a, 63) – wird für die 

vorliegenden Fallbeispiele beziehungsweise insbesondere für die InitiatorInnen der städtischen 

Gartenprojekte gemehrt. Obwohl zwar alle Interviewten die Möglichkeit haben, weitreichende 

Sozialbeziehungen aufzubauen, erscheint der Gewinn an sozialem Kapital für die InitiatorInnen 

größer, da sie über die politischen Zusammenhänge ein potentiell höheres Maß an Ressourcen 

mobilisieren können. In Übereinstimmung zu der Studie von Travor D. Glover (2004) zeigt sich somit, 



185 
 

dass nicht alle Partizipierenden im gleichen Maße von den sozialen Gewinngütern des urbanen 

Gemeinschaftsgarten profitieren. Dieser Sachverhalt untermauert erneut, dass auch in den 

Garteninitiativen soziale Ungleichheit reproduziert wird, ohne dass dies intendiert wird. 

Dass die Relevanz dieses so gewonnenen sozialen Kapitals nicht unterschätzt werden kann, zeigt 

sich darin, dass die Netzwerkbildung zum Teil die Verwirklichung weiterer Projekte ermöglicht oder 

aber das Bestehen bereits vorhandener Initiativen sichert:  

„VO: Ganz viele Politiker habe ich auch kennengelernt. Also Networking. Das ist schon mal sehr 

wichtig. Es ist halt praktisch, wenn man Leute kennt, dann kann man halt solche Projekte auch viel 

besser jetzt verwirklichen. Also wenn wir eine neue Fläche brauchen, dann müssen wir die Stadt 

fragen und dann ist halt gut, wenn man die Leute kennt und die einen ernst nehmen.“ (P16) 

Im Zusammenhang mit den Mobilisierungsmöglichkeiten des sozialen Kapitals muss daher aus 

theoretischer Perspektive auch nach der Anerkennung innerhalb des Netzwerkes gefragt werden. 

Diese scheint insgesamt sehr hoch auszufallen.166 So berichtet beispielsweise DF aus dem 

Gemeinschaftsgarten G7, dass das Projekt eine hohe Wertschätzung durch öffentliche Einrichtungen 

erfahren habe: 

„DF: Da sind auch tatsächlich Leute gekommen und haben sich das angeschaut. Oder wir wurden 

gefragt, ob wir einen Workshop für die Partnerstadt machen wollen. Da hat dann ein 

Jugendzentrum die Idee aufgegriffen, da steht jetzt auch ein Gemeinschaftsgarten. Die bauen halt 

in Kartoffelsäcken an. […] Ich habe auch die Idee in der Schule meines Sohnes aufgegriffen. Ich habe 

das in der [Name des Gemeinschaftsgarten] dann gesehen und dann kam die Idee auf. […] dann ja, 

habe ich gesagt, dann baue ich so einen Garten auf.“ (P16) 

Aber nicht nur innerhalb des politischen Netzwerkes ist soziale Anerkennung ein zentrales 

Gewinngut, auch die Partizipierenden erfahren durch ihr direktes soziales Umfeld sowie 

vorbeilaufende Passanten und Nachbarn Zuspruch für ihr Engagement. Die folgenden 

Interviewpassagen, die aus drei verschiedenen Interviews entnommen wurden, sollen dies 

exemplifizieren. 

 „KÜ: Meine Familie ist zu meinem 50. Geburtstag hier nach Deutschland gekommen und wir haben 

eine Tour, einen Ausflug zu unserem alten Garten gemacht und die waren alle total begeistert. Ich 

meine, wir kommen alle vom Land, ich meine, Garten ist nicht [...], alle meine Geschwister haben 

einen Garten und haben gegärtnert. So es ist eben nichts Besonderes. Aber die fanden einfach die 

Idee mit den Kisten und dass denn eben mehr als politische Aktion zu machen und mehr Leuten zu 

                                                             
166 Hier zeigt sich ein deutlicher Gegensatz zu einigen Projekten, die in der Explorationsstudie untersucht 
wurden. Vielfach beklagten die Interviewten die fehlende Anerkennung und Kooperationsbereitschaft der 
Stadtverwaltung und die stete Drohung von Überbauung. Da  



186 
 

sagen: Ey, du kannst das genauso auf deinem Balkon machen. Du kannst das auf'm Dach. Du musst 

nicht ein Stück Grabeland haben. [...] Du kannst es wirklich überall machen.“ (P20) 

„RH: Da läuft am Sonntag, da strömen hier Hunderte dran vorbei und freuen sich auch. Tun ihre 

Freude kund, rufen: Ah, das finde ich toll. Oder kann ich mal reinkommen und das wollte ich immer 

schon mal wissen. Ja, ihr seid die besten. So spontane Bestätigung und so einen Jubel.“ (P21) 

„JE: Da kommen die Leute und so: Oh, was ist das denn. Wow, Tomaten und da, da, da und hier und 

da. Und die freuen sich total. Es sieht total schäbig aus, aber trotzdem ist das ein Stück Natur, wo 

du echt dir selber eine Kiste bauen kannst und dann hast du Erdbeeren auf einmal so. Und freust 

dich übelst halt, weil das alles zugebaut ist.“ (P23) 

Fasst man die Überlegungen bis hierhin noch einmal zusammen, so lässt sich festhalten, dass die 

Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten durchaus zu einer Akkumulation sozialen Kapitals 

beitragen kann. Sozialkapital ist somit als eines der zentralen Gewinngüter urbaner 

Gemeinschaftsgärten auszuweisen. Es gilt jedoch zu betonen, dass die erhobenen Fallbeispiele 

darauf verweisen, dass die Chancen der Kapitalakkumulation nicht gleich verteilt sind. So scheinen 

insbesondere InitiatorInnen und VerantwortungsträgerInnen der urbanen 

Gemeinschaftsgarteninitiativen von den Möglichkeiten der politischen Netzwerkbildung zu 

profitieren, wohingegen sich die Konstitution sozialer Beziehungen für die Partizipierenden auf den 

Gemeinschaftsgarten selbst zu beschränken scheinen.167  

Ein weiterer Topos, der in Bezug auf die Frage, was die Teilhabe am urbanen 

Gemeinschaftsgarten gebracht habe, wiederkehrend thematisiert wird, ist das Erwerben neuen und 

vor allem praktischen Wissens: 

„VO: Aber ich habe auch viele Leute kennengelernt, die ich sonst halt nicht kennen würde. Und ich 

habe viele Dinge gelernt, die ich vorher halt nicht konnte. Pflanzkisten bauen, Knollen ziehen und so 

weiter. Gärtnerisches.  

Und genau, das Potential der Leute einfach auch zu nutzen. In der Gemeinschaft hat man sehr viel 

mehr Möglichkeiten als allein. Also ich kenne jetzt zum Beispiel [MG] und der kann besonders gut 

mit Grafiken umgehen, seitdem haben wir eine super Broschüre mit einem Mobilitätskonzept 

erstellt. Und das könnte ich allein überhaupt nicht machen.“ (P16) 

„IN: Und man lernt aber hier so unfassbar viel, das ist auch so ein Punkt. Die Neugier wird hier stets 

befriedigt, weil hier sind ständig Leute, die haben halt super, die haben so viel Ahnung. Du kannst 

                                                             
167

 In diesem Zusammenhang muss allerdings darauf aufmerksam gemacht werden, dass anhand der 
vorhandenen Datengrundlage keine Aussage darüber getroffen werden kann, inwiefern die Zugänglichkeit zu 
anderen Rollen (VerantwortungsträgerInnen) innerhalb des Gemeinschaftsgartens offen beziehungsweise 
begrenzt ist.  



187 
 

hier echt über den Lauf der Zeit so viel lernen. Und wir vernetzen uns gut. Also es ist auch ein toller 

Lernort auch.“ (P18) 

In Übereinstimmung mit der Explorationsstudie finden sich auch in der zweiten Erhebungsphase 

Verweise darauf, dass der Gemeinschaftsgarten aufgrund der Tatsache, dass er einen Freiraum zum 

Ausprobieren und Experimentieren bietet, besonders gut als „Lernort“ funktioniere. Die 

Partizipierenden können ihrer Kreativität – zumindest zu einem gewissen Maß – freien Lauf lassen 

und ihre Ideen versuchen, umzusetzen.168   

„VO: Das ist so, dass man Dinge verwirklichen kann, spannende Dinge, die man ausprobieren kann, 

die man im Kopf entwirft und dann in die Tat umsetzt. Ja, wo kann man das heutzutage noch? Das 

macht man eigentlich nie. Außer man malt ein Bild oder so. Das ist ja auch so schöpferisch. […]  Also 

vieles ist halt ausprobieren - try and error.“ (P16) 

In dem Zitat wird eine Parallele zu der in Kapitel 6.1 angerissenen Idee deutlich, dass der urbane 

Gemeinschaftsgarten einen Kontext für Erfahrungen der Selbstwirksamkeit bietet. Dieser Aspekt lässt 

sich unter Hinzunahme der theoretischen Explikationen von Gerhard Schulze (2000) zur 

Erlebnisgesellschaft noch aus einer weiteren Perspektive deuten. So konstituieren sich in der 

Zusammenschau der Aussagen einiger GärtnerInnen eindeutige Parallelen zu den Eigenschaften des 

Selbstverwirklichungsmilieus. Schulze beschreibt dieses als besonders diversifiziertes Milieu mit 

einem starken Bezug zum Bildungsbürgertum, in dem sich vor allem Personen wiederfinden, die auf 

der Suche nach ihrem je individuellen, inneren Kern sind, den es zu verwirklichen gilt. 

Sinnkonstruktion und Selbstverwirklichung stehen im Zentrum des Interesses und führen zu einer 

starken Ich-Zentriertheit. 

So „[…] bringen die jüngeren Milieus bei ihrer Wirklichkeitskonstruktion die Welt in Kurs auf ihr Ich. 

Sie denken: So bin ich – wie kann die Welt für mich passend gemacht werden? Ihr Interesse gilt 

primär der inneren Wirklichkeit“ (Schulze 2000, 313). 

Bezugsgröße ist dabei immer der innere Kern, dessen Entwicklung höchste Priorität aufweist. Aus 

diesem Grund werden die Lebensumstände derart transformiert, dass „[…] diese Entfaltung möglich 

ist“ (Ebd., 315).  

                                                             
168 Die Einschränkung, dass diese Freiheit nur zu einem gewissen Grad vorhanden ist, ist vor allem für die 
Garteninitiativen G10, G7 und G9 beobachtbar, da in diesen Fällen mehrfach davon berichtet wird, dass 
insbesondere GartenanfängerInnen angeleitet werden und dass irreversible Entscheidungen (wie 
beispielsweise die wissentliche sowie unwissentliche Entfernung von Pflanzen) in der Vergangenheit zu starken 
Auseinandersetzungen geführt haben. So konstatiert VO aus dem Gartenprojekt G7: „Ja, wenn du im Garten 
halt die Pflanzen ausrupfst, dann kommen die halt nicht wieder, dann sind die halt weg. Dann hast du halt 
deinen Freiraum genutzt oder missbraucht.“ Vorbeugende Versuche wie eine „Acht-Augen-Regel“ (G7) sind im 
Zuge dessen klare Begrenzungen des Frei- und Experimentierraums. 



188 
 

Bezieht man diese Überlegungen auf die Daten, dann treten einige Aspekte erneut in den 

Vordergrund. Nicht nur das Bedürfnis, sich selbst in einer zwanglosen Gemeinschaft verorten zu 

können, sondern auch das Anliegen, sich auf künstlerische, wenn nicht gar schöpferisch empfundene 

Art und Weise mit kritischen Themen der Gegenwartsgesellschaft auseinandersetzen zu können, 

können sodann aus der Perspektive der theoretischen Explikationen von Gerhard Schulze als eine 

Suche nach Selbstverwirklichung und Sinnkonstruktion interpretiert werden.169 Hinzu kommt, dass 

alle Befragten davon berichten, dass sie sich im Zuge ihrer Partizipation am Gemeinschaftsgarten 

persönlich weiterentwickelt haben. Die Annahme, dass eine Interdependenz aus 

Persönlichkeitsentwicklung und kontextueller Transformation besteht, wird unterdessen besonders 

eindrücklich in der folgenden Interviewpassage von JE aus dem Gemeinschaftsgartenprojekt G11 

deutlich: 

 „Ich habe sogar angefangen, meinen Freundeskreis zu wechseln, weil die, ja, sobald du anfängst 

dich selbst zu verändern, verändert sich vieles um dich herum. Auf einmal passen Dinge, die vorher 

normal waren, nicht mehr rein, ne? […] Und automatisch hängst du dann irgendwie mit den Leuten 

hier so rum. Aber auch die, die sind immer noch nicht, also ich bin nicht so der Typ: Ok, jetzt bist du 

meine beste Freundin und wir hängen immer zusammen und was Anderes gibt es halt nicht, ne? Ich 

war halt immer gerne Einzelgänger, aber ich habe mich immer gerne, wo ich bin, wohl gefühlt und 

hab' mir diese Orte gesucht, ne.“ (P23) 

In diesem Zitat wird jedoch noch eine weitere Parallele zum Selbstverwirklichungsmilieu nach 

Gerhard Schulze deutlich: Nicht die Stringenz von Tätigkeiten ist entscheidend für die identitäre 

Konstruktion. Vielmehr ergibt sich Kontinuität über die je spezifische Auslebung der 

Entwicklungsbedarfe des inneren Kerns.170 

Selbstverwirklichung wird dabei immer auch mit der Frage nach Sinn verbunden. Wie bereits in 

der Explorationsstudie gezeigt wurde, ergeben sich für das Phänomen des Urban Gardening 

zahlreiche Bezugspunkte zur Sinnfrage, da trotz bestehender Divergenzen in vielen Fällen die 

Umsetzung und Erprobung eines utopischen Gesellschaftsentwurfes im Fokus steht. Hinzu kommt in 

diesem Zusammenhang, dass der urbane Gemeinschaftsgarten als Projektionsfläche für 

unterschiedliche Anliegen fungieren kann und insofern zahlreiche Sinnbezüge denkbar sind. Auch 

hier ergibt sich daher eine Parallele zu den Explikationen Schulzes, da er das 

Selbstverwirklichungsmilieu als Ausgangspunkt sozialer Bewegungen identifiziert (vgl. Schulze 2000). 

                                                             
169 Weitere Beispiele wären in diesem Zusammenhang beispielsweise auch die starke Ablehnung von 
Massenware, die große Sehnsucht nach praktischen Naturerfahrungen sowie die Suche nach alternativen 
Lebensstilen.  
170 „Kontinuität kommt dabei demjenigen zu, der sich auf welchen Trip auch immer befindet, während die 
wechselnden Situativen Arrangements als Episoden erscheinen, in denen das Subjekt anfallsweise das jeweilige 
Programm des Inneren Kerns auslebt" (Schulze 2000, 316). 



189 
 

Erscheint diese Setzung zunächst als ein Widerspruch zu der starken Ich-Zentriertheit des 

Milieus, zeigt sich, dass die persönliche Selbstverwirklichung und die Konstruktion eines je 

individuellen Sinns sehr stark an die kontextuellen Gegebenheiten der Gesellschaft zurückgebunden 

werden. So auch in dem Zitat von EI aus dem Gemeinschaftsgarten G9, der beschreibt, wie er durch 

das urbane Gärtnern nicht nur seine berufliche Zukunft gestalten konnte, sondern sich selbst derart 

verwirklichen konnte, dass er seinem Leben auch in der Retrospektive betrachtet einen Sinn 

zuschreiben kann: 

 „JM: Unter'm Stricht betrachtet: Was würdest Du sagen, bringt Dir das Gärtnern hier?  

EI: Eine Perspektive einfach, jetzt weiß ich, warum ich den Scheiß [Biologie] studiert hab'. Weil als 

Biologe ist es so kacke in Deutschland mittlerweile. Wenn Du - ich hab' Evolution und 

Klimageografie-Biologie gemacht und das ist so, geht gar nicht, kriegst Du überhaupt keinen Job 

mit. […] Aber da kann ich halt jetzt was machen, da kann ich mein Wissen auch wirklich. Leute 

bezahlen mich für Kram, Leute bezahlen mich für das hier, Leute bezahlen mich für irgendwelche 

Vorträge und das hat sich alles aus dem [Name des Gemeinschaftsgartens] ergeben.  

Also ich hab' halt echt jetzt ein Leben dadurch gekriegt, durch die Connections, die ich da gefunden 

habe. Und das ist eine coole Sache. Das ist auch wirklich das, was ich eigentlich immer machen 

wollte. So ein bisschen in der Erde buddeln, abgefahrene Pflanzen anbauen und mein Wissen 

anwenden und weitergeben. Das bin ich, also da sehe ich mich schon sehr drin.“ (P19) 

In dem Zitat zeigt sich nicht nur, dass Selbstverwirklichung und Sinnkonstruktion zentrale 

Gewinngüter des urbanen Gemeinschaftsgartens sind, sondern erneut wird auch die Möglichkeit, 

soziales Kapital durch die Partizipation an den Initiativen akkumulieren zu können, sichtbar.  

Bezieht man diese Überlegungen abschließend auf die distinguierenden Potentiale, die mit der 

Teilnahme am urbanen Gemeinschaftsgarten einhergehen, so erscheinen Ein- und 

Ausschlussmechanismen aus einer weiteren Perspektive nachvollziebar. So erklärt Schulze, dass aus 

dem starken Fokus des Milieus auf die Entfaltung des inneren Kerns ein starkes Distinktionsbedürfnis 

resultiert: 

„[...] käme es doch einer Profanation des inneren Kerns gleich, wenn man zur Masse gehören 

würde, gar noch stolz darauf, nicht einzigartig zu sein" (Schulze 2000, 315). 

Soziale Distinktion kann somit auch als eine Inszenierung der Selbstbesonderung gewertet werden – 

zumindest für einige Befragte.  

Fasst man die Ergebnisse des Teilkapitels bis hierhin zusammen, so zeigen sich vor allem zwei 

zentrale Gewinngüter: Die Akkumulation sozialen Kapitals sowie die Potentiale für 

Selbstverwirklichung und Sinnkonstruktion. Gleichzeitig wurde jedoch deutlich: Der Zugang zu den 

sozialen Gewinngütern ist keineswegs für alle Partizipierenden gleichermaßen möglich. InitiatorInnen 



190 
 

und VerantwortungsträgerInnen profitieren in einem höheren Maß, indem sie den urbanen 

Gemeinschaftsgarten zur politischen Netzwerkbildung nutzen können. Aus theoretischer Perspektive 

trägt daher auch der urbane Gemeinschaftsgarten zu einer Reproduktion der sozialen Ordnung bei, 

ohne dass dies von den Beteiligten intendiert wird. 

Die Möglichkeiten, Selbstwirksamkeitserfahrungen im urbanen Gemeinschaftsgarten sammeln 

zu können und mit dem eigenen Engagement innerhalb der Initiativen potentiell divergierende 

Sinnzuschreibungen vorzunehmen, führten unterdes zu der These, dass zwischen einigen der 

befragten GärtnerInnen und dem Selbstverwirklichungsmilieu, das Gerhard Schulze beschreibt, 

Parallelen zu beobachten sind, die einen neuen Fokus legen: Urbanes Gärtnern als 

Selbstverwirklichung beziehungsweise Möglichkeit den inneren Kern zu entfalten und damit 

einhergehend einen persönlichen Sinn zu konstruieren. Die soziale Distinktion, die mit den 

Garteninitiativen potentiell einhergeht, erscheint aus dieser Perspektive sodann als eine 

Selbstbesonderung, die die Exklusivität des sogenannten inneren Kerns zu inszenieren vermag.  

In dem nun anschließenden Teilkapitel wird es um die Frage nach den 

Transformationspotentialen, die durch die urbanen Gemeinschaftsgärten potentiell evoziert werden, 

gehen. Kann der urbane Gemeinschaftsgarten als ein Transmitter für sozialen Wandel fungieren oder 

liegt nicht die Reproduktion sozialer Ordnung nicht viel näher – zumindest in der Rückschau der 

bisherigen Explikationen? 

 

 

 

6.3 Transformation oder Beharren? Der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter 

sozialen Wandels 

In diesem Teilkapitel soll es um die Diskussion der Frage gehen, ob sich in den Interviews Hinweise 

darauf finden lassen, dass der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter für sozialen Wandel 

fungiert und wie sich eine derartige Wirkweise erklären und theoretisieren lässt. Zunächst wird es 

daher darum gehen, die unterschiedlichen Perspektiven der Befragten zu elizitieren, um 

Rückschlüsse auf ihr Selbstverständnis zu nehmen. Rahmen sie den urbanen Gemeinschaftsgarten als 

Treiber sozialen Wandels und wie argumentieren sie ihre Ansichten? 

Daran anschließend wird sodann versucht, die Hinweise, dass der urbane Gemeinschaftsgarten 

zu der Verbreitung alternativer Entscheidungs- und Handlungsmuster beitragen kann, aus 

theoretischer Perspektive zu deuten. Um Modifikationsprozesse der habituellen Wahrnehmungs-, 

Denk- und Handlungsschemata theoretisieren zu können, wird die Perspektive der 

Automatismenforschung und insbesondere die Explikationen zur Entautomatisierung hinzugezogen.  



191 
 

In den Interviews wurde dezidiert danach gefragt, inwiefern in und durch urbane 

Gemeinschaftsgärten eine bessere Welt gepflanzt wird beziehungsweise ob die GärtnerInnen der 

Ansicht sind, durch den urbanen Gemeinschaftsgarten einen Beitrag für eine bessere Welt zu leisten? 

Diese provokative Frage löste vielfach zunächst Erklärungen aus, warum sozialer Wandel als eine 

zukünftige Notwendigkeit erachtet wird. Hier zeigte sich eine starke Übereinstimmung zu den 

antikapitalistischen Einstellungen, die bereits in der Explorationsstudie in detaillierter Form 

dargestellt wurden.171 In Verbindung dazu stellte sich teilweise auch eine starke Orientierung an dem 

Modell der Postwachstumsökonomie heraus, welche von den Befragten zum Teil als abstrakter 

Orientierungsrahmen für weitere Explikationen genutzt wurde. Die Annahme, dass zukünftige 

Strukturumbrüche einen Ausbau subsistenzwirtschaftlicher Produktionsweisen unabdingbar machen, 

wird sowohl von KÜ als auch von WA aus dem Gemeinschaftsgartenprojekt G10 hervorgehoben: 

 „KÜ: [Name der Organisation] basiert ganz viel auf dieser Peak Oil Situation. Und wenn man guckt 

einfach bei Lebensmitteln: Der Dünger, der Sprit für die Traktoren, der Transport überall in die Welt 

- ist alles vom Öl abhängig. Meine Frage ist und ein Grund, warum wir das Gartenprojekt machen, 

ist […], wie ernähren wir die alle, wenn es keinen Import von Lebensmitteln gibt.  

WA: Das ist schwierig. [...] ohne die Leute geht es nicht so richtig. Und wenn die Industrie bleibt, so 

wie es ist, dann geht es auch nicht. Also so einfach ist das nicht.“ (P20) 

Die Passage verdeutlicht, dass beide Interviewte davon ausgehen, dass ein Umdenken auf allen 

Ebenen notwendig ist: Nicht nur politische und wirtschaftliche AkteurInnen, sondern auch die 

BürgerInnen beziehungsweise die Zivilgesellschaft müssen in dem Szenario einer drohenden Peak Oil 

Situation ihr Denken und Handeln verändern. KÜ, der während des Interviews bereits mehrfach 

darauf verwiesen hat, dass der urbane Gemeinschaftsgarten für ihn dazu dient, lebensbedrohlich 

empfundene Themen praktisch zu bearbeiten, versteht den urbanen Gemeinschaftsgarten als einen 

potentiellen Lösungsansatz auf zivilgesellschaftlicher Ebene. WA untermauert diese Perspektive, 

indem er betont, dass ein Wandel sowohl „ohne die Leute“ als auch die Industrie nicht stattfinden 

kann. Abstrahiert betrachtet schreiben sie dem urbanen Gemeinschaftsgarten somit innerhalb des 

Orientierungsrahmens der Postwachstumsökonomie ein präventives und transformierendes 

Potential zu. 

Dieses konstituiert sich für die zwei auch über die Möglichkeit, mit dem urbanen 

Gemeinschaftsgarten einen konstruktiven Umgang mit kritischen Aspekten der Lebensmittelindustrie 

zu pflegen. So erläutert KÜ, dass die Bewahrung traditionellen Saatgutes für ihn ein zentrales 

                                                             
171 Aus diesem Grund sollen lediglich prägnante Interviewpassagen exemplarisch herangezogen werden, um 
eine Repetition der Forschungsergebnisse zu vermeiden. 



192 
 

Anliegen ist, um nicht nur einer auf Profit ausgelegten Monopolisierung entgegen zu wirken, sondern 

auch um Vielfalt zu bewahren: 

„KÜ: Die Industrie will, dass die 16 Sorten, für die die alle die Patente haben, dass die durchgesetzt 

werden und die 16 000 anderen Sorten sind illegal. Und da sage ich nein, da ziehe ich einen Strich 

durch und sage: Nee, wir müssen aufstehen und einfach diese alten Sorten aufrechterhalten, weil 

die Sorten, die ihr anbietet, sind scheisse, die schmecken nach gar nichts, die halten einfach nur 

lange in dem Supermarktregal.“ (P20) 

An dieser Stelle konstituiert sich eine eindeutige Parallele zu den Ausführungen von Claire Nettle 

(2014), die das urbane Gärtnern als eine Form des sozialen Aktivismus ausweist. Nettle erklärt, „it is a 

politics of example and creation“ (Nettle 2014, 112), die wenig mit den traditionellen 

Ausdrucksformen politischen Protestes zu tun hat. Vielmehr würden die GärtnerInnen innerhalb der 

urbanen Initiativen das Abbild einer anderen, in ihren Augen besseren Gesellschaft schaffen: 

„Through the gardens they create, community garden activists develop understandings, construct 

knowledge, frame issues, communicate with wider audiences, challenge perceptions and make 

political claims. As pedagogic displays, community garden sites demonstrate the ways that global 

issues such as food security, climate change and the commodification of urban space intersect with 

everyday life” (Nettle 2014, 199). 

Dass auch KÜ sein Engagement als Protest versteht, zeigt sich in den Äußerungen, dass er der 

Industrie bei ihrem Vorhaben der Saatgutmonopolisierung entgegenwirken möchte. Sein Aufruf „wir 

müssen aufstehen“ untermauert diesen Eindruck, weil er Aufbruch und Widerstand symbolisiert. 

Somit ist die Bewahrung traditioneller Sorten für ihn eine Form des politischen Aktivismus, die einen 

Gegenpol zu einer rein kapitalistischen Orientierung wirtschaftlicher Akteursgruppen konstituiert.  

Daher ist ein wiederkehrender Topos, der mit der Frage nach der Notwendigkeit sozialen 

Wandels einhergeht, eine antikapitalistische Haltung unter den AkteurInnen. Diese zeigt sich im 

Gegensatz zu der Orientierungsfigur der Postwachstumsökonomie nicht nur wesentlich deutlicher, 

sondern auch häufiger und weist im Zuge dessen diverse Interdependenzen zu weiteren 

Themengebieten auf. So äußert beispielsweise JE ein starkes Misstrauen gegenüber der Politik und 

der Wirtschaft, von welchen sie nicht nur in außerordentlich generalisierender Form spricht, sondern 

welchen sie gleichzeitig eine starke Verquickung unterstellt. Anhaltendes wirtschaftliches Wachstum 

ist in ihren Augen nicht nur wirtschaftlich gewollt, sondern auch politisch, sodass die Erzeugung 

künstlicher Bedürfnisse durch beide Seiten evoziert wird: 

„Aber es geht dabei ja auch um die Wirtschaft, ne? Wenn sie dich dazu verleiten, mehr zu kaufen. 

Die Firmen und so, die Politik, also der Staat profitiert von Verkäufen, die wollen ja unermesslichen 



193 
 

Wirtschaftswachstum. Deswegen wird sowas hier auch vernachlässigt, ganz klar. Man kann Leute 

erziehen, vor allem in einer Demokratie. Das machen die auch. Aber in welche Richtung?“ (P23) 

Dass JE Projekte wie urbane Gemeinschaftsgärten als Gegenpol zur kapitalistischen Steigerungslogik 

wahrnimmt, wird durch den Satz, dass aus diesem Grunde „sowas hier auch vernachlässigt“ würde, 

ausgedrückt.  

Die ablehnende Haltung der GärtnerInnen gegenüber einer solitär am Profit ausgerichteten 

Orientierung von Politik und Industrie drückt sich unterdes auch in der Forderung aus, dass ein Recht 

auf Stadt für alle bestehen müsse und dass der urbane Gemeinschaftsgarten als praktisches 

Anschauungsbeispiel einer alternativen Stadtentwicklung ein Umdenken evozieren könne. So 

erläutert RH aus dem Gemeinschaftsgarten G10, dass das Ziel eine „Mitstadtentwicklung“ sein 

müsse, die sich ausgehend von den Gemeinschaftsgärten flächendeckend ausbreiten solle: 

„Es muss ja auch eine Mitstadtentwicklung mit dem Bürger geben und dazu ist es natürlich auch 

von den Behörden verlangt, dass sie quasi ihre Richtlinien spreizen, öffnen, dafür einen Raum 

schaffen. [...] Eigentlich ist es auch Aufgabe der Politiker dafür einen Raum zu schaffen. 

Es muss aber auch den Bürgern klar sein, dass das nicht so ist und bleibt und quasi unabänderlich 

ist, was sie in ihrer Stadt vorfinden. Sondern dass wenn sich Nachbarn jetzt kennenlernen, etwas 

gemeinsam tun, gemeinsam machen im Garten, dass sie auch da einen Raum schaffen, der die 

Stadt vielleicht netter macht. Nicht mehr so abstrakt und ruppig. Nicht dieses ich bin jetzt ein Jahr 

hier, hab' einen Job und dann ziehe ich wieder um, deswegen kümmert mich das alles nicht. 

Sondern es geht ja auch um das eigene Leben. 

Über diese Pflanzbarkeit da kann man ja nun Schritt für Schritt versuchen, solche Gartenprojekte in 

die Stadt reinzubringen und zu zeigen: Hier sind Menschen, hier leben Menschen, die sich auch für 

diesen Ort interessieren, denen es unheimlich viel Wert ist, hier auch wieder Grün zu schaffen und 

das nicht den Stadtentwicklern alleine überlassen.“ (P21) 

RH verdeutlich, dass der Prozess der von ihm beschriebenen „Mitstadtentwicklung“ stets zwei Seiten 

beinhaltet: Die Politik und die Zivilgesellschaft. Insofern zeigt sich auch hier die Annahme, dass 

unterschiedlichste Teilbereiche der Gesellschaft miteinander verquickt sind und sozialer Wandel nur 

durch ein Umdenken auf allen Ebenen stattfinden kann. Urbane Gemeinschaftsgärten werden im 

Zuge dessen als praktische Ansatzpunkte gerahmt, die Alternativen sicht- und denkbar machen. 

Insofern konstituiert sich eine direkte Parallele zu den Ergebnissen der Explorationsstudie, da der 

urbane Gemeinschaftsgarten als Ort der Anschauung, Sensibilisierung und Aufklärung 

konzeptualisiert wird. 

Ein weiteres Element, das in den bisherigen Interviewpassagen bereits mitschwingt, ist das 

Plädoyer für die Schaffung innerstädtischer Freiräume. Diese werden für den sozialen Wandel als 



194 
 

unerlässlich angesehen, weil sie die Möglichkeit bieten, Ideen in der Öffentlichkeit zu realisieren und 

den Austausch unter den Menschen zu fördern. Der urbane Gemeinschaftsgarten ist in diesem 

Zusammenhang nur eine potentielle Nutzungsidee unter vielen. So beschreiben beispielsweise KO, 

MG und VO die positiven Effekte eines autofreien Tages: 

„KO: Da hat man gesehen, wie viele Leute sich verwirklicht haben letztendlich. Vor allem nicht mehr 

hinter verschlossenen Türen eben, sondern die waren dann draußen. Das hat so, das wirkte so, wie 

wenn es in der Sahara einmal regnet, ja? Plötzlich kommen überall die Blumen raus. Die sind alle da, 

die sieht man nicht. […] Was für eine unglaubliche Vielfalt von Vereinen und Leuten mit Ideen es 

gab, hat man überhaupt an dem Tag erst gesehen. Da konnte man auf 100 Meter Laufweg, alle 

zehn Meter war ein anderer Verein mit sonstigen Ideen. Das war wahnsinnig toll. Und ich glaube, 

die Leute tun was, es fehlt der Kommunikationsraum würde ich sagen. Wenn jemand was machen 

will, macht er das auch, es kommt bloß nicht nach draußen. 

MG: Und es ist schade, dass es keinen anstecken kann. Also man weiß oft so nicht, dass eine Straße 

weiter halt so ein Verein ist. Und dann gibt's halt nur eine Handvoll, die sich da immer treffen, dabei 

gibt es vielleicht in der Nachbarschaft auch noch zehn andere, die vielleicht Lust hätten. 

VO: Ich meine, das ist ja auch das Potential, von dem ich spreche. Es gibt ein Riesenpotential in den 

Leuten, in den Menschen. Das ist ja beim Gärtnern genauso: Ich habe diesen ganz kleinen Samen, 

den stecke ich in die Erde und dann kommt da eine Riesenpflanze raus. Das ist das Potential, was in 

diesem Samen steckt. Aber es steckt genauso in uns Menschen. Das muss man nur rauskitzeln und 

den Leuten die Möglichkeit geben, sich zu betätigen. Sich zu treffen. Also alleine, wenn man 

zusammen was macht. Da kann man viel größere Dinge herstellen, als wenn man alleine was 

macht.“ (P16) 

Möchte man die zentralen Aussagen dieser etwas längeren Interviewpassage subsummieren, dann 

lässt sich festhalten, dass die Interviewten den Freiraum als potentiellen Kommunikations- und 

Vernetzungsraum darstellen, in dem nicht nur Ideen frei entwickelt und umgesetzt werden können, 

sondern in dem sich Menschen aufgrund der Sichtbarkeit ihrer Ideen gegenseitig inspirieren, 

interagieren, unterstützen und weiterentwickeln können. Kurz gesagt: Freiraum für den offenen 

Vollzug von Sozialität. In diesem Zusammenhang lässt sich insbesondere für VO ein besonders 

positives Menschenbild konstatieren, da er in jedem Menschen unerkannte Potentiale vermutet, die 

sich unter adäquaten kontextuellen Bedingungen entfalten können.  

Die Samen-Metapher, die VO in diesem Zusammenhang nutzt, erinnert stark an die 

Erläuterungen zum Selbstverwirklichungsmilieu von Gerhard Schulze (2000). Nicht nur, weil die Idee 

der Entdeckung und Entfaltung des inneren Kerns respektive Samens als zentrales Leitbild 

konzeptualisiert wird, mit dem sich alles zum Guten wenden lässt, sondern auch weil die Vorstellung, 

dass dies nur unter spezifischen kontextuellen Gegebenheiten möglich sei, vertreten wird. Die 



195 
 

Grundlage für eine zukünftige Entwicklung zum Besseren scheint aus dieser Perspektive bereits in 

jedem Menschen angelegt zu sein und die Entfaltung des inneren Kerns wird als die Grundlage für 

sozialen Wandel und die Generierung von Neuem herausgestellt.172 Übertragen auf den urbanen 

Gemeinschaftsgarten bedeutet dies: Indem diese Freiräume zur freien Entfaltung offerieren und 

durch ihre öffentliche Sichtbarkeit Kommunikations- und Interaktionsräume bieten, können neue 

Ideen und Projekte entstehen, die sozialen Wandel voranbringen.173  

Neben dem Aspekt der Sichtbarkeit, der durch die Schaffung von öffentlichen Freiräumen 

erreicht werden soll, betonen die GärtnerInnen die Möglichkeiten neuer praktischer Erfahrungen, die 

im urbanen Gemeinschaftsgarten gemacht werden können und die einen beträchtlichen Anteil an 

den aufklärerischen und sensibilisierenden Effekten der Initiativen aufweisen. Exemplarisch kann in 

diesem Zusammenhang erneut die Interviewpassage von JF aus dem Gemeinschaftsgarten G10 

herangezogen werden: 

„Ich habe bei den Pflanzen jetzt wirklich auch gesehen, wie wachsen die tatsächlich. Ich sehe halt 

bei einem Kürbis, ok, so sieht der aus, wenn der klein ist. Und dann so langsam wirklich sehen, wie 

wächst das und das Gemüse selber zu ernten, das ist schon was Anderes. […] hier weiß ich genau: 

Ok, die ist hier gewachsen. So und so ist die angebaut worden und ich habe halt wirklich gesehen, 

wie die groß geworden ist.  

JM: Ist dann quasi der Bezug stärker? 

JF: Ja. Also ich gehe grundsätzlich mit Lebensmitteln auch so um, dass ich halt wirklich halt nichts 

wegschmeiße, was nicht muss. Also da gehe ich wirklich sehr verantwortungsvoll mit um. Aber auf 

jeden Fall, was vielleicht noch anders ist jetzt, dass man halt auch sieht, ok, die Sachen, wenn die 

wachsen, die sehen halt anders aus. […] Da sind dann halt mal krumme dabei oder welche, da 

haben Würmer drin gefressen. […] Dann fällt einem, also natürlich weiß man das vorher auch, dass 

dann halt das andere Gemüse immer weggeschmissen wird, was irgendwie nicht so ganz in die 

Norm passt. Und dann sagt man sich halt, gut, ok, kann man essen.“ (P22) 

Die Passage von JF verdeutlicht sehr gut, wie wichtig die persönliche Wahrnehmung der Pflanzen und 

Ernte ist, um über die praktische Erfahrung im urbanen Gemeinschaftsgarten neue Perspektiven 

entwickeln zu können. So betont sie zwar, dass sie schon immer einen verantwortungsvollen Umgang 

mit Lebensmitteln gepflegt habe, aber dass ihr erst durch ihre Teilhabe am Gemeinschaftsgarten 

bewusstgeworden ist, wie viel Gemüse tatsächlich aufgrund von Normvorgaben weggeschmissen 

                                                             
172 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch der Kontrast zu den Äußerungen RHs. Obwohl auch dieser die 
Relevanz innerstädtischer Freiräume betont, zeichnet er ein wesentlich pessimistischeres Menschenbild. Für 
RH müssen die StadtbewohnerInnen durch die Garteninitiativen zunächst auf Alternativen aufmerksam 
gemacht werden, damit ein Umdenken stattfinden kann. Alternativen sind ihnen nicht ohnehin inhärent. 
173 Hier zeigen sich Parallelen zu der Idee, dass der urbane Gemeinschaftsgarten als eine Art „Keimzelle“ für 
soziale Transformationsprozesse fungieren können. 



196 
 

wird, obwohl es bedenkenlos verzehrt werden könnte. Die Bewusstwerdung dessen scheint 

insbesondere durch den Anblick und den Verzehr eigens gezogenen Gemüse konstituiert zu werden.  

Die Bedeutung, praktische Erfahrungen im urbanen Gemeinschaftsgarten machen zu können 

und auf diese Weise neues Wissen zu erwerben, betont auch VO. Er beschreibt, wie insbesondere 

Kinder dadurch profitieren können: 

 „VO: Ja, die Kinder, die wir dann da haben, die werden da auch mit dem Thema quasi, kommen da 

in Berührung. Also manche Kinder wissen ja nicht einmal wie Pommes entstehen. Dann sehen die 

halt Kartoffeln - ah, die kann man ausgraben. Ist dann halt ganz spannend.“ (P16) 

Sowohl an dem Zitat von JF als auch an dem von VO wird deutlich, was bereits in der 

Explorationsstudie angerissen wurde: Indem die Menschen innerhalb des urbanen 

Gemeinschaftsgartens für sie neuartige Erfahrungen mit der Gemüseproduktion machen, 

gelangen sie immer wieder in Situationen, in denen die ihnen zur Verfügung stehenden 

Alltagstheorien für eine Dechiffrierung nicht ausreichen und unbewusste Schemata der 

Wahrnehmung und des Denkens irritiert werden. Welche Effekte aus derart Irritation 

auslösenden Situationen resultieren können, beschreibt der Interviewte EI aus dem 

Gemeinschaftsgarten G9: 

„EI: Mein Anliegen bei dem Ganzen ist hauptsächlich den Leuten zu zeigen, dass die knapp zehn 

Pflanzen, von denen wir uns hauptsächlich ernähren, eben nicht alles ist. […] Weiß ich nicht, essbare 

Chrysanthemen, die meisten Leute denken so, was Chrysanthemen? Und dann nehmen die einmal 

welche mit und dann sagen die erst: Hach, aber ich hab' doch gar nicht gearbeitet hier im Garten. 

Dann sag' ich, es ist egal, ob Du hier arbeitest, nimm halt einfach mit und probier‘ mal. Und dann 

kommen sie zwei Tage später und sind ganz begeistert.  

Oder so alte Gemüse, so Melde, was heutzutage ein Wort ist, was für ganz andere Pflanzen 

verwendet wird. Wir haben halt mal die originale Gartenmelde dort angebaut und dann waren da 

so drei Mädels auf der Suche nach Spinat. Und waren halt, hatten halt nichts mehr im Schrank 

gehabt und dann meinte ich so: Spinat, nee. Früher hatten sie hier Melde, als es noch keinen Spinat 

gab. Ist so ähnlich, machst du so ähnlich wie Blattspinat. Hier nehmt Euch mal. Und dann war die 

gerade richtig gut und dann haben die wirklich zwei Monate lang, bis die Melde kaputt war, bis die 

abgestorben ist, haben die sich die Melde da immer geholt und die waren richtig begeistert davon.  

Und das ist für mich halt auch so ein Motivator, dass ich Leuten etwas beibringen kann. Dass ich 

Leuten zeigen kann, was wir für Biodiversität haben, eben auch im agrarischen Raum und dass die 

Leute das zu schätzen lernen.  

JM: Und glaubst du, das verändert etwas?  

EI: Ja, aber hallo. Ja!  



197 
 

JM: Inwiefern?  

EI: Ja, es ist einfach, die Leute erweitern ihren Horizont. Sie lernen Dinge, das heißt altes Wissen, 

neues Wissen. So alte Kenntnisse werden reaktiviert, kulturell reaktiviert. Und die Leute lernen auch 

Neues.“ (P19) 

Die zwei Beispiele, die EI anführt können unter Hinzunahme der theoretischen Prämissen, die dieser 

Arbeit zugrunde liegen, wie folgt interpretiert werden: Sowohl essbare Chrysanthemen als auch die 

Gartenmelde sind zwei Pflanzenarten die aufgrund ihrer geringen Verbreitung und Bekanntheit nicht 

durch bestehende inkorporierte Klassifikationsschemata der AkteurInnen eingeordnet werden 

können. Auf diese Weise wirken sie zunächst irritierend, da ein routinisierter Umgang mit den 

Pflanzen nicht möglich ist. Durch die Notwendigkeit einer bewussten Handhabung können sodann 

Reflexionsprozesse in Gang gesetzt werden. Wie weitreichend diese wiederum ausfallen, kann an 

dieser Stelle lediglich vermutet werden. Allerdings werden sie möglich. Was unter Hinzunahme der 

Automatismenforschung darüber hinaus deutlich wird: Die Erfahrungen haben potentiell 

entautomatisierende Effekte, da der Automatismus eines habitualisierten Klassifikationsschemas 

durchbrochen wird. 

Diese durch die Entautomatisierung resultierende reflexive Zugänglichkeit weist wiederum das 

Potential auf, Raum für Neues zu schaffen. So verweisen sowohl Bourdieu als auch die 

Automatismenforschung darauf, dass durch Zersetzung Neues generiert werden kann. Dass durch die 

neuen Erfahrungen, die die GärtnerInnen innerhalb der Garteninitiativen machen, neue 

Wahrnehmungs- und Denkschemata entstehen können, zeigen die Interviewpassagen sehr 

eindrücklich. Darüber hinaus verweisen sie jedoch auch darauf, dass die Effekte durchaus 

unterschiedlich stark ausfallen können. Inwiefern es im Zuge dessen zu einer Inkorporierung 

alternativer Schemata kommt, bleibt unterdessen fraglich. 

Potentiell Irritationen auslösende Erfahrungen bleiben jedoch nicht nur auf den Umgang mit 

Lebensmitteln beschränkt, wie die Schilderung der Gärtnerin JE aus dem Gartenprojekt G11 zeigt. JE 

beschreibt, wie sie die Erfahrung irritiert habe, dass sie sich für die Umsetzung ihres Vorhabens frei 

an den Ressourcen der Gemeinschaft bedienen durfte:   

 „Dann wollte ich für meine Bienen einen Sichtschutz bauen. Das war schon meine erste 

Herausforderung, weil die Leute, die hier waren, die haben da irgendwas gegossen und blablabla. Es 

waren drei, vier Personen da. Jeder war mit sich selbst und seinem Beet beschäftigt. Und ich stand 

dann da und wusste gar nicht, ob ich das darf. Darf ich hier einfach was hinstellen oder nicht? Darf 

ich das Material nehmen oder nicht? Und dann musste ich halt am Anfang erst wen fragen und sie 

sagen: Klar, mach doch. Und dann habe ich angefangen. […] Und ich habe echt die ganze Zeit 



198 
 

hochgeguckt, um zu checken, ob irgendwer was guckt. Was macht die alte da? Die nimmt unsere 

Sachen oder so. Ich war total verunsichert, das war echt eine neue Erfahrung.“ (P23) 

Gemeinsame Nutzung beziehungsweise die Idee des Kollektiveigentums stehen im klaren Kontrast zu 

der habituell bedingten Erwartungshaltung von JE und führen zu einer starken Verunsicherung. Diese 

resultiert eindeutig daraus, dass JE die dominante Figur des Privatbesitzes als Orientierungsrahmen 

verinnerlicht hat und dementsprechend große Probleme aufweist, die von ihr vorgefundene 

Situation zu dechiffrieren und eine klare Handlungsorientierung zu entwickeln.  

Im weiteren Verlauf des Interviews erklärt sie, wie sie durch diese neuen Erfahrungen, „ganz viel 

neues soziales Verhalten gelernt“ hat, so dass sie rückblickend betrachtet betonen müsse, dass ihre 

Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten zu der Entwicklung ihrer Persönlichkeit beigetragen 

habe und schließlich dazu geführt habe, dass sie ihr ganzes Leben veränderte: 

„Und dadurch, dass ich hier eingestiegen bin, habe ich meine Persönlichkeit in die richtige Richtung 

entfaltet, ne? Ich habe echt viel verändert! Weil ich gemerkt habe, es geht auch anders. Vorher war 

ich schon so leicht depressiv, so Burn-out-mäßig, weil ich echt nur Sachen gemacht habe, die mich 

nicht erfüllen und alles andere habe ich vermisst. […] Ich habe bei meinem alten Job gekündigt, 

dann tatsächlich auch deswegen, weil ich andere Leute gesehen habe, die absolut andere 

Lebensweisen haben, die auch funktionieren, ne? Und man erzählt dir ja immer, sowas geht nicht. 

Du wirst sterben, weil du ein Künstler bist und du hast keine, das ist eine brotlose Kunst, bla bla bla, 

aber es geht. Alles geht, ne?  

Und dann habe ich den scheiss Job in der Agentur, die sich so für zu gut halten, aufgegeben einfach 

und hatte voll Glück. Danach sind mir irgendwie Sachen einfach zugeflogen, weil meine Einstellung 

sich dem Leben gegenüber geändert hat. Und dann kamen voll viele positive Dinge auf mich zu. Und 

dann hat auf einmal mein Traumarbeitgeber mich gefragt, ob ich bei denen arbeiten möchte. 

Einfach so, ne? Und ich so ha! In Teilzeit so, geiles Gehalt. Genau und seitdem mache ich das und 

feiere auch meine Buchhaltungstätigkeit voll ab, weil das Umfeld einfach stimmt so, ne? Genau!“ 

(P23) 

Der Fall JE zeigt somit starke Parallelen zu dem Fall EI. EI berichtete, wie der Gemeinschaftsgarten 

ihm ein Leben überhaupt erst ermöglicht hat, weil er durch die Netzwerkbildung sein Hobby zum 

Beruf machen konnte (vgl. Teilkapitel 6.2). An der Interviewpassage von JE zeigt sich jedoch 

wesentlich stärker, wie durch die Konfrontation mit alternativen Lebensentwürfen tradierte 

Entscheidungs- und Handlungsmuster transformiert wurden. Repetitiv betont sie, wie für sie 

durch die praktischen Anschauungsbeispiele, die sie im urbanen Gemeinschaftsgarten 

kennenlernen konnte, die Möglichkeit, ihr eigenes Leben zu verändern, denkbar wurde. Anstatt 

weiterhin von einer deterministischen Lebensperspektive auszugehen, entwickelte sie scheinbar 



199 
 

eine von Selbstbestimmung und Optionen durchdrungene Lebenseinstellung („Danach sind mir 

irgendwie Sachen einfach zugeflogen, weil meine Einstellung sich dem Leben gegenüber geändert 

hat“). 174 

Versucht man diese Schilderungen ausgehend von dem hier präsentierten Theoriegerüst zu 

interpretieren, so lässt sich die Konfrontation mit alternativen Lebensentwürfen als 

entautomatisierender Prozess theoretisieren, welcher JE den Raum für die Konstitution neuer 

Handlungs- und Entscheidungsmuster offeriert. Inwiefern sich diese letztlich durch Wiederholung 

verfestigen und in das Unbewusste hinabsinken, bleibt indes fraglich. So kann bereits der 

Sachverhalt, dass JE in der Lage ist diese neuerlich erworbenen Orientierungsmuster derart 

präzise zu benennen, als ein Indiz dafür interpretiert werden, dass diese nicht zum Bestandteil 

eines vorbewussten beziehungsweise unbewussten Wissensvorrates geworden sind.  

Trotzdem kann subsummierend zunächst einmal festgehalten werden, dass die Fallbeispiele 

EI und JE die These untermauern, dass die praktischen Erfahrungen innerhalb urbaner 

Gemeinschaftsgärten und die Konfrontation mit irritierenden Entscheidungs- und 

Handlungsmustern zu einer reflexiven Zugänglichkeit habitualisierter Schemata führen kann. 

Durch die Bewusstwerdung entsteht zwar zweifelsohne Raum für Neues, ob dieser jedoch gefüllt 

wird, kann auf der Grundlage der vorliegenden Daten nicht beantwortet werden. 

Es müssen jedoch nicht immer derart einschneidende Veränderungsprozesse im Leben der 

Befragten auftreten, um von transformatorischen Potentialen des urbanen Gemeinschaftsgarten 

sprechen zu können. Dieser Aspekt wird besonders gut in den Erzählungen von KO aus dem 

Gemeinschaftsgarten G7 deutlich. KO beschreibt die Irritation, die die erste Berührung mit dem 

Projekt in ihm hervorgerufen hat: 

„Als ich das erste Mal hier war, da dachte ich so, was soll der Quatsch. Und dann musste ich das erst 

einmal einsortieren, was hier eigentlich los ist. Oder warum man das hier macht und so. Da hat 

natürlich jeder seine individuellen Gründe für. Und dann musste ich erst einmal für mich, also mir 

klarwerden, ob ich das jetzt hier unterstützen kann oder gut finde oder eben nicht.“ (P15) 

Die Fragen „was ist hier eigentlich los“ und „warum macht man das“ spiegeln die Denkanstöße wider, 

die KO durch den urbanen Gemeinschaftsgarten erhalten hat. Die Erläuterung, dass er zunächst für 

sich selbst entscheiden musste, ob er die Idee des städtischen Gärtnerns für gut befinden kann oder 

nicht, untermauert die bisher vertretene These, dass die Erfahrungen zur Reflexion anleiten und auf 

diese Weise unter Umständen unbewusste Wahrnehmungs- und Denkschemata zugänglich machen 

                                                             
174

 Die Aussage von JE erinnert sehr stark an das Resonanzgesetz, welches in der (größtenteils esoterischen) 
Selbsthilfeliteratur die Vorstellung beschreibt, dass Gleiches Gleiches anzieht. Das Prinzip der Resonanz wird als 
universal gültig konzipiert und bezieht sich dabei insbesondere auf eine Interdependenz aus Gedanken- und 
Gefühlswelt von Personen und ihren Lebensverhältnissen.   



200 
 

können. Allerdings wird auch deutlich, dass es sich bei den hier beschriebenen Umbrüchen eher um 

Ausnahmen zu handeln scheint. Aus theoretischer Perspektive ist davon auszugehen, dass es sich 

insgesamt um habituelle Verschiebungen von subtilerer Natur handelt, die unter Umständen weder 

eindeutig ausfallen, noch leicht greifbar sind. Dieser Aspekt wird insbesondere dann deutlich, wenn 

man sich vor Augen führt, dass es sich beim Habitus um ein nicht-diskursives Wissen handelt, das sich 

schlussendlich auch über Prozesse der Wiederholung mit Differenz transformieren kann. 

Bis hierhin lässt sich somit konstatieren, dass der urbane Gemeinschaftsgarten sowohl aus der 

Perspektive der Befragten, als auch aus der theoretischen Perspektive zunächst als potentieller 

Transmitter für sozialen Wandel angesehen werden kann. Die theoretische Interpretation legt nahe, 

dass durch die Partizipation in den Garteninitiativen entautomatisierende Effekte evoziert werden 

können, sodass über Prozesse der Zersetzung Raum für Neues generiert wird. Die Tragweite 

derartiger Effekte kann jedoch nicht abgeschätzt werden. Dieser Sachverhalt wird auch durch die 

Aussagen der Garteninitiatorin IN untermauert: 

„[…] die Investition, was die Menschen lernen können bei der Gelegenheit, ist einfach groß. Und das 

ist für viele hier manchmal echt der Anfang. Also hier sind schon viele weggegangen, die haben 

gesagt, wir haben uns jetzt einen Acker geholt. Andere haben sich einen Schrebergarten geholt. Das 

ist der erste Schritt, wo du was lernst und dann fängst du an, etwas Anderes anzubauen. […] 

Also ich glaube schon, dass auf jeden Fall wir hier so die Orte sind, wo sowas in Gang kommt, im 

Kopf, ja? Alleine die Möglichkeit zu lernen, wie du Gemüse anbaust und erste Erfahrungen zu 

machen, setzt ja schon in Gang, dass du ein ganz anderes Verhältnis zu Lebensmitteln bekommst. 

Also wie weit diese Kette geht, dass du dich wirklich beschäftigst. Alleine, dass, also jeder Schritt 

sich zu beschäftigen damit und autonomer zu werden in den Entscheidungen, die das Essen angeht, 

ist ein wichtiger Schritt.“ (P18) 

Fasst man die bisherigen Analyseergebnisse noch einmal zusammen, dann muss zunächst einmal 

festgehalten werden, dass sozialer Wandel von den interviewten GärtnerInnen als eine strukturelle 

Notwendigkeit ausgewiesen wird, die mit dem destruktiv empfundenen Status Quo der 

Gegenwartsgesellschaft begründet wird. Nur zum Teil lässt sich das Modell der 

Postwachstumsökonomie als Orientierungsrahmen identifizieren. Wesentlich deutlicher hervor tritt 

die Konvergenz einer antikapitalistischen Einstellung unter den befragten AkteurInnen. 

Die daran anschließend analysierten Interviewpassagen geben darüber hinaus erste Hinweise 

darauf, dass durch die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten durchaus 

Transformationsprozesse auf individueller Ebene zu verzeichnen sind. Aus einer automatistischen 

Perspektive konnten die Irritationen, die der urbane Gemeinschaftsgarten bei einigen auslöste, als 



201 
 

entautomatisierende Effekte theoretisiert werden, die unbewusste Schemata reflexiv zugänglich 

werden ließen und somit potentiell Raum für Neues eröffneten.  

In diesem Zusammenhang wurde jedoch auch deutlich, dass mit der Identifikation des (sozial-) 

transformatorischen Potentials urbaner Gemeinschaftsgärten, über Zersetzung Neues zu generieren, 

keineswegs eine Aussage darüber getroffen werden kann, welche spezifischen Effekte ausgelöst 

werden. Das Ergebnis ist stets kontingent. Diese Schwierigkeit der Antizipation zukünftiger 

Entwicklungen wurde bereits hinlänglich in Kapitel 3.3 dieser Arbeit besprochen und soll an dieser 

Stelle nicht wiederholt werden. Allerdings soll noch einmal betont werden, dass aus dieser Prämisse 

die Schwierigkeit resultiert, die Möglichkeiten, sozialen Wandel mit urbanen Gemeinschaftsgärten zu 

evozieren, zukunftsweisend einzuschätzen. Dieser Sachverhalt wird darüber hinaus dadurch 

erschwert, dass mit den vorliegenden Daten keine Rückschlüsse darauf möglich sind, ob alternative 

Entscheidungs- und Handlungsmuster nachhaltig integriert werden. Dies würde einen langen, sich 

beständig wiederholenden Prozess der Einschleifung beziehungsweise Schematisierung 

voraussetzen, welcher schließlich das Herabsinken der Muster ins Unbewusste der AkteurInnen zum 

Ergebnis hätte. In den Daten lassen sich jedoch keine Hinweise auf eine derartige Entwicklung finden 

und somit erscheint eine durch die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten ausgelöste 

Transformation des Habitus zunächst einmal unwahrscheinlich. 

Dieser Eindruck wird zum einen durch die in der Exploration beschriebenen 

Entkopplungstendenzen, die in den untersuchten Gemeinschaftsgärten beobachtet werden konnten, 

untermauert. Zum anderen lassen sich auch in den Interviews der zweiten Erhebungsphase Hinweise 

darauf finden, dass die habitualisierten Schemata der partizipierenden AkteurInnen einen starken 

Einfluss darauf ausüben, ob und wie die alternativen Leitbilder urbaner Gemeinschaftsgärten 

realisiert werden können. Dass eine Umsetzung teilweise schwierig ist und eine Konfrontation 

divergierender Orientierungsrahmen durchaus Probleme evoziert, zeigt sich auch in dem folgenden 

Interviewzitat von IN aus dem Gemeinschaftsgarten G8: 

„Die Kompetenz und die Möglichkeit, in einer Gemeinschaft zu sein, das ist das große Vakuum. Und 

das ist auch das schwierigste, das wir so gründlich verlernt haben im Rahmen der Individualisierung, 

dass wir uns echt schwertun, gemeinschaftlich zu denken und zu handeln. 

Ich glaube das ist auch, was ganz Viele suchen, die hierherkommen. Manchmal vergeblich suchen, 

weil auch so eine Gemeinschaft zu gestalten und auch zu erhalten, ist echt schwierig. Und es 

vermischt sich bei uns auch immer wieder mit zeitgenössischen Verhaltensweisen. Wir wollen 

immer viel machen, viel leisten auch. Und das bedeutet, dass wir manchmal einander unter Druck 

setzen. Das sollten wir jetzt noch machen und warum macht das keiner und so weiter. Dieses 

kooperative Zusammenarbeiten, Helfen, aufeinander eingehen, einander zuhören, Dinge 



202 
 

gemeinsam gestalten, Konsens finden, Kompromisse eingehen, den anderen auch mal sein lassen, 

das ist alles nicht so selbstverständlich.“ (P18) 

IN beschreibt den Konflikt zwischen „zeitgenössischen“ Verhaltensweisen und den eigentlich 

angestrebten Verhaltensweisen anhand des Leitbildes der Gemeinschaft sehr eindrücklich. Hier zeigt 

sie nicht nur, dass unter Personen mit divergierenden Orientierungsrahmen Konflikte auftreten 

können, sondern ihre Deskription verweist auf den Sachverhalt, dass Divergenzen zwischen 

verschiedenen Leitbildern auch Teil ein und derselben Person sein können.  

An dieser Stelle wird eine wichtige Parallele zu dem Konzept des hybriden Subjektes, das 

Andreas Reckwitz (2006) in seiner Monografie konzeptualisiert, deutlich.175 Reckwitz konstatiert, dass 

Hybridität das dominante Merkmal moderner Subjektformen ist. Hybridität wird in diesem 

Zusammenhang als die „Kopplung und Kombination unterschiedlicher Codes verschiedener 

kultureller Herkunft in einer Ordnung des Subjekts“ (Reckwitz 2006, 19). Insbesondere moderne 

Subjektkulturen zeichnen sich laut Reckwitz durch „historisch ›intertextuelle‹ Sinnkonstellationen 

[aus], in denen spätere Formationen Elemente von früheren enthalten und aufnehmen“ (ebd., 19). 

Aus dieser theoretischen Perspektive wird daher ersichtlich, wieso die Integration divergierender und 

potentiell konfligierender Orientierungsrahmen nicht nur möglich, sondern sogar wahrscheinlich 

erscheint.176 Die Möglichkeiten, innerhalb urbaner Gemeinschaftsgärten einen utopischen 

Gesellschaftsentwurf realisieren zu können, werden somit – zumindest, wenn man den bisherigen 

Ergebnissen und Schlüssen der vorliegenden Arbeit folgen möchte – wiederkehrend unterwandert 

und das Potential des Gemeinschaftsgartens, als Transmitter für sozialen Wandel zu fungieren, wird 

auf diese Weise in Frage gestellt.  

Aber wir schätzen die urbanen GemeinschaftsgärtnerInnen das Potential selbst ein? Welche 

Wirkung und auch welche Reichweite würden sie ihrem gärtnerischen Engagement in der Stadt 

zusprechen?  

Auf einer abstrakten Ebene betrachtet lassen sich die Antworten innerhalb eines Kontinuums 

verorten, das von der Annahme einer solitär lokalen Wirkung bis hin zu der Idee einer globalen 

Reichweite reicht. Befragte, die sich an der Idee eines lokal wirksamen Engagements orientieren, 

stellen insbesondere den Einfluss auf das je individuelle Leben der Partizipierenden sowie auf das 

direkte städtische Umfeld in den Fokus ihrer Explikationen. Eine globale Reichweite wird unterdes 

negiert: 

                                                             
175

 Siehe auch Kapitel 3.2 dieser Arbeit.  
176 Zum Pluralismus ökologischer Lebensstile siehe auch Fritz Reusswig (1994): Lebensstile und Ökologie. 
Gesellschaftliche Pluralisierung und alltagsökologische Entwicklung unter besonderer Berücksichtigung des 
Energiebereichs. 



203 
 

 „JM: Ist eine andere Welt denn pflanzbar? 

KO: […] Ich finde das klingt, eine bessere Welt ist pflanzbar oder machbar. Ich weiß nicht, das sind 

halt kleine Dinge, die passieren. […] Man kann nicht die Welt ändern. Das kann keiner von uns. Man 

kann aber sein Umfeld ändern. So und das haben wir hier ein bisschen mitgemacht. Auch wenn es 

sehr klein ist […] und dadurch ist meine Welt und die Welt von allen, die hier beteiligt sind, ein Stück 

schöner geworden, oder besser oder was weiß ich. Also für uns zumindest. Das ist dann auch ja 

immer individuell gesehen besser und schöner geworden. […] Aber ich würde diesen holistischen 

Ansatz, die ganze Welt, ich finde das passt nicht. Das hat hier keinen Einfluss auf hungernde Kinder 

in Sambia oder so.“ (P15) 

Gerade der letzte Satz von KO untermauert, dass er von einer sehr begrenzten Reichweite der 

potentiell positiven Effekte urbaner Gemeinschaftsgärten ausgeht. Individuell mag der Ertrag zwar 

hoch sein, aber das ändert seiner Ansicht nach nichts an dem Elend in der Welt. Diese Einschätzung 

wird auch von JF aus der Garteninitiative G10 geteilt: 

„JF: Also ich finde im kleinen Rahmen das schon, weil wir ja dann hier unser eigenes Gemüse haben 

und da nicht unbedingt drauf angewiesen sind und wenn das jeder machen würde, vielleicht.  

Ich finde das immer schwierig, das in so einem großen Kontext dann zu denken.  

JM: Geht es Dir denn darum? 

JF: So groß denke ich in dem Moment nicht.“ (P22) 

In eine ähnliche Richtung argumentiert auch GE aus dem Gemeinschaftsgarten G8. Im Gegensatz zu 

KO und JF, die einen sehr starken Fokus auf die positiven Effekte für die GärtnerInnen legen, betont 

GE die Anstrengungen, die mit dem Aufbau von Garteninitiativen und dem Versuch „etwas Neues 

[zu] schaffen“ verbunden sind: 

 „Also man bewegt natürlich schon auch was durch - man kann schon was bewegen und dann 

vielleicht auch etwas Neues schaffen, aber das ist natürlich mühsam. Ja, auch das Verständnis von 

anderen, also sagen wir auch jetzt hier für den Platz - also der sollte ja mal bebaut werden und 

gewechselt werden woanders hin. Das könnte also eine andere Welt werden. Das muss aber gewollt 

sein von denen, die da investieren oder von städtischer Seite und so. Und das ist halt auch 

mühsam.“ (P17) 

In ihrer Aussage verdeutlicht GE einen weiteren Aspekt: Es ist nicht nur mühsam, einen urbanen 

Gemeinschaftsgarten ins Leben zu rufen und auf diese Weise zu der Realisierung eines alternativen 

Gesellschaftsentwurfes beizutragen, sondern es ist auch mit Anstrengungen verbunden, die 

kontextuellen Bedingungen für derartige Projektvorhaben zu schaffen. Urbane Gemeinschaftsgärten 



204 
 

werden durch die strukturellen Charakteristika ihrer Umgebung stets beeinflusst und dieser 

Sachverhalt stellt eine deutliche Limitierung ihrer potentiell positiven Effekte dar.  

Die bisherigen Aussagen legen somit nahe, dass die GärtnerInnen die Wirkung urbaner 

Gemeinschaftsgärten als lokal limitiert und auf das direkte soziale Umfeld begrenzt wahrnehmen. 

Eine etwas optimistischere Einschätzung expliziert RH aus der Initiative G10. RH betont, dass der 

urbane Gemeinschaftsgarten lediglich ein potentieller Anfang sei, der für sich genommen zwar nicht 

ausreichend ist, aber im Falle einer massenhaften Verbreitung durchaus strukturelle Umbrüche und 

sozialen Wandel hervorbringen könne. Somit sind die sozialtransformierenden Potentiale urbaner 

Garteninitiativen stark davon abhängig, wie viele Menschen erreicht werden können. 

Diese Ansicht wird auch von IN geteilt, die in diesem Zusammenhang die besondere Relevanz 

intermedialer Vernetzungsmöglichkeiten betont. So führe das Internet nicht nur zu einer Sichtbarkeit 

unterschiedlichster Initiativen, sondern es ermögliche auch die Kommunikation und Vernetzung, die 

für einen umfassenden sozialen Wandel, den sie durchaus auch auf globaler Ebene für möglich hält, 

unabdingbar sei. Darüber hinaus konstituiere sich auf diese Weise ein gänzlich neues Bewusstsein 

unter den GartenaktivistInnen: 

 „IN: Und ich glaube das hier, ist eine mögliche Keimzelle von vielen. Ich glaube, es funktioniert 

wirklich nur, wenn wir uns nicht als Einzelgarten sehen. Hier können wir in den Stadtteil 

hineinwirken. […] Aber, wenn wir uns zudem auch noch mit anderen ähnlichen Initiativen vernetzen. 

Dann merkt man auch, dass es eine viel größere Bewegung ist, als es immer so dargestellt wird. Es 

sind viele Menschen, die sich um diese Thematiken kümmern. 

JM: Was glaubst du, woher kommt das? 

IN: Ich glaube, das haben die Leute auch schon in den 70ern gespürt. Das Selbstbewusstsein und die 

Angstlosigkeit das jetzt so weiter zu verfolgen, ist auf jeden Fall durch das Internet gestärkt worden. 

Dass wir uns leichter vernetzen, mehr voneinander erfahren. Die Sichtbarkeit hat sich dadurch 

deutlich erhöht. […] Ich glaube, dass eine andere Welt pflanzbar ist, aber es sind verdammt 

mächtige Gegner.“ (P18) 

Das Bewusstsein, Teil eines größeren Ganzen zu sein, zeigt sich auch in den Äußerungen von VO und 

MG. Sie betonen indes, dass der Prozess der sozialen Transformation erst begonnen habe und dass 

urbane Gemeinschaftsgärten insbesondere als Erprobungsräume einer alternativen Gesellschaft 

relevant werden. In Anlehnung an die Arbeiten von Niko Paech und dem Modell der 

Postwachstumsökonomie konzeptualisieren sie den urbanen Gemeinschaftsgarten als „Insel“ – oder 

im Foucaultschen Sinne gedeutet – als Heterotopie innerhalb des gesamtgesellschaftlichen Raumes.  

„VO: Ja, wir sind Teil dieser Veränderung. […] Ja, also der Niko Paech spricht ja immer von 

Postwachstumsökonomie und der braucht halt diese Inseln, wo das neue Leben ausprobiert wird. 



205 
 

Was er sich vorstellt und was wir dann machen, werden zwei Paar Schuhe sein. Aber wir sind ja 

schon in dem Prozess, dass wir gemeinsam was machen, dass wir Fähigkeiten tauschen, Ressourcen 

tauschen, gemeinsam Dinge, unsere Zeit anders einsetzen, als mit Lohnarbeit. Das ist genau das, 

was er auch immer anspricht. […] 

MG: Ich finde erst einmal ganz spannend. Also erst einmal ist das ja so ein [Gemeinschaftsgarten] 

und solche Projekte, Urban Gardening Projekte sind ja so ein Freiraum, wo überhaupt erst einmal 

die, der Samen gesetzt wird. Ich sehe überhaupt nicht, dass da diese Projekte auf den Weg 

gescheitert wären, sie haben ja gerade erst angefangen. Also ich glaube, der Samen keimt vielleicht 

gerade. […] Da sind wir ganz am Anfang von einer ganz langen Reise irgendwie. Aber da wäre ich 

überhaupt nicht pessimistisch. 

VO: Es gibt ja auch ganz viele Initiativen, die das umsetzen und da sind wir ein Teil von dieser 

Bewegung.“ (P16) 

Interessant ist an der Interviewpassage auch die erneute Verwendung der bereits thematisierten 

‚Samen-Metapher‘, da diese auch hier dazu dient, das hohe Potential urbaner Garteninitiativen zu 

verdeutlichen. Darüber hinaus verweist die Metapher auf eine gerichtete Prozessualität, deren Kern 

positiv gedeutet wird. Am Ende des somit implizierten Entwicklungspfades steht etwas Gutes – oder 

in dem hier dargelegten Kontext: Eine andere und vor allem bessere Welt. 

In der Zusammenschau der hier angeführten Interviewzitate fällt somit insgesamt eine 

zuversichtliche Einschätzung auf. Mag die Reichweite der positiven Effekte urbaner 

Gemeinschaftsgärten zwar durchaus divergierend eingeschätzt werden und mit ihr das Potential, 

strukturelle Umbrüche und sozialen Wandel zu evozieren, so sind sich die Befragten dennoch einig, 

mit den Garteninitiativen einen positiven Beitrag zur Gesellschaft zu leisten.  

Bringt man diese Perspektive nun mit den hier dargestellten Ergebnissen zusammen, so wird 

eine etwas andere Perspektive nahegelegt. So konstatiert bereits Pierre Bourdieu: 

„Will man die Welt ändern, muß man die Art und Weise, wie Welt »gemacht« wird, verändern. Das 

heißt, man muß die Weltsicht und die praktischen Operationen verändern, mit denen Gruppen 

produziert und reproduziert werden“ (Bourdieu 1992, 152). 

Bereits die Darstellung der Entkopplungsmechanismen im Zuge der Explorationsstudie als auch die 

Diskussion um die Bedeutung der sozialen Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum für die 

Partizipations- und Integrationschancen am urbanen Gemeinschaftsgarten legen die These nahe, 

dass gesellschaftstransformierende Effekte vom urbanen Gemeinschaftsgarten, wenn überhaupt, 

dann nur in sehr begrenztem Umfang zu erwarten sind. Zusätzlich zeigt sich in der Relektüre einiger, 

prägnant erscheinender Interviewpassagen eine deutliche Orientierung an den typischen Leitbildern 

kapitalistisch geprägter Gesellschaften. Die These, dass unbewusste Schemata des Habitus auch 



206 
 

innerhalb der Garteninitiativen wirksam werden, erscheint somit naheliegend. Im Folgenden sollen 

exemplarische Passagen präsentiert und diskutiert werden. 

Zunächst soll der Fall G7 herangezogen werden. Hier zeigt sich, dass auch in nicht gGmbH-

organisierten Gemeinschaftsgärten Ökonomisierungstendenzen vorzufinden sind. So berichtet KO: 

„KO: Ich mache auch Verträge mit den Firmen, die von uns irgendetwas wollen. Also das sind mehr 

als man denkt. 

JM: Was wollen die denn? 

KO: Zum Beispiel das, diesen Ort hier, der ist ja ganz schön und deswegen gibt's zum Beispiel auch 

mal Leute, die wollen hier was drehen oder Fotos machen oder sowas. Es gibt zum Beispiel eine 

Serie, da war eine Folge, die drehte sich hier nur darum. [...] Und die haben hier gedreht und dann 

habe ich mit denen eben ausgemacht, was wir dafür bekommen und so weiter.“ (P15) 

Das Beispiel zeigt, dass der Gemeinschaftsgarten G7 und dessen DIY-Ästhetik zu einem effektiven 

Werbe- beziehungsweise Stilmittel der Medienindustrie geworden ist. Diesen Sachverhalt können die 

GärtnerInnen zur Vermarktung ihrer Projekte gewinngenerierend nutzen. Eine zunehmende 

Kommerzialisierung von Urban Gardening Initiativen und eine damit einhergehende Vereinnahmung 

beziehungsweise Einverleibung durch den Kapitalismus erscheint damit erneut naheliegend und nicht 

mehr nur auf gGmbH-organisierte Gartenprojekte begrenzt. 

Interessant sind in diesem Zusammenhang die Rechtfertigungsstrategien der Interviewten. So 

verweist VO im weiteren Gesprächsverlauf darauf, dass die Erwirtschaftung monetärer Ressourcen 

nicht mit der Absicht verfolgt werde, Profit zu generieren, sondern lediglich Geld als „Mittel zum 

Zweck“ benötigt werde, um sich selbst einen gewissen Entscheidungs- und Handlungsspielraum in 

einer kapitalistisch geprägten Welt zu gewährleisten.  

 „VO: Ja, natürlich kann man Geld gut gebrauchen, aber das ist jetzt nicht der Zweck. Man kann das, 

Mittel zum Zweck. 

KO: Wenn ich aber mal jemanden zitieren darf aus dem Garten, den [VO], der mir sagte vor zwei 

Wochen, dass wir doch gerne 100 000 Euro bräuchten, um ein Grundstück zu kaufen. 

VO: Ja, du brauchst ja halt Freiraum, ne? [..] also wir leben halt in dieser Welt und müssen mit ihr 

klarkommen.“ (P16) 

Die Motivation der Vermarktung wird innerhalb des Gespräches von VO und KO somit als strukturell 

bedingte Notwendigkeit legitimiert. An dieser Stelle fällt auf, dass auf ähnliche Weise argumentiert 

wird, wie bereits in der Explorationsstudie herausgestellt: Die Sicherstellung von Entscheidungs- und 

Handlungsfreiheit kann in einer kapitalistisch strukturierten Welt singulär durch die Verfügung über 

monetäre Ressourcen gewährleistet werden. Anhand dieser Rechtfertigungsstrategie wird jedoch 

deutlich: Lösungsansätze für dieses strukturelle Dilemma, die außerhalb eines monetär grundierten 



207 
 

Orientierungsrahmens liegen, werden gar nicht in Betracht gezogen. Aus analytischer Perspektive 

scheinen sie schlichtweg nicht denkbar zu sein.  

Somit wird weder das Risiko einer kapitalistischen Einverleibung der Garteninitiativen kritisch 

reflektiert. Noch wird die eigene Orientierung an kapitalistischen Werten in ihrer Gänze 

wahrgenommen – wie anhand der gedanklichen Barrieren sichtbar wird.  Auf diese Weise wird die 

These gestützt, dass unbewusste Schematat weiterhin wirksam bleiben und die utopischen Ziele der 

urbanen Gartenprojekte unterwandern können. 

Neben dieser monetären Orientierung fällt jedoch eine weitere Leitfigur auf, die für die 

gegenwärtige Gesellschaft charakteristisch zu sein scheint und bereits in der Explorationsstudie 

thematisiert wurde: Die starke Orientierung an den Werten der Freiheit und Autonomie. Ähnlich wie 

die interviewten GärtnerInnen in der Explorationsstudie betonen auch einige der Befragten in der 

zweiten Erhebungsphase, dass sie dauerhafte Verpflichtungen ablehnen und ungebunden bleiben 

wollen: 

 „Ich brauche diese Freiheit, mein Leben ist schon stressig genug, also will ich mich einbringen, so 

wie ich es will und so wie mir es passt. Ich will selbst entscheiden, wie viel ich geben kann. Aber ich 

will trotzdem zur Gemeinschaft gehören. Und das ist hier absolut möglich. […] Und ich glaube, dass 

das hier für viele Leute ein Thema ist, dass man an einer unverbindlich, relativ unverbindlichen 

Gemeinschaft teilnehmen kann.“ (P18) 

Unverbindliche Kollektivität beziehungsweise der Versuch, neue Formen der Kollektivität zu finden, 

die mit dem Streben nach Individualität zu vereinbaren sind, stehen somit im Fokus des Interesses. 

Allerdings betonen die GärtnerInnen, dass die flexiblen Strukturen des urbanen 

Gemeinschaftsgartens aus einer weiteren Perspektive reizvoll sind: So bleibt nicht nur die 

individuelle Freiheit und Ungebundenheit aufgrund der Tatsache gewahrt, dass es keine langfristigen 

Mitgliedschaften oder Vertragslaufzeiten gibt, sondern der urbane Gemeinschaftsgarten bietet 

darüber hinaus die Möglichkeit, Verantwortlichkeiten auf das Kollektiv zu verteilen. 

„JF: Und wenn ich jetzt merke nach ein paar Monaten, ok, ich schaffe das nicht mehr, dann habe ich 

halt nicht diese Verpflichtung, dass ich in irgendeinen Vertrag drinne hänge. Und so, wenn ich jetzt 

mal keine Zeit habe, dann kann das mal jemand anderes machen. Also im Moment habe ich halt 

relativ viel Zeit, aber das kann sich ja auch mal ändern, ne? Und dann kann jemand anderes sich um 

die Pflanzen kümmern, das würde sonst ja alles irgendwie kaputtgehen.“ (P22) 

„VO: Ja, Gemeinschaftsgarten hat den Vorteil, man muss nicht immer da sein. Die Gemeinschaft 

sorgt halt dafür, dass da was passiert. Oder wenn halt keiner da ist, passiert halt nichts. Aber dann 

macht keiner irgendjemandem einen Vorwurf, weil dann ist quasi die Gemeinschaft schuld. Aber es 

hat den Vorteil, wenn dann was passiert, ja, dann muss ich halt nicht immer da sein. Wenn ich jetzt 



208 
 

im Urlaub bin zwei Wochen, muss ich mir jetzt keine Vertretung holen, die jetzt meine Tomaten 

gießt.“ (P16) 

Die Zitate verdeutlichen zwei wesentliche Aspekte: Auf der einen Seite zeigt sich, dass strukturell 

bedingte Flexibilisierungsanforderungen, die als zentrales Charakteristikum der 

Gegenwartsgesellschaft ausgewiesen werden können, durchaus einen Anteil an dem Freiheits- und 

Autonomiebedürfnis der GärtnerInnen zu haben scheinen. Auf der anderen Seite wird jedoch auch 

die These untermauert, dass diese Werte als zentrale und vor allem unbewusste 

Orientierungsmuster der Befragten auszuweisen sind, die nicht kritisch reflektiert werden. Dieser 

Sachverhalt zeigt sich besonders gut für den Fall VO. In dem folgenden Beispiel erklärt er, wie sich 

Kosten und Nutzen seiner Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten ausgleichen: 

„JM: Was hat Dir der Garten gebracht? 

VO: Ja, der hat eine große Beschäftigung gebracht, mein Wochenende ist jetzt strukturiert. Also ich 

habe jetzt eine feste Wochenstruktur, was ich so mache.  

KO: Schon ist die Freiheit weg. 

VO: Schon ist die Freiheit weg, genau. Aber ich habe auch viele Leute kennengelernt, die ich sonst 

halt nicht kennen würde.“ (P16) 

VO legitimiert somit implizit die Einbußen seiner Autonomie durch die sozialen Gewinngüter, die ihm 

der Gemeinschaftsgarten verschafft. Auf diese Weise wird eine der Argumentation immanente 

kapitalistische Logik deutlich: Kosten und Nutzen beziehungsweise Aufwand und Ertrag müssen sich 

mindestens die Waage halten.  

In der Zusammenschau der hier präsentierten Interviewpassagen wird – im Gegensatz zur 

Explorationsstudie – wesentlich stärker deutlich, dass die Entkopplungsmechanismen, auf die die 

Schilderungen der Befragten hinweisen, als das Ergebnis der interdependenten Trias Struktur – 

Habitus – Praxis theoretisiert werden können. Die Erklärung, dass Entkopplung aus strukturellen 

Erfordernissen resultiert, ist daher nur ein Faktor, der jedoch nicht ausreicht, um gedankliche 

Barrieren sowie ihre reflexive Unzugänglichkeit zu begründen. Diese können erst durch die 

Hinzunahme der Gesellschaftstheorie Bourdieus aufgezeigt und begreiflich gemacht werden. Dieser 

Aspekt verweist jedoch erneut darauf, dass das Potential urbaner Gemeinschaftsgärten, als 

Transmitter eines umfassenden sozialen Wandels fungieren zu können, fraglich erscheint.   

In dem nun folgenden Kapitel wird es darum gehen, die Ergebnisse der Teilkapitel in der 

Zusammenschau zu diskutieren. Im Zuge dessen wird zudem eine Reflexion der Studie erfolgen, die 

sowohl die theoretischen als auch die methodischen Zugänge zu dem Phänomen in den Blick nimmt. 

So sollen nicht nur die Potentiale der Forschung dargestellt werden, sondern es wird auch darum 

gehen Probleme und Grenzen zu benennen.  



209 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



210 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7. Fazit, Reflexion und Ausblick 

Die hier vorliegende Forschung startete im Jahr 2014 aufgrund der Annahme, dass urbane 

Gemeinschaftsgärten als „eine soziale Hybridsphäre“ (Werner 2012, 64) zu beschreiben seien, die 

den partizipierenden GärtnerInnen einen spezifischen Möglichkeitsraum offeriere, um feststehend 

erscheinende Grenzziehungen aufzuweichen und auf diese Weise zu einer Pluralisierung der sozialen 

Wirklichkeit beizutragen. Ausgehend von dieser Interpretation entwickelte sich zunächst die These, 

dass die städtischen Garteninitiativen nicht nur als Heterotopien im urbanen Raum zu 

konzeptualisieren seien, sondern dass sie vielmehr als Anzeichen und Transmitter eines beginnenden 

sozialen Wandels zu verstehen sind. Um jedoch einen ergebnisoffenen Forschungsprozess zu 

gewährleisten und vorschnelle Schlüsse zu vermeiden, wurde durch eine explorative Studie eine 

offene Annäherung an den Untersuchungsgegenstand vorgenommen. Auf diese Weise konnte nicht 

nur sichergestellt werden, dass theoretische Vorannahmen eingehend geprüft und unter Umständen 

falsifiziert werden, sondern es wurden auch die Relevanzen der AkteurInnen in den Fokus gerückt, so 

dass diesem zentralem Kriterium qualitativer Forschung Rechnung getragen werden konnte. 



211 
 

Im Verlauf der vorliegenden Forschung kristallisierte sich zunehmend heraus, dass zentrale und 

beständig wiederkehrende Themenkomplexe in den Interviews in der Frage nach den 

gesellschaftstransformierenden Potentialen, die unter Umständen vom urbanen 

Gemeinschaftsgarten ausgehen können, kumulieren. Auf diese Weise ergab sich der Fokus der 

vertiefenden Studien: Kann der urbane Gemeinschaftsgarten als Transmitter eines umfassenden 

sozialen Wandels fungieren? 

Um diese Frage abschließend zu diskutieren, werden im Folgenden die zentralen Ergebnisse der 

Studie noch einmal zusammengefasst und in der Zusammenschau für eine Abwägung des 

gesellschaftstransformierenden Potentials urbaner Gemeinschaftsgarteninitiativen genutzt. Die 

methodischen Reflexionen, die im Zuge dessen erfolgen, dienen auf der einen Seite dazu, Grenzen 

der vorliegenden Forschungsarbeit offen zu legen. Auf der anderen Seite soll dies die nicht-

realisierten Potentiale für weiterführende Forschungsarbeiten zeigen und einen Beitrag dazu leisten, 

dem Gütekriterium der Transparenz zu entsprechen. 

Ein weiterer Aspekt, den es vorab zu betonen gilt, ist, dass eine Generalisierung der vorliegenden 

Forschungsergebnisse nicht möglich ist. Im Gegensatz zu quantitativen Forschungen, die auf die 

Ziehung repräsentativer Stichproben abzielen, steht in qualitativen Forschungsverfahren die 

Generalisierbarkeit über typische Fälle im Fokus. Dies hätte in der vorliegenden Studie jedoch 

entweder eine größere Fallzahl erfordert oder aber eine andere Vorgehensweise des Samplings 

beziehungsweise eine Realisierung des erstellten Erhebungsplanes. Dies war aufgrund der mehr als 

geringen Rückmeldequote - insbesondere in der zweiten Erhebung - nicht möglich.  

 In Kapitel 6.1 steht die Bedeutung der sozialen Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum 

sowie die damit einhergehenden Verfügungsmöglichkeiten über ökonomisches, soziales und 

kulturelles Kapital für Partizipations- und Integrationschancen in urbanen Gemeinschaftsgärten im 

Fokus. Die zugrundeliegende Forschungsfrage ergab sich maßgeblich aus der explorativen 

Beschäftigung mit dem Feld, da sich in zahlreichen Interviewpassagen Hinweise auf Mechanismen 

der Selbst- und Fremdselektion ergaben, die insbesondere mit dem inkorporierten Kulturkapitel 

einer Person zusammenzuhängen schienen.  

Im Verlauf der Auswertung der Daten aus der zweiten Forschungsphase ergab sich durch eine 

konsequente Durchführung des komparativen Analyseverfahrens der dokumentarischen Methode 

eine hohe Relevanz konvergierender Orientierungsrahmen, welche sodann auf einer höheren 

Abstraktionsstufe die besondere Wichtigkeit einer sozialen Passung unter den GärtnerInnen 

symbolisiert. Diese Schlussfolgerung resultiert aus der methodologischen Prämisse der 

dokumentarischen Methode, dass konvergierende Orientierungsrahmen auf eine Kongruenz der 

Erfahrungsräume der befragten AkteurInnen hinweisen. Diese können als soziostruktureller Kontext 

übersetzt werden oder – um in der Terminologie der Theorie der Praxis zu bleiben – in Analogie zu 



212 
 

der Positionierung der AkteurInnen im gesamtgesellschaftlichen Raum gesetzt werden. Somit 

impliziert die soziale Passung immer auch eine Passung der Habitus der AkteurInnen. Dieser 

Sachverhalt ist im weiteren Verlauf besonders eindrücklich durch die Hinzunahme eines konkreten 

Analysebeispiels veranschaulicht worden. So berichtet ein Interviewter von einem Konflikt unter den 

GärtnerInnen, der maßgeblich auf divergierenden ästhetischen Ansprüchen an den Garten basiert. 

Da der Geschmack gemäß den Prämissen der Bourdieuschen Theorie als ein Teil der Denkschemata 

ausgewiesen werden kann und eine direkte Verbindung zum inkorporierten kulturellen Kapital 

aufweist, verweisen die Beobachtungen erneut auf die Bedeutung der sozialen beziehungsweise 

habituellen Passung unter den Partizipierenden. Auf diese Weise wird letztlich die These 

untermauert, dass die Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum sowie ihre 

Verfügungsmöglichkeiten über die verschiedenen Kapitalformen einen entscheidenden Einfluss 

darauf ausüben, ob eine Teilhabe am urbanen Gemeinschaftsgarten sowohl kurz- als auch langfristig 

denkbar ist.177 

In Verbindung mit der in der Exploration entwickelten These, dass Fremd- und 

Selbstselektionsmechanismen einen erheblichen Anteil daran haben, dass heterogene 

Bevölkerungsschichten mit dem urbanen Gemeinschaftsgarten nur sehr schwer erreicht werden 

können und dass daher eine langfristige Einbindung von Personen aus unterschiedlichsten sozialen 

Milieus unwahrscheinlich erscheint, wird die Tragweite, auf die die Ergebnisse der zweiten 

Erhebungsphase hinweisen, deutlich: Diese legen nicht nur nahe, dass die sozialen Ziele urbaner 

Gemeinschaftsgärten realiter nur sehr schwer umzusetzen sind, sondern darüber hinaus wird auch 

an dieser Stelle bereits das Potential, sozialen Wandel hervorzurufen und die Durchsetzung eines 

nachhaltigen urbanen Lebensstils zu fördern, in Frage gestellt. Stattdessen entsteht allerdings der 

Eindruck, dass es sich bei urbanen Gemeinschaftsgärten um ein milieuspezifisches Phänomen 

handelt, dass zu der (Re-)Produktion der sozialen Ordnung beiträgt. Dieser Eindruck ist indes durch 

die Beobachtung gestärkt worden, dass die Relevanz einer habituellen Passung aufgrund der 

Unbewusstheit inkorporierter Schemata den AkteurInnen nicht reflexiv zugänglich ist. Soziale 

Mechanismen des Ein- und Ausschlusses verbleiben daher ähnlich eines blinden Fleckes unbeachtet 

und können von den GärtnerInnen kaum kritisch hinterfragt werden.  

Dieser Sachverhalt wird zudem besonders gut durch die Bearbeitung der Frage nach den 

distinguierenden Potentialen, die aus einer Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten 

resultieren, deutlich. So weisen die analysierten Orientierungsrahmen eindeutig darauf hin, dass das 

                                                             
177 Über den Zusammenhang von Habitus und inkorporierten Kulturkapital hält Bourdieu fest: „Inkorporiertes 
Kapital ist ein Besitztum, das zu einem festen Bestandteil der »Person«, zum Habitus geworden ist; aus 
»Haben« ist »Sein« geworden“ (Bourdieu 1992a, 56). Die Habitualisierung kann somit auch als Akkumulation 
kulturellen Kapitals konzeptualisiert werden, so dass die Bedeutung der Positionierung im sozialen Raum 
insgesamt sehr gut deutlich wird. 



213 
 

gärtnerische Engagement den AkteurInnen dazu dient, einen alternativen Lebensstil sowie eine 

Verbundenheit mit der Natur und der Umwelt zu symbolisieren. Diese Symbolisierung geht mit 

eindeutigen Abgrenzungsversuchen einher, die den GärtnerInnen auf der einen Seite Möglichkeiten 

zur Selbstverortung offerieren und auf der anderen Seite im Sinne des symbolischen Kapitals zur 

persönlichen Darstellung und Anerkennung genutzt werden. Auf diese Weise trägt der urbane 

Gemeinschaftsgarten jedoch zu einer Verfestigung der gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse bei 

anstatt diese zu durchbrechen. Auf diese Weise unterstreichen die in dieser Arbeit untersuchten 

Fallbeispiele die These, dass mit den Garteninitiativen – wenn auch ungewollt – die (Re-)Produktion 

sozialer Ordnung und Ungleichheit gefördert werde.178 

In der Zusammenschau lässt sich für Teilkapitel 6.1 somit resümierend festhalten, dass die 

Positionierung der AkteurInnen im sozialen Raum einen durchaus wichtigen Stellenwert bezüglich 

ihrer Partizipations- und Integrationschancen innerhalb der untersuchten 

Gemeinschaftsgarteninitiativen aufzuweisen scheint. Das Gärtnern in der Stadt erscheint auf der 

Grundlage dessen als ein milieuspezifisches Phänomen, das keineswegs dazu geeignet ist, 

heterogene Bevölkerungsschichten zu erreichen und einzubinden. Damit muss das 

gesellschaftstransformierende Potential des urbanen Gemeinschaftsgartens eindeutig in Frage 

gestellt werden. 

Natürlich gilt es in diesem Zusammenhang noch einmal dezidiert zu betonen, dass aus 

methodischer Perspektive zu bemängeln ist, dass es sich hier lediglich um die Erhebung einzelner 

Fallbeispiele handelt, die nur in begrenztem Umfang einer Typisierung unterzogen werden können, 

da der Erhebungsplan nicht eingehalten werden konnte. Die Relevanz des Samplings zeigt sich 

darüber hinaus in dem Sachverhalt, dass der Schritt der soziogenetischen Analyse aufgrund der zu 

geringen Fallzahl nicht möglich ist. Diese wäre jedoch insbesondere in dem Zusammenhang mit der 

Frage nach der Bedeutung der sozialen Positionierung der GärtnerInnen gewinnbringend gewesen, 

um dessen Relevanz im Einzelnen noch präziser spezifizieren zu können. Dennoch geben die hier 

präsentierten Zusammenhänge aus Partizipation und sozialer Position bereits eindeutige Hinweise 

darauf geben, dass die soziale Passung unter den AkteurInnen, die maßgeblich aus einer habituellen 

Kongruenz konstituiert wird, entscheidend ist. 

In eine ähnliche Richtung verweisen auch die Ergebnisse aus Teilkapitel 6.2.  Hier geht es um die 

Frage nach den Gewinngütern, die die AkteurInnen durch die Teilhabe am urbanen 

Gemeinschaftsgarten unter Umständen erzielen können. Urbane Gemeinschaftsgärten werden im 

                                                             
178 „Da symbolisches Kapital nichts anderes ist als ökonomisches oder kulturelles Kapital, sobald es bekannt und 
anerkannt, erkannt ist entsprechend den von ihm selbst durchgesetzten Wahrnehmungskategorien, 
reproduzieren und verstärken die symbolischen Kräfteverhältnisse ihrer Tendenz nach die Kräfteverhältnisse, 
aus denen die Struktur des sozialen Raumes besteht“ (Bourdieu 1992, 149). Da die in diesem Zitat 
angesprochenen Wahrnehmungskategorien in inkorporierter, das heißt habitualisierter Form vorliegen, wird 
die derart ausgelöste Reproduktion des sozialen Raumes von den AkteurInnen als legitim empfunden. 



214 
 

Zuge dessen als soziale Felder im Sinne Pierre Bourdieus konzeptualisiert, in denen nach spezifischen 

Regeln um Gewinngüter gespielt beziehungsweise gekämpft wird.179 Im Verlauf der Analyse sind aus 

den verschiedenen Interviewpassagen vor allem Gewinngüter in der sozialen Dimension identifiziert 

worden. Diese sind – aus theoretischer Perspektive wenig überraschend – je nach der sozialen 

Positionierung innerhalb des Gartenkollektivs in divergierendem Maße zugänglich.  So ist die 

Akkumulation sozialen Kapitals, welche durchaus als eines der bedeutsamsten Gewinngüter der 

Garteninitiativen auszuweisen ist, über Prozesse der Netzwerkbildung zunächst zwar allen 

Partizipierenden möglich, allerdings nur insofern sich diese innerhalb der Grenzen des urbanen 

Gemeinschaftsgartens vollzieht. Netzwerkbildung über die Grenzen des Gartens hinaus gelingt 

lediglich den InitiatorInnen beziehungsweise VerantwortungsträgerInnen der Gartenprojekte. Diese 

berichten nicht nur von einer Integration in politische Arenen, sondern auch von dem Potential, diese 

für die Mobilisierung sozialen Kapitals nutzen zu können, um auf diese Weise weitere Initiativen zu 

planen und umzusetzen. 

Bringt man diese Ergebnisse nun mit denen aus Teilkapitel 6.1 zusammen, so wird aus 

theoretischer Perspektive die Interpretation nahegelegt, dass die Chancen auf die feldspezifischen 

Gewinngüter urbaner Gemeinschaftsgärten nicht nur von der Positionierung der AkteurInnen 

innerhalb des Gartengefüges abhängig sind, sondern dass auch die Positionierung innerhalb des 

sozialen Raumes sowie die damit einhergehende Verfügung über ökonomisches, kulturelles und 

soziales Kapitel entscheidend ist. Um diesen Faktor zu veranschaulichen, lässt sich beispielhaft 

fragen: Wer initiiert beziehungsweise wer leitet eigentlich urbane Gemeinschaftsgartenprojekte? 

Wenn davon auszugehen ist, dass bereits das Phänomen des städtischen Gärtnerns an sich 

milieuspezifisch ist, dann verweist dieser Sachverhalt bereits darauf, dass die Initiierung und Leitung 

eines urbanen Gemeinschaftsgartens noch wesentlich stärkere Abhängigkeiten zum 

soziostrukturellen Kontext aufweisen wird. 

Betrachtet man die soziostrukturellen Daten der Interviewten genauer, so fällt auf, dass 

ausnahmslos alle InitiatorInnen und VerantwortungsträgerInnen der untersuchten Projekte einen 

akademischen Abschluss aufweisen und somit mutmaßlich über ein hohes Bildungskapital verfügen. 

Darüber hinaus zeigt sich bei einigen ein ohnehin vorhandenes Interesse an 

Nachhaltigkeitsthematiken, welches sie sodann im Rahmen der Gärten praktisch umzusetzen 

versuchen. In diesem Zusammenhang soll allerdings darauf verwiesen werden, dass auf der 

Grundlage der hier vorliegenden Daten nicht beurteilt werden kann, inwiefern die Zugänglichkeit zu 

                                                             
179 Soziale Felder entstehen dann, „wenn sich Menschen durch gemeinsame Interessen auf Spielregeln einigen, 
nach denen um wertvolle Güter bzw. Kapitalien gespielt bzw. gekämpft wird“ (Henning & Kohlmann 2011, 25). 
Somit strukturieren soziale Felder ebenso wie der Zugang zu den verschiedenen Kapitalformen den sozialen 
Raum. Die verschiedenen Kapitalien fungieren unterdes als Erklärungsfaktoren für das Handeln innerhalb der 
Felder. Welche Form des Kapitals relevant wird, ist dabei von Feld zu Feld unterschiedlich. Innerhalb urbaner 
Gemeinschaftsgärten zeigte sich bisher die besondere Relevanz kulturellen Kapitals.   



215 
 

spezifischen Funktionen innerhalb der Gemeinschaftsgarteninitiativen durch soziale Ein- und 

Ausschlussmechanismen begrenzt ist. Ausgehend von den bisherigen Analyseergebnissen liegt 

allerdings die These nahe, dass auch hier Mechanismen der Fremd- und Selbstselektion zu erwarten 

sind, die sodann zu einer (Re-)Produktion der sozialen Ordnung beitragen. 

Ein weiterer wiederkehrender Topos in den Interviews ist die Möglichkeit, den Garten als Lern- 

und Erfahrungsraum zu nutzen. Im Zuge dessen ist auf einer impliziten Ebene der Interviewpassagen 

die besondere Bedeutung von Erfahrungen der Selbstwirksamkeit ausgemacht worden, die unter 

Hinzunahme der theoretischen Erläuterungen von Gerhard Schulze (2000) sodann deutliche 

Parallelen zu dem von ihm beschriebenen Selbstverwirklichungsmilieu sichtbar werden ließen. Auf 

diese Weise sind die Chancen auf eine Verwirklichung des wahren Selbst (inneren Kerns) und die 

Konstruktion eines subjektiven Sinnzusammenhangs, welche von den Befragten sowohl pro- als auch 

retrospektiv vollzogen wird, als zentrale Erklärungsfaktoren für die Partizipation am urbanen 

Gemeinschaftsgarten ausgewiesen worden.   

Obwohl – wie Schulze ausdrücklich betont – das Selbstverwirklichungsmilieu vielfach der 

Ursprung sozialer Bewegungen ist, ist es maßgeblich durch eine starke Ich-Zentriertheit 

charakterisiert, die ihren Ausdruck in der Priorisierung des sogenannten inneren Kerns findet und 

somit zu starken Abgrenzungsbedürfnissen seitens der AkteurInnen führt, um der eigenen 

Besonderheit Ausdruck zu verleihen. Diese theoretische Annahme zeigt sich für das vorliegende 

Sampling nicht nur durch das starke Bedürfnis nach Selbstverwirklichung, sondern sie lässt sich auch 

sehr gut mit den Ergebnissen aus Teilkapitel 6.1 in Verbindung setzen. Auf diese Weise wird deutlich, 

dass das urbane Gärtnern von den AkteurInnen vielfach als eine Symbolisierung ihres alternativen 

Lebenskonzeptes genutzt wird, um sich auf diese Weise nicht nur selbst zu verorten, sondern auch 

um sich von der Mehrheitsgesellschaft abzugrenzen.  

In der Zusammenschau liefert die Untersuchung der unterschiedlichen Forschungsfragen bis 

hierhin somit ein in sich konsistentes Bild: So erscheint sowohl die Initiierung als auch die 

Partizipation an den in der Studie untersuchten, urbanen Gemeinschaftsgärten ein milieuspezifisches 

Phänomen zu sein, dessen soziale Ein- und Ausschlussprinzipien durch die Positionierung der 

AkteurInnen im sozialen Raum begründet werden. Die Positionierung innerhalb des sozialen Raumes 

reguliert jedoch nicht nur die generellen Teilhabechancen der AkteurInnen, sondern auch die 

Aussichten auf die feldspezifischen Gewinngüter urbaner Gemeinschaftsgärten. Aus diesen 

Analyseergebnissen ergibt sich sodann die These, dass die Gartenprojekte vielmehr zu einer (Re-) 

Produktion der sozialen Ordnung beitragen anstatt einen umfassenden sozialen Wandel zu 

evozieren. Auf diese Weise wird ein deutlicher Gegensatz zu dem Postulat der Bewegung sichtbar, 

dass die Projekte insgesamt zu einer Vergemeinschaftung heterogener Bevölkerungsschichten 

beigetragen würden und somit langfristig soziale Partizipation und Integration gefördert werden 



216 
 

könne. Bezieht man diese Ergebnisse nun auf die übergreifende Forschungsfrage, ob urbane 

Gemeinschaftsgärten als Treiber eines umfassenden sozialen Wandels fungieren können, so legen sie 

die These nahe, dass die Initiativen - wenn überhaupt - nur ein geringes 

gesellschaftstranformierendes Potential aufweisen.  

In Teilkapitel 6.3 stehen zunächst die unterschiedlichen Meinungen und Einschätzungen der 

Befragten im Fokus.180 Warum erachten sie einen sozialen Wandel für notwendig und welche Rolle 

kann der urbane Gemeinschaftsgarten im Zuge dessen spielen? Die Schilderungen zu der Thematik 

sind das Resultat einer Reaktion der interviewten GärtnerInnen auf die provokante Frage, ob in den 

urbanen Gemeinschaftsgärten eine bessere Welt gepflanzt werde. Die Provokation dient in diesem 

Zusammenhang dazu,  eine klare Positionierung der Interviewten auszulösen, sodass divergierende 

Orientierungsrahmen im Zuge der Analyse präzise herausgearbeitet werden können. 181 So zeigt sich 

beispielsweise ein klarer Hang zur Rechtfertigung, welcher argumentativ vielfach mit einer 

kontextuellen Einbettung der je persönlichen Meinung in den Zusammenhang eines kritisch 

empfundenen Status Quo der Gegenwartsgesellschaft einhergeht. Insgesamt sind im Zuge der 

Analyse vier grundlegende Orientierungsrahmen elizitiert worden, die auf einer höheren 

Abstraktionsstufe erneut zusammenzufassen sind. Letztlich bleiben auf diese Weise eine 

antikapitalistische Haltung sowie die Forderung, dass jede/r ein Recht auf Stadt habe, als zentrale 

Erklärungsfiguren stehen.  

Eine antikapitalistische Haltung ist bereits in der Explorationsstudie als ein zentrales Element der 

ökonomischen Motivation der Befragten ausgewiesen worden. So überrascht die Repetition dieses 

Erklärungsfaktors für die zweite Erhebungsphase genauso wenig wie der wiederkehrende Verweis 

auf das Modell der Postwachstumsökonomie. Zukünftige Strukturumbrüche, die durch eine Situation 

des sogenannten Peak Oil ausgelöst würden, begründen in diesem Zusammenhang für einige der 

Befragten die Notwendigkeit eines gesellschaftlichen Wandels, der auf divergierenden Ebenen der 

Gesellschaft vollzogen werden müsse. Laut dieser Interviewten stellt der urbane 

Gemeinschaftsgarten im Zuge dessen einen potentiellen Ansatzpunkt für die Bearbeitung zukünftiger 

                                                             
180 Die Darstellung eines breiten Meinungsbildes, das nicht nur die Mannigfaltigkeit des gärtnerischen 
Engagements reflektiert, sondern auch mögliche Widersprüche beinhaltet, war von Anfang an ein zentrales 
Anliegen der vorliegenden Forschungsarbeit. Dieses Vorhaben stellte – die Studie vor besondere methodische 
Herausforderungen, da ein möglichst umfassendes Spektrum an verschiedenen Gemeinschaftsgärten erhoben 
werden sollte. Aus diesem Grund wurde die Fallkontrastierung für die Erstellung eines Erhebungsplans genutzt.  
War diese im Verlauf der ersten Forschungsphase noch durchaus zu realisieren, gelang die Umsetzung für die 
zweite Forschungsphase leider nur bruchstückhaft.  
181 Wie bereits im Zuge der Erläuterungen des Interviewleitfadens beschrieben (Kapitel 5.2), ist das Mittel der 
Provokation bewusst gewählt worden, um stärkere Reaktionen unter den ProbandInnen hervorzurufen. Nur 
dadurch war es im Umkehrschluss möglich, eine derart starke Abstraktion vorzunehmen wie sie in Kapitel 6.3 
zu finden ist, da diese maßgeblich über die Setzung von fallübergreifenden Vergleichshorizonten vollzogen 
werden konnte. 



217 
 

Versorgungsprobleme dar und bietet eine Form des konstruktiven Umgangs mit den zu erwartenden 

Herausforderungen. 

Obwohl Bezüge zu der Idee der Postwachstumsökonomie in mehreren Interviewpassagen 

vorzufinden sind, kann keineswegs konstatiert werden, dass alle in dieser Studie interviewten 

GärtnerInnen, eine praktische Umsetzung dieses Modells anstreben. Vielmehr ist diese 

Erklärungsfigur als ein Teilaspekt einer allgemeinen Ablehnung kapitalistischer Strukturen zu 

charakterisieren. Insgesamt reicht diese wiederum von einem diffusen Misstrauen gegenüber 

wirtschaftlicher AkteurInnen bis hin zu der verschwörungstheoretisch anmutenden These, dass durch 

die starke Verquickung aus den gesellschaftlichen Teilbereichen der Politik und Wirtschaft eine 

systematische Beeinflussung der Zivilbevölkerung resultiere. Gemeinsam ist den verschiedenen 

Ansichten jedoch, dass der urbane Gemeinschaftsgarten insgesamt als ein potentieller Gegenpol zu 

einer rein kapitalistischen Ausrichtung der gesellschaftlichen Teilbereiche verstanden wird und dass 

durch ihn Alternativen sichtbar gemacht werden können. Wie bereits hinlänglich erläutert, ergeben 

sich somit direkte Parallelen zu den Explikationen von Claire Nettle (2014).182 

Der Orientierungsrahmen, der mit dem Titel „Ein Recht auf Stadt“ überschrieben werden kann, 

weist ähnlich starke Parallelen zu der Explorationsstudie auf. Bereits in Kapitel 4.2.1 ist deutlich 

geworden, dass der urbane Gemeinschaftsgarten als Kehrseite zu einer rein monetär ausgerichteten 

Stadtentwicklung verstanden wird. Die Forderung einer sogenannten „Mitstadtentwicklung“, die es 

allen Interessierten ermöglichen soll, die zukünftige Gestaltung des urbanen Raumes 

mitzubestimmen, und eine nachhaltige Stadtentwicklung ausgehend vom Gemeinschaftsgarten zu 

fördern, findet sich indes auch in der zweiten Forschungsphase wieder. Ein neuer Erklärungsfaktor ist 

jedoch die Idee, mit den urbanen Garteninitiativen Freiräume zu generieren, in denen sich Menschen 

nicht nur austauschen, sondern auch vernetzen können.183 Mit dem Ziel - durch die Gärten öffentlich 

verfügbare Kommunikations- und Vernetzungsräume zu schaffen – verbinden die Befragten die Idee, 

dass die öffentliche Sichtbarkeit ihrer Projekte besonders relevant sei.184  

                                                             
182 Für weitere Informationen zu dem Thema Urban Gardening als sozialer Aktivismus siehe auch Kapitel 2.2, 
Kapitel 3.3 sowie Kapitel 6.3 dieser Arbeit. 
183 Besonders interessant erweist sich in diesem Zusammenhang die Parallele zum Selbstverwirklichungsmilieu 
nach Gerhard Schulze (2000), da die Repetition der sogenannten Samen-Metapher auf die Idee einer 
zielgerichteten Entwicklung verweist (Siehe dazu auch Kapitel 6.2). Sehr vereinfacht ausgedrückt: Werden 
durch die flächendeckende Verbreitung urbaner Gemeinschaftsgarteninitiativen die kontextuellen 
Bedingungen für die Entfaltung des inneren Kerns geschaffen, so wendet sich die Gesellschaft quasi von alleine 
zum Guten. 
184 Hier fällt im Nachhinein betrachtet eine deutliche Überschneidung zu der Frage des Interviewleitfadens, in 
welchem Verhältnis die urbanen Gemeinschaftsgärten zur Stadt stehen, auf. Obwohl diese Frage im Rahmen 
der Interviews nicht besonders erzählgenerierend wirkte, zeigt sich nun die Bedeutung des urbanen Kontextes 
in aller Deutlichkeit: Gerade im innerstädtischen Raum wird der Mangel an Freiflächen kritisiert, so dass die 
spezifischen Potentiale bezüglich einer „Mitstadtentwicklung“ insbesondere innerhalb dieser räumlichen 
Verortung verwirklichet werden können. Darüber hinaus kann gerade innerhalb dieses Kontextes eine breite 
Masse durch die öffentliche Sichtbarkeit der Gärten erreicht werden. 



218 
 

Sichtbarkeit wird darüber hinaus auch für Mechanismen der Sensibilisierung und Aufklärung als 

bedeutsamer Faktor erklärt. Sowohl in der Explorationsstudie als auch in der zweiten 

Erhebungsphase können diese als zentrale Anliegen des gärtnerischen Engagements ausgewiesen 

werden. Im Zuge dessen betonen die Befragten wiederkehrend, dass insbesondere die praktischen 

Erfahrungen, die sie selbst, aber auch BesucherInnen innerhalb des urbanen Gemeinschaftsgartens 

machen können, das Potential aufweisen, routinisierte Denk- und Handlungsmuster aufzubrechen 

und so der Reflexion zugänglich zu machen. 

Aus einer automatistischen Theorieperspektive interpretiert, verweisen derartige Schilderungen 

darauf, dass die neuartigen Erfahrungen innerhalb des Gemeinschaftsgartens – sei es nun durch den 

praktischen Umgang mit Pflanzen oder aber durch die Konfrontation mit alternativen 

Lebensentwürfen - zu einer Entautomatisierung inkorporierter Wahrnehmungs- und Denkschemata 

führen können - insbesondere dann, wenn diese für eine vollständige Dechiffrierung der im Garten 

vorgefundenen Handlungssituation nicht ausreichen und somit ein bewusstes beziehungsweise 

reflexives Agieren seitens der AkteurInnen erforderlich wird. Der Automatismus eines 

habitualisierten Klassifikationsschemas kann auf diese Weise irritiert und aufgebrochen werden. 

Diese potentielle Zersetzung des Automatismus kann schließlich Raum für Neues schaffen und 

insofern – übertragen auf die Theorie der Praxis – potentiell eine Transformation des Habitus 

evozieren. Gerade jedoch die Integration alternativer Schemata der Wahrnehmung und des Denkens 

kann mit der vorliegenden Studie nicht belegt werden.  

Aus methodologischer Perspektive überrascht dieses Forschungsdesiderat nicht. So ist im Zuge 

der Beschreibung der dokumentarischen Methode bereits darauf hingewiesen worden, dass der 

Zugang zu den unbewussten Schemata nur in der Rekonstruktion gelingen kann, da es sich um 

atheoretische und somit nicht diskursiv verfügbare Komponenten des Wissens handelt (vgl. Bohnsack 

2007). Die korrekte Durchführung der einzelnen Auswertungsschritte der dokumentarischen 

Methode würde jedoch – zumindest laut Bohnsack - einen Zugang bieten, der auch Interviewstudien 

anwendbar sei. Leider ist dies für die vorliegende Forschungsarbeit jedoch nicht zu konstatieren. So 

zeigt sich vielmehr, dass die Interviewten in der zweiten Erhebungsphase sehr wohl verbalisieren 

können, welche Veränderungen ihres Lebensstils sie seit Beginn ihrer Partizipation am urbanen 

Gemeinschaftsgarten vollzogen haben. Auf diese Weise erscheint allerdings ein Herabsinken von 

alternativen Orientierungsmustern in das Unbewusste für die hier untersuchten Fälle 

ausgeschlossen. Sind diese Prozesse somit theoretisch durchaus denkbar, lassen sie sich auf der 

Grundlage der hier vorliegenden Daten nicht belegen. 

Letztlich wurde die aus diesen Ergebnissen entwickelte These, dass eine Transformation 

habitualisierter Schemata durch die Partizipation am urbanen Gemeinschaftsgarten nicht zu 

erwarten sei und somit auch das Potential, mit den Garteninitiativen die Gesellschaft zu 



219 
 

transformieren, in Frage gestellt werden müsse, durch die Hinzunahme der Bourdieuschen 

Perspektive auf die Prämissen eines umfassenden sozialen Wandels untermauert. So erklärt 

Bourdieu, dass sozialer Wandel zur Voraussetzung habe, dass die „Art und Weise, wie Welt 

»gemacht« wird“ (Bourdieu 1992, 152) verändert werden müsse. Dies würde aufgrund der 

Verquickung aus Struktur, Habitus und Praxis allerdings bedeuten, dass eine Transformation der (Re-) 

Produktionsmechanismen des sozialen Raumes vollzogen wird. Dies würde – übertragen auf das 

untersuchte Feld - implizieren, dass die Garteninitiativen nicht nur einen Einfluss auf habituelle 

Schemata der AkteurInnen ausüben können, sondern auch, dass sie einen nachhaltigen Einfluss auf 

die Verteilungsstrukturen der unterschiedlichen Kapitalformen, welche den sozialen Raum 

strukturieren, aufweisen. Gerade in Anbetracht der Tatsache, dass die bisherigen Ergebnisse der 

Studie darauf verweisen, dass das Gärtnern in urbanen Gemeinschaftsgärten ein milieuspezifisches 

Phänomen ist, erscheint eine derartige Wirkung jedoch eher unwahrscheinlich. 

Weitere Indizien, die eine derart verhaltene Interpretation nahelegen, sind die auffallenden 

Entkopplungstendenzen zwischen den hohen ökologischen und sozialen Ansprüchen der Bewegung 

und ihrer tatsächlichen Umsetzung sowie die starken Inkonsistenzen innerhalb der 

Handlungsorientierung der AkteurInnen.185 Die Orientierung an kapitalistischen Handlungsmaximen, 

die zu einer Integration von Flexibilisierungs- und Ökonomisierungsparadigmen in die urbanen 

Gemeinschaftsgärten führt, belegt aus der hier dargelegten Theorieperspektive, dass im Verlauf der 

Habitualisierung erworbene Schemata auch innerhalb des Gartens relevant bleiben und aufgrund 

ihrer Unbewusstheit die Zielsetzung der Initiativen konterkarieren. Diese These wird zusätzlich 

dadurch untermauert, dass die beobachteten Entkopplungsmechanismen keineswegs intendiert 

werden, sondern dass sie sich vielmehr einer bewussten Planung und Steuerung  entziehen. Auf 

diese Weise wird deutlich, dass auch die These, es handele sich bei der der Orientierung an 

monetären Faktoren um eine Reaktion auf die strukturellen Erfordernisse der Umwelt urbaner 

Gemeinschaftsgarteninitiativen, um einen weiteren Aspekt ergänzt werden muss: Die (zumeist 

ungewollte) Integration kapitalistischer und neoliberaler Handlungsmaximen ist das Ergebnis 

unbewusst wirksamer Schemata, durch die gedankliche Barrieren konstituiert werden, die ein 

Verhaftet-Bleiben in althergebrachten Denk- und Handlungsmustern evoziert. 

Schlussendlich kommt die hier vorliegende Forschungsarbeit zu einem eher verhaltenen Urteil 

über die Potentiale urbaner Gemeinschaftsgärten, als Transmitter eines umfassenden sozialen 

Wandels fungieren zu können, kommen. Gleiches gilt für die Idee, dass das Phänomen selbst bereits 

                                                             
185 Wie bereits in Teilkapitel 6.3 ausgeführt, charakterisieren sich ökologische Lebensstile durch einen ihnen 
inhärenten Pluralismus (vgl. Reusswig 1994) und insofern müssen Inkonsistenzen nicht unbedingt einen 
Widerspruch zu der Entwicklung eines urbanen Lebensstils gemäß Nachhaltigkeitsparadigmen darstellen. 
Trotzdem verweisen die hier vorliegenden Beispiele aus einer praxeologischen Lesart heraus betrachtet darauf, 
dass unbewusste Schemata die Ziele urbaner Gemeinschaftsgarteninitiativen tangieren und unterwandern.  



220 
 

als Ausdruck einer bereits eingesetzten Gesellschaftstransformation zu verstehen sei. Trotzdem 

sollen die positiven Effekte nicht gänzlich negiert werden, da sie auf der Ebene der/s Einzelnen 

durchaus zu verzeichnen sind – sei es nun in Form eines Freiraumes, der zum Austausch, Erproben 

und Selbstverwirklichen einlädt oder als Ausdruck alternativer, politischer Ansprüche, die zumindest 

im Rahmen der Gärten zu gewissen Anteilen verwirklicht werden können. Indem allerdings 

Probleme, Hindernisse und Entkopplungstendenzen aufgezeigt werden und die ihnen potentiell 

zugrundeliegenden sozialen Mechanismen identifiziert werden können, werden gleichzeitig die 

Chancen für zukünftige Entwicklungen sichtbar: So ließe sich beispielsweise genauer untersuchen, 

durch welche Modi der Ansprache eine breitere Öffentlichkeit mit den urbanen 

Gemeinschaftsgarteninitiativen erreicht werden kann. Oder aber wie eine langfristige Einbindung 

unterschiedlichster AkteurInnen gelingen kann. Ohne auf diese Fragen ad hoc Antworten geben zu 

können oder aber Entwicklungspotentiale hypothetisch antizipieren zu wollen, wird die Stoßrichtung 

deutlich: Indem Grenzen ihrer Unsichtbarkeit entzogen werden, werden sie zugänglich und können 

unter Umständen verschoben werden. Und da sowohl Sensibilisierung als auch Aufklärung mit 

urbanen Gemeinschaftsgärten sehr gut zu erreichen ist, soll auch ihr gesellschaftliches 

Transformationspotential nicht gänzlich negiert werden:  

 „Ich sehe das immer so mit These, Antithese, Synthese. Also dass, These, Antithese und wenn sie 

[die Grundidee des Urban Gardening] die Antithese liefert, was weiß ich, zum bürgerlich 

kapitalistischen Leben, konsumieren, wirtschaften, Lebensmittelproduktion, dann ist das, was wir 

hier jetzt haben […] und bei vielen anderen, ist dann vielleicht die Synthese, ne? Oder, naja, es ist 

was dazwischen und noch mal was Neues, was daraus erwächst, vielleicht kann man’s so fassen. 

Und dann damit ist es ja auch gut, ne?“ (P12) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



222 
 

8. Literaturverzeichnis 

Armstrong, Donna (2000): A survey of community gardens in upstate New York: Implications for 

health promotion and community development. In: Health and Place (6), S. 319-327. 

Baier, Andrea; Biesecker, Adelheid (2010): Ökonomie für das Leben. In: Politische Ökologie 2010 

(121-122), S. 55-57. 

Baier, Andrea; Müller, Christa; Werner, Karin (2011): Wovon Menschen leben. Arbeit, Engagement 

und Muße jenseits des Marktes. München: oekom. 

Baier, Andrea (2010): Urbane Subsistenz als Teil nachhaltiger Gesundheitsförderung. In: Eberhard 

Göpel und Gesundheitsakademie e.V. (Hg.): Nachhaltige Gesundheitsförderung. Frankfurt a. M.: 

Marbuse, S. 240-257. 

Baier, Andrea (2012a): Subsistenz reloaded. In: Factory - Magazin für nachhaltiges Wirtschaften 2012 

(3), S. 33-39. 

Baier, Andrea (2012b): Selbermachen statt Konsumieren. Zur überraschenden Wiederkehr der 

Subsistenz. Online verfügbar unter http://www.linksnet.de/de/artikel/27658 (zuletzt geprüft: 

28.04.2015). 

Baier, Andrea (2012c): Urbane Landwirtschaft und Stadtentwicklung. Die Nachbarschaftsgärten in 

Leipzig. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. 

Baumgart, Franzjörg (2004): Pierre Bourdieu. Sozialisation als Habitualisierung. In: Franzjörg 

Baumgart (Hrsg.): Theorien der Sozialisation. Erläuterungen - Texte - Arbeitsaufgaben. 3. Aufl. Bad 

Heilbrunn: Julius Klinkhardt KG, S. 199-205. 

Baur, Nina (2013): Der Verbraucher und die Rolle des Konsums auf modernen Massenmärkten. 

Online verfügbar unter http://soziologie.de/blog/?p=1110 (zuletzt geprüft 23.05.2017).  

Beck, Ulrich; Lau, Christoph (2004): Entgrenzung erzwingt Entscheidung: Was ist neu an der Theorie 

reflexiver Modernisierung? In: Beck, Ulrich; Lau, Christoph (Hrsg.): Entgrenzung und Entscheidung. 

Was ist neu an der Theorie reflexiver Modernisierung? Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 13 – 61. 

Beilin, Ruth; Hunter, Ashlea (2011): Co-constructing the sustainable city: how indicators help us 

"grow" more than just food in community gardens. In: Local Environment 16 (6), S. 523-538. 

Bennholdt-Thomsen, Veronika (2012): Ökonomie des Gebens. Wohlstand durch Subsistenz. In: 

Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, 

S. 252-265. 

Beraldi, Claudio, Giancarlo Corsi, Elena Esposito (1997): Glossar zu Niklas Luhmanns Theorie sozialer 

Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Bierwirth, Maik (2010): …Jenseits geplanter Prozesse. Einleitendes und Methodisches. In: Maik 

Bierwirth, Oliver Leistert und Renate Wieser (Hg.): Ungeplante Strukturen. Tausch und Zirkulation. 

München: Fink. 



223 
 

Bläser, Kerstin; Fox-Kämper, Rundrid; Rawak, Myriam; Wilhelm, Gottfried; Danielzyk, Rainer; 

Funke, Linda; Sondermann, Martin (2012): Urbanes Grün in der integrierten Stadtentwicklung. 

Strategien, Projekte, Instrumente. Unter Mitarbeit von Markus Wiechert und Roswitha Penczek. 

Ministerium für Bauen, Wohnen, Stadtentwicklung und Verkehr des Landes Nordrhein-Westfalen. 

Düsseldorf. Online verfügbar unter 

http://www.mbwsv.nrw.de/quartiersentwicklung/leitfaeden/urbanes-gruen/Urbanes_Gruen.pdf, 

zuletzt geprüft am 30.11.2015. 

Bohn, Katrin; Viljoen, André (2012): Produktive Stadtlandschaft. Über ungewöhnliche Verbindungen 

von Stadt und Ernährung. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in 

die Stadt. München: oekom, S. 150-159. 

Bohnsack, Ralf (2007): Typenbildung, Generalisierung und komparative Analyse: Grundprinzipien der 

dokumentarischen Forschungspraxis. In: Ralf Bohnsack, Iris Nentwing-Gesemann, Arnd-Michael Nohl 

(Hrsg.): Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Wiesbaden: VS, S. 225 – 253. 

Bohnsack, Ralf (2008): Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden. 

Stuttgart, UTB. 

Borgstedt, Silke (2012): Das Paradies vor der Haustür. Die Ursprünger einer Sehnsucht aus der 

Perspektive soziokultureller Trendforschung. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die 

Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 118-125. 

Bourdieu, Pierre ( 1974): Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1985a): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1985b): Sozialer Raum und Klassen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1989): Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung des Intellektuellen. Berlin: 

Wagenbach. 

Bourdieu, Pierre (1992a): Die verborgenen Mechanismen der Macht. Schriften zu Politik und Kultur. 

Hamburg: VSA. 

Bourdieu, Pierre (1992b): Rede und Antwort. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1997): Meditations pascaliennes. Prais: Seul. (Zitiert in deutscher Übersetzung aus 

Krais, Beate; Gunter Gebauer (2002): Habitus. Bielefeld: transcript, S. 61f.) 

Bourdieu, Pierre (2011): Kunst und Kultur. Zur Ökonomie symbolischer Güter. Schriften zur 

Kultursoziologie 4. Konstanz: UVK. 

Bourdieu, Pierre; Loic J. D. Wacquant (2013): Reflexive Anthropologie. 3. Aufl. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp. 

Böhm, Andreas (2010): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 1 / These 3: Für die ungeplante Strukturentstehung in der Gesellschaft stellt 



224 
 

Adam Smiths ,unsichtbare Hand‘ die wahrscheinlich einflussreichste Denkfigur dar. An ihr lassen sich 

grundsätzliche Problematiken sozialer Automatismen zeigen. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, 

Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 17 – 36. 

Brauerhoch, Annette; Norbert Otto Eke; Renate Wieser; Anke Zechner (2014): Entautomatisierung. 

Zur Einleitung. In: Annette Brauerhoch, Norbert Otto Eke, Renate Wieser und Anke Zechner (Hg.): 

Entautomatisierung. Schriftenreihe des Graduiertenkollegs »Automatismen«. München: Fink, S. 9-16. 

Brückner, Heike (2012): Schrumpfende Städte - wachsende Freiräume?Die Vision vom »Urbanen 

Gartenreich«. Zur Erfindung neuer Urbanitäten in Zeiten sinkender Bevölkerung: der Fall von Dessau. 

In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: 

oekom, S. 190-203. 

Bublitz, Hannelore (2010a): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen 

von Automatismen. Teil 1 / These 2: Automatismen beinhalten einen qualitativen Sprung: Aus der 

wiederholten Einschleifung durch Übung entsteht – paradoxerweise – gerade das Neue: spielerisch – 

mühelose Perfektion. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler 

(Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 17 – 36. 

Bublitz, Hannelore (2010b): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen 

von Automatismen. Teil 1 / These 4: Automatismen formieren Subjekte. In: Bublitz, Hannelore, 

Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 17 – 

36. 

Bublitz, Hannelore; Roman Marek; Steinmann Christina L.; Winkler, Hartmut (2010a): Einleitung. In: 

Hannelore Bublitz, Roman Marek, Christina L. Steinmann und Hartmut Winkler (Hrsg.): 

Automatismen. München: Fink, S. 9-16. 

Bublitz, Hannelore; Irina Kaldack; Theo Röhle; Hartmut Winkler (2010b): Einleitung. In: Hannelore 

Bublitz, Irina Kaldack, Theo Röhle und Hartmut Winkler (Hrsg.): Unsichtbare Hände. Automatismen in 

Medien-, Technik- und Diskursgeschichte. München: Fink, S. 9 -19. 

Bundeszentrale für politische Bildung (2017): Folgen der Arbeitslosigkeit. Online verfügbar unter: 

http://www.bpb.de/politik/innenpolitik/arbeitsmarktpolitik/54992/folgen-der-arbeitslosigkeit?p=all 

(zuletzt geprüft: 03.05.2017). 

Certomà, Chiara (2011): Critical urban gardening as a post-environmentalist practice. In: Local 

Environment: The International Journal of Justice and Sustainability 16 (10), S. 977-987. Online 

verfügbar unter http://dx.doi.org/10.1080/13549839.2011.592181, zuletzt geprüft am 14.10.2015. 

Clavin, Alma Anne (2011): Realising ecological sustainability in community gardens: a capability 

approach. In: Local Environment: The International Journal of Justice and Sustainability 16 (10), S. 

945-962. Online verfügbar unter http://dx.doi.org/10.1080/13549839.2011.627320, zuletzt geprüft 

am 16.10.2015. 

Conradi, Tobias (2010): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 3 / These 12: Automatismen wirken innerhalb von Diskursen. Ein Beispiel für 

diskursive Automatismen ist das Konzept der ,Naturalisierung‘. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, 

Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 231 - 254. 



225 
 

Conradi, Tobias (2014): Breaking News. Automatismen in der Repräsentation von Krisen- und 

Katastrophenereignissen. München: Fink. 

Conradi, Tobias; Heike Derwanz; Florian Muhle (2011): Strukturentstehung durch Verpflechtung - 

Zur Einleitung. In: Tobias Conradi, Heike Derwanz und Florian Muhle (Hg.): Strukturentstehung durch 

Verpflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen. München: Fink, S. 9-19. 

Conradi, Tobias; Gisela Ecker; Norbert Otto Eke; Florian Muhle (2012): Einleitung. In: Tobias 

Conradi, Gisela Ecker, Norbert Otto Eke und Florian Muhle (Hg.): Schemata und Praktiken. München: 

Fink, S. 9-13. 

Dams, Carmen (2012): Gärten gehören zur Stadt! Zur städtebaulichen Relevanz der urbanen 

Landwirtschaft. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. 

München: oekom, S. 160-172. 

Degele, Nina (2002): Einführung in die Techniksoziologie. München: Fink. 

Derwanz, Heike (2014): Nach allen Regeln der Kunst? Entautomatisierungsstrategien vor ihrem 

Scheitern auf dem Markt. In: Annette Brauerhoch, Norbert Otto Eke, Renate Wieser und Anke 

Zechner (Hg.): Entautomatisierung. Schriftenreihe des Graduiertenkollegs »Automatismen«. 

München: Fink, S. 291-306. 

Dirksmeier, Peter (2009): Urbanität als Habitus. Zur Sozialgeographie städtischen Lebens auf dem 

Land. Bielefeld: transcript. 

Ebrecht, Jörg (2002): Die Kreativität der Praxis. Überlegungen zum Wandel von Habitusformationen. 

In: Jörg Ebrecht und Frank Hillebrandt (Hg.): Bourdieus Theorie der Praxis. Erklärungskraft - 

Anwendung - Perspektiven. Wiesbaden: VS, S. 225-241. 

Eke, Norbert Otto, Lioba Foit, Timo Kaerlein, Jörn Künsemöller (2014): Logiken strukturbildender 

Prozesse. Automatismen. In: Norbert Otto Eke, Lioba Foit, Timo Kaerlein, Jörn Künsemöller (Hrsg.): 

Logiken strukturbildender Prozesse. Automatismen. München: Fink, S. 9 – 15. 

Firth, Chris; Maye, Damian; Pearson, David (2011): Developing "community" in community gardens. 

In: Local Environment: The International Journal of Justice and Sustainability 16 (6), S. 555-568. 

Online verfügbar unter http://dx.doi.org/10.1080/13549839.2011.586025, zuletzt geprüft am 

15.10.2015. 

Flick, Uwe (2007): Qualitative Sozialforschung. Eine Einführung. Reinbek, Rowohlt. 

Friedrichs, Jürgen (2000): Gentrification. In: Hartmut Häußermann (Hrsg.): Großstadt. Soziologische 

Stichworte. Opladen: Leske & Budrich, S.57–66. 

Fromm, Erich (2009): Haben oder Sein. München, dtv. 

Garfinkel, Harold (1973): Studien über die Routinegrundlagen von Alltagshandeln. Auszug aus 

Garfinkel (1967): Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs, NJ: Prentice – Hall. In: Heinz 

Steinert (Hrsg.): Symbolische Interaktion. Arbeiten zu einer reflexiven Soziologie. Stuttgart: Klett. S. 

280 – 293. 



226 
 

Glover, Travor D. (2004): Social Capital in the Lived Experience of Community Gardeners. In: Leisure 

Sciences (26), S. 143-162. Online verfügbar unter 10.1080/01490400490432064, zuletzt geprüft am 

15.10.2015. 

Graduiertenkolleg Paderborn (GK Paderborn) (2011): Automatismen - Kulturtechnicken zur 

Reduzierung von Komplexität. Fortsetzungsantrag. 

Gruhlich, Julia (2016): Transnationale Unternehmen und Geschlecht. Eine praxeologische 

Organisationsanalyse. Wiesbaden. VS.Hartfield & Henderson 2008 

Hartsfield, Kimberly; Henderson, Bethany Ruben (2008): Is Getting into the Community Garden 

Business a Good Way to Engage Citizens in Local Government? In: National Civic Review 98 (4), S. 12-

17, zuletzt geprüft am 07.10.2015. 

Heather, L. Knizhnik (2012): The Environmental Benefits of Urban Agriculture on Unused, 

Impermeable and Semi-Permeable Spaces in Major Cities with a Focus on Philadelphia, PA. Hg. v. 

University of Pennsylvania. Department of Earth and Environmental Science. Pennsylvania. Online 

verfügbar unter http://repository.upenn.edu/mes_capstones/46, zuletzt geprüft am 27.11.2015. 

Heistinger, Andrea (2012): Leben von Gärten. Warum urbane Gärten wichtig sind für 

Ernährungssouveränität, Eigenmacht und Sortenvielfalt. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. 

Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 305-318. 

Held, Martin (2012): Peak Oil und die Krise der Böden - urbane Nutzgärten und ihr Beitrag zu einer 

postfossilen Gesellschaft. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in 

die Stadt. München: oekom, S. 292-304. 

Helfferich, Cornelia (2005): Die Qualität qualitativer Daten. Manual für die Durchführung qualitativer 

Interviews. Wiesbaden: VS. 

Henning, Marina, Steffen Kohl (2011): Rahmen und Spielräume sozialer Beziehungen. Zum Einfluss 

des Habitus auf die Herausbildung von Netzwerkstrukturen. Wiesbaden: VS. 

Hitzler, Roland (1998): Poststraditionale Vergemeinschaftung: Über neue Formen der Sozialbindung. 

Berliner Debatte Initial, 9 (1), 81–89. 

Holland, Leigh (2004): Diversity and Connections in Community Gardens: a contribution to local 

sustainability. In: Local Environment: The International Journal of Justice and Sustainability 3 (9), S. 

285-305. 

Huhn, Patrick (2013): Mit Spaten, Pflanzen und Visionen. Die globale und lokale Guerilla-Gardening-

Bewegung. In: Bosshard, Thomas Döhling, Jan-Dirk, Rebecca Janisch, Mona Motakef, Angelika 

Münter und Alexander Pellnitz (Hg.): Sehnsuchtsstädte. Auf der Suche nach lebenswerten urbanen 

Räumen. Bielefeld: transcript, S. 157-174. 

Krais, Beate; Gunter Gebauer (2002): Habitus. Bielefeld: transcript. 

Kreinecker, Petra (2002): Städtische Landwirtschaft in Bolivien: Eine weibliche Subsistenzstrategie. 

Unter Mitarbeit von Petra Becker und Julia Kemna. In: Elizabeth Meyer-Renschhausen, Renate Müller 



227 
 

und Petra Becker (Hg.): Die Gärten der Frauen. Zur sozialen Bedeutung von Kleinslandwirtschaft in 

Stadt und Land weltweit. Herbolzheim: Centaurus Verlags-GmbH & Co. KG, S. 46-58. 

Kropp, Cordula (2012): Gärtner(n) ohne Grenzen: Eine Politik des »Sowohl-als-auch« urbaner 

Gärten? In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. 

München: oekom, S. 76-87. 

Krummacher, Michael (2003): Soziale Stadt, Sozialraumorientierung, Quatiersmanagement: 

Revitalisierung lokaler Sozialpolitik oder lokalpolitisch flankierter Sozialstaatsumbau? In: Neue Praxis 

(6), S. 569-584. 

Lamnek, Siegfried (2005): Qualitative Sozialforschung. 4. Aufl. Weinheim: Beltz. 

Lange, Bastian (2013): Neue Orte des Städtischen durch Soziale Innovationen. In: Bosshard, Thomas 

Döhling, Jan-Dirk, Rebecca Janisch, Mona Motakef, Angelika Münter und Alexander Pellnitz (Hg.): 

Sehnsuchtsstädte. Auf der Suche nach lebenswerten urbanen Räumen. Bielefeld: transcript, S. 175-

195. 

Latour, Bruno (2010): An Attempt at a “Compositionist Manifesto”. In: New Literary History 2010: 41, 

S. 471 – 490. 

Leistert, Oliver (2010): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 2 / These 5: Automatismen werfen das Problem der Beobachterin auf. Hiermit 

sind weitreichende epistemologische Fragen verbunden. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, 

Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 99 - 126. 

Liebsch, Katharina (2006) Identität und Habitus. In: Korte, Hermann, Bernhard Schäfers (Hg.): 

Einführung in Hauptbegriffe der Soziologie. Wiesbaden: VS, S. 67 – 84. 

Lohrberg, Frank (2012): Agrarfluren und Stadtentwicklung. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. 

Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 140-149. 

Löw, Martina (2015): Raumsoziologie. 8. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Manhood, Craig; Cameron, Jenny; Pomfrett, Jamie (2011): Bodily learning for a (climate) changing 

world: registering differences through performative and collective research. In: Local Environment: 

The International Journal of Justice and Sustainability 16 (6), S. 493-508. Online verfügbar unter 

http://dx.doi.org/10.1080/13549839.2011.573473, zuletzt geprüft am 13.10.2015. 

Mannheim, Karl (1995): Ideologie und Utopie. Frankfurt a. M., Klostermann. 

Marek, Roman (2010a): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 2 / These 6: Von Automatismen kann man nur dann sprechen, wenn keine 

äußeren Zwänge vorliegen. Automatismen brauchen mögliche Alternativen. In: Bublitz, Hannelore, 

Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 99 - 

126. 

Marek, Roman (2010b): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 3 / These 17: Automatisierungen lassen sich ent-automatisieren. Automatismen 

hingegen scheinen sich ihrer Entautomatisierung fortwährend zu entziehen. In: Bublitz, Hannelore, 



228 
 

Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 231 

- 254. 

Merton, Robert K.; Kendall, Particia L. (1979): Das fokussierte Interview. In: Christel Hopf und Elmar 

Weingarten (Hg.): Qualitative Sozialforschung. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 171-204. 

Meuser, Michael (2007): Repräsentation sozialer Strukturen im Wissen. Dokumentarische Methode 

und Habitusrekonstruktion. S. 209 – 224. 

Meyer-Renschhausen, Elizabeth (2002): Weibliche Ökonomie. Kleinlandwirtschadt und Gärten als 

„weibliche“ Ökonomie. Eine Einführung. In: Elizabeth Meyer-Renschhausen, Renate Müller und Petra 

Becker (Hg.): Die Gärten der Frauen. Zur sozialen Bedeutung von Kleinslandwirtschaft in Stadt und 

Land weltweit. Herbolzheim: Centaurus Verlags-GmbH & Co. KG, S. 1-16. 

Motakef, Mona; Münter, Angelika (2013): Sehnsuchtspraktiken: Einführende Überlegungen zu 

einem „sensibilisierenden Konzept". In: Bosshard, Thomas Döhling, Jan-Dirk, Rebecca Janisch, Mona 

Motakef, Angelika Münter und Alexander Pellnitz (Hg.): Sehnsuchtsstädte. Auf der Suche nach 

lebenswerten urbanen Räumen. Bielefeld: transcript, S. 135-140. 

Morstein, Jennifer (2016): Urbane Gemeinschaftsgärten als Heterotopien im Städtischen Raum. 

Möglichkeiten der Realisierung von Utopien aus Sicht der Automatismenforschung. In: 

Soziologiemagazin 01/16. Online verfügbar unter: 

https://f.hypotheses.org/wpcontent/blogs.dir/718/files/2016/06/SozMag_eJournal_Utopien_Realita

eten.pdf (zuletzt geprüft 23.05.2017) 

Muhle, Florian (2010): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 2 / These 10: Die Auseinandersetzung mit Emergenz-Konzepten kann wesentlich 

dazu beitragen, den Begriff der Automatismen zu schärfen. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, 

Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 99 - 126. 

Müller, Christa (2004): Moderne und Repräsentationsformen des Selbst. Anmerkungen zur Logik der 

Nachhaltigkeit aus soziologischer Perspektive. In: Joachimsen S. Knoblauch (Hg.): 

Lebensweltökonomie. Bielefeld: transcript, S. 149-162. Zitiert nach: 

http://anstiftung.de/jdownloads/Publikationen/Christa_Mueller/nachhaltigkeit_und_moderne.pdf, 

zuletzt geprüft: 09.12.2015. 

Müller, Christa (2011): Guerilla Gardening und andere Strategien der Aneignung des städtischen 

Raums. In: Malte Bergmann und Bastian Lange (Hg.): Eigensinnige Geographien. Städtische 

Raumaneignungen als Ausdruck gesellschaftlicher Teilhabe. Wiesbaden: VS, S. 281-288. 

Müller, Christa (2012): Urban Gardening. Grüne Signaturen neuer urbaner Zivilisation. In: Christa 

Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 22-

53. 

Müller, Christa (2014): Reiche Ernte in Gemeinschaftsgärten. Beim Urban Gardening findet der Homo 

Oeconomicus sein Korrektiv. In: Silke Helferich und Heinrich Böll Stiftung (Hg.): Commons. Für eine 

neue Politik jenseits von Markt und Staat. Bielefeld: transcript, S. 267-272. 



229 
 

Müller, Christa (2015): Urbane Akteure mit modernem Naturverständnis. In: Heike Leitschuh, Gerd 

Michelsen, Udo E. Simonis, Jörg Sommer und von Weizsäcker, Ernst U. (Hg.): Das Jahrbuch Ökologie. 

Stuttgart: S. Hirzel, S. 94-99. 

Nentwing-Gesemann, Iris (2007): Die Typenbildung der dokumentarischen Methode. In: Ralf 

Bohnsack, Iris Nentwing-Gesemann, Arnd-Michael Nohl (Hrsg.): Die dokumentarische Methode und 

ihre Forschungspraxis. Wiesbaden: VS, S. 277 – 302. 

Nettle, Claire (2014): Community Gardening as Social Action. Burlington, Farnham: Ashgate. 

Nohl, Arnd-Michael (2007): Komparative Analyse: Forschungspraxis und Methodologie 

dokumentarischer Interpretation. In: Ralf Bohnsack, Iris Nentwing-Gesemann, Arnd-Michael Nohl 

(Hrsg.): Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Wiesbaden: VS, S. 255 – 276 

Nohl, Arnd-Michael (2009): Interview und dokumentarische Methode. Anleitungen für die 

Forschungspraxis. Wiesbaden. VS. 

Peach, Niko; Müller, Christa (2012): Suffizienz und Subsistenz. Wege in eine 

Postwachstumsökonomie am Beispiel von »Urban Gardening«. In: AgrarBündnis (Hg.): Der kritische 

Agrarbericht. Schwerpunkt: Zusammen arbeiten für eine andere Landwirtschaft. Hamm: ABL, S. 148-

152. 

Peach, Niko (2012): Perspektiven einer Postwachtumökonomie. Fremdversorgung oder urbane 

Subsistenz. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. 

München: oekom, S. 88-103. 

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der 

bürgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Reuterberg, Hanno (2012): Das Glück ist grün. Was gibt uns der Garten? Ausgerechnet im digitalen 

Zeitalter erblüht die Lust am Pflanzen und Ernten. In: Zeit Online. Online verfügbar unter 

http://www.zeit.de/2012/22/Garten, zuletzt geprüft am 03.10.2015. 

Reusswig, Fritz (1994): Lebensstile und Ökologie. Gesellschaftliche Pluralisierung und 
alltagsökologische Entwicklung unter besonderer Berücksichtigung des Energiebereichs. In: Institut 
für sozial-ökologische Forschung (Hrsg.): Sozial-ökologische Arbeitspapiere Nr. 43, Frankfurt a.M.: 
Verlag für interkulturelle Kommunikation. 

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp. 

Rosol, Marit (2006): Gemeinschaftsgärten in Berlin. Eine qualitative Untersuchung zu Potenzialen 

und Risiken bürgerschaftlichen Engagements im Grünflächenbereich vor dem Hintergrund des 

Wandels von Staat und Planung. Berlin: Mensch und Buch Verlag. 

Rosol, Marit (2010): Public Participation in Post-Fordist Urban Green Sprace Governance: The Case of 

Community Gardens in Berlin. In: International Journal of Urban and Regional Research 34 (3), S. 548-

563. 

 



230 
 

Rosol, Marit (2011): Community Volunteering as Neoliberal Strategy? Green Space Production in 

Berlin. In: Antipode 44 (1). 

Schäfer, Rita (2002): Hausgärten und Gartengruppen von Frauen in Zimbabwe und Sierra Leone. In: 

Elizabeth Meyer-Renschhausen, Renate Müller und Petra Becker (Hg.): Die Gärten der Frauen. Zur 

sozialen Bedeutung von Kleinslandwirtschaft in Stadt und Land weltweit. Herbolzheim: Centaurus 

Verlags-GmbH & Co. KG, S. 99-110. 

Scherhorn, Gerhard (2012): Auf eigenen Füßen stehen. In: Factory - Magazin für nachhaltiges 

Wirtschaften (3), S. 17-22. 

Scheve, Jan (2014): Ort, Raum und Vergemeinschaftung in einem urbanen Gartenprojekt auf dem 

Tempelhofer Feld in Berlin. Forschungszentrum Nachhaltigkeit Universität Bremen. Bremen (Artec 

Paper, 202). Online verfügbar unter http://www.uni-

bremen.de/fileadmin/user_upload/single_sites/artec/202_paper.pdf. (zuletzt geprüft: 28.04.2015). 

Schmelzkopf, Karen (2002): Incommensurability, Land Use, and the Right to Space: Community 

Gardens in New York City. In: Urban Geography 23 (4). 

Smith, Neil (1996): The New Urban Frontier. Gentrification and the revanchist city. New York: 

Routledge. 

Schneickert, Christian (2013): Die Wurzeln von Bourdieus Habituskonzept in der Phänomenologie 

Edmund Husserls. In: Lenger, Alexander, Christian Schneickert, Florian Schumacher (Hg.): Pierre 

Bourdieus Konzeption des Habitus: Grundlagen, Zugänge, Forschungsperspektiven. Wiesbaden: VS, S. 

75-89. 

Schulze, Gerhard (2000): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. 8. Aufl. New York: 

Campus. 

Schreier, Margrit; Schmitz-Justen, Felix; Diederich, Adele; Lietz, Petra; Winkelhage, Jeanette; Heil, 

Simone (2008): Sampling in qualitativen Untersuchungen: Entwicklung eines Stichprobenplanes zur 

Erfassung von Präferenzen unterschiedlicher Stakeholdergruppen zu Fragen der Priorisierung 

medizinischer Leistungen. Online verfügbar: http://www.priorisierung-in-der-

medizin.de/documents/FOR655_Nr12_Adele_final.pdf (zuletzt geprüft: 02.06.2017). 

Schwingel, Markus (2005): Pierre Bourdieu zur Einführung. Hamburg: Junius. 

Stiftungsgemeinschaft anstiftung und ertomis (2015): Die urbanen Gemeinschaftsgärten im 

Überblick. Online verfügbar: http://anstiftung.de/urbane-gaerten/gaerten-im-ueberblick (zuletzt 

geöffnet: 28.04.2015). 

Stiftungsgemeinschaft anstiftung und ertomis (2015): Medienecho. Online verfügbar: 

http://anstiftung.de/urbane-gaerten/medienecho (zuletzt geöffnet: 28.04.2015). 

Stocker, Laura; Barnett, Kate (1998): The significance and praxis of community-based sustainability 

projects: community gardens in Western Australia. In: Local Environment, 3(2), 179–188. 

Stone, Edie (2002): Community Gardening in New York wird zur politischen Bewegung. Unter 

Mitarbeit von Gert Gröning. In: Elizabeth Meyer-Renschhausen, Renate Müller und Petra Becker 



231 
 

(Hg.): Die Gärten der Frauen. Zur sozialen Bedeutung von Kleinslandwirtschaft in Stadt und Land 

weltweit. Herbolzheim: Centaurus Verlags-GmbH & Co. KG, S. 159-188. 

Streiffeler, Friedhelm (2002): Landwirtschaft als Überlebensstrategie in afrikanischen Städten. In: 

Elizabeth Meyer-Renschhausen, Renate Müller und Petra Becker (Hg.): Die Gärten der Frauen. Zur 

sozialen Bedeutung von Kleinslandwirtschaft in Stadt und Land weltweit. Herbolzheim: Centaurus 

Verlags-GmbH & Co. KG, S. 71-84. 

Treibel, Annette (1997): Einführung in soziologische Theorien der Gegenwart. Kultur, Ökonomie, 

Politik und der Habitus der Menschen (Bourdieu). 3. Aufl. Wiesbaden: VS. 

Turner, Bethany (2011): Embodied connections: sustainability, food systems and community 

gardens. In: Local Environment 16 (6), S. 509-522. Online verfügbar unter 

http://dx.doi.org/10.1080/13549839.2011.569537, zuletzt geprüft am 14.10.2015. 

Turner, Bethany; Henryks, Joanna; Pearson, David (2011): Community Gardens: sustainability, 

health and inclusion in the city. In: Local Environment: The International Journal of Justice and 

Sustainability 16 (6), S. 489-492. 

Twickel, Christoph (2011): Gentrifidingsbums oder eine Stadt für alle. Hamburg: Edition Nautilus. 

United Nations (1992): AGENDA 21. Konferenz der Vereinten Nationen für Umwelt und Entwicklung. 

Online verfügbar unter http://www.un.org/depts/german/conf/agenda21/agenda_21.pdf , zuletzt 

geprüft 09.12.2015. 

von der Haide, Ella; Halder, Severin; Jahnke, Julia; Mees, Carolin (2012): Guerilla Gardening und 

andere politische Gartenbewegungen. Eine globale Perspektive. In: Christa Müller (Hg.): Urban 

Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 266-278. 

von der Haide, Ella (2014): Die neuen Gartenstädte. Urbane Gärten, Gemeinschaftsgärten und Urban 

Gardening in Stadt- und Freiluftplanung. Internationale Best Practice Beispiele für kommunale 

Strategien im Umgang mit Urbanen Gärten. Online verfügbar unter http://www.urban-

gardening.eu/wp-content/uploads/2014/11/ella_v_d_haide.pdf, zuletzt geprüft am 09.10.2015. 

Voß, G. Günter (1998): Die Entgrenzung von Arbeit und Arbeitskraft. In: Bolte, Karl et al. (Hg.): 

Mitteilungen aus der Arbeitsmarkt- und Berufsforschung. Stuttgart / Berlin / Köln / Mainz: Verlag W. 

Kohlhammer, 473 - 486. 

Wagner, Hans-Josef (2003): Kultur – Sozialität – Subjektivität. Konstitutionstheoretische Defizite im 

Werk Pierre Bourdieus. In: Rehbein, Boike, Hermann Schwengel, Gernot Saalmann (Hg.): Pierre 

Bourdieus Theorie des Sozialen. Probleme und Perspektiven. Konstanz: UVK, S. 203-230. 

Weber, Andreas (2012): Der Garten als Lebenserhaltung oder warum Natur in der Stadt wichtig ist. 

In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. München: 

oekom, S. 236-249. 

Werner, Karin (2012): Eigensinnige Beheimatungen. Gemeinschaftsgärten als Orte des Widerstands 

gegen die neoliberale Ordnung. In: Christa Müller (Hg.): Urban Gardening. Über die Rückkehr der 

Gärten in die Stadt. München: oekom, S. 54-75. 



232 
 

Winkler, Hartmut (2010a): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 2 / These 9: Automatismen sind Technik und haben einen privilegierten Bezug 

auf Technologie. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler 

(Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 99 - 126. 

Winkler, Hartmut (2010b): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 2 / These 8: Es gibt eine spezifische Opazität des Handelns, und Handlungen 

haben unintendierte Folgen. Beides ist relevant für ein Verständnis der Automatismen. In: Bublitz, 

Hannelore, Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: 

Fink, S. 99 - 126. 

Winkler, Hartmut (2010c): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 3 / These 13: Automatismen haben einen engen Bezug zu Wiederholung, zur 

Gewohnheit und zur Schemabildung. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, Christina L. Steinmann, 

Hartmut Winkler (Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 231 - 254. 

Winkler, Hartmut (2010d): Thesenbaukasten zu Eigenschaften, Funktionsweisen und Funktionen von 

Automatismen. Teil 1 / These 1: Automatismen stehen in Spannung zum freien Willen, zu Kontrolle 

und Selbstkontrolle. In: Bublitz, Hannelore, Roman Marek, Christina L. Steinmann, Hartmut Winkler 

(Hg.): Automatismen. München: Fink, S. 17 – 36. 

Wißmann, Constantin (2014): Stadtluft macht Blei. In: enorm - Wirtschaft für den Menschen. Online 

verfügbar unter 

http://www.spiegel.de/wirtschaft/urbangardeningdieversorgungderstaedteneuorganisierena970305

., zuletzt geprüft am 30.09.3015. 

Zimmermann, H. D. (2004): Die feinen Unterschiede, oder: Die Abhängigkeit aller Lebensäußerungen 

vom sozialen Status. Ein Gespräch mit dem französischen Soziologien Pierre Bourdieu. In: Baumgart, 

Franzjörg (Hg.): Theorien der Sozialisation. Erläuterungen - Texte - Arbeitsaufgaben. 3. Aufl. Bad 

Heilbrunn: Julius Klinkhardt KG, S. 206-2015. 

 

Bildnachweise 

Baier, Andrea; Müller, Christa; Werner, Karin (2013): Stadt der Commonisten: Neue urbane Räume 

des Do it Yourself. Bielefeld: transcript. Online verfügbar unter: http://www.transcript-verlag.de/978-

3-8376-2367-3/stadt-der-commonisten, zuletzt geprüft: 24.05.2017. 

Stiftungsgemeinschaft anstiftung und ertomis (2015): Gartenumzug. Online Verfügbar unter:  

http://anstiftung.de/do-it-yourself-lexikon/105-diy-lexikon/1162-gartenumzug, zuletzt geprüft 

09.12.2015. 

 

 

 

 



233 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



234 
 

9. Anhang 

 

Übersicht zu den untersuchten Gärten 

Explorationsphase: 

 

 

 

 

 

2. Erhebungsphase: 

 

 

 

 

 

Übersicht zu den Interviews 

Explorationsphase: 

Urbaner Gemeinschaftsgarten Interviews 

G1  P1187 

 P2 

 P3 

G2  P4 

 P5188 

G3  P6 

 P7 

 P8 

G4  P9 

 P10 

                                                             
186 Beide Gärten haben sowohl Gemeinschaftsflächen als auch Individualbeete, so dass eine eindeutige 
Unterteilung nicht möglich ist.  
187 Gemeinschaftsinterview, das mit insgesamt vier GärtnerInnen geführt wurde (Kürzel im Transkript: IW1, 
IW2, IW3, IW4). 
188 Gemeinschaftsinterview mit zwei GärtnerInnen (Kürzel im Transkript: OS, WX). 

 Lange Laufzeit  Kurze Laufzeit (max. 2 
Gartensaisons) 

 Verein gGmbH Verein186 gGmbH 

Gemeinschaftsbeete G1 G3 
    

G4 
 
G5 

 

Individualbeete G2  G6 

 Lange Laufzeit  Kurze Laufzeit (max. 3 
Gartensaisons) 

Gemeinschaftsbeete G7 
    

G9  
 
G10 

Individualbeete G8 G11 



235 
 

 P11189 

G5  P12190 

G6  P13191 

 P14 

 

2. Erhebungsphase: 

Urbaner Gemeinschaftsgarten Interviews 

G7  P15 

 P16192 

G8  P17 

 P18 

G9  P19 

G10  P20193 

 P21 

 P22 

G11  P23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
189 Gemeinschaftsinterview mit zwei GärtnerInnen (Kürzel im Transkript: DA, PÄ).  
190

 Gemeinschaftsinterview, da mit drei GärtnerInnen geführt wurde ( Kürzel im Transkript: GI, GB, DP). 
191 Gemeinschaftsinterview mit zwei GärtnerInnen (Kürzel im Transkript: EF, EM). 
192 Gemeinschaftsinterview mit drei GärtnerInnen (Kürzel im Transkript: KO, DF, VO). 
193 Gemeinschaftsinterview mit zwei GärtnerInnen (Kürzel im Transkript: WA, KÜ). 


