
Universität	Paderborn	
	
Fakultät	für	Kulturwissenschaften		
Institut	für	Katholische	Theologie		
	
	
	
	
	
	

Gott	als	Liebe	denken.		
	

Annäherungen	an	die	Trinitätstheologie	aus	der	Perspektive		
des	christlich-muslimischen	Dialogs	

	
	
	
	

Dissertationsschrift		
	
	
	
	

vorgelegt	von		
	

Katharina	Maria	Lammers	
aus	Marsberg	

	
im	März	2018	

	
	
	
	
	

	
	
Erstgutachter:	 	 Prof.	Dr.	Klaus	von	Stosch		
	

	 Institut	für	Katholische	Theologie	an	der	Fakultät	für		
		 Kulturwissenschaften	der	Universität	Paderborn	

	
	
Zweitgutachterin:	 Jun.-Prof.	Dr.	Muna	Tatari	
	

	 Seminar	für	Islamische	Theologie	an	der	Fakultät	für		
		 Kulturwissenschaften	der	Universität	Paderborn		



	

Inhaltsverzeichnis	
	

1	 Einleitung	.....................................................................................................................	4	

2	Theologiegeschichtliche	Stationen	der	Ausbildung	der		

Trinitätstheologie	......................................................................................................	13	
2.1	 Dogmengeschichtliche	Entwicklung:	von	den	ursprünglichen	

Glaubenserfahrungen	zum	trinitätstheologischen	Dogma	............................	13	
2.2	 Die	kappadokische	Trinitätstheologie	..................................................................	25	
2.3	 Augustinus	......................................................................................................................	31	

3	Kritik	aus	einer	anderen	Perspektive:	Trinität	im	Gespräch	mit	dem	

Islam	...............................................................................................................................	38	
3.1	 Koranische	Kritik	an	der	Trinitätstheologie	......................................................	38	
3.2	 Trinitätstheologie	im	8.	bis	10.	Jahrhundert	im	Dialog	mit	dem	Islam:	

Theodore	Abū	Qurrah	und	Abū	’Īsā	al-Warrāq	..................................................	52	
3.2.1	 Theodore	Abū	Qurrah:	ein	christlicher	Theologe	im	Gespräch	mit	dem	

Islam	............................................................................................................................................	53	
3.2.1.1	 Biographische	Einordnung	.......................................................................................................	53	
3.2.1.2	 Kernthesen	der	Trinitätstheologie	.......................................................................................	58	
3.2.1.3	 Zusammenfassung	.......................................................................................................................	71	

3.2.2	 Abū	’Īsā	al-Warrāq	................................................................................................................	74	
3.2.2.1	 Biographische	Einordung	.........................................................................................................	74	
3.2.2.2	 Kritik	an	der	Trinitätstheologie	.............................................................................................	77	

3.3	 Systematisierung	muslimischer	Anfragen	an	trinitarische		

	 Konzeptionen	.................................................................................................................	85	
3.3.1	 Zusammenhang	von	Hypostase	und	Attribut	...........................................................	87	
3.3.2	 Vollkommenheit	und	Zeitlosigkeit	Gottes	..................................................................	93	
3.3.3	 Möglichkeit	der	Mehrfachinstantiierung	....................................................................	96	
3.3.4	 Handlungseinheit	in	Gott	bei	drei	Personen?	...........................................................	98	

3.4	 Zusammenfassung:	Arbeitsfelder	für	die	gegenwärtige		

	 Trinitätstheologie	......................................................................................................	100	

4	Gegenwärtige	Trinitätstheologische	Konzeptionen	in	der	

innerchristlichen	Diskussion	..............................................................................	103	
4.1	 Gott	als	Einheit	denken:	Lateinische	Trinitätstheologie	..............................	104	
4.1.1	 Der	Begriff	Gott	als	Mass-Term	und	die	Verwendung	des	Instanzbegriffs107	



	

4.1.2	 Das	Festhalten	am	Substanzbegriff:	Die	Ontologie	des	Selbst	........................	111	
4.1.3	 Gott	als	Subjekt	....................................................................................................................	113	
4.1.4	 Der	Zeichenbegriff	als	Grundlage	einer	Trinitätstheologie	–	trinitarische	

Semiose	...................................................................................................................................	116	
4.1.5	 Zusammenfassung	und	kritische	Diskussion	.........................................................	121	

4.2	 Gott	als	Relationalität	denken:	Soziale	Trinitätstheologie	..........................	125	
4.2.1	 Grundpfeiler	einer	sozialen	Trinitätstheologie	unter	dem	Paradigma		

	 einer	transzendentalphilosophischen	Glaubensverantwortung	...................	128	
4.2.1.1	 Zur	Wahl	des	Freiheitsparadigmas	für	die	Rechenschaft	des	Glaubens	...........	128	
4.2.1.2	 Freiheitsanalytik	nach	Hermann	Krings	und	Thomas	Pröpper	............................	129	

4.2.2	 Drei	Freiheiten	in	Gott?	Trinitätstheologie	im	univoken		

	 Freiheitsdenken	..................................................................................................................	136	
4.2.2.1	 Christologische	Voraussetzungen:	Die	Freiheit	Jesu	bei	Georg	Essen	...............	140	
4.2.2.2	 Trinitätstheologische	Konsequenzen	aus	der	freiheitsanalytisch	begründeten	

Christologie	..................................................................................................................................	143	
4.2.2.3	 Zeitlichkeit	in	Gott	.....................................................................................................................	150	
4.2.2.4	 Problemüberhänge	...................................................................................................................	153	

4.2.3	 Vollkommene	Freiheit	in	Gott?	Trinitätstheologie	im	analogen	

Freiheitsdenken	..................................................................................................................	160	
4.2.3.1	 Vorbemerkungen	.......................................................................................................................	160	
4.2.3.2	 Der	Personbegriff	......................................................................................................................	162	
4.2.3.3	 Gott	als	Liebe	denken	..............................................................................................................	165	
4.2.3.4	 Gott	als	vollkommene	Freiheit	denken	............................................................................	166	
4.2.3.5	 Einheit	Gottes	als	Willens-	und	Handlungseinheit	.....................................................	168	
4.2.3.6	 Statusgleichheit	und	Monarchie	.........................................................................................	170	
4.2.3.7	 Konkretion	der	Rede	von	Vater	Sohn	und	Geist	..........................................................	173	
4.2.3.8	 Kritische	Diskussion	des	Ansatzes	.....................................................................................	176	
4.2.3.9	 Zusammenfassung	....................................................................................................................	185	

5	 Christliche	Konzeptionen	auf	dem	Prüfstand:	Das	Gesprächsangebot	

Jürgen	Werbicks	......................................................................................................	186	
5.1	 Der	Prüfstand:	Christliche	Ansätze	und	die	Anfragen	aus	muslimischer	

Perspektive	...................................................................................................................	186	
5.1.1	 Attribute	und	Hypostasen	..............................................................................................	187	
5.1.2	 Zeitlichkeit	Gottes	..............................................................................................................	189	
5.1.3	 Mehrfachinstantiierung	...................................................................................................	191	
5.1.4	 Handlungseinheit	...............................................................................................................	192	



	

5.1.5	 Verständnis	des	Hypostasen-	und	Personbegriffs	...............................................	193	
5.1.6	 Heilsgeschichtliche	Rückbindung	................................................................................	194	

5.2	 Das	Gesprächsangebot:	Jürgen	Werbicks	trinitätstheologischer		

	 Ansatz	.............................................................................................................................	196	
5.2.1	 Grundlegung:	Glaubensapologetik	..............................................................................	197	
5.2.2	 Der	schönste	Gedanke:	Christologie	und	Pneumatologie	als	Vorgaben		

	 der	Trinitätstheologie	.......................................................................................................	201	
5.2.3	 Der	Kern	der	Trinitätstheologie:	Der	Personbegriff	...........................................	203	
5.2.3.1	 Pneumatologische	Entfaltung	des	Personbegriffs	......................................................	204	
5.2.3.2	 Christologische	Entfaltung	des	Personbegriffs	............................................................	207	
5.2.3.3	 Trinitarische	Explikation	des	Personbegriffs	...............................................................	212	

5.2.4	 Trinität	als	Höchstbegriff	................................................................................................	215	
5.2.5	 Zusammenfassung	und	Würdigung	............................................................................	219	

5.3	 Rückblick	.......................................................................................................................	222	

6	 Literaturverzeichnis	............................................................................................	225	

	

	



	 4	

1 EINLEITUNG		

Das	 besondere	 Problem	 in	 der	 Behandlung	 der	 Gottesfrage	 im	 interreligiösen	

Dialog	zwischen	den	drei	großen	monotheistischen	Religionen	des	Judentums,	des	

Christentums	und	des	Islams	und	im	Gespräch	mit	der	Religionskritik	besteht	vor	

allem	 in	 dem	 christlichen	 Bekenntnis	 zu	 einem	 dreieinigen	 Gott	 und	 der	 Frage	

nach	 der	 Vereinbarkeit	 zwischen	 diesem	 Bekenntnis	 und	 dem	 Bestehen	 auf	 der	

Verwirklichung	 eines	 konkreten	 Monotheismus.	 Das	 Christentum	 hat	 aufgrund	

seiner	 Genese	 den	 Anspruch,	 eine	 monotheistische	 Religion	 zu	 sein.	 Dennoch	

scheint	das	Bekenntnis	zu	einem	dreieinigen	Gott	diesem	Anspruch	zu	widerspre-

chen.	Viel	zu	schnell	kann	eine	Trinitätstheologie	doch	den	Anschein	erwecken,	an	

drei	Götter	zu	glauben.	Wie	sonst	ist	zu	verstehen,	dass	Vater,	Sohn	und	Geist	zwar	

drei	Personen,	aber	nur	ein	Wesen	sein	sollten?	Wie	können	trinitätstheologische	

Konzepte	und	Ansätze	diese	Gleichung	3=1	sinnvoll	explizieren?		

Dabei	gilt	es	zunächst	zu	beachten,	dass	der	Glaube	an	einen	dreieinigen	Gott	im	

Christentum	kein	 theologisches	Konzept	 ist,	 sondern	vielmehr	aus	der	Glaubens-

praxis	hervorgeht.	Grund	für	die	Annahme	der	Dreieinigkeit	in	Gott	sind	zum	einen	

die	 Erfahrungen	mit	 Jesus	 von	Nazareth,	 der	 die	Menschen,	 die	 ihm	begegneten,	

durch	seinen	An-	und	Zuspruch	so	beeindruckte,	dass	sie	in	ihm	den	Anspruch	und	

Zuspruch	 Gottes	 verwirklicht	 sahen.	 Dennoch	 konnte	 man	 ihn	 nicht	 einfach	

schlechthin	mit	 Gott	 identifizieren,	 weil	 er	 sich	 immer	 von	 seinem	 himmlischen	

Vater	unterschied	und	von	sich	weg	auf	ihn	hin	verwies.	Eben	deshalb	wurde	Jesus	

Christus	von	Anfang	an	nicht	mit	Gott	identifiziert,	sondern	als	der	vom	Vater	un-

terschiedene	Sohn	bzw.	als	der	göttliche	Logos	bekannt.	Zum	anderen	machten	die	

Jüngerinnen	 und	 Jünger	 die	 Erfahrung,	 auch	 nach	 dem	 Tode	 Jesu	 durch	 seinen	

Geist	 zusammengehalten	 zu	werden.	 Dieser	Heilige	 Geist	 ist	 es	 nach	 christlicher	

Perspektive,	der	es	den	Gläubigen	ermöglicht,	 in	 Jesus	den	Christus	zu	erkennen.	

Denn	nur	das	Unbedingte	vermag	das	Unbedingte	zu	erkennen,	so	dass	die	Unbe-

dingtheit	der	Selbstzusage	Gottes	im	Logos	erst	in	der	Ergriffenheit	durch	die	Un-

bedingtheit	des	Geistes	erkannt	werden	kann.		



	 5	

Diese	Erfahrungen	mit	Gott	machen	es	in	christlicher	Perspektive	unbedingt	er-

forderlich,	eine	 trinitarische	Strukturierung	 in	Gott	anzunehmen.	Denn	nur	wenn	

mich	Gott	in	seinem	Geist	so	ergreift,	dass	ich	mit	seinen	Augen	der	Liebe	auf	die	

Geschichte	schauen	kann,	vermag	ich	in	der	geschichtlichen	Gestalt	Jesu	von	Naza-

reth	die	Liebeszusage	Gottes	an	diese	Welt	zu	erkennen.	

Das	 Christentum	versuchte	 und	 versucht	 auch	 gegenwärtig	 immer	noch	durch	

verschiedene	Ansätze	der	Trinitätstheologie	den	Widerspruch	zwischen	einer	An-

nahme	 einer	 trinitarischen	 Strukturierung	 und	 dem	Beharren	 auf	 der	 Verwirkli-

chung	 des	 konkreten	Monotheismus	 zu	 überwinden.	 Schon	 ab	 dem	dritten	 Jahr-

hundert	nach	Christus	versuchen	die	großen	Konzilien	durch	dogmatische	Festle-

gungen	Leitplanken	vorzugeben,	in	denen	sich	trinitätstheologisches	Denken	voll-

ziehen	muss.	Dabei	sind	Formen	auszuschließen,	die	entweder	die	Einheit	oder	die	

Verschiedenheit	zu	stark	betonen	oder	die	eine	Unterordung	in	das	Wesen	Gottes	

eintragen.	Wie	 jedoch	 ein	 konsistenter	 trinitätstheologischer	 Ansatz	 auszusehen	

hat,	ob	er	eher	von	der	Einheit	oder	eher	von	der	Verschiedenheit	her	denkt,	 ist	

auch	heute	noch	höchst	umstritten.	Gegenwärtig	vollzieht	sich	dieser	Streit	insbe-

sondere	 zwischen	Ansätzen	 der	 interpersonalen	 bzw.	 sozialen	 Trinitätstheologie	

und	der	intrapersonalen,	monosubjektiven	„lateinischen“	Trinitätstheologie.	Wäh-

rend	 über	 lange	 Zeit	 vor	 allem	 die	 lateinische	 Trinitätstheologie	 stark	 rezipiert	

wurde	 und	 damit	 eine	 besondere	 Betonung	 der	 Einheit	 Gottes	 vorherrschte,	 ist	

zumindest	 in	 den	 letzten	 zwei	 Jahrzehnten	 eine	 Hinwendung	 zu	 sozial-

trinitätstheologischen	 Ansätzen	 und	 damit	 eine	 besondere	 Wertschätzung	 der	

Verschiedenheit	 zu	 beobachten.	 Jedoch	 stellen	 sich	 vor	 allem	durch	 die	Verwen-

dung	 eines	 neuzeitlichen	 Personbegriffs	 starke	Anfragen	 an	 trinitätstheologische	

Konzepte,	 inwiefern	hier	wirklich	noch	ein	monotheistisches	Bekenntnis	vorliegt.	

Im	Gegensatz	dazu	muss	 sich	die	 lateinische	Trinitätstheologie	der	Frage	 stellen,	

ob	sie	noch	in	ausreichendem	Maße	würdigen	kann,	wie	uns	heilsgeschichtlich	ein	

Gott	in	drei	Personen	begegnet	oder	ob	hier	nicht	eine	zu	starke	Betonung	der	Ein-

heit	vorliegt.		

Verschärft	 werden	 diese	 innerchristlichen	 Diskurse	 der	 Gegenwart	 dadurch,	

dass	vor	allem	durch	den	interreligiösen	Dialog	mit	dem	Islam	von	Beginn	an	An-

fragen	von	außen	an	trinitätstheologische	Konzepte	herangetragen	werden,	auf	die	



	 6	

sie	reagieren	muss.	Dabei	greift	der	 Islam	sehr	zentrale	Aspekte	auf,	die	auch	 in-

nerchristlich	durchaus	kontrovers	diskutiert	werden.		

Damit	muss	sich	ein	trinitätstheologischer	Ansatz	in	zwei	Hinsichten	bewähren:	

zum	 einen	 muss	 er	 innerchristlich	 plausibilisieren,	 wie	 die	 heilsgeschichtlichen	

Erfahrungen	konsistent	explizitert	werden	können	und	zum	anderen	muss	er	An-

fragen	 von	 außen	 abwähren	 können	 und	 aufzeigen	 können,	 dass	 der	 Glaube	 an	

einen	dreieinigen	Gott	durchaus	rational	und	vernünftig	ist.	

Im	Fokus	dieser	Arbeit	steht	die	Auseinandersetzung	mit	prominenten	trinitäts-

theologischen	 Ansätzen	 der	 Gegenwart	 von	 Magnus	 Striet,	 Bernhard	 Nitsche,	

Thomas	Schärtl	und	Jürgen	Werbick.	Diese	Ansätze	sollen	zum	einen	innerchristlich	

–	 im	Hinblick	auf	die	Streitigkeiten	zwischen	den	Lagern	der	sozialen	und	der	 la-

teinischen	 Trinitätstheologie	 –	 diskutiert	 werden.	 Vor	 allem	 aber	 sollen	 im	 Ge-

spräch	mit	 dem	 Islam	Anfragen	 an	 trinitätstheologische	Ansätze	 formuliert	wer-

den,	an	denen	sich	diese	Ansätze	bewähren	müssen,	um	im	interreligiösen	Dialog	

bestehen	 zu	 können.	 Dabei	 steht	 vor	 allem	 die	 Erkenntnis	 im	Mittelpunkt,	 dass	

schon	zu	Beginn	des	Dialogs	zwischen	Christen	und	Muslimen	im	8./9.	Jahrhundert	

Fragen	an	 trinitätstheologische	Konzepte	 formuliert	wurden,	die	zum	einen	auch	

innerchristlich	diskutiert	wurden	und	die	zum	anderen	auch	gegenwärtig	eine	ho-

he	Relevanz	besitzen.	

Die	Arbeitshypothese	damit	ist	wie	folgt	zu	formulieren:	

	

Der	Dialog	mit	 dem	 Islam	 kann	 dazu	 führen,	 Schwachstellen	 und	Anfragen	 an	

trinitätstheologische	Ansätze	zu	formulieren,	an	denen	sich	Trinitätstheologie	ab-

zuarbeiten	 hat.	 So	 zeigen	 muslimische	 Theologen	 der	 ersten	 Jahrhunderte	 sehr	

genau	Angriffspunkte	trinitätstheologischer	Konzepte	auf,	die	auch	für	heutige	An-

sätze	relevant	sind	und	die	auch	 innerchristlich	 immer	wieder	diskutiert	wurden	

und	werden.	 Ein	 konsistenter	 trinitätstheologischer	 Ansatz	 ist	 dementsprechend	

in	der	Lage,	zum	einen	diese	Anfragen	auszuräumen	und	zum	anderen	die	heilsge-

schichtlichen	Erfahrungen	von	Christinnen	und	Christen	zu	explizieren,	die	sie	zum	

Bekenntnis	eines	dreieinigen	Gottes	veranlassen	und	die	für	das	Gespräch	mit	dem	

Islam	fruchtbar	zu	machen	sind.		

	



	 7	

Die	Arbeit	wendet	die	Methodik	Komparativer	Theologie	an,	die	 im	englischen	

Sprachraum	bisher	eine	längere	Tradition	als	im	deutschsprachigen	Raum	aufwei-

sen	kann,	aber	immer	noch	sehr	verschieden	gedeutet	und	praktiziert	wird.1	

Komparative	Theologie	in	der	in	dieser	Arbeit	vertretenen	Weise	sucht	der	Ein-

sicht	 der	 Notwendigkeit	 Rechnung	 zu	 tragen,	 dass	 eine	 Religion	 nur	 aus	 der	 In-

nenperspektive	bzw.	der	Teilnehmerperspektive	richtig	gewürdigt	wird.2	Deshalb	

vermeidet	sie	konsequent	den	Gottesgesichtspunkt	bei	der	Betrachtung	der	Religi-

onen	und	versucht	 im	Hin-	und	Hergehen	zwischen	 religiösen	Traditionen	Wege	

aufzuzeigen,	 bei	 denen	 einerseits	Verschiedenheiten	neu	und	 an	 anderen	 Stellen	

als	erwartet	sichtbar	werden	und	andererseits	neue	Verständigungsmöglichkeiten	

entstehen.3	

Grundlage	für	die	Methode	des	hier	zugrunde	liegenden	Verständnisses	Kompa-

rativer	Theologie	bildet	die	Spätphilosophie	Ludwig	Wittgensteins	und	seine	Ana-

lysen	religiöser	Glaubenssätze.4	Deutlich	wird	bei	dieser	Analyse,	dass	Glaubende	

in	Glaubenssätzen	nicht	einfach	Aussagen	über	die	Wirklichkeit	machen,	sondern	

dass	diese	Glaubensätze	zumindest	 teilweise	einen	grammatischen	Charakter	ha-

ben,	 die	 das	 Leben	 und	 das	 Handeln	 des	 Glaubenden	 bestimmt.5	Die	 Bedeutung	

dieser	Glaubenssätze	 zeigt	 sich	demnach	erst	 in	der	Praxis	des	Glaubenden.	 „Die	

Bedeutung	von	Weltbildern	erschließt	sich	eben	nicht	durch	ihre	semantische	Ana-

																																																								
1	 Im	 deutschsprachigen	 Raum	 wird	 sie	 von	 Norbert	 Hintersteiner	 (Münster),	 Ulrich	 Winkler	
	 (Salzburg)	und	Klaus	von	Stosch	(Paderborn)	repräsentiert.	Ähnliche	Anliegen	wie	die	Kompa-
	 rative	 Theologie	 findet	 man	 auch	 im	 mutualen	 Inklusivismus,	 der	 unter	 anderem	 von	
	 Reinhold	 Bernhardt	 (Basel),	 Michael	 Bongardt	 (Siegen)	 und	 Michael	 von	 Brück	 (München)	
	 vertreten	wird.	Zur	Grundlegung	einer	Komparativen	Theologie	vgl.	KLAUS	VON	STOSCH,	Kompa-
	 rative	 Theologie	 als	 Wegweiser	 in	 der	 Welt	 der	 Religionen	 (Beiträge	 zur	 Komparativen	
	 Theologie	6),	Paderborn	2012.	
2		 „Im	Unterschied	zur	Vergleichenden	Religionswissenschaft	verlangt	die	Komparative	Theologie	
	 nicht,	 dass	 ihre	 Autoren	 ihren	 Glauben	 oder	 ihre	 entsprechenden	 Dispositionen	 in	 der	
	 Begegnung	mit	einer	anderen	Tradition	ausklammern.“	NORBERT	HINTERSTEINER,	 Interkulturelle	
	 Übersetzung	 in	 religiöser	Mehrsprachigkeit.	Reflexionen	 zu	Ort	und	Ansatz	der	Komparativen	
	 Theologie.	 In:	 REINHOLD	 BERNHARDT/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	 (Hg.),	 Komparative	 Theologie.	
	 Interreligiöse	 Vergleiche	 als	 Weg	 der	 Religionstheologie	 (Beiträge	 zu	 einer	 Theologie	 der	
	 Religionen	7),	Zürich	2009,	99-120,	hier	109.	Auf	das	Verhältnis	zu	den	Religionswissenschaften	
	 haben	u.a.	auch	von	Stosch	und	Winkler	hingewiesen.	
3	 Vgl.	zur	ausführlicheren	Darstellung	des	bei	von	Stosch	diagnostizierten	Grunddilemmas	und	zu	
	 den	 Problemen	 einer	 inklusivistischen	 bzw.	 pluralistischen	 Religionstheologie	 STOSCH,	
	 Komparative	 Theologie	 als	Wegweiser	 in	 der	Welt	 der	 Religionen,	 17-131;	 KLAUS	VON	STOSCH,	
	 Glaubensverantwortung	 in	doppelter	Kontingenz.	Untersuchungen	zur	Verortung	fundamenta-
	 ler	Theologie	nach	Wittgenstein	(ration	fidei	7),	Regensburg	2001,	321-345.	Vgl.	auch	KLAUS	VON	
	 STOSCH,	Komparative	Theologie	–	ein	Ausweg	aus	dem	Grunddilemma	jeder	Theologie	der	Reli-
	 gionen?	In:	ZKTh	124	(2002)	294-311.		
4	 Vgl.	dazu	KLAUS	VON	STOSCH,	Grundloser	Glaube?	Zur	Glaubensverantwortung	nach	Wittgenstein.	
	 In:	FZPhTh	49	(2002)	328-346.	
5	 Vgl.	 KLAUS	 VON	STOSCH,	 Komparative	 Theologie	 als	 Herausforderung	 für	 die	 Theologie	 des	 21.	
	 Jahrhunderts.	In:	ZKTh	130	(2008)	401-422,	hier	403. 



	 8	

lyse,	sondern	nur	durch	die	Beachtung	der	Art,	wie	sie	mit	der	jeweiligen	(Sprach-

spiel-)Praxis	korreliert	sind.“6	Das	gilt	 für	die	eigenen	Glaubenssätze	 in	dem	glei-

chen	Maß,	 wie	 für	 Glaubenssätze	 anderer	 Gläubiger	 anderer	 Religionen.	 Daraus	

folgt	aber,	dass	 ich	Glaubenssätze	anderer	Religionen	erst	dann	richtig	verstehen	

kann,	wenn	 ich	die	 lebenspraktische	Bedeutung	dieser	 Sätze	betrachtet,	 also	das	

zugrunde	liegende	Sprachspiel	mitspiele.7	

Durch	eine	solche	Analyse	der	zugrunde	liegenden	Grammatik	können	Ähnlich-

keiten	und	Unterschiede	von	Glaubenden	unterschiedlicher	Religionen	aufgedeckt	

werden.	Vorher	wahrgenommene	Unterschiede	können	sich	nach	der	Analyse	als	

nur	 „vordergründige	 […]	 Verschiedenheiten	 von	 Auto-	 und	 Heterointerpretation	

vor	 dem	 Hintergrund	 deren	 sprachspielpraxeologischer	 Verankerung	 als	 über-

windbar	erweisen“8.	

Diese	Erkenntnisse	können	sich	aber	nur	im	Dialog	ergeben.	Erst	der	Dialog	er-

möglicht	 überhaupt	 das	 Verstehen	 der	 Regeln	 des	 Anderen.	 Die	 Dialogpartner	

können	sich	nur	im	Gespräch	ihre	je	eigene	Autointerpretation	aufzeigen,	so	dass	

man	gezwungen	sein	kann,	seine	Wahrnehmung	des	Anderen	zu	ändern.	Der	Dia-

log	ermöglicht	es	aber	auch,	dass	in	ihm	die	eigenen	Überzeugungen	auf	dem	Spiel	

stehen,	die	man	selbst	neu	überdenken	muss.	Durch	das	Gespräch	und	durch	die	

Infragestellung	 der	 eigenen	 Glaubenssätze	 kann	 es	 dazu	 kommen,	 dass	man	 das	

Eigene	angemessener	verstehen	kann,	weil	man	gezwungen	 ist,	es	neu	zu	 formu-

lieren.9	

Ziel	der	Komparativen	Theologie	ist,	den	Anderen	in	seiner	Andersheit	schätzen	

und	gleichzeitig	am	eigenen	Unbedingtheitsanspruch	festhalten	zu	können.	Für	das	

																																																								
6	 KLAUS	VON	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	Paderborn	2006,	310.	
7	 „Ich	verstehe	die	Bedeutung	auf	regulativer	Ebene	angesiedelter	religiöser	Sätze	erst,	wenn	ich	
	 deren	sprachspielpraxeologische	Verwurzelung	bzw.	ggf.	korrelative	Plausibilisierungen	deren	
	 regulativer	Geltung	im	fremden	Weltbild	nachvollziehen	kann.“	STOSCH,	Komparative	Theologie	
	 –	ein	Ausweg	aus	dem	Grunddilemma	jeder	Theologie	der	Religionen?	304.		
8	 STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	310.	
9	 Wichtig	 ist	hier	die	Erkenntnis,	dass	ein	Vergleich	religiöser	Texte	hier	nicht	ausreichen	kann.	
	 Neben	Texten	müssen	auch	„mündliche,	symbolische,	rituelle	und	andere	Traditionen	integriert	
	 werden“.	 ULRICH	WINKLER,	 Zum	 Projekt	 einer	 Komparativen	 Theologie.	 In:	 GEORG	RITZER	 (Hg.),	
	 „Mit	 euch	bin	 ich	Mensch…“	 (Salzburger	 theologische	Studien	34).	 FS	F.	 Schleinzer.	 Innsbruck	
	 2008,	 115-147,	 hier	 132.	 Denn	 nur	 durch	 die	 Betrachtung	 der	 sprachspielpraxeologischen	
	 Verankerung	 des	 religiösen	 Glaubenssatzes	 kann	 seine	 Bedeutung	 verstanden	 werden.	 In	
	 diesem	 Sinne	 bietet	 das	 Zentrum	 für	 Komparative	 Theologie	 und	 Kulturwissenschaften	 der	
	 Universität	Paderborn	ein	sehr	passendes	und	inspirierendes	Umfeld	für	die	vorliegende	Arbeit,	
	 insofern	die	Zusammenarbeit	und	der	Dialog	mit	muslimischen	Kolleginnen	und	Kollegen	dort	
	 zum	Alltag	gehört	und	es	 so	vielfältige	Möglichkeiten	gibt,	die	Thesen	dieser	Arbeit	 im	Dialog	
	 mit	theologisch	geschulten	Muslimen	zu	erproben.	



	 9	

in	dieser	Arbeit	zu	verhandelnde	Problem	geht	es	also	darum,	die	Geltungsansprü-

che	 der	 christlichen	 Trinitätstheologie	 im	 interreligiösen	 Gespräch	 zu	 bewähren	

sowie	durch	die	Verschiedenheit	der	Denktradition	des	Anderen	neue	Spuren	für	

die	 eigene	 Denkform	 zu	 gewinnen.	 Erfolg	 versprechend	 kann	 in	 diesem	 Zusam-

menhang	nur	eine	mikrologische	Vorgehensweise	sein,	die	konkrete	theologische	

Theorien	miteinander	ins	Gespräch	bringt,	denn	

„[d]ie	 Einsicht	 in	 die	 Sprachspielabhängigkeit	 der	 Bedeutung	 religiöser	 Überzeugungen	
zwingt	dazu,	das	Gespräch	zwischen	unterschiedlichen	religiösen	Überzeugungen	 in	konkre-
ten	Beispielen	und	Zusammenhängen	zu	führen.	[…]	Von	daher	kann	komparative	Theologie	
nie	zu	einer	allgemeinen	Theorie	über	Religionen	und	ihre	Wahrheitsgehalte	führen.	Vielmehr	
geht	 es	 ihr	um	eine	behutsame	Betrachtung	 ausgewählter	Details	 in	 genau	bestimmten	Fäl-
len.“10		

Damit	kann	am	Ende	eines	der	Komparativen	Theologie	folgenden	Prozesses	der	

Behandlung	einer	Fragestellung	sehr	wohl	ein	Urteil	 für	diese	präzise	bestimmte	

Fragestellung	 gefällt	werden,	 doch	nicht	 für	 die	Religion	 als	Ganze.	 Zudem	muss	

immer	klar	sein,	dass	solche	Urteile	immer	reversibel	bzw.	fallibel	sind,	denn	„der	

Zusammenhang	zwischen	der	 in	der	religiösen	Rede	vorausgesetzten	regulativen	

Ebene	und	der	durch	sie	strukturierten	kognitiven	Ebene	[ist]	in	doppelter	Weise	

kontingent	und	damit	in	besonderer	Weise	der	menschlichen	Fallibilität,	aber	auch	

der	menschlichen	Freiheitsgeschichte	ausgesetzt.“11	

Die	methodischen	Grundsätze	der	hier	beschriebenen	Komparativen	Theologie	

können	nach	dem	bisher	Gesagten	mit	Klaus	von	Stosch	in	den	folgenden	fünf	The-

sen	festgehalten	werden:	

1. Komparative	 Theologie	 ist	 wesentlich	 charakterisiert	 durch	 ihre	 mikrologische	 Vorge-
hensweise	bzw.	durch	ihre	Hinwendung	zum	Einzelfall.	

2. Komparative	Theologie	geht	von	zentralen	Fragestellungen	der	Menschen	unserer	Zeit	aus.	

3. Komparative	Theologie	geht	vom	Eigenen	aus,	bemüht	sich	aber	den	Blick	auf	das	Eigene	
vom	anderen	aus	in	die	eigene	Theologie	einzubeziehen.	Sie	räumt	auch	dem	anderen	den	
Raum	ein,	meine	Perspektive	in	seine	Theologie	einzubeziehen.	

4. Komparative	Theologie	braucht	die	Instanz	des	Dritten.	

5. Komparative	Theologie	braucht	immer	wieder	die	Rückbesinnung	auf	religiöse	Praxis.		

																																																								
10	 Vgl.	STOSCH,	Komparative	Theologie	als	Herausforderung	für	die	Theologie	des	21.	Jahrhunderts,	
	 406.		
11	 STOSCH,	 Komparative	 Theologie	 als	 Herausforderung	 für	 die	 Theologie	 des	 21.	 Jahrhunderts,	
	 409.	 Vgl.	 auch	 STOSCH,	 Glaubensverantwortung	 in	 doppelter	 Kontingenz,	 268-274.	 Das	 Urteil	
	 muss	sich	an	einer	religionsexternen	Kriteriologie	der	Philosophie	messen	lassen.	



	 10	

6. Schon	aufgrund	 ihrer	dialogischen	Offenheit	 ist	 sich	die	Komparative	Theologin	 in	 ihrem	
Vorgehen	immer	der	eigenen	Verwundbarkeit	und	der	Reversibilität	bzw.	Fallibilität	ihrer	
Urteile	bewusst.12	

	

Die	Komparative	Theologie	ist	für	das	Anliegen	der	vorliegenden	Arbeit	insofern	

besonders	geeignet,	als	es	auch	hier	um	einen	abgeschlossenen	Bereich	einer	Ein-

zelfrage,	 nämlich	der	 nach	dem	Verständnis	 des	Glaubens	 an	den	dreieinen	Gott	

geht.	 Der	 Notwendigkeit	 eines	 mikrologischen	 Vorgehens	 wird	 damit	 Rechnung	

getragen,	dass	nur	ganz	konkrete	Trinitätstheologien	in	das	Gespräch	eingebracht	

werden.	Dies	sind	 in	dieser	Arbeit	vier	sehr	verschiedene,	gegenwärtige	Ansätze,	

einmal	aus	dem	Bereich	der	sozialen	Trinitätstheologie	 in	einem	freiheitsanalyti-

schen	Kontext	(Magnus	Striet	und	Bernhard	Nitsche),	und	einmal	aus	dem	Bereich	

der	 lateinischen	Trinitätstheologie	 (Thomas	 Schärtl	 und	 Jürgen	Werbick).	Natür-

lich	ist	ein	solches	Vorgehen	in	hohem	Maße	selektiv.	Doch	kann	ein	Vergleich	auf	

der	 Grundlage	 der	 Erkenntnis	 des	 (teilweise)	 regulativen	 Charakters	 religiöser	

Glaubenssätze	und	der	Annahme	der	Verschiedenheit	der	Weltbilder	gar	nicht	an-

ders	 vorgehen,	 als	 konkrete	Positionen	bestimmter	Autoren	miteinander	 zu	 ver-

gleichen.	Die	Arbeit	verfolgt	nicht	das	Ziel,	die	gesamte	Gotteslehre	des	Christen-

tums	und	des	Islams	miteinander	zu	vergleichen	oder	zu	versöhnen.	Es	soll	ledig-

lich	 an	 konkreten	 Beispielen	 aufgezeigt	 werden,	 dass	 in	 den	 unterschiedlichen	

Kontexten	die	gleichen	Fragen	auftauchen,	an	denen	sich	eine	Trinitätstheologie	zu	

bewähren	hat.		

Die	Frage	nach	dem	eigenen	Gottesbild	ist	für	alle	(religiösen)	Menschen	zu	allen	

Zeiten	 aktuell	 und	prägnant.	 Vor	 allem	 im	 christlich-theologischen	Kontext	 ist	 in	

den	vergangenen	Jahren	die	Debatte	um	eine	angemessene	Trinitätstheologie	wie-

der	 neu	 entfacht.	 Diese	Debatte	 spielt	 sich	 vor	 allem	 zwischen	 den	 Lagern	 einer	

sozialen	und	denen	einer	lateinischen	Trinitätstheologie	ab	–	und	beide	Positionen	

werden	in	der	Arbeit	zu	Wort	kommen,	so	dass	dem	zweiten	methodischen	Grund-

satz	genüge	getan	sein	sollte.	Die	in	den	letzten	Jahren	entfachte	Debatte	zeigt	zu-

dem	auf,	dass	die	hier	gewonnenen	Erkenntnisse	schon	aufgrund	der	immer	wie-

der	erfolgenden	Weiterentwicklung	der	theologischen	Ansätze	grunsätzlich	rever-

sibel	sind	(Grundsatz	5).		
																																																								

12	 Vgl.	STOSCH,	Komparative	Theologie	als	Wegweiser	in	der	Welt	der	Religionen,	193-215.		



	 11	

Die	 gesamte	 Arbeit	 verfolgt	 die	 Haltung	 der	 Gastfreundschaft	 gegenüber	 den	

ausgewählten	muslimischen	Positionen,	d.h.	„dass	ich	mein	Denken	so	umgestalte,	

dass	die	andere	in	ihm	so	sein	darf,	wie	sie	ist.	Ich	sollte	sie	eben	würdigen,	wie	sie	

sich	selbst	versteht	und	nicht	wie	sie	mir	aus	der	Perspektive	meiner	Religion	er-

scheint“13,	wie	Klaus	von	Stosch	herausstellt.	So	werden	alle	behandelten	theologi-

schen	Positionen,	die	sich	zunächst	vor	allem	an	theologischen	Texten	orientieren,	

auch	nochmals	im	Dialog	mit	muslimischen	Kolleginnen	und	Kollegen	aufgegriffen,	

um	 zu	 klären,	 ob	 sie	 sich	 richtig	 verstanden	 fühlen.	 Zudem	wurde	 versucht	 ein	

möglichst	breites	Spektrum	an	muslimischen	Stimmen	zu	Wort	kommen	zu	lassen.	

So	wird	auch	der	durchaus	umstrittene	Ansatz	von	Ibn	Taymiyya	aufgegriffen,	um	

eine	große	Bandbreite	an	muslimischer	Kritik	an	Trinitätstheologie	aufgreifen	zu	

können.	

Da	 der	 Dialog	 zwischen	 beiden	 Traditionen	 sich	 in	 erster	 Linie	 an	 (theologi-

schen)	Texten	orientiert,	wird	 im	Hintergrund	auch	 immer	wieder	die	Frage	auf-

zugreifen	sein,	inwiefern	diese	theologischen	Fragen	auch	die	religiöse	Praxis	der	

Gläubigen	betreffen	bzw.	wie	 sie	 sich	 gegenseitig	beeinflussen.	Dies	 ist	 z.B.	 dann	

notwendig,	wenn	man	schaut,	wie	sich	eigentlich	eine	trinitarische	Reflexion	ent-

wickelt	hat	–	nämlich	aus	den	Erfahrungen	der	ersten	Jünger	mit	Jesus	von	Naza-

reth	als	dem	Christus	und	mit	dem	Heiligen	Geist.		

Die	 geforderte	 Instanz	des	Dritten	 stellt	 letztlich	 die	 autonome,	 philosophische	

Vernunft	dar,	indem	die	zu	verhandelnden	Ansätze	auf	ihre	innere	Konsistenz	und	

Kohärenz	hinterfragt	werden.		

	

Im	Kapitel	2	soll	nun	zunächst	die	theologiegeschichtliche	Entwicklung	des	trini-

tätstheologischen	Dogmas	skizziert	sowie	die	Ansätze	der	kappadokischen	und	der	

augustinischen	 Trinitätstheologie	 vorgestellt	werden,	 die	 bis	 heute	 einen	 bedeu-

tenden	 Einfluss	 für	 trinitätstheologische	 Ansätze	 aufweisen.	 Das	 Kapitel	 3	 wird	

sich	sodann	der	Auseinandersetzung	mit	den	Anfragen	der	islamischen	Theologie	

an	 christliche	 Trinitätstheoligie	 widmen.	 Nachdem	 eine	 Auseinandersetzung	mit	

der	koranischen	Kritik	an	dem	Glauben	an	einen	dreifaltigen	Gott	erfolgt	ist,	wer-

den	exemplarisch	zwei	Theologen	behandelt,	die	sich	in	besonderer	Weise	in	den	
																																																								

13	 STOSCH,	Komparative	Theologie	als	Wegweiser	in	der	Welt	der	Religionen,	204f.		



	 12	

Dialog	zwischen	Christentum	und	Islam	eingebracht	haben:	der	christliche	Theolo-

ge	Theodore	Abū	Qurrah	 und	 der	muslimische	 Theologe	Abū	 ’Isā	 al-Warrāq.	 Ab-

schließend	sollen	Anfragen	an	die	Trinitätstheologie	nochmals	systematisiert	dar-

gestellt	und	Anfragen	an	christliche	Trinitätskonzepte	fromuliert	werden.		

Im	Kapitel	4	wird	es	schließlich	um	die	Bearbeitung	prominenter	gegenwärtiger	

Ansätze	gehen:	Nachdem	zunächst	ein	monosubjektiver,	an	der	lateinischen	Tradi-

tion	 orientierter	 Ansatz	 Thomas	 Schärtls	 vorgestellt	wurde,	 rücken	 nun	 die	 frei-

heitsanalytischen,	 sozial-trinitätstheologischen	Ansätze	Magnus	Striets	und	Bern-

hard	Nitsches	in	den	Fokus.		

Abschließend	wird	das	Kapitel	5	die	behandelten	trinitätstheologischen	Ansätze	

anhand	der	in	Kapitel	3	erarbeiteten	Anfragen	diskutieren	und	schließlich	den	An-

satz	Jürgen	Werbicks	aufnehmen	und	so	versuchen,	eine	Lösungsperspektive	auf-

zuzeigen.	

	

	



	 13	

2 THEOLOGIEGESCHICHTLICHE	STATIONEN	DER	AUSBILDUNG	DER	
TRINITÄTSTHEOLOGIE		

Wenn	es	 in	dieser	Arbeit	darum	gehen	soll,	muslimische	Kritikpunkte	an	 trini-

tätstheologischen	Konzepten	 herauszuarbeiten	 und	 gegenwärtige	 trinitätstheolo-

gische	Konzepte	zu	beurteilen,	kann	dies	nicht	ohne	eine	Einordnung	dieser	in	die	

geschichtliche	Entwicklung	der	Trinitätstheologie	geschehen.	Für	das	Verständnis	

der	muslimischen	Kritik	ist	es	unumgänglich,	die	christlichen	Traditionen	und	die	

ersten	 Ansätze	 zu	 berücksichtigen,	 auf	 die	 sich	 die	 Kritik	 bezieht.	 Aus	 diesem	

Grund	soll	im	folgenden	Kapitel	zunächst	eine	theologiegeschichtliche	Einordnung	

der	Ausbildung	der	Trinitätstheologie	erfolgen.	Dabei	sollen	zum	einen	Stationen	

der	 dogmengeschichtlichen	 Entwicklung	 herausgearbeitet	 werden.	 Zum	 anderen	

sollen	beispielhaft	 zwei	der	prominentesten	Ansätze	der	Theologiegeschichte	zu-

mindest	 kurz	 skizziert	 werden,	 zunächst	 die	 trinitätstheologischen	 Erkenntnisse	

der	drei	Kappadokier	und	im	Weiteren	der	Ansatz	von	Augustinus.		

	

	

2.1 Dogmengeschichtliche	Entwicklung:	von	den	ursprünglichen	
Glaubenserfahrungen	zum	trinitätstheologischen	Dogma	

	

Trinitätstheologische	Konzepte	und	-ansätze,	wie	sie	in	der	Gegenwart	diskutiert	

werden,	haben	eine	lange	Entwicklungsgeschichte.	Sie	sind	das	(immer	vorläufige)	

Ergebnis	eines	Ringens	um	die	richtige	Rede	von	Gott.	Der	Ausgang	dieser	Trini-

tätstheologien	 ist	 das	 christliche	 –	monotheistische	 –	 Bekenntnis	 zu	 Vater,	 Sohn	

und	 Heiligem	 Geist	 als	 dem	 einen	 Gott.	 Dabei	 ist	 dieses	 Bekenntnis,	 wie	Walter	

Kasper	betont,	 „die	 christliche	 Ausprägung	 des	 Sprechens	 von	 Gott,	 die	 zugleich	

den	Anspruch	erhebt,	die	eschatologisch-endgültige	und	universale	Wahrheit	über	

Gott	zu	sein,	durch	die	alle	andere	Rede	von	Gott	erst	ihre	volle	Wahrheit	erhält.“14		

																																																								
14	 WALTER	KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi	(Das	Glaubensbekenntnis	der	Kirche	1),	Mainz	1982,	285.	
	 An	dieser	Stelle	kann	keine	ausführliche	Auseinandersetzung	mit	 einer	biblischen	Fundierung	
	 des	 trinitarischen	 Bekenntnisses	 erfolgen,	 sondern	 es	 werden	 nur	 einzelne	 Schlaglichter	 be-
	 nannt.	Deshalb	sei	bspw.	verwiesen	auf:	 JAN	DOCHHORN,	Zu	den	religionsgeschichtlichen	Voraus



	 14	

Die	Basis	des	Bekenntnisses	zu	einem	trinitarischen	Gott	ist	die	Geschichte	Got-

tes	mit	den	Menschen,	die	Geschichte	der	Offenbarung	Gottes	und	damit	die	Heils-

geschichte.	Ein	Zeugnis	dieser	Geschichte	Gottes	mit	den	Menschen	 finden	wir	 in	

der	Bibel,	 in	den	Schriften	des	Ersten/Alten	und	des	Neuen	Testaments.	Dabei	ist	

zu	 beachten,	 dass	 es	 kein	 ausformuliertes	 biblisch-trinitarisches	 Bekenntnis	 und	

damit	 keine	 biblische	 Trinitätstheologie	 (oder	 -theologien)	 per	 se	 gibt.	 Der	 Aus-

gangspunkt	 für	 eine	 biblisch	 orientierte	 Trinitätstheologie	 sind	 die	 Erfahrungen	

der	ersten	Christen,	der	Jüngerinnen	und	Jünger	Jesu,	mit	ihm,	Jesus	von	Nazareth,	

den	sie	als	Christus	bekennen,	und	einem	Geist,	der	sie	auch	nach	seinem	Tod	 in	

Christi	 Sinne	 leitet.	 In	 der	 Begegnung	 mit	 Jesus	 von	 Nazareth	 als	 dem	 Christus	

machten	 die	 Jüngerinnen	 und	 Jünger	 die	 Erfahrung,	 wirklich	 Gott	 zu	 begegnen.	

Und	auch	nach	seinem	Tod	führte	sie	die	Präsenz	des	Heiligen	Geistes	wieder	zu-

sammen	und	ließ	sie	das	Zeugnis	ihres	Glaubens	weitertragen.	So	wird	man	in	ei-

ner	biblischen	Herleitung	der	Trinitätstheologie	von	den	Erfahrungen	der	 Jünge-

rinnen	und	 Jünger	mit	 Jesus	Christus	als	dem	Wesenswort	Gottes	sowie	der	Prä-

senz	des	Heiligen	Geistes	Gottes,	der	sie	 in	der	Kirche	Christi	zusammenhält	und	

durch	die	Zeit	führt,	ausgehen.	In	Wort	und	Geist	begegnet	uns	Gott	in	der	Heilsge-

schichte	und	diese	beiden	Offenbarungsweisen	sind	es,	die	auch	biblische	Anknüp-

fungspunkte	finden.		

Der	Ursprung	 des	 christlichen	Glaubens	 liegt	 zunächst	 im	alttestamentlichen	

Glauben	 an	den	Gott	 Israels,	der	 im	schema	jisrael	Ausdruck	 findet:	 „Höre	 Israel!	

Jahwe,	unser	Gott,	 Jahwe	 ist	 einzig.“	 (Dtn	6,4).15	So	betont	das	Alte	Testament	 in	

besonderer	Weise	und	gegen	den	heidnischen	Polytheismus	die	Einheit	und	Ein-

zigkeit	Gottes.	Während	das	AT	zunächst	noch	mit	anderen	Göttern	rechnet	(bzw.	

deren	Existenz	nicht	ausschließt),	denen	der	Gott	 Jahwe	überlegen	ist,	bildet	sich	

nach	und	nach	 immer	 stärker	der	Glaube	an	den	einen	und	einmaligen	Gott	 aus.	

Die	 Entwicklung	 von	 der	Monolatrie	 zum	Monotheismus	 ist	 damit	 ein	wichtiges	

Kennzeichen	des	israelitischen	Glaubens.	Dabei	geht	es	„um	weit	mehr	als	um	eine	

																																																								
	 setzungen	trinitarischer	Gottesvorstellungen	im	frühen	Christentum	und	in	der	Religion	Israels.	
	 In:	 VOLKER	HENNING	DRECOLL	 (Hg.),	 Trinität	 (Themen	 der	 Theologie	 2),	 Tübingen	 2011,	 11-79;	
	 KLAUS	VON	STOSCH,	Trinität	(Grundwissen	Theologie),	Paderborn	2017,	Kapitel	1;	STEFAN	SCHREI-
	 BER,	 Die	 Anfänge	 der	 Christologie.	 Deutungen	 Jesu	 im	 Neuen	 Testament,	 Neukirchen-Vluyn	
	 2015.		
15	 Vgl.	KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi,	291.		



	 15	

quantitativ-numerische	Einheit.	 [...]	Es	geht	um	eine	qualitative	Einmaligkeit	und	

Einzigartigkeit	 Gottes.“16	Hinter	 diesem	Bekenntnis	 zum	 einen	 und	 einzigen	Gott	

steht	nach	Walter	Kasper	eine	„Urfrage	der	Menschheit	[...]:	die	Frage	nach	der	Ein-

heit	 in	 all	 der	 Vielheit	 und	 Zerrissenheit	 der	Wirklichkeit.	 Der	 Polytheismus	 ist	

Ausdruck	 der	 Vielschichtigkeit,	 Zerrissenheit	 und	 Nichtsynthetisierbarkeit	 der	

Wirklichkeit.	Doch	damit	konnten	sich	[...]	denkende	und	nach	Sinn	fragende	Men-

schen	nie	abfinden.“17	Diese	Urfrage	des	Menschen	nach	dem	Verhältnis	von	Ein-

heit	und	Vielheit	ist	schließlich	auch	die	Frage,	die	gegenwärtige	Trinitätstheologie	

immer	wieder	 herausfordert	 und	 auf	 die	 sie	 eine	 Antwort	 geben	will.	Wie	 kann	

Gott	als	der	eine	und	einzige,	als	das	Unbedingte	in	Beziehung	zu	seiner	bedingten	

Schöpfung	stehen?		

Auch	wenn	das	AT	zweifellos	keine	dezidierte	trinitätstheologische	Konzeption	

aufweist,	 so	 ist	dennoch	die	Figur	des	Heiligen	Geistes	schon	angelegt.	 In	diesem	

Sinne	 führt	 Jan	Dochhorn	aus,	dass	 „der	Heilige	Geist	 [schlicht]	aus	der	 jüdischen	

Umwelt	 übernommen	wurde;	 er	 stellt	 religionsgeschichtlich	 keine	Neuerung	des	

Christentums	dar.	 [...]	Seine	 Identität	als	Hypostase	war	relativ	klar;	der	Geist	 ist	

von	Haus	 aus	 die	 Entität,	 die	 von	Gott	 kommt	 und	 göttliches	Handeln	 repräsen-

tiert.“18	Und	auch	die	Verehrung	 Jesu	 findet	Vorläufer	 in	der	 jüdischen	Tradition,	

da,	wie	 Klaus	 von	 Stosch	 herausstellt,	 „das	 Judentum	 zur	 Zeit	 Jesu	 [...]	 durchaus	

offen	[war]	für	göttliche	Mittlergestalten“.19	In	diesem	Sinne	können	auch	der	„En-

gel	des	Herrn“	und	die	Weisheit	Gottes	als	hypostasierte	Entitäten	Gottes	gedeutet	

werden.20	So	gibt	es	durchaus	alttestamentliche	Spuren,	die	dem	späteren	trinita-

rischen	Bekenntnis	den	Weg	bereiten	konnten.		

Das	Neue	 Testament	 kann	 indes	 als	Zeugnis	der	 Selbstoffenbarung	Gottes	 als	

Liebe	(vgl.	Joh	4,16b:	„Gott	ist	die	Liebe,	und	wer	in	der	Liebe	bleibt,	bleibt	in	Gott	

																																																								
16	 KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi,	293.	Im	Original	kursiv	gedruckt.		
	 Vgl.	 hierzu	 auch	die	 vier	Deutungsmöglichkeiten	des	 schema	jisrael,	 die	Bernhard	Nitsche	 auf-
	 führt:	 BERNHARD	NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit.	 Skizzen	 zur	 trinitarischen	 Gotteslehre	 (ratio	 fidei	
	 34),	 Regensburg	 2008,	 146-148.	 Zumindest	 im	 Anschluss	 an	 die	 Hâ-Levisten,	 die	 in	 ihrer	
	 Auslegung	Jehuda	Hâ-Levi	folgen,	lässt	sich	zeigen,	dass	das	Bekenntnis	zum	einen	und	einzigen	
	 Gott	nicht	unbedingt	einen	Unitarismus	meinen	muss.	So	hält	Bernhard	Nitsche	in	Bezug	auf	die	
	 Hâ-Levisten	fest:	„Entscheidend	für	den	jüdischen	Monotheismus	ist	daher	nicht	die	numerische	
	 Singularität	Gottes,	sindern	der	Gedanke	der	Souveränität	JHWHs.“	Ebd.,	147.	
17	 KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi,	293.	
18	 JAN	 DOCHHORN,	 Zu	 den	 religionsgeschichtlichen	 Voraussetzungen	 trinitarischer	 Gottesvorstel-
	 lungen	im	frühen	Christentum	und	in	der	Religion	Israels,	53.	
19	 STOSCH,	Trinität,	16.	
20	 Vgl.	STOSCH,	Trinität,	16f.	



	 16	

und	Gott	bleibt	 in	 ihm“)	gedeutet	werden.	Den	Ausgangspunkt	hierfür	bietet	das	

Verhältnis	und	die	Beziehung	Jesu	zu	Gott	als	dem	Vater.	„In	Jesu	einmaligem	und	

unübertragbarem	 Abba-Verhältnis	 wird	 [...]	 Gott	 in	 eschatologisch-endgültiger	

Weise	als	Vater	offenbar.“21	Durch	dieses	besondere	Verhältnis	Jesu	zu	seinem	Va-

ter	konnten	die	Jüngerinnen	und	Jünger	Jesu	schließlich	„die	vergebende	Nähe	Got-

tes	[erfahren],	durch	ihn	wussten	sie	sich	in	die	bergende	Liebe	Gottes	hinein	ge-

rettet.	Jesus	Christus	war	für	sie	die	Wirklichkeit	der	unbedingten	Zuwendung	Got-

tes,	in	der	ihnen	zugleich	die	herausfordernde	Kraft	dieser	Zusage	erfahrbar	wur-

de.“22	So	 kann	 die	 neutestamentliche	 Botschaft	 als	 das	 Zugehen	 Gottes	 auf	 den	

Menschen	in	Jesus	von	Nazareth	verstanden	werden.		

Nach	dem	Tode	 Jesu	spielt	die	Kraft	des	Heiligen	Geistes	eine	große	Rolle.	Der	

Heilige	Geist	ist	es,	der	die	Jüngerinnen	und	Jünger	Jesu	zusammenführt	und	damit	

dem	 Aufbau	 der	 Gemeinde	 und	 schließlich	 der	 Kirche	 dient	 (vgl.	 Apg	 9,31:	 „Die	

Kirche	in	ganz	Judäa,	Galiläa	und	Samarien	hatte	nun	Frieden;	sie	wurde	gefestigt	

und	lebte	in	der	Furcht	vor	dem	Herrn.	Und	sie	wuchs	durch	die	Hilfe	des	Heiligen	

Geistes.“).		

Die	ersten	triadischen	Formulierungen	haben	schließlich	ihren	Sitz	im	Leben	

in	 der	 Liturgie,	 insbesondere	 in	 der	 Taufe,	 dem	maßgeblichen	 Aufnahmeritus	 in	

das	Christentum.	In	diesem	Sinne	lässt	Matthäus	Jesus	in	28,19	sagen:	„Darum	geht	

zu	 allen	 Völkern	 und	macht	 alle	Menschen	 zu	meinen	 Jüngern;	 tauft	 sie	 auf	 den	

Namen	des	Vaters	und	des	Sohnes	und	des	Heiligen	Geistes.“ Sowohl	in	der	Dida-

che	als	auch	bei	Justin	dem	Märtyrer	lassen	sich	Belege	finden,	dass	diese	Formu-

lierung	 auch	 bei	 Taufen	 aufgenommen	 wurde.23	„Das	 trinitarische	 Bekenntnis	

drückt	damit	die	Wirklichkeit	aus,	aus	der	die	Kirche	wie	jeder	einzelne	Christ	lebt	

und	für	die	sie	zu	 leben	haben.	Das	trinitarische	Bekenntnis	 ist	deshalb	die	Kurz-

formel	des	christlichen	Glaubens.	Der	Taufbefehl	wurde	darum	mit	Recht	zur	wich-

tigsten	 Grundlage	 der	 dogmen-	 und	 theologiegeschichtlichen	 Entwicklung	 der	

kirchlichen	Trinitätslehre.“24 

																																																								
21	 KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi,	298.		
22	 STOSCH,	Trinität,	13.	
23	 Vgl.	KASPER,	Der	Gott	Jesu	Christi,	304.		
24	 KASPER,	 Der	 Gott	 Jesu	 Christi,	 300.	 Vgl.	 dazu	 auch	 FRANZ	 COURTH,	 Trinität.	 In	 der	 Schrift	 und	
	 Patristik	 (Handbuch	 der	 Dogmengeschichte	 II/1a),	 Freiburg/Basel/Wien	 1988,	 27f.	 In	 der	
	 trinitarischen	 Deutung	 der	 Taufe	 in	 Mt	 28,19	 „wird	 bekenntnismäßig	 in	 einer	 Formel	



	 17	

Eine	wirkliche	 Trinitätstheologie	 entwickelt	 sich	 erst	 zu	 dem	 Zeitpunkt,	 an	

dem	das	Bekenntnis	zu	einem	trinitarischen	Gott	Gegenstand	der	Reflexion	wird,	

die	 die	 Frage	 in	Mittelpunkt	 stellt,	 in	welchem	Verhältnis,	 in	welcher	 Beziehung	

Wort	und	Geist,	Logos	und	Pneuma,	zu	Gott	stehen.25	Dabei	geht	es	zum	einen	um	

die	 Verhältnisbestimmung	 zwischen	 Gott-Vater	 und	 Gott-Sohn,	 also	 um	 das	 Ver-

hältnis	Jesu	Christi	zum	Vater,	und	zum	anderen	um	die	„Tradition,	die	Wirkkraft	

Gottes	im	Gläubigen	als	Geist	Gottes	zu	beschreiben“26.	Wie	kann	gedacht	werden,	

dass	in	Sohn	und	Geist	uns	Gott	begegnet,	dass	sie	dem	Vater	nicht	in	irgendeiner	

Weise	 unterstehen,	 sondern	 selbst	 vollkommen	 der	 Gottheit	 Anteil	 haben?	 Der	

Konflikt	 um	 die	 Trinitätstheologie	 vollzog	 sich	 dabei	 in	 zwei	 Phasen:	 Die	 erste	

Phase	 war	 geprägt	 durch	 die	 Auseinandersetzung	 mit	 gnostischen	 Strömungen.	

Die	 zweite	 Phase	 im	4.	 Jahrhundert	wurde	 zunächst	 durch	 die	 Streitigkeiten	 um	

den	Arianismus	und	das	Konzil	von	Nizäa	bestimmt.	Daneben	waren	es	vor	allem	

der	theologische	Einfluss	der	Kappadokier	und	das	Konzil	von	Konstantinopel,	die	

diese	Phase	kennzeichneten.27	

Der	 zentrale	 Ausgangspunkt	 für	 jede	 Form	 des	 trinitarischen	 Gottesglaubens	

sind,	 wie	 bereits	 oben	 dargestellt,	 die	 Erfahrungen	 der	 Jüngerinnen	 und	 Jünger	

Jesu,	dass	in	Jesus	und	im	Geist	wirklich	und	vollkommen	Gott	dem	Menschen	be-

gegnet.	Trinitätstheologie	versucht	also	im	Letzten	nichts	anderes,	als	genau	diese	

christlichen	 Erfahrungen	 zur	 Sprache	 zu	 bringen.28	Dabei	 fordern	 vor	 allem	 die	

																																																								
	 zusammengefaßt,	was	als	 Inhalt	des	Glaubens	 in	der	Verkündigung	und	 im	gottesdienstlichen	
	 Feiern	bereits	festgehalten	wurde.“	Ebd.,	28.	
25	 Die	im	Folgenden	vorgenommene	Nachzeichnung	der	dogmengeschichtlichen	Entwicklung	kann	
	 nur	sehr	schemenhaft	erfolgen.	Es	werden	ausschließlich	einzelne	Punkte	aufgenommen,	die	für	
	 das	Verständnis	der	 in	der	Arbeit	 thematisierten	 trinitätstheologischen	Ansätze	und	das	 im	3.	
	 Teil	zu	führende	Gespräch	mit	muslimischen	Traditionen	und	Anfragen	wichtig	und	zentral	sind.	
	 Zur	 ausführlicheren	 Darstellung	 der	 Dogmengeschichte	 in	 Bezug	 auf	 die	 Entwicklung	 des	
	 trinitarischen	 Dogmas	 bspw.:	 WOLFGANG	A.	 BIENERT,	 Dogmengeschichte	 (Grundkurs	 Theologie	
	 5,1),	 Stuttgart	 1997;	 KARL	 HEINZ	 OHLIG,	 Ein	 Gott	 in	 drei	 Personen?	 Vom	 Vater	 Jesu	 zum	
	 „Mysterium“	der	Trinität,	Mainz	22000;	KASPER,	Der	Gott	 Jesu	Christi,	285-321.	 Im	Hinblick	auf	
	 die	 dogmengeschichtliche	 Entwicklung	 unter	 christologischen	 Fragestellungen	 sei	 verwiesen	
	 auf:	ALOIS	GRILLMEIER,	Jesus	der	Christus	im	Glauben	der	Kirche.	Hg.	von	THERESIA	HAINTHALER,	5	
	 Bde.,	 Freiburg	 i.	 Br.	 2004;	 KARL-HEINZ	 MENKE,	 Jesus	 ist	 Gott	 der	 Sohn.	 Denkformen	 und	
	 Brennpunkte	 der	 Christologie,	 3.,	 durchgesehene	Auflage,	 Regensburg	 2012,	 Kap.	 3,	 bes.	 220-
	 277.	
26	 VOLKER	HENNING	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums.	In:	
	 DERS.	(Hg.),	Trinität	(Themen	der	Theologie	2),	Tübingen	2011,	81-162,	hier	81.		
27	 Vgl.	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	92.		
28	 Vgl.	 JÜRGEN	WERBICK,	Gott	verbindlich.	Eine	 theologische	Gotteslehre,	Freiburg	 i.	Br.	2007,	567:	
	 „Die	Dramatik	der	trinitätstheologischen	Lehrentwicklung	ist	wesentlich	davon	bestimmt,	dass	
	 man	die	 vollkommene	Präsenz	Gottes	 in	 seinem	welthaften	Dasein	 –	 in	 Jesus	Christus;	 in	 der	
	 von	 seinem	 heiligen	 Pneuma	 inspirierten	 Reich-Gottes-Leidenschaft	 –	 gegen	 die	 Neigung	 zu	
	 Geltung	 bringen	 wollte,	 dieses	 Dasein	 nur	 als	 ‚halbgöttlich‘	 anzusehen	 und	 so	 aus	 Gott	
	 ‚herauszuhalten‘,	was	doch	ganz	in	ihn	hineingehörte.“	



	 18	

Auseinandersetzungen	 mit	 dem	 hellenistischen	 Gottesdenken	 in	 der	 ersten	

Phase	 eine	Präzisierung	des	 eigenen	Gottesdenkens	 ein.	 Es	 geht	 letztendlich	da-

rum,	gegen	den	mittleren	Platonismus	zu	betonen,	dass	Gott	 in	der	Welt	zugegen	

sein	kann.	In	Jesus	als	dem	Sohn	Gottes	und	im	Heiligen	Geist	bekennt	das	Chris-

tentum	die	Begegnung	mit	dem	einen	Gott	und	es	handelt	sich	bei	Logos	und	Geist	

eben	nicht	um	in	irgendeiner	Weise	untergeordnete	Gottheiten.	„Der	mittlere	Pla-

tonismus	 ‚braucht’	 die	 Vermittlergestalt	 des	 Logos	 aufgrund	 des	 von	 ihm	 einge-

schärften	 unendlichen	 ‚Abstands’	 zwischen	 dem	 Unendlich-Vollkommenen	 und	

dem	Endlich-Vielen,	 der	 von	 den	Vielen	 nicht	 aus	 Eigenem	überwunden	werden	

kann.“29	Eben	diese	Vorstellungen,	die	den	Logos	als	Vermittler	wahrnehmen,	wie	

beispielsweise	 die	mittelplatonische	 Figur	 des	 ‚zweiten	Gottes’,	 „die	man	 als	 den	

Hervorbringer	der	Schöpfung	(den	‚Demiurgen’)	und	zugleich	als	den	Mittler	ver-

stehen	konnte,	der	die	Rückkehr	der	von	Gott	entzweiten	Schöpfung	in	Gott	hinein	

vermittele“30,	 fordern	 das	 christliche	 Bekenntnis	 heraus,	 diese	 Verhältnisbestim-

mung	 und	 damit	 die	 Rolle	 des	 Logos	 zu	 präzisieren.	 „Wie	 könnte	 der	 Logos	 die	

Schöpfung	zu	Gott	zurückführen,	wenn	er	nicht	selbst	Gott	wäre,	sondern	letztlich	

doch	nur	ein	göttlich-menschliches	‚Zwischenwesen’,	das	den	unendlichen	Abstand	

zwischen	dem	Göttlichen	und	Menschlichen	ja	nicht	einmal	in	sich	selbst	überbrü-

cken	könnte?“31		

Gnostische	Strömungen	betonten	im	Gegensatz	dazu	fortwährend	eine	Emana-

tionsvorstellung,	bei	dem	Logos	(und	auch	Pneuma)	aus	dem	göttlichen	Einen	her-

vorgehen.32	Hiergegen	muss	christlich	betont	werden,	dass	es	gerade	nicht	darum	

																																																								
29	 WERBICK,	 Gott	 verbindlich,	 570	FN	95.	Mit	Verweis	 auf	 CARL	ANDRESEN,	Justin	 und	der	mittlere	
	 Platonismus.	 In:	Zeitschrift	 für	die	neutestamentliche	Wissenschaft	und	die	Kunde	der	Älteren	
	 Kirche	44	(1952/1953)	157-195.	Andresen	zeigt	hier	auf,	dass	Justin	dem	mittleren	Platonismus	
	 zuzuordnen	ist.	„Das	zeigt	sein	Verständnis	des	Timaios,	seine	Auffassung	von	dem	Logos	als	der	
	 Weltvernunft,	 die	 er	 nicht	 im	 stoischen	 Sinne,	 sondern	 nach	 dem	 Verständnis	 der	 Mittel-
	 platoniker	 als	 Emanation	 der	 Weltseele	 aufgefaßt	 hat.“	 Ebd.	 194.	 An	 dem	 Beispiel	 Justins	
	 wird	 so	 deutlich,	 wie	 hellenistische,	 philosophische	 Strömungen	 in	 das	 christliche	 Gottesver-
	 ständnis	eingeführt	werden	und	zu	einer	 tieferen	Auseinandersetzung	mit	den	eigenen	Erfah-
	 rungen	führen.		
30	 WERBICK,	Gott	verbindlich,	571.	
31	 WERBICK,	Gott	verbindlich,	571.	
32	 Vgl.	 zur	 Auseinandersetzung	 mit	 den	 gnostischen	 Strömungen:	 KASPER,	 Der	 Gott	 Jesu	 Christi,	
	 308:	„Die	Gnosis,	ein	Sammelbegriff	für	eine	vielschichtige	und	vielgesichtige	Mentalität,	deren	
	 Herkunft	und	Wesen	noch	immer	nicht	voll	aufgeklärt	sind,	entsprach	dem	Zerfall	des	antiken	
	 Kosmosdenkens.	Der	spätantike	Mensch	erlebte	die	Welt	nicht	mehr	als	Kosmos,	sondern	erfuhr	
	 sich	 als	 in	 der	 Welt	 und	 von	 der	 Welt	 entfremdet.	 Das	 Göttlich	 wurde	 dadurch	 zum	 ganz	
	 Anderen,	 zu	 einem	 unbegreiflichen	 und	 unaussprechlichen	 Absoluten.	 Das	 daraus	 sich	 erge-
	 bende	 Problem	 der	 Vermittlung	 zwischen	 Gott	 und	 Welt	 lösten	 die	 Gnostiker	 mit	 dem	 für	
	 sie	grundlegenden	Begriff	der	Emanation	[...].	Es	handelt	sich	um	ein	stufenweise	absteigendes	



	 19	

gehen	kann,	den	Logos	als	aus	der	Einheit	Gottes	ausgeschieden	zu	denken.	Viel-

mehr	gehört	der	Logos	vollkommen	in	das	Wesen	Gottes	hinein.	Es	darf	keine	on-

tologische	Abstufung	des	Logos	 zu	Gott	 angenommen	werden.	 „Die	Sendung	und	

der	Sendende	gehören	unauflöslich,	ja	wesentlich	zusammen.	Gott	ist	alles,	was	er	

ist,	ganz	und	auf	vollkommene	Weise.	So	ist	er	auch	der	Sendende	und	der	Gesand-

te	(Logos)	ganz.“33	

Die	 zweite	 Phase	 der	 theologischen	 Klärung	 der	 Trinitätslehre	 beginnt	 zu-

nächst	mit	einer	christologischen	Auseinandersetzung	um	den	Arianismus,	welche	

durch	 das	 Konzil	 von	 Nizäa	 und	 das	 entsprechende	 Glaubensbekenntnis	 von	

Nizäa	 (325)	 entschieden	wurde.	Mit	 diesem	Glaubensbekenntnis	 sollte	 in	 erster	

Linie	 eine	 grundsätzliche	 Absage	 in	 Bezug	 auf	 jede	 subordinatianische	 Tendenz	

erreicht	werden,	die	vor	allem	durch	die	Auseinandersetzung	mit	dem	Arianismus	

notwendig	 geworden	 war.	 Der	 Arianismus	 behauptet	 –	 durch	 neuplatonische	

Strömungen	beeinflusst	 –	 eine	ontologische	Unterordnung	des	 Sohnes	unter	den	

Vater.34	Der	Ausschluss	dieser	ontologischen	Unterordnung	ist	vor	allem	aus	sote-

riologischen	Gründen	erforderlich,	denn,	so	Klaus	von	Stosch,		

„Erlösung	bedeutet	in	christlicher	Perspektive	die	Erfahrung	des	Hineingenommenseins	in	die	
unbedingte	 Zusage	 und	 Zuwendung	 Gottes.	 Ein	 solches	Hineingenommensein	 kann	 in	 Jesus	
Christus	aber	nur	Wirklichkeit	 sein,	wenn	er	wirklich	die	Mensch	gewordene	Zusage	Gottes	
selbst	 darstellt.	Wenn	 er	 nur	 gottähnlich	 ist,	 vermag	 er	 den	 unendlichen	 Abstand	 zwischen	
Gott	und	Mensch	nicht	zu	überbrücken.“35	

	

So	formuliert	das	Konzil	von	Nizäa:		

	
Wir	glauben	an	den	einen	Gott,	
den	allmächtigen	Vater,	

																																																								
	 und	sich	verringerndes	Ausfließen	aus	dem	inneren	Ursprung	aufgrund	einer	inneren	Notwen-
	 digkeit.“	
	 Vgl.	dazu	auch	BIENERT,	Dogmengeschichte,	67:	„Als	grundlegend	[für	die	Gnosis]	erscheint	ein	
	 dualistisch	 bestimmtes	Weltbild,	wobei	 der	Mensch	 als	Mikrokosmos	 dem	Makrokosmos	 ent-
	 spricht.	 Sichtbaren	 Ausdruck	 findet	 dieser	 Dualismus	 in	 dem	 Gegenüber	 zwischen	 dem	
	 höchsten	Weltengott,	dem	Gott	des	Lichtes,	und	dem	Schöpfer,	dem	Demiurgen,	der	die	irdische	
	 Welt	als	Gefängnis	 für	göttliche	Licht-Funken	gestaltet	hat,	die	 ihrerseits	durch	den	Gegensatz	
	 von	 Licht	 und	 Finsternis,	 Geist	 (πνεὒμα)	 und	 Materie	 (ὒλη),	 Seele	 und	 Leib,	 Leben	 und	 Tod	
	 bestimmt	ist.“		
	 Vgl.	dazu	auch	MENKE,	Jesus	ist	Gott	der	Sohn,	217-220.	
33	 WERBICK,	Gott	verbildlich,	572.	Diese	Auseinandersetzung	mit	der	gnostischen	Bewegung	 lässt	
	 sich	gut	an	 Irenäus	von	Lyon	und	seiner	antignostischen	Argumentation	 im	Adversus	haereses	
	 nachvollziehen.	
34	 Zum	 Arianismus	 bspw.	 BIENERT,	 Dogmengeschichte,	 159-163;	 MENKE,	 Jesus	 ist	 Gott	 der	 Sohn,	
	 226-228.	
35	 STOSCH,	Trinität,	36.	



	 20	

den	Schöpfer	alles	Sichtbaren	und	Unsichtbaren.	
	
Und	an	unseren	einen	Herrn	Jesus	Christus,	
den	Sohn	Gottes,	
als	Einziggeborener	aus	dem	Vater	geboren,	das	heißt	aus	der	Substanz	des	Vaters,	
Gott	aus	Gott,	Licht	aus	Licht,	
wahrer	Gott	aus	wahrem	Gott,	
geboren,	nicht	geschaffen,	
von	einer	Substanz	mit	dem	Vater	(was	man	griechisch	homoousios	nennt)	
durch	den	alles	geworden	ist,	was	im	Himmel	und	auf	der	Erden	ist;	
der	um	unseres	Heiles	willen	herabgestiegen	und	Fleisch	und	Mensch	geworden	ist,	
gelitten	hat	und	auferstanden	ist	am	dritten	Tage,		
hinaufgestiegen	ist	in	die	Himmel	
und	kommen	wird,	Lebende	und	Tote	zu	richten.		
	
Und	an	den	Heiligen	Geist.		
	
Die	aber	sagen:	„Es	gab	einmal	eine	Zeit,	als	er	nicht	war“,		
und	„Bevor	er	geboren	wurde,	war	er	nicht“,		
und	„Er	ist	aus	nichts	geworden“,		
oder	die	sagen,	Gott	[der	Sohn	Gottes]	sei	aus	einer	anderen	Substanz	oder	Wesenheit,		
oder	er	sei	wandelbar	oder	veränderlich,		
diese	belegt	die	katholische	Kirche	mit	dem	Anathemata.36		

	

Das	Glaubensbekenntnis	von	Nizäa	schließt	mit	der	Formulierung	„Gott	aus	Gott,	

Licht	aus	Licht,	wahrer	Gott	aus	wahrem	Gott,	geboren,	nicht	geschaffen,	von	einer	

Substanz	mit	dem	Vater“	eine	mögliche	ontologische	Unterordnung	des	Logos	und	

damit	 alle	 subordinantianischen	Konzepte	 aus	 und	 betont	 die	 Einheit	 des	 göttli-

chen	Wesens.37	Allerdings	werden	 an	 dieser	 Stelle	 die	 Begriffe	Wesen/ousia	 und	

Hypostase	 und	 ihr	 Verhältnis	 zueinander	 noch	 nicht	 präzise	 bestimmt,	 sondern	

synonym	verwendet.38	Diese	 inhaltliche	Bestimmung	des	hypostasis-Begriffs	wird	

erst	durch	die	kappadokische	Trinitätstheologie	vorgelegt.		

Wie	das	Glaubensbekenntnis	von	Nizäa	die	ontologische	Unterordnung	des	Soh-

nes	in	Bezug	auf	den	Vater	ausgeschlossen	hat,	musste	auch	noch	die	Rolle	des	Hei-

ligen	Geistes	präzisiert	werden.	Denn	auch	in	Bezug	auf	den	Heiligen	Geist	gab	es	

„Vertreter	der	origenistisch-eusebianschen	Tradition“39,	die	seine	Gottheit	bestrit-

																																																								
36	 DH	125-126	 (lat.	 Fassung).	 Zu	 den	Konzilien	 von	Nizäa	 und	Konstantinopel	 vgl.	 auch	COURTH,	
	 Trinität	II/1a,	110-137	
37		 Vgl.	WERBICK,	 Gott	 verbindlich,	 575.	 Vgl.	 zum	Konzil	 von	Nizäa	 auch	MENKE,	 Jesus	 ist	 Gott	 der	
	 Sohn,	247-249.	
38		 Vgl.	DH	126;	Vgl.	auch	COURTH,	Trinität	II/1a,	165.	
39		 WOLF-DIETER	 HAUSCHILD/VOLKER	 HENNING	 DRECOLL,	 Lehrbuch	 der	 Kirchen-	 und	 Dogmenge-
	 schichte.	 Bd.	 1:	 Alte	 Kirche	 und	 Mittelalter.	 5.,	 vollständig	 überarbeitete	 Neuausgabe,	
	 Gütersloh	2016,	97.	



	 21	

ten.40	Diese	Klärung	wurde	schließlich	auf	dem	ersten	Konzil	 von	Konstantino-

pel	(381)	vorgenommen,	indem	der	Heilige	Geist	als	der	Gehauchte	(Pneuma)	und	

so	als	die	Mitte	zwischen	Vater	und	Sohn	beschrieben	wird.	„Als	der	göttliche	Le-

benshauch	[...]	haucht	er	der	Schöpfung	das	Leben	und	den	Glaubenden	das	neue	

göttliche	Leben	zu.	[...]	Er	ist	nicht	–	wie	der	Sohn	–	gezeugt,	er	geht	vielmehr	aus	

dem	Vater	hervor.“41	So	formuliert	das	Nizäno-Konstantinopolitanische	Glaubens-

bekenntnis:		

	
Ich	glaube	an	den	einen	Gott,	den	allmächtigen	Vater,		
den	Schöpfer	des	Himmels	und	der	Erde,		
alles	Sichtbaren	und	Unsichtbaren.	
	
Und	an	den	einen	Herrn	Jesus	Christus,		
Gottes	einziggeborenen	Sohn		
und	aus	dem	Vater	geboren	vor	allen	Zeiten,		
Gott	von	Gott,	Licht	vom	Lichte,		
wahrer	Gott	vom	wahren	Gott,		
gezeugt,	nicht	geschaffen,		
wesensgleich	dem	Vater,		
durch	ihn	ist	alles	geworden;		
er	ist	wegen	uns	Menschen	und	um	unseres	Heiles	wollen	
von	den	Himmeln	herabgestiegen	
und	ist	fleischgeworden	
vom	Heiligen	Geist	aus	Maria,	der	Jungfrau,	
und	ist	Mensch	geworden;	
gekreuzigt	wurde	er	sogar	für	uns	unter	Pontius	Pilatus,	
hat	gelitten	und	wurde	begraben;	
und	er	ist	auferstanden	am	dritten	Tag	gemäß	den	Schriften	
und	hinaufgestiegen	in	den	Himmel;	
er	sitzt	zur	Rechten	des	Vaters	
und	wird	wiederum	kommen	mit	Herrlichkeit,	
Lebende	und	Tote	zu	richten;		
sein	Reich	wird	kein	Ende	haben.		
	
Und	an	den	Heiligen	Geist,	den	Herrn	und	Lebensspender,		
der	aus	dem	Vater	und	dem	Sohne	hervorgeht,		
der	mit	dem	Vater	und	dem	Sohne	zugleich	angebetet	und	mitverherrlicht	wird,		
der	durch	die	Propheten	gesprochen	hat.		
Und	die	eine	heilige	katholische	und	apostolische	Kirche.		
Ich	bekenne	die	eine	Taufe	zur	Vergebung	der	Sünden.		
Und	ich	erwarte	die	Auferstehung	der	Toten	und	das	Leben	der	kommenden	Zeit.		
Amen.42		

	

																																																								
40		 Vgl.	dazu	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	
	 und	Mittelalter,	97,	sowie	WERBICK,	Gott	verbindlich,	575.	
41		 WERBICK,	Gott	verbindlich,	576.	Mit	Verweis	auf	DH	150.		
42		 DH	150.		



	 22	

Dieses,	später	auch	unter	dem	Namen	Nicaeno-Constantinopolitanum	bekannte,	

große	Glaubensbekenntnis	 ist	das	 letzte,	das	von	allen	christlichen	Kirchen	aner-

kannt	 wurde.43	Im	 Vergleich	 zum	 Glaubensbekenntnis	 von	 Nizäa	 erweiterte	 das	

Nicaeno-Constantinopolitanum	den	christologischen	Teil	und	erarbeitete	eine	deut-

lich	 stärkere	Pneumatologie.	 „Inhaltlich	wird	 in	dem	pneumatologischen	Teil	das	

Bemühen	deutlich,	den	Heiligen	Geist	als	in	der	Kirche	und	im	Gläubigen	wirksame	

Größe	neu	zu	bedenken.“44	Zur	Präzisierung	der	Rolle	des	Heiligen	Geistes	trug	vor	

allem	die	kappadokische	Trinitätstheologie	bei,	die	im	folgenden	Kapitel	themati-

siert	werden	 soll.	 Durch	 die	 christologischen	 und	 pneumatologischen	 Klärungen	

und	der	begrifflichen	Differenzierung	zwischen	ousia	und	hypostasis	durch	Basilius	

von	 Caesarea	 konnte	 das	 Konzil	 von	 Konstantinopel	 schließlich	 die	 Einheit	 des	

göttlichen	Wesens/der	ousia	in	den	drei	göttlichen	Personen/hypostasis	bekennen,	

auch	wenn	diese	Differenzierung	nicht	direkt	im	Text	ersichtlich	ist45:	

„Das	Konzil	von	381	hat	wohl	neben	der	Bearbeitung	des	Bekenntnistextes	einen	Lehrtomus	
verabschiedet,	 der	 jedoch	nicht	 erhalten	 ist.	 Ein	Rückblick	 aus	dem	 Jahr	382	 spricht	 davon,	
dass	die	Synode	festgestellt	habe,	dass	Vater	und	Sohn	und	Heiliger	Geist	eine	Gottheit,	Kraft	
und	ein	 ‚Wesen‘	(eine	οὐσία)	hätten	sowie	bei	gleichwertiger	Würde	und	gleichewiger	Herr-
schaft	 in	 drei	 gänzlich	 vollkommenen	 ‚Einzelexistenzen’	 (υποστάσεις)	 bzw.	 ‚Personen‘	
(πρόσωπα)	 existieren	 würden	 (vgl.	 Theodoret,	 Historica	 ecclesiastica	 5,9,10f.)	 [...]	 Fortan	
wurde	 diese	 Differenzierung	 als	 Normkonsens	 festgehalten	 und	 konnte	 sich	 in	 den	
Folgejahren	nach	und	nach	etablieren.“46	

Allerdings	 bringt	 der	 Begriff	 der	 Person,	 der	 ursprünglich	 von	 Tertullian	 im	

Ausgang	 von	 der	 „prosopographischen	 Exegese,	 wonach	 in	 einem	 Bibeltext	 die	

einzelnen	Verse	bzw.	Halbverse	auf	unterschiedliche	Sprecher	bezogen	werden“47,	

in	die	Trinitätstheologie	eingebracht	wurde,	von	Beginn	an	gewisse	Schwierigkei-

																																																								
43		 Vgl.	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	
	 Mittelalter,	104.	Allerdings	führte	die	Passage	um	das	filioque	(„Und	an	den	Heiligen	Geist,	den	
	 Herrn	und	Lebensspender,	der	aus	dem	Vater	und	dem	Sohne	[filioque]	hervorgeht“)	später	zu	
	 großen	Auseinandersetzungen	zwischen	der	 römischen	und	der	griechischen	Kirche,	die	 auch	
	 einen	 wesentlichen	 Aspekt	 zum	 großen	 Schisma	 zwischen	 Rom	 und	 Byzanz	 beitrugen.	 „Die	
	 griechischen	Väter	 lehrten	ein	Ausgehen	des	Hl.	Geistes	vom	Vater	durch	den	Sohn.	Sie	 sahen	
	 den	Vater	als	einzige	Quelle	des	innergöttlichen	Lebens	an	und	schrieben	dem	Sohn	die	Rolle	ei-
	 ner	 dynamischen	 Vermittlung	 auf	 den	 Geist	 hin	 zu.	 Der	Westen	 dachte	 im	 4.	 Jh.	 anders:	 Der	
	 Vater	 bringe	 in	Gemeinschaft	mit	 dem	Sohn	den	Hl.	 Geist	 hervor.“	KARL	SUSO	FRANK,	 Lehrbuch	
	 der	Geschichte	der	Alten	Kirche,	Paderborn	 (u.a.)	 32002,	259.	Vgl.	 zur	Position	der	westlichen	
	 Kirche	auch	Kap.	2.3	Augustinus,	der	den	Geist	als	Band	der	Liebe	zwischen	Vater	und	Sohn	be-
	 stimmt.	
44		 HAUSCHILD/DRECOLL,	 Lehrbuch	 der	 Kirchen-	 und	 Dogmengeschichte.	 Bd.	 1:	 Alte	 Kirche	 und	
	 Mittelalter,	104.			
45		 Vgl.	zur	begrifflichen	Differenzierung	zwischen	ousia	und	hypostasis	durch	Basilius	von	Caesarea	
	 Kap.	2.2.	
46		 DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	115.		
47		 HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	63.		



	 23	

ten	mit	 sich.	 So	 zeigt	Gisbert	 Greshake	 ausführlich	 auf,	 dass	 er	 ursprünglich	 der	

Welt	des	Theaters	entstammt	und	zunächst	„die	Rolle,	die	ein	Schauspieler	spielt,	

die	Persönlichkeit,	die	er	darstellt,	die	Maske“48	meint.	Auch	Jürgen	Werbick	weist	

in	diesem	Zusammenhang	darauf	hin,	dass	mit	diesem	Rollenverständnis	von	Per-

son	 „offenkundig	 eine	 gewisse	 Äußerlichkeit	 verbunden	 [war].	 Person	 oder	 Pro-

sopon	bezeichneten	eine	Kommunikations-Figur	in	einer	bestimmten	Kommunika-

tions-Situation,	 nicht	 schon	 unmissverständlich	 genug	 die	 Eigenwirklichkeit	 des	

jeweils	 Kommunizierenden.“49	Problematisch	wird	 diese	 Tatsache	 dann,	wenn	 in	

einer	modalistischen	Weise	die	Prosopon	Gottes	 lediglich	eine	Dialogrolle	Gottes	

als	Vater,	als	Sohn	oder	als	Geist	sind,	hinter	denen	das	eigentliche	Wesen	Gottes	

versteckt	bleibt.	Der	Modalismus	kann	dabei	als	theologische	Strömung	beschrie-

ben	werden,	 die	 „die	 Inkarnation	 als	 ein	Erscheinen	des	 einen	Gottes	 angesehen	

[hat],	 so	 dass	 der	 Sohn	 gleichsam	nur	 ein	modus	(Erscheinungsweise)	Gottes	 ist.	

[...]	Der	Begriff	modus	ist	allerdings	von	den	Vertretern	dieser	Theologie	wohl	nicht	

benutzt	 worden,	 weswegen	 die	 Bezeichnung	 ‚Modalismus’	 problematisch	 ist.“50	

Aus	 diesem	 Grund	 verwenden	 bspw.	Wolf-Dieter	 Hauschild	 und	 Volker	 Henning	

Drecoll	 den	 Begriff	 Identifikationstheologie	 statt	 Modalismus.51	Gegenüber	 einer	

Identifikationstheologie	muss	dementsprechend	betont	werden,	dass	Vater,	 Sohn	

und	 Geist	 jeweils	 als	 eigenständige	 Offenbarungsweisen	 dem	Wesen	 Gottes	 ent-

sprechen	 und	 nicht	 nur	 bloße	 Erscheinungsweisen	 sind.	 Diese	 Eigenständigkeit	

der	drei	Personen	gegenüber	dem	Wesen,	der	ousia,	sollte	zwar	durch	den	von	O-

rigenes	 eingeführten	Begriff	der	göttlichen	Hypostase	 gewährleistet	 sein.52	Jedoch	

wurde	 auch	 hierbei	 noch	 nicht	 klar	 genug	 herausgestellt,	 in	welchem	Verhältnis	

																																																								
48		 GISBERT	 GRESHAKE,	 Der	 dreieine	 Gott.	 Eine	 trinitarische	 Theologie,	 Freiburg	 i.	 Br.	 2007,	 79.	
	 Greshake	 verweist	 darauf,	 dass	 „die	 Ur-	 bzw.	 Grundbedeutung	 des	 griechischen	 prosopon	
	 (sowie	 des	 lateinischen	 Äquivalents	 persona)	 [...]	 nicht	 –	 wie	 oft	 behauptet	 wird	 –	 die	 von	
	 ‚Maske‘	 [ist].	 Der	 griechische	 Profanbegriff	 prosopon	 bedeutet	 vielmehr	 ‚das,	 was	 unter	 die	
	 Augen	 fällt‘,	 ‚was	 man	 sehen	 kann‘,	 und	 von	 daher:	 Gesicht,	 Anlitz,	 sichtbare	 Gestalt	 des	
	 Menschen“.	 Von	 dieser	 ursprünglichen	 Bedeutung	 leitet	 sich	 dann	 der	 Begriff	 der	Maske	 ab.	
	 „Erst	in	der	hellenistischen	Zeit	–	vor	allem	im	Zusammenhang	mit	der	stoischen	Philosophie	–	
	 bezeichnet	 prospon	 das	 Individuum,	 das	 als	 solches	 in	 einer	 Gemeinschaft/Gesellschaft	
	 eingefügt	ist.“	Ebd.	78f.	Der	lateinische	Begriff	persona	ist	hingegen	„mindestens	ab	der	Kaiser-
	 zeit	 als	 terminus	 technicus	 in	 der	 Welt	 des	 Theaters	 im	 Sinne	 von	 ‚Maske’,	 ‚Rolle’	 wichtig.“	
	 GRESHAKE,	Der	dreieine	Gott,	82f.		
49		 WERBICK,	Gott	verbindlich,	579.		
50		 HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	59.			
51		 HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	58.	
52		 Vgl.	dazu	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	
	 und	Mittelalter,	68.	



	 24	

Wesen	und	Hypostase	Gottes	zueinander	stehen.	Zusätzlich	erschwert	wird	diese	

Problematik	durch	die	lateinische	Übersetzung	von	hypostasis	mit	substantia,	was	

zugleich	aber	auch	die	Übersetzung	von	ousia	 sein	konnte,	 so	dass	die	eigentlich	

intendierte	Differenzierung	zwischen	dem	Wesen	Gottes	und	den	Hypostasen	wie-

der	 unterlaufen	wurde.	Hier	 brachte	 schließlich	Gregor	von	Nazianz	 die	Klärung,	

indem	er	Hypostase	mit	prosopon	 gleichsetzte	und	damit	die	Formel	mia	ousia	–	

treis	 hypostasis	 (ein	 Wesen,	 drei	 Hypostasen/Personen)	 prägte.	 Die	 Einheit	 des	

göttlichen	Wesens	ergibt	sich	dabei	durch	die	Relationen	der	drei	Personen	zuei-

nander,	wie	wir	es	noch	im	folgenden	Kapitel	sehen	werden.53		

So	 stellt	 sich	 im	Anschluss	 an	 die	Konzilien	 von	Nizäa	 und	Konstantinopel	 die	

Herausforderung,	 eine	 Trinitätstheologie	 auszuformulieren,	 die	 die	 Einheit	 des	

Wesens	bei	gleichzeitiger	Verschiedenheit	der	Hypostasen	bewahrt,	ohne	zu	ein-

seitig	 die	 Einheit	 (Identifikationstheologie)	 oder	 die	 Verschiedenheit	 (tritheisti-

sche	Schieflage)	zu	betonen	und	ohne	einem	Subordinantianismus	zu	verfallen.54	

An	 dieser	 Stelle	 sollen	 nun	 exemplarisch	 zwei	 prominente	 trinitätstheologische	

																																																								
53		 Zu	 berücksichtigen	 gilt	 allerdings	 in	 diesem	 Kontext,	 dass	 den	 für	 die	 Klärung	 innerhalb	 der	
	 Trinitätstheologie	 herangezogenen	 Begriffen	 innerhalb	 der	 Christologie	 eine	 gegenläufige	
	 Intention	zukam:	Trinitätstheologisch	sollten	die	Begriffe	der	Person/Hypostase	 letztlich	zwar	
	 die	Unterschiedenheit	ausdrücken,	die	aber	nicht	die	Einheit	gefährdet,	sondern	die	wesentliche	
	 Hinordnung	der	drei	 trinitarischen	Personen	aufeinander	betont	–	 christologisch	soll	der	Per-
	 sonbegriff	hingegen	ein	Moment	der	Einheit	verbürgen,	in	dem	die	beiden	Naturen	Christi	auf-
	 gehen:		
	 „Trinitätstheologisch	steht	der	Begriff	des	Wesens	für	die	Einheit	Gottes.	Christologisch	war	von	
	 den	 zwei	 Naturen	 Jesu	 Christi	 zu	 sprechen.	 Trinitätstheologisch	 bezeichnet	 der	 Personbegriff	
	 die	in	der	Wesenseinheit	gehaltene	personale	Unterschiedenheit	der	Drei.	In	der	Christologie	ist	
	 Person	das	(göttliche)	Einheitsprinzip,	das	die	Menschennatur	Jesu	Christi	in	der	Einheit	mit	der	
	 göttlichen	 Natur	 des	 Logos	 hält;	 in	 diesem	 Sinne	 wird	 ja	 von	 der	 ‚hypostatischen	 Union’	
	 gesprochen.“	WERBICK,	Gott	verbindlich,	581.	Mit	dem	Hinweis:	„Dabei	ist	zu	notieren,	dass	sich	
	 christologisch	hierfür	[gemeint	 ist	die	göttliche	Natur	K.L.]	der	Begriff	der	ϕυσις	(physis)	statt	
	 des	ουσια-Begriffs	durchsetzt.“	FN	130.		
	 Die	christologischen	Fragestellungen	beantwortete	schließlich	das	Konzil	von	Chalcedon	 im	5.	
	 Jahrhundert.	Dem	Konzil	kommt	es	dabei	vor	allem	darauf	an	zu	betonen,	dass	 Jesus	Christus	
	 wahrhaft	Gott	und	wahrhaft	Mensch	 ist,	wobei	keine	der	beiden	Naturen	die	andere	aufheben	
	 darf.	 Jesus	 ist	 zum	 einen	 wesensgleich	 mit	 Gott	 und	 zum	 anderen	 wesensgleich	 mit	 den	
	 Menschen.	Um	hier	jedoch	nicht	in	die	Annahme	zweier	personaler	Wirklichkeiten	zu	verfallen,	
	 ist	 die	 Gotteshypostase	 als	 die	 zwischen	 menschlicher	 und	 göttlicher	 Hypostase	 einheits-
	 stiftende	zu	denken.		
	 „Damit	ist	der	Personbegriff	(bzw.	der	Begriff	der	personalen	Hypostase)	nun	aber	aufs	Äußers-
	 te	 strapaziert:	Wie	 könnte	 die	 Gotteshypostase	 die	 Einheit	 des	 einander	 Entgegengesetzten	 –	
	 der	 Gottes-	 und	 der	 Menschennatur	 –	 hervorbringen?	 Die	 Trinitätslehre	 hatte	 dem	 Person-
	 begriff	eine	diesem	christologischen	Artikulationsbedürfnis	 fast	entgegengesetzte	Leistung	ab-
	 verlangt:	 Hier	 sollte	 er	 eine	 Eigenwirklichkeit	 bezeichnen,	 die	 aber	 eben	 nicht	 bis	 zur	 Ge-
	 trenntheit	von	den	anderen	Personen	forciert	gedacht	werden	durfte:	das	in	der	vollkommenen	
	 Wesenseinheit	 Gottes	 gehaltene	 Zueinander	 und	Miteinander	 des	 Vaters,	 des	 Sohnes	 und	 des	
	 Geistes”.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	582f.	
54		 Eine	 tritheistische	Deutung	war	 sicher	keine	 reelle	Gefahr	 im	Kontext	des	4.	 Jahrhunderts,	 da	
	 man	sich	 selbstverständlich	als	monotheistische	Religion	verstand.	Dennoch	haben	gegenwär-
	 tige	 Ansätze	 vor	 allem	 vonseiten	 der	 sozialen	 Trinitätstheologie	 durchaus	 darauf	 zu	 achten,	
	 nicht	tritheistisch	missverstanden	werden	zu	können.	Vgl.	hierzu	auch	STOSCH,	Trinität,	39.		



	 25	

Entwürfe	der	frühen	Theologiegeschichte	vorgestellt	werden,	die	bis	heute	beson-

deren	Einfluss	auf	gegenwärtige	Ansätze	haben.	

Zum	einen	handelt	es	sich	dabei	um	die	Trinitätstheologie	der	drei	Kappadokier	

Gregor	von	Nazianz,	Gregor	von	Nyssa	und	Basilius	von	Caesarea,	die	wie	oben	be-

reits	dargestellt	maßgeblich	zu	den	Klärungen	des	Konzils	von	Konstantinopel	bei-

trugen.	 Zum	 anderen	 soll	 der	 für	 die	 lateinische	 Trinitätstheologie	 maßgebliche	

Ansatz	Augustins	skizziert	werden.		

		

	

2.2 Die	kappadokische	Trinitätstheologie		

Zu	 den	 drei	 großen	 Kappadokiern	 werden	 die	 Bischöfe	 Basilius	 von	 Caesarea	

(ca.	 330-379	 n.	 Chr.),	 sein	 jüngerer	 Bruder	 Gregor	 von	Nyssa	 (ca.	 335-394)	 und	

Gregor	von	Nazianz	(329/330-ca.	390)	gezählt.55	Sie	trugen	maßgeblich	mit	 ihrer	

Trinitätstheologie	 zu	 den	 Entscheidungen	 und	 Entwicklungen	 des	 Konzils	 von	

Konstantinopel	von	381	bei	und	sind	so	Wegbereiter	der	bis	heute	gültigen	trini-

tätstheologischen	Formel:	mia	ousia	–	 treis	hyposasis.	56	Wie	 oben	bereits	 gezeigt,	

führt	schon	das	Konzil	von	Nizäa	den	Begriff	der	Hypostase	ein,	allerdings	nicht	in	

dem	Sinne	der	drei	Hypostasen	Vater,	Sohn	und	Geist.	Viel	eher	wurden	die	Begrif-

fe	hypostasis	und	ousia	synonym	verwendet,	so	dass	noch	keine	begriffliche	Unter-

scheidung	zwischen	dem	Gemeinsamen	und	dem	Unterscheidenden	im	Wesen	Got-

tes	zu	Verfügung	stand.57	Daher	bleibt	am	Ende	des	Konzils	von	Nizäa	das	Problem	

bestehen,	„nicht	nur	die	Gleichwesentlichkeit	des	Sohnes	mit	dem	Vater	zu	lehren,	

sondern	auch	das	Besondere	und	Unvertauschbare	von	Vater	und	Sohn	wie	auch	

vom	Hl.	Geist	herauszustellen.“58		

																																																								
55		 Vgl.	CHRISTOPH	MARKSCHIES,	Gibt	es	eine	einheitliche	‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?	Vorläufi-
	 ge	Erwägungen	zu	Einheit	und	Differenzen	enunizänischer	Theologie.	In:	DERS.	(Hg.),		Alta	Trini-
	 tà	 Beata.	 Gesammelte	 Studien	 zur	 altkirchlichen	 Trinitätstheologie,	 Tübingen	 2000,	 196-237,	
	 hier	196.		
	 Markschies	 zählt	 des	Weiteren	 noch	 den	weniger	 bekannten	Amphilochius	 von	 Ikonium	 (gest.	
	 nach	 394)	 zum	 kappadokischen	 Kreis.	 In	 der	 Regel	 werden	 aber	 nur	 Basilius	 von	 Caesarea,	
	 Gregor	von	Nazianz	und	Gregor	von	Nyssa	als	die	drei	großen	Kappadokier	benannt.		
56		 Vgl.	zu	der	kappadokischen	Theologie:	MENKE,	Der	Gott	Jesu	Christi,	232f.	Vgl.	dazu	auch	NITSCHE,	
	 Gott	und	Freiheit,	80-100.	
57		 Vgl.	DH	126;	Vgl.	auch	COURTH,	Trinität	II/1a,	165.		
58		 COURTH,	Trinität	II/1a,	166.	



	 26	

So	war	 es	 zunächst	Basilius	 von	Caesarea,	 der	 in	besonderer	Weise	die	Unter-

scheidung	von	ousia	und	hypostasis	herausarbeitete	und	zur	Klärung	der	Rolle	des	

Heiligen	Geistes	beitrug.		

Vor	allem	für	die	östliche	Theologie,	durch	die	Basilius	maßgeblich	geprägt	 ist,	

stellte	sich	die	Frage,	in	welchem	(ontologischen)	Verhältnis	der	Geist	zu	Vater	und	

Sohn	steht.	Da	der	Heilige	Geist	„als	die	in	dem	Menschen	wirksame	Präsenz	Gottes	

aufgefasst	wurde“59,	gehört	er	in	der	östlichen	Theologie	zum	Wesen	Gottes,	wobei	

er	 in	der	Tradition	eher	dem	Vater	und	dem	Sohn	untergeordnet	wurde.	Basilius	

wandte	 sich	 nun	 dezidiert	 gegen	 diese	 Unterordnung	 des	Heiligen	 Geistes	 unter	

den	Sohn	und	den	Vater	und	verstand	 ihn	 so	 als	 gleichwesentlich	mit	Vater	und	

Sohn.	 Er	 argumentierte	 hier	 gegen	 den	Heterousianer	Eunomius	von	Cyzicus,	 der	

von	einer	Verschiedenheit	von	Vater	und	Sohn	im	Wesen	ausging	und	den	Heiligen	

Geist	eher	der	Seite	der	Kreaturen	zugerechnet	wissen	wollte.60	Der	Grund	für	die	

notwendige	Aussage	zur	Gleichwesentlichkeit	des	Heiligen	Geistes	mit	dem	Vater	

und	 damit	 gegen	 eine	 Unterordnung	 unter	 den	 Sohn	 bestand	 für	 Basilius	 in	 der	

Heilsvermittlung	 an	 den	Menschen.	Der	Mensch	 kann	 lediglich	 durch	Gott	 selbst	

Anteil	am	göttlichen	Heil	erlangen;	dies	geschieht	zum	einen	durch	das	Heilswerk	

des	Sohnes	und	zum	anderen	durch	dessen	Vollendung	durch	den	Heiligen	Geist.61	

„Der	Vater	löst	das	Handeln	des	Sohnes	aus,	der	Sohn	führt	es	aus,	der	Geist	voll-

endet	 es.“62	Ausgehend	 von	 diesem	 gemeinsamen	 Handeln	 formulierte	 Basilius	

schließlich	in	De	spiritu	sancto	eine	Pneumatologie,	die	genau	diese	Gleichordnung	

von	Vater,	Sohn	und	Geist	betont.	Als	Beleg	 für	diese	Position	diente	Basilius	vor	

allem	auch	der	Verweis	auf	den	Taufbefehl	in	Mt	28,19,	der	gerade	die	Beiordnung	

von	Vater,	Sohn	und	Geist	betont.	Allerdings	fehlte	Basilius	in	seiner	Pneumatolo-

gie	eine	letzte	Konsequenz,	nämlich	die	Betonung	der	Wesensgleichheit	von	Vater,	

Sohn	und	Geist.		

																																																								
59		 DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	108.	
60		 Vgl.	COURTH,	Trinität	II/1a,	167	sowie	HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmen-
	 geschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mittelalter,	90.	
	 Heterousianer	nehmen	eine	„Verschiedenheit	von	Vater	und	Sohn	im	Wesen	[an],	die	aufgrund	
	 von	gemeinsamem	Wollen	und	Handeln	heilsgeschichtlich	zusammenwirken“.	Vgl.	ebd.,	91.		
61		 Vgl.	dazu	WERBICK,	Gott	verbindlich,	577.	„Durch	den	Heiligen	Geist	kommt	in	den	Menschen	zur	
	 Vollendung,	was	der	Sohn	inmitten	der	Menschen	als	Gottes	Heilswerk	gewirkt	hat.“	
	 Vgl.	dazu	BASILIUS	VON	CÄSAREA,	De	spiritu	sancto.	Über	den	Heiligen	Geist.	Übers.	und	eingeleitet	
	 von	HERMANN	JOSEF	SIEBEN	 (Fontes	 Christiani	 12),	 Freiburg/Basel/Wien,	 Abschnitt	 17-19,	 117-
	 131.	
62		 DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	111.	



	 27	

„Anstatt	den	Geist	auch	ὀμοούσιον	(homousion/wesensgleich)	zu	nennen,	belässt	Basilius	es	
dabei,	ihn	ὀμότιμον	(homotimon/gleichwertig)	zu	nennen	und	seine	Anbetung	und	Verehrung	
als	Gott	zu	betonen.	Diese	Zurückhaltung	geht	wohl	nicht	nur	auf	eine	strategische	Rücksicht-
nahme	 gegenüber	 den	 Bischöfen	 zurück,	 die	 der	 Öffnung	 der	 origenistisch-eusebianischen	
Theologie	 zum	 Nizänum	 skeptisch	 bis	 ablehnend	 gegenüberstanden,	 sondern	 auch	 darauf,	
dass	Basilius	selbst	den	origenistisch-eusebianischen	Hintergrund	seiner	Theologie	nie	abge-
streift	hat.	Er	hatte	selbst	erhebliche	Schwierigkeiten,	eine	klare	Zuordnung	des	Geistes	zu	Va-
ter	und	Sohn	zu	begründen.“63	

Neben	der	Ausarbeitung	der	Pneumatologie	entwickelte	Basilius	ab	ca.	373	eine	

Ontologie,	die	sich	die	Unterscheidung	von	ouisa	und	hypostasis	zueigen	machte.64	

Das	Wesen/die	ousia	meint	hierbei	das	dem	Vater,	 Sohn	und	Geist	Gemeinsame,	

wobei	die	Hypostase	„die	Summe	dessen	[ist],	worin	Vater,	Sohn	und	Heiliger	Geist	

sich	 unterscheiden“65,	womit	 insbesondere	 die	 Eigenschaften	gezeugt,	ungezeugt	

und	hervorgehend	 gemeint	 sind.	Während	 noch	 zu	 Beginn	 der	 60er	 Jahre	 des	 4.	

Jahrhunderts	keine	Differenzierung	zwischen	den	Begriffen	ousia	und	hypostasis	in	

seinen	Werken	zu	erkennen	 ist,	arbeitete	er	diese	 im	Laufe	der	Zeit	 immer	mehr	

aus.	 Die	 ersten	 Spuren	 dieser	 Differenzierung	 können	 in	 seiner	 Apologie	 gegen	

Eunomius	 (entstanden	 um	 ca.	 364)	 beobachtet	 werden.	 Hier	 versuchte	 Basilius	

zunächst,	 durch	 die	 Unterscheidung	 von	Wesen	 und	 Namen	 zweier	 Menschen	

eine	Differenzierung	zu	erzielen:	Während	die	Namen	unterschiedliche	Eigenschaf-

ten	 erkennen	 ließen,	 bezeichne	 das	Wesen	 „die	 gemeinsame	 substanzielle	Mate-

rie“66.	Dabei	verweisen	die	„Eigennamen	‚Petrus’	und	‚Paulus’	[...]	auf	charakteristi-

sche	Eigenschaften	(z.B.	 ‚Sohn	des	 Jona’,	 ‚von	Bethsaida’	oder	 ‚Bruder	von	Andre-

as’),	aber	 jedenfalls	nicht	auf	die	beiden	gemeinsame	οὐσία	[...].	μία	οὐσία	[...]	 in-

terpretiert	 Basilius	 in	 seiner	 Schrift	 nicht	 gerade	 sehr	 präzise	 als	 ‚Übereinstim-

mung	in	der	Mehrzahl	der	Prädikate‘“67.	Damit	ist	das	Wesen/die	ousia	Träger	der	

gemeinsamen	Eigentümlichkeiten,	wohingegen	die	Differenz	in	den	verschiedenen	

Idiomata	begründet	liegt.68	In	diesem	Sinne	bezieht	Basilius	auch	die	Prädikate	des	

																																																								
63		 HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	100.	
64		 Vgl.	 zum	Folgenden	HAUSCHILD/DRECOLL,	 Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	
	 Alte	Kirche	und	Mittelalter,	99.	Der	erste	Hinweis,	dass	beide	Begriffe	nicht	identisch	sind,	findet	
	 sich	im	Epistula	125.		
65		 HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	99.	
66		 Vgl.	MARKSCHIES,	Gibt	es	eine	einheitliche	‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?,	201.		
67		 Vgl.	MARKSCHIES,	Gibt	es	eine	einheitliche	‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?,	201.	
68		 MARKSCHIES,	Gibt	 es	 eine	einheitliche	 ‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?,	 201.	Mit	Verweis	 auf	
	 Basilius,	Eun.	II	28.		



	 28	

Zeugens	 des	 Vaters	 und	 des	 Gezeugtseins	 des	 Sohnes	 nicht	 auf	 das	 gemeinsame	

Wesen,	sondern	eben	auf	die	zu	unterscheidenden	Idiomata.69		

In	verschiedenen	Briefen	entwickelt	Basilius	 schließlich	nach	und	nach	die	be-

griffliche	Unterscheidung	von	ousia	und	hypostasis.		

„Von	Adversus	Eunomium	her	betonte	er	die	eine	οὐσία	von	Vater,	Sohn	und	Geist,	die	es	ihm	
auch	ermöglichte,	den	Sohn	als	 ‚gleich	 im	Wesen’	 (ὀμοούσιος)	zu	beschreiben.	Zugleich	sind	
Vater,	Sohn	und	Geist	nicht	nur	in	ihrem	Wirken	zu	differenzieren,	sondern	auch	innertrinita-
risch.	Und	hierfür	knüpfte	Basilius	nun	an	die	origenistische	Tradition	an	und	benutzte	den	
Begriff	ὐπόστασις.	Dieser	sollte	 jetzt	aber	gerade	die	 individuelle	Existenzweise	bezeichnen,	
in	der	sich	Vater,	Sohn	und	Geist	unterscheiden	–	obwohl	sie	zu	einer	οὐσία	gehören	und	es	
entsprechend	nur	einen	Gott	gibt.“70	

So	sind	die	Begriffe	ousia	und	hypostasis	in	der	Lage,	gleichzeitig	die	Einheit	und	

die	Vielfalt	im	Wesen	Gottes	zu	benennen.	Damit	ist	Gott	als	Einheit	im	Hinblick	auf	

sein	 Wesen	 (ousia/substantia),	 aber	 als	 drei	 Hypostasen/Personen	 (Vater,	 Sohn	

und	Geist)	zu	bestimmen,	die	dieses	eine	Wesen	in	Gemeinschaft	bilden.	Allerdings	

ist	 bei	 der	Verwendung	der	Begriffe	ousia/substantia	 und	hypostasis/subsistentia	

und	deren	Differenzierung	innerhalb	der	Trinitätstheologie	zu	beachten,	dass	nun	

Begriffe	zum	Zuge	kommen,	die	„im	Sprachgebrauch	des	4.	Jahrhunderts	eigentlich	

gar	nicht	unterschieden	werden.“71	Im	Hintergrund	der	philosophischen	Verwen-

dung	 des	 Begriffs	 der	 ousia	 steht	 nämlich	 das	 aristotelische	 Konzept	 der	 ersten	

und	zweiten	ousia.	„Aristoteles	unterscheidet	zwischen	der	ersten	und	der	zweiten	

Ousia,	wobei	die	erste	Ousia	das	konkrete	Diesda	[...]	und	die	zweite	Ousia	das	da-

von	 abgeleitete	Wesen	und	 seine	washeitliche	Bestimmung	bezeichnet.“72	In	 die-

sem	 Sinne	 verwenden	 Basilius	 und	 Gregor	 von	 Nyssa	 den	 Hypostasenbegriff	 im	

Sinne	der	ersten	ousia	und	den	Wesensbegriff	im	Sinne	der	zweiten	ousia.	Dement-

sprechend	denkt	auch	das	Konzil	von	Konstantinopel	die	Hypostase	im	Sinne	der	

ersten,	das	Wesen	Gottes	jedoch	im	Sinne	der	zweiten	ousia.	73		

Zwar	 konnte	 sich	 Basilius	 zunächst	 noch	 nicht	mit	 dieser	 begrifflichen	 Unter-

scheidung	 durchsetzen,	 doch	 änderte	 sich	 dies	 nach	 seinem	 Tod	 durch	 die	 Auf-

nahme	der	Begriffe	durch	seinen	Bruder	Gregor	von	Nyssa	und	seinen	Freund	Gre-

gor	von	Nazianz.74		

																																																								
69		 MARKSCHIES,	Gibt	es	eine	einheitliche	‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?,	202.	
70		 DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	113.	
71		 STOSCH,	Trinität,	37.	
72		 NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	87.		
73		 Vgl.	STOSCH,	Trinität,	37f.	
74		 Vgl.	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	114.	



	 29	

Gregor	von	Nazianz	 ist	es	nun	auch,	der	den	Heiligen	Geist	wirklich	als	Gott	be-

nennt	 und	 ihm	 damit	 die	 Wesensgleichheit	 bestätigt,	 die	 Basilius	 so	 noch	 nicht	

formuliert	 hatte.	 Zwar	 erwies	 er	 sich	 als	 Kirchenpolitiker	 eher	 ungeschickt	 –	 er	

drohte	etwas	vorschnell	auf	dem	Konzil	von	Konstantinopel	mit	seinem	Rücktritt,	

der	dann	von	den	Konzilsteilnehmern	auch	so	angenommen	wurde75	–	jedoch	be-

wies	er	 in	seinen	Theologischen	Reden	(Orationes)	„seine	außergewöhnliche	For-

mulierungskraft“76	und	 ist	 so	 als	 der	 Theologe	 unter	 den	 drei	 Kappadokiern	 be-

kannt.77	Die	besondere	Leistung	Gregors	besteht	darin,	dass	er	als	erster	das	We-

sen	Gottes	ausgehend	von	Relationen	versucht	zu	beschreiben.	Dabei	geht	Gregor	

von	Nazianz	maßgeblich	von	der	Monarchie	des	Vaters	aus:	„Die	Natur	ist	für	die	

drei	eine:	Gott.	Was	aber	ihre	Einheit	ausmacht,	ist	es	der	Vater,	von	dem	die	ande-

ren	ausgehen	und	zu	dem	sie	zurückkehren,	nicht	um	sich	zu	vermischen,	sondern	

so,	daß	sie	verbunden	sind.“78	Sohn	und	Geist	sind	eben	nicht	dem	Vater	zu	subor-

dinieren,	 sondern	 als	 gleichwesentlich	 zu	 denken.	 Der	 einzige	 Unterscheidungs-

punkt	zwischen	Sohn	und	Vater	ist	die	Herkunft	des	Sohnes	aus	dem	Vater.	„Es	ist	

ein	Unterschied	in	der	Beziehung,	nicht	aber	im	Wesen	selbst.	Dies	drückt	Gregor	

mit	der	später	klassisch	werdenden	Formulierung	so	aus:	‚Vater	ist	weder	ein	Na-

me	der	Wesenheit	noch	der	Tätigkeit,	sondern	ein	Name	der	Beziehung	(schesis),	

der	anzeigt,	wie	sich	der	Vater	zum	Sohn	und	der	Sohn	zum	Vater	verhält.“79	Für	

den	Vater	ist	damit	das	Ungezeugtsein,	für	den	Sohn	das	Gezeugtsein	und	für	den	

Geist	das	Hervorgegangensein	als	 innertrinitarische	Proprietäten	kennzeichnend.	

Durch	 diese	Ursprungsbeziehungen	 des	 Zeugens	 und	 des	Hervorgehens	 ergeben	

sich	schließlich	auch	die	innertrinitarischen	Relationen,	die	das	Wesen	Gottes	kon-

stituieren.	Damit	 stellt	 sich	Gregor	von	Nazianz	gegen	die	 traditionelle	aristoteli-

sche	Ontologie,	 die	durch	die	Trennung	von	 Substanz	und	Akzidenz	die	Relation	

den	Akzidenzien	zurechnete	und	damit	als	nicht	wesentlich	verstand.	Gregor	geht	

im	Gegensatz	dazu	davon	aus,	dass	sich	das	Wesen	Gottes	erst	durch	die	jeweiligen	

																																																								
75	 Vgl.	HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	
	 Mittelalter,	100f	
76		 COURTH,	Trinität	II/1a,	174.	Vgl.	auch	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	
	 des	Christentums,	116.		
77		 Vgl.	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	116.		
78		 GREGOR	VON	NAZIANZ,	Orationes	42,15	(PG	36,	476B)	(nicht	eingesehen).	Zitiert	nach	COURTH,	Tri-
	 nität	II/1a,	176.		
79		 COURTH,	Trinität	II/1a,	177	mit	Zitat	aus	Or.	29,16	(SourcesChr	250,210).		



	 30	

Relationen	konstituiert.	80	Der	Vater	ist	so	durch	sein	Zeugen	des	Sohnes	der	Vater,	

der	Sohn	ist	der	Sohn	aufgrund	seines	Gezeugtseins	usw.		

Schließlich	ist	es	Gregor	von	Nyssa	der	vor	allem	„die	personalen	Eigentümlich-

keiten	vom	spezifischen	Heilswirken	der	trinitarischen	Personen	her“	entwickelt.81	

Dabei	wird	der	Geist	als	„Geber	alles	Guten“,	der	Sohn	als	„Schöpfungsmittler“	und	

schließlich	der	Vater	als	die	„ungezeugte	und	anfangslose	Ursache	aller	Dinge“	ver-

standen.	„Diese	Merkmale	sind	unvertauschbar	und	machen	die	Hypostasen	in	ih-

rem	 jeweiligen	Eigenstand	aus.“82	Trotz	des	Ausgangs	von	den	personalen	Eigen-

tümlichkeiten	 legt	Gregor	von	Nyysa	großen	Wert	auf	die	Betonung	der	Wesens-

einheit	aller	drei	Personen.	Dabei	ist	für	ihn	klar,	dass	das	heilsgeschichtliche	Han-

deln	 immer	 als	 gemeinsames	Handeln	 zu	 verstehen	 ist.	 Alle	 heilsgeschichtlichen	

Taten	sind	dementsprechend	immer	allen	drei	trinitarischen	Personen	gemeinsam	

zuzuschreiben.83	So	ist	vor	allem	auch	die	Taufe	als	Bekenntnis	zu	allen	drei	trini-

tarischen	Personen	gleichermaßen	zu	verstehen	(vgl.	Mt	28,19).	Gregor	von	Nyssa	

ist	es	schließlich	auch,	der	vor	allem	die	Unendlichkeit	Gottes	betont.		

„Dadurch	wird	nicht	nur	deutlich,	dass	Gottes	Wesen	dem	Erkennen	durch	endliche	Wesen	ka-
tegorial	entzogen	ist,	sondern	dass	auch	die	Annäherung	der	Menschen	an	Gott	immer	nur	ein	
unendlicher,	niemals	abgeschlossener	Prozess	sein	kann.	In	der	Unendlichkeit	ist	zugleich	die	
Anfangslosigkeit	 wie	 die	 Unvergänglichkeit	 begründet,	 so	 dass	 auch	 Vater,	 Sohn	 und	 Geist	
ewig	und	ohne	Änderung	die	eine	Trinität	bilden.“84		

So	 sind	 es	 vor	 allem	die	Unterscheidung	der	Begriffe	ousia	 und	hypostasis,	 die	

Betonung	der	Monarchie	des	Vaters,	die	Bestimmung	des	Heiligen	Geistes	als	we-

sensgleich	 und	 die	 Entwicklung	 einer	 relationalen	Ontologie	 ausgehend	 von	 den	

innertrinitarischen	 Proprietäten,	 die	 die	 drei	 Kappadokier	 in	 die	 theologischen	

Diskussionen	um	die	Trinitätstheologie	eingebracht	haben	und	die	noch	heute	eine	

bedeutsame	 Rolle	 spielen.	 Vor	 allem	 im	 trinitätstheologischen	 Ansatz	 Bernhard	

Nitsches	wird	deutlich	werden,	wie	er	einen	freiheitsanalytischen	Ansatz	 im	Aus-

gang	von	einer	kappadokischen	Trinitätstheologie	versucht.		

	

	

																																																								
80		 Vgl.	dazu	STOSCH,	Trinität,	43.	
81		 COURTH,	Trinität	II/1a,	185.	
82		 COURTH,	Trinität	II/1a,	185.	
83		 Vgl.	dazu	MARKSCHIES,	Gibt	es	eine	einheitliche	‚kappadozische	Trinitätstheologie‘?	225.		
84		 HAUSCHILD/DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	101.		



	 31	

2.3 Augustinus	

	

Prominentester	 Vertreter	 der	 lateinischen	 Trinitätstheologie	 und	 damit	 eines	

monosubjektiven	 Ansatzes	 in	 der	 Theologiegeschichte	 ist	 der	 Kirchenvater	 Au-

gustinus,	der	Bischof	von	Hippo	(354-430).	Augustinus	ging	in	seiner	Trinitätsleh-

re	zunächst	von	der	Einheit	des	göttlichen	Wesens	aus,	um	von	dort	die	Dreiheit	

der	 göttlichen	 Hypostasen/Personen	 in	 den	 Blick	 zu	 nehmen.	 Das	 augustinische	

Denken	 einer	 besonderen	 Betonung	 der	 Einheit	 vor	 der	Dreiheit	 hat	 sich	 in	 der	

lateinischen	 Tradition	 der	 Trinitätslehre	 maßgeblich	 durchgesetzt.	 Nach	 Gisbert	

Greshake	wird	an	Augustinus	damit	„die	spezifische	Tendenz	der	westlichen	Trini-

tätstheologie	deutlich,	nämlich	die	Wesenheit	Gottes	unabhängig	von	Vater,	Sohn	

und	Heiligem	Geist	zu	 ,hypostasieren‘	und	sie	als	die	eine	Gottesperson	aufzufas-

sen.“85	Augustins	 theologiegeschichtlicher	 Einfluss	 kann	 nicht	 zuletzt	 am	 Symbo-

lum	Quicumque	abgelesen	werden,	das	„in	seinem	Duktus	wie	in	sprachlicher	Hin-

sicht	weitgehend	auf	Augustin“	zurückgeht.86		

Die	Trinitätstheologie	spielte	im	augustinischen	Denken	eine	maßgebliche	Rolle.	

So	beschreibt	Kurt	Flasch,	dass	„von	dem	frühen	11.	Brief	bis	zum	späten	Abschluß	

des	Dreieinigkeitswerkes	(begonnen	etwa	399,	abgeschlossen	419,	endgültige	Re-

daktion	 vielleicht	 erst	 420	 bis	 426)	 das	Nachdenken	 über	 die	 Trinität	 eine	Kon-

stante	seines	intellektuellen	Lebens“87	ist.		

Den	 geschichtlichen	Kontext	 für	die	Theologie	Augustins	bildete	 vor	 allem	das	

Konzil	 von	Nizäa	 und	 damit	 die	 christologischen	 Debatten	 um	 die	 Gleichwesent-

lichkeit	von	Vater	und	Sohn,	die	das	Konzil	von	Nizäa	prägten.	Dieser	Streit	um	die	

Theologie	 des	 Arius	 klingt	 auch	 in	De	 trinitate	 noch	 nach.88	So	 zeigt	Michel	René	

Barnes	auf,	dass	vor	allem	die	durch	von	der	Christologie	ausgehende	Frage,	wie	es	

sein	kann,	dass	alle	trinitarischen	Personen	nach	außen	einheitlich	handeln,	wenn	

																																																								
85		 GRESHAKE,	Der	dreieine	Gott,	66.	
86		 VOLKER	HENNING	DRECOLL,	Trinitätslehre.	In:	DERS.	(Hg.)	Augustin	Handbuch,	Tübingen	2007,	446-
	 461,	hier	447.	
87		 KURT	FLASCH,	Augustin.	Einführung	in	sein	Denken,	Stuttgart	1980,	327f.		
88		 JOHNANN	KREUZER,	Augustinus	 zur	Einführung,	Hamburg	2005,	93.	 „Der	 Sache	nach	geht	 es	bei	
	 der	 Diskussion	 um	 das	 ‘Wesensähnlich	 oder	Wesensgleich	 bzw.	Wesens-Eins’	 von	 Vater	 und	
	 Sohn	um	folgende	Frage:	 Inwiefern	 lässt	sich	die	Vermittlung	der	menschlichen	Natur	mit	der	
	 göttlichen	 als	 konkrete	 Einheit	 des	 göttlichen	 Einen	 mit	 den	 vielfältigen	 Formen	 seines	 Er-
	 scheinens	denken,	ohne	die	Differenz	beider	aufzuheben.“	Ebd.,	93.	



	 32	

es	nur	der	Sohn	ist,	der	sich	inkarniert,	ihn	zur	Auseinandersetzung	mit	der	Trini-

tätstheologie	führte.89	Dabei	fand	Augustinus	die	Grundlegung	für	den	Glauben	an	

einen	trinitarischen	Gott	zunächst	in	der	Bibel.	Für	ihn	ist	die	„Bibel	als	die	Offen-

barung	des	 trinitarischen	Gottes“90	zu	 verstehen.	 In	 diesem	Sinne	 geht	 auch	 sein	

Hauptwerk	zur	Trinitätstheologie	De	trinitate	 zunächst	von	einer	biblischen	Fun-

dierung	aus,	wie	es	in	trin.	1-4	zu	sehen	ist.91	

„Nachdem	Augustin	am	Anfang	 festgehalten	hat,	daß	Gott	als	 trinitarischer	ein	einziger	Gott	
ist	und	entsprechend	Vater,	Sohn	und	Heiliger	Geist	zu	einer	substantia	(einer	Substanz)	bzw.	
essentia	(einem	Wesen)	gehören,	nimmt	er	sich	als	erste	Aufgabe	vor,	secundum	auctoritatem	
scripturarum	 sanctarum	 (nach	 der	 Autorität	 der	 heiligen	 Schriften)	 aufzuzeigen,	 ob	 es	 sich	
wirklich	so	verhält	(vgl.	trin.	1,4).“92	

Aufgrund	des	biblischen	Zeugnisses	 lassen	sich	zwar	Handlungen	 jeweils	einer	

trinitarischen	Person	zuschreiben,	allerdings	ist	ihr	Handeln	in	Bezug	auf	die	Welt	

und	 damit	 nach	 außen	 nicht	 zu	 trennen.93	Die	Unterscheidung	 der	 trinitarischen	

Personen	 ist	dann	aufgrund	 ihres	 jeweiligen	Verhältnisses	zueinander	zu	bestim-

men.	 Insofern	geht	Augustinus	von	der	Relationalität	zwischen	den	drei	 trinitari-

schen	Personen	aus,	die	jeweils	aufeinander	bezogen	sind.	So	sind	Vater	und	Sohn	

durch	 die	 relata	 der	 Zeugung	 und	 des	 Gezeugtseins	 aufeinander	 bezogen,	wobei	

die	Relationen	eben	nicht	die	eine	Substanz	Gottes	betreffen.	Der	Vater	kann	nur	

ein	Vater	sein,	wenn	es	einen	Sohn	gibt,	der	das	Vatersein	konstituiert	und	genauso	

kann	es	nur	einen	Sohn	geben,	wenn	es	einen	Vater	gibt:	

	„Weil	 jedoch	der	Vater	nur	aus	dem	Grund	Vater	heißt,	weil	 ihm	ein	Sohn	ist,	und	der	Sohn	
aus	keinem	anderen	Grund	als	dem,	daß	er	einen	Vater	hat,	so	geltend	diese	Aussagen	nicht	
bezüglich	der	Substanz,	weil	keiner	der	beiden	in	Beziehung	auf	sich	selbst,	sondern	wechsel-
seitig	und	in	Beziehung	auf	den	je	anderen	so	genannt	wird.	[...]	Und	wenn	daher	auch	Vater	
und	Sohn	verschieden	 sind,	 so	 ist	doch	keine	verschiedene	Substanz,	weil	 dies	nicht	 gemäß	
der	Substanz	ausgesagt	wird,	sondern	gemäß	der	Beziehung.“94	

Verbunden	werden	beide	durch	die	Liebe,	die	Augustinus	im	Heiligen	Geist	ver-

bürgt	sieht,	er	ist	das	vinculum	caritatis	(Liebesband)	zwischen	Vater	und	Sohn.95	

																																																								
89		 Vgl.	MICHEL	RENÉ	BARNES,	Reading	Augustine’s	Theology	of	the	Trinity.	 In:	STEPHEN	T.	DAVIS/	DA-
	 NIEL	KENDALL/GERALD	O’COLLINS	(Ed.),	The	Trinity.	An	interdisciplinary	Symposium	on	the	Trinity,	
	 Oxford	1999,	145-176,	hier	155.		
90		 DRECOLL,	Trinitätslehre,	447.	
91		 DRECOLL,	Trinitätslehre,	449.	
92		 DRECOLL,	Trinitätslehre,	449.	
93		 HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	110.		
94		 AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	 trinitate,	V,	5.6.	Neu	übers.	und	mit	Einleitung	herausgegeben	von	 Jo-
	 hann	Kreuzer,	Hamburg	2001,	373.		
95		 Vgl.	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	
	 Mittelalter,	110.	



	 33	

Der	Geist	geht	zwar	primär	vom	Vater	aus,	da	der	Vater	aber	„alles,	was	er	hat,	an	

den	 Sohn	weitergibt,	 geht	 der	 Geist	 in	 einem	 abgeleiteten	 Sinne	 auch	 vom	 Sohn	

aus.“96	Damit	 werden	 die	 Relata	 zu	 dem	 immanenten	 Unterscheidungsmerkmal	

der	 trinitarischen	Personen;	durch	 ihre	 jeweiligen	Relationen	zueinander	und	 ih-

rer	gemeinsamen	Handlung	nach	außen	bilden	sie	jedoch	die	Einheit	und	das	eine	

Wesen	Gottes.	Durch	die	Beschreibung	des	Geistes	als	Liebesband	bzw.	als	wechsel-

seitiges	Geschenk	wird	allerdings	eine	gewisse	Asymmetrie	in	die	Verhältnisse	der	

trinitarischen	Personen	untereinander	eingetragen.	Augustinus	versucht	dabei	den	

Heiligen	Geist	sowohl	auf	den	Vater	als	auch	auf	den	Sohn	zu	beziehen.	Offen	bleibt	

an	dieser	Stelle	jedoch,	inwiefern	von	Vater,	Sohn	und	Geist	im	gleichen	Sinne	von	

Hypostasen	gesprochen	werden	kann.		

Augustinus	hegt	insgesamt	eine	große	Skepsis	in	Bezug	auf	die	Verwendung	der	

in	der	bisherigen	Trinitätstheologie	tradierten	griechischen	Begriffe	der	Substanz	

und	der	Hypostase,	da	sie	ihm	eher	unverständlich	erscheinen.97	In	Bezug	auf	den	

Begriff	 substantia	 will	 er	 vor	 allem	 eine	 Gegenüberstellung	 der	 einen	 Substanz	

(substantia)	und	der	veränderlichen	Akzidentien	(accidentia)	in	der	Trinitätstheo-

logie	vermeiden,	so	dass	er	hier	lieber	den	Begriff	essentia	(bzw.	ousia)	verwendet	

wissen	will.98	Auch	 im	 Hinblick	 auf	 den	 Personbegriff	 und	 seine	 Verwendung	 in	

der	Trinitätstheologie	sieht	er	zwei	große	Probleme:		

																																																								
96		 HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mit-
	 telalter,	110.	„Dies	hat	später	zu	der	Ergänzung	der	Aussage	aus	dem	Nicaeano-Constantinopoli-
	 tanum	geführt,	der	zufolge	der	Geist	aus	dem	Vater	hervorgeht	(Joh	15,26),	indem	das	Wort	fi-
	 lioque	(und	aus	dem	Sohn)	ergänzt	wurde“.	Ebd.		
	 Vgl.	dazu	auch	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	127.	
97		 Vgl.	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	
	 Mittelalter,	 110;	 DRECOLL,	 Entwicklungen	 und	 Positionen	 in	 der	 Geschichte	 des	 Christentums,	
	 123.			
					 „Die	 Griechen	 sprechen	 freilich	 auch	 von	 Hypostase.	 Doch	 weiß	 ich	 nicht,	 wie	 sie	 Usía	 und	
	 Hypostasis	unterscheiden	wollen,	 so	daß	manche	der	Unseren,	die	diese	Frage	 in	griechischer	
	 Sprache	 behandeln,	 sich	 gewöhnt	 haben	 zu	 sagen:	mían	 usía	 treis	 hypostáseis,	was	 lateinisch	
	 ‚ein	 Wesen	 drei	 Substanzen‘	 heißt.	 Weil	 jedoch	 nach	 unserem	 Sprachgebrauch	 daran	
	 festzuhalten	ist,	daß	Wesen	die	gleiche	Bedeutung	hat	wie	Substanz,	so	wagen	wir	es	nicht,	die	
	 Formel	zu	verwenden:	ein	Wesen,	drei	Substanzen,	sondern	‚ein	Wesen‘	oder	‚Substanz‘.“	AURE-
	 LIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	V,	8.10;	9.10.,	383.	
98		 „Ohne	 Zweifel	 aber	 ist	 Gott	 Substanz	 oder,	 wenn	 der	 Ausdruck	 besser	 ist,	 Wesen,	 was	 die	
	 Griechen	 usia	 nennen.	 Wie	 nämlich	 von	 weise	 sein	 Weisheit	 abgeleitet	 ist,	 und	 von	 wissen	
	 Wissenschaft,	 so	 ist	 von	dem,	was	 sein	 ist,	Wesen	 abgeleitet.	 […]	Was	man	 aber	 sonst	Wesen	
	 oder	Substanz	nennt,	begreift	Akzidenzien	in	sich,	in	denen	eine	Veränderung	zum	Großen	oder	
	 sonst	welcher	Art	geschieht;	Gott	aber	kann	etwas	Derartiges	nicht	zukommen.	Daher	ist	nur	die	
	 Substanz	oder	das	Wesen,	das	Gott	 ist,	unwandelbar,	dem	 in	der	Tat	das	Sein	selbst,	von	dem	
	 das	Wesen	her	benant	ist,	im	höchsten	und	wahrsten	Sinne	zukommt.”	AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	
	 trinitate,	V,	2.3.,	371.			
	 Vgl.	dazu	auch	HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	
	 Kirche	 und	 Mittelalter,	 109;	 DRECOLL,	 Entwicklungen	 und	 Positionen	 in	 der	 Geschichte	 des	
	 Christentums,	124.	



	 34	

„Entweder	bezieht	man	den	Begriff	‚Person’	(persona)	auf	die	Relation:	Dann	erscheint	unsin-
nig,	dass	man,	wenn	man	‚Vater’	sagt,	nicht	die	Relation	zum	Sohn,	sondern	den	Vater	selbst	
meint.	Oder	man	setzt	den	Begriff	persona	 als	Aussage	 ‚auf	sich	selbst	 (bezogen)’	 (ad	se)	an,	
doch	 führt	dies	dazu,	den	Begriff	 letztlich	mit	 ‚Substanz’	 (substantia)	bzw.	 ‚Wesen’	 (essentia)	
gleichbedeutend	sein	zu	lassen.“99	

So	hält	Augustinus	zwar	am	Personbegriff	fest,	allerdings	nur,	um	nicht	notwen-

dig	schweigen	zu	müssen:		

„’Drei	Personen’	aber	wurde	von	vielen	lateinischen	Schriftstellern	gebraucht,	die	sich	hohen	
Ansehens	erfreuen,	da	sie	keine	andere	passendere	Weise	fanden,	mit	den	Worten	auszudrü-
cken,	was	sie	ohne	Worte	einsahen.	Da	nämlich	der	Vater	nicht	der	Sohn,	der	Sohn	nicht	der	
Vater,	der	Heilige	Geist,	der	auch	‚Geschenk	Gottes’	heißt	nicht	der	Vater	oder	der	Sohn	ist,	so	
sind	auf	jeden	Fall	drei.	Deshalb	heißt	es	auch	in	der	Mehrzahl:	‚Ich	und	der	Vater	sind	eins“.	
[...]	Wenn	man	aber	 fragt,	was	diese	drei	 sind,	dann	bringt	große	Not	die	menschliche	Rede	
hervor.	Immerhin	ist	 ‚drei	Personen’	gesagt	worden,	aber	nicht,	um	jenen	Sachverhalt	auszu-
drücken,	sondern	um	nicht	zu	schweigen.“100	

Zur	Herleitung	der	Trinitätstheologie	geht	Augustinus	zentral	vom	menschlichen	

Bewusstsein	aus	und	sucht	dreigliedrige	geistige	Phänomene	bzw.	Triaden,	die	auf	

Gottes	trinitarisches	Wesen	verweisen	können.	Da	Augustinus	seine	trinitätstheo-

logischen	 Entwürfe	 anhand	 des	 einen	 menschlichen	 Geistes	 bzw.	 der	 einen	

menschlichen	 Vernunft	 entwickelt,	 spricht	 man	 auch	 von	 einer	 psychologischen	

Trinitätslehre.101	Insofern	 Gott	 der	Welt	 nicht	 bloß	 gegenübersteht,	 sondern	 der	

Mensch	das	Ebenbild	Gottes	(imago	dei)	ist,	kann	im	Menschen	–	gleichsam	wie	in	

einem	 Spiegelbild	 –	 das	 Geheimnis	 der	 Trinität	 analog	 aufscheinen.102	So	 bilden	

letztlich	alle	Dinge	Gott	als	den	Dreieinigen	ab,	am	deutlichsten	unter	 ihnen	aber	

der	menschliche	Geist.	Der	menschliche	Geist		

„wiederum	zeigt	mehrfache	Entsprechungen	zur	Trinität.	Schon	als	die	Einheit	des	Liebenden,	
des	Geliebten	und	der	Liebe	bildet	er	sie	ab.	Bezieht	sich	der	Geist	auf	sich	selbst,	entsteht	eine	
noch	klarere	Abspiegelung	des	göttlichen	Lebens;	die	Dreieinheit	des	Geistes,	seiner	Selbster-
kenntnis	und	seiner	Selbstliebe	(mens,	notitia,	amor)	bildet	Gott	deutlicher	ab,	weil	sie	innerli-
cher,	weniger	auf	anderes	angewiesen	ist.	Die	ausdrücklichste	Entsprechung	zeigt	die	Dreiei-
nigkeit	aus	‚Gedächtnis’,	Einsicht	und	Wille,	memoria,	intelligentia	voluntas.“103		

Im	 menschlichen	 Bewusstsein	 können	 in	 der	 Selbstreflexion	 Entsprechungen	

zur	Trinität	gefunden	werden.	„Wenn	sich	 im	menschlichen	Bewusstsein	–	 in	der	

																																																								
99		 DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	124.		
100		AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	V,9.10.,	385.	
101		Vgl.		HAUSCHILD/	DRECOLL,	Lehrbuch	der	Kirchen-	und	Dogmengeschichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	
	 Mittelalter,	113.	
102		Vgl.	DRECOLL,	Trinitätslehre,	456;	KREUZER,	Augustinus	zur	Einführung,	89.	Vgl.	dazu	auch	HANS-
	 JOACHIM	SANDER,	 Einführung	 in	 die	 Gotteslehre,	 Darmstadt	 2006,	 89.	 „Der	 Spiegel	 ist	 hier	 eine	
	 Metapher	dafür,	dass	die	Existenz	des	Menschen	selbst	ein	Ort	ist,	um	Gott	zu	begegnen.	Augus-
	 tinus	kann	darüber	verhindern,	dass	das	Innere	des	Menschen	als	Gott	erscheint	und	missver-
	 standen	werden	kann;	es	bedarf	eines	Außen	und	mittels	der	Ortsangabe	‚im	Spiegel’	wird	das	
	 erreicht.“	Ebd.,	89.		
103		FLASCH,	Augustin,	342f.		



	 35	

Tätigkeit	des	Geistes	–	‚Spuren’	(‚vestigia’)	finden	lassen,	die	als	Dreier	Strukturen	

(Ternare)	zu	deuten	sind,	dann	betrifft	das	die	 interne	Verfasstheit	des	Bewusst-

seins	 und	 es	 belegt	 zugleich	 die	Wirklichkeit	 desjeningen,	 wovon	 sich	 der	 Geist	

(nach	Gen.	1.26)	als	‚Bild’	denkt.	Es	belegt,	dass	er	Bild	ist,	und	es	zeigt,	wovon	er	

Bild	ist.“104		

In	einer	ersten	Annäherung	an	die	Trinitätslehre	geht	Augustinus	in	De	Trinitate	

9	 vom	Phänomen	des	Liebens	 aus.	Der	Vorgang	des	Liebens	 setzt	 zunächst	drei	

Aspekte	voraus:	Zum	einen	das	Subjekt	des	Liebenden	(amans),	zum	anderen	das	

Objekt	 des	 Geliebten	 (amatum)	 und	 schließlich	 den	 Vorgang	 des	 Liebens	 selbst	

(amare):		

„Siehe,	wenn	ich,	der	 ich	diese	Frage	stelle,	etwas	liebe,	dann	sind	es	drei:	 Ich	–	das,	was	ich	
liebe	 –	und	die	Liebe	 selbst.	 Ich	 liebe	 ja	nicht	die	 Liebe,	 ohne	 sie	 als	 eine	 liebende	 zu	 liebe.	
Denn	es	gibt	keine	Liebe,	wo	nichts	geliebt	wird,	Drei	sind	es	also	–	der	Liebende,	das	Geliebte	
und	die	Liebe.“105	

Wenn	man	nun	die	Selbstliebe	betrachtet,	fallen	Subjekt	und	Objekt	zusammen,	

wobei	das	Subjekt	dieser	Selbstliebe	der	„Geist“	(mens)	 ist,	„wodurch	er	[gemeint	

ist	Augustinus,	K.L.]	für	den	Fall	der	Selbstliebe	das	Paar	‚Geist‘	(mens)	und	‚Liebe‘	

(amor)	 erhält	 (ebd.	 9,2).	 Beide	 sind	 zwei,	 aber	 im	Prozess	 des	 Liebens	doch	 ‚ein	

Wesen‘	(una	essentia)	und	‚ein	Geist‘	(unus	spiritus).“106	Da	allerdings	zur	Selbstlie-

be	auch	die	Erkenntnis	von	sich	selbst,	die	Kenntnis	(notitia),	notwendig	ist,	„ergibt	

sich	die	Trias	 ‚Verstand/Geist	–	Kenntnis	–	Liebe‘	(mens	–	notitia	–	amor)	 ,	wobei	

die	Betrachtung	dieser	Trias	verdeutlicht,	dass	es	drei	sind,	die	‚ohne	jegliche	Ver-

mengung‘	 (nulla	 commixtione)	 zugleich	 zu	 einem	 Wesen	 (einer	 essentia)	 gehö-

ren“.107	Damit	gehen	die	Liebe	und	die	Erkenntnis	aus	dem	einen	Geist	hervor	und	

weisen	auf	 ihn	zurück.	 In	gleicher	Weise	 ist	das	 innertrinitarische	Verhältnis	von	
																																																								

104		KREUZER,	Augustinus	zur	Einführung,	91.		
105		AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	IX,	2.2.,		51.		
106		DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	 in	der	Geschichte	des	Christentums,	124.	Mit	Verweis	
	 auf	Augustinus,	De	trinitate	9,2.	„Wie	sollte	es	etwa	anders	sein,	wenn	ich	nur	mich	selbst	liebe?	
	 Sind	es	da	nicht	bloß	zwei:	das,	was	 ich	 liebe,	und	die	Liebe?	Denn	der	Liebende	und	das	Ge-
	 liebte	sind	ja	ein	und	dasselbe,	wenn	man	sich	selbst	liebt.	[…]	Zwei	sind	es	also,	wenn	jemand	
	 sich	liebt:	Die	Liebe	und	das	Geliebte.	Das	Liebende	und	Geliebte	sind	ja	in	diesem	Falle	eines.	Es	
	 scheint	daher	nicht	folgerichtig	zu	sein,	daß	überall	dort,	wo	Liebe	ist,	drei	sich	einsehen	lassen.	
	 Nehmen	wir	also	aus	unseren	Überlegungen	alles,	woraus	der	Mensch	besteht	[…]	heraus	und	
	 handeln	wir	[…]	nur	vom	menschlichen	Geist.	Wenn	sich	also	der	Geist	liebt,	dann	weist	er	zwei	
	 Dinge	auf:	den	Geist	und	die	Liebe.“	AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	IX,	2.2.,	51.53.		
107		DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	 in	der	Geschichte	des	Christentums,	123.	Mit	Verweis	
	 auf	De	trinitate:	„In	diesen	Dreien	aber,	da	der	Geist	sich	kennt	und	sich	liebt,	bleibt	die	Dreiheit	
	 Geist,	Liebe,	Kenntnis;	sie	wird	durch	keine	Vermischung	vermengt	[numma	commixitone;	K.L],	
	 wenngleich	 die	 einzelnen	 in	 sich	 selbst	 und	wechselseitig	 ganz	 in	 jedem	 anderen	 als	 Ganzem	
	 sind,	sei	es	daß	jedes	einzelne	in	je	zweien	ist	oder	je	zwei	in	jedem	einzelnen	sind,	und	so	alles	
	 in	allen.“	AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	IX,	5.8.,	63.	



	 36	

Vater	Sohn	und	Geist	zu	beschreiben:	Sohn	und	Geist	gehen	aus	dem	Vater	hervor	

und	verweisen	auf	ihn	zurück.	Zudem	werden	Vater	und	Sohn	durch	den	Geist	als	

Band	der	Liebe	zu	einer	Einheit,	zur	Selbstliebe	verbunden.108		

	

Einen	weiteren	Zugang	zum	trinitarischen	Wesen	Gottes	entwickelt	Augustinus	

in	De	Trinitate	10-11	durch	die	Einheit	des	Geistes,	die	aus	der	Erinnerung	(me-

moria),	der	Einsicht/dem	Begreifen	(intelligentia/intellectus)	und	dem	Willen	(vo-

luntas)	 besteht.109	So	 schreibt	 Augustinus	 zur	 Erklärung	 des	 Verhältnisses	 zwi-

schen	 Erinnerung,	 Einsicht	 und	 Wille,	 dass	 sie	 gerade	 nicht	 drei	 Le-

ben/Geister/Substanzen	 sind,	 sondern	 eben	 ein	 Leben,	 ein	 Geist	 und	 eine	 Sub-

stanz:		

	„Ich	erinnere	mich	nämlich,	daß	ich	Erinnerung,	Einsicht	und	Willen	habe;	und	ich	sehe	ein,	
daß	ich	einsehe,	will	und	mich	erinnere;	ich	will,	daß	ich	will,	mich	erinnere	und	einsehe,	ich	
erinnere	 mich	 schließlich	 zugleich	 meiner	 ganzen	 Erinnerung,	 meiner	 ganzen	 Einsicht	 und	
meines	ganzen	Willens.	Was	ich	nämlich	meines	Erinnerns	nicht	erinnere,	das	ist	nicht	in	mei-
ner	Erinnerung.	Nichts	aber	ist	so	sehr	in	meiner	Erinnerung	wie	die	Erinnerung	selbst.	Also	
erinnere	 ich	mich	 ihrer	ganz.	Ebenso	weiß	 ich,	daß	 ich	einsehe,	was	 immer	 ich	einsehe,	und	
weiß,	daß	ich	will,	was	immer	ich	will;	was	ich	aber	weiß,	das	erinnere	ich.	Also	erinnere	ich	
meine	ganze	Einsicht	und	meinen	ganzen	Willen.	Ebenso	sehe	ich,	wenn	ich	diese	drei	einsehe,	
sie	gleichzeitig	ganz	ein.	Von	Einsichtigem	sehe	 ich	nämlich	nur	das	nicht	ein,	was	 ich	nicht	
weiß.	Was	ich	aber	nicht	weiß,	das	erinnere	ich	weder,	noch	will	ich	es.“110	

Damit	 gehören	 Erinnern,	 Einsicht	 und	 Wille	 für	 das	 menschliche	 Denken	 un-

trennbar	zusammen:	„Die	Erinnerung	erinnert	sich	an	das,	was	sie	eingesehen	und	

gewollt	hat.	Die	Einsicht	nimmt	etwas	 in	den	Blick,	wenn	sie	 sich	daran	erinnert	

und	sich	ihm	zuwenden	will.	Der	Wille	schließlich	richtet	sich	auf	das,	was	ihm	Er-

innerung	und	Einsicht	vorstellen.“111	Zwar	verwahrt	sich	Augustinus	explizit	dage-

gen,	dass	man	die	Elemente	dieser	Triade	mit	Vater	(memoria),	Sohn	(intelligentia)	

und	Geist	(voluntas)	gleichsetzt;	dennoch	zeigen	die	Herleitungen	der	Trinität	so-

wohl	aus	der	Triade	mens	–	notitia	–	amor	als	auch	der	Triade	memoria	–	intelligen-

tia	–	voluntas	 „noch	(wenngleich	in	abgeschwächter	Form)	die	Funktionsdifferen-

zierung,	die	seit	den	Frühschriften	bei	Augustinus	anzutreffen	ist	und	der	zufolge	

																																																								
108		Vgl.	dazu	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	124	und	
	 STOSCH,	Trinität,	47.	
109		AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	X,	18.,	123.	
110		AURELIUS	AUGUSTINUS,	De	trinitate,	X,	18.,	125.	
111		STOSCH,	Trinität,	48.		



	 37	

die	zweite	Größe	bzw.	der	Sohn	mit	Erkenntnis,	die	dritte	Größe	bzw.	der	Geist	mit	

Wollen	bzw.	Liebe	verbunden	ist.“112		

Beide	Zugänge	zur	Trinität,	mens	–	notitia	–	amor	und	memoria	–	intelligentia	–	

voluntas	–	zeigen	 letztlich	Augustins	Ringen	 und	das	Bemühen	um	die	Betonung	

der	Einheit	im	Wesen	und	im	Handeln	Gottes.	Dieses	Bemühen	bestimmt	auch	lan-

ge	Zeit	die	Trinitätslehre	des	Westens.	Auch	in	der	gegenwärtigen	Theologie	geht	

bspw.	 Thomas	 Schärtl	 von	 intrapersonalen	Analogien	 zur	 Erläuterung	 der	 Trini-

tätstheologie	 aus.	 Inwiefern	 diese	 Ansätze	 die	 notwendige	 Verschiedenheit	 der	

trinitarischen	Personen	oder	Hypostasen	würdigen	können,	wird	noch	zu	diskutie-

ren	sein.		

	

An	dieser	 Stelle	 soll	 nun	der	 theologiegeschichtliche	Blick	 auf	 die	Entwicklung	

des	trinitätstheologischen	Dogmas	und	die	Entwicklung	der	ersten	trinitätstheolo-

gischen	Ansätze	beendet	werden.	Wir	konnten	zunächst	sehen,	wie	sich	ausgehend	

von	 den	 ursprünglichen	 Glaubenserfahrungen	 im	 Laufe	 der	 ersten	 vier	 Jahrhun-

derte	eine	dogmatische	Festlegung	des	trinitätstheologischen	Dogmas	entwickelte.	

Zudem	wurden	zwei	bedeutsame	Ansätze	der	Trinitätstheologie	vorgestellt,	die	bis	

heute	großen	Einfluss	auf	die	Trinitätstheologie	haben.	Dabei	ist	es	vor	allem	der	

kappadokische	Ansatz,	der	 in	der	Lage	 ist,	die	Verschiedenheit	der	 trinitarischen	

Personen	 zu	würdigen	und	durch	 ihre	 jeweiligen	Relationen	 zueinander	die	Ein-

heit	 zu	wahren.	Demgegenüber	 ist	 es	Augustins	Verdienst,	 intrapersonale	Analo-

gien	 zur	 Veranschaulichung	 der	 Trinitätstheologie	 heranzuziehen	 und	 damit	 vor	

allem	die	Einheit	des	Wesens	Gottes	zu	betonen.	

	 	

																																																								
112	DRECOLL,	Entwicklungen	und	Positionen	in	der	Geschichte	des	Christentums,	126f.		



	 38	

3 KRITIK	AUS	EINER	ANDEREN	PERSPEKTIVE:	
TRINITÄT	IM	GESPRÄCH	MIT	DEM	ISLAM		

Nachdem	wir	nun	 im	zweiten	Kapitel	dieser	Arbeit	Etappen	der	Entwicklung	des	

trinitätstheologischen	Dogmas	sowie	zwei	 frühe	trinitarische	Positionen	beleuch-

tet	 haben,	 soll	 im	 Folgenden	 nun	 die	 Perspektive	 auf	 muslimische	 Stimmen	 ge-

wechselt	 werden.	 Interessant	 scheint	 es	 mir	 hierbei	 zu	 sein,	 dass	 muslimische	

Theologen	der	ersten	Jahrhunderte	Kritikpunkte	an	trinitätstheologischen	Konzep-

tionen	 formuliert	 haben,	 an	 denen	 sich	 auch	 gegenwärtige	 Ansätze	 abarbeiten	

müssen,	wie	sich	im	vierten	Kapitel	zeigen	wird.		

Das	Gespräch	mit	dem	Islam	soll	unter	drei	Schwerpunkten	stattfinden:	Im	ersten	

Schritt	 soll	 zunächst	 die	 koranische	 Kritik	 aufgegriffen	 werden.	 Daran	 anschlie-

ßend	wird	 sich	 die	Arbeit	 exemplarisch	mit	 zwei	 Theologen	 des	 9.	 Jahrhunderts	

beschäftigen,	mit	dem	christlichen	Theologen	Theodore	Abū	Qurrah	und	dem	mus-

limischen	Theologen	Abū	 ’Isā	 al-Warrāq.	Während	Theodore	Abū	Qurrah	auf	die	

Kritik	seiner	muslimischen	Kollegen	reagiert	und	die	Trinitätstheologie	verteidigt,	

stellt	Abū	’Isā	al-Warrāq	muslimische	Argumente	gegen	die	Trinitätstheologie	zu-

sammen.	 Anhand	 dieser	 beiden	 Theologen	 lässt	 sich	 so	 nachvollziehen,	 wie	 der	

Diskurs	 zwischen	 Islam	 und	 Christentum	 stattgefunden	 hat	 und	 welche	 Kritik-

punkte	 jeweils	 aufgegriffen	 wurden.	 Abschließend	 werden	 die	 Anfragen	 an	 die	

Trinitätstheologie	von	muslimischer	Seite	aus	systematisiert	dargestellt	und	in	den	

Kontext	der	vorliegenden	Arbeit	eingeordnet.113		

	

	

3.1 Koranische	Kritik	an	der	Trinitätstheologie		

	

Ein	erster	Ansatzpunkt	für	die	Frage	nach	der	muslimischen	Kritik	an	der	Trini-

tätstheologie	 ist	 die	 Auseinandersetzung	 mit	 dem	 Koran,	 der	 aus	 muslimischer	

																																																								
113		Im	folgenden	Kapitel	werden	viele	muslimische	Theologen	zitiert,	deren	Werke	in	die	englische	
	 Sprache	übersetzt	wurden,	wohingegen	eine	deutsche	Übersetzung	nicht	 vorliegt.	Aus	diesem	
	 Grund	wird	jeweils	die	englische	Übersetzung	zitiert.	



	 39	

Perspektive	als	Offenbarung	Gottes	begriffen	wird.	Um	den	muslimischen	Offenba-

rungsanspruch	 allerdings	 richtig	 zu	würdigen,	 kann	 es	 eben	 nicht	 darum	 gehen,	

Christus	und	Muhammad	zu	vergleichen.	„Wort	Gottes	im	strengen	Sinne	ist	in	der	

christlichen	Perspektive	nur	Christus	selber,	während	in	muslimischer	Sicht	diese	

Würde	 gerade	 nicht	Muhammad,	 sondern	 allein	 dem	Koran	 zukommt.“114	Inwie-

fern	der	Koran	als	Offenbarung	Gottes	verstanden	wird,	 ist	 in	der	gegenwärtigen	

muslimischen	Theologie	allerdings	umstritten.	Zwar	besteht	immer	noch	eine	Do-

minanz	 eines	 instruktionstheoretischen	 Offenbarungsverständnisses,	 das	 im	 Ko-

ran	in	erster	Linie	die	(wortwörtliche)	Offenbarung	des	Willens	Gottes	sieht.115	In	

diesem	 Sinne	 wird	 oftmals	 darauf	 hingewiesen,	 dass	 Christentum	 und	 Islam	

grundsätzlich	 unterschiedliche	 Offenbarungsansprüche	 vertreten,	 wobei	 der	 Ko-

ran	 den	 göttlichen	 Willen	 offenbare	 und	 damit	 keine	 direkte	 Selbstoffenbarung	

darstelle.116 Dennoch	sollten	diese	scheinbaren	Differenzen	nicht	einfach	zu	einer	

grundsätzlichen	Unterscheidung	beider	Religionen	führen.	So	stellt	etwa	Klaus	von	

Stosch	heraus:	

„Sicher	kann	man	konstatieren,	dass	die	göttliche	Transzendenz	 im	muslimischen	Denken	in	
ganz	anderer	Weise	gewahrt	bleibt	als	im	christlichen,	und	sicherlich	ist	zumindest	tendenzi-
ell	die	Gegebenheitsweise	der	Offenbarung	in	beiden	Religionen	verschieden.	Aber	man	sollte	
vorsichtig	 sein,	 Tendenzen	 in	 den	 jeweiligen	 Religionen	 so	 gegeneinander	 auszuspielen,	 als	
seien	die	jeweiligen	Offenbarungsansprüche	und	die	jeweiligen	Konzeptionen	des	Gott-Welt-
Verhältnisses	schlechterdings	unvermittelbar.“117	

In	 diesem	 Zusammenhang	 könnte	 vor	 allem	 das	 Verständnis	 der	 ästhetischen	

Dimension	des	Korans	als	Ausgangspunkt	einer	Rekonstruktion	des	Offenbarungs-

anspruchs	Beachtung	 finden,	 das	 vor	 allem	 in	 der	 liberalen	Theologie	 von	Navid	

Kermani	 und	auch	von	Milad	Karimi	 vertreten	wird.	Dabei	wird	 in	Bezug	auf	die	

gnoseologische	Grundlage	der	Offenbarungsbehauptung	im	Islam	in	der	Regel	auf	

die	„Unnachahmlichkeit	des	Qur’an	[…verwiesen.	Die	Unnachahmlichkeit	wird	da-

																																																								
114		KLAUS	VON	STOSCH,	Drei	Religionen	–	Ein	Gott?	Untersuchungen	im	Umfeld	der	neueren	Debatte	
	 um	Monotheismus	und	Trinitätstheologie.	 In:	 JOACHIM	NEGEL/	MARGARETA	GRUBER	(Hg.),	 Figuren	
	 der	Offenbarung.	Biblisch	–	Religionstheologisch	–	Politisch	(JThF	24),	Münster	2012,	173-203,	
	 hier	187.	Mit	Verweis	auf	JOSEF	VAN	ESS,	Theologie	und	Gesellschaft	im	2.	und	3.	Jahrhundert	nach	
	 der	Hidschra.	Eine	Geschichte	des	religiösen	Denkens	 im	 frühen	 Islam.	Bd.4.	Berlin/New	York	
	 1997,	625.	
115		Vgl.	KLAUS	VON	STOSCH,	Offenbarung	(Grundwissen	Theologie),	Paderborn	2010,	119.		
116		Vgl.	STOSCH,	Drei	Religionen	–	ein	Gott?	190.		
117		STOSCH,	Drei	Religionen	–	ein	Gott?	192.	



	 40	

bei]	 anfangs	 primär	 inhaltlich,	 dann	 aber	 mehr	 und	 mehr	 mit	 der	 sprachlich-

stilistischen	Gestalt	des	Qur’an“118	begründet.	So	führt	Navid	Kermani	aus:	

„Zur	Logik	des	Wunderbeweises	gehört	nicht	nur,	daß	die	Araber	den	Koran	aufgrund	seiner	
stilistischen	Vollkommenheit	 als	 göttliches	Werk	 anerkannt	haben,	 sondern	 auch,	 daß	diese	
Araber	das	Dichervolk	schlechthin	und	gerade	sie	es	waren,	welche	das	Sprachwunder	einge-
stehen	mußten,	dasjenige	Volk	also,	das	die	Kunst	der	Beredsamkeit	über	alles	schätzte	und	
beherrschte	und	nur	durch	ein	sprachliches	Wunder	überzeugt	werden	konnte.“119		

Auch	wenn	 dieser	 Zugang	 auch	 innerhalb	 einer	 liberalen	 Theologie	 nicht	 unum-

stritten	ist,	macht	Klaus	von	Stosch	deutlich,	dass,	„[s]ollte	ein	solcher	primär	äs-

thetisch	begründeter	Geltungsaufweis	möglich	sein,	[…]	es	jedenfalls	möglich	[wä-

re],	den	muslimischen	Offenbarungsanspruch	mit	Mitteln	der	Vernunft	zu	verant-

worten,	ohne	ihn	in	ein	Konkurrenzverhältnis	zum	Christentum	zu	setzen.“120		

Damit	gilt	es	 für	die	Beschäftigung	mit	dem	Koran	zu	berücksichtigen,	dass	die	

Kritik	 an	 dem	Bekenntnis	 zu	 einem	 trinitarischen	Gott	 von	Muslimen	durch	 den	

Koran	 als	Offenbarung	Gottes	 verstanden	wird,	 die	 dementsprechend	 erstzuneh-

men	und	zu	würdigen	ist.121		

Im	Kontext	der	Auseinandersetzung	mit	den	entsprechenden	koranischen	Suren	

stellt	sich	zunächst	einmal	die	Frage,	welche	christlichen	Strömungen	und	Positio-

nen	der	Koran	in	seiner	Kritik	vor	Augen	hat	und	in	welchem	geschichtlichen	Kon-

text	diese	Suren	zu	betrachten	sind.	In	einem	nächsten	Schritt	kann	geschaut	wer-

den,	welche	inhaltlichen	Kritikpunkte	aufgegriffen	werden	und	inwiefern	sie	auch	

für	die	heutige	Trinitätstheologie	relevant	sind.		

Natürlich	 lässt	 sich	 grundsätzlich	 die	 Frage	 stellen,	 ob	 das	 Christentum	 nicht	

durch	die	Trinitätstheologie	Gott	etwas	beigesellt	und	damit	in	muslimischem	Ver-

ständnis	shirk	betreibt.	So	gibt	es	muslimische	Stimmen,	die	nicht	zwischen	Chris-

ten	und	Polytheisten	unterscheiden	und	das	muslimische	Glaubensbekenntnis,	die	

Schahāda	(„Es	gibt	keinen	Gott	außer	Gott“),	als	eindeutige	Absage	an	einen	trini-

tarischen	 Gott	 verstehen.	 Dass	 muslimische	 Theologie	 nicht	 grundsätzlich	 das	

Christentum	der	 Beigesellung	 beschuldigt,	 lässt	 sich	 allerdings	 dadurch	 ableiten,	

dass	es	auch	koranische	Stellen	gibt,	in	denen	zwischen	Christen	und	Polytheisten	

unterschieden	wird.	So	finden	wir	etwa	in		

																																																								
118		STOSCH,	Offenbarung,	116.		
119		NAVID	KERMANI,	Gott	ist	schön.	Das	ästhetische	Erleben	des	Koran,	München	32007,	23.		
120		STOSCH,	Drei	Religionen	–	ein	Gott?,	195. 
121		Zum	Offenbarungsbegriff	im	Islam	vgl.	STOSCH,	Offenbarung,	109-122.		



	 41	

Sure	22:17	

Wahrlich,	was	jene	angeht,	die	Glauben	(an	diese	heilige	Schrift)	erlangt	haben,	und	jene,	die	
dem	 jüdischen	Glauben	 folgen,	 und	 die	 Sabier	 und	 die	 Christen	 und	 die	Magier	 (einerseits)	
und	 jene,	 die	 darauf	 aus	 sind,	 etwas	 anderem	 als	 Gott	 Göttlichkeit	 zuzuschreiben	 (anderer-
seits)	 –	wahrlich,	 Gott	wird	 am	 Auferstehungstag	 zwischen	 ihnen	 entscheiden:	 denn,	 siehe,	
Gott	ist	über	alles	Zeuge.122		

Diese	Aufzählung	zeigt,	dass	es	sich	bei	Christen	und	Polytheisten	um	unterschied-

liche	Gruppierungen	handelt.	In	diesem	Sinne	schreibt	Mohammad	Asad	zur	Erläu-

terung:		

„Die	Christen	und	die	Magier	(Zoroastrier)	werden	zur	ersten	Kategorie	gezählt,	denn	obwohl	
sie	anderen	Wesen	neben	Gott	göttliche	Eigenschaften	zuschreiben,	betrachten	sie	diese	We-
sen	grundsätzlich	nur	als	Manifestationen	–	oder	Inkarnationen	–	des	Einen	Gottes	und	bilden	
sich	somit	ein,	daß	sie	Ihn	allein	anbeten;	während	‚jene,	die	darauf	aus	sind,	anderen	Wesen	
als	 Gott	 göttliche	 Eigenschaften	 zuzuschreiben‘	 (alladhina	 aschraku),	 offensichtlich	 implizit	
das	Prinzip	seiner	Einheit	und	Einzigkeit	verwerfen.“123	

Daneben	finden	wir	bspw.	in	Sure	5:82	eine	besondere	Wertschätzung	von	Chris-

ten,	wenn	der	Koran	sagt:	

Sure	5:82	

Du	wirst	sicher	finden,	dass	unter	den	Menschen	diejenigen,	die	den	Gläubigen	am	stärksten	
Feindschaft	zeigen,	die	Juden	und	die	Polytheisten	sind.	Und	du	wirst	sicher	finden,	dass	unter	
ihnen	 diejenigen,	 die	 den	 Gläubigen	 in	 Lieben	 am	 nächsten	 stehen,	 die	 sind,	 welche	 sagen,	
„Wir	sind	Christen.“	Dies	deshalb,	weil	es	unter	ihnen	Priester	und	Mönche	gibt	und	weil	sie	
nicht	hochmütig	sind.	

	

Auch	hier	zeigt	sich,	dass	Christen	nicht	zwangsläufig	als	mušrikūn,	als	 „Beigesel-

ler“,	 verstanden	 wurden,	 sondern	 dass	 ihnen	 mit	 Achtung	 begegnet	 wurde.	 So	

kann	auch	hier	nochmals	auf	Mohammad	Asad	verwiesen	werden,	der	erklärt:		

„Es	ist	bemerkenswert,	daß	der	Qur’an	in	diesem	Zusammenhang	die	Christen	nicht	zu	denje-
nigen	zählt,	 ‚die	darauf	aus	sind,	etwas	anderem	neben	Gott	Göttlichkeit	 zuzuschreiben’	 [...]:	
denn	obwohl	sie	durch	ihre	Vergöttlichung	Jesu	der	Sünde	des	schirk	(‚Die	Zuschreibung	von	
Göttlichkeit	zu	einem	oder	etwas	anderem	neben	Gott‘)	schuldig	sind,	beten	die	Christen	nicht	
bewußt	eine	Mehrzahl	von	Gottheiten	an,	da	ihre	Theologie	in	der	Theorie	den	Glauben	an	den	
Einen	Gott	postuliert,	der	Sich	nach	dieser	Konzeption	in	der	Trinität	von	Aspekten	oder	‚Per-
sonen‘	manifestiert,	von	denen	Jesus	vermeintlich	eine	ist.	Wie	unvereinbar	auch	immer	die-
ses	Dogma	mit	den	Lehren	des	Qur’an	sein	mag,	so	beruht	 ihr	schirk	 jedenfalls	nicht	auf	be-
wußter	 Absicht,	 sondern	 ergibt	 sich	 vielmehr	 aus	 ihrer	 ‚Überschreitung	 der	 Grenzen	 der	
Wahrheit‘	in	ihrer	Verehrung	von	Jesus	(Siehe	4:171,	5:77).“124	

	

																																																								
122		Hier	 wurde	 folgende	 Übersetzung	 verwendet:	 MOHAMMAD	 ASAD,	 Die	 Botschaft	 des	 Koran.	
	 Übersetzung	und	Kommentar,	Düsseldorf	2009,	638.	
123		ASAD,	Die	Botschaft	des	Koran,	638.	
124		ASAD,	Die	Botschaft	des	Koran,	218.		



	 42	

Im	Ausgang	von	diesen	beiden	Suren	versteht	diese	Arbeit	die	koranische	Kritik	

als	 Kritik	 an	 der	 konkreten	Ausgestaltung	 der	 Trinitätstheologie	 und	 geht	 damit	

nicht	von	einer	grundsätzlichen	Ablehnung	des	Christentums	durch	den	Koran	aus.		

	

Konkret	greift	der	Koran	 lediglich	an	zwei	Stellen	die	christliche	Trinitätslehre	

auf,	einmal	in	der	Sure	4:171	und	einmal	in	der	Sure	5:73.125		

Sure	4:	171	

O	ihr	Leute	des	Buches,	übertreibt	nicht	in	eurer	Religion	und	sagt	über	Gott	nur	die	Wahrheit.	
Christus	Jesus,	der	Sohn	Marias,	ist	doch	nur	der	Gesandte	Gottes	und	sein	Wort,	das	er	zu	Ma-
ria	hinüberbrachte,	und	ein	Geist	von	 Ihm.	So	glaubt	an	Gott	und	seine	Gesandten.	Und	sagt	
nicht:	Drei.	Hört	auf,	das	 ist	besser	für	euch.	Gott	 ist	doch	ein	einziger	Gott.	Gepriesen	sei	Er	
und	erhaben	darüber,	dass	Er	ein	Kind	habe.	Er	hat,	was	in	den	Himmeln	und	was	auf	der	Erde	
ist.	Und	Gott	genügt	als	Sachwalter.		

Sure	5:73	

Ungläubig	sind	diejenigen,	die	sagen:	„Gott	ist	der	Dritte	von	dreien“,	wo	es	doch	keinen	Gott	
gibt	außer	einem	einzigen	Gott.	Wenn	sie	mit	dem,	was	sie	sagen,	nicht	aufhören,	so	wird	die-
jenigen	von	ihnen,	die	ungläubig	sind,	eine	schmerzhafte	Pein	treffen.126		

	

In	Auseinandersetzung	mit	dem	Koran	wurde	im	deutschsprachigen	Raum	lange	

Zeit	die	These	vertreten,	dass	sich	der	Koran	vor	allem	 in	der	Kritik	an	 trinitäts-

theologischen	Modellen	gegen	häretische	Strömungen	wendet	und	so	die	entspre-

chenden	 Suren	 nicht	 zwangsläufig	 den	 Graben	 zwischen	 beiden	 Religionen	 ver-

stärken.	 In	diesem	Sinne	wäre	die	 lehramtliche	Theologie	nicht	von	dieser	Kritik	

betroffen.	 So	 argumentiert	Martin	 Bauschke,	 wenn	 er	 darauf	 hinweist,	 dass	 das	

„Gottesbild	der	Christen,	das	dem	Koran	vor	Augen	steht	und	dem	er	direkt	wider-

spricht,	[...]	eine	Art	familiärer	Drei-Götter-Glaube	[ist],	der	aus	der	‚Dreiheit’	(tatlît)	

von	Gott,	 dem	Vater,	Maria,	 seiner	 göttlichen	Gefährtin,	 und	 aus	 Jesus,	 als	 ihrem	

gemeinsamen	göttlichen	Sohn	besteht.“127	

																																																								
125		Vgl.	 SIDNEY	 H.	 GRIFFITH,	 The	 Unity	 and	 Trinity	 of	 God.	 Christian	 Doctrinal	 Development	 in	
	 Response	 to	 the	 Challenge	 of	 Islam	 –	 An	 Historical	 Perspective.	 In:	 MICHAEL	 ROOT/JAMES	 J.	
	 BUCKLEY	(Ed.),	Christian	Theology	and	Islam,	Cambridge	2014,	1-30,	hier	2f.			
126	Die	koranischen	Verse	werden	im	Folgenden	-	soweit	nicht	anders	angegeben	-		zitiert	aus:	Der	
	 Koran.	Übersetzt	von	ADEL	THEODOR	KHOURY.	Unter	Mitwirkung	von	Muhammad	Salim	Abdullah,	
	 Gütersloh	42007,	78.89.	
127MARTIN	BAUSCHKE,	Jesus	–	Stein	des	Anstoßes.	Die	Christologie	des	Korans	und	die	deutschspra-
	 chige	 Theologie	 (Kölner	 Veröffentlichungen	 zur	 Religionsgeschichte	 29),	 Köln/Weimar/Wien	
	 2000,	153.	Bauschke	verweist	in	diesem	Zusammenhang	auf	Sure	5,116.	Eine	ähnliche	Deutung	
	 verfolgen	bspw.	Al-Zadjjādj	und	al-Farra’	wenn	sie	den	Vers	4:171	auch	in	Zusammenhang	mit	
	 Vers	5:116	deuten	und	als	Trinität	die	drei	Götter	Vater,	Mutter	und	Sohn	annhemen.	Vgl.	dazu	
	 ADEL	THEODOR	KHOURY,	Der	Koran.	Arabisch-Deutsch.	Übersetzung	und	wissenschaftlicher	Kom-
	 mentar,	Band	5:	Sure	4,1-176,	Gütersloh	1994,	272.	



	 43	

In	die	gleiche	Richtung	geht	auch	Hans	Küng,	wenn	er	im	Zusammenhang	mit	der	

Kritik	der	Sure	4:171	herausstellt:	

„Als	christliche	Trinität	erscheint	im	Koran	freilich	bisweilen	nicht	wie	in	der	christlichen	Or-
thodoxie	die	Dreiheit	Gott	Vater,	Sohn	und	Geist,	sondern	[...]	die	[…]	Dreiheit	von	Gottvater,	
Gottesmutter	Maria	und	Gottessohn	 Jesus.	Den	Hintergrund	der	koranischen	Polemik	bilden	
die	heftigen	christlichen	Kontroversen	und	kirchenpolitischen	Kämpfe,	die	mit	der	Formulie-
rung	der	Christologie	in	hellenistischen	Kategorien	und	Vorstellungen	einhergehen	und	in	der	
Kirche,	wie	auch	der	Koran	vermerkt,	zu	Uneinigkeit	und	Unfrieden	führen.“128		

In	diesem	Kontext	wird	dann	häufig	der	Collydiranismus	als	die	Irrlehre	aufgegrif-

fen,	 gegen	die	 sich	 der	Koran	wehrt.	129	Diese	Tendenz,	 die	Kritik	 des	Korans	 als	

Kritik	 an	häretischen	Gruppierungen	zu	verstehen,	 sieht	 auch	Sidney	Griffith	 und	

führt	aus:		

„Most	often,	researchers	have	looked	for	Christian	influences	on	Qur’anic	and	other	early	Is-
lamic	doctrinal	formulae	that	seem	to	them	to	reflect	Christian	teachings	at	variance	with	the	
main-line	 Christian	 views	 of	 the	 Qur’ān’s	 own	 day,	 but	 that	 seem	 to	 accord	 well	 with	 the	
Qur’ān’s	own	judgements.	This	endeavour	has	led	many	scholars	to	postulate	the	influence	of	
such	earlier	groups	as	those	vaguely	classified	as	’Jewish	Christians’,	the	heretical	‘Nazarenes’,	
the	‘Ebionites’,	the	‘Elchasaites’	and	even	the	‘Collyridians’.”130		

	

Zwar	hat	diese	Tendenz	das	Potenzial,	muslimische	Kritikpunkte	 an	der	Trini-

tätstheologie	zu	schmälern	und	damit	den	Dialog	zwischen	Christentum	und	Islam	

zu	 vereinfachen,	 weil	 die	 Kritik	 ja	 nicht	 die	 orthodoxe	 Lehre	 des	 Christentums,	

																																																								
	 Neben	 diesem	 Hinweis	 auf	 Sure	 5,116	 führt	 Martin	 Bauschke	 weiterhin	 aus:	 „Es	 ist	 zur	
	 traditionsgeschichtlichen	Erklärung	 für	die	koranische	Wiedergabe	der	christlichen	Gottesvor-
	 stellung	darüber	hinaus	die	Volksfrömmigkeit	der	orientalischen	Christen	insbesondere	aus	dem	
	 syrischen,	 ägyptischen,	 äthiopischen	 und	 arabischen	 Raum,	 mit	 denen	 Muhammad	 es	 zu	 tun	
	 hatte,	 zu	 berücksichtigen.“	 Dabei	 zeichnete	 sich	 die	 orientalisch-christliche	 Frömmigkeit	 da-
	 durch	 aus,	 dass	 sie	 “von	 Angang	 an	 zu	 einer	 mehr	 tritheistischen	 als	 monotheistischen	 Got-
	 tesauffassung	[neigte],	was	sich	für	die	Christen	in	Ägypten	und	Äthiopien	aufgrund	der	dort	im-
	 mer	noch	gegenwärtigen	altägyptischen	Vorstellung	von	Göttertriaden	erklären	lässt.”	BAUSCH-
	 KE,	Jesus	–	Stein	des	Anstoßes,	154.			
128	HANS	KÜNG,	Der	Islam.	Geschichte,	Gegenwart,	Zukunft,	München/Zürich	32007,	605f.		
	 Auch	Geoffrey	Parrinder	schreibt:	 „[It]	seems	more	 likely	 that	 it	 is	heretical	doctrines	 that	are	
	 denied	in	the	Qur’ān,	and	orthodox	Christians	should	agree	with	most	of	its	statements.“	EDWARD	
	 GEOFFREY	PARRINDER,	Jesus	in	the	Qur’an,	London	1982,	133.	
129		Vgl.	dazu	auch	Mun’im	Sirry:	„The	charge	that	the	Qur’ān	misrepresents	the	doctrine	of	the	Tri-
	 nity	with	tritheism	is	further	reinforced	by	Q.5:116,	which	implies	that	Christians	were	accused	
	 of	 believing	 in	 three	 gods:	 God,	 Jesus,	 and	 Mary,	 rather	 than	 Father,	 Son,	 and	 Holy	 Spirit.	
	 Scholars	have	 for	a	while	been	searching	 for	possible	sources	of	 this	unorthodoxy	conception.	
	 The	standard	explanation	is	that	[…]	the	Qur’ān	might	refer	to	the	early	Cult	of	Mary,	called	the	
	 Collyridians,	which	 existed	 in	 Arabia	 in	 the	 first	 centuries	 of	 the	 Christian	 era.“	MUN’IM	SIRRY,	
	 Scriptural	polemics.	The	Qur’ān	and	other	religions,	Oxford	2014,	155f.		
130	SIDNEY	H.	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“:	Who	were	„those	who	said	‚Allāh	is	third	of	
	 three’“	according	to	al-Mā’ida	73?	In:	MEIR	M.	BAR-ASHER,	SIMON	HOPKINS/SARAH	STROUMSA/BRUNO	
	 CHIESA	 (Ed.),	 A	word	 fitly	 spoken.	 Studies	 in	Mediaeval	 Exegesis	 of	 the	Hebrew	Bible	 and	 the	
	 Qur’ān	presented	to	Haggai	Ben-Shammai,	Jerusalem	2007,83-110,	hier	87.	
	 Vgl.	dazu	auch	GRIFFITH,	The	Unity	and	Trinity	of	God,	3.	



	 44	

sondern	 nur	 häretische	 Strömungen	 betrifft.131	Doch	 birgt	 diese	 christliche	 Ver-

einnahmung	auch	große	Schwierigkeiten.	Denn,	so	Klaus	von	Stosch:		

„Aus	muslimischer	Sicht	ist	dieses	Friedensangebot	allerdings	mit	größter	Vorsicht	zu	genie-
ßen,	weil	der	Koran	selbst	ja	eindeutig	meint,	sich	auf	Christen	zu	beziehen	und	auch	die	ge-
samte	muslimische	Theologiegeschichte	davon	ausging,	dass	sich	der	Koran	kritisch	mit	dem	
Christentum	auseinandersetzt.	Von	daher	wäre	es	für	Muslime	gelinde	gesagt	etwas	peinlich,	
wenn	man	zugeben	müsste,	dass	sich	die	muslimische	Tradition	hier	 in	 ihrer	Gänze	 irrt	und	
der	Koran	nur	einfach	bestimmte	Häresien	auf	der	arabischen	Halbinsel	mit	dem	Christentum	
verwechselt.“132		

In	 diesem	 Sinne	 gibt	 es	 in	 der	 gegenwärtigen	 Forschung	 Stimmen,	 die	 davon	

ausgehen,	dass	der	Koran	eben	nicht	 christliche	Strömungen	kritisiert,	die	gegen	

den	 Mainstream	 der	 Zeit	 stehen,	 sondern	 schon	 sehr	 genau	 die	 neuralgischen	

Punkte	einer	Trinitätstheologie	der	Zeit	aufgreift.	So	betont	Sindey	Griffith,	dass	„in	

early	 Islamic	 times	 both	 Christian	 and	 Muslim	 scholars	 alike	 understood	 the	

Qur’an’s	constant	affirmation	that	God	is	one	(at-tawḥīd)	to	be	directed	against	the	

contrary	Christian	affirmation	 that	 the	one	God	 is	also	 three	(at-tathlīth):	Father,	

Son,	and	Holy	Spirit.“133		

Das	Christentum	zur	Zeit	der	Entstehung	des	Korans	ist	geprägt	durch	verschie-

dene	Gruppierungen,	die	sich	vor	allem	vor	dem	Hintergrund	christologischer	Fra-

gestellungen	voneinander	differenzieren.134	Allerdings	ist	der	Befund,	„Arabien	als	

Sammelbecken	für	christliche	Häresien	anzusehen“135,	kritisch	zu	prüfen.	So	zeigt	

etwa	Klaus	 von	 Stosch	 im	Kontext	 des	 Forschungsprojekts	 „Jesus	 im	Koran“	 auf,	

dass	die	Existenz	der	in	diesem	Zusammenhang	am	häufigsten	genannten	Gruppie-

rungen	der	Judenchristen	und	Marianiten	nur	sehr	schwer	historisch	belegbar	sei	

und	vielfach	ein	großes	Maß	an	Spekulationen	bedürfe.		

																																																								
131	Vgl.	dazu	MOUHANAD	KHORCHIDE/KLAUS	VON	STOSCH,	Der	andere	Prophet.	Jesus	im	Koran,	Freiburg	
	 i.Br.	2018	(in	Erscheinung),	46:	„Leider	gibt	es	aber	eine	unselige	Tradition	der	westlichen	Ko-
	 ranlektüre,	die	den	Koran	dadurch	zu	diskreditieren	sucht,	dass	er	ihn	vorwiegend	mit	christli-
	 chen	Splittergruppen	beschäftigt	sieht.	Im	Hintergrund	kann	hier	auch	das	noble	Interesse	einer	
	 Versöhnung	 zwischen	 Islam	und	Christentum	durch	die	Einsicht	 stehen,	 dass	die	 koranischen	
	 Aussagen	gar	nicht	auf	das	Christentum	selbst,	sondern	nur	auf	häretische	Splittergruppen	zie-
	 len.“	
132		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	46.	
133		GRIFFITH,	The	Unity	and	Trinity	of	God,	3f.		
134		„[T]he	Christians	in	the	Islamic	world	were	not	themselves	a	single	community;	they	professed	
	 different	ecclesial	allegiances	largely	based	on	differing	Christologies	inherited	from	the	church-
	 dividing	 controversies	 of	 the	 immediately	 preceding,	 pre-Islamic	 times.	 Indeed	 the	 several	
	 Christian	communities	carried	these	controversies	with	them	into	Islamic	times,	and	their	 ‚De-
	 nominations‘,	 if	we	may	 so	 call	 their	 divided	 communities,	 came	 into	 full	 articulation	 of	 their	
	 distinctive	identities	only	in	Islamic	times“.	GRIFFITH,	The	Unity	and	Trinity	of	God,	7.	
135		KHORCHIDE/STOSCH,	 Der	 andere	 Prophet,	 46f.	 Mit	 Verweis	 auf	 THERESE	HAINTHALER,	 Christliche	
	 Araber	vor	dem	Islam.	Verbreitung	und	konfessionelle	Zugehörigkeit.	Eine	Hinführung	(Eastern	
	 Christian	Studies	7),	Leuven	2007,	56.	



	 45	

„Um	die	koranische	Kritik	am	Christentum	verstehen	zu	können,	braucht	man	jedenfalls	keine	
sonst	unbekannten	Häresien	ins	Feld	zu	führen.	Vielmehr	lassen	sich	alle	Invektiven	des	Ko-
rans	 auch	dann	gut	 verstehen,	wenn	man	nur	die	 allgemein	 anerkannten	Hauptströmungen	
des	Christentums	annimmt,	die	es	zur	damaligen	Zeit	gab.	Wir	gehen	also	davon	aus,	dass	der	
Verkünder	 des	 Korans	 sich	 mit	 byzantinischen,	 ostsyrischen	 und	 miaphysitischen	 Christen	
auseinandersetzt.	 [...]	Der	Verkünder	des	Korans	setzt	 sich	also	mit	dem	Christentum	seiner	
Zeit	auseinander,	nicht	mit	häretischen	Rand-	und	Sondergruppen.	Wenn	uns	die	Positionen	
der	 im	Koran	 referierten	Christen	 fragwürdig	vorkommen,	 so	 liegt	das	 einfach	an	der	Frag-
würdigkeit	des	Christentums	selbst	–	zumindest	in	seiner	Gestalt	im	siebten	Jahrhundert.“136	

Im	Zentrum	der	Kritik	des	Korans	 stehen	also	damit	die	 trinitätstheologischen	

Positionen	 der	 bekannten	 christlichen	Gruppierungen	 des	 7.	 Jahrhunderts.	 Diese	

Gruppierungen	 sind	 in	 erster	 Linie	 die	 Melkiten/Katholiken,	 die	 Jakobi-

ten/Westsyrer	 und	 die	 Nestorianer/Ostsyrer137.	 So	 stellt	 auch	 Sidney	 Griffith	

heraus,		

„that	the	Christians	whose	doctrines	and	practices	are	subject	to	critique	in	the	‚Arabic	Qur’ān‘	
are	Arabic-speaking	Christians	associated	with	 the	 largely	Aramaic-speaking	denominations,	
the	existence	of	whom	to	Arab	tribesmen	in	the	early	seventh	century	is	a	matter	of	historical	
record.	They	are	the	‚Melkites‘,	‚Jacobites‘	and	‚Nestorians‘	of	whom	the	later	Syriac	and	Arabic	
sources	both	Muslim	and	Christian	regulary	speak.“138	

	

Trotz	der	unterschiedlichen	Gruppierungen,	die	es	innerhalb	des	Christentums	zur	

Zeit	des	Islams	gab,	waren	sie	sich	doch	in	Bezug	auf	die	Verteidigung	der	christli-

chen	Trinitätslehre	gegenüber	den	Muslimen	größtenteils	einig.	Das	verbindende	

Element	 stellt	 hier	 das	 Nizäno-Konstantinopolitanische	 Glaubensbekenntnis	 dar	

mit	 dem	Verweis	 auf	 Gottes	Wesen	 in	 einer	 Substanz	 und	 drei	Hypostasen	 bzw.	

Personen.139	

																																																								
136		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	54..	
137		GRIFFITH,	The	Unity	and	Trinity	of	God,	28.	Die	Begriffe	„Jakobiten“,	„Nestorianer“	und	„Melkiten“	
	 wiesen	 eine	 recht	 polemische	 Konnotation	 auf,	 sodass	 in	 dieser	 Arbeit	 die	 Bezeichnungen	
	 Westsyrer	 für	 Jakobiten,	Ostsyrer	 für	Nestorianer	und	Katholiken	 für	die	melkitische	Gruppie-
	 rung	verwendet	werden.	In	Zitaten	werden	die	jeweils	dort	verwendeten	Bezeichnungen	beibe-
	 halten.	
	 Die	Bezeichnung	„Jakobiten“	 für	die	westsyrische	Kirche	geht	auf	den	miaphysitischen	Bischof	
	 Jakob	Baradai	(gest.	578)	zurück.	Dies	wird	insofern	der	westsyrischen	Kirche	nicht	gerecht,	als	
	 „die	 viel	 älteren	 historischen	Wurzeln	 dieser	 Kirche	 vernachlässigt	werden“	 (JOHANNES	OELDE-
	 MANN,	Die	Kirchen	des	 christlichen	Ostens.	Orthodoxe,	 orientalische	und	mit	Rom	unierte	Ost-
	 kirche,	2.,	aktualisierte	Auflage,	Regensburg	2008,	23).	Die	Kennzeichnung	der	ostsyrischen	Kir-
	 che	 als	 „nestorianisch“	 ist	 gleich	doppelt	 irreführend.	 Zum	einen	müsste	 genauer	 ausdifferen-
	 ziert	werden,	ob	mit	dem	„Nestorianismus“	die	Häresie	des	Adoptianismus	verbunden	wird	und	
	 ob	dies,	angesichts	der	Theologie	des	Nestorius,	wirklich	gerechtfertigt	ist	(vgl.	MENKE,	Jesus	ist	
	 Gott	der	Sohn,	254f.).	Zum	anderen	weist	Johannes	Oeldemann	darauf	hin,	dass	eine	nestoriani-
	 sche	Christologie	–	wird	sie	häretisch	verstanden	–	zu	keinem	Zeitpunkt	von	der	ostsyrischen	
	 Kirche	vertreten	wurde	und	diese	Bezeichnung	insofern	unangebracht	ist	(vgl.	OELDEMANN,	Die	
	 Kirchen	des	christlichen	Ostens,	9f.,	27).	Die	„Anhänger	des	Konzils	von	Chalcedon	[wurden]	in	
	 der	Regel	von	den	byzantinischen	Kaisern	unterstützt,	weshalb	sie	von	ihren	Gegnern	polemisch	
	 als	,Melkiten‘	(Kaisertreue)	bezeichnet	wurden“	(ebd.,	22f.).		Hier	wird	deutlich,	dass	auch	diese	
	 Bezeichnung	aufgrund	ihres	polemischen	Charakters	mit	Vorsicht	zu	verwenden	ist.	
138		GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	85f.		
139		Vgl.	GRIFFITH,	The	Unity	and	Trinity	of	God,	7.		



	 46	

Die	vierte	Sure	an-Nisa´	(die	Frauen)	handelt	in	vielen	Passagen	von	den	Rech-

ten	der	Frau	und	allgemein	vom	Familienleben,	weshalb	sie	den	entsprechenden	

Titel	trägt.	Sie	entstand	wohl	vier	Jahre	nach	der	Hidschra	(622),	sprich	626,	und	

gehört	damit	in	die	medinensische	Zeit.140	„Ein	großer	Teil	der	sura	ist	praktischer	

Gesetzgebung	 gewidmet,	 bezogen	 auf	 Probleme	 von	Frieden	und	Krieg	wie	 auch	

die	 Beziehungen	 von	 Gläubigen	 zu	 Nichtgläubigen,	 insbesondere	 Heuchlern.“141	

Dabei	geht	die	Sure	zunächst	in	Vers	150-152	darauf	ein,	dass	ein	Glaube	an	Gott	

ohne	den	Glauben	an	die	Propheten	nicht	möglich	ist.	Dieser	Punkt	führt	zur	Kritik	

am	Judentum,	welches	weder	Mohammad	noch	 Jesus	als	Prophet	anerkennt.	Von	

dort	aus	ergibt	sich	schließlich	die	Kritik	am	Christentum,	wenn	es	Jesus	Christus	

als	Sohn	Gottes	bekennt	und	Mohammed	nicht	als	Prophet	anerkennt	(4,171f.).142		

Wenn	man	nun	die	Sure	4:171	selbst	betrachtet,	gibt	es	zunächst	eine	klare	An-

weisung	 an	 „die	 Leute	 des	 Buches“	 –	 oder,	 wie	 Muhammad	 Asad	 übersetzt,	 die	

„Anhänger	des	Evangeliums“	–,	in	ihrem	religiösen	Eifer	nicht	zu	übertreiben	und	

über	Gott	nur	die	Wahrheit	zu	sagen.143	So	ist	dieser	einleitende	Satz	als	Aufforde-

rung	und	direkte	Ansprache	an	die	Christen	zu	verstehen.		

Im	nächsten	Satz	 finden	sich	zur	Beschreibung	der	Rolle	 Jesu	Christi	 zwei	Be-

griffe,	die	auch	im	Zusammenhang	mit	der	Trinitätstheologie	eine	Rolle	spielen:	Es	

ist	die	Rede	von	Christus	Jesus	als	„Gesandter	Gottes	und	sein	Wort“	und	„ein	Geist	

von	Ihm“.	Jesus	als	Geist	Gottes	ist	an	dieser	Stelle	nach	Adel	Theodor	Khoury	so	zu	

verstehen,	dass	„Jesus	[...]	einer	der	edlen	Geister	[ist],	die	Gott	erschaffen	hat.“144	

Er	beruft	 sich	hier	auf	Rāzī,	der	noch	zwei	weitere	Deutungen	 für	 Jesus	als	Geist	

aufzeigt:	 „Jesus	 sei	 Geist,	 weil	 er	 Leben	 in	 die	 Menschen	 durch	 seine	 Botschaft	

bringt,	oder	weil	er	eine	Barmherzigkeit	von	seiten	Gottes	ist.“145		

																																																								
140		Vgl.	MOHAMMAD	ASAD,	Die	Botschaft	des	Koran.	Übersetzung	und	Kommentar,	Düsseldorf	2009,	
	 146.	Asad	weist	allerdings	darauf	hin,	dass	„einige	ihrer	Verse	zu	einer	früheren	und	Vers	58	zu	
	 einer	späteren	Zeit	gehören	mögen.“			
141		Mohammad	Asad,	Die	Botschaft	des	Koran,	146.		
142		Vgl.	MOHAMMAD	ASAD,	Die	Botschaft	des	Koran,	146.	
143		Vgl.	MOHAMMAD	ASAD,	Die	Botschaft	des	Koran,	192.	
144		ADEL	THEODOR	KHOURY,	Der	Koran.	Arabisch-Deutsch.	Übersetzung	und	wissenschaftlicher	Kom-
	 mentar,	Band	5:	Sure	4,1-176,	Gütersloh	1994,	271.	Da	die	klassischen	Kommentare	wie	bspw.	
	 Von	RĀZĪ,	ŢABARĪ	und	ZAMAKHSHARĪ	nicht	in	englischer	Sprache	vorliegen,	können	an	dieser	Stelle	
	 nur	die	Verweise	eingearbeitet	werden,	die	Khoury	in	seinem	Kommentar	anführt.		
145		KHOURY,	Der	Koran.	Band	5:	Sure	4,1-176,	271.	Diese	Deutung	Jesu	Christi	ist	auch	christlich	gut	
	 zu	rezipieren,	wenn	wir	betonen,	dass	uns	in	Jesus	die	Botschaft	der	Liebe	Gottes	personal	be-
	 gegnet.	



	 47	

Wort	und	Geist	 können	aus	 christlicher	Perspektive	 als	die	 „in	der	Geschichte	

erfahrbaren	Elemente	der	Trinität“146	verstanden	werden,	die	hier	an	Jesus	als	den	

Christus	 rückgebunden	 werden.	 Es	 ist	 zu	 vermuten,	 dass	 diese	 Übernahme	 der	

christlichen	 Begrifflichkeiten	 durch	 den	 Koran	 kein	 Zufall	 ist,	 sondern	 sehr	 be-

wusst	geschieht.	In	diesem	Sinne	könnte	dieser	Satz	durchaus	auch	als	Würdigung	

dessen	verstanden	werden,	was	christliche	Trinitätstheologie	ursprünglich	aussa-

gen	will,	nämlich	die	Möglichkeit	der	geschichtlichen	Erfahrung	Gottes	in	Wort	und	

Geist.147	Da	 allerdings	Wort	 und	 Geist	 muslimisch	 deutlich	 enger	 verbunden	 ge-

dacht	werden,	als	dies	im	Christentum	der	Fall	ist,	kann	dieser	Punkt	als	Kritik	an	

einer	 zu	 starken	 Differenzierung	 der	 heilsgeschichtlichen	 Personen	 verstanden	

werden.	 An	 dieser	 Stelle	 würde	 christliche	 Trinitätstheologie	 auf	 den	 Grundsatz	

„opera	Trinitatis	ad	extra	sunt	indivisa“,	wie	Gabriel	Biel	es	formuliert,	verweisen.148		

Wie	bereits	oben	gezeigt	wurde,	 schließt	sich	eine	Deutung	der	Kritik	des	Ko-

rans	„Sagt	nicht:	Drei“	als	Kritik	an	kleineren	häretischen	Gruppierungen	aus.	Zwar	

wurde	von	einigen	Kommentatoren	wie	al-Zadijādj	und	al-Farrā’	ein	enger	Bezug	

zwischen	 Sure	 4:171	 und	 Sure	 5:116	 hergestellt,	 durch	 den	man	 zu	 einem	 Ver-

ständnis	gelangen	könnte,	dass	Maria	ein	Teil	der	Trinität	 sei	und	Gott	demnach	

aus	Vater,	Mutter	und	Sohn	bestünde.	Dieser	Deutung	schließt	sich	allerdings	der	

klassische	Kommentator	Tabarī	nicht	an,	was	noch	einmal	mehr	zeigt,	dass	die	ko-

ranische	Kritik	nicht	als	Kritik	an	häretischen	Gruppierungen	verstanden	werden	

kann,	die	die	übliche	Trinitätstheologie	konterkarieren.		

Als	 Erläuterung	 zu	 der	 Kritik	 „Und	 sagt	 nicht:	 Drei“	 schreibt	 Adel	 Theodor	

Khoury	in	seinem	Kommentar:	„d.h.	[gemeint	ist	das	christliche	Bekenntnis:	Drei]:	

Wir	glauben	an	den	einen	Gott	in	drei	Hypostasen,	oder:	Wir	glauben	an	drei	Göt-

ter.“149	Hierin	 zeigt	 sich	die	 große	 Schwierigkeit	 der	Trinitätstheologie	 im	Dialog	

mit	 dem	 Islam.	 Natürlich	 darf	 man	 christlich	 unter	 keinen	 Umständen	 von	 drei	

Göttern	 sprechen.	Die	 zentrale	 Frage	 ist	 allerdings,	 inwiefern	 der	Hypostasenbe-

griff	inhaltlich	bestimmt	wird.	Scheinbar	werden	die	beiden	Sätze	„Wir	glauben	an	

den	einen	Gott	in	drei	Hypostasen“	und	„Wir	glauben	an	drei	Götter“	von	Khoury	in	
																																																								

146		Vgl.	hierzu	KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	170.		
147		Vgl.	hierzu	KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	170.	
148		GABRIEL	BIEL,	Collectorium	circa	quattuor	libros	Sententiarum.	Prologus	et	Liber	primus,	Tübin-
	 gen	1973,	distinctio	14,	quaestio	1,	articulus	1,	395.	
149		KHOURY,	Der	Koran.	Band	5:	Sure	4,1-176,	272.	



	 48	

einer	 bestimmten	Weise	 gleichgesetzt.	 Dies	 ist	 natürlich	 in	 Bezug	 auf	 christliche	

Trinitätslehre	 fatal.	 Trinitätslehre	 darf	 nie	 so	 ausgestaltet	 werden,	 dass	 sie	 den	

Eindruck	des	Glaubens	an	drei	Göttern	erwecken	könnte.	So	präzisiert	Adel	Theo-

dor	Khoury	nochmals:	

„Der	Glaube	an	drei	Hypostasen	wird	von	den	Kommentatoren	und	Theologen	des	Islam	zu-
rückgewiesen,	weil	diese	Hypostasen	–	so	lautet	das	Argument	–	nicht	nur	als	Eigenschaften	
Gottes	(die	ja	der	Koran	selbst	anerkennt),	sondern	als	drei	subsistierende	Wesen	zu	verste-
hen	sind.“150	

In	diesem	Sinne	kann	die	koranische	Kritik	 in	Sure	4:171	 in	erster	Linie	als	eine	

Kritik	 an	 trinitätstheologischen	 Positionen	 gewertet	 werden,	 die	 eine	 zu	 starke	

Betonung	der	Eigenständigkeit	der	trinitarischen	Personen	vorweisen	können,	was	

v.a.	im	Kontext	der	sozialen	Trinitätstheologie	weit	verbreitet	ist.151	Je	stärker	die	

Eigenständigkeit	der	Hypostasen	gedeutet	wird,	desto	schwieriger	wird	es,	die	ko-

ranische	Kritik	 zu	widerlegen.	 So	 sieht	 auch	Klaus	 von	 Stosch	 in	 dem	 Satz	 „Sagt	

nicht:	Drei“,	 „dass	 durch	 dieses	Bekenntnis	 der	Gedanke	 abgewehrt	werden	 soll,	

dass	man	im	Blick	auf	Gott	in	irgendeiner	Weise	zählen	kann,	und	es	pragmatisch	

gesehen	besser	für	den	Menschen	ist,	sich	nicht	in	trinitätstheologische	Spekulati-

onen	 zu	 verlieren.“152	In	 diesem	 Zusammenhang	 kann	 auf	 die	 Diskussionen	 zur	

kappadokischen	Trinitätstheologie	 verwiesen	werden.	Durch	die	 dort	 vorgenom-

mene	Differenzierung	der	Begriffe	der	ousia	und	der	hypostasis	wurde	eine	Diffe-

renzierung	 in	 das	 Wesen	 Gottes	 eingetragen,	 die	 es	 auf	 den	 ersten	 Blick	 doch	

scheinbar	ermöglichte,	die	Hypostasen	wie	Personen	zählen	zu	können.	Allerdings	

verweist	 Sarah	 Coacley	 in	 Auseinandersetzung	 mit	 der	 Theologie	 Gregor	 von	

Nyssas	darauf,	dass	für	ihn	klar	ist,	dass	keine	Zahlen	auf	Gott	übertragen	werden	

können	und	man	innerhalb	der	Trinität	eben	nicht	zählen	kann:	„Although	the	hy-

postaseis	 have	 relational	 ‚distinguishing	marks’,	 it	 is	 only	 in	 a	Pickwickian	 sense,	

that	they	are	‚three’“.153	Gottes	Wesen	ist	durch	seine	Unendlichkeit	jeder	Bestim-

mung	 durch	 endliche	Wesen	wie	 den	Menschen	 kategorial	 entzogen.154	So	 greift	

																																																								
150		KHOURY,	Der	Koran.	Band	5:	Sure	4,1-176,	272.		
151		Vgl.	hierzu	KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	170.		
152		Vgl.	KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	170.		
153		SARAH	COACLEY,	‚Persons’	in	the	‚Social’	Doctrine	of	the	Trinity.	A	Critique	of	Current	Analytic	Dis-
	 cussion.	In:	STEPHEN	DAVIS/DANIEL	KENDALL/GERALD	O’COLLINS	(Hg.),	The	Trinity.	An	Interdiscipli-
	 nary	Symposium	on	the	Trinity,	Oxford	1999,123-144,	hier	134.	
154	Vgl.	 WOLF-DIETER	HAUSCHILD/VOLKER	HENNING	DRECOLL,	 Lehrbuch	 der	 Kirchen-	 und	 Dogmenge-
	 schichte.	Bd.	1:	Alte	Kirche	und	Mittelalter,	101.		



	 49	

hier	der	Koran	ein	Problem	auf,	dass	auch	innerhalb	des	Christentums	auftauchte	

und	dementsprechend	diskutiert	wurde.		

In	eine	andere	Deutungsrichtung	des	Verses	4:171	geht	Sayyid	Quţb	in	seinem	Ko-

ran-Kommentar.155	Er	sieht	die	christliche	Trinitätstheologie	vor	allem	beeinflusst	

von	paganen	Strömungen,	gegen	die	sich	der	Koran	wendet.	Christen	überschrei-

ten	demnach	die	Grenzen	der	Wahrheit,	sofern	sie	behaupten,	dass	Jesus	Christus	

der	Sohn	Gottes	sei.156		

„If	we	closely	follow	the	history	of	the	Christian	faith,	we	are	bound	to	come	to	the	conclusion	
that	the	concept	of	trinity	and	that	of	Jesus	being	the	son	of	God,	(limitless	is	God	in	His	glory)	
were	unknown	to	 the	early	Christians.	 [...]	These	concepts	were	 introduced	 into	Christianity	
much	later,	at	different	times,	when	pagans	embraced	Christianity	whithout	altogether	aban-
doning	their	pagan	and	polytheistic	concepts.	It	is	perhaps	more	likely	that	the	concept	of	the	
trinity	was	imported	from	ancient	Egyptian	religions,	such	as	the	concept	of	the	trinity	of	Osi-
ris,	Isis	and	Horus,	as	well	as	the	many	other	trinities	in	ancient	Egyptian	religions.“157	

An	dieser	Stelle	ist	aus	christlicher	Perspektive	zu	betonen,	dass	es	in	der	Ausbil-

dung	 des	 trinitätstheologischen	 Dogmas	 in	 erster	 Linie	 um	 die	 Auseinanderset-

zung	mit	den	ursprünglichen	Erfahrungen	der	Jüngerinnen	und	Jünger	Jesu	ging.158	

Trinitätstheologie	 versucht	 diese	 ursprünglichen	 Erfahrungen	 nachzuvollziehen	

und	 zur	 Sprache	 zu	 bringen.	 Dennoch	 lässt	 sich	 an	 diesem	 Erklärungsversuch	

Quţbs	sehr	gut	erkennen,	dass	christliche	Theologie	noch	deutlicher	erklären	muss,	

dass	 es	 um	 konkrete	 heilsgeschichtliche	 Erfahrungen	 geht,	 wenn	 versucht	 wird,	

Gottes	Wesen	als	trinitarisch	zu	beschreiben,	und	nicht	nur	um	spekulative	Denk-

formen.		

So	 lässt	 sich	 Sure	 4:171	 als	Warnung	 lesen,	 eine	 zu	 starke	 Eigenständigkeit	 und	

damit	verbunden	Göttlichkeit	Jesu	Christi	anzunehmen	und	so	schließlich	im	Sinne	

einer	zu	radikalen	sozialen	Trinitätstheologie	zur	Annahme	dreier	Götter	zu	gelan-

gen.	 Viel	 eher	 sollte	 man	 sich	 auf	 die	Weisen	 konzentrieren,	 in	 denen	 Gott	 uns	

heilsgeschichtlich	begegnet,	nämlich	im	Wort	und	im	Geist	Gottes.	In	dieser	Lesart	

kann	 die	 Sure	 4:171	 für	 eine	 christliche	 Trinitätstheologie	 als	 Mahnung	 dienen,	

sich	nicht	 in	spekulativen	Denkstrukturen	zu	verirren,	sondern	immer	eine	heils-

																																																								
155		Neben	den	beiden	klassischen	Autoren	Rāzī	und	Tabarī	soll	mit	Sayyid	Quţb	zumindest	ein	be-
	 kannter	Theologe	des	20.	Jahrhunderts	aufgegriffen	werden.	
156		Vgl.	SAYYID	QUŢB,	 In	 the	Shade	of	 the	Qur’ān.	Fī	Zilāl	al-Qur’ān.	Vol.	 III	Sūrah	4	Al-Nisa’.	Transl.	
	 and	ed.	by	ADIL	SALAHI	and	ASHUR	SHAMIS,	Leicester	2001,	403.		
157		QUŢB,	In	the	Shade	of	the	Qur’ān,	402.	
158		Vgl.	 hierzu	 auch	Kap.	 2.1.	 Auch	 innerhalb	 des	 Christentums	 gab	 es	 die	 Tendenz	 die	 Trinitäts-
	 theologie	durch	eine	Hellenisierung	des	ursprünglichen	Glaubens	zu	erklären.	Vgl.	dazu	die	Hel-
	 lenisierungsdebatte	im	Ausgang	von	Adolf	von	Harnack:	HARNACK,	Das	Wesen	des	Christentums.			



	 50	

geschichtliche	Verortung	als	Grundlage	zu	bestimmen,	die	dann	auch	ein	Gespräch	

mit	dem	Islam	ermöglichen	kann.	

	

Bedingt	 durch	die	Parallele	 zwischen	dem	Ausdruck	 „Der	Dritte	 von	Dreien“	 in	

Sure	 5:73	 und	 der	 Sure	 4:171,	 in	 der	 die	 Phrase	 „Sagt	 nicht:	 Drei!“	 aufgegriffen	

wird,	kommt	auch	die	Sure	5:73	als	Kritik	an	der	Trinitätstheologie	in	Betracht.159	

Im	Zusammenhang	mit	dieser	Sure	 ist	 zunächst	 zu	beachten,	dass	 sich	die	Kritik	

des	Korans	an	denen,	„die	sagen:	‚Gott	ist	der	Dritte	von	Dreien‘“	an	die	christlichen	

Gruppierungen	der	westsyrischen,	ostsyrischen	und	katholischen	Kirche	richtet	–	

und	 nicht	 an	 eine	 häretische	 Gruppierung.160	Inhaltlicher	 Schwerpunkt	 der	 Sure	

5:73	ist	die	Kritik	an	der	Annahme	der	Göttlichkeit	des	Menschen	Jesu.161	Dies	wird	

schon	durch	die	vorhergehende	Sure	5:72	deutlich:		

„Ungläubig	sind	diejenigen,	die	sagen	’Gott	ist	Christus,	der	Sohn	Marias‘,	wo	doch	Christus	ge-
sagt	hat:	‚O	ihr	Kinder	Israels,	dienet	Gott	meinem	Herrn	und	eurem	Herrn‘.	Wer	Gott	(andere)	
beigesellt,	dem	verwehrt	Gott	das	Paradies.	Seine	Heimstätte	 ist	das	Feuer.	Und	die,	die	Un-
recht	tun,	werden	keine	Helfer	haben.“	

Die	für	Christen	unübliche	Redeweise	„Gott	ist	Christus,	der	Sohn	Marias“,	anstatt	

„Jesus	Christus“	oder	„Jesus	ist	der	Sohn	Mariens“	erklärt	Griffith	damit,	dass	„the	

Qur’an’s	 adoption	 of	 a	 different	 phraseology	was	 for	 the	 purpose	 of	 rhetorically	

more	forcefully	expressing	its	negative	judgement	of	a	Christian	teaching.“162		

Muhammad	Taqī-ud-Dīn	Al-Hilālī	und	Muhammad	Muhsin	Khān	stellen	in	ihrer	Aus-

legung	des	Verses	5:73	in	Bezug	auf	Ibn	Kathīr	heraus:	„Allāh	states	that	the	Chris-

tians	 such	 sects	 as	 Monarchite,	 Jacobite	 and	 Nestorite	 are	 disbelievers,	 those	

among	them	who	say	that	’Īsā	is	Allāh.	Allāh	is	far	holier	than	what	they	attribute	

to	Him.“163	Der	eigentliche	Kritikpunkt	liegt	damit	an	dieser	Stelle	in	der	Gleichset-

zung	Jesu	Christi	mit	Gott.	In	diesem	Zusammenhang	zeigt	auch	Klaus	von	Stosch	

in	Auseinandersetzung	mit	der	Sure	5:72	auf,	dass	die	Kritik		

																																																								
159		Zur	Erklärung	der	Bedeutung	dieser	Parallele	führt	Sidney	Griffith	an:	„Here	is	the	evidence	of	
	 the	realization	in	the	Qur’ān	that	from	the	Islamic	perspective,	the	Christian	doctrine	of	the	divi-
	 nity	of	Christ	leads	to	the	equally	objectionable	doctrine	of	the	Trinity.	This	too	reflects	a	rudi-
	 mentary	Christian	consciousness	–	namely,	that	the	doctrine	of	the	divinity	of	Christ	entails	the	
	 doctrine	of	the	Trinity.“159	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	101f.		
160		Vgl.	dazu	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“.			
161		Vgl.	dazu	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	100f.		
162		GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	101.		
163		MUHAMMAD	TAQĪ-UD-DĪN	AL-HILĀLĪ/	MUHAMMAD	MUHSIN	KHĀN,	 Interpretations	of	 the	Meanings	of	
	 the	Noble	Qur’ān	in	the	English	Language.	With	comments	from	Tafsir	At-Tabari,	Tafsir	Al-Qur-
	 tubi	and	Tafsir	Ibn	Kathir	and	Ahadith	from	Sahih	Al-Bukhari,	Sahih	Muslim	and	other	Ahadith	
	 books.	Part	1	(Sūrah	1	to	5),	Riyadh.		



	 51	

„im	 Kontext	 des	 Theopaschitenstreits	 im	 Umfeld	 des	 Kaisers	 Justinians	 [steht,	 bei	 dem]	
durchaus	 theologisch	 dafür	 argumentiert	 wurde,	 dass	 man	 nicht	 nur	 Christus	 als	 Gott	 be-
zeichnen	könne,	sondern	auch	umgekehrt	Gott	als	Christus.	[...]	Im	Hintergrund	dieses	theolo-
gischen	Gedankens	steht	eine	 Idee,	die	allerdings	heute	noch	gelegentlich	 in	der	christologi-
schen	Debatte	vertreten	wird,	nämlich	die	Idee,	dass	es	nichts	gibt,	was	wir	über	Gott	sagen	
können,	 das	 nicht	 in	 Jesus	 Christus	 gesagt	 ist,	 sodass	man	den	Eindruck	 gewinnt,	 dass	Gott	
sich	in	Christus	erschöpft	hat.“164	

Die	Bedeutung	der	Phrase	 „Dritter	 von	Dreien“	kann	nach	Griffith	 allerdings	nur	

dadurch	 erklärt	werden,	 dass	 es	 sich	hier	um	einen	 Syriakismus	handelt,	 der	 im	

Kontext	 des	 arabischsprachigen	 Christentums	 durchaus	 geläufig	 war.	 Dabei	

entspricht	der	 syrische	Begriff	 tlīthāyā	dem	arabischen	 thālith.	165	Thālith	 ist,	wie	

auch	David	Thomas	herausstellt,	 „the	normal	Muslim	designation	for	 the	doctrine	

of	the	divine	Trinity,	in	the	same	way	as	tawḥīd	[...]	is	used	to	designate	the	divine	

Unity.“166	Interessant	ist	nun	nach	Griffith	die	Tatsache,	dass	der	Begriff	tlīthāyā	als	

Syriakismus	durchaus	von	Theologen	wie	Ephraem	dem	Syrer	oder	Jacob	von	Sarug	

als	Beinamen	Jesu	Christi	verwendet	wurde.167		

„The	recognition	of	 this	use	of	 the	Syriac	epithet	 tlīthāyā	as	a	 title	of	Christ	should	now	add	
depth	 to	 the	 understanding	 of	 the	 Qur'ān’s	 rejection	 of	 those	 who	 say	 God	 is	 thālithu	
thalāthain	 (V	al-Mā’ida	73),	 if	 the	phrase	 is	 seen	 to	be	a	Syriacism.	 In	 context,	 the	Qur’ān	 is	
surely	rejecting	the	divinity	of	Christ,	as	we	have	seen.	And	Christians	in	the	Qur’āns	audience,	
whose	patristic,	liturgical	and	theological	heritage	was	Aramaic,	and	specifically	Syriac,	would	
undoubtedly	have	been	 the	ones	prepared	 to	describe	Christ	as	 tlīthāyā,	thereby	alluding	 to	
the	full	range	of	typological	reminiscences	we	have	described	above.“168	

Bedingt	 dadurch,	 dass	 thālith	 eine	 Übersetzung	 des	 syrischen	 tlīthāyā	 darstellt,	

gehen	 aber	 die	 vollen	 Bedeutungsnuancen	 des	 Begriffs	 tlīthāyā	 leider	 abhanden,	

was	dann	erklärt,	warum	die	Sure	5:73	den	Ausdruck	„Dritter	von	Dreien“	im	Sin-

ne	der	Zahl	„drei“	verwendet.	Wenn	Jesus	also	durch	Ephraem	den	Syrer	u.a.	der	

Beiname	tlīthāyā	gegeben	wurde,	wurden	dadurch	implizit	(biblische)	Motive	der	

																																																								
164		KHORCHIDE/STOSCH,	 Der	 andere	 Prophet,	 166f..	 Mit	 Verweis	 auf	 KARL-HEINZ	 UTHEMANN,	 Kaiser	
	 Justinian	als	Kirchenpolitiker	und	Theologe.	In:	Augustinianum	33	(1999),	5-83,	hier	20.		
165		Vgl.	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	103:	„The	Syriac	term	is	tlīthāyā,	approximately	
	 congruent	 in	meaning	with	 the	Arabic	 term	 thālith	 and	usually	defined	 in	English	as	meaning	
	 ‚third,	threefold,	triple,	treble,	trine.“	Mit	Verweis	auf	J.	PAYNE	SMITH	(Ed.),	A	compendious	Syriac	
	 Dictionary.	Based	upon	the	Thesaurus	Syriacus	by	R.	Payne	Smith,	Oxford	1903,	614.		
166		DAVID	THOMAS,	Art.	Thālith.	In:	Encyclopaedia	of	Isalm	10	(2000),	373-375,	hier	373.		
167		“In	 a	 number	 of	 instances	 in	 his	 religious	 poetry	 St.	 Ephraem	 the	 Syrian,	who	was	 by	 far	 the	
	 most	often	quoted	of	the	early	Syriac	wirters,	spoke	of	Christ	as	tlīthāyā	within	several	frames	of	
	 references“.	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	104.		
	 „They	[Ephraem,	Jacob	of	Sarug	and	others;	K.L.]	came	eventually	to	employ	the	term	tlīthāyā		as	
	 a	personal	epithet	of	Christ.	For	them	in	this	context	Christ	was	the	one	whose	thruth	was	to	be	
	 discerned	 in	 terms	of	 the	 several	mystical	 triads	 in	 reference	 to	which,	 from	 their	 typological	
	 viewpoint,	 Jesus,	 the	 Messiah,	 can	 be	 accurately	 characterised.	 GRIFFITH,	 Syriacisms	 in	 the	
	 „Arabic	Qur’ān“,	106.	
168		GRIFFITH,	 Syriacisms	 in	 the	 „Arabic	 Qur’ān“,	 106.	 Gemeint	 sind	 hier	 die	 Verweise	 auf	 die	
	 Verwendung	vin	Ephraem	dem	Syrer	vom	Begriff	tlīthāyā	in	Bezug	auf	die	drei	Tage,	die	Jesus	
	 vor	der	Auferstehung	im	Grab	lag,		auf	seine	dreifache	Rolle	als	Priester,	Prophet	und	König	etc.	
	 Vgl.	Dazu	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	104.	



	 52	

Zahl	drei	 angesprochen,	wie	 die	drei	 Tage,	 die	 Jesus	 vor	 seiner	 Auferstehung	 im	

Grabe	lag	oder	seine	drei	Ämter	als	Priester,	Prophet	und	König	sowie	der	Verweis	

auf	 Gen	 22:4,	 wo	 auch	 der	 Begriff	 tlīthāyā	verwendet	 wird.	 Diese	 vollständigen	

Bedeutungsnuancen	und	Hintergründe	werden	in	dem	Ausdruck	thālithu	thalātha-

tin	nur	Christen	bekannt	gewesen	sein.	So	greift	der	Koran	an	dieser	Stelle	einen	

sehr	zentralen	Kritikpunkt	der	Christologie	auf,	indem	er	eine	Vergöttlichung	Jesu	

und	damit	verbunden	eine	Depotenzierung	und	Verendlichung	Gottes	angreift.	Als	

explizite	Kritik	an	der	Trinitätstheologie	scheidet	er	jedoch	aus.		

	

In	Anbetracht	der	bisher	dargestellten	Erkenntnisse	kann	die	koranische	Kritik	an	

trinitarischen	Positionen	 als	Kritik	 verstanden	werden,	 die	 auch	 christlicherseits	

durchaus	nachzuvollziehen	ist	und	nicht	übersehen	werden	darf.	So	kann	die	Sure	

4:171	 als	 grundsätzliche	Anfrage	 an	 den	Begriff	 der	Hypostase	 gesehen	werden;	

Sure	 5:73	 fordert	 hingegen	 zu	 einer	 christologischen	 Positionierung	 auf,	 bei	 der	

das	wahre	Menschsein	 und	 das	wahre	 Gottsein	 gewahrt	 bleiben,	 die	 dabei	 aber	

eine	nachträgliche	Vergöttlichung	des	Menschen	Jesu	ausschließt.	So	wird	schon	an	

dieser	Stelle	deutlich,	 inwiefern	der	Koran	und	damit	auch	der	Islam	das	christli-

che	Bekenntnis	herausfordert,	das	Bekenntnis	zu	einem	trinitarischen	Gott	präzise	

zu	formulieren	und	zu	erläutern,	welche	Erfahrungen	mit	dem	mir	in	Christus	be-

gegnenden	Gott	hinter	diesem	Bekenntnis	stehen.		

	

	

3.2 Trinitätstheologie	im	8.	bis	10.	Jahrhundert	im	Dialog	mit	dem	
Islam:	Theodore	Abū	Qurrah	und	Abū	’Īsā	al-Warrāq	

	

Nachdem	der	Fokus	der	Arbeit	im	vorherigen	Kapitel	auf	der	koranischen	Kritik	

an	 der	 Trinitätstheologie	 lag,	 soll	 es	 nun	 im	 nächsten	 Schritt	 darum	 gehen,	 die	

Auseinandersetzungen	um	die	Trinitätstheologie	zwischen	Muslimen	und	Christen	

um	das	9.	Jahrhundert	anhand	zweier	Beispiele	zu	beleuchten.	Dabei	geht	es	zum	

einen	 um	 den	 christlichen	 Autor	 Theodore	 Abū	 Qurrah,	 der	 sich	 in	 besonderer	

Weise	mit	dem	Dialog	zu	Muslimen	im	Kontext	des	9.	Jahrhunderts	auseinanderge-



	 53	

setzt	hat,	 und	 zum	anderen	um	den	muslimischen	Autor	Abū	 ’Īsā	 al-Warrāq,	der	

eine	 sehr	 ausführliche	 Widerlegung	 der	 christlichen	 Trinitätstheologie	 und	 der	

Christologie	vorgelegt	hat.	Diese	beiden	Autoren	wurden	zum	einen	deshalb	aus-

gewählt,	weil	sie	zu	den	prominentesten	Ansätzen	im	theologischen	Gespräch	zwi-

schen	Christentum	und	Islam	um	das	9.	 Jahrhundert	sind,	deren	Beiträge	auch	in	

englischer	 (und	 bei	 Abū	 Qurrah	 sogar	 in	 deutscher)	 Übersetzung	 zur	 Verfügung	

stehen.	Zudem	kann	an	diesen	beiden	Autoren	exemplarisch	gut	herausgearbeitet	

werden,	wie	die	Diskurse	in	diesem	Zeitraum	verliefen.	So	wird	man	an	Abū	Qur-

rah	gut	ablesen	können,	mit	welchen	Anfragen	 sich	das	Christentum	 im	Hinblick	

auf	Trinitätstheologie	und	Christologie	konfrontiert	sah	und	wie	es	auf	diese	rea-

gierte.	Bei	Abū	 ’Isā	 al-Warrāq	wird	man	hingegen	 einen	der	detailliertesten	Ent-

würfe	 der	 Widerlegung	 der	 Trinitätstheologie	 finden,	 der	 sich	 durch	 ein	 hohes	

Maß	an	Kenntnis	der	christlichen	Theologie	auszeichnet.	Das	beginnende	9.	 Jahr-

hundert	wähle	ich	als	Untersuchungszeitpunkt,	weil	sich	die	islamische	Schultheo-

logie	 hier	mehr	 und	mehr	 zu	 konsolidieren	 beginnt	 und	 sich	 auf	 hohem	Niveau	

auch	mit	christlicher	Glaubensreflexion	auseinandersetzt.	Gerade	für	den	orienta-

lischen	 Raum	 kann	 man	 feststellen,	 dass	 sich	 seit	 Johannes	 von	 Damaskus	 auch	

Christen	auf	hohem	Niveau	an	diesen	Schuldebatten	beteiligten,	so	dass	sich	schon	

hierdurch	die	geografische	Auswahl	der	Protagonisten	in	den	nachfolgenden	Aus-

einandersetzungen	ergibt.		

	

3.2.1 Theodore	Abū	Qurrah:	ein	christlicher	Theologe	im	Gespräch	mit	
dem	Islam	

3.2.1.1 Biographische	Einordnung	

Theodore	 Abū	 Qurrah	 ist	 ein	 christlicher	 Theologe	 des	 späten	 8.	 und	 frühen	 9.	

Jahrhunderts.	Er	gehört	nach	Sidney	Griffith	als	Anhänger	des	Konzils	von	Chalze-

don	der	Gruppe	der	Melkiten	an,	die	er	als	„Arabic-speaking	Christians	in	the	world	

of	Islam	who	accepted	the	doctrinal	formulae	determined	by	the	first	six	ecumeni-



	 54	

cal	councils	of	Roman	or	Byztantine	orthodoxy“169	definiert,	was	dem	Glauben	der	

katholischen	Kirche	entspricht.		

Genaue	biographische	Daten	Theodore	Abū	Qurrahs	sind	leider	nicht	erhalten,	sie	

können	 ausschließlich	 aus	 seinen	 Selbstzeugnissen	 sowie	 aus	 Verweisen	 auf	 ihn	

durch	 andere	 Autoren	 erschlossen	 werden.170	Wahrscheinlich	 lebte	 er	 zwischen	

740/750	und	820/830.171	Er	wurde	vermutlich	in	Edessa	geboren172	und	war	mög-

licherweise	ein	Mönch	des	Klosters	Mar	Sabas	in	der	judäischen	Wüste	nahe	Jeru-

salem,	in	jedem	Fall	unternahm	er	aber	eine	Reise	zu	diesem	Kloster.173	Dort	stand	

er	 „unter	 dem	unmittelbar	 persönlichen	 oder	 doch	wenigstens	 literarischen	Ein-

fluss	des	hl.	Johannes	von	Damaskus.“174	Zwar	stellt	Georg	Graf	heraus,	dass	direk-

te	 Zeugnisse,	 „daß	 er	 ein	 Schüler	 des	 heil.	 Johannes	 von	Damaskus	war,	 fehlen.“	

Dennoch	herrscht	eine	auffallende	Ähnlichkeit	in	der	schriftstellerischen	Tätigkeit	

zwischen	Johannes	von	Damaskus	und	Theodore	Abū	Qurrah:		

„Die	Grundlehren	des	Christentums	mit	besonders	ausgedehnter	Behandlung	der	diophysiti-
schen	Lehre	und	die	Darbietung	derselben	 in	polemischer	Form.	Beide	wenden	sich	 in	 ihrer	
Polemik	gegen	die	gleichen	Gegner:	 Juden	Mohammedaner,	Nestorianer,	Monophysiten,	Mo-

																																																								
169		SIDNEY	H.	 GRIFFITH,	 Apologetics	 and	 Historiography	 in	 the	 Annals	 of	 Eutychios	 of	 Alexandria:	
	 Christian	Self-Definition	 in	the	world	of	 Islam.	 In:	RIFAAD	EBIED/	HERMAN	TEULE	(ed.)	Studies	on	
	 the	Christian	Arabic	heritage:	In	Honour	of	Father	Prof.	Dr.	Samir	Khalil	Samir,	S.I.	at	the	Occa-
	 sion	of	his	Sixty-Fifth	Birthday,	Leuven	2004,	65-90,	hier	65.		
	 Vgl.	 dazu	 auch	SIDNEY	H.	GRIFFITH,	The	Melkites	 and	 the	Muslims.	The	Qur’an,	 Christology,	 and	
	 Arab	Orthodoxy.	In:	Al-Qantara	33	(2012)	413-443,	hier		414.		
	 Vgl.	auch	REINHOLD	GLEI/ADEL	THEODOR	KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	
	 Theodor	Abū	Qurra	(Corpus	Islamo-Christianum,	Series	Graeca	3),	Altenberge	1995,	47.	
170		Vgl.	THOMAS	W.	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology.	The	Develop-
	 ment	of	the	Doctrine	of		the	Trinity	in	an	Islamic	Milieu,	Minneapolis	2013,	55f.	
	 GEORG	GRAF,	 Die	 arabischen	 Schriften	 des	 Theodor	 Abu	 Qurra,	 Bischofs	 von	 Haran	 (ca.	 740	 –	
	 820).	Literaturhistorische	Untersuchungen	und	Übersetzung	(Forschungen	zur	Christlichen	Li-
	 teratur-	und	Dogmengeschichte	Bd.	10;	3./4.	Heft),	Paderborn	1910,	5.	
	 Lamoreaux	stellt	zur	Biographie	Abu	Qurrahs	heraus:	„He	is	one	of	those	too	numerous	figures	
	 about	whose	theology	we	know	a	great	deal,	while	ther	lives	remain	shrouded	in	darkness.“	JOHN	
	 C.	LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	the	Christian	East	Vol.	1),	Birmingham	2005,	xii.		
171		Die	genaue	Herleitung	seiner	Lebensdaten	 findet	sich	 in:	GEORG	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	
	 des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	1-20.	Im	Gegensatz	zu	Georg	Graf	
	 nimmt	Ignace	Dick	das	Jahr	750	als	Geburtsjahr	an.	Vgl.	dazu	GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	
	 Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	47.	Mit	Verweis	auf	IGNACE	DICK,	Théodore	Abu-
	 qurra.	In:	Proche-Orient	Crétien,	Jerusalem	1963,	39	(nicht	eingesehen).		
	 SIDNEY	GRIFFITH	nimmt	als	Lebensdaten	755	bis	830	an	und	greift	zur	Herleitung	der	Daten	auf	
	 zwei	zeitgeschichtliche	Zeugnisse	zurück,	die	wiederum	Daten	Abu	Qurrahs	Wirken	aufgreifen.	
	 Beides	 sind	 Dokumente	 von	 syrisch	 Orthodoxen,	 jakobitischen	 Autoren:	 zum	 einen	 die	 Auf-
	 zeichnungen	von	Michael	dem	Syrer	und	zum	anderen	die	anonymen	Aufzeichnungen	von	1234	
	 von	einem	unbekannten	Autor	aus	Edessa.	Vgl.	dazu	SIDNEY	H.	GRIFFITH	 (transl.),	A	Treatise	an	
	 the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	Arabic	by	Theodore	Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	
	 (c.	755-C.830	A.D.),	Louvrain	1997,	2;	7-12	
172		Dass	er	gebürtig	aus	Edessa	stammt,	kann	aus	dem	Hinweis	„our	city,	the	blessed	Edessa“	in	sei-
	 ner	Verteidigung	der	Verehrung	der	heiligen	 Ikonen	(Treatise	on	 the	Veneration	of	 the	 Icons)	
	 geschlossen	werden.	Vgl.	 hierzu:	ALEXANDER	TREIGER,	New	Works	by	Theodore	Abū	Qurra	pre-
	 served	under	the	name	of	Thaddeus	of	Edessa,	in:	Journal	of	Eastern	Christian	Studies	68	(1-2),	
	 1-51,	 hier	 2.	Mit	 Verweis	 auf	 GIFFITH	 (transl.),	 A	 Treatise	 an	 the	Veneration	 of	 the	Holy	 Icons	
	 Written	in	Arabic	by	Theodore	Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.).	
173		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	47.	
174		GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	20.		



	 55	

notheleten,	Manichäer.	[...]	Schon	dieses	Interesse	an	der	Polemik	läßt	auf	eine	nahe	geistige	
Verwandtschaft	beider	schließen.“175	

Abū	Qurrah	könnte	zumindest	für	eine	kurze	Zeit	der	Bischof	von	Harran	in	Meso-

potamien	gewesen	sein.176		

Zentrales	Anliegen	Abū	Qurrahs	war	es,	den	christlichen	Glauben	als	Monothe-

ismus	 auszuweisen	und	dabei	 gegen	den	paganen	Glauben,	 gegen	das	 Judentum,	

den	Islam	und	andere	religiöse	Strömungen	zu	verteidigen.	Gleichzeitig	versuchte	

er,	 die	 chalzedonische	 Christologie	 gegen	 nicht-chalzedonische,	 miaphysitische	

Strömungen	 der	 westsyrischen	 und	 gegen	 den	 angeblichen	 Nestorianismus	 der	

ostsyrischen	Kirche	zu	verteidigen.177		

Das	Besondere	an	Theodor	Abū	Qurrah	ist	die	Tatsache,	dass	er	der	erste	christ-

liche	Autor	 ist,	der	 in	einem	muslimisch	geprägten	Umfeld	 in	arabischer	Sprache	

den	 christlichen	 Glauben	 verteidigte.178	Die	 Verwendung	 der	 arabischen	 Sprache	

wird	vor	allem	durch	seine	Zugehörigkeit	zur	katholischen	Kirche	 in	Arabien	be-

gründet.	Die	arabischen	Katholiken	waren	es	nämlich,	die	als	erste	„das	Arabische	

als	 ihre	 Sprache	 anerkannten,	 sodass	 sie	 schon	bald	nach	dem	Tod	Muhammads	

zum	Hauptgesprächspartner	der	Muslime	wurden.“179	Nach	Reinhold	Glei	und	Adel	

Theodor	 Khoury	 gilt	 Abu	 Qurrah	 dabei	 als	 ein	 „besonders	 begabte[r]	 Vermittler	

der	 christlichen	 Theologie	 byzantinischer	 Tradition	 in	 die	 arabische	 Welt	 hin-

ein.“180	Die	 Verwendung	 der	 arabischen	 Sprache	 ist	 deshalb	 so	 bedeutsam,	 weil	

																																																								
175		GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	9-10.	
176		Vgl.	 hierzu:	 SIDNEY	H.	GRIFFITH,	Faith	and	Reason	 in	Christian	Kalām:	Theodore	Abū	Qurrah	on	
	 discerning	 the	 True	 Religion.	 In:	 SAMIR	KHALIL	SAMIR/	 JØRGEN	S.	NIELSEN	 (Ed.),	 Christian	 Arabic	
	 apologetics	 during	 the	Abbasid	period	 (750-1258)(Studies	 in	 the	history	of	 religions,	Bd.	 63),	
	 Leiden/New	York/Köln	1993,	6.		
177		Vgl.	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	55f.	Vgl.	dazu	auch	S.	H.	
	 GIFFITH	(transl.),	A	Treatise	an	the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	Arabic	by	Theodore	
	 Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.),	Louvrain	1997,	2.		
	 Vgl.	dazu	auch	GIFFITH	(transl.),	A	Treatise	an	the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	Arabic	
	 by	Theodore	Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.),	16:	„Throughout	his	career,	Abū	
	 Qurrah’s	principal	claim	to	fame	was	his	skill	as	an	apologist	for	Chalcedonian	Christianity	in	the	
	 Arabic	language.	He	was	a	controversialist,	a	mutakallim,	who	not	only	argued	on	behalf	of	his	
	 Melkite	faith,	but	who	went	to	some	trouble	to	elaborate	a	conceptual	framework	in	Arabic,	 in	
	 terms	 of	 which	 he	 hoped	 to	 commend	 the	 veracity	 of	 his	 confessional	 position	 to	 others,	
	 particularly	to	members	of	other	Christian	denominations,	those	whom	he	called	‚Jacobites’	and	
	 ‚Nestorians’,	as	well	as	to	the	Muslims.“		
178		GIFFITH	(transl.),	A	Treatise	an	the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	Arabic	by	Theodore	
	 Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.),	2.		
	 Vgl.	dazu	auch	LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	the	Christian	East	Vol.	1),		xi	f.		
179		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	64.	Mit	Verweis	auf	S.	H.	GRIFFITH,	The	Melkites	and	the	
	 Muslims,	423.		
180		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	57.	



	 56	

Arabisch	zum	einen	natürlich	die	Sprache	des	Islams	und	des	Korans	an	sich	ist181;	

zum	anderen	stellt	John	Lamoreaux	heraus:	

„When	Muslims	conquered	the	Near	East	in	the	seventh	century,	a	process	was	set	in	motion	
whereby	Melkite	Christians	living	under	Islam	began	gradually	to	be	isolated	from	their	fellow	
religionists	in	Byzantinum.	As	a	result	of	this	isolation	in	the	new	environment	ushered	in	by	
the	Muslim	conquests,	these	Christians	slowly	commenced	to	craft	their	own	distinctive	theo-
logical	tradition	–	a	tradition	no	longer	expressed	in	Greek	but	in	Arabic.“182	

Die	Schriften	Abu	Qurrahs	widmen	sich	zum	einen	den	Themen	des	Ikonoklas-

mus	 und	 der	 Verteidigung	 der	 Orthodoxie	 gegenüber	 den	Manichäern,	 anderer-

seits	aber	auch	der	Verteidigung	der	christlichen	Lehre	gegenüber	dem	Islam.	Be-

kannt	sind	 insgesamt	15	Traktate	 in	arabischer	Sprache,183	„die	aus	einem	wahr-

scheinlich	umfangreicheren	Werk	übrig	geblieben	sind.“184	Der	bekannteste	Trak-

tat	unter	diesen	15	ist	der	Traktat	mit	dem	Titel	„Über	die	Existenz	des	Schöpfers	

und	die	wahre	Religion“	(Theologus	Autodidactus).	„Auch	in	syrischer	Sprache	hat	

er	Texte	geschrieben	zur	Widerlegung	der	Monophysiten,	als	deren	prominentes-

ter	Vertreter	Abū	Rā’ita,	Metropolit	von	Takrit	im	Irak,	gilt.	Diese	Werke	sind	ver-

loren	gegangen.“185	Daneben	gibt	es	43	Opuscula	 in	griechischer	Sprache,	von	de-

nen	sich	17	den	Streitgesprächen	mit	Muslimen	widmen.186		

„All	diese	Texte	sehen	aus	wie	Handreichungen	über	die	gängigen	Themen	der	damaligen	reli-
giösen	 Auseinandersetzungen	 zwischen	 Christen	 und	Muslimen.	 Sie	 beziehen	 sich	 zwar	 auf	
Streitgespräche,	die	stattgefunden	haben,	beinhalten	 jedoch	nicht	bloß	eine	Wiedergabe	die-

																																																								
181		„He	spoke	and	wrote	the	language	at	a	time	when	it	was	just	becoming	the	cultural	language	of	
	 classical	Islamic	civilization,	als	well	as	the	lingua	sacra	oft	he	Qur’an	and	of	the	new	world	reli-
	 gion.“	GIFFITH	(transl.),	A	Treatise	an	the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	Arabic	by	Theo-
	 dore	Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.),	3.	
182		LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	the	Christian	East	Vol.	1),	xii.		
183		Zehn	dieser	Traktate	liegen	in	der	arabischen	Ausgabe	von	CONSTANTIN	BACHA,	Minmars	de	Théo-
	 dore	Abuqurra,	évêque	de	Harran,	Beirut	1904,	vor.	Georg	Graf	hat	diese	Traktate	in	die	deut-
	 sche	 Sprache	 übersetzt:	 GRAF,	 Die	 arabischen	 Schriften	 des	 Theodor	 Abu	 Qurra,	 Bischofs	
	 von	Haran	 (ca.	740	–	820).	GLEI	und	KHOURY	weisen	auf	die	unterschiedlichen	Ordnungen	der	
	 Traktate	zwischen	Graf	und	Constantin	Bacha	hin.	Die	Zählung	richtet	sich	hier	nach	der	Über-
	 setzung	von	GEORG	GRAF.		
184		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	48.	
185		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	48.	
186		Eine	 Liste	 dieser	 17	 Opuscula	 findet	 sich	 in:	 GLEI/KHOURY,	 Schriften	 zum	 Islam.	 Johannes	 Da-
	 maskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	50f.		
	 Über	 die	 ursprüngliche	 Sprache	 dieser	 Opuscula	 herrscht	 zwischen	 Reinhold	 Glei	 und	 Sidney	
	 Griffith	 Uneinigkeit:	 Während	 Sidney	 Griffith	 davon	 ausgeht,	 dass	 die	 43	 in	 Griechisch	 ver-
	 fassten	Opuscula	Übersetzungen	aus	dem	Arabischen	sind,	geht	Reinhold	Glei	davon	aus,	dass	
	 sie	im	Original	in	griechischer	Sprache	verfasst	wurden.	
	 „Moreover,	 there	 survie	 in	 Greek	 forty-three	 works	 attributed	 to	 him,	 which	 are	 arguably	
	 translations	 from	 Arabic.“	 GRIFFITH	 (transl.),	 A	 Treatise	 an	 the	 Veneration	 of	 the	 Holy	 Icons	
	 Written	in	Arabic	by	Theodore	Abū	Qurrah,	Bishop	of	Harrān	(c.	755-C.830	A.D.),	3.	
	 Dagegen	Reinhold	Glei:	„Gleichwohl	braucht	man	nicht	zu	meinen,	daß	diese	Texte	ursprünglich	
	 in	 arabischer	 Sprache	 vorlagen	 und	 dann	 ins	 Griechische	 übertragen	 wurden.	 Die	
	 Originalfassung	 ist	wohl	griechisch	gewesen,	was	damals	eine	angezeigte	Vorsichtsmaßnahme	
	 war.“	GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	52.	



	 57	

ser	Gespräche.	Einige	Überlegungen	sind	später,	bei	der	Redaktion	der	Texte,	aufgekommen	
und	werden	dann	eingefügt.“187		

In	den	von	Abū	Qurrah	dargestellten	Streitgesprächen	wird	der	muslimische	Ge-

sprächspartner	als	ein	selbstbewusster	Gegner	dargestellt,	der	sich	„mit	den	Mit-

teln	der	Logik	und	des	Wissens	ausgerüstet	[weiß]	und	die	Kunst	des	Streitens	ge-

lernt	hat.“188	Es	 scheint	also	 zunächst	 so,	 als	ob	die	Begegnungen	auf	Augenhöhe	

stattfinden	 können.	 Doch	 zeigt	 sich	 nach	 kurzer	 Zeit	 schon,	 dass	 der	 christliche	

Gesprächspartner	dem	muslimischen	Kollegen	deutlich	überlegen	ist.	Die	Texte	

„liefern	also	das	Bild	eines	Muslims,	der	zwar	theologisch	nicht	mehr	unbedarft	ist,	der	jedoch	
nur	seine	ersten	Schritte	auf	dem	Gebiet	des	philosophischen	Denkens	macht	und	die	Metho-
den	und	Feinheiten	des	logischen	Argumentierens	noch	nicht	ausreichend	beherrscht.“189	

	

Dagegen	ist	es	das	Ziel	des	christlichen	Theologen	–	und	dies	ist	dann	Abū	Qur-

rah	selbst	–	aufzuzeigen,	was	denn	nun	die	wahre	Religion	sei.	So	werden	muslimi-

sche	 Positionen	widerlegt	 und	 Kriterien	 entwickelt,	 die	 eine	wahre	 Religion	 be-

gründen	 sollen.	Da	Abū	Qurrah	 sehr	wohl	weiß,	 dass	biblische	Argumentationen	

von	muslimischen	Theologen	abgelehnt	werden,	ist	er	bemüht,	„die	Einwände	der	

Muslime	zu	widerlegen,	und	dies	nicht	durch	Heranziehen	biblischer	Stellen,	son-

dern	auf	der	Grundlage	rationaler	Begriffe,	die	zu	notwendigen	Schlussfolgerungen	

führen	und	allgemein	anerkannt	sind.“190	So	geht	Abū	Qurrah	in	seiner	Argumenta-

tion	grundlegend	von	der	Vernunft	aus,	die	für	 ihn	nicht	 im	Gegensatz	zum	Glau-

ben	 steht;	 vielmehr	 besteht	 eine	 grundsätzliche	 Übereinstimmung	 von	 Glauben	

und	Vernunft.191	„Dies	besagt	jedoch	nicht“,	so	betonen	Glei	und	Khoury	ausdrück-

lich,	„[...]	daß	die	Vernunft	den	offenbarten	Glauben	beweisen	kann.	Man	kann	we-

der	den	Schleier	von	den	übernatürlichen	Geheimnissen	lüften,	noch	eine	apodikti-

sche	Evidenz	erreichen.“192	

Für	die	vorliegende	Arbeit	werden	aus	dem	Bereich	der	arabischen	Schriften	vor	

allem	der	Traktat	„Über	die	Existenz	des	Schöpfers	und	die	wahre	Religion“	(Theo-

logus	Autodidactus),	Traktat	 III	 „Über	die	Dreifaltigkeit“,	Traktat	 IV	„Über	die	Er-

																																																								
187		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	51.		
188		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	53.	
189		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	54.	
190		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	55.	
191		Vgl.	GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	54.	
192		GLEI/KHOURY,	Schriften	zum	Islam.	Johannes	Damaskenos	und	Theodor	Abū	Qurra,	55f.		



	 58	

kenntnis	Gottes	 und	die	Existenz	des	 Sohnes	Gottes“	 und	Traktat	VIII	 „Über	 den	

Tod	Christi“	Beachtung	finden.193		

3.2.1.2 Kernthesen	der	Trinitätstheologie		

Im	Folgenden	sollen	drei	Schwerpunkte	der	Auseinandersetzung	Theodore	Abū	

Qurrahs	 mit	 seinen	 muslimischen	 Gesprächspartnern	 herausgearbeitet	 werden,	

die	auch	für	die	im	Fokus	dieser	Arbeit	stehende	Fragestellung	des	Gesprächs	ge-

genwärtiger	trinitätstheologischer	Ansätze	mit	dem	muslimischen	Gottesbild	rele-

vant	sind.	Zum	einen	wird	es	dabei	um	die	für	die	Trinitätstheologie	wichtige	Un-

terscheidung	 der	 Bedeutung	 der	 Begriffe	Natur	 und	Person	 gehen,	 zum	 anderen	

um	die	göttlichen	Attribute	des	Zeugens	und	des	Herrschens,	die	dem	Aufweis	einer	

notwendigen	 trinitarischen	Struktur	 in	Gott	dienen.	 In	der	Tat	 ist	die	 (Trinitäts-)	

Theologie	Abū	Qurrahs	auch	grundsätzlich	beachtenswert	und	sicher	wird	hier	nur	

eine	 sehr	 kleine	Auswahl	 an	Thesen	betrachtet.	Allerdings	würde	 eine	 ausführli-

chere	Beschäftigung	mit	 seinen	 theologischen	Positionen	den	Rahmen	dieser	Ar-

beit	sprengen	und	auch	an	der	ursprünglichen	Fragestellung	–	dem	Gespräch	neu-

erer	Ansätze	der	Trinitätstheologie	mit	dem	Islam	–	vorbeizielen.194	Die	hier	aus-

gewählten	 Schwerpunkte	 fokussieren	 sich	 darauf,	 Querverbindungen	 zwischen	

theologischen	Ansätzen	aus	den	ersten	Zeiten	des	christlich-islamischen	Dialogs	zu	

gegenwärtigen	Ansätzen	herzustellen.	

	

3.2.1.2.1 Person	und	Natur	

Einen	 ersten	 Ansatzpunkt	 in	 der	 Auseinandersetzung	 um	 die	 Begründung	 der	

Trinitätstheologie	stellt	für	Abū	Qurrah	die	Unterscheidung	der	Begriffe	Natur	und	

Person	dar.	Diese	arbeitet	er	im	Traktat	„Über	die	Trinität“	sehr	gründlich	heraus.	

So	stellt	er	dar,	dass	es	zum	einen	Namen	gibt,	die	die	Natur	angehen,	wie	bspw.	

																																																								
193		Alle	 genannten	 Traktate	 sind	 sowohl	 in	 deutscher	 als	 auch	 in	 englischer	 Sprache	 zugänglich.	
	 Deutsche	 Übersetzung	 nach:	 GRAF,	 Die	 arabischen	 Schriften	 des	 Theodor	 Abu	 Qurra,	 Bischofs	
	 von	Haran	(ca.	740	–	820).		
	 Englische	Übersetzung	 nach:	 LAMOREAUX,	 Theodore	 Abu	Qurrah	 (Library	 of	 the	 Christian	 East	
	 Vol.	1).	
194		An	dieser	Stelle	sei	bspw.	verwiesen	auf	NAJIB	GEORGE	AWAD,	Orthodoxy	in	Arabic	Terms.	A	Study	
	 of	 Theodore	 Abu	Qurrah’s	 Theology	 in	 its	 Islamic	 Context	 (Judaism,	 Christianity,	 and	 Islam	–	
	 Tension,	Transmission,	Transformation	Vol.	3),	Boston/Berlin	2015.		



	 59	

Mensch,	 Pferd,	 Stier	 etc.195	Zum	 anderen	 werden	 hiervon	 Namen	 unterschieden,	

die	einer	Person	direkt	zugeordnet	werden	müssen,	wie	bspw.	Petrus,	Paulus	und	

Johannes.	

„Wenn	du	aber	mehrere	Personen	zählen	willst,	welche	nur	eine	Natur	haben,	so	darfst	du	die	
Zahl	nicht	auf	den	Namen	anwenden,	welcher	die	Natur	bezeichnet,	sonst	gibst	du	den	Perso-
nen	verschiedene	Naturen.	[...]	Ebenso	sind	der	Vater	und	der	Sohn	und	der	Heilige	Geist	drei	
Personen,	welche	eine	einzige	Natur	haben:	 ihre	Natur	 ist	Gott.	Wenn	du	 sie	 aber	 zählst,	 so	
darfst	du	nicht	die	Zahl	auf	den	Namen	‚Gott’	anwenden,	welcher	der	Name	der	Natur	ist,	sonst	
machst	du	ihre	einzige	Natur,	welche	der	Name	‚Gott’	anzeigt,	zu	verschiedenen	Naturen	und	
begehst	(damit)	offenbar	Sünde.“196	

Damit	kann	eine	numerische	Vielfalt	nicht	auf	einen	Namen	bezogen	werden,	der	

die	 Natur	 meint,	 sondern	 nur	 auf	 die	 Namen,	 die	 einzelne	 Personen	 benennen:	

„The	 fundamental	 difference	 between	 the	 two	 categories	 is	 that	 number	may	be	

predicated	 of	 person	 but	 not	 of	 nature.“197	Die	 Namen	 Vater,	 Sohn	 und	Heiliger	

Geist,	wie	auch	Petrus,	Paulus	und	Johannes,	beziehen	sich	so	auf	die	Person,	nicht	

auf	die	Natur.	Der	Name	Gott	ist	jedoch	streng	auf	die	Natur	anzuwenden,	die	eine	

einfache	 ist.	198	Diese	Analogie	wurde	 in	ähnlicher	Weise	auch	schon	von	Basilius	

von	Caesarea	aufgegriffen,	wie	wir	in	Kapitel	2.2	sehen	konnten.	Auch	Basilius	von	

Caesarea	versuchte	 zunächst	ausgehend	von	der	Differenzierung	von	Wesen	und	

Namen	 eine	 Differenzierung	 zwischen	 ousia	 und	 hypostasis	 zu	 erarbeiten.	 Aller-

dings	stellt	sich	bei	der	Verwendung	dieser	Analogie	die	Frage,	inwiefern	sie	wirk-

lich	geeignet	 ist,	auf	das	Wesen	Gottes	übertragen	zu	werden.	Petrus,	Paulus	und	

Johannes	sind	–	auch	wenn	sie	sich	zwar	alle	die	Menschennatur	teilen	–	dennoch	

drei	eigenständige	Menschen.	Auf	Gott	übertragen	hieße	das,	dass	Vater,	Sohn	und	

																																																								
195		Vgl.	Drittes	Mimar	Über	die	Trinität.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	
	 des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	144.		
196		Vgl.	Drittes	Mimar	Über	die	Trinität.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	
	 des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	145.	
197		Vgl.	dazu	SARA	LEILA	HUSSEINI,	Early	Christian-Muslim	debate	on	the	Unity	of	God.	Three	Christian	
	 scholars	 and	 their	 engagement	 with	 Islamic	 thought	 (9th	 century	 C.E.)	 (History	 of	 Christian-
	 Muslim	Relations	21),	Leiden	2014,	61.		
	 Husseini	zeigt	hier	den	Querverweis	zur	aristotelischen	Argumentation	auf:	„Aristotle	identified	
	 five	types	of	unity	whereby	something	could	be	indivisible	(and	therefore	one)	 in	one	respect,	
	 and	at	the	same	time	divisible	(and	therefore	many)	in	another	respect.	His	categories	included;	
	 one	by	accident,	one	by	continuity,	unity	of	substratum,	unity	of	genus	and	unity	of	species.	For	
	 Aristotle,	it	seems,	the	latter	three	categories	were	to	some	degree	interchangeable	and	it	is	the	
	 ‚unity	 of	 species’	 which	 most	 Christian	 philosophers	 seemed	 to	 accept	 as	 most	 suitable.	 The	
	 ‚unity	of	species’	allowed	that	two	individuals	of	the	same	species	could	be	described	as	one	in	
	 the	sense	that	they	are	both	‚humans’	for	example.	The	example	Aristotle	gave	ist	hat	of	Socrates	
	 and	Plato	being	described	as	one	category,	that	of	‚rational	animal’.“	
198		Vgl.	dazu	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	69:	„Thus	wie	see	
	 that	Abu	Qurrah	makes	a	conceptual	distinction	not	only	between	person	and	nature,	but	also	
	 between	different	types	of	names	as	they	are	applied	to	beings,	with	number	being	applicable	to	
	 the	 ‚logical	 name’	 –	 the	 name	 that	 is	 be	 used	 in	 an	 ontological	 taxonomy	 –	 but	 not	 being	
	 applicable	to	the	particular,	nonlogical	name.“	



	 60	

Geist	 jeweils	 Anteil	 an	 der	 Natur	 Gottes	 haben,	 aber	 dennoch	 als	 eigenständige	

Gottheiten	 gedacht	 werden	 müssten,	 was	 einer	 Preisgabe	 des	 Monotheismus	

gleichkäme.		

Zur	 Veranschaulichung	 der	 Unterscheidung	 von	 Person	 und	 Natur	 greift	 Abū	

Qurrah	zwei	weitere	Analogien	auf:	Zum	einen	die	schon	von	Dionysius	Areopagita	

angeführte	Analogie	des	Vaters,	Sohnes	und	Heiligen	Geistes	mit	drei	Lampen,	die	

in	 einem	 dunklen	 Zimmer	 leuchten.	 „Das	 Licht	 einer	 jeden	 derselben	 verbreitet	

sich	im	ganzem	Zimmer,	wenn	auch	dein	Auge	nicht	den	Lichtschein	der	einen	vom	

Lichtschein	der	anderen	und	das	Licht	aller	zusammen	vom	Licht	einer	jeden	ein-

zelnen	 unterscheiden	 kann.“199	Aber	 auch	 hier	 stellt	 sich	 die	 Frage,	wie	wirklich	

eine	Einheit	zu	denken	ist.	Die	drei	Lampen	sind	schließlich	verschiedene	Entitä-

ten,	 die	 gemeinsam	handeln.	 Auf	 die	 Trinitätstheologie	 übertragen,	wären	Vater,	

Sohn	und	Geist	in	diesem	Sinne	wieder	drei	Gottheiten,	die	zwar	gemeinsam	han-

deln,	aber	kein	gemeinsames	Wesen	aufweisen	können.	

Zum	 anderen	 greift	 Abū	 Qurrah	 auf	 die	 ursprünglich	 von	 Gregor	 von	 Nyssa	

stammende	Gold-Analogie	zurück:		

„In	deinen	Händen	liegen	drei	Stücke	aus	reinem	Gold.	Da	sagst	du	nun,	ein	jedes	der	drei	Stü-
cke	sei	ganz	Gold;	du	sagt	nicht,	die	drei	(Stücke)	seien	drei	Gold	(Pl.),	sondern	nur	ein	Gold.	
Wenn	dies	aber	so	ist,	dann	hat	auch	der	Vater	und	der	Sohn	und	der	Heilige	Geist	das	voraus,	
daß	die	Zahl	nicht	 auf	den	Namen	 ihrer	Natur	 anzuwenden	 ist,	 und	daß	man	nicht	 sagt,	 sie	
seien	drei	Götter.“200	

Durch	 die	 Verwendung	 des	 Person-Begriffs	 bezieht	 Abū	 Qurrah	 zumindest	

scheinbar	eine	 Individualität	 in	das	Wesen	Gottes	ein,	die	es	 schwer	macht,	 voll-

kommene	Einheit	zu	denken.	Zumindest	legt	der	Begriff	der	Person	es	nahe,	in	die-

se	Richtung	zu	denken	und	so	drei	eigenständige	„Instanzen“	in	Gott	zu	denken	–	

doch	gerade	dies	wollte	der	Personbegriff	in	seiner	ursprünglichsten	Verwendung	

eben	 nicht.201	In	 gewisser	 Weise	 versucht	 Abū	 Qurrah	 diese	 Gefahr	 dadurch	 zu	

überwinden,	 indem	er	 von	den	 „Namen“	der	Personen	und	der	Natur	 spricht,	 so	

dass	man	vermuten	kann,	 er	wolle	hier	auch	auf	die	begriffliche	und	 funktionale	

Unterscheidung	 der	 Begriffe	 Person	 und	 Natur	 hinaus	 –	 in	 dem	 Sinne,	 dass	 die	

																																																								
199		Vgl.	Drittes	Mimar	Über	die	Trinität.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	
	 des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	147.			
200		Drittes	Mimar	Über	die	Trinität.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	
	 Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	148.	
201		Vgl.	dazu	die	dogmengeschichtliche	Herleitung	in	Kap.	1.		



	 61	

„Namen“	Vater,	Sohn	und	Geist	anders	funktionieren	als	der	„Name“	Gott.	Der	Name	

Gott,	sofern	er	sich	ja	auf	die	Natur	und	damit	auf	das	eine	Wesen	Gottes	bezieht,	

ist	numerisch	einer,	die	Namen	Vater,	Sohn	und	Geist	hingegen	beziehen	sich	dann	

auf	die	heilsgeschichtlichen	„Seinsweisen“	Gottes	und	sind	damit	drei.		

So	 zeigt	 sich	 hier	 ein,	 wenn	 auch	 nicht	 überzeugender,	 Versuch	 Abu	 Qurrahs,	

durch	 eine	 begriffliche	 Unterscheidung	 von	 Person	 und	 Natur	 eine	 trinitarische	

Struktur	in	Gott	zu	begründen.	Einen	ähnlichen	Versuch	hatten	wir	schon	bei	Basi-

lius	von	Caesarea	 im	Kontext	der	kappadokischen	Trinitätstehologie	gesehen,	 al-

lerdings	entwickelte	Basilius	an	dieser	Stelle	aus	dieser	begrifflichen	Differenzie-

rung	die	Unterscheidung	von	ousia	und	hypostasis.	

3.2.1.2.2 Zeugung	als	göttliches	Attribut?	

Ein	weiterer	Argumentationsstrang	Abū	Qurrahs	 setzt	 sich	mit	der	Frage	nach	

der	Zeugung	des	Sohnes	Gottes	und	damit	mit	einer	auf	den	ersten	Blick	christolo-

gischen	Fragestellung	auseinander.	Für	diesen	Kontext	ist	sie	dennoch	bedeutsam,	

weil	 vor	 allem	 im	 Hinblick	 auf	 die	 muslimische	 Kritik	 an	 trinitätstheologischen	

Ansätzen	 christologische	 Fragestellungen	 immer	 wieder	 im	 Zentrum	 stehen.	

Pneumatologische	 Fragestellungen	werden	 von	Abū	Qurrah	 hingegen	 so	 gut	wie	

nicht	berücksichtigt.		

Wie	 schon	 zur	 Veranschaulichung	 der	 Unterscheidung	 von	 Person	 und	 Natur	

verwendet	 Abū	 Qurrah	 auch	 im	 Zusammenhang	 mit	 der	 Erkenntnis	 der	 Eigen-

schaften	 Gottes	 Analogien.202	Nach	 Abū	 Qurrah	 ist	 Erkenntnis	 zunächst	 einmal	

über	vier	Wege	möglich:	„Ein	jedes	Ding	wird	nur	erkannt	entweder	durch	Augen-

schein	 oder	mittels	 einer	 Spur	 oder	mittels	 einer	 Ähnlichkeit	 oder	mittels	 eines	

Gegenteils“203.	 In	Bezug	 auf	die	Gotteserkenntnis	 schließt	 sich	die	 erste	Möglich-

																																																								
202		Vgl.	auch	HUSSEINI,	Early	Christian-Muslim	debate	on	the	Unity	of	God,	61.		
	 „The	use	of	analogy	in	describing	the	nature	of	God	is	an	interesting	phenomenon	in	Christian	
	 Arabic	texts	of	this	period.	In	some	ways,	 it	 is	very	unremarkable,	as	Christians	are	told	in	the	
	 very	first	book	of	the	Bible	that	 ‚God	created	man	in	His	own	image’	(Gen.	1:27),	thus	allowing	
	 some	 link	 between	 God	 an	 his	 creation.	 Trinitarian	 analogies	 are	 a	 very	 traditional	 Christian	
	 tool,	 found	 in	 the	 earliest	 Christian	 works	 concerning	 the	 Trinity.	 They	 were	 frequently	
	 employed	by	 the	Cappadocian	Fathers,	who	had	much	 to	do	with	developing	and	 refining	 the	
	 doctrine	 into	 its	 widely	 accepted	 form.	 They	 were	 also	 a	 source	 of	 influence	 for	 John	 of	 Da-
	 mascus,	and	therefore	almost	certainly	for	Abū	Qurra	too.“	Ebd.	63.		
203		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	160.	



	 62	

keit	direkt	aus,	damit	bleiben	die	Wege	zwei,	drei	und	vier.204	Zentral	für	Abū	Qur-

rahs	Argumentationslinie	ist	aber	vor	allem	der	Ausgang	von	der	Ähnlichkeit	zwi-

schen	Gott	und	seinen	Geschöpfen.	Abū	Qurrah	geht	im	Weiteren	nämlich	von	der	

Frage	aus,	ob	es	diese	Ähnlichkeiten	gibt,	die	sowohl	vom	Menschen	als	auch	von	

Gott	ausgesagt	werden	und	kommt	zu	folgenden	Aussagen:		

„Ein	 jeder	 sagt,	Gott	 ist	 lebendig,	hörend,	 sehend,	weise,	mächtig,	 gerecht,	 gütig,	und	was	es	
dergleichen	 gibt.	 Dieses	 alles	 sehen	wir	 aber	 in	 uns	 und	 bei	 uns.	Wenn	 nichts	 von	 den	 Ge-
schöpfen	in	irgendeinem	Zustande	Gott	ähnlich	wäre,	so	könnte	gar	keine	einzige	Eigenschaft	
auf	ihn	und	auf	uns	angewendet	werden.“205		

Nicht	zufällig	werden	an	dieser	Stelle	Eigenschaften	aufgegriffen,	mit	denen	auch	

der	Koran	und	 insbesondere	die	aš’aritische	Attributenlehre	Gott	beschreibt	und	

die	Muslime	als	wichtige	Eigenschaften	Gottes	betonen:	Leben,	Macht,	Wille,	Wis-

sen,	Rede,	Hören	und	Sehen.	Abū	Qurrah	baut	hier	 sehr	bewusst	 eine	Brücke	 zu	

den	muslimischen	Argumentationslinien	in	Bezug	auf	die	Attribute	Gottes,	da	seine	

muslimischen	Gesprächspartner	an	dieser	Stelle	nur	schwerlich	seiner	Argumenta-

tion	nicht	 folgen	können,	denn	das	hieße,	 sich	 letztlich	gegen	den	Koran	und	die	

eigene	Tradition	selbst	zu	wenden.206		

Die	 Erkenntnis	 Gottes	 ist	 also	 durch	 den	 Verweis	 des	 Geschöpfes	 auf	 seinen	

Schöpfer	in	Bezug	auf	gemeinsam	ausgesagte	Eigenschaften	möglich.	„Gott	hat	sein	

Wesen	 nicht	 durch	 etwas	 Außergeschöpfliches	 zu	 erkennen	 gegeben,	weil	 unser	

Verstand	dies	nicht	zu	fassen	vermöchte,	sondern	er	läßt	vielmehr	die	Schöpfung	

Wegweiser	zu	ihm	sein.	Die	Geschöpfe	sind	das	Abbild	und	Spiegelbild	Gottes.“207	

So	schreibt	Abū	Qurrah	selbst:		

„Wir	erkennen	Gott	nur	entweder	daraus,	daß	er	sich	selbst	uns	beschrieben	hat,	oder	daraus,	
daß	wir	 zu	 ihm	mittels	 seiner	 Geschöpfe	 gelangen,	 über	welche	 unser	 Verstand	 reflektiert.	
Aber	 aus	 beiden	 Behauptungen	 ergibt	 sich	 ohne	 Zweifel	 die	 Schlußfolgerung,	 daß	 die	 Ge-
schöpfe	Gott	in	irgendeinem	Zustande	ähnlich	sind.	Denn	wenn	Gott	selbst	sich	uns	beschrie-
ben	hätte	mit	etwas,	wovon	wir	nicht	sehen,	daß	es	 ihm	ähnlich	 ist,	so	gäbe	es	 für	seine	Be-
schreibung	(seiner	Eigenschaften)	keinen	Platz	in	unserem	Verstande.“208		

																																																								
204		In	diesem	Zusammenhang	 führt	Abu	Qurrah	auch	einen	kosmologischen	Gottesbeweis	an,	der	
	 Gott	als	Erstursache	sieht:	Viertes	Mimar	Über	die	Erkenntnis	Gottes.	Nach	der	Übersetzung	von	
	 GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	162.	
205		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	163.	
206		Vgl.	dazu	auch	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	73:		„As	such,	
	 it	 would	 be	 very	 difficult	 for	 any	 Muslim	 reader	 to	 object	 to	 the	 assertion	 that	 these	 are	
	 attributes	that	can	be	predicated	of	both	God	and	human	beings.“		
207		GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	30.		
208		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	163.	



	 63	

Damit	sind	die	Eigenschaften,	die	von	Menschen	ausgesagt	werden,	ursprünglich	

aufgehoben	in	den	Eigenschaften	Gottes	und	ihnen	dementsprechend	ähnlich.		

Die	Analogie	des	Spiegelbildes	greift	Abū	Qurrah	nicht	nur	im	Traktat	IV	zur	Er-

kenntnis	Gottes	und	die	Existenz	des	Sohnes	Gottes	 auf,	 sondern	 in	noch	ausführli-

cherer	 Weise	 im	 Traktat	 Über	 die	 Existenz	 des	 Schöpfers	 und	 die	 wahre	 Religion	

(Theologus	Autodidactus).		

„While	God	is	unseen,	through	the	likeness	of	our	own	nature’s	virtues,	notwithstanding	that	
God	trancends	and	is	contrary	to	our	nature,	our	minds	can	see	both	Him	and	the	attributes	
according	to	which	He	is	to	be	worshipped.	[…]	We	cannot	see	our	own	face	as	it	is	in	reality,	
but	only	through	its	 likeness.	Take,	 for	 instance,	the	man	who	looks	in	a	mirror	and	sees	his	
face	from	the	likeness	in	it.	When	he	does	this,	it	is	clear	that	he,	through	its	likeness,	has	seen	
something	unseen	along	with	all	its	attributes.“209	

	

Das	Prinzip	der	Ähnlichkeiten	genügt	 jedoch	nicht	allein.	Andersherum	gilt	na-

türlich	auch	bei	der	Verwendung	von	Analogien,	dass	 „[a]lle	von	den	Geschöpfen	

hergenommenen	 Eigenschaften	 [...],	 welche	 im	Wesen	 Gottes	 bejaht	werden,	 [...]	

mit	ihren	Unvollkommenheiten	in	ihm	wieder	verneint	werden“210	müssen.	Dieser	

Aspekt	ist	im	Kontext	des	Gesprächs	mit	dem	Islam	sehr	bedeutsam.	Muslime	be-

tonen	in	besonderer	Weise	die	Einzigkeit	und	Unvergleichbarkeit	Gottes.	Dadurch,	

dass	Analogien	nur	in	mittelbarer	Weise	auf	Gott	verweisen,	ist	dieser	letzten	Un-

vergleichbarkeit	 Gottes	 Rechnung	 getragen,	 so	 dass	 es	 hier	 nicht	 darum	 gehen	

kann,	anthropomorphe	Aussagen	zu	formulieren;	vielmehr	sind	sich	gerade	diese	

Analogien	immer	der	nur	mittelbaren	Bezugnahme	bewusst.		

Die	 interessante	Wendung	 in	dem	Gebrauch	von	Analogien	besteht	nun	 in	der	

Tatsache,	 dass	 Abū	 Qurrah	 gerade	 mit	 der	 Ähnlichkeit	 der	 göttlichen	 und	 der	

menschlichen	 Attribute	 die	 Zeugung	 des	 innertrinitarischen	 Sohnes	 begründet,	

welche	 einen	 zentralen	 Punkt	 der	muslimischen	 Kritik	 an	 der	 Trinitätstheologie	

darstellt.211	So	heißt	es	in	verschiedenen	Stellen	im	Koran:	

	
																																																								

209		THEODORE	ABU	QURRAH,	Theologus	 autodidactus.	Übers.	 nach:	 LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurra,	
	 73f.	
210		GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	30.	
211		Vgl.	 dazu	RICKS,	 Early	Arabic	 Christian	Contributions	 to	Trinitarian	Theology,	 75f:	 „Having	 es-
	 tablished	his	argument	on	common	terminological	ground	with	Muslims,	Abū	Qurrah	now	turns	
	 his	argument	rather	abruptly	to	the	attribute	that	the	Qur’ānic	text	most	emphatically	denies	of	
	 God,	the	power	of	begetting.	Whereas	the	attributes	mentionet	up	to	this	point	–	existence,	life,	
	 and	knowledge	–	are	not	only	obvious	common	ground	but	also	readily	supported	by	Qur’ānic	
	 language,	begetting	 is	explicity	denied	as	a	divine	attribute,	and	 is	even	associated	specifically	
	 with	weakness	or	defect	in	the	Qur’ānic	text.“	



	 64	

Sure	6,	101:	

Der	Schöpfer	der	Himmel	und	der	Erde,	woher	soll	Er	ein	Kind	haben,	wo	Er	doch	keine	Ge-
fährtin	hat	und	Er	(sonst)	alles	erschaffen	hat?	Und	Er	weiß	über	alle	Dinge	Bescheid.	

Sure	17,111:	

Und	sprich:	Lob	sei	Gott,	der	sich	kein	Kind	genommen	hat,	und	der	keinen	Teilhaber	an	der	
Königsherrschaft	 hat	 und	 keinen	 Freund	 als	 Helfer	 aus	 der	 Erniedrigung!	 Und	 rühme	 mit	
Nachdruck	seine	Größe.		

Sure	23,91f:	

Gott	hat	sich	kein	Kind	genommen.	Und	es	gibt	keinen	Gott	neben	Ihm,	sonst	würde	jeder	Gott	
das	wegnehmen,	was	er	geschaffen	hat,	und	die	einen	von	ihnen	würden	sich	den	anderen	ge-
genüber	überheblich	zeigen.	Preis	 sei	Gott,	 (der	erhaben	 ist)	über	das,	was	sie	da	schildern,	
der	über	das	Unsichtbare	und	das	Offenbare	Bescheid	weiß!	Erhaben	ist	Er	über	das,	was	sie	
(Ihm)	beigesellen.	

Sure	72,	3	

„Und	ergaben	ist	die	Majestät	unseres	Herrn.	Er	hat	sich	weder	eine	Gefährtin	noch	ein	Kind	
genommen“		

Sure	112,	1-4:		

„Im	Namen	Gottes,	des	Erbarmers,	des	Barmherzigen.	Sprich:	Er	ist	Gott,	ein	Einziger,	Gott	der	
Undurchdringliche.	Er	hat	nicht	gezeugt,	und	er	ist	nicht	gezeugt	worden,	und	niemand	ist	Ihm	
ebenbürtig.“	

Auf	diese	Einwände	gegen	die	Vorstellung	einer	biologischen	Zeugung,	 auf	das	

der	koranisch	verwendete	Begriff	walada	abzuzielen	scheint,	kann	man	natürlich	

antworten,	 dass	der	Begriff	 der	Zeugung	 innertrinitarisch	 lediglich	der	Beschrei-

bung	der	innergöttlichen	Relation	zwischen	Vater	und	Sohn	dient	und	die	Einheit	

in	Verschiedenheit	betonen	soll.	Abū	Qurrah	geht	an	dieser	Stelle	aber	anders	vor.	

Er	 versteht	das	Zeugen	als	 ein	Attribut,	welches	 sowohl	Gott	 als	 auch	dem	Men-

schen	zugeschrieben	werden	muss.	Wenn	nämlich	Gott,	der	Vater,	nicht	die	Fähig-

keit	besäße,	einen	ihm	wesensgleichen	Sohn	zu	zeugen,	wäre	dies	als	Unvollkom-

menheit	 zu	bewerten,	was	dem	Wesen	Gottes	widerspräche.	Hier	würde	man	al-

lerdings	muslimisch	sicher	antworten,	dass	auch	Gott	nichts	 logisch	Unmögliches	

realisieren	kann.		

Allerdings	wird	hier	auch	die	Bedeutung	der	Spiegel-Analogie	für	die	Argumen-

tation	Abū	Qurrahs	deutlich:	

„Thus	is	why	it	is	so	important	to	note	that	Abū	Qurrah’s	mirror	analogy	necessitates	an	anal-
ogous	divine	attribute	in	order	for	a	human	attribute	to	exist	at	all.	His	reader	has	been	led	to	



	 65	

affirm	divine	attributes	supported	by	the	Qur’ān,	and	then	to	affirm	that	these	attributes	are	
mere	reflections.“212		

Durch	die	Spiegel-Analogie	konnte	er	aufzeigen,	dass	jede	menschliche	Fähigkeit	

einen	 Ursprung	 in	 Gott	 haben	muss.	 Wenn	man	 diesen	 Punkt	 nun	 weiterdenkt,	

hieße	es	nämlich	im	Umkehrschluss,	dass	es	eine	Überlegenheit	des	Menschen	dar-

stellen	würde,	wenn	nur	er	zeugen	könne	und	nicht	Gott.		

„Sagst	du,	daß	Gott	etwas	erzeugen	könne,	so	wie	er	ist,	oder	daß	er	es	nicht	könne?	Wenn	du	
meinst,	Gott	könne	nicht	etwas	erzeugen,	das	so	ist	wie	er,	so	führst	du	in	Gott	die	größte	Un-
vollkommenheit	ein,	indem	du	zugibst,	daß	von	uns	einer	etwas	sich	Gleiches	erzeugen	könne,	
und	vorgibst,	daß	Gott	einen	solchen	Vorzug	nicht	vermöge,	den	wir	vermögen.“213	

Es	 gibt	 lediglich	drei	Gründe,	 aus	denen	Gott	 auf	 diese	Zeugung	des	 Sohnes	 ver-

zichten	könnte:		

„entweder	 infolge	 von	Ermüdung,	welche	 ihn	 in	 der	 Erzeugung	überkommt,	 indem	er	 dann	
dieselbe	unterläßt	und	 schwach	wird,	oder	weil	 er	 aus	Eifersucht	nicht	 etwas	will,	was	 ihm	
ebenbürtig	ist,	oder	weil	in	ihm	zwar	eine	Kraft	dazu	ist,	die	er	aber	nicht	kennt	und	aus	Un-
kenntnis	nicht	zu	gebrauchen	fähig	ist.“214	

Alle	drei	Annahmen	sind	natürlich	 in	Bezug	auf	die	Vollkommenheit	Gottes	nicht	

durchzuhalten,	so	dass	schließlich	gelten	muss,	dass	Gott	einen	Sohn	erzeugt	hat,	

„der	ihm	ohne	Zweifel	ebenbürtig	ist.“215		

So	 bleiben	 den	muslimischen	 Adressaten	 Abū	 Qurrahs	 letztlich	 nur	 drei	Mög-

lichkeiten	 auf	 diese	Herleitung	der	Analogie	 zur	 Zeugung	des	 innertrinitarischen	

Sohnes	zu	reagieren:	

Entweder	(1)	man	sieht	Zeugung	nicht	als	göttliches	Attribut	–	dann	hätte	aller-

dings	die	menschliche	Eigenschaft	des	Zeugens	keinen	göttlichen	Ursprung;	oder	

(2)	man	nimmt	die	Zeugung	als	göttliches	Attribut	an,	was	dann	aber	den	korani-

schen	 Stellen	 widersprechen	 würde;	 oder	 (3)	 man	 nimmt	 die	 Zeugung	 zwar	 als	

göttliches	Attribut	an,	deutet	aber	die	koranischen	Stellen	so	um,	dass	sie	der	Ar-

gumentation	nicht	widersprechen.216	Abū	Qurrah	selbst	favorisiert	die	dritte	Vari-

ante.	 Im	 Traktat	 VIII	Über	 den	 Tod	 Christi	 stellt	 er	 heraus,	 dass	 sich	 widerspre-
																																																								

212		Vgl.	dazu	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	76.		
213		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	166.	
214		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),166.	
215		Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),166.	
	 „Was	 aber	 Gott	 –	 den	 Allerhöchsten!	 –	 anlangt,	 so	 ist	 er	 durchaus	 nicht	 unfähig,	 etwas	 sich	
	 Gleiches	zu	erzeugen,	noch	ist	er	in	sich	darüber	unwissend,	daß	er	etwas	sich	Gleiches	erzeu-
	 gen	kann,	noch	ist	er	etwa	unwillens,	etwas	sich	Gleiches	zu	erzeugen,	damit	ihm	nicht	die	oben	
	 erwähnten	Mängel	inhärieren,	und	er	braucht	nichts	anderes,	um	zu	erzeugen.“	Ebd.,	167.		
216		Vgl.	dazu	RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	76.	



	 66	

chende	Eigenschaften	 in	verschiedenen	Kontexten	unter	verschiedenen	Gesichts-

punkten	unterschiedlich	gedeutet	werden	können:		

„Nun	trifft	sich	aber,	daß	die	Dinge,	auch	jedes	für	sich	allein	gestellt,	nach	ihren	(verschiede-
nen)	Gesichtspunkten	in	sich	einen	Widerspruch	tragen.	So	findest	du	in	einem	Lehrsatz	der	
Leute	 der	Wahrheit	 einen	Widerspruch,	 indem	 du	 siehst,	 wie	 sie	 sahen	 ‚ja’,	 und	 doch	 auch	
‚nein’	bei	einer	und	derselben	Sache.	Ihr	Verstand	betrachtet	nämlich	aufmerksam	die	Dinge,	
trennt	ihre	Gesichtspunkte	auseinander	und	stellt	 jeden	einzeln,	um	ihn	zu	beschauen,	greift	
dann	das,	was	für	ihn	eine	Eigenschaft	in	irgendeiner	Beziehung	ist,	heraus	und	belegt	ihn	mit	
dieser	Eigenschaft;	alsdann	greift	er	eine	(solche)	Eigenschaft	heraus,	welche	der	ersteren	in	
einer	anderen	Beziehung	entgegengesetzt	 ist	und	behandelt	 sie	 in	der	Weise,	daß	er	sie	mit	
der	ersteren	 in	Beziehung	setzt	und	nicht	beiseite	 läßt,	 sondern	die	eine	Eigenschaft	auf	die	
entgegengesetzte	zurückführt	und	mit	ihr	in	Zusammenhang	bringt	und	sie	die	Erkenntnis	der	
Wahrheit	der	Dinge	zusammenhält	und	alle	ihre	Eigenschaften	vereinigt.“217	

Diese	Argumentationsfigur	hilft	ihm	auch	an	dieser	Stelle	weiter,	wenn	er	das	At-

tribut	der	Zeugung	auf	verschiedene	Weise	in	Bezug	auf	Gott	und	in	Bezug	auf	den	

Menschen	gedeutet	wissen	will.	Somit	können	nämlich	die	Suren	des	Korans,	die	

die	Zeugung	als	Attribut	Gottes	verneinen,	so	verstanden	werden,	dass	sie	sich	auf	

das	Verständnis	menschlicher	Zeugung	berufen.	Bei	Gott	meint	dann	Zeugung	et-

was	deutlich	anderes	als	beim	Menschen.		

„So,	following	Abu	Qurrah’s	principle	about	the	predication	of	attributes,	begetting	may	be	af-
firmed	of	God	insofar	as	his	being	the	origin	of	a	Son	of	like	nature	with	himself,	while	it	may	
be	 denied	 of	 him	 insofar	 as	 ‚begetting’	 connotes	 cooperation	 with	 a	 partner,	 a	 process	 of	
growth	or	development,	or	precedence	in	time.“218		

Die	Nachteile	des	Menschen	in	Bezug	auf	die	Zeugung	liegen	dementsprechend	

darin,	dass	er	 immer	notwendigerweise	auf	einen	Partner	und	auf	eine	Form	der	

Entwicklung	und	des	Wachstums	angewiesen	ist.		

Abū	Qurrah	greift	in	diesem	Kontext	auch	die	Frage	nach	der	zeitlichen	Vorran-

gigkeit	 des	 Vaters	 vor	 dem	 Sohne	 und	 die	 Frage	 danach,	warum	Gott	 nur	 einen	

Sohn	und	nicht	mehrere	Söhne	gezeugt	habe,	auf.	Der	Gedanke,	dass	der	Vater	zeit-

lich	vor	dem	Sohn	existiert	haben	muss,	 ist	auszuschließen,	da	in	Gott	keine	Zeit-

lichkeit	existiert,	weil	diese	eine	Unvollkommenheit	darstellen	würde.219		

„Was	aber	Gott	–	den	Allerhöchsten!	–	anbelangt,	so	ist	er	durchaus	nicht	unfähig,	etwas	sich	
Gleiches	zu	erzeugen,	noch	ist	er	in	sich	darüber	unwissend,	daß	er	etwas	sich	Gleiches	erzeu-

																																																								
217		Achtes	Mimar	Über	den	Tod	Christi.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	
	 des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),198f.	
218		RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	77.		
219		„Du	mußt	dich	aber	erinnern,	daß	wir	mit	Notwendigkeit	darin	übereinstimmten,	daß	wir	Gott	
	 Auszeichnungen	beiliegen,	die	wir	haben,	und	daß	wir	unsere	Unvollkommenheiten	von	ihm	ne-
	 gieren,	weil	sie	seinem	einzig	majestätischen	Wesen	entgegen	sind.	Die	Vorzeitlichkeit	des	Va-
	 ters	gegenüber	dem	Sohne	ist	eine	Unvollkommenheit	der	Natur	des	Erzeugers	bei	uns.“	Viertes	
	 Mimar	Über	die	Erkenntnis	Gottes.	Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	
	 Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	166f.	



	 67	

gen	 kann,	 noch	 ist	 er	 etwa	 unwillens,	 etwas	 sich	Gleiches	 zu	 erzeugen,	 damit	 ihm	nicht	 die	
oben	erwähnten	Mängel	inhärieren,	und	er	braucht	nichts	anderes,	um	zu	erzeugen	Zwischen	
seinem	Willen	und	dem,	daß	das	 ist,	was	er	will,	 ist	bloß	ein	Augenblick.	Sonst	wäre	dies	an	
ihm	eine	Schwäche	und	Unfähigkeit	in	seinem	Wesen.	Gott	hat	also	unzweifelhaft	erzeugt,	oh-
ne	daß	Gott	früher	da	ist	als	der	von	ihm	Erzeugte.“220	

Wie	diese	Gleichzeitigkeit	zu	denken	sein	könnte,	bleibt	Abū	Qurrah	dem	Leser	

schuldig.	An	dieser	Stelle	könnte	Bernhard	Nitsches	Ansatz	eines	schon	prätempo-

ral	 zueinander	 vermittelten	 Kommerziums	 dreier	 Freiheiten	 weiterführen,	 der	

noch	eigens	zu	thematisieren	sein	wird	(vgl.	Kap.	4.2.3).	

Im	Zusammenhang	mit	der	Frage	nach	einer	möglichen	Mehrfachinstantiierung	

Gottes	stellt	Abū	Qurrah	heraus:	„Du	sagst	jedoch,	Leugner	des	Gottessohnes:	Was	

ist	denn	mit	Gott,	daß	er	nur	einen	Sohn	erzeugte?“221	Wäre	es	denn	nicht	auch	als	

ein	göttliches	Defizit	 zu	werten,	dass	Gott,	wenn	er	doch	zeugen	kann,	nur	einen	

einzigen	 Sohn	 gezeugt	 hat?	 Auch	 hier	 gibt	 er	wieder	 verschiedene	 Antwortmög-

lichkeiten	 zur	Auswahl:	 Entweder	Gott	 hat	 nur	 einen	 Sohn	 oder	 er	 hat	mehr	 als	

einen	Sohn	gezeugt.	Wenn	er	mehr	als	einen	Sohn	gezeugt	hätte,	 „so	 ist	der	eine	

Sohn	 unvollkommen,	 denn	 er	 genügte	 dann	 nicht,	 um	 dem	 Vater	 wohlzugefal-

len.“222	Wenn	Gott	 also	mehrere	 Söhne	 gezeugt	 hätte,	 hieße	 das,	 dass	 Gott	 Vater	

selbst	unvollkommen	sein	müsste,	da	Vater	und	Sohn	ja	wesensgleich	sind	und	der	

eine	 Sohn	 zum	Wohlgefallen	 des	Vaters	 nicht	 ausreichte.	Deshalb	 bleibt	 auch	 an	

dieser	Stelle	nur	die	Annahme	der	ersten	Option.		

Zusammenfassend	lässt	sich	an	dieser	Stelle	in	Bezug	auf	die	Zeugung	des	Soh-

nes	festhalten,	dass	Abū	Qurrah	versucht,	seine	muslimischen	Gesprächspartner	in	

eine	Argumentation	einzubinden,	bei	der	sie	nicht	wirklich	widersprechen	können,	

ohne	 scheinbar	 von	 eigenen	 Glaubensüberzeugungen	 abzuweichen.	 Wenn	 man	

Gott	 als	 Urbild	 und	 den	Menschen	 als	 Spiegelbild	 verstehen	will,	muss	man	 alle	

Eigenschaften,	die	der	Mensch	hat,	in	vollkommenerer	Weise	auch	in	Gott	denken,	

die	den	Ursprung	der	Eigenschaften	des	Menschen	darstellen.	Wenn	dem	aber	so	

ist,	muss	Gott	auch	in	der	Lage	sein,	einen	Sohn	zu	zeugen	und	dieses	auch	getan	

haben.	Dieser	Sohn	muss	als	einziger	Sohn	vollkommen	sein	und	dem	Wesen	des	

																																																								
220	Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	167.	
221	Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	167.	
222	Viertes	 Mimar	 Über	 die	 Erkenntnis	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	167f.	



	 68	

Vaters	 in	seiner	Vollkommenheit	entsprechen,	so	dass	es	keines	weiteren	Sohnes	

bedarf.	Zudem	sind	Gedanken	über	zeitliche	Vor-	und	Nachrangigkeit	auszuschlie-

ßen,	da	in	Gott	keine	Zeitlichkeit	zu	denken	ist.	

Allerdings	muss	man	eingestehen,	dass	die	hier	von	Abu	Qurrah	vorgelegte	Ar-

gumentation	 auch	 christlich	nicht	wirklich	überzeugend	 ist.	Wenn	man	 im	Sinne	

der	 Spiegel-Analogie	 davon	 ausgeht,	 dass	 jede	 menschliche	 Fähigkeit	 einen	 Ur-

sprung	 in	 Gott	 hat	 und	 es	 eine	 Überlegenheit	 des	 Menschen	 darstellen	 würde,	

wenn	nur	er	zeugen	könne	und	nicht	Gott,	und	damit	versucht	zu	begründen,	dass	

Gott	zeugen	kann,	würde	einem	allzu	anthropomorphen	Denken	Tor	und	Tür	ge-

öffnet,	 welches	 es	 zulässt,	 alle	menschlichen	 Fähigkeiten	 auf	 Gott	 übertragen	 zu	

können.	 In	 dieser	 Logik	 könnten	dann	nämlich	 auch	Fähigkeiten	wie	 Lesen	oder	

Malen	oder	Häkeln	auf	Gott	übertragen	werden.	Auch	die	Annahme,	dass	Gott	ei-

nen	Sohn	gezeugt	haben	„muss“,	 ist	christlich	nicht	durchzuhalten.	In	Gott,	so	be-

tont	 Jürgen	Werbick	deutlich,	 gibt	 es	 kein	 „Müssen“.	Gott	 überschreitet	 in	 seiner	

Unendlichkeit	jegliches	menschliche	Denken,	so	dass	wir	nicht	vom	Menschen	aus	

gedacht	zu	einem	„Müssen“	in	Gott	kommen	dürfen.223		

Und	schließlich	ist	auch	die	Begründung,	warum	Gott	nur	einen	Sohn	und	nicht	

mehrere	Söhne	–	oder	auch	Töchter	–	gezeugt	hat,	schwer	nachzuvollziehen.	Auch	

menschlich	ist	der	Gedanke,	ein	zweites,	weiteres	Kind	zu	bekommen,	um	die	Un-

vollkommenheit	 des	 ersten	 Kindes	 auszugleichen,	 recht	 abwegig.	 Vielleicht	 ent-

scheiden	sich	Eltern	doch	viel	eher	 für	ein	zweites	oder	drittes	Kind,	weil	es	ein-

fach	schön	ist,	Kinder	zu	haben.	So	könnte	sich	auch	Gott	dafür	entscheiden,	meh-

rere	Söhne	zu	zeugen,	ohne	dass	dies	gleich	bedeuten	würde,	dass	der	eine	Sohn	

nicht	schon	vollkommen	ist.		

3.2.1.2.3 Herrschaft	und	Hervorgang		

Neben	der	Zeugungsfähigkeit	gibt	es	ein	weiteres	göttliches	Attribut,	welches	die	

Annahme	 eines	 wesensgleichen	 Sohnes	 in	 der	 Argumentation	 Abū	 Qurrahs	 not-

wendig	erscheinen	lässt:	die	Herrschaftsmacht	Gottes.	So	stellt	Abū	Qurrah	im	VII.	

Mimar	heraus:	„Wenn	du	es	leugnest,	daß	Gott	einen	Sohn	hat,	so	führst	du	in	ihn	

																																																								
223	Vgl.	dazu	 JÜRGEN,	WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube	–	Abkehr	vom	Monotheismus?	
In:	MUNA	TATARI/	KLAUS	VON	STOSCH	 (Hg.),	Trinität	 –	Anstoß	 für	das	 islamisch-christliche	Gespräch	
(Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	217-230.	



	 69	

eine	 Unvollkommenheit	 ein	 und	 entziehst	 ihm	 die	 Majestät	 seiner	 Gottheit	 und	

nimmst	ihm	die	Hoheit	seiner	Herrschermacht.“224	

Wenn	Gott	als	Herrscher	verstanden	wird,	kann	nicht	allein	die	Schöpfung	seiner	

Herrschaftsgewalt	unterliegen,	da	er	 in	diesem	Falle	von	der	Schöpfung	abhängig	

wäre,	weil	er	ohne	sie	seine	Herrschaft	nicht	verwirklichen	könnte.	„Die	Herrschaft	

Gottes	muß	vielmehr	beruhen	auf	etwas	 ihm	Ebenbürtigen	oder	auf	etwas	unter	

ihm	Stehenden	oder	auf	etwas	über	ihm	Stehenden	und	Vollkommeneren.“225		

Da	Gott	 notwendigerweise	 vollkommen	 ist,	 schließt	 sich	die	dritte	Möglichkeit	

aus:	Es	kann	nichts	Vollkommeneres	geben	als	Gott	selbst.	Die	zweite	Möglichkeit,	

bei	der	sich	die	Herrschaft	Gottes	auf	etwas	ihm	Unterstehendes	bezieht,	schließt	

sich	dadurch	aus,	dass	Gott	dann	in	einem	ihm	unwürdigen	Verhältnis	zu	dem	ihm	

Unterstehenden	 stehen	 würde.226	So	 stellt	 Abū	 Qurrah	 recht	 ausführlich	 heraus,	

dass	 auch	 der	 Mensch	 sich	 nicht	 „damit	 zufrieden	 gäbe,	 Herr	 zu	 sein	 über	 die	

Ameisen	oder	die	Esel	oder	noch	Geringeres	als	dies“.227	Da	aber	nun	der	Unter-

schied	 zwischen	 Gott	 und	 Schöpfung	 noch	 größer	 ist	 als	 zwischen	 Mensch	 und	

Ameise,	 fällt	 auch	 diese	Möglichkeit	weg	 und	 die	 Herrschaftsmacht	 Gottes	muss	

sich	 auf	 etwas	 ihm	 Ebenbürtiges	 beziehen.	228	„God	 exercises	 headship	 over	 a	

communion	of	persons	of	 like	essence	because	otherwise	his	headship	would	be	

exercised	over	his	creatures	only.“229		

																																																								
224		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	185.	
225		GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	31.	
226		„Damit,	daß	du	meinst,	die	Herrschaft	Gottes	gründe	sich	lediglich	auf	die	Schöpfung,	machst	du	
	 sie	zu	der	am	tiefsten	stehenden	und	niedrigsten	(aller)	Herrschaften,	und	hältst	damit	Gott	in	
	 einem	 begrenzten	 Bereich	 zurück,	 von	 welchem	 du	 den	 niedrigst	 stehenden	 Menschen	 fern-
	 hältst,	und	der	auch	diesen	selbst	nicht	befriedigt.“	Siebtes	Mimar	Über	die	Vaterschaft	Gottes.	
	 Nach	der	Übersetzung	von	GRAF,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	
	 Haran	(ca.	740	–	820),	185.	
227		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	185.	
228		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),187.	
	 Ähnlich	argumentiert	Abu	Qurrah	auch	im	Theologus	Autodidacus,	hier	im	Zusammenhang	mit	
	 Adam:	„[W]ould	it	not	be	absurd	that	Adam	is	head	of	one	like	himself	but	God	is	head	only	of	
	 his	creation?	Adam	would	not	be	pleased	to	be	head	of	the	creation.	Indeed,	neither	he	not	any	
	 of	 us	would	 be	 pleased	 to	 be	 head	 of	 pigs,	 asses,	 flies,	 bedbugs,	 fleas,	 scarabs,	 and	worms.	 If	
	 Adam	and	we	are	not	pleased	with	this,	how	is	 it	 that	we	attribute	to	God	that	with	which	we	
	 ourselves	are	not	pleased?	If	we	were	to	say	that	God	is	head,	but	only	over	angels	and	humans,	
	 this	also	would	be	degradation.	After	all,	by	nature,	angels	and	humans	stand	further	from	God	
	 than	do	pigs,	lice,	and	scarabs	from	us.	While	we	and	those	animals	share	the	nature	of	living	be-
	 ing,	angels	and	humans	share	absolutely	nothing	with	God.“		
	 LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	oft	he	Christian	East	Vol.	1),	13.	
229		RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	84.		



	 70	

Ein	 Herrschaftsverhältnis	 kommt	 entweder	 durch	 Zwang	 oder	 durch	 Einver-

ständnis	des	Beherrschten	zustande	oder	es	handelt	sich	um	ein	natürliches	Herr-

schaftsverhältnis.230	Auch	an	dieser	Stelle	 sind	wieder	zwei	Möglichkeiten	auszu-

schließen,	da	sie	dem	Gottesbegriff	widersprechen:	

„Wenn	du	sagst,	die	Herrschaft	Gottes	bestehe	nur	infolge	von	Zwang,	so	führst	du	in	Gott	die	
Schwäche	 ein,	 denn	wir	 sind	 darin	 übereingekommen,	 daß	 sich	 seine	 Herrschaft	 auf	 etwas	
gründet,	was	ihm	ebenbürtig	ist.	[...]		

Wenn	du	 sagst,	 seine	Herrschaft	 bestehe	mit	Einverständnis,	 so	 gibst	du	Gott	 eine	 geborgte	
Herrschaft,	deren	Dauer	nicht	 (mehr)	verbürgt	 ist,	wenn	 in	 ihr	etwas	zugunsten	dessen	ein-
tritt,	der	in	das	Beherrschtwerden	eingewilligt	hat.	[...]		

So	bleibt	also	nur	übrig,	daß	seine	Herrschaft	natürlich	ist.“231		

Eine	natürliche	Herrschaft	besteht	zwischen	Vater	und	Sohn.	Dieses	Verhältnis	

hat	keinen	Endpunkt	und	wird	auch	nicht	durch	Gewalt	hervorgerufen	und	bedarf	

auch	nicht	eines	Einverständnisses.	Es	wird	getragen	von	der	Liebe	des	Vaters	zum	

Sohn.232	Wenn	Gott	also	ein	Herrscher	ist	und	das	Herrschaftsverhältnis	als	natür-

liches	zu	bestimmen	ist,	benötigt	er	notwendigerweise	einen	Sohn.		

Durch	die	Argumentation,	dass	es	einen	Mangel	in	Gott	darstellen	würde,	wenn	

er	 nur	 über	 seine	 Geschöpfe	 herrschen	 könnte	 und	 er	 deshalb	 innergöttlich	 auf	

eine	natürliche	Herrschaft	angewiesen	ist,	kann	Abū	Qurrah	nun	wiederum	einen	

sehr	 zentralen	 Punkt	 des	 muslimischen	 Gottesbildes	 aufgreifen:	 die	 absolute	

Transzendenz	Gottes.	Wäre	Gott	nur	Herrscher	über	seine	eigene	Schöpfung,	wäre	

das	wie	oben	schon	dargestellt,	als	ein	Defizit	zu	werten,	da	er	in	bestimmter	Hin-

sicht	von	seiner	Schöpfung	abhängig	wäre.	Diese	Herrschaft	wäre	dann	eine	kon-

tingente,	 zeitlich	 bestimmte	 und	 damit	 nicht	 ewige	 Herrschaft.	 Um	 die	 absolute	

Transzendenz	Gottes	zu	wahren,	benötigt	es	also	auch	innergöttlich	einer	natürli-

chen	Herrschaft	und	diese	ist	durch	die	innertrinitarische	Zeugung	des	Sohnes	ge-

geben.	 Dieses	 Argument	 weist	 die	 gleiche	 Struktur	 auf,	 wie	 sie	 in	 der	 sozialen	

Trinitätstheologie	 vorliegt,	wenn	Gott	 als	 Liebe	 gedacht	wird.	 Auch	 hier	muss	 in	

Gott	ein	Gegenüber	gedacht	werden,	um	Gottes	Wesen	als	Liebe	zu	beschreiben,	da	

er	sonst	von	seiner	Schöpfung	abhängig	gemacht	würde.	Abū	Qurrah	verknüpft	so	

																																																								
230		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	187.	
231		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	187.	
232		Siebtes	 Mimar	 Über	 die	 Vaterschaft	 Gottes.	 Nach	 der	 Übersetzung	 von	 GRAF,	 Die	 arabischen	
	 Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	740	–	820),	188.	



	 71	

an	dieser	Stelle	wieder	sehr	geschickt	ein	christliches	Argument	mit	einer	für	Mus-

lime	zentralen	Grundannahme	zum	Gottesbild,	der	Transzendenz,	und	entwickelt	

eine	 Argumentationsfigur,	 aus	 der	 Muslime	 nur	 schwerlich	 aussteigen	 können.	

„Without	divine	headship	over	a	communion	of	persons	 like	essence	and	dignity,	

God’s	lordship	is	associated	not	with	transcencence	but	with	defect,	since	it	would	

be	 a	 headship	 that	 is	 not	 only	 of	 lesser	 dignity	 than	 Adam’s	 headship,	 but	

timebound	and	dependent	upon	his	creatures.“233		

3.2.1.3 Zusammenfassung		

Abū	Qurrah	greift	 zur	Begründung	der	Trinität	zwei	Argumentationslinien	auf:	

zum	einen	die	begriffliche	Unterscheidung	von	Person	und	Natur	und	zum	anderen	

die	Herleitung	der	Attribute	Zeugung	und	Herrschaft,	die	eine	trinitarische	Struk-

tur	Gottes	notwendig	erscheinen	lassen.		

Im	Zusammenhang	mit	der	Unterscheidung	der	Begriffe	Person	und	Natur	konn-

te	der	Versuch	aufgezeigt	werden,	Einheit	und	Differenz	 so	 zu	vermitteln,	 indem	

der	 Personbegriff	 als	 das	 Unterscheidende,	 die	 Natur	 aber	 als	 das	 einende,	 zu-

sammenführende	 bestimmt	 wird.	 Gottes	 Natur	 ist	 damit	 als	 eine	 zu	 bestimmen,	

wohingegen	Vater,	Sohn	und	Geist	als	Namen	die	 trinitarischen	Personen	benen-

nen.	Er	greift	hier	einen	Argumentationsstrang	auf,	der	auch	schon	im	Kontext	der	

kappadokischen	 Trinitätstheologie	 begegnet	 ist,	 allerdings	 gelingt	 ihm	 diese	 be-

griffliche	 Differenzierung	 nicht	 sehr	 überzeugend.	 Letztlich	 bleibt	 die	 Frage,	wie	

drei	Personen,	die	der	Natur	des	Menschen	angehören,	als	Einheit	gedacht	werden.	

	

Die	 zweite	 Argumentationslinie	 greift	 die	 beiden	Attribute	 Zeugung	 und	Herr-

schaft	auf.	So	führt	Abū	Qurrahs	Argumentation	recht	geschickt	von	der	Annahme	

eines	 transzendenten,	 souveränen	Gottes,	die	 für	Muslime	maßgeblich	 ist,	 zu	der	

Annahme,	dass	Gott	notwendigerweise	einen	Sohn	gezeugt	haben	muss	und	damit	

implizit	zur	Annahme	eines	trinitarischen	Gottes.	Da	alle	menschlichen	Eigenschaf-

ten	 ihren	Ursprung	 in	Gott	haben	müssen,	muss	auch	die	Zeugungsfähigkeit	Gott	

zugeschrieben	werden,	da	ansonsten	der	Mensch	aufgrund	seiner	Zeugungsfähig-

																																																								
233		RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	86.	



	 72	

keit	 vollkommener	 als	 Gott	 zu	 denken	wäre.	 Zudem	muss	Gott	 auch	 unabhängig	

von	der	Welt	 in	einem	natürlichen	Herrschaftsverhältnis	stehen,	da	er	ansonsten	

auf	die	Welt	angewiesen	wäre,	um	seine	Herrschaftsmacht	zu	vollziehen,	was	wie-

derum	die	Zeugung	eines	wesensgleichen	Sohnes	notwendig	erscheinen	lässt.		

Thomas	Ricks	stellt	in	diesem	Zusammenhang	heraus,	inwiefern	beide	Argumen-

tationen	Abū	Qurrahs	zur	Zeugungsfähigkeit	Gottes	und	zur	Herrschaft	Gottes	un-

mittelbar	miteinander	verknüpft	sind:	

„First,	the	headship/dominion	that	he	attributes	to	God	arises	from	the	divine	attribute	of	be-
getting	 and	 is	 of	 course	 entirely	dependent	upon	 it.	 Second,	 both	 concepts	 are	described	 as	
specific	instances	of	human	attributes	mirroring	divine	ones.	Third,	both	begetting	and	head-
ship	are	ways	that	he	approaches	Trinitarian	doctrine	with	the	language	of	attributes.	Fourth,	
in	both	lines	of	argument	he	seeks	to	overcome	Muslim	objections	to	Trinitarian	doctrine	by	
demonstrating	 that	 the	 attribute	 in	 question	 is	 a	manifestation	 of	 divine	 trancendence	 and	
perfection,	rather	than	a	violation	or	diminition	of	it.“234	

Interessant	an	dieser	Argumentationsfigur	 ist	 zudem	Folgendes:	Dadurch,	dass	

Abū	Qurrah	zunächst	das	Zeugen	und	das	Herrschen	und	zumindest	implizit	auch	

den	 Hervorgang	 aufgreift,	 versucht	 er	 eine	 Brücke	 zu	 dem	 muslimischen	 Ver-

ständnis	 von	Attributen	 zu	 bauen.	 Damit	 greift	 er	 implizit	 die	 für	 die	 christliche	

Trinitätstheologie	so	wichtigen	innertrinitarischen	Proprietäten	des	Vaters	(gene-

rare/spirare),	des	Sohnes	(generari/spirare)	und	des	Heiligen	Geistes	an	(spirari)	

auf.	 Diese	 drei	 Proprietäten	 werden	 im	 Theologus	 Autodidactus	 explizit	 an-

gesprochen:	„In	a	similar	manner,	Adam	has	yet	other,	more	noble	virtues	that	are	

also	in	God.	[…]	I	am	speaking	of	begetting	and	headship.	We	seem	that	something	

resembling	Adam	in	nature	was	begotten	and	proceeded	from	him.“235		

Sara	L.	Husseini	übersetzt	diese	Stelle	etwas	anders	und	bezieht	schon	im	ersten	

Teil	procession	mit	 ein,	 da	 sie	 sich	hier	 auf	 die	Übersetzung	 von	Dick	 stützt:	 „Li-

kewise	Adam	has	 other	more	 noble	 virtues	which	 are	 in	God...	 I	mean	begetting	

and	procession	 and	headship.“	 Sie	 verweist	 auf	 diese	unterschiedlichen	Überset-

zungen	von	Dick	and	Lamoreaux:		

„The	word	 ‚inbithāq’	appears	 in	Dick’s	Arabic	but	not	Lamoreaux’s	English	translation.	How-
ever,	Lamoreaux	does	use	‚proceeding’	in	the	next	sentence	and	so	it	was	either	not	present	in	
the	manuscript	he	consulted	or	has	been	accidentally	omitted,	or	has	been	added	by	Dick.	Lat-
er,	 in	section	30	of	Dick’s	edition,	Abū	Qurra	uses	 the	phrase	 ‚begetting	and	headship‘	 twice	

																																																								
234		RICKS,	Early	Arabic	Christian	Contributions	to	Trinitarian	Theology,	83.	
235		LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	the	Christian	East	Vol.	1),	13.	



	 73	

without	‚procession‘	–	though	this	makes	sense	as	most	of	time	he	refers	to	the	Father	and	the	
Son,	often	the	inclusion	of	the	Holy	Spirit	is	implied.“236		

Unabhängig	davon,	welcher	Übersetzung	man	folgen	möchte,	zeigt	sich	an	dieser	

Stelle	 nochmals	 die	 implizite	 Argumentationsstrategie	 Abū	Qurrahs.	 Im	Ausgang	

von	den	muslimisch	maßgeblichen	Eckpunkten	des	Gottesbildes	zeigt	er	auf,	dass	

die	Annahme	einer	trinitarischen	Struktur	Gottes	quasi	notwendig	ist,	so	dass	Mus-

lime	 nur	 schwerlich	 widersprechen	 können.	 Allerdings	 wird	 man	 eingestehen	

müssen,	dass	Abu	Qurrah	diesen	Aufweis	aus	heutiger	Perspektive	nicht	besonders	

überzeugend	erbringt.		

	

Was	 ist	 nun	 abschließend	durch	die	Beschäftigung	mit	 Theordore	Abū	Qurrah	

für	das	Thema	der	vorliegenden	Arbeit	 festzuhalten?	Im	Dialog	mit	seinen	musli-

mischen	 Gesprächspartnern	 entwickelt	 Abū	 Qurrah	 Argumentationsansätze,	 die	

die	 zentralen	 Punkte	 im	 Dialog	 zwischen	 Christentum	 und	 Islam	 aufgreifen:	 die	

Frage,	 wie	 Einheit	 bei	 der	 gleichzeitigen	 Annahme	 von	 Verschiedenheit	 gedacht	

werden	kann,	die	Frage	nach	der	Zeugung	eines	innertrinitarischen	Sohnes	und	die	

Frage	nach	der	Wahrung	der	absoluten	Transzendenz	Gottes.		

Der	Versuch,	über	eine	begriffliche	Differenzierung	zwischen	Namen	und	Natur	

das	Verhältnis	zwischen	ousia	und	hypostasis	zu	beschreiben,	begegnete	uns	schon	

bei	Basilius	von	Caesarea	 im	vierten	Jahrhundert.	Allerdings	kann	diese	Differen-

zierung	nicht	wirklich	überzeugen.	Wenn	sich	gegenwärtige	Trinitätstheologie	ei-

ne	solche	Differenzierung	zu	eigen	machen	möchte,	muss	sie	dies	plausibler	tun	als	

durch	den	Verweis,	dass	Johannes	und	Paulus	auch	beide	Menschen	sind.	Dies	wird	

vor	 allem	 für	 die	 Diskussion	 des	 Ansatzes	 von	 Thomas	 Schärtl	 (4.1)	 nochmals	

wichtig	sein.		

Daneben	zeigt	vor	allem	die	Diskussion	um	die	Zeugung	und	die	Herrschaft,	dass	

im	 Kontext	 des	muslimisch-christlichen	 Dialogs	 versucht	wird,	 eine	 Brücke	 zwi-

schen	 der	muslimischen	 Attributenlehre	 und	 der	 Trinitätstheologie	 zu	 schlagen.	

Inwiefern	 dieser	 Vergleich	 gelingen	 kann,	wird	 in	 Kapitel	 3.3.2	 zu	 thematisieren	

sein.		

																																																								
236		HUSSEINI,	Early	 Christian-Muslim	 debate	 on	 the	 Unity	 of	 God.	 65.	Mit	 Verweis	 auf	 IGNACE	DICK	
	 (ed.),	Thawdūrus	Abū	Qurra,	Maymar	fī	wujūd	al-khāliq	wa-al-dīn	al	qawīm,	Jūniyah	1982	(nicht	
	 eingesehen)	und	LAMOREAUX,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	the	Christian	East	Vol.	1),	12.	



	 74	

3.2.2 Abū	’Īsā	al-Warrāq	

3.2.2.1 Biographische	Einordung		

Abū	’Isā	Muammad	b.	Hārūn	b.	Muhammad	al-Warrāq	lebte	in	der	ersten	Hälfte	

des	9.	Jahrhunderts.237	Viele	Punkte	seiner	Biographie	liegen	im	Umklaren	und	er	

wurde	von	seinen	Zeitgenossen	durchaus	auch	kritisch	betrachtet.	So	schreibt	Da-

vid	Thomas:		

„He	was	 regarded	by	his	 contemporaries	with	 a	mixture	of	 admiration	and	 suspicion:	 some	
drew	 freely	 from	 his	 works,	 many	 admitted	 that	 he	 was	 a	 prodigious	 intellect,	 and	 most	
agreed	that	he	was	a	dangerous	heretic.“238	

Trotz	 dieser	 doch	 harrschen	 Beschreibung	muss	 Abū	 ’Isā	 al-Warrāq	 in	 jedem	

Falle	 als	 ein	 „extremy	 interesting	 and	 provocative	 thinker“239	wahrgenommen	

werden,	der	sich	in	besonderer	Weise	mit	dem	Christentum	seiner	Zeit	beschäftig-

te	und	hier	großen	Sachverstand	vorweisen	konnte.240		

Abū	’Isā	al-Warrāq	beschäftigte	sich,	wie	viele	seiner	Zeitgenossen	auch,	vor	al-

lem	mit	den	von	ihm	diagnostizierten	Defiziten	der	zeitgenössischen	trinitätstheo-

logischen	Ansätze.	So	betont	David	Thomas:		

„By	the	time	Abū	’Isā	composed	the	Radd	’alā	al-Nașāra	in	the	middle	of	the	third/ninth	centu-
ry,	anti-Christian	polemical	writing	had	become	an	intregral	part	of	the	theological	discourse	
in	Islam.	Nearly	all	of	the	major	theologians	active	at	that	time	are	known	to	have	participated	
in	 debates	 or	 to	 have	written	 attacks	 of	 some	 kind.	 But	 it	 seems	 that	 none	 of	 those	whose	
works	 survive	 approached	 Abū	 ’Īsā,	 either	 in	 the	 depth	 of	 his	 knowledge	 about	 Christian	
teachings	or	in	the	skill	with	which	he	was	able	to	refute	them.“241	

Zwar	ist	keines	seiner	Werke	im	Original	erhalten,	doch	kann	die	Schrift	„Radd	

’alā	 al	 Thalāth	 Firaq	 min	 al-Nașāra“	 (engl.	 Against	 the	 trinity)	 durch	 die	 Gegen-

schrift	 des	 im	 10.	 Jahrhundert	 lebenden	 Christen	 Yahyā	 Ibn	 ’Adī	 rekonstruiert	

werden	 und	 liegt	 in	 der	 englischen	 Übersetzung	 von	 David	 Thomas	 vor.242	Abū	

																																																								
237		Vgl.	DAVID	THOMAS	(Ed.	and	 transl.),	Anti-Christian	polemic	 in	early	 Islam.	Abū	 ’Īsā	al-Warrāq’s	
	 “Against	the	Trinity”,	Cambridge	1992,	3.	
238		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	9.	
239		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	9.	
240		Welcher	religiösen	Strömung	Abū	’Isā	al-Warrāq	genau	zugeordnet	werden	muss,	kann	so	ein-
	 fach	nicht	beantwortet	werden.	So	schreibt	David	Thomas:		„The	picture	of	Abū	’Isā	[…]		shows	 a	
	 very	complicated	figure.	On	the	one	hand	he	has	distinctly	Shī’ite	sympathies	which	he	enforces	
	 with	 defences	 of	 the	 Islamic	 view	 of	 God	 and	 refutations	 of	 other	 religions.	 But	 on	 the	 other	
	 hand	he	seems	interested	 in	these	other	religions	to	the	point	of	 fascination,	and	provides	op-
	 portunities	 for	 those	who	wish	him	harm	to	make	 the	accusation	of	dualist.	The	 true	position	
	 may	have	been	that	he	was	drawn	to	study	the	religions	of	his	day	out	of	a	Mu’tazilite-influenced	
	 loyalty	to	the	use	of	reason	coupled	with	some	unease	over	certain	forms	in	which	Islam	was	be-
	 ing	presented.“	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	22.		
241		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	31.	
242		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	3.	



	 75	

’Isā’s	 Hauptanliegen	 in	 der	 Schrift	 ist	 das	Herausstellen	 von	 Schwachstellen	 und	

Argumentationsfehlern	 innerhalb	 der	 trinitarischen	 Konzeptionen.	 Er	 selbst	 galt	

als	ausgewiesener	Kenner	der	zeitgenössischen	christlichen	Strömungen.	 Im	Ver-

gleich	zu	anderen	Widerlegungen	des	christlichen	Glaubens	des	8./9.	Jahrhunderts	

besticht	die	Abhandlung	Abū	’Isā	al-Warrāqs	durch	ihre	genaue	Analyse	der	christ-

lichen	Trinitätstheologie.	 In	Bezug	auf	muslimische	Theologen	wie	 ’Alī	b.	Rabban	

al-Țabarī,	Abū	Muhammad	al-Qāsim	b.	 Ibrāhīm	al-Hasanī	al-Rassī	und	Abū	Yūsuf	

Ya´qūb	b.	Ishāq	al-Kindī	stellt	David	Thomas	heraus:		

„None	of	these	three	surviving	refutations	of	the	Trinity	rivals	Abū	’Isā’s	Radd	either	in	length	
or	attention	to	detail.	 If	 they	are	at	all	 typical	of	 the	early	 third/ninth	century,	 they	possibly	
show	 that	most	polemicists	 followed	 the	 example	of	 the	Qur’ān	 in	 centring	 their	 arguments	
upon	the	divine	Sonship	of	Jesus.	If	so,	they	help	us	see	that	Abū	’Isā’s	work,	with	its	discussion	
of	both	main	Christian	doctrines,	has	an	originality	which	separates	it	from	all	other	works	of	
this	time.“243		

So	erklärt	sich	bspw.	auch	seine	sehr	differenzierte	Argumentation,	die	sehr	de-

tailliert	bspw.	 zwischen	ostsyrischen,	westsyrischen	und	katholischen	Positionen	

unterscheidet.244	

Die	Quellen,	auf	die	 sich	Abū	 ’Isā	al-Warrāq	 in	seiner	Schrift	bezieht,	 sind	zum	

einen	mündliche	Quellen	–	aktuelle	Debatten	mit	Christen	und	Gespräche,	in	denen	

Christen	 ihm	 die	 Lehren	 des	 Christentums	 direkt	 erklärten	 –	 und	 zum	 anderen	

schriftliche	Quellen,	bei	denen	er	sich	unter	anderem	auch	auf	die	Schriften	Theo-

dore	Abū	Qurrahs	bezieht.245	Seine	Argumentation	geht	 in	zwei	Richtungen:	Zum	

einen	zeigt	er	Inkohärenzen	aus	seiner	Sicht	in	christlichen	Glaubensüberzeugun-

gen	auf,	zum	anderen	weist	er	nach,	dass	bestimmte	Glaubenswahrheiten	mit	der	

Logik	oder	dem	gesunden	Menschenverstand	nicht	vereinbar	sind.246		

Abū	’Isā	al-Warrāq	differenziert	in	seiner	Argumentation	–	wie	schon	erwähnt	–	

sehr	stark	zwischen	katholischen	Positionen	auf	der	einen	und	west-	und	ostsyri-

schen	 Positionen	 auf	 der	 anderen	 Seite	 und	 stellt	 für	 jede	 Position	 die	 entspre-

chenden	Widerlegungen	dar.	Es	wäre	aus	heutiger	Sicht	falsch,	diese	drei	Gruppie-

rungen	als	(häretische)	Randströmungen	des	christlichen	Glaubens	 im	8./9.	 Jahr-

hundert	wahrzunehmen.	Wie	 schon	 im	Kapitel	3.1	 zur	koranischen	Kritik	an	der	

																																																								
243		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	37.	
244		Vgl.	dazu	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	31.	
245		Vgl.	dazu	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	58f.		
246		Vgl.	dazu	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	59.	



	 76	

Trinitätstheologie	 aufgezeigt,	 wenden	 sich	 der	 Koran	 und	 Muslime	 nicht	 gegen	

kleinere	 häretische	 Gruppierungen,	 sondern	 setzen	 sie	 sich	 mit	 den	 damaligen	

Hauptströmungen	der	christlichen	Kirchen	auseinander.247	Deshalb	trifft	die	Kritik	

vonseiten	Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 auch	die	Mitte	 des	 christlichen	Bekenntnisses	der	

Kirchen	des	8./9.	 Jahrhunderts.	Katholiken	bzw.	Melkiten,	wie	der	 im	vorherigen	

Kapitel	 schon	vorgestellte	Theodore	Abū	Qurrah,	 sind	Anhänger	des	Konzils	 von	

Chalzedon,	wohingegen	die	Ost-	und	Westsyrer	die	Lehren	des	Konzils	ablehnen.	

Während	sich	die	Ostsyrer	schon	nach	dem	Konzil	von	Ephesus	von	der	ursprüng-

lichen	 Gemeinde	 abgespalten	 haben	 und	 eher	 dyophysitische	 Tendenzen	 vertre-

ten,	sind	die	westsyrischen	(nestorianischen)	Gemeinden	in	der	alexandrinischen	

Tradition	miaphysitisch	orientiert.	Der	Begriff	Nestorianismus	wird	„in	der	neue-

ren	Forschung	in	der	Regel	als	diskriminierend	zurückgewiesen.	Wenn	von	Nesto-

rianern	 die	 Rede	 ist,	 ist	 normalerweise	 die	 ostsyrische	 Kirche	 gemeint,	 die	 sich	

starkt	 in	die	Tradition	der	antiochenischen	Christologie	stellte	und	von	daher	die	

theologischen	Grundoptionen	von	Nestorius	teilte.“248	Die	antiochenische	Christo-

logie	betonte	im	Gegensatz	zu	der	Schule	von	Alexandrien	die		

„Integrität	 des	 Menschseins	 Jesu	 Christi	 ebenso	 wie	 sein	 Gottsein,	 ohne	 die	 Einheit	 beider	
Elemente	zureichend	bestimmen	zu	können.	Sie	stand	so	in	der	Gefahr,	ein	bloß	äußerliches	
Beieinander	der	beiden	Naturen	in	Jesus	Christus	anzunehmen,	ohne	seine	Personeinheit	be-
grifflich	angemessen	einholen	zu	können.	[...]	Dem	gegenüber	stand	die	Schule	von	Alexandri-
en,	die	die	Personeinheit	Jesu	Christi	so	stark	betonte,	dass	sie	nicht	von	zwei	Naturen	in	Jesus	
Christus	sprechen	wollte.	Sie	gab	sich	nicht	damit	zufrieden	nur	von	einer	 funktionalen	Ein-
heit	von	Göttlichem	und	Menschlichem	 in	 Jesus	zu	sprechen,	 sondern	wollte	die	wesenhafte	
Verbindung	beider	Seiten	betonen.“249		

	

Die	Katholiken	sind	im	Gegensatz	zu	den	Ost-	und	Westsyrern	die	Gruppierung,	

die	 dem	 Konzil	 von	 Chalcedon	 und	 damit	 dem	 dogmenpolitischen	 Kompromiss	

folgten.	Sie	wurden	aufgrund	ihrer	Kaisertreue	im	arabischen	Raum	mit	dem	„nicht	

unbedingt	schmeichelhaften	Beiname	der	Melkiten“250	belegt.	Sie	sind	 jedoch	die-

jenigen,	die	–	schon	aufgrund	der	Verwendung	der	arabischen	Sprache	–	in	beson-

derer	Weise	den	Dialog	mit	Muslimen	pflegten,	wie	wir	es	auch	schon	an	Theodore	

Abū	Qurrah	sehen	konnten.		
																																																								

247		Vgl.	dazu	KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	54;	GRIFFITH,	Syriacisms	in	the	„Arabic	Qur’ān“,	
	 83-110.	
248		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	28.		
249		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	19f.	
250		KHORCHIDE/STOSCH,	Der	andere	Prophet,	64.	



	 77	

An	dieser	Stelle	wird	nochmals	die	große	Relevanz	der	christologischen	Ausei-

nandersetzungen	 innerhalb	der	christlichen	Kirchen	 für	die	Fragen	der	Trinitäts-

theologie	und	die	Kritik	an	dieser	deutlich.	Muslimische	Kritik	an	Trinitätstheolo-

gie	vollzieht	sich	im	Gefolge	der	durch	christologische	Fragestellungen	maßgeblich	

begründeten	Gruppierungen	und	Positionen.	Auch	Abū	Qurrah	ging	 in	 seiner	Ar-

gumentation	 zur	Begründung	der	Trinitätstheologie	und	der	Widerlegung	musli-

mischer	 Kritik	 in	 erster	 Linie	 christologisch	 vor,	 wie	 bspw.	 die	 ausführliche	 Be-

schäftigung	mit	 der	 Frage	 nach	 der	 Zeugung	 des	 Sohnes	 zeigt.	 Und	 auch	 im	 Zu-

sammenhang	mit	 der	 koranischen	Kritik	 in	 Sure	5:73	konnte	 aufgezeigt	werden,	

dass	 vor	 allem	 die	 Fragen	 nach	 der	 Bedeutung	 Jesu	 Christi	 im	 Hintergrund	 der	

formulierten	Kritik	stehen.	

3.2.2.2 Kritik	an	der	Trinitätstheologie	

In	der	Schrift	Radd	’alā	al-Nașāra	setzt	sich	Abū	 ’Isā	al-Warrāq	mit	der	christli-

chen	Trinitätstheologie	 in	 den	 verschiedenen	 Spielarten	 der	Westsyrer,	 Ostsyrer	

und	Katholiken	auseinander.	Die	Schrift	besteht	aus	drei	Hauptteilen:251		

	

0.	 1-15:	 Einleitung	

1. 16-69:	Verhältnis	 von	Hypostase	und	 Substanz	 zueinander	und	die	 unter-

schiedliche	 Interpretation	 des	 trinitarischen	 Dogmas	 durch	 die	 Jakobiten,	

Nestorianer	und	Melkiten	

2. 70-125:	Generelle	Fragen	zum	Verhältnis	von	Hypostase	und	Substanz	

3. 126-150:	 Die	 verschiedenen	 trinitarischen	 Hypostasen	 und	 ihre	 jeweilige	

Charakterisierung	 	

	

Im	 Folgenden	 soll	 vor	 allem	 ein	 Punkt	 der	 Kritik	 Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 an	 der	

Trinitätstheologie	 herausgearbeitet	werden,	 der	 inhaltlich	 an	 die	 Diskussion	 der	

vorliegenden	Arbeit	anknüpft	und	aufzeigen	kann,	dass	ähnliche	Fragen,	wie	sie	in	

den	 heutigen	Diskursen	 zur	 Trinitätstheologie	 eine	 Rolle	 spielen,	 auch	 schon	 im	

neunten	Jahrhundert	formuliert	wurden.	Hierbei	geht	es	um	die	Fragen	nach	dem	

																																																								
251		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	55f.	



	 78	

Zusammenhang	von	Hypostase	und	Substanz	und	das	richtige	Verständnis	des	Hy-

postasenbegriffs,	da	diese	letztlich	auch	den	Kern	der	Diskussion	um	die	Trinitäts-

theologie	bilden.		

	

In	seiner	Widerlegung	der	Trinitätstheologie	geht	Abū	’Isā	al-Warrāq	in	den	ers-

ten	beiden	Teilen	sehr	ausführlich	auf	das	Verhältnis	von	Hypostase	und	Substanz	

ein.	Er	differenziert	in	diesem	Kontext	immer	wieder	zwischen	den	verschiedenen	

Gruppierungen252,	wobei	der	katholischen	Position	deutlich	mehr	Aufmerksamkeit	

gewidmet	wird,	als	es	bei	den	west-	und	ostsyrischen	Positionen	der	Fall	ist.	Hier	

zeigt	sich	nochmals	die	besondere	Stellung	der	Katholiken	für	den	Dialog	mit	mus-

limischen	Theologen,	die	wir	auch	bei	Theodore	Abū	Qurrah	wahrnehmen	konn-

ten.		

Der	Kern	der	Kritik	Abū	’Isā	al-Warrāqs	an	den	west-	und	ostsyrischen	Positio-

nen	 besteht	 in	 dem	 zwangsläufig	 erscheinenden	 logischen	 Widerspruch	 im	 Zu-

sammendenken	 von	 Einheit	 und	 Vielfalt	 im	Wesen	 Gottes	 in	 Bezug	 auf	 die	 Sub-

stanz	und	die	göttlichen	Hypostasen.	Wenn	die	göttliche	Substanz	eine	einzige	ist,	

die	zu	unterscheidenden	göttlichen	Hypostasen	aber	dieser	Substanz	entsprechen	

sollen,	muss	entweder	die	göttliche	Substanz	doch	eine	geteilte	oder	die	Hypostase	

eine	einzige	sein.	„[I]f	you	claim	that	the	substance	is	the	hypostases	you	are	claim-

ing	that	what	is	differentiated	ist	what	is	not,	which	ist	contradictory.“253	Auch	der	

christliche	Verweis	auf	die	unterschiedlichen	trinitarischen	Proprietäten	innerhalb	

des	einen	göttlichen	Wesens	hilft	hier	 für	Abū	 ’Isā	al-Warrāq	nicht	weiter,	da	sie	

letztlich	 ja	doch	auch	der	einen	göttlichen	Substanz	entsprechen:	 „You	claim	that	

they	are	differentiated	as	individuals	or	as	properties	though	not	in	substantiality.	

But	are	not	the	properties	according	to	you,	the	substance?“254	Inwiefern	kann	also	

bei	 einer	 Substanz	 letztlich	 eine	 Verschiedenheit	 der	 Hypostasen	 und	 damit	 der	

Proprietäten	 gedacht	 werden?	Was	meint	 überhaupt	 Hypostase	 und	 wie	 ist	 der	

Zusammenhang	von	Substanz	und	Hypostase?		

																																																								
252		Dies	 zeigt	 sich	 bspw.	 in	 Teil	 1	 in	 der	 Differenzierung	 zwischen	 den	 jakobitische	 und	
	 nestorianische	Positionen	(16-29)	und	der	melkitische	Position	(30-69).	
253		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	77.	
254		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	77.	



	 79	

Die	Frage	nach	der	inhaltlichen	Bestimmung	oder	dem	Wesen	der	Hypostase	ist	

immer	noch	eine	der	Hauptfragen	der	Trinitätstheologie	–	auch	in	der	Gegenwart,	

wie	es	 in	den	Ansätzen	von	Bernhard	Nitsche	und	Thomas	Schärtl	 immer	wieder	

deutlich	wird.	Es	ist	die	Frage	nach	der	angemessenen	Verwendung	von	Begriffen,	

die	die	 trinitarischen	 „Seinsweisen“	beschreiben.	 So	 spricht,	wie	wir	 später	noch	

sehen	werden,	Thomas	Schärtl	bewusst	von	Instanzen	anstatt	von	Hypostasen	oder	

Personen255	oder	Bernhard	Nitsche	bewusst	von	Hypostase	als	Träger	des	wesent-

lich	Gemeinsamen	und	der	 spezifischen	Eigentümlichkeiten	 im	Sinne	Gregor	von	

Nyssas	 und	 Johannes	 von	 Damaskus‘,	 anstatt	 den	 Personenbegriff	 zu	 verwen-

den.256	So	könnte	folgende	Kritik	auch	an	Magnus	Striet	im	Sinne	der	Kritik	an	in-

terpersonalen	 Ansätzen	 und	 der	 Verwendung	 eines	 starken	 Personenbegriffs	 in	

der	Trinitätstheologie	gerichtet	sein:		

	„[I]f	 the	hypostases	are	differentiated	as	 individuals	and	the	 individuality	of	each	 is	 its	sub-
stance,	then	it	must	follow	that	they	are	three	differentiated	substances	just	as	they	are	three	
differentiated	individuals.“257		

Abū	’Isā	al-Warrāq	greift	nämlich	an	dieser	Stelle	genau	die	Frage	auf,	die	auch	

im	Kontext	der	Diskussion	gegenwärtiger	interpersonaler	Ansätze	so	relevant	ist:	

Wie	viel	Selbststand,	wie	viel	Individualität	kann	den	einzelnen	trinitarischen	Hy-

postasen/Instanzen/Personen/Seinsweisen	 zugesprochen	 werden,	 ohne	 die	 Ein-

heit	des	Wesens	Gottes	zu	gefährden	und	ohne	sie	als	eigenständige	Substanzen	zu	

denken?	Und	ab	wann	ist	eine	tritheistische	Schieflage	nicht	mehr	zu	vermeiden?	

Je	 stärker	 die	 Hypostasen	 in	 ihrem	 Selbststand	 wahrgenommen	 werden	 und	 je	

stärker	 der	 direkte	 Zusammenhang	 von	 Hypostase	 und	 Substanz	 gedacht	 wird,	

desto	 schwieriger	wird	 es,	 eine	Einheit	 des	Wesens	Gottes	 zu	denken.	Dies	wird	

sich	nochmals	 in	der	Diskussion	um	die	Verwendung	eines	neuzeitlich	geprägten	

Personbegriffs	 innerhalb	 der	 interpersonalen	 Ansätze	 bspw.	 von	 Magnus	 Striet	

zeigen.	Und	dies	 ist	bereits	der	 zentrale	Punkt	 innerhalb	der	Diskussion	um	den	

Zusammenhang	 von	 Hypostase	 und	 Substanz	 in	 der	 Diskussion	 Abū	 ’Isā	 al-

Warrāqs.		

																																																								
255		Vgl.	dazu	Kap.	2.2.3.2.	
256		Vgl.	dazu	Kap.	2.1.3.2.	
257		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	81.	



	 80	

Hinzu	kommt	ein	weiterer	Aspekt,	der	die	 inhaltliche	Bestimmung	des	Begriffs	

der	Hypostase	 nochmals	 erschwert	 und	 vor	 allem	 im	Dialog	 für	 zusätzliche	Ver-

wirrung	 sorgt:	 Im	Zusammenhang	der	 Christologie	 ist	 die	Hypostase	 des	 Sohnes	

dasjenige,	das	die	menschliche	und	göttliche	Natur	des	Sohnes	vereint.	So	kommt	

dem	 Hypostasenbegriff	 christologisch	 eine	 einheitsstiftende	 Funktion,	 trinitäts-

theologisch	aber	eine	differenzierende	Funktion	zu	und	hat	damit	in	unterschiedli-

chen	Kontexten	konträre	Bedeutungen.		

Katholiken	stellen	sich	 in	Bezug	auf	den	Zusammenhang	von	Substanz	und	Hy-

postasen	 zunächst	 dieselben	 Anfragen	wie	 den	west-	 und	 ostsyrischen	 Gruppie-

rungen.258		

„All	these	questions,	or	most	of	them,	also	attach	to	the	Melkites	in	their	claim	that	the	hypos-
tases	are	the	substance,	even	though	they	refrain	from	claiming	that	the	substance	is	the	hy-
postases.	The	most	obvious	is	that,	if	they	claim	that	the	hypostases	are	the	substance,	and	the	
substance	 is	 not	 differentiated	 while	 the	 hypostases	 are,	 then	 they	 have	 inescapably	made	
what	is	differentiated	not	differentiated.	The	concequences	of	this	and	similar	points	are	una-
voidably	 forces	 upon	 them,	 just	 as	we	 have	 forced	 them	upon	 the	 Jacobites	 and	Nestorians	
above.“259		

Im	Hinblick	 auf	 die	 Identität	 von	 Substanz	und	Hypostasen	 ergeben	 sich	dem-

nach	 in	 der	 Argumentation	 Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 drei	 unterschiedliche	 Optionen:	

entweder	Substanz	und	Hypostasen	sind	in	jeder	Hinsicht	identisch,	in	keiner	Hin-

sicht	identisch,	oder	die	Identität	besteht	nur	in	bestimmten	Punkten.	

	

Sofern	Substanz	und	Hypostasen	 in	allen	Aspekten	 identisch	sein	sollten,	wäre	

die	 Substanz,	wie	 oben	 schon	 gezeigt,	 entweder	 in	 sich	 geteilt	 oder	 es	 gäbe	 nur	

eine	Hypostase.	Denn	wäre	 nämlich	 die	 Substanz	 in	 jeder	Hinsicht	 identisch	mit	

den	drei	Hypostasen,	wäre	sie	auch	in	der	Partikularität	 identisch	mit	den	zu	un-

terscheidenden	Hypostasen.		

„If	the	substance	is	identical	with	the	hypostases	in	every	respect	then	it	will	be	identical	with	
them	both	 in	 substantiality	 and	 in	particularity	which	 is	 hypostaticity	 or	 tripleness,	 the	nu-
merical	aspect	according	to	the	Trinitarians.	Now,	if	it	is	identical	with	them	in	substantiality,	
then	either	it	will	be	three	specific	substances	like	them,	and	thus	three	hypostases.“260	

		

Wäre	 hingegen	 nur	 eine	 Substanz	 anzunehmen,	 gäbe	 es	 bei	 einer	 direkten	

Gleichsetzung	auch	nur	eine	Hypostase,	denn,	so	Abū	’Isā	al-Warrāq,	„Hence,	if	it	is	
																																																								

258		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	81.	
259		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	81-83.		
260		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	85.		



	 81	

three	as	properties	it	will	be	three	as	substantiality,	and	if	it	is	one	as	substantiality	

it	will	be	one	as	properties.“261	

Die	zweite	Möglichkeit	der	Verhältnisbestimmung	von	Hypostase	und	Substanz	

besteht	 in	 der	 Unterscheidung	 von	 Hypostase	 und	 Substanz,	 so	 dass	 Hypostase	

und	Substanz	nicht	identisch	gedacht	werden.	An	dieser	Stelle	folgt	für	Abū	’Isā	al-

Warrāq	 zunächst	 zwangsläufig	 ein	 Widerspruch	 bezüglich	 der	 Göttlichkeit	 von	

Hypostasen	und	Substanz,	denn	„since	the	substance	is	divine,	that	neither	the	Fa-

ther	nor	the	Son	nor	the	Spirit	is	divine;	and	if	each	of	the	hypostases	is	divine,	that	

the	substance	is	not	divine.“262	Wenn	die	eine	Gottheit	bzw.	der	eine	Gott	aus	den	

drei	Hypostasen	 und	 aus	 der	 einen	 göttlichen	 Substanz	 gleichermaßen	 bestehen	

würde,	so	müssten	immer	sowohl	alle	drei	Hypostasen	als	auch	die	eine	Substanz	

zusammen	angebetet	werden,	um	die	Gottheit	angemessen	zu	erfassen.	Wenn	hin-

gegen	sowohl	Hypostasen	als	auch	die	eine	Substanz	zwar	jeweils	göttlich	gedacht	

werden,	aber	dennoch	zu	unterscheiden	sind,	hätte	man	zwangsläufig	zwei	Gott-

heiten:	einmal	die	Gottheit	der	drei	Hypostasen	und	einmal	die	Gottheit	der	einen	

Substanz.263	Diese	 Trennung	 zwischen	 dem	Wesen	 Gottes	 und	 den	 trinitarischen	

Personen	 widerspricht	 allerdings	 den	 ursprünglichen	 Intentionen	 der	 Trinitäts-

theologie.	Das	hier	aufscheinende	Problem	liegt	wiederum	im	Verständnis	des	Hy-

postasenbegriffs.	 Die	 Differenzierung	 zwischen	 Hypostase	 und	 Substanz	 war	 ja	

gerade	die	Pointe	der	kappadokischen	Trinitätstheologie:	wie	sich	Einheit	und	Dif-

ferenz	 zusammendenken	 lassen,	 indem	die	Hypostasen	weder	 substanzhaft	noch	

akzidentiell	gedacht	werden,	wie	es	noch	in	der	aristotelischen	Metaphysik	der	Fall	

war,	 sondern	als	Betonung	der	 jeweiligen	Eigenständigkeit,264	eben	als	 „integrale	

Träger	des	wesentlich	Gemeinsamen	wie	der	spezifischen	Eigentümlichkeiten“.265		

																																																								
261		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	79.	
262		THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	93.	
263		„If	they	say	that	the	Divinity	is	the	substance	and	the	hypostases,	we	reply:	Then	the	Father,	the	
	 Son	and	the	Spirit	are	not,	according	to	you,	divine	without	any	other	than	them,	and	whoever	
	 worships	the	Father,	the	Son	and	the	Spirit	does	not	worship	a	Divinity,	according	to	you,	unless	
	 he	worships	the	substance	which	is	other	than	them,	and	whoever	disbelieves	in	them	does	not	
	 disbelieve	in	a	Divinity	unless	he	also	disbelieves	in	the	substance	which	is	other	than	them.	If	
	 they	say:	 	The	substance	 is	divine	and	the	hypostases	are	divine,	we	reply:	Then	you	have	ad-
	 mitted	that	the	Father,	the	Son	and	the	Spirit	are	divine,	and	that	there	is	another	Divinity	other	
	 than	the	Father,	the	Son	and	the	Spirit:	thus	you	have	a	Divinity	other	than	the	Father,	the	Son	
	 and	 the	 Spirit.	 But	 this	 forces	 them	 to	 damit	 two	Divinities,	 one	 oft	 hem	other	 than	 his	 com-
	 panions.“	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	113.				
264		Vgl.	FRANZ	COURTH,	Trinität.	In	der	Schrift	und	Patristik	(Handbuch	der	Dogmengeschichte	II/1a),	
	 Freiburg/Basel/Wien	1988,	187.		
265		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	168.	



	 82	

Für	Abū	’Isā	al-Warrāq	bleibt	es	allerdings	an	dieser	Stelle	bei	der	Annahme	von	

einer	Substanz,	die	nur	in	bestimmten	Aspekten	identisch	ist	mit	den	Hypostasen.	

Doch	auch	hier	zeigen	sich	die	Schwierigkeiten,	Einheit	und	Differenz	gleicherma-

ßen	zu	denken.	Denn	die	Annahme,	dass	die	 trinitarischen	Hypostasen	einerseits	

identisch	sind	 im	Hinblick	auf	 ihre	Substanz,	als	Hypostase	andererseits	zu	diffe-

renzieren	sind,	führt	wieder	dazu,	dass	sie	nicht	als	vollkommene	Einheit	zu	den-

ken	sind,	wie	Abū	’Isā	al-Warrāq	formuliert:		

„If	 someone	should	 say:	The	 respect	 in	which	 they	are	uniform	 is	 the	 substance	and	 the	 re-
spect	in	which	they	are	distinct	is	the	hypostases	[...]	then	we	say:	You	have	negated	any	kind	
of	uniformity	between	these	two,	since	the	respect	attaching	to	distinction	cannot	be	that	at-
taching	 to	uniformity,	 just	 as	distinction	 cannot	be	 identical	with	uniformity.	 If	 the	being	of	
one	of	 them	is	opposed	to	 its	companion,	 then	the	notion	 that	 the	being	of	 the	other	can	be	
identical	with	what	is	opposed	to	it	is	negated,	since	a	thing	cannot	be	identical	with	what	is	
opposed	to	it.“266	

	

Auch	im	zweiten	Teil	seiner	Schrift	geht	Abū	’Isā	al-Warrāq	auf	generelle	Fragen	

zum	Verhältnis	von	Hypostasen	und	Substanz	ein.	So	wirft	er	zunächst	die	Frage	auf,	

warum	die	Hypostasen	überhaupt	in	Vater,	Sohn	und	Geist	zu	unterscheiden	sind,	

wo	es	doch	nur	eine	göttliche	Substanz	gibt:		

„Tell	us	about	the	one	substance.	Why	are	its	hypostases	differentiated	so	that	one	is	Father,	
the	other	Son	and	the	third	Spirit,	although	the	substance,	according	to	you,	is	one	in	its	sub-
stantiality,	eternal	and	undifferentiated	in	its	being,	not	composed	of	distinct	classes?“267		

Der	zentrale	Argumentationspunkt	 ist	an	dieser	Stelle	zum	einen	die	Frage	da-

nach,	wie	Einheit	und	Differenz	von	Beginn	an	gleichermaßen	zu	denken	sind	und	

warum	es	überhaupt	notwendig	ist,	diese	Unterscheidung	der	göttlichen	Hyposta-

sen	anzunehmen.	Zum	anderen	geht	es	an	dieser	Stelle	auch	darum,	wie	die	Unter-

scheidung	 zwischen	Substanz	und	Hypostase	 im	Sinne	der	klassischen	Substanz-

philosophie	eingeholt	werden	kann.	Wenn	die	eine	göttliche	Substanz	und	die	Hy-

postasen	 zusammenfallen	und	die	Hypostasen	 zu	unterscheiden	 sind,	müsste	 in-

nerhalb	der	Substanz	auch	mit	Differenzierungen	zu	rechnen	sein,	was	der	Einheit	

Gottes	widersprechen	würde.	Wenn	es	aber	nur	eine	Substanz	des	göttlichen	We-

sens	 gibt,	 ist	 dieses	Wesen	auch	nicht	 in	 sich	 zu	 teilen.268	Nimmt	man	einen	ein-

heitsstiftenden	Grund	außerhalb	von	Substanz	und	Hypostasen	an,	hätte	man	et-

																																																								
266		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	91.		
267		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	113.	
268		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	115.	



	 83	

was	Viertes	zu	denken,	was	zwangsläufig	den	Grundsätzen	der	Trinitätstheologie	

widerspricht:	

„If	they	claim	that	they	are	uniform	through	something	which	is	other	than	them,	then	a	fourth	
by	means	of	which	they	are	uniform	has	been	established.	This	is	opposed	to	the	doctrine	of	
the	Trinity.	[...]	But	if	they	say:	It	is	not	a	fourth	thing,	we	reply:	Then	you	have	no	alternative	
but	to	return	to	the	three,	which	you	have	to	say	are	one	thing.	And	if	they	are	one	thing	then	
the	doctrine	of	the	Trinity	is	refuted.	The	most	obvious	point	in	all	this	is	that	differentiation	is	
negated.	“	

Abū	’Isā	al-Warrāq	geht	in	seiner	Argumentation	noch	einen	Schritt	weiter	und	

greift	die	Frage	auf,	inwiefern	die	trinitarischen	Hypostasen	voneinander	zu	unter-

scheiden	 seien	 und	 unterschiedliche	 Charakteristika	 aufweisen:	 Wie	 kann	 es	 so	

bspw.	sein,	dass	dem	Vater	Eigenschaften	zugesprochen	werden,	die	dem	Sohn	und	

dem	Geist	nicht	zugesprochen	werden?	Führt	diese	Unterscheidung	nicht	zwangs-

läufig	dazu,	dass	die	einzelnen	Hypostasen	als	nicht	vollkommen	zu	denken	sind?	

So	führt	Abū	’Isā	al-Warrāq	im	Hinblick	auf	Vaterschaft	aus:		

„Tell	us	about	the	fatherhood.	Is	 it	an	attribute	of	the	Divinity	or	not?	If	 they	claim	that	 it	 is,	
then	they	exclude	the	Son	from	some	of	the	divine	attributes	since	they	do	not	consider	him	
Father	and	do	not	ascribe	fatherhood	to	him.	If	they	claim	that	it	is	not	an	attribute	for	Divini-
ty,	we	say:	Then	why	do	you	ascribe	to	the	Divinity	attributes	that	are	not	his?“269		

	

Inwiefern	 sind	 letztlich	 die	 einzelnen	Hypostasen	 an	 sich	 vollkommen	 zu	den-

ken,	 wenn	 die	 einzelnen	 Hypostasen	 durch	 ihre	 Unterschiedenheit	 zwangsläufig	

nicht	vollkommen	sind?	Aus	christlicher	Perspektive	 ist	die	Vollkommenheit	Got-

tes	nicht	auf	die	einzelnen	Hypostasen	zu	beziehen,	sondern	auf	das	Wesen	Gottes,	

welches	in	sich	drei	Hypostasen	vereint.	Dagegen	führt	Abū	’Isā	al-Warrāq	an:		

„We	are	not	asking	you	about	the	substance	which	combines	them	but	only	about	one	hypos-
tasis,	and	we	reckon	you	have	to	claim	that	the	one	hypostasis	is	not	perfect	or	divine	but	is	
deficient	and	imperfect,	even	though	you	claim	perfection	for	them	all	together.“270		

Auch	in	Bezug	auf	die	Unterscheidung	der	verschiedenen	Hypostasen	greift	Abū	

’Īsā	 al-Warrāq	 eine	 Frage	 auf,	 die	 auch	 innerchristlich	 eine	wichtige	 Rolle	 spielt	

und	in	gegenwärtigen	Ansätzen	vor	allem	im	Gefolge	der	interpersonalen	Ansätze	

immer	wieder	 zu	Tage	 tritt:	 Inwiefern	hat	 jede	Hypostase	 sein	 eigenes	Bewusst-

sein	bzw.	seien	eigene	Ich-Bezogenheit?	Und	wie	kann	dabei	eine	Einheit	im	Wesen	

Gottes	erreicht	werden?	So	fragt	Abū	’Īsā	al-Warrāq:	

																																																								
269		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	129.	
270		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	149.	



	 84	

„Tell	us	about	the	Father,	does	he	know	he	is	Father?	If	they	say:	Yes,	we	continue:	Similarly	
the	Son,	does	he	know	he	is	Son?	And	if	they	say:	Yes,	we	ask:	Similarly	the	Spirit,	does	it	know	
it	 is	 Spirit?	And	 if	 they	 say	Yes,	we	ask:	Then	 is	 each	of	 them	knowing	 in	 itself	 alone?	They	
must	say:	Yes,	 in	accordance	with	their	principles,	and	because	there	 is	none	among	the	hy-
postases	who	knows	he	is	Father	except	that	Father,	nor	any	who	knows	he	is	Son	except	the	
Son,	nor	any	that	knows	it	is	Spirit	except	the	Spirit.“271	

Hier	scheint	eine	Frage	auf,	die	vor	allem	im	Kontext	der	Verwendung	eines	neu-

zeitlich	 geprägten	 Personbegriffs	 eine	 Rolle	 spielen	 wird,	 nämlich	 die	 Frage	 da-

nach,	 ob	 Personsein	 nicht	 zwangsläufig	 mit	 der	 Annahme	 einer	 Ersten-Person-

Perspektive	verbunden	ist.	Wie	gegenwärtig	trinitätstheologische	Ansätze	auf	die-

se	Anfrage	reagieren,	wird	noch	zu	behandeln	sein.		

	

Was	 kann	 an	 dieser	 Stelle	 als	 Ergebnis	 aus	 der	 Beschäftigung	mit	 Abū	 ’Isā	 al-

Warrāqs	Kritik	an	der	Trinitätstheologie	 im	9.	 Jahrhundert	 festgehalten	werden?	

Zunächst	läuft	die	Kritik	Abū	’Isā	al-Warrāqs	darauf	hinaus,	wie	zu	denken	ist,	dass	

es	auf	der	einen	Seite	unterschiedliche	Hypostasen	mit	unterschiedlichen	Proprie-

täten	und	heilsgeschichtlichen	Appropriationen	gibt,	die	auf	der	anderen	Seite	eine	

einzige,	göttliche	Substanz	und	damit	das	ewige,	vollkommene	und	unveränderli-

che	Wesen	sein	sollen.	Wie	kann	dies	zusammengedacht	werden,	ohne	etwas	Vier-

tes	 zu	denken	oder	ohne	den	Hypostasen	die	Göttlichkeit	 abzusprechen	bzw.	 sie	

unterzuordnen?	Die	Kritik,	die	Abū	’Isā	al-Warrāq	so	formuliert,	trifft	genau	in	das	

Zentrum	 der	 Diskussion	 um	 das	 richtige	 Verständnis	 des	 Hypostasen-Begriffs.	

Schon	bei	der	kappadokischen	Trinitätstheologie	konnten	wir	 sehen,	wie	um	die	

richtige	Verhältnisbestimmung	gerungen	wurde	und	mit	welcher	Verlegenheit	der	

Hypostasenbegriff	 verwendet	 wurde.	 Die	 Kritik	 von	 muslimischer	 Seite	 bezieht	

sich	 damit	 nicht	 auf	 Punkte,	 die	 von	 muslimischen	 Theologen	 nicht	 richtig	 ver-

standen	wurden,	sondern	auf	die	neuralgischen	Punkte	der	Trinitätstheologie,	die	

es	 zu	 beantworten	 gilt.	 Inwiefern	 neuere	 trinitätstheologische	 Ansätze	 hier	 Ant-

worten	liefern	können,	wird	im	Kapitel	4	zu	untersuchen	sein.		

Vor	allem	kann	diese	Kritik	aber	als	eine	Kritik	verstanden	werden,	die	sich	 in	

erster	 Linie	 an	 eine	 Form	 immanenter	 Trinitätstheologie	wendet,	 die	 spekulativ	

versucht,	das	Wesen	Gottes	zu	denken.	Man	wird	immer	berücksichtigen	müssen,	

dass	auch	die	Konzilsväter	die	Begriffe	prosopon	und	hypostasis	nur	aus	einer	Ver-

																																																								
271		Vgl.	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	155.	



	 85	

legenheit	verwendeten,	um	die	unsagbaren	Erfahrungen	mit	dem	Gott	Jesu	Christi	

und	 dem	Heiligen	 Geist	 in	 irgendeiner	Weise	 systematisch	 auszudrücken.	 Damit	

war	und	ist	die	genaue	Bedeutung	dieser	Begriffe	damals	wie	heute	nicht	recht	zu	

bestimmen.	Vielleicht	ist	es	genau	dieser	Punkt,	der	durch	die	so	ausführliche	Kri-

tik	Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 ins	Zentrum	rückt:	Wie	verständlich	kann	eine	Trinitäts-

theologie	noch	sein,	die	in	erster	Linie	spekulative	Denkfiguren	zu	Verfügung	stellt,	

um	 das	 Unsagbare	 aussagen	 zu	 können?	Wie	 kann	 das	 Gespräch	mit	 dem	 Islam	

überhaupt	 im	Hinblick	auf	Gott	gelingen?	Hilft	 an	dieser	Stelle	womöglich der zu-

sätzliche Blick auf den	Ausgang	von	den	heilsökonomischen	Erfahrungen	der	 Jün-

gerinnen	und	Jünger	und	der	nachfolgenden	Christen,	um	sich	über	den	einen	Gott	

zu	verständigen?	Diese	Fragestellungen	gilt	es	am	Ende	der	Arbeit	nochmals	auf-

zunehmen.		

	

	

3.3 Systematisierung	muslimischer	Anfragen	an	trinitarische	
Konzeptionen	

	

Schon	durch	die	Auseinandersetzung	mit	den	beiden	zuvor	thematisierten	Auto-

ren	Theodore	Abū	Qurrah	und	Abū	’Isā	al-Warrāq	und	durch	die	Auseinanderset-

zung	mit	 den	 koranischen	 Suren	 zur	 Trinitätstheologie	wurden	Kritikpunkte	 am	

christlichen	 Bekenntnis	 zu	 einem	 trinitarischen	 Gott	 aufgegriffen.	 Im	 Folgenden	

sollen	diese	bereits	angerissenen	Fragestellungen	sowie	weitere	Kritikpunkte	der	

Diskurse	 um	 die	 Trinitätstheologie	 zwischen	 Christen	 und	 Muslimen	 systemati-

siert	und	dargestellt	werden.	Als	Grundlage	dienen	an	dieser	Stelle	vor	allem	die	

Ansätze	von	al-Qāsim	Ibn	Ibrāhīm	al-Hasanī	al-Rassī	(gest.	860),	Abū	Yūsuf	Ya´qūb	

b.	 Ishāq	al-Kindī	 (gest.	 864),	Abū	 ’Alī	Muhammad	 Ibn	 ’Abd	al-Wahāb	al-Jubbā’i	(9.	

Jahrhundert),	Abū	Manşūr	Muhammad	Ibn	Muhammad	Al-Māturīdī	(gest.	944),	’Abd	

al-Jabbār	 al-Hamadhānī	 (10.	 Jahrhundert)	 und	 Taqi	 al-Din	 Ahmad	 ibn	 Taymiyya	

(1263-1328).272	Ich	wähle	also	vor	allem	Ansätze,	die	direkt	an	die	eben	skizzier-

																																																								
272		Dies	sind	die	Ansätze,	die	in	der	englischsprachigen	Literatur	am	häufigsten	aufgegriffen	und	re-
	 feriert	 werden.	 Sie	 liegen	 teilweise	 in	 englischer	 Übersetzung	 vor	 (so	 z.B	 im	 Falle	 von	 ibn	



	 86	

ten	Debatten	anschließen.	Gerade	das	9.	und	10.	Jahrhundert	sind	für	unsere	Frage	

deshalb	so	interessant,	weil	sich	im	Laufe	des	9.	Jahrhunderts	zumindest	im	Rah-

men	des	sunnitischen	Islams	der	Glaube	an	die	Ungeschaffenheit	des	Korans	kon-

solidierte	und	zudem	der	Einfluss	griechischen	Denkens	zunahm,	so	dass	die	spe-

kulativen	Fragen	der	Trinitätstheologie	auch	 im	 islamischen	Kontext	zur	Heraus-

forderung	wurden.	Als	einzigen	späteren	Ansatz	wähle	ich	den	von	ibn	Taymiyya.	

Seine	Position	stellt	ein	bis	heute	relevantes	Gerüst	muslimischer	Kritik	an	christli-

chen	trinitarischen	Entwürfen	dar,	wobei	er	bis	heute	auch	als	Hauptgewährsmann	

für	 fundamentalistische	 Positionen	 herangezogen	wird	 und	 die	 islamische	 Kritik	

deshalb	 in	 besonders	 zugespitzter	 Form	 vorzutragen	 verspricht.	 Die	 genannten	

Ansätze	werden	 jetzt	nicht	mehr	historisch	Schritt	 für	Schritt	 rekonstruiert,	 son-

dern	 auf	 ihr	 systematischen	 Zentralperspektiven	 befragt	 und	 entsprechend	 zu-

sammengefasst.	Wenn	ich	gerade	den	sehr	polemisch	vorgetragenen	Anfragen	von	

Ibn	Taymiyya	viel	Raum	gebe,	dann	deshalb,	weil	ich	zeigen	will,	dass	komparativ	

theologische	Denkbewegungen	keineswegs	immer	zu	einer	Harmonisierung	inter-

religiöser	 Unterschiede	 führen	 und	 dass	 sich	 auch	 solche	 Polemik	 noch	 einmal	

konstruktiv	für	den	Dialog	wenden	lässt.273	

Vor	allem	die	Auseinandersetzung	mit	Theodore	Abū	Qurrah	hat	 schon	aufzei-

gen	können,	wie	von	christlicher	Seite	versucht	wurde,	die	göttlichen	Hypostasen	

mit	der	Attributenlehre	im	Islam	zu	verbinden.	Daneben	zeigte	die	Kritik	Abū	’Isā	

al-Warrāqs	 in	 erster	 Linie	 eine	 Auseinandersetzung	 mit	 dem	 Hypostasenbegriff	

auf.	Aus	diesem	Grund	wird	es	zunächst	einmal	darum	gehen,	das	Verhältnis	zwi-

schen	Hypostase	und	Attributen	Gottes	systematisch	näher	zu	beleuchten.	Sodann	

soll	 die	 Frage	 nach	 einer	 möglichen	Mehrfachinstantiierung	 in	 Gott	 aufgegriffen	

werden,	die	auch	schon	 im	Kontext	des	Ansatzes	Abū	Qurrah	 im	Zusammenhang	

mit	der	Frage,	warum	Gott	nur	einen	Sohn	gezeugt	habe,	zur	Sprache	kam.	Schließ-

lich	werden	die	Punkte	Vollkommenheit	und	Zeitlosigkeit	und	die	Handlungseinheit	

in	Gott	aufgenommen.	Beide	Punkte	werden	durch	muslimische	Autoren	angefragt,	

sind	 darüberhinaus	 aber	 auch	 innerchristlich	 immer	 wieder	 zu	 thematisieren:	
																																																								

	 Taymiyya)	 und	 teilweise	werden	wichtige	 Passagen	 in	 der	 Sekundärliteratur	 in	 die	 englische	
	 Sprache	übertragen.	
273		Dies	 heißt	 natürlich	 nicht,	 dass	 im	 Umkehrschluss	 alle	 nicht-fundamentalistischen	 Positionen	
	 per	 se	auf	eine	Harmonisierung	herauslaufen	müssen.	Es	kann	auch	hier	eine	wertschätzende	
	 Anerkennung	von	Andersheit	geben,	die	den	Dialog	weiterträgt.	



	 87	

Während	 sich	 die	 Frage	 der	Handlungseinheit	 schon	 im	Kontext	 der	 kappadoki-

schen	Trinitätstheologie	stellte,	 ist	die	Frage	nach	der	Zeitlosigkeit	 in	Gott	vor	al-

lem	für	gegenwärtige	Ansätze	relevant.		

	

3.3.1 Zusammenhang	von	Hypostase	und	Attribut	
	

Im	Kontext	um	die	Debatte	der	Bedeutung	des	Hypostasenbegriffs	kommt	es	im	

Dialog	mit	dem	Islam	immer	wieder	zum	Vergleich	des	christlichen	Hypostasen-

begriffs	mit	dem	muslimischen	Konzept	der	Attribute	Gottes.	Diese	Gleichset-

zung	 konnten	 wir	 auch	 schon	 bei	 Theodore	 Abu	 Qurrah	 wahrnehmen,	 wenn	 er	

versuchte	 über	 die	 Zeugung	 und	 die	 Herrschaft	 eine	 notwendige	 trinitarische	

Strukturierung	in	Gott	zu	begründen.		

Taqi	al-Din	Ahmad	ibn	Taymiyya	(1263-1328)	geht	in	seiner	Argumentation	ge-

gen	die	Trinitätstheologie	 zunächst	 vom	christlichen	Bekenntnis	 aus,	 dass	 in	der	

trinitarischen	Redeweise	Gott	 als	 lebend	und	 sprechend	bekannt	wird.	Trinitäts-

theologie	will	nach	dieser	Argumentation	vor	allem	zwei	Offenbarungsweisen	Got-

tes	betonen,	die	in	Wort	und	Geist	dem	Menschen	zuteilwerden.	In	Wort	und	Geist	

begegnet	Gott	dem	Menschen.	Dies	sind	genau	die	Daseinsweisen,	die	auch	schon	

in	besonderer	Weise	in	Sure	4:171	im	Koran	gewürdigt	wurden,	wenn	der	Koran	

hier	sagt:	 „Christus	 Jesus,	der	Sohn	Marias,	 ist	doch	nur	der	Gesandte	Gottes	und	

sein	Wort,	das	er	zu	Maria	hinüberbrachte,	und	ein	Geist	von	Ihm.“		

Dennoch	stellt	sich	an	diesem	Punkt	für	Ibn	Taymiyya	die	berechtigte	Frage,	wa-

rum	nur	diese	beiden	Aspekte	herausgegriffen	werden:	 „It	 is	well	 known	among	

them,	as	among	people	of	other	religions,	that	God	is	existing,	living,	knowing,	ac-

ting,	speaking.	Three	attributes	of	His	are	not	singled	out,	nor	are	three	of	His	at-

tributes	ever	referred	to	by	an	expression	which	[does	not]	indicate	that.“274	Dem-

gemäß	versteht	Ibn	Taymiyya	„Wort“	und	„Geist“	im	Sinne	der	muslimischen	Lehre	

der	Attribute	Gottes.		

																																																								
274		THOMAS	F.	MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity.	Ibn	Taymiy-
	 ya’s	Al-Jawab	Al-Sahih,	New	York	1984,	256.		



	 88	

In	eine	ähnliche	Richtung	der	Kritik	an	christlichem	Trinitätsverständnis	gehen	

auch	andere	Ansätze	muslimischer	Theologen	wie	bspw.	der	Ansatz	von	Abū	 ’Alī	

Muhammad	Ibn	’Abd	al-Wahāb	al-Jubbā’i	(9.	Jahrhundert).	Seine	Argumentationen	

lassen	 sich	 durch	 die	 Schrift	Mughnī	von	 ’Abd	al-Jabbār	al-Hamadhānī	 (10.	 Jahr-

hundert)	 rekonstruieren,	 da	 er	 sich	 stark	 auf	 Abū	 ’Alī	 Muhammad	 Ibn	 ’Abd	 al-

Wahāb	al-Jubbā’i	(9.	Jahrhundert)	bezieht.275	’Abd	al-Jabbār	stellt	hier	in	Bezug	auf	

Abū	’Alī	heraus,	dass	Christen	Leben	(life)	und	Wissen	(knowledge)	als	die	Attribu-

te	 herausstellen,	 die	 dem	 Sohn	 und	 dem	Geist	 zugesprochen	werden,	 diese	 aber	

nicht	ausreichen,	um	Gottes	Wesen	zu	beschreiben,	denn	„you	must	affirm	that	he	

has	power,	because	an	act	can	only	come	from	one	who	is	powerful.	The	need	for	

the	agent	of	an	act	 to	be	powerful	 is	greater	 than	 for	him	to	be	 living	and	know-

ing“.276	Vor	allem	im	Rückgriff	auf	die	Schöpfung	müsse	Gott	viel	eher	machtvoll	als	

wissend	und	lebend	sein,	um	überhaupt	schöpfen	zu	können.	Im	Hintergrund	steht	

auch	 hier	 der	 Versuch,	 die	 trinitarischen	 Hypostasen	 als	 Attribute	 im	 Sinne	 der	

muslimischen	Theologie	zu	verstehen.	

Die	Attributenlehre	 innerhalb	der	muslimischen	Theologie	beschäftigt	 sich	mit	

der	Frage,	in	welchem	Sinne	die	Attribute	Gottes,	die	durch	die	Theologie	vorgege-

ben	sind,	zu	verstehen	sind	bzw.	in	welchem	Verhältnis	sie	zum	Wesen	Gottes	ste-

hen.	Schon	im	8.	bis	10.	Jahrhundert	im	Zuge	der	Etablierung	der	mu’tazilitischen	

und	der	aš’aritischen	Schule	wurde	diese	Frage	unterschiedlich	beantwortet,	wo-

bei	sich	zunächst	eine	Unterscheidung	zwischen	Wesens-	und	Handlungsattributen	

entwickelte.277	Dabei	wären	die	Handlungsattribute	diejenigen,	die	das	Verhältnis	

Gottes	zur	Welt	darstellen	würden,	wohingegen	die	Wesensattribute	nur	auf	sein	

Wesen	zu	beziehen	sind.	Während	die	mu’tazilitische	Schule	diese	Differenzierung	

mit	vollzog	und	Gottes	Wesen	mit	seinen	Wesensattributen	identisch	dachte,	ver-

																																																								
275		DAVID	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	
	 Incarnation.	In:	R.Y.	EBIED/H.G.B.	TEULE	(Ed.),	Studies	on	the	Christian	Arabic	Heritage.	FS	Samir	
	 Khalil	Samir	S.I	(Eastern	Christian	Studies	5),	Leuven	2004,	285.		
276		’ABD	 AL-JABBĀR,	 Al-mughnī	 fi	 abwāb	 al-tawhīd	 wa-al-’adl.	 Vol.	 V.	 Ed.	 M.M.	 al	 Khudayrī,	 Cario,	
	 91.13-92.14.	Zitiert	nach	der	Übersetzung	von	David	Thomas	in:	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	
	 to	Christianity:	Abū	’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	Incarnation,	290.	
277		Vgl.	dazu	JOSEF	VAN	ESS,	Theologie	und	Gesellschaft	im	2.	und	3.	Jahrhundert	Hidschra.	Eine		Ge-
	 schichte	des	religiösen	Denkens	im	frühen	Islam.	Band	IV,	Berlin/New	York	1997,	436f.		



	 89	

suchte	 die	 aš’aritische	 Schule	 die	 Attribute	 gleichermaßen	 identisch	 wie	 nicht	

identisch	mit	Gott	zu	denken.278	

Nun	liegt	es	im	Kontext	des	muslimisch-christlichen	Dialogs	auf	den	ersten	Blick	

natürlich	nahe,	bei	der	Suche	nach	strukturellen	Äquivalenzen	zwischen	muslimi-

scher	und	christlicher	Beschreibung	des	Wesens	Gottes	bei	der	muslimischen	Leh-

re	der	Attribute	und	der	christlichen	Annahme	von	drei	Hypostasen	im	Wesen	Got-

tes	anzusetzen,	da	beide	auf	ihre	Weise	versuchen,	das	Wesen	Gottes	näher	zu	be-

stimmen.	Dies	 liegt	auch	aus	dem	Grund	nahe,	da	sowohl	die	christliche	als	auch	

die	 muslimische	 Tradition	 „Wort“	 und	 „Geist“	 –	 einmal	 als	 Attribute,	 einmal	 als	

Hypostasen	 –	 zur	 Beschreibung	 Gottes	 verwenden.	 Allerdings	 sind	 Attribute	 als	

Zuschreibungen	von	Eigenschaften	zu	verstehen,	sie	qualifizieren	das	Wesen	Got-

tes	an	sich.	 „For	example,	 if	 a	being	could	be	called	 living	 it	was	qualified	by	 the	

attribute	of	life,	and	if	it	could	be	called	seeing	it	was	qualified	by	the	attribute	of	

sight.	The	attribute	itself	qualified	the	being	as	a	whole“.279	

Dagegen	sind	Hypostasen	im	Anschluss	an	die	kappadokische	Theologie	als	„on-

tologisches	 ‚Integral’	 von	 Gemeinsamkeit	 (im	 Wesen)	 und	 idiomatischer	 Beson-

derheit	[zu	denken	K.L.].	Sie	ist	das	‚Zugleich’	von	Eigentümlichkeiten	der	Personen	

[...]	und	Gemeinschaft	 im	Wesentlichen	[...]“280.	Der	Hypostasenbegriff	wurde,	wie	

bereits	in	Kapitel	2	deutlich	wurde,	von	Basilius	von	Caesarea	verwendet,	um	die	

Unterscheidung	 zwischen	dem	einen	Wesen	Gottes	 (griech.	ousia/lat.	 substantia)	

und	 den	 drei	 zu	 unterscheidenden	 Personen	 (griech.	hypostasis/lat.	 subsistentia)	

zu	betonen.	Verwirrend	wird	diese	Unterscheidung	–wie	schon	gesehen	–	zum	ei-

nen	 dadurch,	 dass	 die	 Begriffe	 ousia	 und	 hypostasis	 zunächst	 noch	 nicht	 unter-

schieden	wurden	und	zum	anderen	dadurch,	dass	Aristoteles	bei	dem	Begriff	„Ou-

sia“	zwischen	erster	und	zweiter	Ousia	unterschieden	hat.		

„Der	Begriff	 der	Ousia	 kommt	 schon	bei	Aristoteles	 in	 zwei	Bedeutungen	 vor.	 In	 der	 ersten	
Bedeutung	meint	Ousia	das	konkrete	Einzelwesen,	also	ein	Subjekt,	das	niemals	Prädikat	sein	
kann.	Dagegen	meint	die	zweite	Ousia	eher	eine	Idee,	also	ein	allgemeines	Subjekt,	das	durch-

																																																								
278		In	der	gegenwärtigen	muslimischen	Theologie	betont	Muna	Tatari,	dass	diese	Unterscheidung	
	 von	Wesens-	und	Handlungsattributen	„nur	bedingt	hilfreich“	zu	sein	scheint	für	die	Frage,	was	
	 Gottes	Wesen	eigentlich	ausmacht.	Vgl.	dazu	TATARI,	Gottes	Wesen,	136f.		
279		DAVID	THOMAS,	The	Doctrine	of	the	Trinity	in	the	Early	Abbasid	Era.	 In:	LLOYD	RIDGEON	(Ed.),	 Is-
	 lamic	Interpetatios	of	Christianity,	London/New	York	2001,	78-98,	hier	87.	
280		BERHARD	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre.	Ureigene	Anliegen	
	 und	Chancen	der	Begegnung.	In:	MUNA	TATARI/	KLAUS	VON	STOSCH	(Hg.),	Trinität	–	Anstoß	für	das	
	 islamisch-christliche	Gespräch	(Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	95.	



	 90	

aus	auch	Prädikat	sein	kann.	Bei	der	zweiten	Ousia	geht	es	also	um	das	abstrakte	Wesen	im	
Allgemeinen,	während	die	erste	Ousia	das	Eigentümliche	und	Konkrete	der	Natur	meint.“281	

Im	Sinne	der	kappadokischen	Theologie	entsprechen	die	Hypostasen	Vater,	Sohn	

und	Geist	der	ersten	Ousia,	während	das	Wesen	bzw.	die	Natur	Gottes	der	zweiten	

Ousia	entspricht.282	Die	Zuschreibung	von	Attributen	bzw.	Eigenschaften	Gottes	ist	

nach	dem	Symbolum	Quicumque	problemlos	weder	auf	die	Natur	noch	auf	die	Per-

sonen	möglich.	So	betont	das	Glaubensbekenntnis:	„Wie	der	Vater,	so	der	Sohn,	so	

[auch]	der	Heilige	Geist:	[...]	ewig	der	Vater,	ewig	der	Sohn,	ewig	der	Heilige	Geist;	

und	dennoch	nicht	drei	Ewige,	sondern	ein	Ewiger;	[...]	Ebenso	allmächtig	der	Va-

ter,	allmächtig	der	Sohn,	allmächtig	der	Heilige	Geist;	und	dennoch	nicht	drei	All-

mächtige,	 sondern	 ein	 Allmächtiger.“283	Alle	 Eigenschaften	 müssen	 also	 sowohl	

von	 den	 Personen	 als	 auch	 von	 dem	Wesen	 ausgesagt	 werden.	 Thomas	 Schärtl	

bringt	 das	 hinter	 dieser	 Formel	 stehende	 Dilemma	 folgendermaßen	 zum	 Aus-

druck:	

„1.	Wenn	Aussagen	über	die	Natur	Gottes	(also	über	die	Göttlichkeit	Gottes)	 formuliert	wer-
den,	 dann	 dürften	 die	 dabei	 herausgestellten	 Eigenschaften	 Gottes	 eigentlich	 nicht	 für	 die	
trinitarischen	Personen	verwendet	werden	–	auf	jeden	Fall	nicht	so,	dass	sie	für	die	Erhellung	
des	wechselseitigen	Verhältnisses	der	Personen	zueinander	die	konstitutive	Rolle	spielen.		

2.	 Wenn	 Aussagen	 über	 die	 Natur	 Gottes	 nicht	 von	 den	 trinitarischen	 Personen	 ausgesagt	
werden,	dann	droht	die	Gefahr,	dass	diese	Personen	gar	nicht	erst	als	‚göttliche	Personen’	be-
trachtet	werden	können.“284		

	

Es	geht	christlicherseits	darum,	dass	die	Eigenschaften	Gottes	so	zu	formulieren	

sind,	dass	sie	nicht	nur	auf	der	personunterscheidenden	Ebene	angesetzt	werden,	

sondern	dass	sie	immer	so	formuliert	werden,	dass	sie	das	gesamte	Wesen	Gottes	

betreffen.	Zuschreibungen	von	Eigenschaften,	die	 „nur“	die	 jeweilige	 trinitarische	

Person	betreffen,	sind	indes	nur	im	Hinblick	auf	das	jeweilige	Welt-Verhältnis	und	

die	 damit	 verbundene	heilsökonomische	Offenbarungsweise	möglich.	Damit	 sind	

Wort	 und	 Geist	 die	 jeweiligen	 heilsökonomischen	 Selbstoffenbarungsweisen	 des	

Wesens	Gottes,	des	Logos	und	des	Geistes.	Christlich	sind	damit	die	Attribute	wie	

Allmacht,	Allwissenheit,	Ewigkeit	etc.	streng	auf	das	Wesen	Gottes	zu	beziehen	und	

																																																								
281		STOSCH,	Trinität,	37.		
282		Vgl.	dazu	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	87.		
283		DH	75,	Abs.	7.10.	13-14.		
284		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	19.	



	 91	

Logos	und	Geist	sind	eben	in	diesem	Sinne	nicht	als	eigenständige	Attribute	zu	ver-

stehen.	285	

Dass	die	Gleichsetzung	von	Attributen	und	Hypostasen	 in	Gott	nicht	so	einfach	

funktioniert,	 wurde	 allerdings	 auch	 schon	 in	 den	 Diskursen	 im	 10.	 Jahrhundert	

herausgearbeitet.	 Während	 der	 ostsyrische	 Theologe	 ’Ammār	 al-Başrī	 in	 seinem	

Kitāb	al	burhān	noch	die	besondere	Bedeutung	von	den	beiden	Attributen	life	und	

word	 herausstellt,	 um	 eine	 Brücke	 zwischen	 der	 christlichen	 Trinitätstheologie	

und	 der	 muslimischen	 Attributenlehre	 zu	 finden,286	ist	 zumindest	 für	 ’Abd	 al-

Jabbār	 im	10.	 Jahrhundert	klar,	dass	die	christlichen	Hypostasen	ontologisch	von	

der	 muslimischen	 Attributenlehre	 zu	 differenzieren	 sind.287	’Abd	 al-Jabbār	 zeigt	

hierfür	zwei	ausgeschlossene	Alternativen	auf,	die	es	offensichtlich	machen,	dass	

eine	 Übernahme	 der	 Attributenlehre	 für	 die	 christliche	 Trinitätstheologie	 schei-

tern	muss.	Die	 erste	Alternative	wäre,	 dass	man	 Sohn	 und	Geist	wirklich	 als	 die	

Attribute	„Leben“	und	„Wissen“	des	Vaters	verstehen	würde.	Die	Konsequenz	wäre	

allerdings,	dass	nur	der	Vater	göttlich	zu	denken	wäre,	jedoch	wäre	hiermit	die	von	

muslimischer	Seite	betonte	Einheit	Gottes	gewahrt.	Die	zweite	Alternative	besteht	

in	der	Annahme,	dass	 allen	 trinitarischen	Hypostasen	die	 gleichen	Eigenschaften	

zugeschrieben	werden.	Damit	wäre	aber	der	Hypostase	des	Geistes	auch	das	Attri-

but	 „Leben“	 zuzuschreiben,	wie	 den	 anderen	 beiden	Hypostasen	 des	 Vaters	 und	

																																																								
285		Vgl.	 zur	 christlichen	 Attributenlehre:	 THOMAS	 MARSCHLER,	 Die	 Attribute	 Gottes	 in	 der	 ka-
	 tholischen	Dogmatik.	In:	THOMAS	MARSCHLER/THOMAS	SCHÄRTL	(Hg.),	Eigenschaften	Gottes.	Ein	Ge-
	 spräch	 zwischen	 systematischer	 Theologie	 und	 analytischer	 Philsophie	 (Studien	 zur	 systema-
	 tischen	Theologie,	Ethik	und	Philsophie	6),	Münster	2016,	3-33.	Marschler	zeigt	hier	auf,	dass	in	
	 gegenwärtigen	 theologischen	 Ansätzen	 die	 Attributenlehre	 oftmals	 erst	 auf	 eine	 heilsge-
	 schichtliche	 Herleitung	 der	 biblischen	 Gotteslehre	 folgt,	 so	 dass	 der	 de	 deo	 uno-Teil	 der	 Got-
	 teslehre	dem	Traktat	de	deo	trino	nachgeordent	wird.	Ebd.	21f.			
286		„If	someone	says:	Since	you	have	affirmed	that	God	has	Word	and	Spirit,	and	then	said	that	he	
	 and	they	are	three	hypostases,	why	do	you	not	affirm	that	in	his	substance	he	also	has	hearing,	
	 sight,	 wisdom,	 knowledge,	 strength,	 power,	 forgiveness,	 insight,	 mercy,	 generosity,	 openhan-
	 dedness,	grace,	volition	and	similar	things?	For	just	as	you	call	him	living	and	speaking	and	then	
	 affirm	that	he	has	Life	and	Word,	 so	you	may	call	him	hearing,	 seeing,	wise,	knowing,	mighty,	
	 powerful,	 forgiving,	pardoning,	merciful,	 generous,	 gracious,	willing	and	 things	 similar	 to	 this,	
	 we	 say:	We	 have	 come	 to	 this,	 because	we	 find	 life	 and	 speech	 are	 of	 the	 constitution	 of	 the	
	 essence	and	of	the	sutructure	of	the	substance,	while	any	others	that	are	different	from	them	are	
	 not.“	MICHAEL	HAYEK	 (Ed.),	 ’Ammār	al-Başrī,	 apologie	et	 controverses,	Beirut	1977,	52.8-14.	Zi-
	 tiert	nach	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	
	 and	Incarnation,	284.	
	 Deutlich	wird	an	dieser	christlichen	Antwort	nochmals	die	ursprüngliche	muslimische	Kritik	an	
	 der	Trinitätstheologie,	in	diesem	Falle	vom	mu’tazilitischen	Theologen	Abū	al-“yl,	nämlich,	dass	
	 christliche	 Theologie	 davon	 ausgehe,	 die	 trinitarischen	 Personen	 als	 eigenständige	Wesen	 zu	
	 denken,	während	die	Hypostasen	gleichzusetzen	seien	mit	den	Attributen	Gottes	
287		THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	 ’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	In-
	 carnation,	293.	



	 92	

des	Sohnes	auch.	Dies	hätte	allerdings,	wie	David	Thomas	herausstellt,	desaströse	

Konsequenzen:		

„In	 the	 first	place,	 logic	does	not	allow	attributes	 to	cause	 in	 themselves	 the	conditions	they	
cause	 in	others,	 for	 that	would	mean	 they	were	attributes	of	 themselves.	And	 in	 the	 second	
place,	if	the	hypostases	of	Life,	for	example,	were	living	in	the	same	way	as	the	Father	is	living,	
then	 like	 him	 it	 would	 have	 to	 possess	 an	 attribute	 of	 life.	 But	 this	 second	 attribute	 of	 life	
which	qualified	the	hypostasis	Life	would	have	to	be	like	the	hypostasis	and	so	be	living	by	its	
own	attribute.	This	would	lead	to	an	infinity	of	hypostases.288		

In	diesem	Zusammenhang	ist	auch	nochmals	zu	betonen,	dass	die	einzelnen	Hy-

postasen	 nicht	 als	 eigenständige	 Entitäten	 gedacht	werden	 dürfen,	wie	 es	 schon	

bei	Abū	 ’Isā	al-Warrāq	angeklungen	 ist.	So	versteht	al-Qāsim	b.	Ibrāhīm	al-Hasanī	

al-Rassī	 (gest.	 860)	 in	 seiner	 Widerlegung	 des	 Christentums	 (Al-radd	 ’alā	 al	

Naşārā)	 Gott	 als	 „three	 individuals	 (ashkhāş)	 who	 are	 distinct	 as	 hypostases	

(aqānīm),	and	united	as	nature	(tabī’a)	or	essence	(dhāt),	and	are	equal	in	divinity,	

eternity	and	power.“289		

Abū	Yūsuf	Ya´qūb	b.	Ishāq	al-Kindī	(gest.	864)	beschreibt	die	Trinitätstheologie	in	

ähnlicher	Weise	wie	 al-Rassī,	wenn	er	die	Trinitätslehre	 folgendermaßen	zusam-

menfasst:		

„three	 eternal	 hypostases	 (aqānīm)	which	 exist	 eternally	 as	 one	 substance	 (jawhar);	 by	 the	
term	 ‚hypostases’	 Christians	mean	 ‚individuals’	 (ashkhāş),	 and	 by	 ‚one	 substance’	 that	 each	
hypostasis	exists	with	its	own	specific	characteristic	(khāşşa);	so	the	reality	of	the	substance	
exists	in	each	hypostasis,	and	they	are	all	uniform	in	it	(wa-hiya	fihi	muttafaqa),	and	they	each	
have	a	specific	characteristic	which	distinguishes	it	from	the	others.“290	

	

Damit	 liegt	 sowohl	 bei	al-Rassī	als	 auch	 bei	 Ishāq	al-Kindī	ein	 Verständnis	 der	

Trinitätstheologie	vor,	dass	das	Wesen	Gottes	als	Gemeinschaft	von	distinkten	En-

titäten	 denkt	 und	 damit	 eine	 tritheistische	 Schieflage	 bekommt.	Wie	 auch	 schon	

bei	 Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 gezeigt	 wurde,	muss	 Trinitätstheologie	 eine	 präzise	 Be-

stimmung	des	Hypostasenbegriffs	vorlegen,	die	nicht	in	der	Gefahr	steht,	als	eigen-

ständige	 Substanz	missverstanden	 zu	 werden.	 Allerdings	 stellt	 sich	 in	 ähnlicher	

Weise	 muslimischer	 Theologie	 die	 Frage,	 inwiefern	 der	 ontologische	 Status	 der	

Attribute	Gottes	zu	bestimmen	ist.	So	können	zwar	Hypostasen	und	Attribute	Got-
																																																								

288		THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	 ’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	In-
	 carnation,	293.	
289		THOMAS,	The	Doctrine	of	the	Trinity	in	the	Early	Abbasid	Era,	83.	 	Mit	Verweis	auf	I.	DI	MATTEO,	
	 Confutazione	contro	i	Cristiani	dello	zaydita	al-Qāsim	b.	Ibrāhīm.	In:	Rivista	degli	Studi	Orientali	
	 9	(1921),	314.23-316.3.	Vgl.	dazu	auch	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	34.	
290		THOMAS,	The	Doctrine	of	 the	Trinity	 in	the	Early	Abbasid	Era,	84.	Mit	Verweis	auf	A.PERIER,	Un	
	 Traité	de	Yahyā	ben	‘Adī.	In:	Revue	de	l’Orient	Chrétien	22	(1920),	4.10-13.	



	 93	

tes	 selbst	 nicht	 gleichgesetzt	 werden,	 doch	 haben	 sowohl	 Christentum	 als	 auch	

Islam	den	(ontologischen)	Status	sowie	das	Verhältnis	zwischen	Gottes	Wesen	und	

seinen	Attributen	bzw.	Hypostasen	näher	zu	bestimmen	und	zu	erläutern.		

	

3.3.2 Vollkommenheit	und	Zeitlosigkeit	Gottes		
	

Ein	weiterer	Ausgangspunkt	für	die	muslimische	Kritik	an	trinitätstheologischen	

Konzepten	ist	die	Frage	nach	der	Vollkommenheit	und	Zeitlosigkeit	Gottes.	Im	Hin-

tergrund	dieses	Kritikpunktes	steht	die	Frage,	wie	die	Vollkommenheit	Gottes	von	

Beginn	an	gedacht	werden	kann,	wenn	aus	Gott	–	quasi	nachträglich	–	Sohn	und	

Geist	 hervorgehen	 und	 Gott	 erst	 bestehend	 aus	 Hypostasen	 als	 vollkommen	 zu	

denken	ist.		

Dieser	 Kritikpunkt	 wurde	 durch	 den	 muslimischen	 Theologen	 Taqi	 al-Din	

Ahmad	 ibn	 Taymiyya	 herausgearbeitet.	 Ibn	 Taymiyya	 setzt	 sich	 in	 „Al-Jawab	 al-

Sahih	li-Man	Baddal	Din	al	Masih“	(„The	correct	answer	to	those	who	changed	the	

Religion	 of	 Christ“)	291	mit	 der	 christlichen	 Theologie	 auseinander,	 indem	 er	 auf	

einen	Brief	Paul	von	Antiochiens	an	seine	muslimischen	Zeitgenossen	reagiert.	Da-

bei	 sieht	 Ibn	Taymiyya	 sehr	 zutreffend	und	 genau,	 dass	die	 christliche	Trinitäts-

theologie	in	erster	Linie	nicht	durch	die	Vernunft,	sondern	durch	die	Offenbarung	

begründet	werden	kann	und	muss.	Die	Anrede	Gottes	als	Vater,	Sohn	und	Geist	ist	

die	 Anrede,	 die	 sich	 durch	 die	 Offenbarung	 Gottes	 in	 der	 Geschichte	 entwickelt	

hat.292		

Ausgangspunkt	 für	 Ibn	Taymiyya	 ist	zunächst	das	christliche	Bekenntnis	zu	ei-

nem	trinitarischen	Gott.	Der	Vater	ist	der	Ursprung	von	Sohn	und	Geist	und	kann	

als	 das	Wesen,	 der	 Sohn	 als	 das	Wort	 und	 der	 Geist	 als	 das	 Leben	 beschrieben	

werden.	293	Der	Vorwurf	gegen	dieses	Bekenntnis	setzt	nun	an	dem	Punkt	an,	dass	

																																																								
291		Vgl.	MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	vii.		
292		Vgl.	MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	255.	
293		Vgl.	MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	266f.			
	 In	ähnlicher	Weise	beschreibt	auch	Abū	al-’Abbās	’Abdallāh	b.	Muhammad	al-Anbāri,	bekannt	als	
	 al-Nāshi’	al-Akbar,	das	christliche	Bekenntnis:	„The	Trinitarians:	People	among	them	claim	that	
	 the	 Creator	 is	 three	 hypostases	 and	 one	 substance,	 Father,	 Son	 and	 Holy	 Spirit,	 with	 the	
	 substance	being	the	hypostases	in	a	general	way.	They	claim	that	of	these	the	Father	is	the	cause	
	 of	the	Son	and	Spirit,	without	preceding	them	in	essence,	but	rather	they	are	equal	whith	him.	



	 94	

Gott	von	Beginn	an	schon	als	vollkommen	zu	denken	 ist.	Wenn	der	Vater	als	der	

Ursprung	der	Trinität	gedacht	wird	und	der	Sohn	von	 ihm	gezeugt	und	der	Geist	

aus	ihm	hervorgeht,	wäre	Gott	von	Beginn	an	als	nicht	vollkommen	zu	denken.	Ibn	

Taymiyya	geht	 in	dieser	Argumentation	 letztlich	davon	aus,	dass	die	Hypostasen	

als	Attribute	Gottes,	die	die	muslimische	Tradition	beschreibt,	 zu	verstehen	sind.	

Dass	diese	Gleichsetzung	nicht	möglich	 ist,	wurde	in	Kapitel	3.3.1	bereits	gezeigt.	

Jedoch	 bleibt	 die	 Frage,	 inwiefern	 eine	 Monarchie	 des	 Vaters	 bei	 gleichzeitiger	

Gleichrangigkeit	der	trinitarischen	Personen	gedacht	werden	kann	–	und	dies	von	

Ewigkeit	 an.	Die	Monarchie	des	Vaters	 ist	 vor	allem	auf	der	Grundlage	des	bibli-

schen	Befundes	zu	wahren	und	wurde	auch	schon	von	Gregor	von	Nazianz	betont.	

Wie	aber	 ist	dabei	eine	Statusgleichheit	aller	 trinitarischen	Personen	beizubehal-

ten?	In	diesem	Sinne	merkt	Ibn	Taymiyya	zu	Recht	kritisch	an:	„If	they	say	that	the	

Father	who	 is	 the	essence	 is	 the	origin	of	 life	and	speech,	 that	demands	 that	 the	

Father	exist	before	life	and	speech,	for	that	which	is	the	origin	of	something	other	

than	it	is	precedent	to	it	or	its	maker.“294	Wenn	Gott	als	Vater,	Sohn	und	Geist	voll-

kommen	ist,	wäre	er	vor	der	Zeugung/dem	Hervorgang	von	Sohn	und	Geist	eben	

nicht	als	vollkommen	zu	denken,	da	durch	die	Zeugung	und	die	Hauchung	ihm	At-

tribute	zugeschrieben	werden,	die	er	in	dieser	Weise	vorher	nicht	hatte.	„It	is	noth-

ing	other	 than	making	God	be	described	by	attributes	of	perfection	after	He	had	

not	been	described	by	them.“295	

In	engem	Zusammenhang	mit	diesem	Argument	steht	auch	ein	weiterer	Aspekt,	

nämlich	dass	die	Zeugung	des	Sohnes	eine	notwendige	Annahme	von	Zeitlichkeit	

in	Gott	mit	sich	bringe.	So	argumentiert	Abū	Manşūr	Muhammad	Ibn	Muhammad	

Al-Māturīdī	 (gest.	 944)	 in	Bezug	 auf	 die	Metapher	des	Lichtes	 zur	Erklärung	der	

Zeugung	des	Sohnes,	bei	der	ein	Licht	ein	weiteres	Licht	anzündet,	ohne	dadurch	

selbst	gemindert	zu	werden:	

„It	was	a	part	of	him	without	there	being	any	dimunution	in	the	wholeness	of	the	original,	like	
the	part	taken	from	the	light,	respond	along	the	lines	that	if	the	part	that	was	taken	originated,	

																																																								
	 They	 call	 the	 Son	 the	 Creator’s	 Knowledge	 and	 the	 Spirit	 his	 Life.“	 DAVID	 THOMAS,	 Christian	
	 Doctrines	in	Islamic	Theology	(History	of	Christian-Muslim	Relations	10),	Leiden/Boston	2008,	
	 37-39.		
	 Durch	 die	 Betonung	 der	 Monarchie	 des	 Vaters	 in	 dieser	 Beschreibung	 wird	 der	 Einfluss	 der	
	 kappadokischen	Theologie	auf	das	Trinitätsverständnis	deutlich.	
294		MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	267.		
295		MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	268.	



	 95	

as	happens	in	the	case	of	what	is	taken	from	the	light,	then	his	teaching	about	the	eternity	of	
the	spirit,	which	is	the	Son,	is	disproved.“296		

Wenn	der	Vater	das	ursprüngliche	Licht	ist,	von	dem	das	Licht	des	Sohnes	aus-

geht,	ohne	etwas	vom	Licht	des	Vaters	wegzunehmen,	geschieht	dies	zu	einem	be-

stimmten	Zeitpunkt,	so	dass	ein	Vorher	und	Nachher	in	Gott	zu	denken	und	damit	

Zeitlichkeit	in	das	Wesen	Gottes	einzutragen	ist.	

Natürlich	 würde	 christliche	 Trinitätstheologie	 darauf	 bestehen,	 dass	 zeitliche	

Kategorien	wie	vorher	und	nachher	nicht	in	das	Wesen	Gottes	eingetragen	werden	

dürfen.	Dennoch	muss	 sie	 herausarbeiten,	wie	 die	Monarchie	 des	Vaters,	 die	 die	

östliche	 Trinitätslehre	 betont	 und	 die	 auch	 vor	 allem	 im	 biblischen	 Zeugnis	 un-

übersehbar	ist,	vereinbar	ist	mit	einer	Statusgleichheit	aller	trinitarischen	Hypos-

tasen	und	wie	subordinantianistische	Tendenzen	vermieden	werden	können.		

Auch	al-Rassī	geht	in	seiner	Widerlegung	der	christlichen	Trinitätstheologie	auf	

die	 Unveränderlichkeit	 und	 Zeitlosigkeit	 Gottes	 ein.	 Sofern,	 so	 argumentiert	 al-

Rassī	in	diesem	Zusammenhang,	Gottes	Wesen	unveränderlich	ist,	kann	Gott	nicht	

als	Vater	und	Sohn	existieren,	da	der	Vater	den	Sohn	zeugen	muss,	was	notwendi-

gerweise	 eine	 Zeitlichkeit	 in	 Gott	 einschreiben	würde.	 Es	 gäbe	 damit	 ein	Vorher	

und	ein	Nachher	in	Gott.297	Zwar	meinen	„Vater“	und	„Sohn“	trinitarisch	in	erster	

Linie	 die	 Relationalität	 zwischen	 den	 beiden	 Hypostasen,	 die	 in	 ihrer	 absoluten	

Verschiedenheit	 jedoch	 unmittelbar	 aufeinander	 bezogen	 sind.	 Dennoch	 können	

diese	Relationen	zu	leicht	im	Sinne	einer	zeitlichen	Vor-	und	Nachrangigkeit	–	vor	

allem	vor	dem	Hintergrund	der	Monarchie	des	Vaters	–	missverstanden	werden.	

Auch	an	dieser	Stelle	muss	Trinitätstheologie	genau	herausarbeiten,	wie	das	Ver-

hältnis	Gottes	zur	Zeit	und	Gott	damit	als	jenseits	der	Zeit	zu	denken	ist.		

	

	

																																																								
296	THOMAS,	Christian	Doctrines	in	Islamic	Theology,	101.		
297		THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	 ’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	In-
	 carnation,	280.		Vgl.	dazu	auch	THOMAS,	Anti-Christian	polemic	in	early	Islam,	34.	
	 „In	 the	 refutation	which	 follows	 this	 description	 al	Qāsim,	 like	 al	 Ţabarī,	 centres	 on	 the	 titles	
	 „Father“	 and	 „Son“,	 and	 argues	 that	 these	must	 result	 from	 the	 act	 in	 which	 the	 one	 Person	
	 brought	 the	 other	 into	 being.	 [...]	 Its	 central	 point	 is	 that	 the	 doctrine	 of	 the	 Trinity	 cannot	
	 provide	an	accurate	means	of	the	comprehending	God,	since	the	titles	upon	which	it	rests	arise	
	 from	an	act	that	occured	at	a	particular	time.“		



	 96	

3.3.3 Möglichkeit	der	Mehrfachinstantiierung		
	

Ein	weiteres	Themenfeld	 in	der	Auseinandersetzung	der	muslimischen	Theolo-

gie	mit	der	christlichen	Trinitätstheologie	ist	die	Frage	nach	nach	einer	möglichen	

Mehrfachinstantiierung	 Gottes.	 Warum	 besteht	 Gottes	 Wesen	 exakt	 aus	 drei	

trinitarischen	Personen	und	nicht	vier,	 fünf	 oder	99	oder	100?	Warum	reicht	 es,	

Gottes	 Wesen	 als	 trinitarisch	 zu	 beschreiben	 und	 warum	 sollte	 sich	 Gott	 nicht	

mehrfach	 instantiieren	 können?	 In	 diesem	 Sinne	 versuchte	 schon	 Theodore	 Abu	

Qurrah	–	jedoch	wenig	überzeugend	–	zu	begründen,	warum	Gott	Vater	notwendi-

gerweise	nur	einen	Sohn	gezeugt	habe.		

Warum	betont	die	christliche	Trinitätslehre	also,	dass	sich	Gottes	Wesen	in	exakt	

drei	 Personen/Hypostasen	 offenbart	 hat	 und	warum	 ist	 auszuschließen,	 dass	 es	

nicht	zwei,	vier	oder	noch	mehr	Hypostasen	sind?	Diese	Frage	stellt	sich	in	beson-

derem	Maße	sozialen	trinitätstheologischen	Ansätzen,	die	von	der	Verschiedenheit	

der	trinitarischen	Personen	her	denken	und	wie	bspw.	bei	Richard	von	Sankt	Viktor	

darauf	hinauslaufen,	aus	dem	Begriff	der	Liebe	eine	notwendige	Annahme	dreier	

Personen	zu	begründen.	Richard	von	St.	Viktor	würde	an	dieser	Stelle	so	argumen-

tieren,	dass	die	Liebe,	um	vollkommene	Liebe	zu	sein,	zunächst	ein	Gegenüber	be-

nötigt,	welches	geliebt	wird	und	liebt.	Zudem	bedarf	es	weiterhin	eines	Dritten,	auf	

den	sich	die	gegenseitige	Liebe	öffnen	kann.	In	der	Öffnung	zu	etwas	Drittem	ist	die	

Liebe	 dann	 vollkommen.	 Allerdings	 stellt	 sich	 hier	 die	 Frage,	warum	 ein	 Viertes	

nicht	 auch	einen	qualitativen	und	nicht	nur	 einen	quantitativen	Mehrwert	 in	die	

Dynamik	der	Liebe	einschreiben	würde.	An	dieser	Stelle	müsste	gegenwärtige	so-

ziale	Trinitätstheologie	eine	präzise	Argumentation	vorlegen.298	Doch	auch	lateini-

sche	 Trinitätstheologie	 muss	 an	 dieser	 Stelle	 plausibiliseren	 können,	 warum	 es	

gerade	–	wie	bei	Augustinus	–	genau	drei	Teile	des	Geistes	sind,	die	auf	die	Trinität	

Gottes	verweisen.	Hier	müssen	gegenwärtige	an	der	lateinischen	Trinitätstheologie	

orientierte	 Ansätze	 aufzeigen,	wie	 sie	 begründen	 können,	 dass	 eine	Mehrfachin-

stantiierung	in	Gott	auszuschließen	ist	und	Gott	in	lediglich	drei	Instanzen	zu	den-

ken	ist.		

																																																								
298		Wie	in	Kapitel	4	noch	zu	zeigen	sein	wird,	ist	dies	auch	ein	gewichtiger	Einwand	in	der	Debatte	
	 zwischen	lateinischer	Trinitätstheologie	und	sozial-trinitätstheologischen	Ansätzen.		



	 97	

In	den	Kontext	der	Annahme	von	Vielfalt	in	Gott	ist	nun	die	muslimische	Lehre	

der	99	Schönsten	Namen	Gottes	einzuordnen.299	In	Auseinandersetzung	mit	der	

Trinitätstheologie	 versucht	 Ibn	 Taymiyya	 Gott	 Vater,	 Sohn	 und	 Geist	 als	 Namen	

Gottes	 zu	verstehen	und	 stellt	 ihnen	die	muslimische	Tradition	die	Lehre	der	99	

Schönsten	Namen	Gottes	gegenüber.	Ausgangspunkt	für	die	Lehre	der	koranischen	

und	außerkoranischen	99	Namen	Gottes	ist	u.a.	die	Sure	7:180:		

	

Sure	7:180	

„Gott	gehören	die	schönsten	Namen.	So	ruft	Ihn	damit	an	und	lasst	die	stehen,	die	über	seinen	
Namen	abwegig	denken.	Ihnen	wird	vergolten	für	das,	was	sie	taten.“	

	

	Zudem	gibt	 es	 verschiedene	Hadithe,	 die	 auf	 die	 99	Namen	Gottes	 verweisen,	

wie	 der	 von	 Ibn	 Taymiyya	 aufgegriffene,	 der	 dem	 Propheten	 folgenden	 Satz	 zu-

schreibt:	„God	has	99	names;	whoever	counts	them	will	enter	the	Garden.“300		

In	 Reaktion	 auf	 Paul	 von	 Antiochien	 fasst	 Ibn	 Taymiyya	 die	 Trinitätstheologie	

folgendermaßen	zusammen:	„The	three	names	are	one	God,	one	Lord,	one	creator,	

called	from	eternity	to	eternity,	one	living	speaking	thing	–	that	 is,	essence,	word	

life.	We	hold	the	essence	to	be	the	Father,	who	is	the	origin	of	the	other	two.	The	

word	is	the	son	who	is	born	from	Him	as	the	birth	of	speech	from	the	mind.	The	life	

is	the	Holy	Spirit.“301	Offenkundig	steht	 im	Hintergrund	ein	 lateinisches	Trinitäts-

verständnis,	das	die	Monarchie	des	Vaters	in	besonderem	Maße	betont	und	so	den	

Ausgang	 des	 Sohnes	 und	 des	 Geistes	 vom	Vater	 hervorhebt.	 Ibn	 Taymiyya	 führt	

gegen	dieses	Verständnis	der	Trinitätstheologie	nun	an,	dass	es	doch	mindestens	

99	Namen	Gottes	 gebe	und	warum	die	 christliche	Theologie	nur	drei	 –	 „essence,	

word,	life“	oder	eben	Wesen,	Wort	und	Leben	–	herausgreift,	um	Gott	zu	beschrei-

ben.	Eine	Beschränkung	auf	diese	drei	wäre	eine	Beschränkung	des	Wesens	Got-

tes.302	

																																																								
299	 „Die	 Zahl	 99	 steht	 symbolhaft	 für	 eine	 unabgeschlossene,	 da	 unendlich	 erweiterbare	 Zusam-
	 menstellung	 der	 Namen	 Gottes.“	 MUNA	TATARI,	 Gottes	Wesen.	 Eine	 islamische	 Perspektive	 im	
	 komparativen	Gespräch.	In:	MUNA	TATARI/	KLAUS	VON	STOSCH	(Hg.),	Trinität	–	Anstoß	für	das	isla-
	 misch-christliche	Gespräch	(Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	127-148,	
	 hier	139	FN	47.	
300		MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	267.	
301		MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	267.	
302		Vgl.	MICHEL	(Ed.	and	transl.),	A	Muslim	theologian’s	response	to	Christianity,	267.		



	 98	

Es	kann	an	dieser	Stelle	allerdings	nicht	darum	gehen,	die	Namen	Gottes	als	blo-

ße	Namen	zu	verstehen.	Dieser	Vergleichspunkt	träfe	in	dieser	Form	nicht	die	ur-

sprüngliche	Intention	der	Trinitätstheologie,	die	mehr	als	eine	bloß	unterschiedli-

che	Namensgebung	 innerhalb	Gottes	 sein	will.	 Es	 reicht	 eben	nicht,	 nur	 auf	 eine	

bloße	Unterscheidung	der	Ansprache	Gottes	als	Vater,	Sohn	und	Geist	zu	verwei-

sen.	Trinitätstheologie	will	wirkliche	Verschiedenheit	der	drei	Hypostasen	in	Gott	

hineindenken,	und	zwar	 im	Ausgang	von	den	unterschiedlichen	Weisen,	wie	Gott	

sich	 in	der	Geschichte	den	Menschen	offenbart	hat.	 Ibn	Taymiyyas	Hinweis	kann	

hier	 Trinitätstheologie	 dazu	 auffordern,	 diese	 Unterscheidung	 auch	 verständlich	

zur	 Sprache	 zu	 bringen.	 Vor	 allem	 die	 lateinische	 Trinitätstheologie	 steht	 in	 der	

Gefahr,	 im	 Sinne	 einer	 Identifikationstheologie	 die	 Verschiedenheit	 nicht	 mehr	

genügend	zu	betonen,	so	dass	Vater,	Sohn	und	Geist	nur	noch	als	verschiedene	An-

reden	des	einen	und	einfachen	Wesens	Gottes	missverstanden	werden	könnten.	

Inwiefern	gegenwärtige	muslimische	Theologie	die	Lehre	der	99	Namen	Gottes	

aufgreift,	um	das	Verhältnis	vin	Einheit	und	Vielfalt	näher	zu	beleuchten,	wird	im	

letzten	Kapitel	nochmals	zu	thematisieren	sein.		

	

3.3.4 Handlungseinheit	in	Gott	bei	drei	Personen?		
	

Ein	 letzter	 hier	 aufzugreifender	 Aspekt	 liegt	 in	 der	 Frage,	 inwiefern	man	 eine	

Handlungseinheit	 Gottes	 in	 den	 drei	 trinitarischen	 Hypostasen	 annehmen	 kann.	

Wie	kann	also	Gott	als	ein	Handelnder	in	drei	Hypostasen	gedacht	werden?	

In	diesem	Kontext	führt	 ’Abd	al-Jabbār	in	Bezug	auf	Abū	’Alī	aus,	welche	Optio-

nen	der	christlichen	Theologie	an	dieser	Stelle	zu	Verfügung	stehen:	

Wenn	christlicherseits	angenommen	würde,	dass	nur	der	Vater	der	Handelnde	

sei,	wäre	nur	er	als	göttlich	zu	denken,	was	eine	Unterordnung	von	Sohn	und	Geist	

nach	sich	zöge.	Wenn	allerdings	eine	Handlung	die	Handlung	aller	drei	Hypostasen	

wäre,	müsste	man	annehmen,	dass	 für	alle	drei	gilt,	dass	sie	 lebend	und	mächtig	

sind	(living	und	powerful	–	die	Hauptattribute	in	der	Debatte	um	christliche	Trini-

tätstheologie),	was	der	Annahme	von	drei	Göttern	entspräche.	Auch	die	Annahme,	



	 99	

dass	alle	drei	zusammen	die	eine	Handlung	vollziehen,	muss	in	dieser	Argumenta-

tion	 scheitern,	 da	 es	 nicht	möglich	 ist,	 dass	 eine	Handlung	 von	 drei	Handelnden	

ausgeführt	werden	 kann.	 Eine	Handlung	 kann	 notwendigerweise	 nur	 von	 einem	

Handelnden	durchgeführt	werden.303	Und	schließlich	führt	auch	die	Aussage,	dass	

alle	drei	jeweils	ein	Teil	der	Handlung	sind	und	zusammen	den	einen	Handelnden	

bilden,	nicht	zur	notwendigen	Klärung,	denn	dies	hätte	zur	Folge,	eine	Trennung	

der	Handlung	Gottes	anzunehmen.304		

Was	 bleibt	 nun	 übrig?	 Im	 Hintergrund	 dieser	 Argumentation	 steht	 die	 schon	

oben	aufgegriffene	Einsicht	Abū	’Alīs,	dass	die	Hypostasen	eben	nicht	als	Attribute	

Gottes	zu	verstehen	sind.	Die	Alternative	besteht	jedoch	in	der	Annahme	von	drei	

separaten	Entitäten.		

„He	bases	his	argument	on	the	principle	that	a	being	which	exists	independently	is	capable	of	
acting,	with	the	converse	that	a	being	who	cannot	act	does	not	exist	independently	of	others.	It	
follows	that	if	the	hypostases	do	exist	independently	they	must	each	act.	But	this	means	that	
they	are	three	separate	beings,	and	hence	three	divinities.“305		

Wenn	 also	 in	 Gott	 drei	 selbstständige	 Entitäten	 zu	 denken	 sind,	müssen	 diese	

drei	Entitäten	 auch	 jeweils	 imstande	 sein,	 selbstständig	 zu	handeln,	was	 zur	An-

nahme	dreier	Götter	führen	würde.	So	lässt	sich	das	Argument	mit	David	Thomas	

nochmals	 folgendermaßen	 zusammenfassen:	 „[I]f	 the	 hypostases	 are	 not	 part	 of	

God	nor	identical	with	God,	then	by	a	process	of	elemination	they	must	be	distinct	

from	him.	 It	 follows	that	 these	hypostases	are	not	a	 true	part	of	God	the	creator,	

and	more	importantly	that	the	whole	doctrine	can	be	shown	to	be	confused	by	the	

proof	 of	 the	 impossibility	 of	 a	 multiplicity	 of	 eternals.“306	So	 stellt	 sich	 auch	 im	

Kontext	der	Handlungseinheit	wieder	die	Frage,	wie	die	Hypostasen	als	eigenstän-

dig	und	gleichzeitig	als	ein	Wesen	zu	denken	sind?		

Auch	auf	diese	Frage	muss	die	christliche	Trinitätstheologie	eine	Antwort	formu-

lieren.	 Natürlich	 gilt	 letztlich	 für	 jede	 Trinitätstheologie	 der	 Grundsatz,	 dass	 das	

Handeln	 der	 Trinität	 nach	 außen	 nicht	 getrennt	werden	 darf.307	An	 dieser	 Stelle	

																																																								
303		Hiergegen	kann	natürlich	eingewendet	werden,	dass	Handlungen	sehr	wohl	von	mehreren	Han-
	 delnden	durchgeführt	werden	können,	wenn	man	etwa	an	das	Tauziehen	denkt.	
304		Vgl.	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	
	 Incarnation,	294.		
305	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	 ’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	In-
	 carnation,	295.		
306	THOMAS,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	 ’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	Trinity	and	In-
	 carnation,	295f.		
307		Vgl.	STOSCH,	Trinität,	48.	



	 100	

sind	 insbesondere	Ansätze	der	 sozialen	Trinitätstheologie	herausgefordert,	 diese	

Handlungseinheit	zu	begründen,	da	sie	in	einem	größeren	Maße	von	der	Verschie-

denheit	der	trinitarischen	Personen	her	denken,	als	es	in	lateinischen	Ansätzen	der	

Fall	ist.	

	

	

3.4 Zusammenfassung:	Arbeitsfelder	für	die	gegenwärtige	
Trinitätstheologie		

	

Als	Ertrag	der	Auseinandersetzung	mit	muslimischer	Kritik	an	trinitätstheologi-

schen	Positionen	und	vor	dem	Hintergrund	der	theologiegeschichtlichen	Entwick-

lung	sollen	nun	Fragen	bzw.	Arbeitsfelder	formuliert	werden,	auf	die	gegenwärtige	

trinitätstheologische	 Konzepte	 Antworten	 geben	 können	 sollten.	 Anhand	 dieser	

Fragen	sind	dann	gegenwärtige	Ansätze	auf	den	Prüfstand	zu	stellen,	um	sowohl	

im	 innerkatholischen	wie	 im	 innerchristlichen	 als	 auch	 im	 interreligiösen	Dialog	

eine	überzeugende	Antwort	auf	die	Frage	nach	dem	Wesen	Gottes	geben	zu	kön-

nen.	So	 ist	 zunächst	nochmals	zu	betonen,	dass	sich	die	muslimische	Kritik	nicht	

auf	 häretische	 Randströmungen	 bezieht,	 wie	 es	 in	 Kapitel	 3.1	 herausgearbeitet	

wurde,	sondern	sich	an	die	Hauptströmungen	des	westsyrischen,	ostsyrischen	und	

katholischen	 Christentums	 richtet.	 Die	 hier	 formulierten	Herausforderungen	 ori-

entieren	 sich	 zunächst	 an	 den	 in	Kapitel	 3.3	 erarbeiteten	Anfragen	 der	muslimi-

schen	Theologie,	beziehen	aber	die	durch	die	Auseinandersetzung	mit	der	korani-

schen	Kritik	und	der	theologischen	Diskussionsbeiträge	von	Theodore	Abu	Qurrah	

und	Abu	Isa	al	Warraq	gewonnenen	Erkenntnisse	selbstverständlich	mit	ein.		

	

1.) Vor	allem	in	Anschluss	an	die	Diskussion	um	das	Verhältnis	von	Hyposta-

sen	und	Attributen	Gottes	 in	3.3.1	muss	christliche	Theologie	besonderen	

Wert	 darauf	 legen,	 die	Differenzen	 zwischen	den	Attributen	und	den	Hy-

postasen	 Gottes	 deutlich	 zu	markieren.	 So	 ist	 die	 Trinitätstheologie	 dazu	

aufgefordert,	die	Attribute	Gottes	wie	Unveränderlichkeit,	Allmacht,	Ewig-

keit	etc.	so	zu	formulieren,	dass	sie	sowohl	das	Wesen	als	auch	die	Hypos-



	 101	

tasen	Gottes	gleichermaßen	betreffen	und	nicht	auf	der	personunterschei-

denden	Ebene	angesetzt	werden.	

2.) Zudem	muss	 Trinitätstheologie	 in	 besonderem	Maße	 darauf	 achten,	 dass	

keine	zeitlichen	Kategorien	 in	das	Wesen	Gottes	eingetragen	werden	und	

so	die	Zeitlosigkeit	Gottes	gewahrt	bleibt	(vgl.	Kap.	3.3.2).	

3.) Im	Zusammenhang	mit	den	Anfragen	an	eine	mögliche	Mehrfachinstantiie-

rung	muss	trinitätstheologisch	plausibilisiert	werden	können,	warum	Got-

tes	Wesen	gerade	in	drei	Hypostasen	zu	denken	ist	(vgl.	Kap.	3.3.3).	

4.) Weiterhin	 ist	 zu	 erklären,	wie	 eine	Handlungseinheit	 bei	 einer	 Betonung	

der	Verschiedenheit	der	Personen/Hypostasen	angenommen	werden	kann,	

so	dass	die	Werke	Gottes	nach	außen	als	nicht	getrennt	betrachtet	werden	

können	und	dennoch	die	Distinktheit	der	Personen	intelligibel	bleibt	(vgl.	

3.3.4).	

5.) Die	 zentralste	 Frage	 der	 Trinitätstheologie	 ist	 schließlich	 die	 Frage	 nach	

dem	richtigen	Verständnis	des	Hypostasen-	bzw.	Personbegriffs.	Diese	Fra-

ge	 stellte	 sich	 schon	 im	Kontext	 der	 dogmengeschichtlichen	 Entwicklung	

und	 der	 Ansätze	 der	 kappadokischen	 Kirchenväter	 und	 Augustinus	 und	

tritt	 auch	 in	 der	Auseinandersetzung	mit	 der	 koranischen	Kritik	 und	 der	

Diskussionsbeiträge	Theodore	Abū	Qurrahs	oder	Abū	 ’Isā	al-Warrāqs	 im-

mer	wieder	zu	Tage.	Trinitätstheologie	muss	zumindest	Annäherungen	an	

die	Bedeutung	des	Begriffs	der	Hypostase	bzw.	der	trinitarischen	Personen	

liefern	können,	die	eine	klare	Differenz	zur	muslimisch	rezipierten	Attribu-

tenlehre	 aufzeigt.	 Dabei	 sind	 jegliche	 Verweise,	 die	 das	 Hypostasenver-

ständnis	 in	 die	 Nähe	 eigenständiger	 Entitäten	 oder	 Substanzen	 bringen,	

strengstens	 zu	 vermeiden.	 Im	 Gegensatz	 dazu	muss	 auch	 identifikations-

theologischen	Tendenzen,	 die	die	heilsgeschichtlich	begründete	Verschie-

denheit	nicht	genügend	wahren,	ausgewichen	werden.	Auch	schließen	sich	

Ansätze	 aus,	 bei	 denen	 es	 so	 anmutet,	 dass	 das	 eine	Wesen	Gottes	 quasi	

etwas	Viertes	neben	den	drei	Hypostasen	Gottes	ist.	Schließlich	sind	auch	

alle	Ansätze	zu	vermeiden,	die	 subordinantianistische	Tendenzen	aufwei-

sen.		



	 102	

6.) Bei	 all	 diesen	 spekulativen	 Fragen,	 die	 sich	 auf	 die	 immanente	 Trinitäts-

theologie	 beziehen,	muss	 jedoch	 gerade	 im	Gespräch	mit	 dem	 Islam	her-

ausgearbeitet	werden,	warum	 es	 heilsgeschichtlich	 überhaupt	 notwendig	

ist,	christlich	von	drei	Personen	zu	sprechen,	 in	denen	mir	Gott	begegnet.	

So	ist	Trinitätstheologie	vor	allem	herausgefordert,	eine	ausführliche	heils-

geschichtliche	Rückbindung	vorzulegen.		

	

In	der	im	Kapitel	4	folgenden	Auseinandersetzung	mit	prominenten	trinitätstheo-

logischen	Ansätzen	der	Gegenwart	soll	sich	nun	zeigen,	inwiefern	diese	Ansätze	in	

der	 Lage	 sind,	 auf	 die	 oben	 dargestellten	 sechs	 Problemfelder	 zu	 reagieren	 und	

konsistente	Antworten	zu	formulieren.		

	

	



	 103	

4 GEGENWÄRTIGE	TRINITÄTSTHEOLOGISCHE	KONZEPTIONEN	IN	DER	
INNERCHRISTLICHEN	DISKUSSION	

Vor	 allem	die	Debatte	 um	den	 trinitätstheologischen	 „Vorstoß“	Magnus	 Striets	

zwischen	ihm	und	Gisbert	Greshake	auf	der	einen	und	Helmut	Hoping	und	Herbert	

Vorgrimler	 auf	 der	 anderen	 Seite	 ab	 dem	 Jahr	 2002	 führten	 zu	 einer	 intensiven	

Diskussion	 einer	 angemessenen	 Trinitätstheologie	 im	 deutschsprachigen	 Raum.	

Bei	dieser	Debatte	stand	in	erster	Linie	die	Frage	im	Vordergrund,	in	welchem	Sin-

ne	der	Begriff	Person	zu	verstehen	sei,	ob	er	wirklich	neuzeitlich	mit	der	Kategorie	

der	Freiheit	in	Verbindung	gebracht	werden	darf	oder	ob	dies	nicht	dem	ursprüng-

lichen	Sinn	des	Begriffs	der	Hypostase,	wie	er	vonseiten	der	Kirchenväter	verwen-

det	 wurde,	 widerspricht.308	An	 dieser	 Debatte	 wurde	 nicht	 zuletzt	 nochmals	 die	

unterschiedliche	Ausgangslage	 von	monosubjektiven	 und	 interpersonalen	Ansät-

zen	sichtbar.	Seit	diesen	Debatten	gab	es	in	den	letzten	15	Jahren	zahlreiche	Publi-

kationen	zur	Trinitätstheologie.	Maßgeblich	sind	an	dieser	Stelle	zwei	Autoren	zu	

nennen,	die	vor	allem	durch	die	Profilierung	 ihrer	eigenen	Ansätze	und	 ihren	 in-

tensiven	Diskurs	untereinander	viel	Bewegung	in	die	Debatte	um	trinitätstheologi-

sche	Ansätze	gebracht	haben:	zum	einen	Thomas	Schärtl	(*1969)	als	Anhänger	der	

monosubjektiven	 Trinitätstheologie	 und	 zum	 anderen	 Bernhard	 Nitsche	 als	 An-

hänger	 eines	 interpersonalen	 Ansatzes	 (*1963).	 Nicht	 nur	 ihre	 Ansätze	 sind	 zu	

unterscheiden,	 sondern	 auch	 ihr	 theologisch-philosophischer	 Ausgangspunkt.	

Während	Bernhard	Nitsche	im	Sinne	einer	transzendentalphilosophischen	Heran-

gehensweise	argumentiert,	geht	Thomas	Schärtl	von	der	analytischen	Philosophie	

aus.309	Aufgrund	dieser	Bedeutung	der	beiden	genannten	Autoren	und	ihrer	jewei-

ligen	Ansätze	 sollen	 im	 folgenden	Kapitel	 ihre	Ansätze	 vorgestellt	 und	diskutiert	

werden.	Dabei	wird	auch	nochmals	der	Ansatz	Magnus	Striets	aufzunehmen	sein,	

																																																								
308		Vgl.	dazu	HERBERT	VORGRIMLER,	Randständiges	Dasein	des	dreieinigen	Gottes?	Zur	praktische	und	
	 spirituellen	Dimension	der	Trinitätslehre.	In:	Stimmen	der	Zeit	220	(2002)	545-552,	hier	551.	
309		Beide	haben	nicht	nur	zahlreiche	Aufsätze,	sondern	auch	umfangreiche	Monographien	zur	Trini-
	 tätstheologie	veröffentlicht.	Hier	sei	vor	allem	auf	die	„Theogrammatik“	Thomas	Schärtls	(Dis-
	 sertationsschrift)	 und	auf	 „Gott	 und	Freiheit“	 (Habilitationsschrift)	 von	Bernhard	Nitsche	 ver-
	 wiesen.	THOMAS	SCHÄRTL,	Theo-Grammatik.	Zur	Logik	der	Rede	vom	trinitarischen	Gott	(ratio	fi-
	 dei	18),	Regensburg	2003;	BERNHARD	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit.	Skizzen	zur	trinitarischen	Got-
	 teslehre	(ratio	fidei	34),	Regensburg	2008.	



	 104	

der	die	Diskussionen	um	das	angemessene	Verständis	des	trinitarischen	Gottes	ab	

2002	angestoßen	hat.		

	

	

4.1 Gott	als	Einheit	denken:	Lateinische	Trinitätstheologie	

	

Lateinische310	bzw.	monosubjektive	Ansätze	der	Trinitätstheologie	gehen	 in	 ih-

ren	Argumentationen	zum	Verhältnis	von	dem	einen	Wesen	Gottes	und	seinen	Hy-

postasen	zunächst	von	der	Einheit	Gottes	aus,	um	von	dort	die	Verschiedenheit	der	

drei	Hypostasen	in	den	Blick	zu	nehmen.	Damit	wenden	sie	sich	gegen	die	Annah-

me	eines	relationalen	Geschehens	in	Gott,	wie	es	in	den	sozial-trinitätstheologisch	

verorteten	Ansätzen	der	Fall	 ist.	Vielmehr	steht	 in	diesen	Ansätzen	die	Betonung	

der	Einheit	Gottes	im	Vordergrund.		

Prominentester	 Vertreter	 eines	 monosubjektiven	 Ansatzes	 in	 der	 Kirchenge-

schichte	 ist	der	Kirchenvater	Augustinus,	dessen	Ansatz	schon	in	Kapitel	2.3	vor-

gestellt	wurde.	 Bereits	 an	 dieser	 Stelle	wurde	 deutlich,	 inwiefern	 Augustinus	 im	

Ausgang	von	intrapersonalen	Analogien	versuchte,	das	trinitarische	Wesen	Gottes	

zu	 beschreiben.	 Nach	 Augustinus	 haben	 in	 den	 verschiedenen	 Epochen	 immer	

wieder	 große	 Theologen	 an	 dieser	 Form	 des	 Denkens	 der	 Trinität	 festgehalten.	

Erwähnt	seien	hier	nur	Thomas	von	Aquin	oder	Anselm	von	Canterbury.		

So	 sind	 auch	 Karl	 Rahners	 trinitätstheologischen	 Hinweise	 der	 lateinischen	

Trinitätslehre	 bzw.	 monosubjektiven	 Ansätzen	 zuzuordnen.	 Der	 zentrale	 Aus-

gangspunkt	 bei	 Karl	 Rahner	 ist	 das	 Verständnis	 der	 Offenbarung	 Gottes	 als	

Selbstmitteilung.	Die	Trinität	ist	damit	als	die	Selbstmitteilung	von	Sohn	und	Geist	

zu	verstehen.	Der	Sohn	ist	es,	der	geschichtlich	im	Fleisch	des	Menschen	in	der	In-

karnation	erscheint.	Der	Geist	ist	es,	der	die	Annahme	der	Selbstmitteilung	Gottes	

im	Sohn	erwirkt.	Damit	sind	Sohn	und	Geist	als	die	eine	Selbstmitteilung	in	unter-

schiedlichen	Weisen	zu	denken.	

																																																								
310		Die	 Bezeichnung	 dieser	 Ansätze	 als	 „lateinische“	 Trinitätstheologien	 entstammt	 der	 Beobach-
	 tung,	dass	vor	allem	die	Kirchenväter	des	Westens	und	damit	der	lateinischen	Tradition	sich	auf	
	 den	Ausgangspunkt	der	Einheit	wählten,	um	Gottes	Wesen	zu	denken.	Vgl.	dazu	STOSCH,	Einfüh-
	 rung	in	die	Systematische	Theologie,	58.		



	 105	

Im	folgenden	Kapitel	soll	ein	an	der	 lateinischen	Trinitätstheologie	orientierter	

Ansatz	 vorgestellt	 werden,	 der	 in	 der	 gegenwärtigen	 Theologie	 in	 besonderem	

Maße	diskutiert	wird:	der	durch	die	Sprach-	und	analytische	Philosophie	geprägte	

Ansatz	Thomas	Schärtls.	Sein	Beitrag	kann	in	der	gegenwärtigen	Debatte	um	trini-

tätstheologische	 Entwürfe	 als	 monosubjektiver	 Gegenentwurf	 zu	 Bernhard	 Nit-

sches	interpersonalem	Ansatz	angesehen	werden,	der	im	Kapitel	4.2.3	vorgestellt	

werden	 soll.	 Schärtl	 setzt	 sich	 in	 seinen	 trinitätstheologischen	 Beiträgen	 immer	

wieder	 sehr	 ausführlich	mit	 sozial-communial	 strukturierten	Ansätzen	 auseinan-

der	und	kommt	 zu	dem	Fazit,	 dass	 sie	 im	Letzen	keine	wirkliche	Einheit	 in	Gott	

denken	 können	 und	 so	 zwangsläufig	 scheitern	 müssen.	 Dementsprechend	 kann	

nur	ein	monosubjektiver	Zugang	die	Einheit	Gottes	wahren.311	Besonders	virulent	

für	 die	 Fragestellung	 dieser	 Arbeit	wird	 sein	 Vorwurf,	wenn	 er	 betont,	 dass	 vor	

allem	der	christlich-islamische	Dialog	es	notwendig	macht,	die	Einheit,	Einfachheit	

und	Einzigkeit	Gottes	zu	betonen	und	es	damit	gar	keine	andere	Option	als	ein	mo-

nosubjektives	Trinitätsverständnis	gibt312	–	sofern	der	christlich-muslimische	Dia-

log	nicht	scheitern	soll.	

Im	 Fokus	 der	 Kritik	 an	 einer	 interpersonalen	 Trinitätstheologie	 steht	 bei	

Thomas	Schärtl	die	 innertrinitarische	Anwendung	des	Personbegriffs,	der	unwei-

gerlich	 mit	 anthropologischen	 Vorstellungen	 von	 Individualität	 und	 Selbstbe-

wusstsein	verbunden	sei.	Wenn	diese	Vorstellungen	auf	die	 trinitarischen	Perso-

nen	übertragen	werden,	kann	man	einer	tritheistischen	Schieflage	kaum	noch	aus	

dem	Wege	gehen,	so	die	These	Schärtls,	die	ihn	schließlich	dafür	votieren	lässt,	auf	

den	Personbegriff	zu	verzichten	und	stattdessen	von	Instanzen	zu	sprechen.	

Der	 Angelpunkt	 für	 die	 Bearbeitung	 der	 Frage	 nach	 dem	 Personbegriffs	 sieht	

Schärtl	–	und	hier	schließt	er	sich	der	Argumentation	Jürgen	Werbicks	an	–	in	der	

																																																								
311		Vgl.	hierzu	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eingenschaften	Gottes,	bes.	56;	THOMAS	SCHÄRTL,	Trini-
	 tät	als	Gegenstand	der	Analytischen	Theologie.	In:	ZKTh	135	(2013)	26-50,		bes.	43-45;	THOMAS	
	 SCHÄRTL,	 Auf	 der	 Suche	 nach	 einer	 trinitarischen	 Denkform.	 In:	 KLAUS	MÜLLER/MAGNUS	 STRIET	
	 (Hg.),	Dogma	und	Denkform.	Strittiges	in	der	Grundlegung	von	Offenbarungsbegriff	und	Gottes-
	 gedanke	(ratio	fidei	25),	Regensburg	2005,	163-178,	hier	bes.	168-172.	
312		Vgl.	hierzu	SCHÄRTL,	Trinität	als	Gegenstand	der	Analytischen	Theologie,	28.	Vgl.	dazu	auch	THO-
	 MAS	SCHÄRTL,	 Trinitätslehre.	 In:	 THOMAS	MARSCHLER/THOMAS	SCHÄRTL	 (Hg.),	Dogmatik	 heute.	 Be-
	 standsaufnahmen	 und	 Perspektiven,	 Regensburg	 2014,	 62-130,	 hier	 65f:	 „Steht	 die	 Trinitäts-
	 theologie	 nicht	 in	 einer	 über-	 großen	 Spannung	 zum	monotheistischen	 Grundbekenntnis	 des	
	 christlichen	 Glaubens?	 Auch	 wenn	 man	 auf	 dem	 Feld	 des	 interreligiösen	 Dialoges	 feststellen	
	 darf,	dass	es	nicht	an	Versuchen	fehlt,	 trinitarische	Elemente	auch	in	anderen	religiösen	Trans
	 zendenzkonzeptionen	 zu	 entdecken,	 so	 bleibt	 doch	 auffällig,	 dass	 für	 solche	 Erkundungszu-
	 sammenhänge	eine	‚schwache‘	trinitarische	Sprache	verwendet	werden	muss“.		



	 106	

Rolle	des	Heiligen	Geistes	in	der	Trinität.	Ansätze	der	ST	leiten	schnell	von	der	bib-

lisch	 bezeugten	 Selbstunterscheidung	 des	 Sohnes	 vom	Vater	 einen	Personbegriff	

ab,	der	maßgeblich	mit	dem	Gegenüber-Sein	von	zwei	Personen	verbunden	ist,	der	

aber	 in	Bezug	 auf	 die	Rolle	 des	Heiligen	Geistes	 etwas	 ratlos	 dasteht.	 Im	Heilige	

Geist	 ist	Gott	nach	Werbick	„nicht	unser	Gegenüber,	sondern	unser	 innerster	Be-

weg-Grund,	der	uns	 innerlicher	 ist	 als	wir	 selbst	 zu	uns	einen	verinnerlichenden	

Zugang	hätten	und	deshalb	der	unverfügliche	Außengrund	unserer	selbst	genannt	

werden	kann	-	aber	eben	nicht	Person	im	Sinne	des	Gegenüberseins.“313	Der	in	der	

Trinitätstheologie	 verwendete	 Personbegriff	 muss	 diesem	 Aspekt	 Rechnung	 tra-

gen,	 damit	 er	 für	 die	 Ausbuchstabierung	 des	 trinitarischen	 Dogmas	 geeignet	 ist.	

Hier	sind	sich	Schärtl	und	Werbick	einig:	ein	neuzeitlich	orientierter	Personbegriff	

kann	dies	nicht	leisten.	Die	Konsequenzen	der	beiden	sind	jedoch	unterschiedlich:	

Während	 Jürgen	Werbick	versucht,	wie	wir	noch	 in	Kapitel	5	sehen	werden,	den	

Personbegriff	vom	biblischen	und	heilsgeschichtlichen	Zeugnis	her	umzuinterpre-

tieren,	möchte	Schärtl	ganz	auf	den	Begriff	verzichten,	da	er	durch	eine	Umdeutung	

nur	noch	sehr	schwer	verständlich	ist	und	seine	so	stark	betonte	anthropologische	

Relevanz	verliert.	So	zeichnet	sich	Schärtls	trinitätstheologischer	Ansatz	zum	einen	

durch	das	Festhalten	am	Substanzbegriff	und	die	Ausbuchstabierung	des	Subjekt-

seins	 Gottes	 als	 transzendentales,	 empirisches	 und	 intentionales	 Selbst	 in	 An-

schluss	an	das	menschliche	Selbstbewusstsein	aus.	Zum	anderen	versucht	Schärtl,	

die	Rede	von	Gottes	 trinitarischem	Wesen	als	semiotisch	notwendige	Grammatik	

der	Beschreibung	des	Wesens	Gottes	einsichtig	zu	machen,	da	die	Semiose	in	An-

schluss	an	Charles	S.	Peirce	notwendig	aus	den	Dimensionen	Gegenstand,	Zeichen	

und	Interpretant	besteht,	die	dann	auf	Gottes	Wesen	übertragen	werden.		

	

Die	Basis	für	die	trinitätstheologischen	Überlegungen	Thomas	Schärtls	stellt	die	

analytische	Religionsphilosophie	dar.	Sie	stellt	seiner	Ansicht	nach	Instrumentari-

en	bereit,	mit	deren	Hilfe	es	möglich	ist,	trinitätstheologische	Ansätze	zu	schemati-

sieren	und	auf	ihre	Konsistenz	zu	prüfen.	Sie	ermöglicht	damit	eine	Art	konzeptio-

neller	 „Kosten-Nutzen-Rechnung“	 der	 verschiedenen	 theologischen	 Ansätze,	 in	

																																																								
313		Werbick,	Gott	verbindlich,	630.	



	 107	

diesem	 Falle	 der	 vorliegenden	 interpersonalen	 bzw.	 monosubjektiven	 Trinitäts-

konzeptionen.314	Damit		

„[...]	bedeutet	Analytische	Theologie	die	Anwendung	des	Methodenbewusstseins	der	Analyti-
schen	Philosophie	auf	Begriffe,	Modelle,	Begründungsfiguren	und	Begründungskonzepte	der	
Theologie	unter	dem	Leitbilder	[sic!]	einer	Gültigkeit	von	Argumenten,	womit	Klarheit	der	Be-
griffe,	 Transparenz	 leitender	 Intuitionen,	 aber	 auch	 Ausweis	 der	 Angreifbarkeit	 (und	 damit	
Kritisierbarkeit)	gemeint	sind.“315		

Somit	sieht	Schärtl	im	Instrumentarium	der	Analytischen	Philosophie	dem	Grund-

anliegen	der	Fundamentaltheologie	 entsprochen,	 nämlich	dem	Ausweis	der	Kon-

sistenz	des	Gottesbegriffes.316		

	

4.1.1 Der	Begriff	Gott	als	Mass-Term	und	die	Verwendung	des	
Instanzbegriffs	

	

Ein	 erster	 zentraler	Aspekt	 der	Argumentation	 Schärtls	 ist	 sein	Verzicht	 auf	 den	

Personbegriff	 innerhalb	der	Trinitätstheologie,	der	 ihn	von	den	Ansätzen	der	 so-

zialen	Trinitätstheologie	unterscheidet,	 die	 explizit	 diesen	Personbegriff	 verwen-

det	wissen	möchten,	wie	wir	es	bspw.	bei	Magnus	Striet	sehen	werden.	Demgegen-

über	setzt	sich	Schärtl	für	die	Verwendung	des	Begriffs	Instanz	ein.		

Schärtl	zeigt	in	diesem	Zusammenhang	zunächst	im	Rückgriff	auf	Bernhard	Loner-

gan	auf,	dass	der	Personbegriff	in	Bezug	auf	Gott	ontologisch	von	der	anthropolo-

gischen	 Verwendung	 zu	 unterscheiden	 ist.	 Während	 in	 der	 anthropologischen	

Verwendung	 des	 Personbegriffs	 Subjektsein	 und	 Substanz	 zusammen	 gedacht	

werden,	 ist	dies	 in	Bezug	auf	Gott	eben	streng	zu	vermeiden.317	Dies	zeigt	sich	 in	

Bezug	auf	Lonergan	daran,	dass	der	Personbegriff	eben	in	Bezug	auf	die	Trinitäts-

theologie	nicht	 als	Universalie	 zu	 verstehen	 ist.	 Für	Universalien	 gelten	 folgende	

Grundsätze:	

(UNI-1)	Universalien	können	auch	dann	 für	universale	Eigenschaften	 stehen,	wenn	es	keine	
reale	Instantiierung	gibt.		

																																																								
314		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität	als	Gegenstand	der	Analytischen	Theologie,	28.	
315		SCHÄRTL,	Thomas,	Trinität	als	Gegenstand	der	Analytischen	Theologie,	49.		
316		Vgl.	 SCHÄRTL,	 Trinität	 als	 Gegenstand	 der	 Analytischen	 Theologie,	 49.	 Vgl.	 dazu	 auch	 SCHÄRTL,	
	 Trinitätslehre,	89.	
317		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	42	FN	66.		



	 108	

(UNI-2)	 Universalien	 sind	 grundsätzlich	 x-fach	 instantiierbar;	 a	 priori	 kann	 und	 darf	 diese	
Zahl	nicht	festgelegt	werden.		

(UNI-3)	Universalien	sind	graduell	instantiierbar,	so	dass	man	von	verschiedenen	Graden	von	
Instantiierung	sprechen	kann.1		 		

Schon	der	Blick	 auf	 die	 ersten	beiden	Grundsätze	 zeigt,	 dass	diese	Grundsätze	

nicht	auf	Gott	zu	beziehen	sind,	denn	die	Instantiierbarkeit	des	Gottsein	Gottes	ist	

auf	genau	drei	Personen	festgelegt;	sie	kann	nicht	restlos	offenbleiben,	wobei	eine	

Nichtinstantiierung	wie	auch	eine	Vielfachinstantiierung	möglich	wäre.		

In	der	Konsequenz	versteht	Schärtl	den	Begriff	Gott	als	Mass-Term,	was	weitere	

Folgen	für	die	Verwendung	des	Personbegriffs	innerhalb	der	Trinitätstheologie	mit	

sich	bringt.	Zur	Erklärung	der	Eigentümlichkeiten	von	Mass-Terms	kann	zunächst	

die	Gold-Analogie	Gregor	von	Nyssas	dienen.	Diese	Analogie	wurde	auch	schon	von	

Theodore	Abū	Qurrah	zur	Unterscheidung	der	Begriffe	Person	und	Natur	aufgegrif-

fen	und	sich	zu	Eigen	gemacht	(vgl.	dazu	Kapitel	3.2.1.2.1).	Die	Pointe	der	Analogie	

ist	 die,	 dass	 die	 Substanz	 von	 drei	 Goldstücken	 dieselbe	 ist,	 wobei	 sich	 die	 drei	

Goldstücke	in	ihrer	individuellen	Ausprägung	unterscheiden.	In	diesem	Sinne	und	

in	Anlehnung	an	die	Analogie	formuliert	Thomas	Schärtl:	

„So	wie	in	drei	Goldstücken	das	Gold	ein-	und	dasselbe	sei,	so	ist	in	Vater	Sohn	und	Geist	das	
Gottsein	ein-	und	dasselbe.	[…Wenn	es	sich	bei	Gold	um	einen	Mass-Term	handelt,	darf	man;	
K.L.]	nicht	formulieren:	‚Dieser	Ring	ist	Gold‘.	Und	man	kann	auch	nicht	sagen:	‚Dieser	Ring	ist	
ein	Gold‘.	Die	korrekte	Ausdrucksweise	lautet	vielmehr:	 ‚Dieser	Ring	ist	ein	Stück	Gold‘	(x	 ist	
ein	B	-	F).“318		

Mass-Terms	 sind	 damit	 von	 universalen	 Eigenschaften	 (x	 ist	 F;	 bspw.	 „Dieser	

Tisch	ist	blau“	aber	eben	nicht	„Dieser	Ring	ist	Gold“)	sowie	von	sortalen	Termen	

(x	ist	ein	F;	bspw.	„Dies	ist	eine	Jeans“	aber	nicht	„Dieser	Ring	ist	ein	Gold“)	zu	un-

terscheiden.	Bei	den	universalen	Eigenschaften	ist	das	Allgemeine	(die	blaue	Far-

be)	im	Individuum	(dem	Tisch)	voll	und	ganz	da.	Allgemeines	und	Individuum	fal-
																																																								

318		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	37.	Wenn	Schärtl	 sich	hier	auf	Gregor	von	
	 Nyssa	 bezieht,	 dann	macht	 er	 dies	 in	 dem	 gleichen	 Ansinnen	wie	 Bernhard	 Nitsche,	 der	 sich	
	 bewusst	 in	einer	ausführlichen	Analyse	mit	der	kappadokischen	Tradition	auseinandergesetzt	
	 hat,	um	die	Einsichten	der	Geschichte	der	Trinitätstheologie	 für	das	gegenwärtige	Verständnis	
	 fruchtbar	 zu	 machen.	 Vgl.	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 67.	 Schärtl	 kommt	 aber	 in	 Bezug	 auf	
	 Nitsche	und	sein	Anliegen	doch	zu	einer	kritischen	Rückfrage:	„Wenn	uns	so	viel	an	der	Tradi-
	 tion	 liegt	und	wenn	wir	uns	 in	einen	Einklang	mit	 ihr	versetzen	wollen,	warum	sind	wir	dann	
	 trotzdem	 (ständig)	 bemüht,	 die	 klassische	 Formel	 (‘drei	 Personen	 –	 eine	 Substanz’)	 in	 ganz	
	 neuen	Vokabeln	ausdrücken	zu	wollen	und	mit	ganz	anderen	Begriffen	erfassen	zu	wollen?	[…]	
	 In	dem	Maße,	in	dem	wir	versuchen,	sowohl	der	Vergangenheit	als	auch	der	Gegenwart	gerecht	
	 zu	werden,	werden	wir	 die	 vergangene	 Epoche	mit	 Fragen	 konfrontieren,	 die	 eine	 Zumutung	
	 sind	und	bleiben.“	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	34.	Interessant	ist	hier	al-
	 lerdings,	dass	Schärtl	und	Nitsche	sich	beide	auf	die	kappadokische	Tradition	berufen,	durch	die	
	 jeweiligen	Auslegungen	 jedoch	 zu	 ganz	 unterschiedlichen	Konsequenzen	 für	 ihre	 eigenen	An-
	 sätze	kommen.	Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	34-40;	NITSCHE,	Gott	und	
	 Freiheit,	80-100.			



	 109	

len	quasi	zusammen.	Dagegen	ist	der	sortale	Term	von	der	jeweiligen	Realisierung	

abhängig.	Die	 eine	konkrete	 Jeans	 ist	 die	Realisierung	der	 Jeans	 als	 allgemeinem	

Begriff.	Dabei	„bleibt	das	Allgemeine	[die	Jeans,	K.L.]	unterbestimmt,	wenn	es	nicht	

in	einem	Individuum	[‚Dies‘,	die	konkrete	Jeans,	K.L.]	realisiert	wird.“319	Bei	Mass-

Terms	geht	es	schließlich	darum,	die	 jeweiligen	Abhängigkeiten	von	B	und	F	und	

der	 Instantiierung	 aufzuzeigen.	 Das	 Goldsein	 (F)	 bestimmt	 sich	 gerade	 dadurch,	

wie	es	ist	(es	ist	ein	Stück	(B)	Gold)	und	als	was	es	F	ist	(als	ein	Ring	(x)	ist	es	Gold).	

Das	Allgemeine/die	Substanz	(das	Goldsein	F)	ist	damit	eine	einzige,	die	Instantiie-

rung/das	Individuum	(der	Ring	x)	ist	jedoch	jeweils	zu	unterscheiden.	Der	Ring	ist	

damit	eben	eine	Weise/eine	Instanz	der	einen	Substanz	des	Goldes.	

Wenn	diese	Besonderheit	von	Mass-Terms	nun	auf	die	Trinitätstheologie	ange-

wandt	wird,	dann	verweist	„[d]as	Personsein	von	Vater,	Sohn	und	Geist	[…]	gerade	

auf	 jene	B-Artigkeit	mit	Blick	auf	das	Gottsein,	die	vorausgesetzt	 ist,	damit	Vater,	

Sohn	und	Geist	als	Instanzen	des	Gottseins	[G(v),	G(s),	G(g)]	gelten	können.“320	In	

der	B-Artigkeit	(Instanz)	und	dem	F-Sein	(Gottsein)	begründet	sich	für	Vater,	Sohn	

und	 Geist	 „eine	 starke	 ontologische	 Beziehung	 der	Wechselverweisung.	 […]	 Vater,	

Sohn	 und	Geist	 sind	verschiedene	 (verschieden	B-artige)	Ausprägungen	 des	Gott-

seins,	deren	Distinktheit	 sowohl	vom	F-sein	 (=Gottsein)	als	auch	von	der	 jeweili-

gen	B-Artigkeit	abhängt.“321	Vater,	Sohn	und	Geist	(x)	sind	in	je	ihrer	unterschiedli-

chen	Repräsentanz	(B)	das	eine	Wesen	Gottes	(F).		

Wenn	nun	aber	der	Begriff	Gott	als	Mass-Term	zu	verstehen	ist,	dann	kann	nicht	

mehr	der	Personbegriff	 für	Vater,	Sohn	und	Geist	verwendet	werden,	sondern	es	

muss	 ein	 weitgehend	 neutraler	 Ausdruck	 gefunden	 werden.	 Der	 Personbegriff	

würde,	weil	er	 ja	wie	eine	Universalie	 funktioniert	und	damit	Substanz	und	Sub-

jektsein,	das	Allgemeine	und	das	Individuum	zusammen	denken	will,	an	den	Vor-

gaben	eines	Mass-Terms	scheitern.	Aus	diesem	Grund	verwendet	Schärtl	eben	den	

Begriff	Instanz:	322		

„Der	Ausdruck	‚Instanz‘	ist	neutral	genug,	um	dies	[Betonung	der	Distinktheit	von	Vater	Sohn	
und	Geist,	gleichzeitig	aber	keine	ontologische	Präjudizierung,	K.L.]	zu	leisten.	Und	in	der	Aus-
drucksverbindung	 ‚Selbstvermittlung	Gottes‘	 ist	zumindest	angedeutet,	dass	das	 Instantiiert-

																																																								
319		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	38.	
320		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	38.	
321		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	38f.	
322		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	43.		



	 110	

sein	dieser	Instanzen	ganz	eigenen	Gesetzmäßigkeiten	folgt,	die	nicht	an	einer	Ontologie	uni-
versaler	Eigenschaften,	sondern	an	einer	Metaphysik	der	Selbstvermittlung	abgelesen	werden	
können.“323	

Damit	 kann	 Schärtl	 formulieren:	 „Der	 Vater	 ist	 auf	 seine	 Weise	 B-

Selbstvermittlung	Gottes,	 der	 Sohn	 ist	 auf	 seine	Weise	 B-Selbstvermittlung	Gottes	

und	der	Heilige	Geist	ist	auf	seine	Weise	B-Selbstvermittlung	Gottes“324,	wobei	für	B	

nicht	 „ein	Teil“	oder	 „ein	Stück“	 (wie	sonst	bei	Mass-Terms	üblich),	 sondern	auf-

grund	der	damit	verbundenen	notwendigen	Neutralität	der	Begriff	Instanz	einge-

setzt	werden	muss.325	Das	hieße:	Der	Sohn	ist	auf	seine	spezifische	Weise	eine	In-

stanz	der	Selbstvermittlung	des	einen	Gottes,	der	Geist	ist	auf	seine	ihm	eigentüm-

liche	Weise	eine	Instanz	der	Selbstvermittlung	des	einen	Gottes,	so	wie	der	Vater	

auch.	 Entsprechend	 könnte	man	 in	 Bezug	 auf	 die	 Goldanalogie	 formulieren:	 Ein	

Stück	Gold,	eine	Goldmünze	und	ein	Goldbecher	sind	je	auf	ihre	Weise	eine	Instanz	

des	einen	Goldseins.		

Hinsichtlich	des	Selbstbewusstseins	der	trinitarischen	Instanzen	kommt	Schärtl	

in	Auseinandersetzung	mit	Bernhard	Lonergan	zu	der	Annahme,	dass	jeder	trinita-

rischen	 Instanz	 ein	 Anteilhaben	 am	 göttlichen	 Bewusstsein	 zugesprochen	 wird	

bzw.	 sie	 jeweils	 unterschiedliche	 Ausprägungen	 des	 göttlichen	 Bewusstseins	 ha-

ben.	326	Lonergan	 selbst	 denkt	 die	 „trinitarischen	 Personen	 als	 Subjekte,	 nimmt	

deren	individuiertes	Selbstbewusstsein	aber	wieder	zurück,	so	dass	man	eigentlich	

nur	von	drei	Bewusstheiten	 in	Gott	 reden	sollte“.	Das	Ergebnis	 ist	daraus	 folgen-

des:	 „Der	 Vater	 ist	 B-Selbstbewusstsein-Gottes,	 der	 Sohn	 ist	 B-Selbstbewusstsein-

Gottes;	 und	 der	Heilige	 Geist	 ist	B-Selbstbewusstsein-Gottes	 –	 in	 allen	 Fällen	 in	 je	

eigener	Weise.“327	Damit	realisieren	also	Vater,	Sohn	und	Geist	in	ihrem	jeweiligen	

Instanzssein	das	eine	Selbstbewusstsein	Gottes.		

	

	

																																																								
323		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	43.	
324		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	43.	
325		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	43.		
326		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	45.	Vgl.	dazu	auch	LONERGAN,	The	Triune	
	 God,	389f.	
327		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften,	45.		



	 111	

4.1.2 Das	Festhalten	am	Substanzbegriff:	Die	Ontologie	des	Selbst	
	

Vor	allem	die	grundlegenden	Intentionen	des	Nizäischen	Glaubensbekenntnisses	

lassen	Schärtl	dafür	optieren,	am	Substanzbegriff	festzuhalten.	In	der	altnizäischen	

Konzeption	des	derivaten	Substanzbegriffes	geht	es	darum,	herauszustellen,	dass	

Sohn	und	Geist	nicht	nur	eines	Wesens	mit	dem	Vater,	sondern	auch	aus	derselben	

Substanz	des	Vaters	sind.	In	diesem	Sinne	lässt	sich	das	„Gott	von	Gott“	und	„Licht	

vom	Licht“	 des	 Großen	Glaubensbekenntnisses	 des	Konzils	 von	Nizäa	 folgender-

maßen	verstehen:	Die	Einheit	des	Wesens	Gottes	wird	durch	den	Hervorgang	des	

Sohnes	(und	des	Geistes)	aus	der	Substanz	des	Vaters,	durch	die	Wesensgleichheit	

(Homousie)	des	Vaters	mit	dem	Sohn	gewährleistet.328	Nach	Schärtl	liegt		

„[d]er	unstrittige	Vorteil	des	Substanzbegriffes	[...darin],	dass	er	in	einem	radikalen	Sinne	Got-
tes	Unabhängigkeit	(von	der	Welt)	auszudrücken	vermag	–	ebenso	wie	sich	im	über	den	Sub-
stanzbegriff	 vermittelten	 Identitätsbegriff	 die	Einheit	 und	Einzigkeit,	 also	 eine	 echte	 ‚Indivi-
dualität‘	Gottes	unterstreichen	lässt.“329		

Dieser	Substanzbegriff	muss	allerdings	mit	einem	„dynamischen	Verständnis	des	

Selbst	Gottes“	zusammengedacht	werden,	damit	die	innere	Differenziertheit	Gottes	

als	Folie	der	christlichen	Trinitätslehre	verständlich	gemacht	werden	kann.330		

Als	Eingangsbeispiel	für	die	Herleitung	eines	Substanzbegriffes	dient	Schärtl	der	

Rückgriff	auf	das	Nil-Beispiel	bei	Anselm	von	Canterbury,	welches	folgendermaßen	

schematisch	dargestellt	werden	kann:	

	

1)	Der	Vater	ist	Gott.	 1)	Die	Quelle	ist	der	Nil	

2)	Der	Sohn	ist	Gott.	 2)	Der	Fluss	ist	der	Nil.	

																																																								
328		Vgl.	 SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	 93.	Vgl.	 zum	derivaten	Substanzbegriff:	RICHARD	CROSS,	On	generic	
	 and	derivation	views	of	God’s	trinitarian	substance.	In:	Scottish	Journal	of	Theology	56	(2003)	
	 464-480.	
329		SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	94.	
330		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	94f.	 Im	Zusammenhang	mit	den	Vorwürfen	gegen	einen	Substanz-
	 begriff,	 der	 „ein	 Bild	 von	 einem	 unaffizierbaren,	 leidens-	 und	 mitleidensunfähigen,	 in	 seiner	
	 Ewigkeit	erstarrten	und	weltabgewandten	Gott“	 	 (ebd.)	 fortschreiben	würde,	 	verweist	Schärtl	
	 auf	Wiliam	P.	Alston,	der	zu	bedenken	gibt,	dass	für	diese	Eigenschaften	Gottes	nicht	allein	der	
	 Substanzbegriff	 verantwortlich	 ist:	 „Immutability,	 timelessness,	 lack	 of	 real	 relations	 to	 the	
	 world,	 impassibility,	 inertness,	 being	 static	or	 ‘rock-	 like’	 –	none	of	 these	 follow	 just	 from	 the	
	 employment	 of	 the	 category	 of	 substance.	 The	 contemporary	 theologians	 who	 object	 to	
	 substantialist	 formulations	on	 the	 grounds	 that	 features	 from	 the	 above	 list	 are	objectionable	
	 have	failed	to	understand	what	is	essential	to	substance	metaphysics.	They	have	mistaken	outer	
	 garments	 that	 can	 be	 donned	 or	 discarded	 at	will	 for	 the	 real	 person	wearing	 those	 clothes.“	
	 W.P.	 ALSTON,	 Substance	 and	 the	 Trinity.	 In:	 STEPHEN	 DAVIS/DANIEL	 KENDALL/GERALD	 O’COLLINS	
	 (Hg.),	The	Trinity.	An	 Interdisciplinary	Symposium	on	 the	Trinity,	Oxford	1999,	179-201,	hier	
	 201.			



	 112	

3)	Der	Heilige	Geist	ist	Gott.	 3)	Der	See	ist	der	Nil.	

4)	Der	Vater	ist	nicht	der	Sohn.	 4)	Die	Quelle	ist	nicht	der	Fluss.	

5)	Der	Sohn	ist	nicht	der	Heilige	Geist.	 5)	Der	Fluss	ist	nicht	der	See.	

6)	Der	Vater	ist	nicht	der	Heilige	Geist.	 6)	Die	Quelle	ist	nicht	der	See.	

7)	Der	Vater	und	der	Sohn	und	der	Hei-

lige	Geist	sind*	Gott.	

7)	 Die	 Quelle,	 der	 Fluss	 und	 der	 See	

sind*	der	Nil.331	

	

In	diesem	Beispiel	werden	die	drei	Ausprägungen	Quelle,	Fluss	und	See	als	wirk-

lich	voneinander	verschiedene	und	dauerhaft	distinkte	Elemente	vorgestellt,	deren	

Einheit	 durch	 die	 einheitliche	 Substanz	 „desselben“	 Nilwassers	 in	 allen	 Ausprä-

gungen	 verbürgt	 wird.	 Die	 Ausprägungen	 stehen	 zudem	 in	 einer	 „funktionalen	

(d.h.	 relational	 darstellbaren)	Beziehung	 zueinander	 [...]:	 Die	Quelle	 ist	 ja	 immer	

Quelle	 eines	 Flusses	 und	 eines	 Sees.	Der	 See	 ist	 ja	 immer	bezogen	 auf	 einen	Zu-

Fluss	aus	der	Quelle	etc.	Der	Ausdruck	‚Nil’	funktioniert	–	wenn	dies	normalsprach-

lich	auch	nicht	sofort	einleuchtet	–	wie	ein	Mass-Term.“332	Wenn	der	Nil	als	absolut	

gleichzeitiger	 Kreislauf	 ohne	 zeitlichen	 Anfang	 und	 Ende	 gedacht	 wird,333	dann	

könnte	man	davon	sprechen,	„dass	hier	ein	 ‚dauerentgrenztes	und	dauerloses	Er-

eignis	vorläge,	bei	dem	ein-	und	dieselbe	Substanz	in	drei	verschiedenen,	relational	

																																																								
331		SCHÄRTL,	 Trinität,	 Einheit	 und	 Eigenschaften	 Gottes,	 59.	 	 Anselms	 Beispiel	 lautet	 wie	 folgt:	
	 „Nehmen	wir	 eine	Quelle	 an,	 von	 der	 ein	 fließendes	Gewässer	 seinen	Anfang	 nehmen,	 seinen	
	 Lauf	 beginnen	 und	 sich	 später	 in	 einem	 See	 sammeln	 möge;	 sein	 Name	 soll	 ‚Nil‘	 sein.	 Wir	
	 sprechen	dann	unterscheidend	von	Quelle,	Fluß	und	See,	indem	wir	die	Quelle	nicht	einen	Fuß	
	 oder	einen	See	nennen,	und	auch	den	Fluß	nicht	eine	Quelle	oder	einen	See,	und	auch	den	See	
	 nicht	eine	Quelle	oder	einen	Fluß	nennen.	Dennoch	wird	die	Quelle	als	 ‚Nil‘	bezeichnet,	ebenso	
	 der	Fluß	und	auch	der	See.	Und	es	werden	die	Quelle	und	der	Fluß,	die	Quelle	und	der	See,	und	
	 auch	 der	 Fluß	 und	 der	 See	 als	 jeweils	 zweierlei	 zugleich	 als	 ‚Nil‘	 bezeichnet.	 Ebenso	werden	
	 auch	Quelle	und	Fluß	und	See	als	dreierlei	zugleich	als	‚Nil‘	bezeichnet.	Gleichwohl	gibt	es	nicht	
	 den	einen	und	dann	einen	anderen	 ‚Nil‘,	sondern	nur	ein	und	denselben	–	ob	nun	 jedes	dieser	
	 Dinge	einzeln,	zu	zweit	oder	zu	dritt	als	‚Nil‘	bezeichnet	werden.	Quelle,	Fluß	und	See	sind	also	
	 drei,	und	ein	einziger	ist	der	 ‚Nil‘,	ein	einziger	ist	der	Strom,	eine	einzige	ist	die	Natur,	ein	ein-
	 ziges	ist	das	Wasser;	und	nichts	kann	als	ein	dreifaches	Etwas	bezeichnet	werden.	Denn	es	gibt	
	 nicht	drei	‚Nile‘,	oder	drei	Ströme,	oder	drei	Wasser	oder	drei	Naturen,	noch	gibt	es	drei	Quellen,	
	 oder	 drei	 Flüsse	 oder	 drei	 Seen.	 Hier	 wird	 also	 ein	 einziges	 über	 dreierlei	 ausgesagt	 und	
	 dreierlei	wird	 über	 ein	 einziges	 ausgesagt,	 jedoch	werden	 drei	 nicht	 voneinander	 ausgesagt.“	
	 ANSELM	VON	CANTERBURY,	De	Incarnatione	XIII;	übersetzt	aus:	Texte	zum	Universalienstreit,	Bd.	1:	
	 Vom	Ausgang	der	Antike	bis	 zur	Frühscholastik.	 Lat.,	 griech.	und	arab.	Texte	des	3.-12.	 Jhdts.,	
	 übers.	u.	hrsg.	von	H.-U.	WÖHLER,	76-96,	hier	93.	
332		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	60.	Zu	Mass-Termen	vgl.	Kap.	2.2.3.1.1.	
333		Zur	 Erklärung	 der	 Annahme	 des	 Kreislaufes	 des	 Nils:	 „Nehmen	wir	 zunächst	 einmal	 an	 (ent-
	 gegen	unseren	Kenntnissen	in	elementaren	geologischen	Gegebenheiten),	Quelle,	Fluss	und	See	
	 würden	einen	Kreislauf	bilden,	so	dass	das	Wasser,	das	zu	t1	in	der	Quelle	ist,	zu	t2	im	Fluss	und	
	 zu	 t3	 im	 See	 ist,	 zu	 einem	Punkt	 t1*	wieder	 in	 der	Quelle	wäre.	 Zudem	müssten	wir	 uns	 vor-
	 stellen,	dass	die	Punkte	 t1,	 t2,	 t3	usw.	 absolut	gleichzeitig	 (also	 in	einem	 total	simul)	passieren	
	 würden	und	dass	dieser	Kreislauf	keinen	Beginn	in	der	Zeit	und	auch	kein	Ende	in	der	Zeit	hätte	
	 –	 eine	 Vorstellung,	 die	 mit	 den	 materiell-vierdimensionalen	 Voraussetzungen	 des	 an-
	 selmianischen	Modells	natürlich	bricht.“	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	60.	



	 113	

aufeinander	 angewiesenen	 Instanzen	 ‚ereignishaft	 vermittelt	werde‘.“334	Übertra-

gen	auf	die	trinitätstheologische	Fragestellung	wäre	Gott	als	„drei	Instanzen	einer	

Selbstvermittlung	zu	denken,	die	zwar	distinkt	sind,	aber	eben	so	zu	denken	sind,	

dass	 ‚in‘	 diesen	 Instanzen	 die	 ‚Substanz‘	 jeweils	 ‚anders‘	 da	 ist:	 dem	Modell	 des	

Geistes,	 der	 sich	 in	 den	 processiones	 der	 Selbsterkenntnis	 und	 Selbstaffirmation	

selbst	vollbringt.“335	

„Die	Selbst-Substanz	Gottes	zirkuliert	(auf	unanschauliche	und	zeitlose	Weise)	in	den	Instan-
zen;	 sie	vollbringt	 sich	 in	diesen	 Instanzen	als	Leben	 so,	dass	Gott	 auch	 im	Anderen-seiner-
selbst	präsent	ist	(ohne	dadurch	aufzuhören	Gott	zu	sein).	Das	‚Zirkulieren‘	der	Substanz	ist	–	
so	kann	man,	indem	man	einen	alten	trinitätstheologisch	benutzten	Ausdruck	hier	aufgreift	–	
die	Selbst-Perichorese	der	Substanz	in	ihren	Instanzen	und	gleichzeitig	die	Perichorese	der	In-
stanzen	in	einem	Maße,	das	die	Substanz	Gottes	eben	nur	als	dauer-entgrenzt-dauerloses	Er-
eignis	 zu	 denken	 versucht.	 Konkret:	 Im	 Vater	 ist	 die	 Substanz	 Gottes	 als	 transzendentales	
Selbst	da;	im	ewigen	Logos	als	‚empirisches	Selbst‘	und	im	Heiligen	Geist	als	intentionales	und	
konkretes	Selbst.	Gleiches	gilt	für	das	eine	Bewusstsein	und	die	eine	Freiheit	Gottes:	Sie	sind	
jeweils	 im	 Vater	 als	 der	 transzendentalen	 Instanz	 der	 Selbstvermittlung	 Gottes	 begründet,	
finden	im	Sohn	ihren	Gehalt	und	ihr	Bild	und	im	Geist	ihre	Gestalt	und	Vollendung	(Analoges	
gilt	 für	 das	 Handeln	 Gottes	 ‚ad	 extra‘,	 wohingegen	 der	 Handlungsbegriff	 ‚ad	 intra‘	 nur	 mit	
größten	semantischen	Vorbehalten	gebraucht	werden	sollte).“336		

Wie	dieser	Substanzbegriff	mit	einem	dynamischen	Verständnis	des	Seins	Gottes	

zusammengedacht	werden	kann,	um	seine	 innere	Differenziertheit	 in	Gottes	We-

sen	zu	betonen,	und	was	genauer	unter	einem	transzendentalen	Selbst,	einem	em-

pirischen	Selbst	und	einem	 intentionalen	bzw.	konkreten	Selbst	zu	verstehen	 ist,	

soll	im	folgenden	Schritt	betrachtet	werden.		

	

4.1.3 Gott	als	Subjekt	
	

Damit	der	Substanzbegriff	mit	einem	dynamischen	Verständnis	des	Wesens	Got-

tes	zusammengedacht	werden	kann,	soll	ein	Modell	des	Selbst	vorgestellt	werden,	

das	die	geforderten	Aspekte	erfüllt.	 Schärtl	 greift	hier	auf	die	Subjektmetaphysik	

Augustinus’	zurück,	die	sich	„als	Kreisen	um	den	Begriff	eines	sich	selbst	geschenk-

ten	und	entgrenzten	Subjekts	begreifen	[lässt],	welches	dieses	Geschenktsein	und	

diese	 Entgrenzung	 der	 gnadenhaften	 Zuwendung	 des	 trinitarischen	 Gottes	 ver-

																																																								
334		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	61.		
335		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gotes,	61.		
336		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	64.	



	 114	

dankt.“337	Im	Hintergrund	steht	der	Gedanke,	dass	durch	die	Gott-Ebenbildlichkeit	

des	Menschen	 (analoge)	Rückschlüsse	 vom	Wesen	des	Menschen	 auf	 das	Wesen	

Gottes	möglich	 sind.	Wie	nun	 in	der	 augustinischen	Subjektmetaphysik	eine	Ein-

heit	des	menschlichen	Geistes	von	Erinnerung,	Einsicht	und	Willen	gedacht	wird,	

so	 können	 aus	dem	Subjektbegriff	 auch	Rückschlüsse	 auf	 das	Wesen	und	die	Ei-

genschaften	 Gottes	 gezogen	 werden,	 der	 seinem	 Geschöpf	 diese	 Entgrenzung	

schenkt:	 So	 wie	 die	 drei	 „Hypostasen“	 den	 einen	 menschlichen	 Geist	 bilden,	 so	

handelt	 es	 sich	 bei	 Gottes	Wesen	 um	 eine	 Substanz,	 die	 in	 drei	Hypostasen	 vor-

liegt.338	Die	drei	„Hypostasen“	dieses	vermittelten	Subjektseins	sind		

„auf	der	einen	Seite	ein	Moment	reiner	 Identität,	 auf	der	anderen	Seite	ein	Moment	der	An-
schaulichkeit	und	Sichtbarkeit,	aber	auch	–	drittens	–	ein	Moment,	das	die	Gewähr	gibt,	dass	
alles,	was	sich	in	dieser	Anschaulichkeit	darbietet,	in	die	Identität	des	Selbst	einbegriffen	und	
darin	 eingeschrieben	 wird.	 Terminologisch	 könnten	 wir	 zwischen	 einem	 transzendentalen,	
einem	empirischen	und	einem	intentionalen	Selbst	unterscheiden.“339		

Damit	das	Selbst	seine	Identität	bewahren	kann,	muss	es	einen	„ontologischen,	

im	 Kern	 unzugänglichen	 Punkt	 [geben],	 in	 dem	 seine	 Substanzialität	 begründet	

liegt	und	von	dem	seine	Identität	herkommt“340,	welches	Schärtl	als	das	„transzen-

dentale	 Selbst“	 beschreibt.	 Es	 verbürgt	 diesen	 unzugänglichen	 Punkt	 und	 stellt	

damit	die	Bedingung	der	Möglichkeit	der	Eröffnetheit	auf	eine	Subjektperspektive	

dar.341	Es	bleibt	jedoch	an	dieser	Stelle	zu	fragen,	inwiefern	der	Begriff	eines	trans-

zendentalen	 Selbst	 ontologisch	 verstanden	 werden	 kann.	 Das	 transzendentale	

Selbst	 als	Bedingung	der	Möglichkeit	des	Subjektseins	des	Menschen	 sollte	 jeder	

ontologischen	Bestimmung	vorausliegen.	Wie	dieses	„Selbstsein	als	Bedingung	der	

Möglichkeit	meiner	 Selbstprädikation“342	als	 ontologisch	bestimmt	 zu	denken	 ist,	

bleibt	m.E.	offen.	

Das	 transzendentale	 Selbst	benötigt	nun,	um	die	 eigene	Anschauungslosigkeit	 zu	

überwinden,	ein	empirisches	bzw.	semiotisches	Selbst,	welches	die	Anschauungs-

losigkeit	mit	einer	Gestalt	und	einer	Anschaulichkeit	vermittelt.	 „Die	Sichtbarkeit	

dieses	Selbst	begründet	die	Erfahrbarkeit	des	Selbst	als	Substanz.	Gleichzeitig	 ist	

das	 empirische	 Selbst	 in	dieser	 seiner	Eigenart	wiederum	vom	 transzendentalen	

																																																								
337		SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	95.	
338		Vgl.	zu	Augustinus	Kap.	2.3	und		SANDER,	Einführung	in	die	Gotteslehre,	88-93.	
339		SCHÄRTL,	Trinitätslehre	96.	
340		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	62.	
341		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	62;	SCHÄRTL,	Trinitätslehre	96.		
342		STOSCH,	Trinität,	107.	



	 115	

Selbst	unterschieden,	obwohl	es	 freilich	 Instanz	eben	der	 sich	 in	 seinen	Vermitt-

lungen	vollbringenden	Selbst-Substanz	ist.“343	Das	empirische	Selbst	kann	so	auch	

als	Außenseite	des	Subjektseins	beschrieben	werden,	mit	dem	das	Selbst	anschau-

lich	und	fassbar	wird.	Damit	verbunden	ist	auch	die	Möglichkeit	in	Beziehung	zum	

Anderen	zu	treten.344	

Damit	 transzendentales	 Selbst	 in	 seiner	 formalen	 Identität	 und	 empirisches	

Selbst	in	seiner	Anschaulichkeit	nicht	unverbunden	nebeneinander	stehen	bleiben,	

bedarf	 es	 der	 Vermittlung	 dieser	 beiden	 Dimensionen	 und	 dies	 geschieht	 durch	

das	konkrete,	intentionale	Selbst.	Durch	dieses	Selbst	wird	die	Differenz	zwischen	

transzendentalem	 und	 empirischem	 Selbst	 aufgehoben,	 „ohne	 sie	 in	 einer	 Rück-

führung	 auf	 den	 Ursprungspunkt	 auszuradieren	 oder	 für	 unerheblich	 zu	 erklä-

ren.“345	Dadurch	verbürgt	das	intentionale	Selbst	die	Ganzheit	des	einen	Selbst.346	

Werden	diese	drei	Dimensionen	des	einen	Selbst	auf	die	Trinität	übertragen,	so	

ergibt	sich	daraus	folgendes:	

„Der	 trinitarische	Vater	 repräsentiert	 [...]	 das	 transzendentale	 Selbst	 Gottes,	 das	 im	 Sohn	 in	
seine	Anschaulichkeit	kommt	und	im	Geist	erst	seine	Ganzheit	gewinnt.	Weil	der	ewige	Logos	
das	empirische	Selbst	Gottes	ist,	repräsentiert	er	die	Wahrheit	Gottes,	der	Geist	die	Einsicht	in	
diese	Wahrheit	 durch	 den	Willen	 zur	Anerkennung,	 der	 den	 Zusammenhang	 zwischen	 dem	
empirischen	 und	dem	 transzendentalen	 Selbst	 Gottes	 ermöglicht.	 Und	 in	 eben	diesem	Geist	
kann	das	Andere	zu	Gott	–	die	Welt	nämlich	–	 in	die	Selbstvermitteltheit	Gottes	eingeschrie-
ben	 und	 einbegriffen	werden.	 Als	 Selbst,	 das	 Identität	 und	 Individualität	 hat,	 kann	 Gott	 als	
Substanz	begriffen	werden.	 In	den	Prozessen	seiner	Vermittlung	 in	Logos	und	Geist	kann	er	
gleichwohl	auch	als	reinstes,	dauer-entgrenztes	Ereignis	beschrieben	werden,	das	sich	in	der	
Dimension	des	Geistes	 in	 einer	vollkommen	 repräsentativen	Weise	 in	der	Ereignishaftigkeit	
der	Heilsgeschichte	abbilden	kann,	ohne	deswegen	selbst	zeitlich	sein	zu	müssen.“347	

	

Gott	 ist	 so	als	 ein	Subjekt	 zu	denken,	 „dessen	autonome	Selbst-Affirmation	zu-

gleich	Selbstsetzung	bedeutet,	dessen	Selbstreferenz	Zeugnischarakter	hat,	dessen	

Gegenständlichkeit	aus	der	Selbstreferierbarkeit	entspringt.“348	

Damit	der	zuvor	entwickelte	Begriff	des	Selbst	auch	im	Kontext	der	Trinität	an-

gewendet	werden	kann,	muss	er	drei	Aufgaben	erfüllen:	Zum	einen	muss	die	zeitli-

che	Dimension	für	die	Trinität	in	eine	dauer-entgrenzte	Dauerlosigkeit	eingebettet	

werden.	Zum	anderen	dürfen	auch	das	empirische	und	das	konkrete	Selbst	nicht	
																																																								

343		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	62.		
344		SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	96.	
345		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	63.	
346		SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	96.	
347		SCHÄRTL,	Trinitätslehre,	96.	
348		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	169.	



	 116	

durch	Zeitkategorien	bestimmt	werden,	die	für	das	Endliche	gültig	sind.	Und	zum	

Dritten	gilt:		

„Die	Öffnung	des	Selbst	auf	das	Andere-seiner-selbst	hin,	die	im	rein	Endlichen	(auf	der	Ebene	
des	 empirischen	Selbst	präfiguriert,	 auf	der	Ebene	des	konkrete	 [sic!]	 Selbst	 konkret	 einbe-
ziehbar)	 eine	Notwendigkeit	 darstellt,	muss	 im	Horizont	der	Gotteslehre	 so	 formuliert	wer-
den,	 dass	 sie	 zwar	 für	Gott	wesentlich	 ist,	 die	Existenz	 von	Welt	 aber	nicht	 ernötigt;	 zu	be-
stimmen	wäre	dies	also	[...]	als	notwendige	Möglichkeit	des	Anderen-seiner-selbst	im	Hinblick	
auf	Gottes	Selbst-Substanz.“349		

Nur	wenn	 diese	 drei	 Aufgaben	 erfüllt	werden,	 ist	 es	möglich,	 Gott	 als	 „‚dauer-

entgrenzt	 dauerloses‘	 absolutes	 Leben“350	zu	denken.	 „Auf	 dieser	 Folie	 kann	 sein	

Leben	als	ewiges,	nicht	in	zeitliche	Teile	zerfallendes	Ereignis	gefasst	werden,	bei	

dem	sich	sein	Selbst	vermittelt	als	die	Instanz	eines	Ursprungspunktes	und	Grun-

des,	 der	 die	 wahre	 Erscheinung	 des	 göttlichen	 Selbst	 aus	 sich	 hervorbringt	 und	

eben	dieses	wahre	Bild	seiner	selbst	sich	selbst	wiederum	zu-	und	einschreibt	 in	

der	Dimension	des	konkreten	Selbst.“351	

	

4.1.4 Der	Zeichenbegriff	als	Grundlage	einer	Trinitätstheologie	–	
trinitarische	Semiose	

	

Neben	dieser	selbstbewusstseinstheoretischen	Entfaltung	der	Trinitätstheologie	

bietet	 Thomas	 Schärtl	 noch	 einen	 weiteren	 Zugang,	 nämlich	 den	 einer	 semioti-

schen	Rekonstruktion	der	Trinitätstheologie	im	Ausgang	von	Charles	S.	Peirce,	„die	

beim	Zeichenverstehen	ansetzt	und	insofern	auch	ein	intramentales	Geschehen	zur	

Explikation	der	Trinitätstheologie	verwendet.“352	Die	Grundlage	für	diesen	Zugang	

bildet	der	Zeichenbegriff,	der	für	die	Rede	von	Gott	so	konzipiert	werden	muss,		

„daß	er	sowohl	den	Gedanken	der	‚semiotischen’	Selbstvermittlung	Gottes	in	die	menschliche	
Wirklichkeit	zuläßt	[gemeint	ist	die	Inkarnation;	K.L.]	als	auch	diese	Semiose	als	von	Gott	noch	
einmal	unterfangen	artikulieren	und	diese	Semiose	so	 formulieren	kann,	daß	 in	 ihr	das	Mo-
ment	der	Anerkennung,	die	 in	der	 inkarnationslogischen	Weiterung	der	Perspektive	 auf	die	
Selbstidentifikation	Gottes	mit	den	menschlichen	Bezeichnungs-	und	Bestimmungsweisen	be-
steht,	einen	bleibenden	Ort	zu	finden	vermag.“353	

																																																								
349		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes	63f.		
350		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	64.		
351		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	64.	
352		STOSCH,	Trinitätstheologie,	109.		
353		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	142.		



	 117	

Peirce	unterscheidet	drei	grundsätzliche	Kategorien:	die	Erstheit,	die	Zweitheit	

und	die	Drittheit:	„Eine	Erstheit	ist	etwas,	das	so	ist,	wie	es	ist,	ohne	Beziehung	auf	

irgend	etwas	anderes.	Eine	Zweiheit	ist	etwas,	das	ist,	wie	es	ist,	weil	es	in	Bezie-

hung	 zu	 einer	 zweiten	 Entität	 steht,	 aber	 zu	 nichts	 weiterem.	 Eine	 Drittheit	

schließlich	 ist	etwas,	das	wesentlich	darin	besteht,	daß	es	eine	Zweitheit	hervor-

bringt.“354	Damit	sind	Erstheit,	Zweitheit	und	Drittheit	radikal	voneinander	zu	un-

terscheiden,	aber	auch	absolut	aufeinander	angewiesen.	Eine	Zweitheit	ohne	Erst-

heit	 ist	genauso	wenig	zu	denken	wie	eine	Drittheit	ohne	Erstheit	und	Zweitheit.	

Dennoch	wird	die	Erstheit	nie	die	Zweiheit	oder	die	Drittheit	sein	können.		

Wenn	dieses	Konzept	 der	 Erstheit,	 Zweitheit	 und	Drittheit	 auf	 den	Begriff	 des	

Zeichens	übertragen	wird,	so	ist	das	Zeichen	der	Ausgangspunkt	und	die	Erstheit.	

Das	Zeichen	 ist	zunächst	einmal	unabhängig	und	steht	 für	sich.	Ein	Zeichen	kann	

allerdings	nur	dann	Zeichen	sein,	wenn	es	ein	Objekt	hat,	welches	es	zu	bezeichnen	

gilt.	Damit	benötigt	es	eine	Zweitheit,	welches	das	Objekt	darstellt.	Das	Objekt	wird	

dadurch,	 dass	 es	 als	 Objekt	 angesprochen	wird,	 zum	 Objekt.	 „Das	 Zeichen	 ist	 in	

diesen	Prozeß	unabdingbar	einbezogen.	Denn	das	Objekt	gelangt	zu	der	ihm	eigen-

tümlichen	Objekthaftigkeit	nur	über	das	Zeichen,	das	es	 für	ein	Anderes	zum	Ob-

jekt	machen	kann.“355	Zwischen	Zeichen	und	Objekt	bedarf	es	aber	noch	der	Ver-

mittlung	durch	einen	Interpretanten	„Der	Interpretant	ist	nicht	der	Interpret,	son-

dern	 etwas	 sozusagen	 im	Geist	 des	 Interpreten,	 das	 an	die	 Stelle	 des	 das	Objekt	

präsentierenden	Zeichens	tritt.“356	

In	Bezug	auf	die	Trinität	lässt	sich	so	„Gottes	Selbstvermittlung	und	Selbstidenti-

fikation	[...]	als	semiotischer	Prozess	verstehen,	der	trinitarisch	ist,	weil	und	indem	

er	das	Gefüge	von	Erstheit,	Zweitheit	und	Drittheit	in	einer	wesentlichen,	sozusa-

gen	naturalen	und	vollkommenen	Weise	zum	Ausdruck	bringt.“357	Voraussetzung	

dafür	ist,	dass	sich	Gott	mit	der	menschlichen	Sprache	so	identifiziert,	dass	Aussa-

gen	möglich	werden,		

„die	einen	Weg	aus	der	Uneigentlichkeit	in	die	Eigentlichkeit	beschreiten.	Diesem	an	der	Spra-
che	problematisierten	und	konkretisierten	Übergang	liegt	ein	semiotischer	Prozeß	zugrunde,	
der	zur	Voraussetzung	hat,	daß	der	bezeichnete	 ‚Gegenstand‘	sich	 im	Bezeichnen	und	 in	der	

																																																								
354		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	143.		
355		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	144.		
356		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	144.	
357		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	173.	



	 118	

Entschlüsselung	des	Zeichens	durch	die	Interpretation	nicht	verliert.	Diesen	Gedanken	auf	die	
christliche	Lehre	und	Rede	von	Gott	zu	übertragen,	heißt	zu	behaupten,	daß	Gott	sich	in	einer	
Weise	bezeichnen	und	interpretieren	läßt,	daß	in	diesem	Bezeichnen	und	Interpretieren	das	
Bezeichnete	nicht	verloren	ist,	sondern	in	seinem	Sein	bleibt,	ja	in	sein	Sein	kommt,	und	daß	
diese	Bezeichnung	Gottes	-	die	zur	Wirklichkeit	und	Dynamik	des	‚Objektes‘	‚Gott‘	wesentlich	
gehört	 –	 die	 Grundlage	 jeder	 gelingenden,	 in	 ihrem	 Ziel	 ankommenden	 Rede	 von	 Gott	 dar-
stellt.	Die	Einbeziehung	der	semiotischen	Perspektive	macht	die	Gottesrede	notwendiger	Wei-
se	zu	einer	Rede	vom	trinitarischen	Gott.“358	

Die	Berechtigung,	den	semiotischen	Prozess	auf	die	Trinität	zu	übertragen	und	

ihn	 als	 Anknüpfungspunkt	 zu	 sehen,	 sieht	 Schärtl	 in	 den	 Ansätzen	 Karl	 Rahners	

und	Karl	Barths	gegeben,	da	die	 trinitätstheologischen	Ansätze	beider	Theologen	

auch	 eine	 wie	 bei	 der	 Semiose	 vorgenommene	 Unterscheidung	 von	 Erstheit,	

Zweitheit	und	Drittheit	vornehmen,	diese	aber	dann	wieder	so	vermittelt	denken,	

dass	eine	Selbstidentifikation	Gottes	möglich	wird.359		

Die	für	die	Trinitätstheologie	grundlegende	These	lautet	damit	folgendermaßen:	

„(TR)	 Grund	der	trinitarischen	Gotteslehre	ist	der	Gedanke,	daß	Gott	–	zunächst	als	dem	
Menschen	 gegenüberstehender	 ‚Gegenstand‘	 gedacht	 und	 erfahren	 –	 sich	 dem	Menschen	 in	
dem	von	ihm	selbst	autorisierten	Zeichen	und	durch	die	Vermittlung	des	von	ihm	autorisier-
ten	Interpretanten	‚zur	Bezeichnung	gibt‘.“360	

Wird	diese	These	nun	weiter	entfaltet,	gilt	weiter:		

„(TS)	 Es	gibt	einen	Gegenstand	a,	der	zu	einem	Gegenstand	b	in	eine	Relation	tritt,	indem	
er	diese	Relation	über	ein	von	ihm	getragenes	c	vermittelt	und	den	Endpunkt	d	der	Vermitt-
lung	auf	b	hin	selbst	trägt.“361	

Damit	sind	a,	 c,	d	 (Zeichen,	Objekt	und	 Interpretant)	auf	der	einen	Seite	und	b	

(Interpret/Mensch)	auf	der	anderen	Seite	die	Grundkategorien	der	 trinitarischen	

Ausformulierung.	Im	Rückbezug	auf	die	klassische	Trinitätstheologie	wäre	dann	im	

Vater	die	‚Gottheit‘	Gottes	versammelt,	die	im	Sohn	zum	Zeichen	wird	und	im	Geist	

den	 Interpretanten	 findet,	 der	dem	Menschen	 eine	 Interpretation	dieses	 Zeichen	

ermöglicht.362		

Wenn	 unter	 der	 Maßgabe	 der	 Vollkommenheit363	und	 der	 Internalisierung364	

der	Gedanke	der	Differenzierungen	im	Objekt-,	Zeichen-	und	Interpretantenbegriff	

																																																								
358		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	151.		
359		Vgl.	SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	152.	„Auch	wenn	BARTH	und	RAHNER	selbst	nicht	ausdrücklich	auf	
	 das	(fundamental-)semiotische	Problem	der	Gottesrede	reflektierten,	so	kann	man	–	unterstützt	
	 von	der	elaborierten	Semiotik	Peirces	–	das	Moment	der	Semiose	als	das	beiden	Ansätzen	zu-
	 grundeliegende	 und	 in	 seiner	 fundamentalen	 Bedeutung	 auch	 nicht	 mehr	 überbietbare	 trini-
	 tarische	Denkmodell	kennzeichnen.“	Ebd.,	152.		
360		SCHÄRTL,	Theo-Gammatik,	152.	
361		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	153.		
362		Vgl.	SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	157.	
363		Das,	was	von	Gott	 gesagt	werden	darf,	 ist	 in	 vollkommener	Weise	 sagbar.	Vgl.	 SCHÄRTL,	Theo-
	 Grammatik,	154.		



	 119	

auf	die	Trinität	übertragen	wird,	kann	Gott	als	höchst	dynamisches	Leben	und	Sein	

zur	Sprache	gebracht	werden:	

„Der	 ‚Gegenstand‘	als	unmittelbares	Objekt	 ist	das	Gottsein	Gottes,	das	 im	Vater	als	dynami-
sches	Objekt	angesagt	wird,	das	im	Geist	wiederum	(dank	der	Vermittlung	im	Λογος)	als	‚fina-
les	 Objekt‘	 im	 Er-	 und	Umgreifen	 der	 durch	 den	 Interpretanten	 gegebenen	 Interpretations-
möglichkeiten	sich	selbst	konstituiert.	Das	Gottsein	ist	freilich	nicht	etwas	neben	Vater,	Sohn	
und	Geist,	sondern	der	formale	Prozeß	der	Semiose,	der	nur	durch	die	an	diesem	Prozeß	Be-
teiligten	(nämlich	Vater,	Sohn	und	Geist)	in	Gang	gehalten	wird.“365		

Der	auf	die	Trinitätstheologie	übertragene	semiotische	Prozess	lässt	sich	damit	

folgendermaßen	darstellen:		

	
Zwangsläufig	ergibt	sich	aus	diesem	Gefüge	die	Frage	nach	der	Relevanz	und	der	

Rolle	des	Menschen.	Bedarf	die	dargestellte	Semiose	zwangsläufig	der	Rolle	b,	also	

des	Menschen,	dass	Gott	sich	trinitarisch	offenbaren	kann?	Kann	Gott	sich	als	Zei-

chen	 nur	 offenbaren	 und	 durch	 den	 Geist	 als	 Interpretanten	 erfahrbar	 werden,	

wenn	es	einen	–	den	–	Mensch	gibt,	der	als	Interpret	diese	Semiose	ermöglicht?	„Ist	

das	trinitarische	Sein	Gottes	–	das	wir	in	richtiger	theologischer	Intuition	als	not-

wendiges	Sein	kennzeichnen	würden	–	vom	nicht-notwendigen	Sein	des	Menschen	

abhängig?“366	Um	diesen	Einwand	 zu	 entgehen,	muss	 aufgezeigt	werden	 können,	

dass	Gottes	Wesen	an	sich	notwendig	trinitarisch	strukturiert	ist	und	das	im	Gefü-

ge	 angegebene	 b	 notwendig	 auch	 zu	 seinem	Wesen	 gehört	 und	 nicht	 etwas	 ihm	

Gegenüberstehendes,	nicht-notwendig	zu	Denkendes	 ist.	Gottes	Sein	muss	 in	die-

sem	Sinne	„wesentlich	[als]	Sein	 in	Vermittlung	(und	in	unserem	Fall:	 in	semioti-
																																																								

364		Grundsatz	der	Internalisierung:	„alles,	was	von	Gott	gesagt	wird,	[ist]	wesentlich	zu	sagen	[...],	so	
	 daß	die	Anwendung	der	Fundamentalkategorien	Gott	nicht	 äußerlich	 sein	kann,	 sondern	eine	
	 notwendige,	 innere,	eben	wesentliche	 ‚Eigenschaft‘	Gottes	spiegelt.“	SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	
	 154.		
365		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	157.	
366		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	175.	



	 120	

scher	 Vermittlung“367	gedacht	werden.	Mit	 der	 Variable	 b	wird	 im	 Letzten	 ja	 die	

Alterität	angesprochen,	die	in	Gott	in	irgendeiner	Weise	mitgedacht	werden	muss,	

um	das	 Verhältnis	 von	 Einheit	 und	 Vielfalt	 näher	 bestimmen	 zu	 können.	 Der	 im	

folgenden	Kapitel	dargestellte	Ansatz	von	Bernhard	Nitsche	bedenkt	diese	Alterität	

in	der	Rolle	des	Heiligen	Geistes,	der	 jegliche	Andersheit	 in	Gott	hineinzudenken	

ermöglicht.	 Aber	wie	 kann	diese	Aufgabe	 nun	 ein	monosubjektiver	Ansatz	 erfül-

len?		

„Im	Rahmen	von	(TS)	können	wir	die	Frage	nur	relativ	formal	beantworten,	indem	wir	an	die	
Tatsache	erinnern,	dass	es	sich	bei	der	Semiose	Gottes	um	eine	sowohl	vollkommene	als	auch	
internalisierte	Semiose	handelt:	 Im	Prozess	der	Zeichenwerdung	und	der	Findung	des	Inter-
pretanten	ist	die	Kategorie	der	Alterität	formal	mitgesetzt,	ohne	dass	schon	die	Existenz	eines	
geschöpflichen	Anderen	notwendig	gefordert	und	ohne	dass	die	Trinität	als	Sozietät	karikiert	
werden	müsste.“368	

Die	formale	Alterität	sieht	Schärtl	schon	durch	die	Dynamik	zwischen	dem	Gött-

lichen	 Zeichen	 (c)	 und	 dem	 Interpretanten	 (d)	 anderseits	 gegeben.	 Durch	 diese	

formale	Alterität	ist	es	dann	auch	möglich,	

	„das	menschliche	 Sprechen	 als	 integrales	Moment	 an	 der	 Selbst-Bezeichnung	Gottes	 zu	 be-
greifen	 und	 in	 die	 Eigentlichkeit	 dieser	 Selbstbezeichnung	 zu	 situieren.	 Das	 Zeichen	 selbst	
verweist	auf	seine	Realisation	im	Raum	menschlicher	Geschichte	[...],	der	Interpretant	wiede-
rum	birgt	in	sich	alle	Möglichkeit	der	Interpretation	und	ebenso	die	Finalisierung	auf	die	ge-
lingende,	 definitive	 (freilich	 erst	 eschatologisch	 realisierbare)	 Interpretation	 des	 Zeichens	
durch	das	Andere	Gottes:	das	Geschöpf.“369		

So	ist	es	dann	auch	möglich	zu	denken,	dass	Gott	sich	in	der	trinitarischen	Semi-

ose	als	Subjekt	konstituiert.	„Das	im	Vater	gegebene	Selbstsein	Gottes	ist	dann	ein	

transzendentales	 Ich,	 das	 als	 Prinzip	 des	 Gottseins	 in	 der	 Vermittlung	 im	 Sohn	

(dem	‚semiotischen	Ich’),	als	dem	Inbegriff	des	Anderen,	 im	Geist	sein	 ‚konkretes,	

sich	 sozusagen	 ereignendes	 Ich’	 (und	 so	 in	 gewisser	 Weise	 zu	 sich	 selbst)	 fin-

det.“370	

	

	

	

																																																								
367	 SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	175.		
368		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	175.		
369		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	175f.		
370		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	163.	



	 121	

4.1.5 Zusammenfassung	und	kritische	Diskussion	
	

Schärtl	entwickelt	einen	monosubjektiven	trinitätstheologischen	Ansatz,	der	den	

Ausgangspunkt	bei	dem	menschlichen	Selbstbewusstsein	nimmt.	Dieses	Selbstbe-

wusstsein	ist	durch	drei	Dimensionen,	das	transzendentale,	das	empirische	und	das	

intentionale	Selbst	ausgezeichnet.	Das	transzendentale	Selbst	stellt	hier	die	Bedin-

gung	der	Möglichkeit	des	Subjektseins	dar,	welche	verbürgt,	dass	ich	schon	ich	bin,	

bevor	 ich	mir	darüber	bewusst	bin,	 dass	 ich	 ich	bin.	Das	 empirische	Selbst	 kann	

demgegenüber	als	direkte	Wahrnehmung	des	eigenen	Selbst	gedacht	werden.	Die-

se	beiden	 Instanzen	des	Subjektseins	bedürfen	aber	einer	Vermittlung,	die	durch	

das	intentionale	Selbst	verbürgt	wird	und	welches	„für	die	zeichenhafte	Aneignung	

und	Symbolisierung	des	Selbstbewusstseins	steht.	Ich	kann	mich	nicht	anders	er-

greifen	als	durch	Zeichen	und	bin	doch	unabhängig	von	den	Zeichen	empirisch	da	

und	 liegen	 allen	 Zeichenhandlungen	 und	 aller	 empirischen	 Selbstwahrnehmung	

transzendental	 voraus.“371	Diese	 drei	 Dimensionen,	 die	 das	 eine	 Subjektsein	 des	

Menschen	abbilden,	werden	auf	Gott	übertragen	und	als	Instanzen	des	einen	We-

sens	Gottes	verstanden.	Schärtl	verzichtet	in	seinem	Ansatz	auf	den	Personbegriff	

und	verwendet	stattdessen	den	Begriff	der	Instanz,	da	dieser	Begriff	neutral	genug	

erscheint,	um	die	Problemzusammenhänge,	die	mit	der	Verwendung	des	Person-

begriffs	verbunden	sind,	zu	überwinden.	Im	Rückgriff	auf	einen	semiotischen	Zei-

chenbegriff,	der	mit	der	notwendigen	Einteilung	in	Erstheit,	Zweitheit	und	Drittheit	

bzw.	in	Gegenstand,	Zeichen	und	Interpretant	einhergeht,	kann	Schärtl	formulieren:	

„Gott	konstituiert	sich	in	der	trinitarischen	Semiose	als	Subjekt.	Das	im	Vater	gegebene	Selbst-
sein	Gottes	ist	dann	ein	transzendentales	Ich,	das	als	Prinzip	des	Gottseins	in	der	Vermittlung	
im	Sohn	(dem	‚semiotischen	Ich‘),	als	dem	Inbegriff	des	Anderen,	im	Geist	sein	‚konkretes,	sich	
sozusagen	ereignendes	Ich‘	(und	so	in	gewisser	Weise	zu	sich	selbst)	findet.“372	

Durch	den	Rückgriff	 auf	diese	 semiotische	Denkform	kann	Schärtl	 zeigen,	dass	

„ein	 legitimiertes	 und	 ankommendes	 Sprechen	 von	 Gott	 nur	 dann	 möglich	 ist,	

wenn	Gott	es	in	den	Akt	seiner	Selbstbezeichnung	aufnimmt,	wenn	es	als	Moment	

in	der	Semiose	Gottes	begriffen	werden	kann:	Die	im	Vater	versammelte	‚Gottheit‘	

Gottes	wird	 im	 Sohne,	 dem	 ewigen	Λογος,	 zum	Zeichen	 und	 findet	 im	Geist	 den	

																																																								
371		STOSCH,	Streit	um	die	Trinität,	247.		
372		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	163.	



	 122	

Interpretanten,	der	in	den	Geschöpfen	die	Interpretation	leite.“373	Gott	ist	so	„ins-

gesamt“	 als	 Subjekt	 zu	 denken,	 „dessen	 autonome	 Selbstaffirmation	 zugleich	

Selbstsetzung	 bedeutet,	 dessen	 Selbstreferenz	 Zeugnischarakter	 hat,	 dessen	 Ge-

genständlichkeit	aus	der	Selbstreferierbarkeit	entspringt.	In	hegelianischer	Termi-

nologie	 ließe	 sich	 so	 von	 einem	 absoluten	 Subjekt	 sprechen,	 das	an	und	 für	 sich	

Subjekt	ist“.374	

Zunächst	ist	somit	festzustellen,	dass	Schärtl	seinen	an	der	lateinischen	Traditi-

on	orientierten	Ansatz	vor	allem	spekulativ	entwickelt.	Dabei	werden	 „menschli-

che	 Bewusstseinsphänomene	 und	 Zeichenbildungsprozesse	 analog	 auf	 Gott	 [...]	

übertragen,	um	so	die	Rede	von	der	Trinität	als	begriffliche	Notwendigkeit	aufzu-

zeigen.“375	Bei	dieser	 spekulativen	Herangehensweise	wird	eine	direkte	Rückbin-

dung	oder	Verzahnung	mit	der	Heilsgeschichte	 sicher	 im	Hintergrund	mitbedacht,	

jedoch	nicht	expliziert.	Dieser	Vorrang	einer	spekulativen,	 immanenten	Trinitäts-

theologie	hat	zunächst	den	Vorteil,	dass	Schärtl	so	dem	immer	wieder	der	lateini-

schen	 Trinitätstheologie	 gemachten	 Vorwurf	 entgehen	 kann,	 dass	 Gott	 nur	 auf-

grund	der	Offenbarung	trinitarisch	strukturiert	sei.376	Die	nicht	explizit	gemachte	

Verzahnung	 mit	 der	 Heilsgeschichte	 wirft	 jedoch	 neue	 Schwierigkeiten	 auf,	 die	

nicht	außer	Acht	gelassen	werden	dürfen.	 In	diesem	Sinne	treffen	auf	Schärtl	die	

gleichen	Vorwürfe	zu,	wie	sie	Hans-Joachim	Sander	an	das	augustinische	Trinitäts-

konzept	formuliert:		

„Sie	[die	Gotteslehre]	gelangt	zwar	zu	einem	heilvollen,	sich	wechselseitig	stärkenden	Relatio-
nengeflecht	Gottes,	aber	sie	erreicht	kein	heilsgeschichtliches	Relationengeschehen	und	wird	
durch	 eine	 primär	 auf	 ewige	 Relationen	 fixierte	 Sprache	 beschränkt.	 Sie	 laboriert	 mit	 dem	
Problem,	dass	die	Heilsgeschichte	nur	äußerlich	mit	der	inneren	Trinität	verbunden	ist,	weil	
sie	sich	ganz	auf	das	Innere	des	Ortes	konzentriert,	den	sie	behandelt.	Das	Außen	dieses	Ortes,	
das	dieses	Innere	nicht	mehr	kontrollieren	kann,	die	Geschichte,	bleibt	der	Trinitätstheologie	
von	Augustinus	[und	damit	auch	der	Schärtls	(K.L.)	...]	äußerlich.“377	

So	ist	in	Bezug	auf	das	trinitätstheologische	Grundaxiom	Rahners	die	Anfrage	zu	

stellen,	warum	hier	nicht	im	erkenntnistheologischen	Sinne	zunächst	von	der	öko-

nomischen	Trinitätstheologie	und	damit	von	der	Offenbarung	Gottes	ausgegangen	

wird.	 Auch	 wenn	 natürlich	 eine	 ökonomische	 Ausbuchstabierung	 des	 Ansatzes	

																																																								
373		SCHÄRTL,	Theo-Grammatik,	156f.		
374		SCHÄRTL,	Auf	der	Suche	nach	einer	trinitarischen	Denkform,	168.	
375		STOSCH,	Trinität,	110.	
376		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	33.		
377		SANDER,	Einführung	in	die	Gotteslehre,	90.	



	 123	

möglich	 ist,	 so	 erscheint	 die	 Verbindung	 zur	 Heilsgeschichte	 jedoch	 in	 gewisser	

Weise	als	kontingent	und	nachträglich.	An	dieser	Stelle	zeigt	sich	ein	grundlegen-

der	Unterschied	in	den	Ausgangspunkten	und	Begründungsansprüchen	der	Ansät-

ze	von	Thomas	Schärtl	auf	der	einen	und	Magnus	Striet	und	Bernhard	Nitsche	auf	

der	 anderen	 Seite.	 Während	 Thomas	 Schärtl	 primär	 spekulativ	 und	 immanent-

trinitätstheologisch	argumentiert,	gehen	Magnus	Striet	und	Bernhard	Nitsche	vom	

heilsgeschichtlichen	Zeugnis	bzw.	der	Offenbarung	aus,	um	von	dort	die	Bedingun-

gen	der	Möglichkeit	des	trinitarischen	Wesens	Gottes	aufzuzeigen.		

Weiterhin	 ist	 eine	 Rückfrage	 an	 die	 Betonung	 der	 notwendigen	 trinitarischen	

Redeweise	 durch	 Thomas	 Schärtl	 zu	 stellen.	 Schärtl	 versucht	 in	 seinem	 Ansatz,	

eine	begrifflich	notwendige	trinitarische	Strukturierung	Gottes	zu	plausibilisieren,	

in	der	Gottes	Wesen	auch	ohne	Offenbarung	notwendig	 trinitarisch	 sei.	Aus	dem	

entwickelten	Leitbegriff	des	‚absoluten	Lebens‘	ergibt	sich	für	Schärtl	nämlich	die	

Einsicht,	 „dass	 ein	 Gott,	 der	 absolutes	 Leben	 ist,	mit	 begrifflicher	 Notwendigkeit	

trinitarisch	ist:	Gott	wäre	auch	dann	dreifaltig,	wenn	es	weder	eine	Welt	noch	je-

mals	 eine	 Inkarnation	 gegeben	 hätte.“378	Diese	 Rede	 von	 einer	 Notwendigkeit	 in	

Gott	 scheint	 aber	 der	 menschlichen	 Rede	 von	 Gott	 unangemessen.	 Auch	 wenn	

menschliche	 Bewusstseinsphänomene	 oder	 Phänomene	 der	 Semiose	 auf	 Gott	

übertragen	werden	 können,	 um	 die	 Rede	 vom	 trinitarischen	 Gott	 verständlicher	

werden	zu	lassen,	so	darf	diese	Rede	nicht	zu	einer	notwendigen	Rede	vom	trinita-

rischen	Wesen	Gottes	 führen.	Auf	die	Frage,	ob	man	so	spekulativ	von	Gott	spre-

chen	müsse,	antwortet	Jürgen	Werbick:		

„Man	darf	als	Christ	so	sprechen.	[...]	Gott	darf	so	angesprochen,	von	ihm	darf	so	gedacht	und	
geredet	werden,	weil	man	ihm	die	‚höchsten	Namen‘	(Dionysius	Areopagita)	beilegen	und	ihn	–	
als	von	ihm	erwählter,	vertrauter	Freund	und	erwählte,	vertraute	Freundin	(Vgl.	Joh	15,15)	–	
als	den	vollkommen	Guten	wertschätzen,	dieses	Wertschätzen	aber	auch	denkend	verantwor-
ten	darf:	Den	dreieinen	Gott	als	den	unendlich	Vollkommenen	zur	Sprache	bringen	darf,	der	
denkend	erahnt	werden	kann	als	der	noch	unendlich	Größere	und	Bessere	zu	aller	menschli-
chen	Vollkommenheit.“379		

Auch	 wenn	 man	 von	 Gott	 trinitarisch	 sprechen	 darf,	 so	 gibt	 es	 in	 Gott	 kein	

„Muss“.	Er	muss	nicht	aus	menschlichen	Denknotwendigkeiten	heraus	trinitarisch	

strukturiert	sein.	Diese	Denkformen	können	uns	zwar	helfen,	uns	dem	Mysterium	
																																																								

378	 SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	68.		
379	 JÜRGEN,	WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube	–	Abkehr	vom	Monotheismus?	 In:	MUNA	
	 TATARI/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	 Anstoß	 für	 das	 islamisch-christliche	 Gespräch	
	 (Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	217-230,	hier	229f.	



	 124	

denkend	 anzunähern.	 Aber	 auch	 hier	 sollte	 im	 Letzten	 die	 Geheimnishaftigkeit	

Gottes	bewahrt	werden.	

Schließlich	 stellt	 sich	die	Frage,	warum	gerade	diese	Bewusstseinsphänomene,	

die	scheinbar	notwendig	tertiär	strukturiert	sind,	auf	Gott	zu	übertragen	sind	und	

ob	 sie	 nicht	 ggf.	 auch	 binär	 gedacht	werden	 könnten.	 Zumindest	 kann	 angefragt	

werden,	 inwiefern	 die	 Dimensionen	 des	 transzendentalen,	 des	 empiri-

schen/semiotischen	 und	 des	 intentionalen/konkret	 Selbst	wirklich	 notwendig	 in	

der	Übertragung	auf	Gottes	Wesen	auf	eine	trinitarische	Strukturierung	hinauslau-

fen,	zumal	Thomas	Schärtl	selbst	nicht	durchgängig	präzise	diese	Unterscheidung	

verwendet.	So	buchstabiert	er	an	anderer	Stelle	auch	das	Leben	Gottes	in	den	Di-

mensionen	des	transzendentalen,	empirischen	und	semiotischen	Selbst	aus380,	was	

dann	 für	eine	binäre	Struktur	sprechen	würde,	da	empirisch	und	semiotisch	sich	

gegenseitig	entsprechen.381	So	bleibt	letztlich	offen,	ob	nicht	auch	wie	bei	Augusti-

nus	an	dieser	Stelle	eher	tertiäre	Strukturen	künstlich	konstruiert	werden,	um	eine	

Analogie	zum	menschlichen	Bewusstsein	zu	schaffen,	als	dass	sie	wirklich	notwen-

dig	auf	diese	trinitarische	Strukturierung	hinweisen.		

So	bleibt	letztendlich	die	Frage,	ob	der	Begründungsanspruch	Schärtls	in	Bezug	

auf	die	Herleitung	einer	notwendigen	trinitarischen	Strukturierung	Gottes	wirklich	

in	diesem	Maße	angemessen	 ist	und	durchgehalten	werden	kann.	Seine	Kritik	an	

einem	im	neuzeitlichen	Sinne	verstandenen	Personbegriff	 ist	gut	nachvollziehbar	

und	 wird	 vor	 allem	 im	 Gespräch	 mit	 Bernhard	 Nitsche	 noch	 relevant	 werden.	

Nichtsdestotrotz	wird	durch	die	Betonung	der	Denknotwendigkeit	einer	trinitari-

schen	 Strukturierung	 der	 heilsgeschichtliche	 Bezugspunkt	 der	 Trinitätstheologie	

aus	den	Augen	verloren.	An	dieser	Stelle	soll	nun	im	kommenden	Kapitel	ein	trans-

zendentalphilosophischer,	interpersonaler	Ansatz	vorgestellt	werden,	der	von	sei-

nem	Begründungsanspruch	her	 lediglich	die	Bedingungen	der	Möglichkeiten	auf-

zeigen	wird.	Hier	wird	vor	allem	die	innertrinitarische	Verwendung	des	Personbe-

griffs	zu	diskutieren	sein.		

	

	

																																																								
380		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	66	
381		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	62.		



	 125	

4.2 Gott	als	Relationalität	denken:	Soziale	Trinitätstheologie	

	

Der	Ausgangspunkt	eines	modern-interpersonalen	Ansatzes	ist	es	zunächst,	Gott	

als	Liebe	zu	verstehen	und	ihn	damit	relational	strukturiert	zu	denken.	Gott	wer-

den	 Eigenschaften	 zugesprochen,	 die	 eine	 relationale	 Strukturierung	 als	 Voraus-

setzung	für	solche	Aussagen	beinhalten.	Beispiele	hierfür	sind	die	Aussagen	„Gott	

ist	die	Liebe“	oder	„Gott	ist	barmherzig“.	Falls	Gott	die	Liebe	ist	und	damit	relatio-

nal	strukturiert	gedacht	werden	soll,	dann	muss	auch	ein	Gegenüber	in	Gott	ange-

nommen	werden.	Es	kann	nicht	genügen,	die	Welt	als	Gottes	Gegenüber	anzuneh-

men,	das	er	liebt;	denn	dann	müsste	konsequenterweise	gedacht	werden,	dass	Gott	

der	Welt	 bedarf,	 um	 vollkommene	 Liebe	 zu	 verwirklichen	 und	 er	 damit	 vor	 der	

Erschaffung	der	Welt	nicht	vollkommen	war.	Liebe	und	auch	Barmherzigkeit	und	

Gerechtigkeit	kann	erst	dann	vollkommen	sein,	wenn	sie	sich	ursprünglich	auf	ein	

Gegenüber	öffnet	bzw.	an	einem	Gegenüber	realisiert.	Zudem	bedarf	es	einer	drit-

ten	Instanz,	die	das	Gegenübersein	zu	einer	Einheit	vermittelt.	Die	Notwendigkeit	

dieser	 dritten	 Instanz	 ergibt	 sich	 auch,	 wenn	 man	 freiheitsanalytisch	 über	 das	

Phänomen	der	Liebe	nachdenkt.	Wenn	die	Liebe	die	Anerkennung	der	Freiheit	des	

Anderen	 ist,	 ist	 die	 Bejahung	 der	 Freiheit	 des	 Anderen	 erst	 dann	 vollkommen,	

wenn	 auch	 die	 Freiheitsverhältnisse	 der	 anderen	 Freiheit	 mitgeliebt	 werden.382	

Die	 christliche	 Theologie	 spricht	 hier	 von	 Vater,	 Sohn/Logos	 und	 dem	 Heiligen	

Geist.		

Schon	nach	Richard	von	St.	Viktor	kann	Liebe	nur	dann	vollkommen	verwirklicht	

sein,	wenn	sie	sich	zwischen	verschiedenen	Personen	ereignet:	 „Wo	es	 […]	keine	

Mehrzahl	von	Personen	gibt,	kann	auch	keinesfalls	eigentliche	Liebe	sein.“383		

Und,	so	Klaus	von	Stosch:	

„Wird	Gott	als	Liebe	gedacht,	dann	muss	Gott	folglich	als	interpersonales	Geschehen	gedacht	
werden,	dann	muss	Gott	in	sich	relational	strukturiert	sein.	Wenn	Gott	die	Liebe	ist	und	nicht	

																																																								
382	Vgl.	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 192:	 „Der	 Ent-schluss	 zu	 vollkommener	 Freiheit	 ist	 ein	 Ent-
	 schluss	 zu	 anderer	 Freiheit	 und	 zur	 Freiheitsmöglichkeit	 der	 anderen	 Freiheit,	 ein	 eigenes	
	 Freiheitsverhältnis	zu	haben.“	
383		RICHARD	VON	ST.	VIKTOR,	Die	Dreieinigkeit.	Übertragung	und	Anmerkungen	von	H.U.	V.	BALTHASAR,	
	 Einsiedeln	1980,	85.		



	 126	

nur	Liebe	hat,	dann	hat	er	nicht	nur	Beziehungen,	sondern	dann	 ist	er	 in	höchst	vollkomme-
nem	Maße	Beziehung.“384	

Auch	 sozialpolitische	 Argumentationen	 finden	 im	 Zusammenhang	mit	 der	 Be-

gründung	der	 sozialen	Trinitätstheologie	 ihren	Anknüpfungspunkt.	 So	 sehen	bei-

spielsweise	Jürgen	Moltmann	oder	Leonardo	Boff	das	innertrinitarische	Verhältnis	

der	 Personen	 zueinander	 als	 Modell	 eines	 gesellschaftlichen	 Zusammenlebens,	

welches	durch	Hierarchiefreiheit	und	Wertschätzung	von	Andersheit	bestimmt	ist.	

Hier	 steht	 dann	 anstatt	 des	 innertrinitarischen	 Liebes-	 vor	 allem	 das	 Anerken-

nungsverhältnis	im	Vordergrund.385		

Neben	 dieser	 Herleitung	 der	 sozialen	 Trinitätslehre	 wird	 bspw.	 von	 Magnus	

Striet	vor	allem	ein	heilsökonomisches,	gnoseologisches	Argument	 immer	wieder	

ins	Feld	geführt:	Wenn	sich	in	Jesus	Christus	der	eine	Gott	den	Menschen	zugesagt	

hat,	dann	muss	Jesus	Christus	der	Sachgrund	der	Trinitätstheologie	sein.	Die	Sote-

riologie	und	der	Glaube	an	die	Erlösung	zwingen	dazu,	Jesus	als	den	Logos	zu	iden-

tifizieren.	 Denn	 Jesus	 muss,	 so	 Magnus	 Striet,	 „als	 der	 präexistente,	 gleichur-

sprünglich	mit	dem	Vater	existierende	Sohn	[...]	bestimmt	werden,	weil	ansonsten	

nicht	mehr	denkbar	wäre,	dass	Gott	 selbst	 in	der	Freiheit	des	Menschen	 Jesus	 in	

seiner	Heilsentschiedenheit	offenbar	wurde.“386		

„[N]ur	 dann,	 wenn	 denkbar	 bleibt,	 dass	 der	 eine	 Gott	 selbst	 sich	 in	 seiner	 Entschiedenheit	
dem	Menschen	in	der	Geschichte	Jesu	zuwandte	und	im	Geist	auch	bleibend	als	er	selbst	zu-
wendet,	 ist	Gott	selbst	Grund	und	Inhalt	des	gegenwärtig	erfahrenen	und	für	die	Zukunft	er-
hofften	Heils.“387		

Ausgangspunkt	 für	 die	 gnoseologische	 Begründung	 der	 Trinitätstheologie	 ist	

damit	die	Soteriologie.388	Im	Mittelpunkt	steht	die	erlösende	Botschaft	Jesu	Christi,	

in	der	sich	Gott	selbst	in	unbedingter	Liebe	dem	Menschen	zuwandte.389	

																																																								
384	KLAUS	VON	STOSCH,	Drei	Religionen	–	Ein	Gott?	Untersuchungen	im	Umfeld	der	neueren	Debatte	
	 um	Monotheismus	und	Trinitätstheologie.	 In:	 JOACHIM	NEGEL/	MARGARETA	GRUBER	(Hg.),	 Figuren	
	 der	Offenbarung.	Biblisch	–	Religionstheologisch	–	Politisch	(JThF	24),	Münster	2012,	173-203,	
	 hier	176.	
385		Vgl.	 JÜRGEN	MOLTMANN,	Trinität	und	Reich	Gottes.	Zur	Gotteslehre,	unveränd.	Nachdr.	d.	3.	Auf-
	 lage,	Gütersloh	1994,	214f;	LEONARDO	BOFF,	Der	dreieinige	Gott.	Aus	d.	Portug.	von	Jürgen	Kuhl-
	 mann	(Bibliothek	Theologie	der	Befreiung),	Düsseldorf	1987,	112.	Vgl.	KLAUS	VON	STOSCH,	Streit	
	 um	die	Trinität.	In:	DERS./MUNA	TATARI,	Trinität	–	Anstoß	für	das	islamisch-christliche	Gespräch	
	 (Beiträge	 zur	Komparativen	Theologie	7),	 Paderborn	2013,	 237-258,	 hier	239.	Vgl.	 dazu	 auch	
	 das	 Modellschema	 2	 in	 THOMAS	SCHÄRTL,	 Trinität,	 Einheit	 und	 Eigenschaften	 Gottes.	 In:	 MUNA	
	 TATARI/	KLAUS	VON	STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	 Anstoß	 für	 das	 islamisch-christliche	 Gespräch	 (Bei-
	 träge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	30.	
386		Vgl.	MAGNUS	STRIET,	Spekulative	Verfremdung?	Trinitätstheologie	in	der	Diskussion.	In:	HerKorr	
	 56	(2002)	202-207,	hier	203.	
387		STRIET,	Spekulative	Verfremdung?	204.	
388	Aaron	Langenfeld	beschreibt	in	seiner	Dissertation	zur	christlichen	Soteriologie	das	Verhältnis	
	 von	Soteriologie	und	Trinitätstheologie	in	dem	Sinne,	dass	er	die	Trinitätslehre	als	Funktion	der	



	 127	

Die	 Unterscheidung	 der	 trinitarischen	 Personen	 findet	 in	 der	 gnoseologischen	

Begründung	der	 „biblisch	bezeugte[n]	 Selbstunterscheidung	des	 Sohnes	 vom	Va-

ter“390	ihren	Ausgangspunkt.	„Wenn	[so	Striet]	wirklich	Gott	selbst	in	der	Geschich-

te	Jesu	sich	geoffenbart	hat,	dann	darf	auch	mit	einer	ewigen	Selbstunterscheidung	

Jesu	vom	Vater	gerechnet	werden“391.	Denn:	

„Es	war	der	Glaube	an	die	geschichtliche	Selbstgegenwart	Gottes	im	Menschen	Jesus,	näherhin	
der	Glaube	daran,	dass	in	der	Menschwerdung	Gottes	(Mk	15,39)	sein	unbedingter	Heilswille	
geschichtliche	Wirklichkeit	 für	alle	Menschen	geworden	war,	der	dazu	nötigte	den	 in	dieser	
Geschichte	 offenbar	 gewordenen	 und	 durch	 den	 Geist	 als	 bleibend	 gegenwärtig	 erfahrenen	
Gott	als	trinitarisch	zu	glauben.“392		

	
Aufgrund	des	Rahnerschen	Axioms,	die	ökonomische	Trinität	sei	die	immanente	

und	umgekehrt,	wird	nun	der	Rückschluss	 gezogen,	dass	diese	biblisch	bezeugte	

Selbstunterscheidung	auch	auf	die	 immanente	Trinität	 zu	beziehen	 sei.	 So	 ergibt	

sich	aus	heilsökonomischen	Gründen	das	Festhalten	an	der	Rede	von	drei	Perso-

nen	in	Gott.393		

	

Diese	Denkfiguren	einer	sozialen	Trinitätslehre,	die	ausgehend	von	der	Bestim-

mung	Gottes	als	Liebe	eine	trinitarische	Strukturierung	herleiten,	sind	umstritten.	

Sie	rekurrieren	in	 ihren	starken	Varianten	wie	bspw.	bei	Magnus	Striet	auf	einen	

neuzeitlichen	 Personenbegriff,	 der	mit	 der	 Annahme	 von	 Selbstbewusstsein	 und	

Freiheit	verbunden	 ist.	 Im	 folgenden	Kapitel	 soll	Magnus	Striets	Ansatz	zunächst	

																																																								
	 Soteriologie	 versteht:	 „Die	 Auseinandersetzungen	 mit	 islamischen	 Theologien	 zwingen	
	 christliche	Theologie	 zur	Reflexion	des	Verhältnisses	von	Soteriologie	und	der	theoretischen	Be-
	 stimmung	der	heilsgeschichtlich	wirksamen,	göttlichen	Personen	in	der	Trinitätslehre,	insofern	Er-
	 lösung	nur	durch	die	Offenbarung	der	Heilswirklichkeit	des	einen	Gottes	geschehen	kann.	Wird	
	 die	Trinitätslehre	in	diesem	Sinne	als	Funktion	der	Soteriologie	betrachtet,	muss	sie	im	strengen	
	 Sinne	 Interpretament	 des	 monosubjektiven	 Wesens	 Gottes	 sein,	 der	 sich	 in	 den	 ‚distinkten	
	 Subsistenzweisen‘	(Rahner)	in	Transzendentalität	(Geist)	und	Kategorialität	(Logos)	offenbart.“	
	 AARON	 LANGENFELD,	 Das	 Schweigen	 brechen.	 Christliche	 Soteriologie	 im	 Kontext	 islamischer	
	 Theologie	(Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	22),	Paderborn	2016,	401.	
389		Vgl.	STRIET,	Spekulative	Verfremdung?	204.	
390	MAGNUS	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz.	Eine	 trinitätstheologische	Erkundung.	
	 In:	PETER	WALTER	(Hg.),	Das	Gewaltpotential	des	Monotheismus	und	der	dreieine	Gott	(QD	216),	
	 Freiburg	2005,	132-153,	hier	143.	
391		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	143.	
392	 STRIET,	 Spekulative	 Verfremdung?	 203.	 Vgl.	 zur	 Selbstunterscheidung	 auch	WOLFHART	PANNEN-
	 BERG,	Systematische	Theologie,	Bd.1,	Göttingen	1988,	335-347.	
393		Thomas	Schärtl	führt	in	diesem	Zusammenhang	das	Argument	an,	dass	der	Hl.	Geist	aus	dieser	
	 Begründung	immer	herausfallen	würde.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	49.		
	 Auch	Klaus	von	Stosch	weist	darauf	hin,	hält	aber	an	der	Übertragung	der	heilsgeschichtlichen	
	 Selbstunterscheidung	des	Sohnes	vom	Vater	auf	die	immanente	Trinität	fest:	„Das	Problem	bei	
	 dieser	Argumentation	ist	allerdings	der	Heilige	Geist,	der	in	der	Bibel	kaum	als	eigenes	Subjekt	
	 auftritt	und	sich	jedenfalls	nicht	in	Selbstunterscheidung	vom	Vater	absetzt.	Dennoch	bleibt	es	
	 richtig,	 dass	 die	 Freiheitsdifferenz	 zwischen	 Jesus	 und	 Gott	 auch	 innertrinitarisch	 eingeholt	
	 werden	muss.“	KLAUS	VON	STOSCH,	Streit	um	die	Trinität,	240.	



	 128	

vorgestellt	werden,	um	anschließend	auf	Bernhard	Nitsches	Denkansatz	einzuge-

hen,	 der	 zwar	 ebenfalls	 vom	 freiheitsanalytischen	 Paradigma	 ausgeht,	 aber	 ent-

scheidende	Präzisierungen	vornimmt.		

	

4.2.1 Grundpfeiler	einer	sozialen	Trinitätstheologie	unter	dem	
Paradigma	einer	transzendentalphilosophischen	

Glaubensverantwortung	

4.2.1.1 Zur	Wahl	des	Freiheitsparadigmas	für	die	Rechenschaft	des	Glaubens	

	

Die	Grundintention	 der	 gegenwärtigen	 freiheitsanalytisch	 orientierten	Ansätze	

ist	die	Vermittlung	des	Begriffs	der	Freiheit,	der	 in	der	neuzeitlichen	Philosophie	

zum	Maßstab	des	Menschen	geworden	ist,	mit	dem	der	Heilsgeschichte.	Die	christ-

liche	Heilsgeschichte	lässt	sich	ausbuchstabieren	als	eine	Geschichte	der	Befreiung	

und	der	Freiheit.	Wenn	Gott	ein	Gott	 ist,	der	den	Menschen	einzig	und	allein	aus	

Mitteln	der	Liebe	für	sich	gewinnen	will,	dann	muss	der	Mensch	ein	durch	Freiheit	

bestimmtes	Wesen	sein.394	Zudem	können	die	Handlungen	des	Menschen	nur	dann	

eine	humane	Dignität	aufweisen,	wenn	der	Mensch	frei	ist.	„Erst	durch	die	Freiheit,	

die	als	solche	ergriffen	und	gewählt	ist,	wird	sein	Tun	zum	‚eigenen‘,	das	bloß	ge-

tane	Handeln	zum	gewollten	und	nun	auch	vollends	zurechenbar,	 sittlich	qualifi-

zierbar,	 desgleichen	 –	 zumindest	 im	Blick	 auf	 den	Wert	 des	 unvertretbaren	Ent-

schlusses	–	unersetzbar."395		

Nach	Thomas	Pröpper	zeichnet	sich	der	Mensch	durch	eine	Ansprechbarkeit	für	

Gott	und	für	Gottes	Selbstoffenbarung	aus.	Diese	Ansprechbarkeit	setzt	ein	 freies	

Antwortenkönnen	 des	 Menschen	 voraus	 und	 damit	 auch	 Gottes	 Achtung	 der	

menschlichen	Freiheit.396	Der	Mensch	ist	ansprechbar	für	die	in	der	Selbstoffenba-

rung	Gottes	real	gewordene	unbedingte	Liebe	Gottes.397	Wenn	die	unbedingte	Lie-

be	Gottes	zu	uns	Menschen	der	Kern	der	christlichen	Glaubenswahrheit	 ist,	kann	

																																																								
394		PAUL	 PLATZBECKER,	 Radikale	 Autonomie	 vor	 Gott	 denken.	 Transzendentalphilosophische	 Glau-
	 bensverantwortung	 in	 der	 Auseinandersetzung	 zwischen	 Hansjürgen	 Verweyen	 und	 Thomas	
	 Pröpper	(ratio	fidei	19),	Regensburg	2003,	90f.	
395		THOMAS	PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie	(2	Bde),	Freiburg	i.	Br.	2011,	hier	Bd.	1,	503.	
396	Vgl.	PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.	1,	490.	
397		PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.	1,	490.	



	 129	

der	Mensch	nichts	anderes	als	frei	sein,	denn	Liebe	braucht	um	ihrer	selbst	willen	

Freiheit.398	Die	Freiheit	kann	indes	nicht	metaphysisch	begründet	werden,	„[w]ohl	

kann	 sich	menschliche	 Freiheit	 ausgehend	 von	 ihrer	 formalen	 Unbedingtheit	 als	

‚ins	 Dasein	 geworfene‘	 durch	 einen	 freisetzenden	 Schöpfungsakt	 begründet	 ver-

stehen“.399	Wenn	nun	aber	Gott	selbst	die	Freiheit	des	Menschen	unbedingt	aner-

kennt,	dann	muss	es	möglich	sein,	dass	sich	die	Theologie	auf	ein	freiheitsanalyti-

sches	 Denken	 einlässt	 und	 daraus	 auch	 Konsequenzen	 für	 den	 Gottesgedanken	

zieht.400		

Die	 Transzendentalphilosophie	 bietet	 sich	 nach	 Pröpper	 für	 die	 Rechenschaft	

über	die	Vernünftigkeit	des	Glaubens	mehr	als	 jedes	andere	philosophische	Den-

ken	an,	da	sie,	„weil	sie	von	sich	aus	‚nur‘	Reflexion	auf	‚Bedingungen	der	Möglich-

keit‘	 ,reine‘	 Transzendentalphilosophie	 sein	 will,	 […]	 sich	 auf	 das	 ereignete	 Ge-

schehen	(der	Offenbarung)	und	die	vollzogene	Wirklichkeit	(des	Glaubens),	deren	

anthropologische	Möglichkeiten	sie	bedenkt	und	deren	Sinn	sie	erschließt,	unab-

lösbar	bezogen“401	weiß.	Und,	so	nochmals	Pröpper:		

„Transzendentalphilosophie	 […]	 ist	 ein	 ebenso	 entschiedenes	wie	 sich	 selbst	 bescheidendes	
Denken.	Ihre	Entschiedenheit	für	die	formal	unbedingte	Freiheit	bestimmt	ihre	Orientierung,	
ihr	Wissen	um	das	bloß	formale	Wesen	dieser	Unbedingtheit	ihre	Grenze.	Gerade	so	bleibt	sie	
aufmerksam	 für	 die	 unverfügbaren	 Voraussetzungen	 wirklicher	 Freiheit	 in	 Natur	 und	 Ge-
schichte	und	ihren	(möglichen)	absoluten	Daseins-	und	Sinngrund	im	frei	sich	erschließenden	
Gott.	 Sie	 schließt	deshalb	keineswegs	 aus,	 sondern	gibt	die	Möglichkeit	 frei	 und	 stellt	 sogar	
Mittel	bereit,	den	sich	tatsächlich	offenbarenden	Gott	selbst	zu	bedenken.“402	

4.2.1.2 Freiheitsanalytik	nach	Hermann	Krings	und	Thomas	Pröpper	

Die	 Freiheit	 ist	 in	 dieser	 transzendentalphilosophischen	 Perspektive	 „als	 Idee	

der	Vernunft	ein	Begriff,	der	das	Wesen	der	Vernunft	als	transzendentale	Aktuali-

tät	 bezeichnet	 bzw.	 ihrer	 Selbstreflexion	 zugehörig	 ist.	 Anhand	 dieser	 Idee	wird	

weder	etwas	begriffen	noch	etwas	erreicht,	‚durch	sie	wird	ausschließlich	Vernunft	

																																																								
398		PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.	1,	491.	Vgl.	hierzu	auch	PLATZBECKER,	Radikale	Auto-
	 nomie	vor	Gott	denken,	91:	„Die	unbedingte	Freiheit	gilt	so	hinsichtlich	der	Begründung	der	An-
	 sprechbarkeit	 des	 Menschen	 für	 Gott	 und	 als	 Instanz	 seiner	 Antwortfähigkeit	 im	 freien	 Ge-
	 genüber	 zu	 Gott	 als	 die	 unabdingbare	 und	 von	 Gottes	 Offenbarung	 und	 Gnade	 selbst	 bean-
	 spruchte	anthropologische	Voraussetzung,	die	auch	durch	die	Sünde	(Röm	3,23)	niemals	so	völ-
	 lig	zerstört	werden	kann,	dass	sie	von	der	Gnade	nicht	wieder	aktualisiert	und	freigesetzt	wer-
	 den	könnte.“	
399		PLATZBECKER,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken,	92.	
400		Vgl.	PLATZBECKER,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken,	93.	
401		PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.	1	,	588.		
402		PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.	1,	588-589.	



	 130	

gedacht‘.“403Ausgangspunkt	für	Hermann	Krings	und	Thomas	Pröpper	ist	die	trans-

zendental-reduktive	 Argumentation	 und	 damit	 die	 „begriffliche	 und	 logisch	 kon-

trollierte	Zurückführung	eines	Gegebenen	auf	ein	nicht	Gegebenes	[…],	ohne	wel-

ches	das	Gegebene	nicht	als	möglich	gedacht	werden	kann."404	Die	Freiheitsanalyse	

fragt	nach	den	notwendig	zu	denkenden	Bedingungen	des	Menschseins	und	damit	

der	 Freiheit.	 Da	 hier	 aber	 lediglich	 nach	 den	Bedingungen	 der	Möglichkeit	 eines	

Faktums	gefragt	werden	soll,	geht	es	nicht	um	Existenzaussagen.405		

Den	Ausgangspunkt	der	hier	vorgestellten	Freiheitsanalytik	bildet	die	Herleitung	

des	von	Hermann	Krings	zugrunde	gelegten	Subjektbegriffs406	und	damit	die	Her-

leitung	 eines	 transzendentalen	 Ichs.	 Dieses	 transzendentale	 Ich	wird	 im	 Rahmen	

der	transzendentalen	Reflexion	auf	etwas	Unbedingtes	zurückgeführt	und	struktu-

rell	 als	 „Retroszendenz“	 beschrieben.	Ausgangspunkt	 für	 diese	Herleitung	 ist	 zu-

nächst	der	von	Krings	entwickelte	Erkenntnisbegriff.407	Nach	Krings	sind	zunächst	

für	das,	was	man	als	Erkennen	versteht,	vier	Elemente	zu	unterscheiden:	„erstens	

das	Erkennende,	 zweitens	das	Erkannte,	 drittens	das,	was	 ‚zwischen‘	 dem	Erken-

nenden	und	dem	Erkannten	‚ist‘	und	das	Medium	ihrer	relationalen	Einheit	bildet,	

das	Erkennen	im	engeren	Sinn,	viertens	eben	diese	Einheit	von	Erkennendem	und	

Erkanntem	im	Erkennen	und	das	Erkennen	im	weiteren	Sinn.“408	Damit	besteht	rein	

formal	für	den	Erkenntnisakt	eine	Relation	zwischen	dem	Erkennendem	einerseits	

und	dem	Erkannten	andererseits.409	

Diese	 Relation	 und	 damit	 die	 Erkenntnis	 kommen	 dann	 zustande,	 wenn	 eine	

Einheit	 zwischen	 Fundamentum	 und	 Terminus,	 zwischen	 Erkennendem	 und	 Er-

kanntem	 erreicht	 wird.	 Für	 eine	 Relation	 bedarf	 es	 allerdings	 erst	 eines	 Funda-

mentums,	eines	Erkennenden;	damit	sich	das	Erkennende	aber	öffnen	kann,	benö-

																																																								
403		PLATZBECKER,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken,	95	mit	Zitat	aus	HANS	MARTIN	BAUMGARTNER,	
	 Freiheit	als	Prinzip	der	Geschichte.	In:	DERS.	(Hg.),	Prinzip	Freiheit.	Eine	Auseinandersetzung	um	
	 Chancen	und	Grenzen	transzendentalphilosophischen	Denkens.	FS	H.	Krings	(Praktische	Philo-
	 sophie	10),	Freiburg/München	1979,	313.		
404		HERMANN	KRINGS/	EBERHARD	SIMONS,	Art.	Gott.	In:	HphG	2	(1973),	614-641,	hier	633.	
405		Vgl.	MAGNUS	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit.	Subjektphilosophische	Klärungsversuche	in	der	Mo-
	 nismus-Debatte	 zwischen	 Klaus	Müller	 und	Magnus	 Striet	 (Bonner	 Dogmatische	 Studien	 47),	
	 Würzburg	 2009,	 134.	 	 HERMANN	KRINGS,	 Erkennen	 und	 Denken.	 Zur	 Struktur	 und	 Geschichte	
	 transzendentalen	Verfahrens	in	der	Philosophie.	In:	PhJ	86	(1979),	1-15,	hier	5f.			
406		Vgl.	zur	folgenden	Herleitung:	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	133-157.	
407		LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	133.	
408		HERMANN	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	München	1964,	49.	
409		Vgl.	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	49.	Krings	verwendet	für	den	Begriff	„das	Erkennende“	auch	
	 den	Begriff	 „Fundamentum“,	sowie	 für	„Das	Erkannte“	den	Begriff	 „Terminus“.	 	Vgl.	dazu	auch	
	 LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	137.	



	 131	

tigt	 es	 seinerseits	 einen	 Gehalt,	 einen	 Terminus.410	An	 dieser	 Stelle	 zeigt	 sich	 die	

gegenseitige	Verwiesenheit	von	Fundamentum	und	Terminus	aufeinander,	gleich-

zeitig	aber	auch	ihre	funktionale	Verschiedenheit.411		

Die	Relation	zwischen	beiden	ist	nach	Krings	als	Hinübergang	bzw.	Transzendenz	

zu	 fassen,	wobei	 Transzendenz	 als	 formaler	Begriff	 jegliche	materiale	Bestimmt-

heit	ausschließt.412	„Das	Wort	‚Transzendenz‘,	unspezifisch	und	synonym	mit	Rela-

tion	 gebraucht,	 bezeichnet	 also	 einen	 Charakter,	 der	 einer	 Seinsaktualität	 zu-

kommt	und	überall	dort	sich	zeigt,	wo	eine	Relationalität	vorkommt.“413	Wenn	nun	

das	Fundamentum	sich	in	seiner	Aktualität	zum	Terminus	transzendiert	(hinüber-

geht)	 und	 gleichzeitig	 wieder	 zu	 sich	 zurückkehrt	 (retroszendiert),	 kann	 die	

Transzendenz	 als	 reflexe	 Transzendenz	 beschrieben	 werden.	 So	 lässt	 sich	 die	

Struktur	der	reflexen	Transzendenz	nach	Hermann	Krings	in	drei	Momente	unter-

teilen:		

„[a]	Das	Moment	des	Hinübergehens	und	des	Seins	beim	anderen,	jedoch	nicht	derart,	daß	das	
Fundamentum	sich	dabei	zurückließe	oder	sich	im	anderen	verlöre.		

[b]	Das	Moment	der	Rückkehr	in	sich	und	des	Beisichseins,	jedoch	weder	derart,	daß	das	an-
dere	dabei	zurückbliebe	und	verlorenginge	–	das	Transzendierende	 ‚behält‘	den	Terminus	–,	
noch	derart,	daß	das	andere	in	seinem	Selbstsein	aufgelöst	und	‚einverleibt‘	würde.		

[c]	Das	Moment	der	transzendentalen	Einheit‘	von	Fundamentum	und	Terminus.“414	

	

Um	 wirkliches	 Erkennen	 realisieren	 zu	 können,	 bedarf	 es	 also	 nicht	 nur	 der	

Hinwendung	zum	Erkannten	(Transzendenz),	sondern	auch	der	gleichzeitigen	Zu-

rückwendung	 (Retroszendenz)	 zum	 Erkennenden	 als	 dem	 Erkennenden.	 Erst	

durch	die	Rückwendung	vom	Erkennenden	kann	der	Erkennende	zum	Erkennen-

den	werden	und	sich	so	konstituieren.415		

																																																								
410		Vgl.	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	50.	Vgl.	dazu	auch	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	138.	
411		Vgl.	 KRINGS,	 Transzendentale	 Logik,	 50:	 „Die	 hier	 gebrauchten	 Bezeichnungen	 ‚Fundamentum‘	
	 und	 ‚Terminus‘	 zeigen	 an,	 daß	 die	 Verschiedenheit	 und	 Gegensätzlichkeit	 der	 Relate	 nicht	 so	
	 sehr	 eine	 sachhafte	 als	 eine	 funktionale	 ist.	 Jedes	 der	 beiden	 Relate	 hat	 innerhalb	 der	 Rela-
	 tionsstruktur	eine	eigene	Funktion;	die	Relate	sind	relational	nicht	gleichwertig.“	
412		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	51.	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	139.	Nach	Krings	können	so-
	 mit	die	Begriffe	„Relation	und	Transzendenz	[…],	sofern	der	Begriff	der	Transzendenz	nicht	spe-
	 zifisch,	sondern	allgemein	und	formal	verstanden	wird,	als	Synonyma	genommen	werden.“	Ebd.,	
	 51.	
413		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	51.	
414		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	54.	
415		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	55.	Denn:	„Schon	die	formale	Analyse	des	Vorbegriffs	des	Erken-
	 nens	zeigt,	was	später	vollends	deutlich	werden	soll,	daß	nicht	[zuvor]	ein	erkennendes	Wesen	
	 da	 ist,	welches	 [dann]	beiläufig	 transzendiert	und	erkennt,	 sondern	daß	Erkennen	und	Dasein	
	 als	erkennendes	Wesen	dasselbe	ist,	ebenso	wie	Erkennen	und	Dasein	als	erkanntes	Wesen	das-
	 selbe	ist.“	Ebd.,	55.		



	 132	

Indem	nun	Hermann	Krings	das	Erkennende,	 das	Fundamentum,	 als	 „Ich“	und	

den	Terminus	als	„Gegenstand“	bzw.	als	„je	aktuellen	Gehalt“	bezeichnet,	wird	auch	

die	 subjekttheoretische	 Relevanz	 der	 Erkenntnistheorie	 deutlich.	 Denn	 Krings	

thematisiert	Magnus	Striet	zufolge	mit	dem	Begriff	des	transzendentalen	Ich	nicht	

weniger	als	„die	Frage,	woher	überhaupt	Einheit	 ist	–	eine	Einheit,	die	faktisch	in	

jeder	 Synthese	 oder	 relationalen	 Wissensstruktur	 gesetzt	 ist.“416	In	 diesem	 Zu-

sammenhang	setzt	Krings	die	Einheit	 als	Möglichkeitsbedingung	der	Relation	an,	

denn	 „[j]ede	Relation	 setzt	 eine	 Einheit	 der	Relate,	 so	 auch	 das	 Erkennen.	 Es	 ist	

seinem	 Wesen	 nach	 relationale	 und	 transzendentale	 Einheitsstiftung.“417 	Aber	

welche	Einheit	liegt	dieser	Einheitsstiftung	nun	zugrunde?	Um	einem	infiniten	Re-

gress	zu	entkommen,	muss	im	Letzten	eine	unbedingte	Einheit	angenommen	wer-

den,	 die	 sich	 selbst	 nicht	 erst	 durch	 die	 Relation	 zu	 einem	 anderen	 konstituiert,	

sondern	 sich	 als	 Einheit	 selbst	 aktualisieren	 kann	 und	 damit	 keiner	 Vermittlung	

bedarf.418	Diese	 einheitsstiftende	 Einheit	 findet	 Krings	 im	 transzendentalen	 Ich,	

das	als	„Einheit	durch	sich	selbst“419	gedacht	werden	kann,	vor.420	

Das	 transzendentale	 Ich	 setzt	 sich	nach	Krings	 selbst	und	konstituiert	 sich	bei	

dieser	Setzung.	Diese	Selbstsetzung	ist	als	transzendentale	Setzung	von	jeder	em-

pirischen	Setzung	zu	unterscheiden.421	Doch	wie	kann	die	transzendentale	Einheit	

																																																								
416		MAGNUS	STRIET,	Das	Ich	im	Sturz	der	Realität.	Philosophisch-theologische	Studien	zu	einer	Theo-
	 rie	des	Subjekts	in	Auseinandersetzung	mit	der	Spätphilosophie	Friedrich	Nietzsches	(ratio	fidei	
	 1),	Regensburg	1998,	249.	Denn,	so	Striet	weiter:	 „[D]ie	Frage	 lautet	 folglich,	ob	das	transzen-
	 dentale	 Ich	 in	seiner	einheitsstiftenden	Funktion	bei	Krings	vor	dem	Verdacht	bewahrt	bleibt,	
	 die	Grundfiktion	zu	sein,	die	alle	anderen	Fiktionen	bedingt.	[…]	Um	den	Prozeß	der	Suche	nach	
	 dem	einheitsbegründenden	Unbedingten	nicht	 in	 infinitum	gehen	zu	 lassen,	zugleich	aber	 ‚das	
	 Faktum	der	wirklichen	relationalen	Einheit	[…]	die	‚ursprüngliche‘	Einheit‘	fordert,	muß	die	al-
	 len	 Einheitsaktualisierungen	 und	 auch	 formalen	 Einheitsfunktionen	 zugrundeliegende	 Einheit	
	 ‚selber‘	Einheit	‚sein‘	‘.	Dies	kann	die	gesuchte	Einheit	aber	nur	sein,	wenn	sie	Einheit	durch	sich	
	 selbst	 ist	 und	 sich	 ursprünglich	 selbst	 aktualisiert,	 da	 ihr	 ansonsten	 wiederum	 ein	 Ein-
	 heitsgrund	 vorausgedacht	 werden	müßte.	 Krings	 bezeichnet	 diese	 ‚primäre,	 einheitsstiftende	
	 Einheit	 […]	 ihrem	 formalen	Wesen	 nach	 als	ursprüngliche	Selbsteinheit‘	oder	 als	 ‚Ich‘.“	STRIET,	
	 Das	Ich	im	Sturz	der	Realität,	249f.	mit	Zitaten	aus	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	62.		
417		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	62.		
418		Vgl.	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	62.Vgl.	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	142.	
419		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	62.		
420		KRINGS,	 Transzendentale	 Logik,	 62f.	 So	 konstatiert	 Magnus	 Striet:	 „Krings	 hat	 mit	 dieser	 ur-
	 sprünglichen	Einheit	ein	das	theoretische	Wissen	begründendes	Unbedingtes	benannt,	das	sel-
	 ber	nicht	noch	einmal	erklärt	werden	kann	und	auch	nicht	mehr	erklärt	werden	muss:	Denn	als	
	 etwas	Unbedingtes	 ist	es	durch	nichts	anderes	als	durch	sich	selbst	erklärbar.	Das	heißt	nicht,	
	 daß	es	zu	seinem	Seinkönnen	nicht	auf	etwas,	das	nicht	es	selbst	ist,	angewiesen	sein	könnte	im	
	 Sinne	einer	es	ermöglichenden	Bedingung.	Wohl	aber,	daß	es	in	seiner	Ursprünglichkeit	formal	
	 unbedingt	ist.	[…]	Was	Krings	(später)	als	das	Moment	der	formalen	Unbedingtheit	der	Freiheit	
	 bezeichnet	 die	 ja	 gerade	 dadurch	 gekennzeichnet	 ist,	 daß	 sie	 ursprünglich	 und	 d.h.	 nicht	
	 ableitbar	ist,	gilt	auch	für	das	Ich	der	ursprünglichen	Selbsteinheit	[=	transzendentales	Ich,	K.L.],	
	 insofern	sie	eine	‚Einheit	im	Entspringen‘	ist.“	STRIET,	Das	Ich	im	Sturz	der	Realität,	250-251.	Mit	
	 Verweis	 auf	 HERMANN	 KRINGS,	 Handbuchartikel	 Freiheit.	 In:	 DERS.,	 System	 und	 Freiheit.	 Ge-
	 sammelte	Aufsätze	(Reihe	Praktische	Philosophie	12),	Freiburg/München	1980,	99-130.	
421		Vgl.	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	143.	



	 133	

des	Ich	erreicht	werden?	Das	Ich	weist	nach	Krings	immer	schon	eine	immanente	

Distanz	 auf.	 Diese	 Distanz	 meint	 nach	 Krings	 „eine	 je	 überwundene	 und	 in	 das	

Beisichsein	aufgehobene	Distanz“422	bzw.	eine	„Differenz	 in	einer	Identität“423.	An	

dieser	Stelle	bezieht	sich	Krings	nun	auf	den	zuvor	entwickelten	Erkenntnisbegriff:	

Das	 Ich	öffnet	 sich	 als	 das	Fundamentum/	das	Erkennende	 auf	 einen	Terminus/	

das	Erkannte	hin	(es	transzendiert)	und	dabei	kehrt	es	zugleich	in	sich	zurück	(es	

retroszendiert),	insofern	es	sich	einen	Terminus	als	„etwas“	vorstellt,	das	ihm	ent-

gegensteht.	Dadurch	entsteht	eine	Einheit	durch	Differenz,	indem	das	Ich	zu	einem	

Gehalt	herübergeht	und	sich	zur	eigenen	Identität	vermittelt.424	„Sofern	die	Trans-

zendenzform	erst	darin	vollendet	 ist,	 daß	das	Übersichhinaussein	 je	 in	 einer	Re-

troszendenz	‚überschritten‘	ist,	bedeutet	sie	zugleich,	daß	das	Ich	reflexiv	bei	sich	

selbst	 ist.	 Die	 immanente	 reflexe	 Transzendenz	 macht	 das	 formale	 Wesen	 der	

Selbsteinheit	aus;	als	diese	Transzendenz	‚ist‘	das	Ich.“425		

Damit	 erreicht	 das	 Ich	 seine	 Identität,	 indem	 es	 reflexiv	 über	 sich	 hinausgeht	

und	 ‚gleichzeitig‘426	in	 sich	 zurückkehrt.	 Die	 Retroszendenz	 ist	 damit	 die	 Bedin-

gung	der	Möglichkeit	 einer	gehaltvollen	Reflexion.	 „Reflexion,	Differenz	und	 folg-

lich	 jedwedes	Wissen	sind	 in	 ihrer	realen	Existenz	nicht	vorgegeben,	 sondern	ge-

hen	hervor	 und	 zwar	 durch	 einen	 Akt	 des	 transzendentalen	 Ich.“427	Subjektivität	

meint	damit	bei	Krings	nicht	den	Gegensatz	zu	einem	Objekt,	sondern	ist	transzen-

dental	 zu	 verstehen,	 „er	 bedeutet	 eine	 Identität,	 welche	 allererst	 den	 Grund	 für	

einen	Gegensatz	wie	den	von	Subjekt	und	Objekt	bietet.“428		

Die	 Transzendenz	 des	Menschen,	 „welche	 als	 spontanes	 Sich-Öffnen	 für	Wirk-

lichkeit	 jedem	 konkreten	 Akt	 der	 Reflexion	 und	 jeder	 praktischen	 Selbstbestim-

mung	 der	 Freiheit	 schon	 vorausliegt	 [kann…]	 ‚präreflexiv‘	 und	 ‚prätemporal‘	 be-

nannt	werden“.429	Sie	ist	damit	die	Bedingung	der	Möglichkeit,	Identität	des	Men-

schen	zu	denken.	Eine	vollständige	Identität	ist	damit	hingegen	noch	nicht	ausge-

																																																								
422		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	63.		
423		KRINGS,	Handbuchartikel	Freiheit,	115.			
424		Vgl.	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	144f.	
425		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	64.	
426		Als	ranszendentaler	Aktus	kann	das	Ich	im	strengen	Sinne	nicht	zeitlich	gedacht	werden.		
427		LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	147.	
428		HERMANN	 KRINGS,	 Art.	 Philosophie.	 In:	 NHThG	 4	 (1991),	 205-217,	 hier	 211.	 Vgl.	 hierzu	 auch	
	 LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	148.	
429		BERHARD	NITSCHE,	Endlichkeit	und	Freiheit.	Studien	zu	einer	transzendentalen	Theologie	im	Kon-
	 text	der	Spätmoderne	(Religion	in	der	Moderne	8),	Würzburg	2003,	212.	



	 134	

sagt,	dazu	bedarf	es	noch	der	konkreten	Öffnung	auf	Gehalt.430	Denn,	so	nochmals	

Krings:		

„Das	 Ich	 ‚nimmt	Grund‘	und	zwar	dadurch,	daß	die	 transzendentale	Aktualität	des	 Ich	einen	
selbstseienden	Gehalt	als	ihren	Terminus	aktuiert	und	als	Terminus	setzt.	Das	Ich	schafft	nicht	
den	Gehalt,	 in	welchem	es	Grund	nimmt;	es	 ‚schafft‘	 sich	 jedoch	den	Terminus	 formaliter	als	
den	Terminus	seiner	Transzendenz.	Das	Ich	nimmt	den	Gehalt	als	den	 ‚Grund‘	seines	gehalt-
vollen	Wirklichseins.“431	

Die	Transzendentalität	mit	der	 inbegriffenen	Retroszendenz	ist	nun	an	sich	ein	

formaler,	leerer	Akt	des	Ichs,	welcher	in	seiner	Leere	auf	die	formale	Freiheit	ver-

weist.	Denn		

„[w]eil	kein	 faktisch-endlicher	Gehalt,	kein	reales	Seiendes	die	 transzendentale	Aktivität	des	
Ich	zu	erschöpfen	und	der	Retroszendenz	seiner	Selbsteinheit	ein	Ende	zu	setzen	vermag,	ist	
das	 Ich	 ‚‘frei‘;	es	 ist	kraft	seiner	ursprünglichen	und	reinen	Formalität	 inkommensurabel	 für	
jeden	bestimmten	Terminus	und	mithin	durch	keinen	Terminus	als	Transzendenz	aufhebbar.	
Eine	Grenze	 ist	 schlechthin	nicht	denkbar‘.	Die	Transzendentalität	des	 Ich	verbürgt	 also	 zu-
gleich	das	Moment	der	formalen	Unbedingtheit	menschlicher	Freiheit.“432	

Formal-unbedingte	 Freiheit	 meint	 das	 „schlechthin	 ursprüngliche	 und	 vom	

Menschsein	unabtrennbare	Vermögen,	zu	jeder	Gegebenheit	und	Bestimmtheit,	zu	

den	 Systemen	 der	 Notwendigkeit	 und	 noch	 der	 Vorfindlichkeit	 des	 eigenen	 Da-

seins	sich	verhalten,	d.h.	sie	distanzieren,	reflektieren	und	affirmieren	(oder	negie-

ren)	 zu	 können“.433	Die	 formale	 Freiheit	 ist	 als	 unbedingte	 Freiheit	 gehaltlos,	 sie	

liegt	 der	 (gehaltvollen)	 Selbstbestimmung	 des	 Menschen	 als	 Möglichkeitsbedin-

gung	voraus,	„indem	sie	die	Fähigkeit	des	Ich	begründet,	 ‚sich	in	ein	qualifiziertes	

Verhältnis	 zu	 sich	 wie	 zur	 Wirklichkeit	 überhaupt	 zu	 setzen‘“. 434 	Formal-

unbedingte	Freiheit	ist	die	„unbedingte	Bedingung	[…],	ohne	die	spezifisch	humane	

																																																								
430		Vgl.	LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	149.		
431		KRINGS,	Transzendentale	Logik,	68.	
432		LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	150f.	mit	Zitat	aus	KRINGS,	Transzendentale	Logik,	72.	
433		THOMAS	PRÖPPER,	Erlösungsglaube	und	Freiheitsgeschichte.	Eine	Skizze	zur	Soteriologie,	2.	We-
	 sentl.	erweit.	Auflage,	München	1988,	184.		
434		LERCH,	All-Einheit	und	Freiheit,	151.	Mit	Verweis	auf	GEORG	ESSEN,	Die	Freiheit	Jesu.	Der	neuchal-
	 kedonische	Enhypostasiebegriff	Im	Horizont	neuzeitlicher	Subjekt-	und	Personphilosophie	(ra-
	 tio	fidei	5),	Regensburg	2001,	180.	Vgl.	auch	PLATZBECKER,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken,	
	 98.	Vgl.	hierzu	auch	Krings:	„Das	positive	Wesen	der	Freiheit	wird	dadurch	bestimmt,	daß	der	
	 Wille	sich	selbst	einen	 Inhalt	gibt.	Damit	erfüllt	der	Begriff	des	 transzendentalen	Entschlusses	
	 oder	 des	 ursprünglichen	 Sichöffnens	 den	 Begriff	 der	 transzendentalen	 Freiheit.	 Transzen-
	 dentale	Freiheit	besagt,	daß	das	Wollen	 sich	 selbst	 als	ursprünglich	materiales	Wollen	bejaht.	
	 Transzendentale	 Freiheit	 begründet	 empirische	 Freiheit;	 denn	 durch	 das	 Moment	 des	 trans-
	 zendentalen	Entschlusses	bewahrt	die	konkrete	materiale	Bestimmtheit	des	Willens	auch	im	ge-
	 schichtlichen	 Kontext,	 der	 in	 bezug	 auf	 den	 Willen	 als	 das	 Ensemble	 der	 empirischen	 Be-
	 stimmungsfaktoren	 verstanden	 werden	 muß,	 den	 Charakter	 der	 transzendentalen	 Selbstbe-
	 stimmtheit.“	HERMANN	KRINGS,	Freiheit.	Ein	Versuch	Gott	zu	denken.	In:	DERS.,	System	und	Frei-
	 heit.	 Gesammelte	 Aufsätze	 (Reihe	 Praktische	 Philosophie	 12),	 Freiburg/München	 1980,	 161-
	 184,	hier	174.	



	 135	

Vollzüge	wie	Moralität,	Kommunikation,	Recht	usw.,	aber	auch	die	Reflexionsleis-

tungen	der	Vernunft	sich	nicht	als	möglich	begreifen	lassen.“435	

Indem	sich	Freiheit	nun	auf	einen	Gehalt	hin	eröffnet,	wird	sie	zur	existierenden,	

material	 bedingten	 Freiheit.	 Sie	 ist	 damit	 der	 konkrete	 Entschluss	 und	 der	 be-

stimmte	 Vollzug	 der	 Freiheitsentscheidung	 in	 einer	 bestimmten	 Situation.	 „Das	

bedeutet	nun	nicht,“	so	Paul	Platzbecker,		

„dass	die	gesuchten	Gehalte	beliebig	sein	könnten.	Ein	Gehalt	kann	nur	insoweit	das	erfüllen-
de	der	Freiheit	sein,	als	er	das	sie	Ermöglichende	ist.	Die	Suche	nach	dem	angemessenen	Ge-
halt	scheint	aber	in	die	Aporie	zu	führen:	Denn	da	die	formale	Unbedingtheit	der	Freiheit	zu-
gleich	ihre	Fähigkeit	und	ihr	Streben	begründet,	sich	von	jedem	faktisch-endlichen	Gehalt	zu	
distanzieren	und	ihn	zu	überschreiten,	scheint	sie	wesentlich	unerfüllbar	zu	sein.“436		

Damit	ist	der	Widerspruch	benannt,	indem	sich	die	menschliche	Freiheit	vorfin-

det:	Sie	kann	sich	in	einer	material	bedingten	Welt	nicht	als	unbedingte	realisieren.	

Einen	gleichwertigen	Gehalt	kann	die	unbedingte	Freiheit	nur	in	der	unbedingten	

Freiheit	des	Anderen	finden.	Denn,	so	Krings,	„Freiheit	gibt	sich	letztlich	und	erst-

lich	dadurch	einen	Inhalt,	daß	sie	andere	Freiheit	bejaht.	Nur	im	Ent-schluß	zu	an-

derer	Freiheit	setzt	sich	Freiheit	selbst	ihrer	vollen	Form	nach.“437		

Diese	 Anerkennung	 der	 Freiheit	 des	 Anderen	 geschieht	 beispielsweise	 dann,	

wenn	ich	dem	Anderen	nochmals	zutraue	anders	zu	sein,	als	ich	ihn	bislang	erlebt	

habe,	ihn	also	nicht	auf	eine	Wirklichkeit	seines	Seins	festlege.	Diese	Anerkennung	

ist	nur	symbolisch	möglich,	wobei	diese	Symbole	auch	immer	auch	der	Möglichkeit	

des	Scheiterns	unterliegen.	Gott	ist	in	dieser	Konzeption	so	zu	denken,	dass	er	den	

Widersprüchen	von	formaler	und	materialer	Freiheit	nicht	unterliegt.	Mit	Nitsche	

lässt	sich	so	zusammenfassen:	

„Zur	Freiheit	gehören	[…]	die	folgenden	transzendentalen	Strukturmomente:	erstens	das	ent-
schließende	Sich-Öffnen	auf	Gehalt;	zweitens	der	Gehalt	selbst,	der	im	Terminus	erfaßt	wird;	
drittens	die	Selbstvermittlung	der	Freiheit	in	Bezug	auf	den	Gehalt,	die	als	formale	Selbstver-
mittlung	an	anderer	Stelle	Retroszendenz	genannt	wird	und	als	materiale	und	geschichtliche	
ein	 reales	 Selbstvermittlungsverhältnis	 bezeichnet.	 Hinzu	 gehört	 viertens	 auch	 die	 andere	
Freiheit	 als	materiale	 Bestimmung	 des	 Gehaltes,	 welche	 im	 Aktus	 des	 Entschließens	 bejaht	
wird,	sowie	die	Abhängigkeit	aller	Freiheitsvollzüge,	welche	durch	material	endliche	Gehalte	
bestimmt	sind,	von	der	ursprünglichen	transzendentalen	Freiheit.“438	

																																																								
435		THOMAS	 PRÖPPER,	 Freiheit	 als	 philosophisches	 Prinzip	 theologischer	 Hermeneutik.	 In:	 DERS.,	
	 Evangelium	 und	 freie	 Vernunft.	 Konturen	 einer	 theologischen	 Hermeneutik,	 Freiburg/Basel/	
	 Wien	2001,	5-22,	hier	15.			
436		PLATZBECKER,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken,	99.	Mit	Verweis	auf	KRINGS/SIMONS,	Art.	Gott,	
	 635f.	und	PRÖPPER,	Erlösungsglaube	und	Freiheitsgeschichte,	184f.		
437		KRINGS,	Freiheit.	Ein	Versuch	Gott	zu	denken,	174.		
438		NITSCHE,	Endlichkeit	und	Freiheit,	217.	



	 136	

	

Wie	 nun	 aus	 diesen	 freiheitstheoretischen	 Vorüberlegungen	 trinitarische	 Kon-

zeptionen	abgeleitet	werden	können,	soll	im	nächsten	Schritt	erläutert	werden.	

	

4.2.2 Drei	Freiheiten	in	Gott?	Trinitätstheologie	im	univoken	
Freiheitsdenken	

	

Die	 Grundlage	 des	 Ansatzes	 Magnus	 Striets	 bildet	 die	 oben	 dargestellte	 Frei-

heitsanalyse	und	damit	die	Annahme,	dass	Gottes	Wesen	als	vollkommene	Freiheit	

beschrieben	werden	 kann.	Wenn	 Freiheit	 als	 unbedingt	 sein	 sollende	 und	 unbe-

dingt	zu	achtende	Würde	des	Menschen	gilt,	dann	muss	auch	Gott	 frei	sein,	denn	

nur	ein	freier	Gott	kann	das	Sein	der	Freiheit	gewährleisten.439		

Vor	allem	die	Frage	nach	der	Theodizee	zwingt	nach	Striet	zu	der	Annahme,	Got-

tes	Wesen	als	 frei	 zu	denken.	 Jeder	Versuch	einer	Theodizee	kann	nur	scheitern,	

wenn	er	nicht	den	 freien	Willen	des	Menschen	annimmt;	wenn	dieser	 freie	Wille	

jedoch	 angenommen	 wird,	 muss	 auch	 Gott	 als	 freies	Wesen	 gedacht	 werden.440	

Striet	verweist	in	diesem	Zusammenhang	auf	Kants	moralischen	Gottesbeweis,	der	

Gott	als	notwendiges	Postulat	der	menschlichen	Vernunft	annimmt.441	„Notwendi-

ges	Postulat	aber	ist	ihr	[der	menschlichen	Vernunft]	eben	der	freie	Gott,	weil	nur	

ein	durch	Freiheit	sich	auszeichnender	Gott	das	definitive	Sein	der	Freiheit	gewäh-

ren	und	ihr	Sinn	ermöglichen	kann.“442		

Die	 notwendige	 absolute	 Differenz	 zwischen	 Gott	 und	 seiner	 Schöpfung	 erfor-

dert	nach	Striet	zudem	die	Annahme	eines	freien	Gottes.	Nur	wenn	diese	absolute	

Differenz	bestehen	bleibt,	ist	der	Mensch	vor	Gott	frei	und	nicht	von	ihm	determi-

																																																								
439		Vgl.	 STRIET,	Monotheismus	 und	 Schöpfungsdifferenz,	 136-138,	 hier	 136:	 „Denn	 ist	 erst	 einmal	
	 die	menschliche	Freiheit	in	ihrer	Aktualität	als	unbedingt	seinsollende	und	damit	die	unbedingt	
	 zu	achtenden	Würde	einer	jeden	auch	nur	potenziellen	Freiheit	bejaht,	dann	ist	[…]	nur	noch	ein	
	 sich	durch	Freiheit	auszeichnender	Gott	für	den	Menschen	akzeptabel.“		
440		Im	Hintergrund	steht	die	free	will	defense	als	Antwortversuch	auf	die	Frage	nach	dem	Leid	in	der	
	 Welt.	Sie	läuft	darauf	hinaus,	das	(moralische)	Leid	letztlich	als	Preis	der	Freiheit	des	Menschen	
	 zu	benennen.	Vgl.	dazu	ausführlich	KLAUS	VON	STOSCH,	Gott	–	Macht	–	Geschichte.	Versuch	einer	
	 theodizeesensiblen	Rede	vom	Handeln	Gottes	 in	der	Welt,	Freiburg/Basel/Wien	2006,	Kap.	C:	
	 Das	Theodizeeproblem,	175-318,	bes.	229-256.			
441		Vgl.	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	138.		
442	 STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	138.	



	 137	

niert	zu	denken.443	Gott	ist	nur	dann	als	vollkommene	Liebe	denkbar,	wenn	er	der	

Schöpfung	nicht	bedarf	und	sie	damit	kontingent	und	nicht	notwendig	 ist.	 In	die-

sem	Sinne	ist	er	völlig	frei,	zu	schaffen	und	die	Schöpfung	in	Freiheit	zu	entlassen,	

um	Mitliebende	zu	gewinnen.	444		

„Ausschließlich	ein	Gott	 aber,	der	nicht	nur	ursprünglich,	 sondern	auch	bleibend	 frei	 ist	 ge-
genüber	einer	Schöpfung,	erlaubt	es,	mit	einer	Freiheit	des	Menschen	ihm	gegenüber	zu	rech-
nen.	Nur	wenn	Gott	vollkommen	frei	ist,	kann	das	Verhältnis	des	Menschen	gegenüber	Gott	als	
ein	freies	bestimmt	werden.“445	

Die	Besonderheit	an	Magnus	Striets	Ansatz	besteht	nun	in	der	Annahme,	dass	es	

möglich	 sei,	 univoke	 Begriffe	 und	 damit	 gleichbedeutende	 Begriffe	 für	 die	 Rede	

von	 Gott	 zu	 verwenden.	 „Univok	 (eindeutig)	 ist	 ein	 Ausdruck	 dann	 gebraucht,	

wenn	 er	 zur	 Bezeichnung	 von	 Gegenständen	 (‚Gegenstand‘	 =	 Leerprädikator	 für	

Dinge,	Handlungen,	verhalten,	Sachverhalte,	Zustände)	in	gleicher	Bedeutung	ver-

wendet	wird.“446	Magnus	 Striet	 folgt	 in	 diesem	 Zusammenhang	 der	 scotistischen	

Tradition	und	geht	davon	aus,	dass	eine	Analogie	einen	univoken	Kern	enthalten	

muss,	 um	etwas	beiden	Gegenständen	oder	Begriffen	 zu	prädizierendes	Gemein-

sames	aussagen	zu	können.	Nach	Johannes	Duns	Scotus	sind	Begriffe,	die	nicht	zu-

mindest	im	Kern	ein	univokes	Element	aufweisen,	als	äquivok	einzustufen.	Damit	

ist	 die	 Analogie	 nicht	 ein	 Drittes	 zwischen	 Univozität	 und	 Äquivozität,	 sondern	

schließt	in	jedem	Falle	univoke	Elemente	in	sich	ein.447	Der	univoke	Kern	der	ana-

logen	Rede	ist	dabei	so	präzise	begrifflich	zu	fassen,	dass	die	univoke	Bestimmung	

des	Begriffs	 „nicht	nur	 für	den	Begriff	 selbst,	 sondern	auch	 für	die	 im	Begriff	ge-

fasste	Sache	beansprucht“448	wird.		

Striet	geht	davon	aus,	dass	Gott	verstanden	werden	kann	und	will,	wenn	er	den	

Menschen	 für	 sich	 gewinnen	will449;	 damit	 ist	 es	 aber	möglich,	 eine	 spekulative	

Denkform	der	Trinitätstheologie	zu	entwerfen,	die	das	Wesen	Gottes	erschließt.		

„Denn	wenn	zum	einen	die	geschichtliche	Gestalt	der	Selbsterschließung	Gottes	normierend	
für	dessen	begriffliches	Verstehen	ist,	und	wenn	zum	anderen	(die	freilich	nur	in	der	Instanz	
der	 Theologie	 zu	 begründende	 Hoffnung)	 besteht,	 dass	 deshalb,	 weil	 Gott	 das	menschliche	
Verstehen	will	und	sucht,	um	in	freier	Anerkennung	durch	den	Menschen	in	bestimmter	und	

																																																								
443	Vgl.	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	139.	
444	Vgl.	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	75.	
445	 STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	139.	
446	JOACHIM	TRACK,	Art.	Analogie.	In:	TRE	2(1978),	625-650,	hier	626.	
447	Vgl.	dazu	TRACK,	Art.	Analogie,	636.	Der	univoke	Kern	ist	für	Striet	im	Begriff	der	Freiheit	auszu-
	 weisen.		
448	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	46.		
449	 STRIET,		Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	146.	



	 138	

das	heißt:	in	der	seinem	Wesen	als	Liebe	gemäßen	und	doch	frei	entäußerten	Weise	Gott	für	
den	Menschen	sein	zu	können,	dann	darf	vorausgesetzt	werden,	dass	er	verstanden	werden	
kann	und	es	eine	durch	die	Vernunft	des	Menschen	erzeugbare	Denkform	gibt,	die	diesen	Gott	
verstehend	erschließt.“450		

	

Die	Grundlage	dieser	Denkform	bildet	die	Heilsgeschichte	und	damit	der	Gedan-

ke	der	Selbstoffenbarung	Gottes.	Gott	offenbart	sich	in	der	Geschichte	so	wie	er	ist,	

451	er	entäußert	sich	„aus	der	Unverfügbarkeit	seiner	Freiheit	heraus	[...]	und	zwar	

deshalb,	weil	er	verstanden	werden	will,	um	so	Gott	für	den	Menschen,	der	Heilige	

inmitten	seines	Volkes	(vgl.	Hos	11,9)	sein	zu	können.“452	Wenn	sich	Gott	in	Wort	

und	Geist	in	der	Geschichte	selbst	offenbart	und	so	selbst	mitteilt,	so	müssen	Wort	

und	Geist	als	Weisen	der	Selbstmitteilung	zu	seinem	Wesen	gehören,	denn	so	wie	

sich	Gott	zu	uns	verhält,	sich	dem	Menschen	offenbart,	so	muss	es	auch	eine	Ent-

sprechung	in	seinem	inneren	Wesen	geben.	453		

																																																								
450	MAGNUS	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels.	In:	
	 DERS./ERWIN	DIRSCHERL	 (Hg.),	Monotheismus	 Israels	und	 christlicher	Trinitätsglaube	 (QD	210),	
	 Freiburg/Basel/Wien	2004,	155-198,	hier	159.	Magnus	Striet	stellt	sich	mit	seinem	Ansatz	ge-
	 gen	eine	negative	Theologie.	Vgl.	auch	dazu	sehr	ausführlich:	MAGNUS	STRIET,	Offenbares	Geheim-
	 nis.	Zur	Kritik	der	negativen	Theologie	(ratio	fidei	14),	Regensburg	2003.		
451		Vgl.	GISBERT	GRESHAKE,	Streit	um	die	Trinität.	Ein	Diskussionsbeitrag.	In:	HerKorr	56	(2002)	534-
	 537,	hier	535.	
452		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	146.	
453		„Nun	bin	 ich	der	Ansicht,	dass	eine	konsequent	offenbarungstheologisch	ansetzende	Trinitäts-
	 theologie	sich	ihre	materialen	Vorgaben	von	dem	Ereignis	vorzugeben	lassen	hat,	das	als	das	Er-
	 eignis	der	 Selbstoffenbarung	Gottes	 geglaubt	wird.“	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdif-
	 ferenz,	142.	Dieser	Ausgangspunkt	ist	systematisch	für	den	trinitätstheologischen	Ansatz	Striets,	
	 da	er	auf	den	Grundannahmen	Pröppers	beruht.	Auch	für	Pröppers	freiheitsanalytischen	Ansatz	
	 ist	es	maßgeblich,	dass	der	Ausgangspunkt	des	Selbstoffenbarungsgedankens	Gottes	Jesu	Leben,	
	 Tod	und	Auferstehung	ist,	von	dem	her	der	Gedanke	einer	Selbstmitteilung	begründungslogisch	
	 gebildet	wird.	Vgl.	hierzu:	MAGNUS	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes.	Herausforderungen	einer	frei-
	 heitstheoretischen	Offenbarungstheologie	(ratio	fidei	56),	Regensburg	2015,	324-325.	
	 Im	Hintergrund	steht	hier	das	berühmte	trinitätstheologische	Axiom	Karl	Rahners	der	Identität	
	 von	 immanenter	 und	 ökonomischer	 Trinität	 und	 die	 hiermit	 verbundene	 Kritik	 vonseiten	
	 Wolfhart	Pannenbergs.	Zwar	stimmt	auch	Pannenberg	grundsätzlich	mit	Rahner	darin	überein,	
	 dass	der	primäre	Zugang	zur	Trinität	nur	auf	der	Grundlage	der	Heilsgeschichte	erfolgen	kann,	
	 kritisiert	 aber	 zugleich	 Rahners	 eigenen	 trinitätstheologischen	 Ansatz,	 da	 dieser	 das	 eigene	
	 Grundaxiom	nicht	 radikal	 genug	 beachte.	 „Die	Konsequenz	 daraus	müßte	 eigentlich	 sein,	 daß	
	 nicht	der	Gedanke	der	Selbstmitteilung	Gottes	durch	Sohn	und	Geist,	sondern	das	konkrete	Ver-
	 hältnis	 Jesu	 zum	Vater	Ausgangspunkt	 der	 trinitätstheologischen	Reflexion	wird.	 Rahner	 kam	
	 dieser	 Konsequenz	 nahe	 […].	 Dennoch	 arbeitete	 Rahners	 Explikation	 der	 Trinitätslehre	 nicht	
	 das	Gegenüber	 Jesu	zum	Vater	als	 seine	Selbstunterscheidung	vom	Vater	aus,	 sondern	wählte	
	 den	 Gedanken	 der	 ‘Selbstmitteilung‘	 des	 Vaters	 durch	 den	 Sohn	 (357f.)	 als	 Leitgedanken	
	 (371ff.).“	PANNENBERG,	 Systematische	Theologie,	Bd.	1,	334f.	Mit	Verweis	auf	KARL	RAHNER,	Der	
	 dreifaltige	Gott	 als	 transzendenter	Urgrund	der	Heilsgeschichte.	 In:	MySal	 2	 (1967),	 317-397,	
	 hier	 357f.	 und	 371ff.	 Karl	 Rahner	 selbst	 verwahrte	 sich	 gegenüber	 der	 Verwendung	 des	
	 Personbegriffs	für	die	immanente	Trinitätstheologie	und	betonte,	dass	es	innertrinitarisch	kein	
	 Du	 geben	 kann.	 Vgl.	 RAHNER,	 Der	 dreifaltige	 Gott	 als	 transzendentaler	 Urgrund	 der	 Heilsge-
	 schichte,	366	FN	29.		
	 Der	Kritik	Pannenbergs	schließt	sich	Striet	nun	an,	wenn	er	herausstellt:	„Akzeptiert	man	Pan-
	 nenbergs	 Argument,	 dass	 es	 die	 Selbstunterscheidung	 Jesu	 von	 dem	 von	 ihm	 als	 Vater	 ange-
	 sprochenen	 Gott	 Israels	 ist,	 die	 den	 hermeneutischen	 Ausgangspunkt	 der	 Trinitätslehre	 dar-
	 stellt,	 dann	wird	man	weder	 bei	 Karl	 Barth	 noch	 bei	 Karl	 Rahner	 stehen	 bleiben	 können,	 er-
	 reichen	doch	beide	(und	wollen	dies	ja	auch	ausdrücklich	nicht)	im	Rahmen	ihres	trinitarischen	
	 Offenbarungsbegriffs	noch	keineswegs	einen	Personenunterschied	in	Gott	selbst.“	STRIET,		Kon-



	 139	

Wenn	nun	die	Heilsgeschichte	und	damit	die	Selbstoffenbarung	Gottes	 in	 Jesus	

von	Nazareth	der	Ausgangspunkt	jeder	trinitarischen	Reflexion	ist,	muss	auch	die	

(oben	schon	erwähnte)	Selbstunterscheidung	des	Sohnes	vom	Vater	 innertrinita-

risch	 zur	 Geltung	 kommen.	 Denn	 „[w]enn	wirklich	 Gott	 selbst	 in	 der	 Geschichte	

Jesu	 sich	geoffenbart	hat,	 dann	darf	 auch	mit	 einer	 ewigen	Selbstunterscheidung	

Jesu	vom	Vater	gerechnet	werden“.454		

Auf	 dieser	 Basis	 des	 Grundaxioms	 und	 des	 Selbstoffenbarungsgedankens	 geht	

Striet	 somit	 von	 einer	 (strengen)	 Identität	 von	 immanenter	 und	 ökonomischer	

Trinität	aus.455	Daraus	 folgt	aber,	dass	die	 in	der	Heilsgeschichte	sichtbar	gewor-

denen	personalen	Freiheitsdifferenzen	auch	auf	das	 immanente	Wesen	Gottes	zu	

übertragen	seien:		

„Wenn	 […]	 aus	 gnoseologischen	 Gründen,	 die	 reale	 Unterscheidung	 Jesu	 von	 dem	 als	 Vater	
angeredeten	Gott	auf	der	Ebene	der	immanenten	Trinität	gedacht	insofern	identifizierbar	sein	
soll,	 als	 die	 immanente	 Trinität	 ja	 gerade	 als	 der	 ermöglichende	 Grund	 des	 spezifischen,	 in	
seiner	geglaubten	Faktizität	den	Ausgangspunkt	theologischen	Nachdenkens	bildenden	heils-
geschichtlichen	 Selbstoffenbarwerdens	 Gottes	 gedacht	 wird,	 so	 kann	 dies	 nur	 geschehen,	
wenn	auch	auf	Ebene	der	immanenten	Trinität	eine	in	Kategorien	freier	Personalität	auszusa-
gende	Selbstunterscheidung	der	Personen	geschieht“.456	 	

	

																																																								
	 kreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	178.	Vgl.	hierzu	auch	
	 LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	325.	
	 Diese	 ursprüngliche	 Debatte	 wurde	 im	 Zusammenhang	mit	 Magnus	 Striets	 „trinitätstheologi-
	 schen	Vorstoß“	2002	wieder	aufgegriffen.	Dieser	Vorstoß	wurde	von	HERBERT	VORGRIMLER	und	
	 HELMUT	HOPING	heftig	kritisiert,	von	GISBERT	GRESHAKE	bspw.	aber	unterstützt.	
	 Vgl.	zu	dieser	Debatte:	Gisbert	Greshake,	Streit	um	die	Trinität,	534-537.	HELMUT	HOPING,	Deus	
	 Trinitas.	 Zur	 Hermeneutik	 trinitarischer	 Gottesrede.	 In:	 MAGNUS	 STRIET/ERWIN	 DIRSCHERL,	
	 Monotheismus	 Israels	 und	 christlicher	 Trinitätsglaube	 (QD	 210),	 Freiburg	 i.Br./Basel/Wien	
	 2004,	 128-154.	 STRIET,	 Spekulative	 Verfremdung?	 202-207.)	 HERBERT	 VORGRIMLER,	 Randstän-
	 diges	Dasein	des	dreieinigen	Gottes?	Zur	praktische	und	 spirituellen	Dimension	der	Trinitäts-
	 lehre.	In:	Stimmen	der	Zeit	220	(2002)	545-552.		
	 Striet	 greift	 den	 Einwand	 Greshakes	 gegen	 die	 Verfechter	 des	 Rahnerschen	 trinitätstheolo-
	 gischen	Ansatzes	 auf,	Gott	 begegne	uns	 in	der	Heilsgeschichte	 so,	wie	 er	 ist,	 so	dass	dies	 sich	
	 auch	in	einer	immanenten	Trinitätstheologie	wiederfinden	lassen	müsse:	„Wie	Gott	sich	in	der	
	 Geschichte,	vor	allem	im	Christus-Geschehen,	gezeigt	und	sich	dem	Menschen	erschlossen	hat,	
	 so	ist	er	auch	seinem	innersten	Wesen	nach.	Kurz	und	formal	gesagt:	Die	immanente	Trinität	ist	
	 die	ökonomische	und	umgekehrt.	An	der	 geschichtlichen	Offenbarung	Gottes	 […]	 ist	 nun	aber	
	 ein	 Doppeltes	 abzulesen:	 Da	 treten	 erstens	 drei	 unterschieden	 handelnde	 Personen	 auf,	 und	
	 diese	verhalten	sich	zweitens	untereinander	 ‚interkommunikativ,	das	heißt	als	 ‚communio‘,	als	
	 Gemeinschaft.“	 GRESHAKE,	 Streit	 um	 die	 Trinität,	 535.	 Greshake	 und	 Striet	 wenden	 sich	 hier	
	 gegen	 die	 Tendenzen	 einer	 monosubjektiven	 Auslegung	 der	 Trinitätstheologie,	 die	 die	
	 heilsökonomische	Perspektive	nicht	 genügend	würdige.	Denn,	 so	nochmals	Greshake:	 „Es	gibt	
	 Theologen,	und	dazu	gehören	Rahner	und	Vorgrimler,	 für	welche	die	 ‚Unterscheidung	 in	Gott‘	
	 gegenüber	dessen	unbedingter	Einheit	zurücktritt.“	GRESHAKE,	Streit	um	die	Trinität,	535.	
454		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	143.	
455		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	174.		
456		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	188f.	Vgl.	
	 zur	 Frage,	 ob	 Striet	wirklich	 von	 einer	 strengen	 Identität	 von	 immanenter	und	ökonomischer	
	 Trinität	ausgeht:	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	329-331.	



	 140	

4.2.2.1 Christologische	Voraussetzungen:	Die	Freiheit	Jesu	bei	Georg	Essen	

Die	christologischen	Voraussetzungen	des	trinitätstheologischen	Ansatzes	Mag-

nus	Striets	basieren	auf	dem	2001	veröffentlichten	Entwurf	Georg	Essens,	der	von	

einer	 strengen	 Identität	 der	 Freiheit	 Jesu	 mit	 der	 Freiheit	 des	 göttlichen	 Logos	

ausgeht.457	Besonders	 deutlich	 wird	 das	 Gewicht	 des	 christologischen	 Entwurfs	

Essens	 für	Striets	 trinitätstheologischen	Ansatz,	wenn	Magnus	Lerch	betont,	dass	

vor	allem	die	Christologie	den	Grund	für	die	Annahme	von	drei	Freiheiten	in	Gott	

darstellt:	„[D]ie	hinreichende	Begründung	für	die	von	Striet	vorgenommene	trini-

tätstheologische	Weichenstellung,	 in	dem	einen	Wesen	Gottes	drei	Bewusstseins-	

bzw.	 Freiheitszentren	 anzusetzen,	 liegt	 m.E.	 in	 der	 systematischen	 Kombination	

aus	der	christologischen	Identitäts-	und	Univozitätsthese.“458		

Der	neuralgische	Punkt	der	Christologie	 ist	die	Frage	nach	den	zwei	Naturen	–	

göttlich	 und	menschlich	 –	 Jesu	 Christi.	 Ist	 Jesus	 nur	Mensch,	 dann	 kann	 er	 nicht	

erlösen,	weil	Gottes	Zusage	an	den	Menschen	in	seiner	Verwirklichung	in	der	Ge-

schichte	nicht	gegeben	wäre.	Ist	Jesus	nur	Gott,	dann	kann	der	Mensch	auch	nicht	

erlöst	werden,	da	Gott	die	menschliche	Natur	nicht	tatsächlich	angenommen	hätte,	

seine	Offenbarung	also	Täuschung	bleiben	könnte.	Es	muss	also	eine	Möglichkeit	

geben,	einsichtig	zu	machen,	wie	das	Geglaubte	–	Gott	wendet	 sich	 im	Menschen	

Jesus	von	Nazareth	selbst	den	Menschen	erlösend	zu	und	wird	so	zum	Realsymbol	

der	göttlichen	Liebe	zu	den	Menschen	–	denkmöglich	wird,	ohne	dass	die	Mensch-

heit	oder	die	Gottheit	Jesu	geleugnet	werden	dürfte.		

Ausgehend	 von	 einer	 grundlegenden	 Analyse	 der	 neuchalkedonischen	 Enhy-

postasielehre	 und	 der	 ihr	 zugrunde	 liegenden	 Intentionen	 versucht	 Georg	 Essen	

diese	 im	 Sinne	 der	 neuzeitlichen	 Subjekt-	 und	 Personphilosophie	 mit	 Hilfe	 der	

transzendentalphilosophischen	Freiheitsanalyse	und	auf	der	Basis	des	Gedankens	

der	geschichtlichen	Selbstmitteilung	Gottes	zu	reformulieren.459	Zentral	 ist	hierbei	

																																																								
457		ESSEN,	Die	Freiheit	Jesu,	291.	„Weil	die	göttliche	Freiheit	des	Vaters	selbst	dieser	Gehalt	ist,	 für	
	 den	 sich	 die	 Freiheit	 Jesu	 in	 einem	 unableitbaren	 Entschluß	 so	 öffnet,	 daß	 sie	 diesen	 für	 ihn	
	 gegebenen,	 jedoch	nicht	 symbolisch	vermittelten	Gehalt	 affirmiert	und	darin	 einstimmt	 in	die	
	 für	 ihn	unbedingt	entschlossene	Liebe	des	Vaters,	kann	die	Freiheit	des	Menschen	 Jesus	keine	
	 andere	sein	als	die	Freiheit	des	göttlichen	Sohnes	selbst.“	
458		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	333.	Anmerkungen	K.L.	
459		„Die	These	der	vorliegenden	Untersuchung	 lautet	nun,	zwischen	der	 inadäquaten	begrifflichen	
	 Fassung	 der	 Enhyposthasielehre	 einerseits	 und	 der	 sie	 leitenden	 Intention	 anderseits	 zu	 un-
	 terscheiden,	 dass	 letztere	 auf	 der	 Basis	 der	 vorstehenden	 offenbarungstheologischen	 Grund-
	 these	und	mit	Hilfe	der	 transzendentalphilosophischen	Freiheitsanalyse	 sowie	des	mit	 ihr	 ge-



	 141	

die	gnoseologische,	an	der	Heilsgeschichte	orientierte	Herangehensweise,	die	wir	

auch	bei	Magnus	Striet	finden.		

Die	Freiheitsanalyse	zeigt,	wie	schon	in	Kapitel	4.2.1.2	herausgearbeitet	wurde,	

das	Grunddilemma	menschlicher	Freiheit	auf,	indem	sie	zwischen	der	formell	un-

bedingten	und	material	bedingten	Freiheit	unterscheidet.	Die	 formell	unbedingte	

Freiheit	 kann	 in	 der	 Welt	 nur	 in	 der	 materialen	 Bedingtheit	 realisiert	 werden.	

Gleichwertigen	Gehalt	erhält	Freiheit	lediglich	in	der	Freiheit	des	Anderen.	Damit	

benötigt	 die	 unbedingte	 Freiheit	 die	 Anerkennung	 der	 anderen	 (unbedingten)	

Freiheit,	was	wiederum	nur	symbolisch	vermittelt	geschehen	kann.	Aus	der	Analy-

se	der	Freiheit,	die	in	ihrer	formellen	Unbedingtheit	nur	durch	ein	Unbedingtes	als	

Gehalt	 ihrer	 selbst	 erfüllt	 werden	 kann,	 die	 aber	 als	 material	 bedingte	 sich	 nur	

symbolisch	realisieren	kann,	kann	man	zu	der	 Idee	Gottes	als	vollkommene	Frei-

heit	kommen,	die	nicht	nur	 formaler,	sondern	auch	material	unbedingt	 ist.	Wenn	

die	Offenbarung	Gottes	als	Liebe	gedacht	wird,	muss	sie	gleichsam	als	unbedingtes	

Anerkennungsgeschehen	von	Freiheiten	gedacht	werden.	Diese	Offenbarung	muss	

aber	dann	auch	in	symbolischer	Vermittlung	als	Unbedingtes	erkannt	werden	und	

sie	muss	die	Freiheit	des	Objektes,	dem	die	Offenbarung	gilt,	ernst	nehmen.	Dies	ist	

nur	in	der	Freiheit	eines	Menschen	möglich,	so	dass	eine	wirkliche	Selbstoffenba-

rung	Gottes	nur	durch	einen	Menschen	geschehen	kann.	Damit	kommt	Georg	Essen	

zu	der	grundlegenden	ontologischen	Annahme	der	formalen	Identität	der	Freiheit	

des	innertrinitarischen	Logos	mit	der	Freiheit	des	Menschen	Jesu	von	Nazareth	in	

der	hypostatischen	Union.	Dabei	stimmt	die	menschliche	Freiheit	Jesu	in	die	Frei-

heit	des	Logos	ein	und	bleibt	so	als	selbständige	gewahrt.		

Gnoseologisch	wird	diese	Identität	(unvermittelte	Unmittelbarkeit)	in	Jesu	Mitt-

lerrolle	für	uns	gedacht.	Im	Handeln	und	der	Freiheit	Jesu	von	Nazareth	ist	es	uns	

möglich,	dem	Realsymbol	der	Liebe	Gottes	zu	begegnen.	Das	Besondere	am	Men-

schen	 Jesus	von	Nazareth	 ist,	 dass	 er	 seinen	Willen	vollkommen	vom	Willen	des	

Vaters	bestimmen	lässt.	Diesen	Bezug	auf	den	(innertrinitarischen)	Vater	muss	der	

Mensch	 Jesus	von	Nazareth	bewusst	vollzogen	haben,	 Jesus	von	Nazareth	 ist	der	

Logos,	der	sich	auf	den	Vater	bezieht.	So	geht	Essen	von	einer	numerischen	Einheit	

																																																								
	 wonnen	Person	Begriffs	verstehend	angeeignet	und	reformuliert	werden	kann.“	ESSEN,	Die	Frei
	 heit	Jesu,	271f.	



	 142	

der	menschlichen	Freiheit	Jesu	und	der	des	innertrinitarischen	Logos	aus.	In	Jesus	

von	Nazareth	kann	diese	Freiheit	indes	nur	in	material	bedingter	Weise	realisiert	

werden	–	wohingegen	der	innertrinitarische	Logos	die	Freiheit	formell	unbedingt	

realisieren	 kann.	 Jesu	 ontologische	 Besonderheit	 gegenüber	 dem	Menschen	 liegt	

somit	nicht	in	einer	unbedingten	Freiheit,	sondern	in	seiner	unvermittelten	Unmit-

telbarkeit	zum	Vater,	 in	deren	Bewusstsein	er	lebt:	Jesus	lässt	sich	in	seiner	Frei-

heit	von	der	bedingungslosen	Zuwendung	des	Vaters	leiten,	insofern	diese	Freiheit	

diejenige	 des	 Logos	 ist.	 Die	 Freiheit	 Jesu	 von	 Nazareth	 ist	 also	 insofern	mit	 der	

Freiheit	des	innertrinitarischen	Logos	identisch,	„als	sie	sich	wie	diese	aus	der	un-

vermittelten	Unmittelbarkeit	des	Vaters	bestimmt.“460		

Wichtig	ist,	dass	Georg	Essen	und	Magnus	Striet	an	dieser	Stelle	von	einem	uni-

voken	Freiheitsbegriff	ausgehen:	„Indem	der	Freiheit	 Jesu	die	 formalen	Freiheits-

aspekte,	d.h.	‚die	Momente	des	ursprünglichen	Sich-Öffnens	der	Freiheit	durch	sich	

selbst,	 ihrer	 Selbstbestimmbarkeit	 sowie	 des	 unbegrenzten	 Sichöffnenkönnens	

und	des	Sichbeziehenkönnens	auf	Gehalte,	die	von	ihr	unterschieden	sind‘	univok	

prädiziert	werden,	sind	diese	unter	der	Voraussetzung	der	Identitätsthese	Essens	

gleichermaßen	der	göttlichen	Freiheit	des	ewigen	Logos	zuzuschreiben.“461		

Diese	 Kombination	 aus	 Identitäts-	 und	 Univozitätsthese	 führt	 trinitätstheolo-

gisch	 schließlich	 dazu,	 dass	 innertrinitarisch	 von	 drei	 Freiheiten	 auszugehen	 ist.	

Wenn	nämlich	eine	formale	Identität	zwischen	der	Freiheit	Jesu	von	Nazareth	und	

dem	innertrinitarischen	Logos	besteht,	wenn	sich	also	Jesus	frei	vom	Vater	unter-

scheidet	 und	 die	 Freiheit	 Jesu	mit	 der	 Freiheit	 des	 inntrinitarischen	 Logos	 iden-

tisch	ist,	gilt	aufgrund	des	Rahnerschen	Grundaxioms	auch,	dass	der	innertrinitari-

sche	 Logos	 als	 Freiheit	 gegenüber	 dem	 Vater	 zu	 bestimmen	 ist.	 Durch	 den	 von	

Georg	 Essen	 zugrunde	 gelegten	 transzendentalphilosophischen	 Freiheitsansatz	
																																																								

460		STOSCH,	Gott	–	Macht	–	Geschichte,	360.	An	dieser	Stelle	sind	sicher	Anschlussfragen	an	den	Ent-
	 wurf	Essen	zu	stellen.	Vgl.	hierzu:	KLAUS	VON	STOSCH,	Neuzeitliche	Denkwege	zur	Hypostatischen	
	 Union:	eine	Positionsbestimmung	 im	Gespräch	mit	Fichte	und	Wittgenstein	 (unveröffentlicht),	
	 1-5.	 Vor	 allem	 bleibt	 offen,	 wie	 die	 Freiheit	 Jesu	 von	 Nazrateh	 trotz	 der	 unvermittelten	
	 Unmittelbarkeit	 zur	 Freiheit	 des	 innertrinitarischen	 Logos	 eine	 menschliche	 und	 damit	 ma-
	 teriell	 bedingte	 Freiheit	 bleibt	 und	 Jesus	 so	 auch	 “menschlich	 glaubt,	 zweifelt,	 mit	 seinem	
	 Schicksal,	seiner	Sendung	und	dem	Willen	des	Vaters	ringt”.	LERCH,	Selbstmiteilung	Gottes,	307.	
	 Die	 soteriologischen	 Konsequenzen	 daraus	wären	 nach	 Klaus	 von	 Stosch	 zutiefts	 fragwürdig.	
	 Denn	wenn	 diese	 Freiheit	 Jesu	 nicht	 eine	menschliche	 Freiheit	 ist,	 und	 wenn	 Jesus	 nicht	 die	
	 menschlichen	Zweifel	teilen	kann,	„die	wir	haben,	weil	er	die	Abgründe	der	Sünde	nicht	kennt,	
	 die	 wir	 kennen,	 kann	 er	 uns	 auch	 nicht	 aus	 diesen	 Abgründen	 erlösen.“	 Stosch,	 Neuzeitliche	
	 Denkwege	zur	Hypostatischen	Union,	6.		
461		LERCH,	 Selbstmitteilung	Gottes,	332f.	mit	Zitat	 aus	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdiffe-
	 renz,	146.		



	 143	

kann	er	aufzeigen,	„daß	die	strenge	Gegenläufigkeit	personaler	Gemeinschaft	und	

die	Selbstbestimmung	selbstbewußter	Subjekte	für	den	Begriff	der	Person	konsti-

tutiv	 sind:	 die	 Beziehungen	 von	 Personen	 und	 ihre	wechselseitige	 Anerkennung	

sind	zu	begreifen	als	Differenz-Einheit	verschiedener	und	 je	ursprünglicher	Frei-

heiten.“462	Im	Ausgang	von	diesem	Personbegriffs	 kann	den	 trinitarischen	Perso-

nen	Freiheit	prädiziert	werden.463	Dennoch	bleibt	letztlich	die	Frage	bestehen,	wie	

aufgrund	des	Freiheitsbegriffes	der	„ab	ovo	ein	Intersubjektivitätsbegriff	ist	[...]	die	

Gleichursprünglichkeit	der	drei	Personen	hinreichend	gedacht“464	werden	kann.	

4.2.2.2 Trinitätstheologische	Konsequenzen	aus	der	freiheitsanalytisch	begründeten	
Christologie	

Im	Rückgriff	auf	die	christologische	These	Essens	sieht	Striet	die	Voraussetzung	

der	ewigen	Selbstunterscheidung	 Jesu	vom	Vater	 in	der	 „strenge[n]	 Identität	der	

menschlichen	Freiheit	 Jesu	mit	der	Freiheit	des	ewigen	Logos“	gegeben.465	Damit	

kann	nach	 Striet	 die	These	 gewagt	werden,	 „ob	nicht	 in	Gott	mit	 drei	 Freiheiten	

und	damit	auch	drei	Bewusstseinen	zu	rechnen	 ist.“466	Innertrinitarisch	muss	so-

mit	ein	Personbegriff	angewandt	werden,	 „der	die	 für	den	neuzeitlichen	Subjekt-	

und	Personbegriff	konstitutiven	freiheits-	und	bewusstseinstheoretischen	Momen-

te	 aufnimmt.“467	Die	 subjekthafte	 Freiheit	 ist	 indes	 die	 transzendentallogische	

Möglichkeitsbedingung	 für	 eine	 Selbstunterscheidung	 und	 die	 sich	 daraus	 erge-

																																																								
462	ESSEN,	Die	Freiheit	Jesu,	331.		
463	Vgl.		ESSEN,	Die	Freiheit	Jesu,	331.	
464	Vgl.		ESSEN,	Die	Freiheit	Jesu,	334f.		
465		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	143.	Striet	 fasst	den	Zusammenhang	von	dem	
	 Gedanken	der	Selbstoffenbarung	 und	den	Konsequenzen	 für	 eine	Trinitätstheologie	 folgender-
	 maßen	 zusammen:	 „Erweist	 sich	 [der...]	 Begriff	 [der	 Freiheit	 K.L.]	 indessen	 aber,	 weil	 die	
	 hermeneutische	 Erschließung	 des	 Gottesbegriffs	 beim	Datum	 seines	 Selbstoffenbargeworden-
	 seins	 ansetzt,	 als	 unverzichtbar,	wird	 ein	 bei	 der	Geschichte	 Jesu	 ansetzendes	 trinitätstheolo-
	 gisches	Denken	auch	Gott	in	seinem	Ansichsein,	seinem	immanent-trinitarischen	Dasein,	in	Ka-
	 tegorien	 personaler	 Freiheit	 zu	 verstehen	 versuchen.	Zum	einen	 deshalb,	weil	 Jesu	 konkretes,	
	 Gottes	 Entschiedenheit	 für	 den	 Menschen	 Wirklichkeit	 werden	 lassendes	 Handeln	 als	 freie	
	 Selbstbestimmung	 Gottes	 zu	 verstehen	 ist.	 Zum	 anderen,	 weil	 die	 freie	 Selbstunterscheidung	
	 Jesu	 vom	 Vater	 dann	 auch	 in	 den	 innertrinitarischen	 Verhältnissen	 identifizierbar	 sein	muss,	
	 wenn	wirklich	im	strengen	Sinn	von	Selbstoffenbarung	im	Fleisch	eines	Menschen	die	Rede	sein	
	 soll,	dessen	Freiheit	die	des	göttlichen	Logos	ist.	Gäbe	es	hier	keine	Übereinstimmung	im	Sinne	
	 einer	strengen	Identität	so	ließe	sich	nicht	von	der	Selbstoffenbarung	des	ewigen	Gottes	reden.“	
	 STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	168.	
466	 STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	147.	
467		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	185.	Striet	
	 verfolgt	auch	hier	das	Anliegen,	nicht	in	äquivoker	Weise	von	der	Freiheit	Jesu	und	der	Freiheit	
	 des	Menschen	sprechen	zu	müssen.	Wenn	dies	nämlich	der	Fall	wäre,	wäre	es	nicht	mehr	mög-
	 lich,	„erläutern	zu	können,	wie	denn	von	einer	realen	Menschwerdung	des	freien	Gottes	zu	re-
	 den	sei.“	Ebd.	185.		



	 144	

benden	 Relationen.468	Folgerichtig	 muss	 für	 Striet	 der	 eine	 Gott	 als	 „wesentlich	

durch	 Freiheit	 und	 durch	 innertrinitarische	 Dialogizität	 bestimmt	 gedacht	 wer-

den“469.	Wenn	 das	 Rahnersche	 Axiom	 als	 strenge	 Identität	 von	 immanenter	 und	

ökonomischer	Trinität	ausgelegt	wird,	so	wird	es	laut	Striet	möglich,	die	heilsöko-

nomisch	 offenbar	 gewordenen	 Freiheitsrelationen	 auch	 auf	 das	 immanent-

trinitarische	Wesen	 Gottes	 zu	 beziehen	 und	 dann	 in	 einem	 nächsten	 Schritt	 das	

trinitarische	Dasein	Gottes	„als	Kommerzium	dreier	gleichursprünglicher	Freihei-

ten“470	zu	denken.471		

Die	 Freiheit	 Gottes	 ist	 nach	 Striet	 im	 Unterschied	 zur	menschlichen	 eine	 voll-

kommene	Freiheit,	die	der	Differenz	von	formeller	Unbedingtheit	und	materieller	

Bedingtheit	nicht	unterliegt.	Die	Freiheit	des	Menschen	kann	sich	erst	dann	zu	ei-

nem	Gehalt	 in	ein	Verhältnis	setzen,	wenn	sie	diesem	begegnet;	Freiheit	gewinnt	

durch	das	Sich-Öffnen	auf	Gehalt	 ihre	Gestalt.	Dieser	Vorgang	 ist	ein	zeitlich	und	

material	bestimmter.	Die	göttliche	Freiheit	 ist	demgegenüber	 so	 zu	denken,	dass	

sie	„in	einer	durch	nichts	anderes	als	durch	sich	selbst	vermittelten	Weise	[...]	voll-

kommen“472	ist.	 Damit	 besteht	 der	 Unterschied	 zwischen	 der	 menschlichen	 und	

der	göttlichen	Freiheit	darin,	dass	die	menschliche	Freiheit	erst	durch	die	Vermitt-

																																																								
468		Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	328.		
469		STRIET,	 Offenbares	 Geheimnis,	 248.	 Mit	 Magnus	 Lerch	 sind	 an	 diese	 Schlussfolgerung	 jedoch	
	 zwei	Anfragen	zu	 formulieren:	 „Erstens	 ist	 im	Hinblick	auf	die	menschliche	Freiheit	 Jesu	noch	
	 einmal	 zu	 problematisieren,	 ob	 eigentlich	 so	 selbstverständlich	 das	 geschöpfliche	 Gegenüber	
	 Jesu	 zum	Vater	 als	 streng	 identisch	mit	 dem	 innertrinitarischen	Gegenüber	des	 ewigen	Logos	
	 gedacht	werden	muss	(angesichts	des	Selbstoffenbarungsgedankens)	bzw.	kann	(angesichts	der	
	 ontologischen	 Realdifferenz	 zwischen	 göttlicher	 und	 menschlicher	 Freiheit).“	 LERCH,	 Selbst-
	 mitteilung	Gottes,	328.	Die	zweite	Anfrage	stellt	sich	laut	Lerch	in		Bezug	auf	die	angenommene	
	 (strenge)	Identität	von	immanenter	und	ökonomischer	Trinität.	„Diese	wird	nämlich	von	Striet	
	 keineswegs	durchgängig	betont,	sondern	vielmehr	an	den	Stellen	faktisch	zurückgenommen,	wo	
	 er	 die	 Freiheit	 Gottes	 in	 seinem	 Schöpfungs-	 und	Heilshandeln	 zur	 Geltung	 bringt.“	 Ebd.	 329.		
	 Vgl.	zu	dieser	Frage	ebd.,	329-	331.	Lerch	zeigt	hier	auf,	dass	der	Begriff	einer	„strengen	Iden-
	 tität“	im	Kontext	des	Freiheitsdenkens	problematisch	sei.	Vgl.	dazu	auch	LERCH,	Selbstmitteilung	
	 Gottes,	158-166.	
470		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	144.	
471		Vgl.	dazu	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	331.	Lerch	stellt	hier	aber	m.E.	zu	Recht	die	Anfrage,	ob	
	 es	wirklich	möglich	ist,	das	Rahnersche	Axiom	–	verstanden	als	strenge	Identität	–	für	diesen	Be-
	 gründungsgang	 heranzuziehen:	 „Freilich	wird	 das	 Grundaxiom	Rahners	 [...]	 vom	 Selbstmittei-
	 lungsparadigma	her	sachlogisch	erzwungen	und	muss	dazu	führen,	in	Gott	eine	reale	(und	eben	
	 nicht	bloß	modale)	Differenz	vorauszusetzen,	wenn	anders	der	eine	Gott	 in	den	verschiedenen	
	 Medien	seines	geschichtlichen	Handelns	als	er	selbst	erfahrbar	sein	soll.	[...]	Aber	ist	damit	schon	
	 gesagt,	dass	die	innertrinitarischen	Relationen	als	Kommerzium	dreier	Freiheiten	systematisch	
	 ausbuchstabiert	 werden	 müssen,	 wenn	 zugleich	 die	 Unterscheidung	 von	 ökonomischer	 und	
	 immanenter	 Trinität	 sowie	 von	 menschlicher	 und	 göttlicher	 Wirklichkeit	 Jesu	 Christi	 gelten	
	 soll?“	Aus	diesem	Grund	 sieht	 Lerch	hauptsächlich	die	Christologie	Essens	 als	Ausgangspunkt	
	 für	die	Bestimmung	des	Wesens	Gottes	als	Kommerzium	dreier	Freiheiten.		
472		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	 trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	 Israels,	186.	Vor	
	 allem	muss	ausgeschlossen	bleiben,	„dass	diese	[göttliche	Freiheit]	durch	das	Sich-Öffnen	auf	ei-
	 nen	Gehalt	hin	erst	zu	etwas	wird,	was	sie	zuvor	nicht	gewesen	ist,	und	hierdurch	erst	ihr	per-
	 sonales	Selbstsein	gewinnt.“	Ebd.	



	 145	

lung	der	Öffnung	auf	geschichtliche	Gehalte	hin	ihre	Gestalt	annimmt,	die	göttliche	

jedoch	an	sich	und	ohne	äußere	Vermittlung	schon	vollkommen	ist.		

Da	 auch	die	 vollkommene,	 göttliche	Freiheit	 „transzendentallogisch	betrachtet,	

zu	 ihrem	 Seinkönnen	 der	Gehaltlichkeit“473	bedarf,	muss	 es	 in	 Gott	 diese	Gehalt-

lichkeit	 in	 Form	einer	 anderen	Freiheit	 geben,	 denn	 „[n]ach	Hermann	Krings,	 ist	

der	 primäre	 transzendentale	Gehalt,	 zu	dem	die	 Freiheit	 sich	 entschließt,	 immer	

die	andere,	ebenso	transzendental	bestimmte	Freiheit	und	die	jeweils	eigene	Frei-

heitsmöglichkeit	 dieser	 anderen	 Freiheit.“474	Diese	 andere	 Freiheit	 und	 die	 Frei-

heitsmöglichkeiten	 der	 anderen	 Freiheit	 kann	 es	 nur	 geben,	 wenn	 es	 insgesamt	

drei	vollkommene	Freiheiten	in	Gott	gibt.	Denn	

„Gehalt	 der	 drei	 Freiheiten	 in	 dem	 einen	 Gott	 sind	 und	 können	 ja	 nur	 die	 jeweils	 anderen	
Freiheiten	sein,	da	nur	göttlicher	Gehalt	die	notwendige	Adäquanz	 für	eine	göttliche	Person	
aufweist.	Dieses	ursprünglich	freie	Gehaltsein	der	Personen	füreinander	macht	das	Wesen	des	
einen	Gottes,	vollkommene	Liebe	zu	sein	aus.“475	

Damit	sind	Vater,	Sohn	und	Geist	als	frei	zu	denken	und	„mit	drei	Aktzentren	in	

dem	 einen	 Gott	 […],	 näherhin	 mit	 drei	 Bewusstseinen	 in	 dem	 einen	 Gott“476	zu	

rechnen,	 denn	 wenn	 von	 Gott	 in	 univoken	 Begriffen	 gesprochen	 werden	 kann,	

muss	 ein	 subjekttheoretisch	 orientierter	 Personbegriff	 die	 Trinitätstheologie	 be-

stimmen.477	„Daraus	ergibt	sich	aber,	dass	die	Anwendung	des	Personbegriffs	auf	

das	Wesen	des	einen	Gottes	keinen	Sinn	mehr	macht.	Die	Anwendung	des	Begriffs	

der	Person	ist	vielmehr	streng	auf	Vater,	Sohn	und	Geist	zu	begrenzen.“478		

An	dieser	Stelle	drängt	 sich	die	Frage	auf,	wie	die	Einheit	Gottes	noch	gedacht	

werden	kann,	wenn	geradewegs	betont	wird,	dass	in	Gott	mit	drei	Freiheiten	und	

drei	Bewusstseinen	zu	rechnen	ist.	Maßgeblich	für	den	offenbarungstheologischen	

Ansatz	Striets	ist	die	Einsicht,	dass	die	Unterschiedenheit	der	drei	göttlichen	Per-

sonen	zwar	gnoseologisch	auf	der	Grundlage	der	Heilsgeschichte	einsichtig	ist.	Die	

Einheit	des	göttlichen	Wesens	muss	jedoch	spekulativ	erschlossen	werden.	So	be-

tont	Wolfhart	Pannenberg,	 auf	 den	 sich	 Striet	 in	 diesem	Zusammenhang	bezieht:	

„Verborgen	 sind	nicht	die	 trinitarischen	Unterschiede	von	Vater,	 Sohn	und	Geist.	

Diese	Unterschiedenheit	kennzeichnet	gerade	die	im	Offenbarungsgeschehen	sich	
																																																								

473		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	187.	
474		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	192.	
475		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	149f.		
476		STRIET,		Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	191.	
477		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	185f.		
478	 STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	186.	



	 146	

erschließende	göttliche	Wirklichkeit.	Verborgen	ist	aber	die	Einheit	des	göttlichen	

Wesens	 in	 dieser	 seiner	Unterschiedenheit.“479	Um	diese	 Einheit	 denken	 zu	 kön-

nen,	greift	Striet	den	Gedanken	Pannenbergs	auf,	die	Wesenseinheit	Gottes	durch	

die	reziproke	Relationalität480	der	trinitarischen	Personen	zu	erschließen:	

„Die	Pointe	ist	[...],	dass	Selbstunterscheidung	die	Bedingung	der	Einheit	ist,	wie	es	besonders	
im	Falle	des	Sohnes	und	des	Geistes	evident	 ist:	Der	Gehorsam	des	Sohnes,	 seine	Unterord-
nung	unter	den	Vater,	ist	die	Bedingung	seiner	Einheit	mit	dem	Vater	und	seiner	eigenen	Iden-
tität	als	des	ewigen	Sohnes.	Entsprechend	ist	es	im	Falle	des	Geistes	Bedingung	seiner	Identi-
tät	als	 ‚Geist	der	Wahrheit‘,	dass	er	‚nicht	von	ihm	selber‘	redet,	sondern	den	Sohn	und	seine	
Gemeinschaft	mit	dem	Vater	verherrlicht	und	gerade	so	eines	Wesens	ist	mit	dem	Vater	und	
dem	Sohn.“481	

Pannenberg	betont	damit,	dass	die	Einheit	Gottes	durch	die	schon	immer	gege-

benen	Relationen	der	drei	göttlichen	Personen	zueinander	konstituiert	wird.	Alle	

drei	Personen	sind	nur	durch	die	jeweils	anderen	sie	selbst	und	durch	ihre	gegen-

seitige	Vermittlung	sind	sie	der	eine	Gott.	So	macht	bspw.	das	Verhältnis	zum	Sohn	

den	Vater	erst	zum	Vater	und	umgekehrt.482	Das	Sichverhalten	in	Gott	muss	dem-

nach	nach	Striet	als	strenge	Gleichursprünglichkeit	von	Vater,	Sohn	und	Geist	ge-

dacht	 werden.483	„Selbststand	 und	 Beziehung,	Wesenseinheit	 und	 Differenz,	 per-

sonale	 Identität	und	Relationalität	dürfen	 in	Gott	weder	 logisch	noch	ontologisch	

vor-,	nach-	oder	untergeordnet	werden.“484		

An	dieser	Stelle	greift	Striet	auf	einen	wichtigen	Punkt	Greshakes	und	Pannen-

bergs	 sowie	Bernd	Jochen	Hilberaths	 zurück:	die	Verklammerung	von	Person	und	

Relation	 im	 anthropologischen	 Personbegriff.485	Magnus	 Lerch	 fasst	 diese	 Ver-

klammerung	wie	folgt	zusammen:		

„Nur	 in	 der	 realen	Beziehung	 zu	 anderen	 Personen	 ist	 das	 ‚Eigene‘	 der	 Person	material	 ge-
setzt,	sodass	auch	im	Hinblick	auf	das	endliche	Personsein	des	Menschen	Selbststand	und	Re-
lationalität,	Identität	und	Differenz	sich	als	unntrennbar	–	wenn	nicht	gar	als	gleichursprüng-
lich	erweisen.	Das	‚ich‘	bzw.	‚Selbst‘	wird	also	vom	‚Du‘	her	ermöglicht,	sodass	phänomenolo-
gisch	bestimmte,	erfüllte,	gelungene	Personalität	als	Relationalität	begriffen	wird.“486		

																																																								
479		PANNENBERG,	Systematische	Theologie	Bd.	I,	368f.		
480		Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	339.		
481		WOLFHART	 PANNNENBERG,	 Geschichtliche	 Offenbarung	 Gottes	 und	 ewige	 Trinität.	 In:	 KuD	 49	
	 (2003)	236-246,	hier	242.		
482		Dieses	 Beispiel	 stammt	 ursprünglich	 von	 Athanasius,	 der	 sich	 gegen	 arianische	 Tendenzen	
	 wehrte.		
483		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	187ff.	
	 Mit	 dieser	 Gleichursprünglichkeit	 können	 auch	 subordinatianistische	 Tendenzen	 vermieden	
	 werden.	Vgl.	ebd.	188.		
484		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	341.		
485	Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	342f.		
486	 LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	343.		



	 147	

Im	Unterschied	 zu	 anderen	 relationalen	Ansätzen	wird	 im	vorliegenden	 trans-

zendentalphilosophischen	 Kontext	 jedoch	 das	 Selbst	 als	 die	 Instanz	 gedacht,	 die	

aller	Differenzwahrnehmung	 zugrunde	 liegt,	 von	der	 aus	materiale	Relationalität	

erst	 eröffnet	 wird.	 Somit	 muss	 die	 Freiheit	 auch	 im	 innertrinitarischen	 Kontext	

streng	 auf	 die	 drei	 Personen	 bezogen	werden.	 Denn	 nur	 die	 Freiheit	 als	 Selbst-

stand	der	drei	 Personen	kann	die	Relation	 zur	 anderen	Freiheit	 erst	 eröffnen.487	

Und	genau	an	diesem	Punkt	wird	die	Frage	nach	der	Einheit	in	Gottes	Wesen	drän-

gend:	Wenn	die	Grundlage	 für	Personalität	eine	eigene	und	 freie	Selbstursprüng-

lichkeit	ist,	diese	auch	für	die	trinitarischen	Personen	gelten	soll,	so	scheint	es	hier	

eine	tritheistische	Schieflage	zu	geben,	da	die	drei	trinitarischen	Personen	gewis-

sermaßen	 zunächst	 für	 sich	 stehend	und	 erst	 in	 einem	zweiten	 Schritt	 ein	Kom-

merzium	dreier	Freiheiten	gedacht	werden.		

Unklar	ist	zudem	noch	die	Verhältnisbestimmung	von	Ich	und	Selbst.	Nach	Striet	

ist	der	Begriff	des	Selbst		

„ein	um	sich	 selbst	wissendes,	durch	 sich	 selbst	 aktualisierbares	und	 somit	 auch	durch	 sich	
selbst	bestimmbares	Verhältnis,	das	sich	in	Differenz	zu	etwas	anderem,	das	nicht	es	selbst	ist,	
weiß,	und	das	sich	als	aktuales	Selbstverhältnis	in	ein	bestimmtes	Verhältnis	zu	diesem	ande-
ren	setzen	kann.“488	

Wird	dieser	Begriff	des	Selbst	auf	das	eine	Wesen	Gottes	oder	auf	die	drei	Perso-

nen	bzw.	die	drei	Freiheiten	bezogen?	Magnus	Lerch	plausibilisiert	in	seiner	Ana-

lyse,	dass	Striet	diesen	Begriff	des	Selbst	auf	die	innertrinitarischen	Personen	und	

nicht	auf	das	Wesen	Gottes	prädizieren	will	–	und	das	verschärft	nach	Lerch	das	

																																																								
487	Vgl.	 dazu	 LERCH,	 Selbstmitteilung	 Gottes,	 345f:	 „Vor	 diesem	 Hintergrund	 ist	 klar,	 dass	 der	
	 Freiheitsansatz	 bei	 der	 gegenseitigen	 Selbstunterscheidung	 der	 innertrinitarischen	 Personen	
	 begründungslogisch	noch	nicht	zum	Stehen	kommt:	 ‚Ohne	die	Momente	des	unableitbar	freien	
	 Entschlusses	und	der	Selbstursprünglichkeit	freier	Affirmation	kann	die	im	Geschehen	der	Liebe	
	 sich	 ereignende	 unbedingt	 füreinander	 entschiedene	 Anerkennung	 nicht	 wirklich	 als	 Frei-
	 heitsverhältnis	gedacht	werden.’	Eben	darum	ist	auch	den	innertrinitarischen	Personen	Freiheit	
	 zu	 prädizieren	 und	 hebt	 Striet	 hervor,	 dass	 trinitätstheologisch	 ebenfalls	 der	 transzendentale	
	 Subjekt-	 bzw.	 Freiheitsbegriff	 zur	 Anwendung	 kommen	 muss;	 denn	 die	 Möglichkeit	 wech-
	 selseitiger	Selbstunterscheidung	gründet	in	den	transzendentallogisch	bereits	eruierten	Aspek-
	 ten	‚eines	durch	subjekthafte	Freiheit	sich	auszeichnenden	Personseins.‘“	Mit	Verweis	auf	ESSEN,	
	 Die	 Freiheit	 Jesu,	 331	 und	 STRIET,	 Konkreter	Monotheismus	 als	 trinitarische	 Fortbestimmung	
	 des	Gottes	Israels,	191.		
	 So	 fasst	auch	Magnus	Striet	zusammen:	 „Dieser	Prozess	des	Sichbestimmens	durch	sich	selbst	
	 geschieht,	 nochmals	 transzendentallogisch	 betrachtet,	 indem	 die	 Freiheit	 sich	 in	 bestimmter	
	 Weise	 auf	 Gehaltlichkeit	 bezieht	 und	 so	 eine	 identifizierbare	 personale	 Gestalt	 gewinnt.	 Sol-
	 cherweise	 mit	 einer	 formalen	 Unbedingtheit	 menschlicher	 Freiheit	 zu	 rechnen	 und	 diesen	
	 Freiheitsbegriff	konstitutiv	für	den	menschlichen	Personbegriff	werden	zu	lassen,	unterscheidet	
	 diesen	Ansatz	 von	 allen	Ansätzen,	welche	das	personale	Dasein	des	Menschen	von	 seiner	Re-
	 lationalität	 her	 oder	 gar	 alteritätstheoretisch	 explizieren.“	 STRIET,	 Monotheismus	 und	 Schöp-
	 fungsdifferenz,	147.	
488		STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	225.		



	 148	

Problem	der	Wesenseinheit	 in	 erheblicher	Weise.489	Denn	 Striet	 bewegt	 sich	mit	

dieser	Definition	des	Selbst,	wie	Bernhard	Nitsche	betont,	im	Rahmen	der	Reflexi-

onstheorie	des	Subjekts	und	der	 „Subjekt-Objekt	Differenz,	d.h.	mit	einem	sozial-

phänomenologischen	(Selbst-)	Vermittlungsverhältnis“.	Damit	 ist	das	 freie	 Ich	 je-

doch	ein	reflexives	und	um	sich	wissendes	Ich,	„das	sich	als	solches	in	der	Subjekt-

Objekt-Differenz	befindet	und	auch	die	Einheit	mit	sich	durch	reflexive	Akte	zual-

lererst	 konstituiert.“490	Nitsche	 stellt	 aus	 diesem	Grund	 die	 Anfrage,	 „ob	 das	 von	

Striet	exponierte	Selbstverhältnis	diese	Nachträglichkeit	vermeiden	kann.	Denn	es	

handelt	 sich	 ja	 um	 den	 bewusst	 gesetzten,	 also	 kategorial	 affirmierenden	 Aktus	

eines	Selbst	auf	etwas	hin,	das	nicht	es	selbst	ist.“491		

Striet	versucht	dieses	Problemlage	insofern	zu	lösen,	als	er	davon	ausgeht,	„dass	

die	 göttlichen	Personen	anfanglos	 sich	 in	der	 formell	 unbedingten	Aktualität	der	

jeweils	 eigenen	Freiheit	 vollständig	als	Gehalt	 aktuieren	und	 so,	 als	die	 gleichur-

sprünglichen	 freien	Personen,	der	eine	Gott	und	die	vollkommene	Liebe	sind.“492	

Da	auch	die	göttliche	Freiheit	eines	gleichwertigen	Gehaltes	bedarf,	bedürfen	sich	

die	trinitarischen	Personen	in	Wechselseitigkeit.493	Die	göttliche	Freiheit	ist	somit	

„eine	immer	schon	bei	sich	seiende	Freiheit,	die	dann	auch	immer	bereits	auf	Ge-

halt	 hin	 geöffnet	 ist	 und	 diesen	 affirmiert	 hat.“494	Sie	 ist	 bestimmbar	 als	 formell	

und	material	unbedingte,	vollkommene	Freiheit.	Den	entscheidenden	Unterschied	

der	göttlichen	Freiheit	zur	menschlichen	Freiheit	beschreibt	Magnus	Lerch	folgen-

dermaßen:	

„Während	für	jede	der	göttlichen	Freiheiten	gilt,	dass	sie	als	vollkommene	in	der	Einheit	von	
Ich	 und	 Selbst,	 ursprünglich-	 unbedingtem	 Entschluss	 und	 trinitarisch	 vermitteltem	 Inhalt	
und	somit	in	formaler	und	materialer	Unbedingtheit	existiert,	ist	für	die	endliche,	material	be-
dingte	Freiheit	charakteristisch,	dass	die	 in	der	unaufhebbaren	Differenz	von	Ich	und	Selbst,	
unbedingtem	Entschluss	 und	material	 bedingter	Gestalt	 ihre	 konkrete	Realität	 gewinnt	 und	
daher	ihre	personale	Identität	auf	dem	Weg	geschichtlich	vermittelter	Selbstwerdung	ausbil-
det.“495	

	
																																																								

489		Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	347f.		
490		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	349.	
491		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	199	FN	539.	An	dieser	Stelle	setzt	Bernhard	Nitsche	ein	präreflexives	
	 und	 prätemporales	 Kommerzium	 retroszendierender	 Freiheiten	 an,	 um	 diese	 bei	 Striet	 diag-
	 nostizierte	Differenz	zu	überwinden.	Vgl.	dazu	Kap.	1.2.4	
492		STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	149.		
493		„Gehalt	der	drei	Freiheiten	in	dem	einen	Gott	können	ja	nur	die	jeweils	anderen	Freiheiten	sein,	
	 da	nur	 göttlicher	Gehalt	die	notwendige	Adäquanz	 für	 eine	 göttliche	Person	aufweist.“	 STRIET,	
	 Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	150.		
494		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	186f.	
495	 LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	351.		



	 149	

Die	Einheit	der	drei	Personen	wird	von	Striet	durch	den	Begriff	der	unvermittel-

ten	Unmittelbarkeit496	erreicht.	 Alle	 drei	 Personen	 (Vater,	 Sohn/Logos	und	Geist)	

sind	 ohne	 Vermittlung	 unmittelbar	 aufeinander	 bezogen.	 Sie	 bilden	 damit	 ein	

„Kommerzium	 einer	 Differenz-Einheit,	 das	 von	 einem	 Kommerzium	 endlicher	

Freiheiten	 präzise	 zu	 unterscheiden	 ist.“497	Vater,	 Sohn	 und	 Geist	 sind	 anfanglos	

und	unvermittelt	so	aufeinander	bezogen,	dass	sie	in	dieser	unvermittelten	Unmit-

telbarkeit	eins	sind.498	In	Gott	braucht	es	damit	nicht	der	Vermittlung	durch	Mate-

riales	zur	Öffnung	auf	Gehalt	und	damit	zur	Vervollkommnung	der	Freiheit	wie	bei	

der	menschlichen	Freiheit,	sondern	alle	drei	sind	schon	ohne	Vermittlung	so	aufei-

nander	bezogen,	dass	sie	somit	eine	Wesenseinheit	bilden.	Gleichwohl	bleibt	dieser	

Begriff	 der	Wesenseinheit	 für	 die	menschliche	 Vernunft	 undenkbar.	 Denn	 trans-

zendentallogisch	setzt	der	vorliegende	Entwurf	beim	 freien	Subjekt	an	 (denn	die	

Annahme	der	unbedingten	Liebe	setzt	ein	freies	Subjekt	voraus),	welches	jede	Re-

lation	zuallererst	ermöglicht.	Demgegenüber	ist	dieser	Subjektbegriff	in	Bezug	auf	

die	trinitarischen	Personen	so	zu	denken,	dass	er	eine	strenge	Simultaneität	„von	

unbedingtem	Sich-Öffnen	und	(durch	Affirmation	der	jeweils	anderen	vollkomme-

nen	 Freiheit	 vermittelten)	 ursprünglichem	 Selbstsein	 der	 drei	 göttlichen	 Perso-

nen“499	zulässt.	Die	menschliche	Vernunft	

„kann	zwar	die	Einheit	Gottes	als	strenge	Gleichursprünglichkeit	denken,	sodass	eine	jede	der	
göttlichen	Personen	 ihren	Grund	 in	den	 jeweils	anderen	hat.	Wiederum	denkt	sie	dann	aber	
ein	 Paradox,	 weil	 sie	 eine	 Differenz-Einheit	 denkt.	 Spätestens	 an	 dieser	 Stelle	 muss	 die	
menschliche	 Vernunft	 vor	 dem	 Geheimnis	 Gottes	 verstummen,	 dem	 Geheimnis,	 das	 ihr	 im	
Denken	aufgeht	und	dessen	Nichtmehrdenkbarkeit	sie	doch	gleichwohl	denken	kann.“500	

	

An	dieser	Stelle	kommt	die	trinitätstheologische	Reflexion	zu	ihrem	Ende.	Zwar	

ist	 es	 möglich,	 durch	 die	 heilsökonomische	 Offenbarung	 die	 Differenzen	 in	 Gott	

denkerisch	einzuholen.	Dies	wurde	ausführlich	aufgezeigt.	Bei	der	Bildung	des	Be-

																																																								
496		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	191.	
497		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	187.		
498		Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	352.	Vgl.	 zur	ausführlichen	Unterscheidung	von	endlichem	
	 und	göttlichem	Freiheitskommerzium		ebd.	350-353.	In	Bezug	auf	Georg	Essens	stellt	Lerch	he-
	 raus:	„Dies	entspricht	präzise	der	von	Essen	gebildeten	[...]	Bestimmung	des	trinitarischen	Per-
	 sonbegriffs	 als	 ‚Einheit	 von	 ursprünglich-unbedingtem	 Sich-Entschließen	 und	 ursprünglich	
	 trinitarisch	vermittelter	Fülle	des	 Inhalts.’	Denn	die	 innertrinitarischen	Freiheiten	 ‚haben‘	sich	
	 wechselseitig	als	Inhalt	ihres	unbedingten	Entschlusses	–	dies	aber	so,	dass	zwischen	Entschluss	
	 und	Inhalt	keine	Differenz	obwaltet,	sondern	beides	gleichermaßen	‚ursprünglich’	gedacht	wird,	
	 eben	weil	der	 Inhalt	der	göttlichen	Personen	 trinitarisch	 (und	nicht	geschichtlich-symbolisch)	
	 vermittelt	ist.“	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	352.					
499		LERCH,	Selbstoffenbarung	Gottes,	354.		
500		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	190.		



	 150	

griffs	der	Einheit	innerhalb	dieses	subjektphilosophischen	Ausgangspunktes	stößt	

sich	die	menschliche	Vernunft	indes	an	diesem	von	Striet	benannten	Paradox,	wel-

ches	 als	 Hinweis	 auf	 die	 bleibende	 Geheimnishaftigkeit	 Gottes	 gedeutet	 werden	

kann.501		

4.2.2.3 Zeitlichkeit	in	Gott	

Mit	der	Annahme	eines	Kommerziums	von	drei	Freiheiten	 in	Gott	und	der	An-

wendungsmöglichkeit	von	univoken	Begriffen	ist	in	Magnus	Striets	Ansatz	die	An-

nahme	der	Zeitlichkeit	 in	Gott	verbunden,	die	 sowohl	 schöpfungs-	als	auch	 trini-

tätstheologisch	begründet	wird.	Einzusetzen	 ist	hier	bei	der	These	Thomas	Pröp-

pers,	dass	 „Zeit	 [...]	 als	Bedingung	 für	die	Möglichkeit	 jeder	 Interaktion	von	Frei-

heit“502	gilt.	Wenn	in	Gott	mit	Freiheit	zu	rechnen	ist,	dann	muss	zwangsläufig	auch	

ein	 (wie	 auch	 immer	 gearteter)	 Zeitbegriff	 in	 das	 Wesen	 Gottes	 eingeschrieben	

werden.503	

Die	Erkenntnisse	der	ökonomischen	Trinität	müssen	sich	nach	Striet	auch	in	die-

sem	Zusammenhang	auf	die	immanente	Trinität	beziehen	lassen.504	Demzufolge	ist	

die	Kategorie	der	personalen	Freiheit,	die	bei	dem	Menschen	 Jesus	von	Nazareth	

angenommen	wird,	auch	in	der	immanenten	Trinität	in	Bezug	auf	den	Logos	anzu-

nehmen.505	

„Zum	einen	deshalb,	weil	 Jesu	konkretes,	Gottes	Entschiedenheit	für	den	Menschen	Wirklich-
keit	werden	lassendes	Handeln	als	freie	Selbstbestimmung	zu	verstehen	ist.	Zum	anderen,	weil	
die	 freie	Selbstunterscheidung	Jesu	vom	Vater	dann	auch	 in	den	 innertrinitarischen	Verhält-
nissen	 identifizierbar	 sein	muss,	wenn	wirklich	 im	 strengen	 Sinn	 von	 Selbstoffenbarung	 im	
Fleisch	eines	Menschen	die	Rede	sein	soll,	dessen	Freiheit	die	des	göttlichen	Logos	ist.506	Gäbe	

																																																								
501		Vgl.	 STRIET,	 Offenbares	 Geheimnis,	 229.	 Magnus	 Lerch	 fragt	 an	 dieser	 Stelle	 zu	 Recht:	 „Aber	
	 hängt	die	logische	Konsistenz	des	Gedankens	göttlicher	Selbstoffenbarung	nicht	daran,	dass	die	
	 Einheit	 Gottes	 in	 der	 Differenz	 seiner	 von	 ihm	 untrennbaren	 Vermittlungsgestalten	 durch	
	 letztere	nicht	aporetisiert,	 sondern	denkbar	bleibt?“	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	355.	Kann	
	 also	eine	theologische	Denkform	letzten	Endes	bestehen,	die	diese	Einheit	Gottes	nicht	bis	in	die	
	 letzte	Konsequenz	zu	denken	vermag?	
502		THOMAS	PRÖPPER,	 Gott	 hat	 auf	 uns	 gehofft…	 Theologische	 Folgen	 des	 Freiheitsparadigmas.	 In:	
	 DERS.,	Evangelium	und	freie	Vernunft.	Konturen	einer	theologischen	Hermeneutik,	Freiburg/Ba-
	 sel/Wien	2001,	300-321,	hier	319	FN	64.				
503		Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	355.	
504		Vgl.	zur	Diskussion	vom	Verhältnis	von	immanenter	und	ökonomischer	Trinitätstheologie,	Kap.	
	 1.1.2.	
505		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	 trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	 Israels,	189.	
	 Auch	hier	bildet	die	Heilsgeschichte	die	 gnoseologische	Grundlage	 für	 eine	 spekulative	Ausei-
	 nandersetzung	mit	der	Frage	nach	der	Einheit	Gottes.			
506		Grundlage	hierfür	ist	der	christologische	Entwurf	Georg	Essens.	Vgl.	dazu	Kap.	2.1.2.1.		



	 151	

es	hier	keine	Übereinstimmung	im	Sinne	einer	strengen	Identität,	so	ließe	sich	nicht	von	der	
Selbstoffenbarung	des	ewigen	Gottes	reden.“507	

Die	Konsequenz	aus	diesem	Gedankengang	 ist	 aber	nun,	dass	man	 in	Gott	Zeit	

annehmen	 muss,	 denn	 eine	 aktuelle	 Freiheitsentscheidung,	 die	 Jesus	 durch	 die	

Inkarnation	 ermöglicht	 ist,	 setzt	 diese	 Zeit	 voraus.508	Die	 freie	 Selbstunterschei-

dung	Jesu	in	der	Heilsgeschichte	muss	auch	in	der	immanenten	Trinität	existieren,	

da	sich	 in	der	Heilsgeschichte	Gott	nur	so	offenbaren	kann,	wie	er	wesentlich	 ist.	
509	Die	aktuelle,	freie	Selbstunterscheidung	Jesu	vom	Vater	setzt	demnach	Zeit	vo-

raus,	„weil	diese	allererst	die	Möglichkeit	eines	freien	Sich-beziehen-Könnens,	die	

Möglichkeit	 des	 Sich-öffnen-Könnens	 auf	 Gehalt	 und	 dessen	 Affirmation	 eröff-

net.“510	Wenn	sich	Jesus	in	seiner	aktuellen	Freiheit	von	Gott	selbst	unterscheidet,	

kann	 er	 dies	 nur	 in	 der	 Zeit	 tun	 und	 damit	 muss	 Zeit	 auch	 in	 der	 immanenten	

Trinität	angenommen	werden.		

„Wird	den	 innertrinitarischen	Personen	 jeweils	Freiheit	prädiziert,	 so	 ist	Gottes	Wesen	des-
halb	 als	 zeitlich	 existierendes	 zu	 verstehen,	 weil	 andernfalls	 die	 Möglichkeit	 des	 gleichur-
sprünglichen	 Sich-Öffnens	 sowie	 der	 streng	 reziproken	Affirmation	der	 göttlichen	Personen	
nicht	gedacht	und	somit	der	 freie	Charakter	dieses	Geschehens	nicht	mehr	gewahrt	werden	
könnte.“511	

M.	a.	W.:	Wenn	in	Gottes	Wesen	mit	drei	Freiheiten	zu	rechnen	ist,	dann	muss	es	

auch	eine	Zeitlichkeit	geben,	denn	dass	diese	drei	Freiheiten	sich	gleichursprüng-

lich	füreinander	öffnen,	setzt	zwangsläufig	Zeit	voraus.		

Striet	leitet	die	Annahme	der	Zeitlichkeit	in	Gott	insofern	schöpfungstheologisch	

ab,	als	er	die	Frage	stellt,	 „ob	nicht	auch	ein	aus	dem	Nichts	schaffender	Gott	be-

reits	zeitlich	existieren	muss,	um	schaffen	zu	können,	und	zwar	deshalb,	weil	der	

																																																								
507		STRIET,	 Konkreter	 Monotheismus	 als	 trinitarische	 Fortbestimmung	 des	 Gottes	 Israels,	 168.	 In	
	 diesem	Gedankengang	liegt	ein	Zirkelschluss	vor.	Dies	ist	Striet	auch	bewusst,	doch	sieht	er	ihn	
	 als	 unvermeidlich	 an.	 „Der	 hermeneutische	 Zirkel	 in	 diesem	 Verfahren	 ist	 freilich	 un-
	 vermeidlich.	Wird	doch	bereits	vorausgesetzt,	was	nun	historisch	verifiziert	wird,	nämlich	die	
	 Unverzichtbarkeit	 des	 Freiheitsbegriffs	 als	 hermeneutische	 Kategorie	 des	 historisch	 Er-
	 reichbaren,	das	zudem	bereits	biblisch	nur	in	differenzierter	theologischer	Deutung	zugänglich	
	 ist.“	Ebd.			
508		„Jesu	konkrete	Menschenzuwendung,	dieser	dynamische	und	keineswegs	einlinige,	von	Brüchen	
	 und	Kontingenzen	gezeichnete	Weg	der	Menschenzuwendung	Gottes,	der	nachösterlich	als	die	
	 Inkarnation	des	ewigen	Logos	begreiflich	wurde,	kann	nur	als	zeitlich	dimensionierter	und	als	
	 ein	 unter	 der	 Zeit	 stehender	 Weg	 verstanden	 werden.[…]	 Unter	 zeittheoretischen	 Ge-
	 sichtspunkten	kann	dann	aber	die	Geschichte	Jesu	nur	dann	als	das	Realsymbol	der	Liebe	Gottes	
	 begriffen	werden,	wenn	der	ursprünglich	 in	wechselseitiger	Hingabe	existierende	Gott	zeitlich	
	 existiert	 und	 in	 dieser	 seiner	 zeitlichen	 Daseinsweise	 sich	 auf	 die	 Geschichte	 bezieht	 und	 in	
	 diese	eingeht,	ohne	allerdings	in	ihr	aufzugehen,	sondern	in	Unterschiedenheit	zu	ihr	bleibend.“	
	 STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	251f.		
509		Vgl.	zum	Grundaxiom:	KARL	RAHNER,	Bemerkungen	zum	dogmatischen	Traktat	„De	Trinitate“.	In:	
	 DERS.,	Schriften	zur	Theologie	Bd.	4,	Zürich/Einsiedeln/Köln	1960,	103-133,	hier	115.	
510		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	189.	
511	 LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	356.		



	 152	

Begriff	 des	 Schaffens	 transzendentallogisch	 Zeitverhältnisse	 voraussetzt.“512	Da	

Gott	aber	nicht	der	Zeit	unterliegen	darf,	sondern	immer	noch	Herrscher	der	Zeit	

sein	muss,	 wäre	 Gottes	 Zeitverhältnis	 so	 zu	 fassen,	 „dass	 er	 als	 der	 zeitlich	 von	

Ewigkeit	her	existierende	zugleich	der	ewige	Ursprung	und	die	Quelle	der	Zeit	ist	

und	er	 in	diesem	Sinn	ohne	zeitlichen	Anfang	als	zeitlich	Existierender	 in	seinem	

Dasein	unabhängig	von	der	Zeit	ist“.513	Striet	weist	darauf	hin,	dass	nur	dann,	wenn	

Zeitlichkeit	 in	Gott	angenommen	wird,	 „die	Bestimmbarkeit	Gottes	durch	die	von	

ihm	als	Quelle	 der	 Zeit	 gestiftete	Geschichtszeit“514	zu	 denken	 ist.	Denn	 ein	Gott,	

der	ein	personales	Verhältnis	zur	Welt	und	zum	Menschen	möchte,	kann	nicht	jen-

seits	der	Zeit	stehen	und	sich	nicht	von	dem	Verlauf	der	Geschichte	betreffen	las-

sen.515	

Damit	ist	das	Verhältnis	Gottes	zur	Zeit	nach	Striet	so	zu	benennen,	dass	Gott	die	

Quelle	der	Zeit	ist.	Es	geht	darum,		

„Gott	aus	seiner	eigenen	Zukunft	heraus	so	als	die	ewige	Quelle	der	Zeit	verstehen	zu	lernen,	
dass	er	als	diese	ewige	Quelle	einer	als	radikal	kontingent	zu	begreifenden	Weltwirklichkeit	
Raum	und	damit	dem	Menschen	Daseinszeit	gewährt;	dass	er	eine	Zeit	gewährt,	die	sich	dem	
endlichen	 Bewusstsein	 als	 Zeitablauf	 getrennter	 Zeitmomente	 darstellt	 und	 die	 zugleich,	
transzendentallogisch	 betrachtet,	 als	 transzendentale	 Anschauungsform	 den	 Vollzug	 endli-
cher,	 in	 ihrer	 ursprünglichen	 Aktualität	 zeitlich	 existierende	 Freiheit	 ermöglicht;	 aber	 auch	
eine	Zeit	gewährt,	auf	die	Gott	als	die	ewige	Quelle	der	Zeit	sich	beziehen	und	sich	so	als	real	
Handelnder	erweisen	kann.“516	

	

Wenn	nun	Gott	aus	sich	heraus	die	Quelle	der	Zeit	und	seine	Zukunft	ist,	kann	er	

in	jedem	Moment	der	Geschichte	gegenwärtig	sein.	Durch	die	creatio	ex	nihilo	han-

delt	 Gott	 absolut	 frei	 und	 ermöglicht	 damit	 die	 Freiheit	 des	 Menschen	 grundle-

gend,	durch	die	creatio	continua	gewährt	er	 in	 jedem	Augenblick	aktuell	die	Frei-

heit	 des	Menschen	 neu.	 Die	 Allwissenheit	 Gottes	wird	 durch	 die	 Kontingenz	 des	

Geschichtsverlaufs	insofern	nicht	beeinträchtigt,	als	es	nicht	möglich	ist,	Aussagen	

mit	 einem	 Wahrheitsgehalt	 über	 eine	 kontingente	 Zukunft	 zu	 machen.517	Zu-

																																																								
512	 STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	250.	
513	 STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	250f.	
514	 STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	251.	
515		Vgl.	STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	251.	Vgl.	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	
	 214.		
516		STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	252.	
517		Vgl.	STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	256:	„Für	den	Begriff	der	Allwissenheit	Gottes	aber	bedeutet	
	 diese	 schöpfungstheologisch	 ansetzende	 Reflexion,	 dass	 Gott	 aus	 seiner	 ihm	 selbst	 gegen-
	 wärtigen	Zukunft	heraus,	die	seine	Ewigkeit	ist,	zwar	die	Gesamtheit	des	möglichen	Geschehens	
	 vor	 Augen	 steht,	 nicht	 aber	 der	 faktische	 Verlauf	 der	 Geschichte,	 der	wegen	 der	 Freiheit	 des	
	 Menschen	und	der	Freiheit	Gottes	ein	kontingenter	ist.“	



	 153	

sammenfassend	 lässt	 sich	mit	Magnus	Lerch	 festhalten:	 „Der	 trinitarische,	 in	der	

Gleichursprünglichkeit	 dreier	 Personen	 als	 vollkommene	 Liebe	 existierende	Gott	

ist	somit	die	ewige	Quelle	und	Zukunft	der	Zeit,	die	zeitlich	aber	gleichwohl	durch	

sich	selbst	und	insofern	anfanglos	existiert.“518		

Auch	an	dieser	Stelle	liegt	ein	der	menschlichen	Vernunft	nicht	verstehbares	Pa-

radox	vor,	wenn	in	Gott	von	einer	anfanglos-zeitlichen	Existenz	ausgegangen	wer-

den	muss.	Wie	 auch	 in	 Bezug	 auf	 die	 Annahme	 einer	 Gleichursprünglichkeit	 der	

drei	Freiheiten	in	Gott	 ist	es	nicht	möglich,	eine	anfanglose	dennoch	aber	zeitlich	

bedingte	Existenz	Gottes	zu	denken.519		

4.2.2.4 Problemüberhänge		

Nun	stellen	sich	bei	der	kritischen	Auseinandersetzung	mit	diesem	gerade	dar-

gelegten	Ansatz	von	Magnus	Striet	einige	Anschlussfragen.		

Mit	Magnus	Lerch	kann	man	im	Zusammenhang	mit	dem	dem	Ansatz	zugrunde	

liegenden	Offenbarungskonzept	anfragen,	ob	 es	 reicht,	 letztlich	die	Einheit	Gottes	

als	 für	die	Vernunft	nicht	 einholbares	Paradox	einzuordnen	und	 sie	der	Geheim-

nishaftigkeit	Gottes	zuzuschreiben.	Der	dargelegte	Ansatz	Striets	 läuft	 im	Letzten	

ja	darauf	hinaus,	dass	es	der	menschlichen	Vernunft	nicht	möglich	ist,	Gottes	Ein-

heit	 zu	 denken.	 Durch	 die	 heilsgeschichtliche	 Herleitung	 ist	 es	 zwar	möglich,	 in	

Gott	 drei	 Freiheiten	 anzunehmen,	 wie	 diese	 in	 strenger	 Gleichursprünglichkeit	

eine	 Einheit	 bilden,	 bleibt	 jedoch	 der	 göttlichen	 Geheimnishaftigkeit	 vorbehal-

ten.520	Magnus	 Lerch	 zeigt	 in	 seiner	 ausführlichen	 Arbeit	 zum	 Gedanken	 der	

Selbstmitteilung	 im	 freiheitstheoretischen	 Kontext	 auf,	 dass	 der	 Gedanke	 einer	

Selbstoffenbarung	 jedoch	nicht	 an	 dem	Punkt	 zu	 stehen	 kommt,	 an	 dem	nur	 die	

																																																								
518	 LERCH,	 Selbstmitteilung	 Gottes,	 357.	 Mit	 Verweis	 auf	 STRIET,	 Monotheismus	 und	 Schöp-
	 fungsdifferenz,	150.		
519		„Sie	[die	menschliche	Vernunft]	vermag	zwar	den	Grenzbegriff	eines	vollkommen	Unbedingten,	
	 das	selbst	zeitlich	existierend	zugleich	die	Quelle	seiner	eigenen	Zeit	und	deshalb	anfangslos	ist,	
	 zu	 erreichen;	 aus	 offenbarungstheologischen	 Gründen	 wird	 dieser	 Begriff	 sogar	 notwendig.	
	 Gleichwohl	kann	 sie	Gott	 als	dieses	Unbedingte	nur	 als	 in	der	Zeit	 zeitlich	 anfangend	denken,	
	 was	 aber	 gerade	 ausgeschlossen	 bleiben	 muss,	 da	 es	 dem	 Begriff	 Gottes	 widerspricht.	 Im	
	 Nachdenken	 des	 offenbar	 gewordenen	Gottes	 scheitert	 deshalb	 die	menschliche	 Vernunft,	 sie	
	 denkt	ein	Paradox.“	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Got-
	 tes	Israels,	190.	
520		Vgl.	 dazu	 auch	 PANNENBERG,	 Systematische	 Theologie	 Bd.	 I,	 368f.	 Lerch	 kritisiert	 an	 dem	 von	
	 Pannenberg	vertretenen	Offenbarungsdenken,	dass	es	die	von	Pröpper,	Essen	und	auch	Over-
	 beck	kritisierte	Antizipationsthese	aufnimmt	und	stellt	 in	Frage,	wie	sich	Magnus	Striet	hierzu	
	 verhält.	Vgl.	dazu	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	369f.	



	 154	

Verschiedenheit	 offenbar	 wird.	 Eine	 wirkliche	 Selbstoffenbarung	 Gottes	 ist	 nur	

dann	denkbar,	wenn	sowohl	Einheit	als	auch	Differenz	gleichermaßen	 in	der	Ge-

schichte	offenbar	werden.521	So	fragt	Lerch	schlussendlich:		

„An	die	Einheitsbestimmung	ist	der	Gottesbegriff	so	wesentlich	gebunden,	dass	ohne	sie	we-
der	seine	Gottheit	noch	der	Gedanke	seiner	Selbstoffenbarung	erreichbar	 ist.	Letzterer	hängt	
damit	aber	an	der	Voraussetzung,	dass	die	Wesenseinheit	Gottes	nicht	nur	beteuert,	sondern	
auch	 gedacht	 werden	 kann.	 Ist	 dies	 in	 der	 freiheitstheoretischen	 Trinitätslehre	 noch	 der	
Fall?“522	

	

In	Bezug	auf	die	Frage	nach	der	Einheit	Gottes	ist	in	einem	ersten	Schritt	die	Fra-

ge	zu	stellen,	ob	der	Begriff	der	vollkommenen	Freiheit	auf	das	Wesen	Gottes	oder	

auf	 die	 drei	 Personen	 zu	 beziehen	 ist.	 Striet	 betont	 selbst,	 „dass	 die	Anwendung	

des	Personbegriffs	auf	das	Wesen	des	einen	Gottes	[im	Kontext	dieses	freiheitsthe-

oretischen	 Ansatzes	 K.L.]	 keinen	 Sinn	mehr	macht.	 Die	 Anwendung	 des	 Begriffs	

der	Person	ist	vielmehr	streng	auf	Vater,	Sohn	und	Geist	zu	begrenzen.“523	Der	Be-

griff	der	vollkommenen	Freiheit	ist	indes	nach	Striet	zum	einen	auf	das	Wesen	Got-

tes	zu	beziehen.524	Zum	anderen	sind	 jedoch	auch	die	 trinitarischen	Personen	als	

vollkommene	Freiheiten	zu	denken,	„denn	diese	vollziehen	sich	jeweils	nicht	in	der	

Differenz,	 sondern	 in	der	Einheit	von	 Ich	und	Selbst	–	will	 sagen:	 jeweils	nicht	 in	

der	Differenz	von	formal	unbedingter	und	material	bedingter,	sondern	formal	und	

material	 unbedingter	 Freiheit.“525	Wenn	 dem	 aber	 so	 ist,	 dann	 ist	 in	 Gott	 auch	

letztlich	mit	 drei	 vollkommenen	 göttlichen	 Freiheiten	 zu	 rechnen	 und	 nicht	 nur	

mit	der	einen,	als	die	Gott	selbst	von	Krings	her	zu	bestimmen	war.526	Zumindest	

ist	an	dieser	Stelle	die	Frage	zu	stellen,	ob	nicht	eine	 Inkonsequenz	der	Verwen-

dung	des	Begriffs	der	vollkommenen	Freiheit	für	die	drei	göttlichen	Personen	auf	

																																																								
521		Auf	diesen	Punkt	hat	auch	schon	Karl	Rahner	hingeweisens,	wenn	er	schreibt:	„Wir	erfahren	den	
	 Geist	und	zwar	als	Gott	(der	nur	einer	ist),	den	Sohn	und	zwar	als	Gott,	den	Vater	und	zwar	als	
	 Gott.	 Die	 Generalisierung:	 ‚Es	 werden	 ‚drei‘	 ‚Personen‘	 erfahren,	 ist	 nachträglich	 dazu,	 ist	
	 (mindestens	 zunächst)	 eine	 logische	 Erklärung	 (keine	 neue	 zusätzliche	 Erkenntnis	 gegenüber	
	 dieser	ursprünglichen	Erfahrung),	die	nur	der	Abwehr	eines	modalistischen	Mißverständnisses	
	 dieser	 ursprünglichen	 Erfahrung	 dient.“	 RAHNER,	 Der	 dreifaltige	 Gott	 als	 transzendentaler	 Ur-
	 grund	der	Heilsgeschichte.	In:	MySal	2	(1967),	317-397,	hier	386.		
522		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	370.		
523		STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	186.			
524		Striet	erschließt	„die	triniatrischen	Verhältnisse	als	ein	Kommerzium	von	Freiheiten[...],	welches	
	 als	dieses	Kommerzium	die	eine	vollkommene	Freiheit	ist“.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	
	 trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	Israels,	187.	Somit	 ist	das	eine	Wesen	Gottes	als	voll-
	 kommene	Freiheit	zu	bestimmen.				
525		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	371.		
526		Vgl.	dazu	auch	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	195;	199.	An	dieser	Stelle	könnte	auch	angefragt	wer-
	 den,	ob,	wenn	die	drei	Freiheiten	 jeweils	vollkommene	Freiheiten	sind,	das	Argument	nicht	 in	
	 einen	infiniten	Regress	führt.		



	 155	

der	einen,	wie	auch	für	das	Wesen	Gottes	auf	der	anderen	Seite	vorliegt,	da	beide	

Seiten	gegensätzliche	Pole	vertreten	–	nämlich	die	Einheit	des	Wesens	Gottes	und	

die	Verschiedenheit	 in	den	 trinitarischen	Personen.527	Schlussendlich	 läuft	 es	 auf	

den	 Punkt	 hinaus,	 ob	 und	wie	wirkliche	 Einheit	 bei	 der	 Annahme	 von	 drei	 voll-

kommenen	Freiheiten	(und	damit	verbunden	dreier	Selbstbewusstseine	und	Sub-

jekte)	gedacht	werden	kann.528	Dies	wirft	 implizit	 jedoch	die	Frage	auf,	 inwiefern	

Gott	als	Liebe	gedacht	werden	kann,	wenn	die	Einheit	dieses	Geschehens	letztlich	

nicht	gesichert	 ist.	Wie	oben	schon	gezeigt	wurde,	geht	nämlich	mit	der	Prädizie-

rung	 der	 drei	 Freiheiten	 auf	 die	 trinitarischen	 Personen	 auch	 die	 des	 Begriffs	

„Selbst“	auf	die	drei	Personen	einher.	Wenn	diese	Personen	als	„selbst“	jedoch	ein	

„um	 sich	 selbst	 wissendes	 [...]	 Selbstverhältnis“529	haben,	 greift	 der	 Kritikpunkt	

Bernhard	Nitsches,	dass	hier	nun	eine	reflexionstheoretische	Instanz	des	Ich	vor-

liegt,	die	der	Subjekt-Objekt-Differenz	unterliegt.	So	wird	aber	die	Einheit	letztend-

lich	immer	zu	spät	kommen,	denn:		

„Die	invariante	Einheit	des	Ich	mit	sich	kann	ihren	transzendentallogischen	Grund	nicht	im	re-
flexiven	Selbstverhältnis	des	 Ich	haben,	weil	diese	bereits	 (als	Relation	von	 Ich-Subjekt	und	
Ich-Objekt)	 durch	 Differenz	 gekennzeichnet	 ist.	 Und	 wie	 eine	 solche	 reflexionstheoretische	
Bestimmung	die	Einheit	des	Ich	nicht	zu	erklären	vermag,	so	auch	die	Einheit	des	göttlichen	
Wesens	nicht.“530		

Mit	der	Bestimmung	des	Ich	ist	unweigerlich	die	Erste-Person-Perspektive	ver-

bunden.	Ich	kann	niemals	wissen,	was	es	für	einen	anderen	bedeutet,	er	selbst	zu	

sein,	genauso	wenig	wie	ein	anderer	wissen	kann,	was	es	für	mich	bedeutet,	ich	zu	

sein.	Wenn	dem	 so	 ist,	wie	 kann	dann	noch	Einheit	 in	Gott	 gedacht	werden?	An	

dieser	Stelle	lässt	sich	mit	Klaus	von	Stosch	fragen:		

„Wie	kann	durch	Zuwendung	eines	 Ichs	 zu	einem	Du	aber	wirkliche	Einheit	 entstehen?	Das	
Ich	kann	noch	so	sehr	vom	Du	her	und	auf	es	hin	sein;	es	bleibt	doch	in	unhintergehbarer	Wei-
se	ein	Ich.	[...]	Die	Subjektperspektive	erscheint	uns	zumindest	in	unserer	Grammatik	als	un-

																																																								
527		Magnus	Lerch	zeigt	auf,	dass	diese	Inkonsequenz	der	Verwendung	auch	bei	dem	Begriff	„selbst“	
	 vorliegt,	 wenn	 Striet	 diesen	 einerseits	 auf	 das	Wesen,	 andererseits	 auf	 die	 einzelnen	 trinita-
	 rischen	Personen	bezieht.	Vgl.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	342-349;371f.		
528		Vgl.	 hierzu	 die	 Kritik	 Thomas	 Schärtls:	 „[W]enn	 Selbstbewusstsein	 eine	 im	 hohen	Maße	 indi-
	 viduierende	 Eigenart	 hat	 (oder	 sogar	 als	 das	 Individuationsprinzip	 von	 Personen	 angesehen	
	 werden	muss),	 dann	 kann	 es	 nicht	 sein,	 dass	 die	 trinitarischen	 Personen	 derart	 distinkte	 Be-
	 wusstseinssphären	 besitzen,	 dass	 die	 je	 andere	 trinitarische	 Person	 lediglich	 als	 Bewusst-
	 seinsgegenstand	 im	 je	eigenen,	 für	Andere	uneinsehbaren	Bewusstseinsbezirk	auftaucht.	Denn	
	 ein	solcher	Bewusstseinsbezug	hätte	nicht	die	Kraft,	die	durch	Selbstbewusstsein	individuierte	
	 Distinktheit	 einer	 trinitarischen	 Person	 in	 eine	 Einheit	 Gottes	 zurückzuführen,	 auf	 deren	
	 Grundlage	 man	 (ohne	 einen	 semantischen	 Taschenspielertrick)	 die	 Einzigkeit	 Gottes	 formu-
	 lieren	dürfte“.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	44.	
529		STRIET,	Offenbares	Geheimnis,	225.	
530		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	372.		



	 156	

hintergehbar,	sodass	unklar	bleibt,	wie	verschiedene	Bewusstseine	zusammen	durch	liebevol-
le	Zuwendung	eine	Einheit	bilden	können,	die	noch	monotheistisch	interpretierbar	wäre.“531	

Der	 neuralgische	 Punkt	 an	 dieser	 Stelle	 ist	 der	 Begriff	 des	 Selbstbewusstseins.	

Wie	Helmut	Hoping	betont,	orientiert	sich	der	Personbegriff	 im	 freiheitstheoreti-

schen	Kontext	„am	Gedanken	selbstbewusster	Subjektivität“,	was	dazu	führt,	„Per-

sonalität	zunehmend	von	bestimmten	Bewusstseinsleistungen	wie	Selbstreferenz,	

Intentionalität	und	Selbstinteresse	abhängig	zu	machen.“532	Damit	ist	der	Person	–	

auch	 der	 trinitarischen	 Person,	 da	 Striet	 ja	 explizit	 von	 einem	 univoken	 Ansatz	

ausgeht!	 –	 Selbstbewusstsein	 zuzuschreiben.	 Trinitätstheologisch	 ist	 jedoch	 mit	

Bernhard	 Nitsche	 festzuhalten,	 dass	 „der	 reale	 und	 reflexiv	 oder	 kategorial	 be-

stimmte	Bewusstseinsvollzug	Gottes	 immer	nur	ein	Vollzug	sein	kann“533	–	damit	

aber	streng	auf	das	Wesen	und	nicht	die	Personen	zu	beziehen	ist,	wenn	die	Ein-

heit	Gottes	im	Letzten	nicht	zu	spät	kommen	soll.534		

Striet	versucht	dieser	Problemlage	insofern	aus	dem	Wege	zu	gehen,	als	er,	wie	

oben	gezeigt,	die	Figur	der	unvermittelten	Unmittelbarkeit	einführt.	In	diesem	Sin-

ne	wären	Vater,	Sohn	und	Geist	sich	nicht	als	gegenüberstehend	zu	denken,		

„wie	es	im	endlichen,	reflexiv	verfassen	Selbstverhältnis	des	Menschen	der	Fall	ist,	das	sich	als	
Ich	jedem	Nicht-Ich	gegenüber	weiß.	Vielmehr	existieren	die	göttlichen	Personen	nicht	in	der	
Differenz,	sondern	in	der	Einheit	von	Ich	und	Selbst,	sind	ebenso	gleichursprünglich	wie	un-
mittelbar	auf	sich	selbst	und	auf	die	jeweils	andere	Person	bezogen.“535	

So	wären	 die	 jeweiligen	 Freiheiten	 der	 trinitarischen	 Personen	 so	unmittelbar	

aufeinander	 bezogen,	 dass	 sie	 eine	 präreflexive	 Einheit	 bilden	 würden.536	Aber	

auch	dies	scheint	keine	Lösung	zu	liefern,	weil	nicht	klar	ist,	wie	man	diese	unver-

mittelte	Unmittelbarkeit	denken	kann,	denn	entweder	sind	die	Freiheiten	letztend-

lich	doch	nicht	zu	unterscheiden	und	es	ist	ein	Bewusstsein	anzunehmen	oder	man	

denkt	 schließlich	 doch	 keine	 Einheit	 der	 Freiheiten.537	Denn	 diese	 präreflexive	

																																																								
531		STOSCH,	Komparative	Theologie	als	Wegweiser	in	der	Welt	der	Religionen,	261.	
532		HOPING,	Deus	Trinitas,	129.		
533		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	213.		
534		Ähnlich	konstatiert	auch	Magnus	Lerch,	dass	für	ihn	nicht	ersichtlich	ist,	„wie	durch	drei	distink-
	 te,	 reflexiv	 verfasste	 und	 im	Hinblick	 auf	 das	menschliche	 Selbstverhältnis	 univok	 bestimmte	
	 göttliche	Bewusstseinszentren	der	Verdacht	der	Nachträglichkeit	des	innertrinitarischen	Aner-
	 kennungsverhältnisses	abgewehrt	werden	kann.“	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	374.	
535		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	375.	
536		Hier	 wäre	 also	 das	 transzendentale,	 nicht	 das	 reflexive	 Ich	 der	 Ausgangspunkt	 der	 Ausbuch-
	 stabierung	des	Personbegriffs.	Dieser	wäre	dann,	wie	oben	schon	in		2.1.1.2	grundgelegt	wurde,	
	 der	Grund	der	Einheit	des	Wesens	Gottes.	Bei	einem	univoken	Ansatz	stellt	sich	allerdings	die	
	 Frage,	warum	jetzt	auf	einmal	von	einem	transzendentalen	Ich	ausgegangen	wird,	wobei	doch	
	 eigentlich	das	reflexive	Ich	der	Ausgangspunkt	für	den	Personenbegriff	bilden	sollte.				
537		„Die	Frage	ist	nun	allerdings,	wie	unvermittelte	Unmittelbarkeit	zwischen	Freiheiten	zu	denken	
	 ist,	 ohne	dass	die	Unterscheidung	 in	verschiendene	Bewusstseine	unterlaufen	wird.	Wie	kann	



	 157	

Vertrautheit,	in	der	die	drei	Freiheiten	unmittelbar	aufeinander	bezogen	sind,	be-

zeichnet	ja	gerade	die	vorreflexive	Ebene	und	damit	die	„Voraussetzung	für	die	Be-

gegnung	mit	 dem	Nicht-Ich	 und	 umfasst	 deshalb	 die	 Differenz	 zum	 anderen	 Ich	

gerade	noch	nicht	(im	tranzendentallogischen	Sinne).	Wenn	diese	Kategorie	nicht	

unverständlich	werden	soll,	so	kann	mit	ihr	nur	der	implizite	Selbstbezug,	nicht	die	

explizite	Relation	auf	‚Anderes‘	hin	bezeichnet	werden“538,	wie	Magnus	Lerch	her-

ausstellt.	Es	bleibt	 festzuhalten:	Sofern	der	Freiheitsbegriff	und	damit	verbunden	

der	Begriff	des	Selbst	streng	auf	die	trinitarischen	Personen	bezogen	wird,	scheint	

es	entweder	nicht	möglich,	zur	Einheit	Gottes	zu	gelangen,	oder	–	unter	der	Hinzu-

nahme	der	Figur	der	unmittelbaren	Unmittelbarkeit	 verstanden	als	präreflexives	

Sich-Öffnen	aufeinander	hin	–	die	Unterschiedenheit	der	zuvor	betonten	drei	Frei-

heiten	zu	denken.539	Verbunden	mit	diesem	Problem	ist	die	Annahme	einer	univo-

ken	Sprechweise	von	Gott.	Wenn	man	eine	univoke	Sprechweise	unterstellt,	dann	

muss	 Freiheit	 und	 der	 Personbegriff,	 sowie	 Selbstbewusstsein,	 Subjektivität	 etc.	

trinitarisch	dasselbe	meinen,	wie	es	 in	Bezug	auf	den	Menschen	meint.	Doch	wie	

kann	man	hier	dem	Anschein	des	Tritheismus	noch	entfliehen?	Reicht	es	an	dieser	

Stelle	aus,	auf	die	Geheimnishaftigkeit	Gottes	zu	verweisen?	

Auch	die	Annahme	von	Zeitlichkeit	 in	Gott	birgt	Probleme	in	sich.	Bernhard	Nit-

sche	 geht	wie	Magnus	 Striet	 auch	 von	 einem	Kommerzium	 göttlicher	 Freiheiten	

aus,	doch	meint	er,	dass	es	„aus	guten	Gründen	nicht	möglich	und	auch	nicht	nötig	

ist“540,	 eine	 „zeitliche	Ewigkeit“	Gottes	anzunehmen.541	Nitsche	denkt	 „Gott	 selbst	

																																																								
	 eine	 Freiheit	 sich	 in	 ihrer	 Freiheit	 in	 unvermittelter	 Unmittelbarkeit	 auf	 andere	 Freiheit	 be-
	 ziehen,	 ohne	dass	dadurch	die	Unterscheidung	der	Freiheiten	unmöglich	wird?“	 STOSCH,	 Streit	
	 um	die	Trinität,	243.	
	 Im	Hinblich	 auf	 den	Begriff	 der	 unvermittelten	Unmittelbarkeit	 stellt	 von	 Stosch	 heraus:	 „Die	
	 Schwierigkeit	 des	Begriffs	der	unvermittelten	Unmittelbarkeit	 besteht	darin,	 dass	der	Mensch	
	 als	 Wesen	 der	 vermittelten	 Unmittelbarkeit	 zu	 bestimmen	 ist	 und	 gerade	 so	 seine	 Freiheit	
	 vollzieht.	Wie	kann	aber	unter	dieser	Voraussetzung	ein	Freiheitvollzug	 in	unvermittelter	Un-
	 mittelbarkeit	gedacht	werden?“	STOSCH,	Streit	um	die	Trinität,	243	FN	19.	Mit	Verweis	auf	HEL-
	 MUT	PLESSNER,	Mit	anderen	Augen.	Aspekte	einer	philosophischen	Anthropologie,	Stuttgart	1982,	
	 31-55.		
538		LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	376.	
539		Ein	weiteres	Problem	 stellt	 sich	nach	Thomas	 Schärtl	 in	Bezug	 auf	 die	 handlungstheoretische	
	 Komponente	des	freiheitstheoretischen	Personbegriffs:	Kann	–		so	kann	man	zugespitzt	fragen	–	
	 es	 nicht	 so	 sein,	 dass	 sich	 einer	 aus	 der	 Trinität	 in	 seiner	 Freiheit	 dazu	 entscheidet,	 aus	 der	
	 Trinität	auszutreten?	Inkompatibilistische	Freiheit	muss	hier	zumindest	die	Möglichkeit	für	eine	
	 wirkliche	Freiheitsentscheidung	offen	 lassen.	Vgl.	 SCHÄRTL,	 Trinität,	 Einheit	 und	Eigenschaften	
	 Gottes,	54.		
540		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	200.	
541		Vgl.	STRIET,	Konkreter	Monotheismus	als	 trinitarische	Fortbestimmung	des	Gottes	 Israels,	190.	
	 NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	200.	Striet	geht,	wie	oben	erläutert,	von	der	Zeitlichkeit	Gottes	aus,	
	 um	den	Gedanken	der	 creatio	ex	nihilo	 durchzuhalten,	 denn	 es	 braucht	 die	 Zeitlichkeit,	 damit	
	 sich	Gott	zur	Schöpfung	konkret	entschließen	kann.	



	 158	

[…]	als	ein	‚Jenseits‘	des	Seins	und	des	Nichts	und	darum	auch	als	ein	‚Jenseits‘	der	

Zeit“542.	Da	Nitsche	eine	„formell	analoge	und	dialogische	Denkform“543	der	Trini-

tät	entwirft	und	sich	damit	gegen	formell	univoke	Aussagen	von	Gott	wendet,	kann	

er	 „dem	von	Kant	 thematisierten	Umstand	Rechnung	 tragen,	wonach	Gott	nur	 in	

Kategorien	der	Vorstellungskraft	und	daher	in	Bestimmungen	von	Zeit	und	Raum	

zur	 Sprache	 zu	 bringen	 ist.“544	Das	 Problem	 der	 Verzeitlichung	 Gottes	 liegt	 nach	

Nitsche	darin,	 dass	 der	 Selbstvollzug	des	 Logos	 chronologisiert	werde,	wenn	die	

Freiheit	 Jesu	 von	 seinem	 Lebensvollzug	 und	 seinen	 Freiheitsentschlüssen	 her	 je	

neu	bestimmt	wird.	Damit	bestimme	aber	–	unter	Beachtung	der	formellen	Identi-

tät	der	Freiheit	des	innertrinitarischen	Logos	und	der	Freiheit	Jesu	von	Nazareth	–	

jeder	Freiheitsentschluss	Jesu	univok	das	freie	Sein	des	Logos.	Die	Konsequenz	ist	

dann	 schließlich	 eine	 Chronologisierung	 des	 Wesens	 Gottes.545	Striet	 rettet	 sich	

aus	 diesem	 Problem,	 indem	 er	 eine	 spezifisch	 göttliche	 Zeitlichkeit	 annimmt546,	

und	 so	 in	 Bezug	 auf	 die	 Zeit	 wieder	 zur	 analogen	 statt	 univoken	 Rede	 zurück-

kehrt.547	Dieser	Wechsel	zur	analogen	Rede	stellt	 für	Striet	deshalb	kein	Problem	

dar,	weil	er	durch	den	Begriff	der	Freiheit	bereits	den	univoken	Kern	in	der	Rede	

von	Gott	bestimmen	kann.	Das	eigentliche	Problem	bei	diesem	Perspektivwechsel	

betrifft	 für	Bernhard	Nitsche	das	 christologische	Fundament	des	Ansatzes.	 Ist	 es	

möglich,	eine	formelle	Identität	der	Freiheit	Jesu	mit	der	Freiheit	des	innertrinita-

rischen	Logos	anzunehmen	und	so	ein	univokes	Freiheitsverständnis	zur	Grundla-

ge	 zu	haben,	 das	 aber	 in	Bezug	 auf	 die	 zeitliche	Dimension	wieder	 zur	 analogen	

Rede	wird?	Ist	es	quasi	möglich,	in	Bezug	auf	die	Christologie	und	damit	von	Jesus	

																																																								
542	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	201.		
543	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	201.	
544	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	201.	Die	Zeitlichkeit	würde	„durch	ihre	Verlagerung	in	den	menschli-
	 chen	Erkenntnisapparat	nichts	von	 ihrer	Wertigkeit	 [verlieren].	Denn	nach	der	von	Kant	voll-
	 zogenen	kopernikanischen	Wende	lässt	sich	über	die	Wirklichkeit	unabhängig	von	unseren	Ka-
	 tegorien	und	Anschauungsformen	schlechterdings	nichts	sagen,	so	dass	Ansprüche	auf	objektive	
	 Wirklichkeitserkenntnis	nur	in	der	Zeit	und	nicht	jenseits	von	ihr	möglich	sind.“		
545		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	201.		
546	NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 201.	 STRIET,	 Konkreter	 Monotheismus	 als	 trinitarische	 Fortbe-
	 stimmung	des	Gottes	Israels,	189.	Damit	wird	die	Rede	von	der	Zeitlichkeit	in	Gott	zur	analogen	
	 Rede	(und	nicht	univok).		
547		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	202.	Dieser	Wechsel	zur	analogen	Rede	stellt	 für	Striet	deshalb	
	 kein	Problem	dar,	weil	er	durch	den	Begriff	der	Freiheit	bereits	den	univoken	Kern	in	der	Rede	
	 von	Gott	bestimmen	kann.	Nitsche	sieht	hierin	ein	Problem,	weil	er	sich	selbst	einer	analogen	
	 Denkform	 verpflichtet	 und	 die	 univoke	 Redeweise	 in	 der	 Gottrede	 für	 ungeeignet	 hält.	 Vgl.	
	 hierzu	auch	Kap.	1.3.1.	



	 159	

von	Nazareth	gleichzeitig	sowohl	univok	(in	Bezug	auf	seine	Freiheit)	als	auch	ana-

log	(bezüglich	der	Zeit)	zu	sprechen?548		

Letztlich	bringen	sowohl	der	Ansatz,	Gott	als	von	der	Zeit	bestimmt	(Striet),	als	

auch	der	Ansatz,	Gott	als	jenseits	der	Zeit	zu	denken,	Probleme	mit	sich.	Aufgrund	

der	menschlichen	Willensfreiheit	kann	Gott	nicht	absolut	jenseits	der	Zeit	gedacht	

werden.	„Wenn	nämlich	Gott	in	seiner	ewigen	Zeitlosigkeit	die	gesamte	Geschichte	

sieht,	dann	steht	in	seiner	Perspektive	zu	jedem	Zeitpunkt	t1	bereits	fest,	was	zum	

Zeitpunkt	t2	geschehen	wird.	Wie	kann	aber	ein	Mensch	zum	Zeitpunkt	t2	noch	frei	

sein,	eine	Handlung	a	auszuführen,	wenn	schon	zum	Zeitpunkt	t1	feststand,	ob	er	a	

ausführen	wird	oder	nicht?“549		

Andererseits	 bringt	 die	 Alternative	 (und	 dies	 wäre	 die	 Position	 Striets),	 eine	

zeitliche	Ewigkeit	in	Gott	zu	denken,	das	Problem	mit	sich,	wie	Gott	selbst	als	Ge-

ber	 der	 Zeit	 gedacht	 werden	 kann,	 ohne	 sich	 ihr	 selbst	 zu	 unterwerfen.550	Wie	

kann	Gott	so	gedacht	werden,	dass	er	nicht	selbst	der	Kontingenz	der	Welt	unter-

liegt?	Hier	müsste	die	Zeit	zwar	als	etwas	von	Gott	Geschaffenes	gedacht	werden,	

jedoch	so,	dass	sich	Gott	frei	der	Zeitlichkeit	unterwirft.551		

Um	diesen	beiden	Problemlagen	zu	entkommen,	wäre	Gottes	Verhältnis	zur	Zeit	

so	 zu	 bestimmen,	 das	 es	 nicht	 als	 einfache	 Negation	 der	 Zeit	 aufgefasst	wird552,	

sondern	 viel	 eher	 als	 eine	 „Einheit	 von	Zeitlosigkeit	 und	Vielzeitigkeit“553	in	Gott	

gedacht	 wird.	 Hier	 liegt	 aber,	 wie	 wir	 oben	 bereits	 gesehen	 haben,	 ein	 für	 die	

menschliche	 Vernunft	 nicht	 einzuholendes	 Paradox	 vor.	 An	 dieser	 Stelle	 bleibt	

schließlich	 nur	 festzuhalten,	 dass	 eine	 angemessene	 Verhältnisbestimmung	 von	

																																																								
548		So	stellt	auch	Helmut	Hoping	die	Frage:	„Lässt	sich	unter	dieser	Voraussetzung	aber	noch	eine	
	 formelle	Identität	der	Freiheit	des	göttlichen	Logos	mit	der	Freiheit	Jesu	vertreten?“	HELMUT	HO-
	 PING,	Die	Selbstvermittlung	der	vollkommenen	Freiheit	Gottes.	Kritische	Anmerkungen	zu	Mag-
	 nus	Striets	trinitätstheologischem	Vorstoß.	In:	PETER	WALTER	(Hg.),	Das	Gewaltpotential	des	Mo-
	 notheismus	und	der	dreieine	Gott	(QD	216),	Freiburg/Basel/Wien	2005,	166-177,	hier	171.		
549		STOSCH,	Gott	–	Macht	–	Geschichte,	56.	Vgl.	zur	äternalistischen	Perspektive	und	der	daraus	re-
	 sultierenden	 Kritik	 an	 temporalistischen	 Ansätzen:	 THOMAS	SCHÄRTL,	 Gottes	 Ewigkeit	 und	 All-
	 wissenheit.	In:	ThPh	88	(2013)	321-339.	
550		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	201.		
551		Wie	Richard	Swinburne	treffend	beschreibt:	„In	dem	Maß,	in	dem	er	Gefangener	der	Zeit	ist,	hat	
	 er	gewählt,	dies	zu	sein.	Gott,	nicht	die	Zeit,	gibt	den	Ton	an.“	RICHARD	SWINBURNE,	Gott	und	Zeit.	
	 In:	CHRISTOPH	JÄGER	(Hg.),	Analytische	Religionsphilosophie,	Paderborn	1998,	196-217,	hier	213.			
552		Vgl.	dazu	STOSCH,	Gott	–	Macht	–	Geschichte,	58.			
553		INGOLF	U.	DALFERTH,	Gott	und	Zeit.	 In:	DIETER	GEORGI/HANS-GÜNTHER	HEIMBROCK/	MICHAEL	MOXTER	
	 (Hg.),	Religion	und	Gestaltung	der	Zeit,	Kampen	1994,	9-34,	hier	30.	



	 160	

Zeit	 und	 Ewigkeit	 zwar	 schon	 lange	 im	 Fachdiskurs	 gefordert,	 aber	 immer	 noch	

ausstehend	ist.554	

	

4.2.3 Vollkommene	Freiheit	in	Gott?	Trinitätstheologie	im	analogen	
Freiheitsdenken	

4.2.3.1 Vorbemerkungen	

Bernhard	 Nitsche	 entwickelt	 seinen	 trinitätstheologischen	 Ansatz	 wie	 auch	

Magnus	Striet	auf	Grundlage	einer	transzendentalen	Analyse	der	Freiheit.	Das	We-

sen	 Gottes	 als	 vollkommene	 Freiheit	 kann	 nach	Nitsche	 als	 präreflexiv	 und	 prä-

temporal	ansetzendes	Kommerzium	dreier	retroszendierender	göttlicher	Freihei-

ten	beschrieben	werden.	Der	Anspruch	dieses	Konzeptes	besteht	darin,	die	„tradi-

tionelle	 Alternative,	 wonach	 das	 interpersonale	 Modell	 die	 ‚substantiale	 Einheit‘	

nicht	erreicht	und	die	interpersonale	Analogie	‚das	reale	und	bleibende	Gegenüber	

der	 Hypostasen‘	 nicht	 darstellen	 kann“555,	 zu	 überwinden.	 Es	wird	 versucht,	 ein	

Konzept	zu	entwickeln,	welches	die	bspw.	bei	Striet	diagnostizierten	Probleme,	die	

aus	der	Berücksichtigung	der	Verschiedenheit	 der	 trinitarischen	Personen	 resul-

tieren	und	zum	Vorwurf	einer	tritheistischen	Schieflage	führen	können,	überwin-

det,	gleichzeitig	aber	auch	nicht	in	eine	identifikationstheologische	bzw.	modalisti-

sche	 Schieflage	 gerät,	 indem	 sowohl	 Einheit	 als	 auch	 Differenz	 gleichermaßen	

ernstgenommen	werden.	

Ausgangspunkt	 für	 jede	Bestimmung	Gottes	Wesens	 ist	auch	hier	die	Heilsöko-

nomie.556	So	sieht	Nitsche	im	Rahnerschen	Grundaxiom,	dass	die	immanente	Trini-

tät	die	ökonomische	sei	und	umgekehrt,	vor	allem	die	Pointe	in	seinem	erkenntnis-

theoretischen	und	seinem	soteriologischen	Sinn,	so	dass	Gott	in	der	Heilsökonomie	

als	er	selbst	erfahren	werden	kann	und	Rückschlüsse	auf	das	Wesen	Gottes	mög-

																																																								
554	Vgl.	zu	dieser	Forderung	bspw.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	355	FN	163;	STOSCH,	Einführung	
	 in	die	Systematische	Theologie,	217;	STOSCH,	Gott	–	Macht	–	Geschichte,	50-61.		
555		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	243.	Vgl.	 zu	dieser	Problemdiagnose	auch	NITSCHE,	Endlichkeit	und	
	 Freiheit,	432.	
556		Vgl.	 dazu	NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 65:	Die	 „Rede	 von	dem	einen	Gott	 in	 drei	 Personen	 [ist]	
	 nicht	 als	 ein	 Nummernlotto	 höherer	 Mathematik	 zu	 verstehen,	 sondern	 als	 der	 Versuch,	 die	
	 innere	 Lebensdynamik	 Gottes	 im	 Ausgang	 von	 den	 biblisch	 bezeugten	 Heilserfahrungen	 zu	
	 bedenken	und	diese	Gegenwart	Gottes	für	das	Sein	Gottes	selbst	durchzubestimmen.“	



	 161	

lich	werden.557	„Die	christliche	Trinitätslehre	ist“,	so	Nitsche,	„nicht	aus	einem	abs-

trakten	 spekulativen	 Bedürfnis	 erwachsen,	 sondern	 folgt	 bestimmten	 heilsge-

schichtlichen	Erfahrungen,	die	auf	ihre	Begründung	in	Gott	selbst	hin	durchbuch-

stabiert	und	daher	auf	Gottes	eigenes	Selbstsein	zurückgeführt	werden.“558	In	Be-

zug	auf	Wolfhart	Pannenberg	stellt	er,	ähnlich	wie	auch	Magnus	Striet,	heraus,	dass	

der	biblische	Bezugspunkt	für	die	erkenntnistheologische	Pointe	des	Grundaxioms	

„in	Jesu	Verkündigung	der	Königsherrschaft	des	Vaters,	sowie	in	Jesu	spezifischem	

Sohnes-Verhältnis	 zum	Vater“559	zu	 sehen	 ist.	 Damit	 ist	 es	 aber	 für	 die	 heilsöko-

nomisch	 ansetzende	 Reflexion	 notwendig,	 „die	 ‚Selbstunterscheidung‘	 Jesu	 vom	

Vater	und	vom	Heiligen	Geist	zum	Konstruktionspunkt	der	trinitarischen	Reflexion	

zu	machen.“560		

Methodisch	plädiert	Nitsche	für	eine	rein	transzendentallogische	Denkform	und	

wendet	sich	explizit	gegen	die	Anwendung	sozialphänomenologischer	Kategorien	

im	Zusammenhang	mit	christologischen	oder	 trinitätstheologischen	Fragestellun-

gen.561	Anders	als	Magnus	Striet	geht	Bernhard	Nitsche	jedoch	von	einer	analogen	

Sprechweise	 in	Bezug	 auf	 die	Gottesrede	 aus.	Neben	der	 univoken	 (eindeutigen)	

und	 der	 äquivoken	 (mehrdeutigen)562	Rede	 stellt	 sich	 die	 Frage,	welche	 Position	

der	analogen,	Ähnlichkeiten	aufgreifenden	Rede	zukommt:	Ist	sie	als	etwas	Drittes	

zwischen	beiden	zu	bestimmen	oder	sind	in	ihr	univoke	Elemente	zu	erkennen,	so	

dass	sie	im	letzten	als	univoke	Rede	zu	bestimmen	ist?	Während	Magnus	Striet	an	

dieser	Stelle	der	scotistischen	Tradition	folgt,	sieht	Bernhard	Nitsche	im	Gegensatz	

dazu	 die	 Analogie	 als	 „ein	Medium	 zwischen	Äquivokation	 und	Univokation,	 das	

ein	 univokes	 Minimum	 behauptet,	 aber	 nicht	 den	 Anspruch	 erhebt,	 dass	 dieses	

																																																								
557		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	165.	
558		NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	 christliche	Trinitätslehre,	 87-125,	 hier	91.	Denn,	 so	
	 Nitsche	weiter:	„Obwohl	biblisch	keine	Anweisung	vorliegt,	den	christlichen	Glauben	notwendig	
	 trinitarisch	 auszubuchstabieren,	 ergibt	 sich	 diese	 trinitarische	 Gestalt	 inhaltslogisch	 doch	 aus	
	 der	spezifischen	Gegenwart	Gottes	in	Jesus	von	Nazareth	und	im	Heiligen	Geist	der	Gemeinde.“	
	 Ebd.,	91.	
559		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	190.	
560		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	190.	Vgl.	auch	NITSCHE,	Endlichkeit	und	Freiheit,	432.	
561		Vgl.	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	95f.	Damit	wendet	er	
	 sich	explizit	gegen	die	Rede	von	Anerkennungsverhältnissen	in	der	Trinitätstheologie	wie	bspw.	
	 bei	Wolfhart	Pannenberg,	Magnus	Striet,	Georg	Essen	oder	Saskia	Wendel.	
562	 „Aequivok	 (mehrdeutig)	 ist	 ein	 Ausdruck	 dann	 gebraucht,	 wenn	 er	 zur	 Bezeichnung	 unter-
	 schiedlicher	Gegenstände	 in	unterschiedlicher	Bedeutung	verwendet	wird.“	TRACK,	Art.	Analo-
	 gie,	626.			



	 162	

univoke	 Minimum	 selbst	 univok	 durchbestimmt	 werden	 kann.“563	Nitsche	 steht	

hiermit	in	der	thomistischen	Tradition,	die	die	Analogie	als	ein	Mittleres	zwischen	

Äquivozität	und	Univozität	sieht.	Analoge	Rede	geschieht	dementsprechend	dann,	

„wenn	verschiedenen	Gegenständen	ein	‚Gemeinsames‘	zugesprochen	wird,	indem	

sie	einander	ähnlich	sind.“564	Dabei	wird	zwar	ein	univokes	Minimum	in	der	Rede	

unterstellt,	da	die	Analogie	ja	gerade	das	Medium	zwischen	Univozität	und	Äquivo-

zität	und	damit	die	Vermittlungsinstanz	beider	Positionen	sein	soll.	Dieses	univoke	

Minimum	wird	aber	eben	nicht	hinsichtlich	der	Qualität	und	der	Quantität	präzi-

siert,	wie	es	in	der	scotistischen	Tradition	der	Fall	ist,	sondern	unbestimmt	belas-

sen.565		

4.2.3.2 Der	Personbegriff	

Drängend	im	Zusammenhang	mit	der	Trinitätstheologie	wird	immer	wieder	die	

Frage	nach	dem	Verständnis	des	Personbegriffs	in	dem	jeweiligen	Ansatz.	So	sieht	

Bernhard	 Nitsche	 im	 Personbegriff	 „das	 Problem	 gebündelt,	 wie	 jeweils	 Selbst-

stand	 (Eigentümlichkeit,	 Individualität)	 exponiert,	 Beziehung	 (Gemeinsames,	 So-

zialität)	 konzipiert	 und	 das	Verhältnis	 von	 Selbststand	 und	Beziehung	 austariert	

wird.“566	In	einer	ausführlichen	Analyse	der	kappadokischen	Tradition567	stellt	er	

für	 den	Personbegriff	 heraus,	 dass	 die	 Personen/Hypostasen	 vor	 allem	 im	 Sinne	

Gregor	von	Nyssas	und	Johannes	von	Damaskus‘	trinitätstheologisch	als	„integrale	

Träger	des	wesentlich	Gemeinsamen	wie	der	spezifischen	Eigentümlichkeiten	[zu	

verstehen	sind].	Die	Hypostase	ist	freier	und	selbstvollmächtiger	Träger	der	spezi-

																																																								
563		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	46.	Er	wendet	sich	damit	gegen	den	von	Pannenberg	diagnostizierten	
	 Zusammenbruch	der	Analogie,	da	die	 „Analogie	 [nach	Pannenberg]	kein	Drittes	zwischen	Uni-
	 vozität	und	Äquivozität	sei,	sondern	auf	die	beiden	Grundoptionen	reflexiv	zunächst	zurückfalle,	
	 so	dass	speziell	 in	der	Proportionalitätsalalogie	ein	univokes	Motiv	wirksam	wird,	das	die	me-
	 diale	Position	des	analogen	Denkens	betrifft.“	
564		TRACK,	Art.	Analogie,	634.	 Im	Hinblick	auf	das	Sein	als	der	wichtigsten	analogen	Prädikationen	
	 geht	Thomas	 von	Aquin	davon	 aus,	 dass	 das	 Seiende	 aufgrund	der	 Selbstmitteilung	des	 Seins	
	 Anteil	am	Sein	selbst	hat.	Damit	wird	eine	allem	Seienden	zugrunde	liegende	„Substanz“	als	Ge-
	 meinsames	angenommen,	die	in	der	analogen	Redeweise	erfasst	wird.	„Daß	analoge	Prädikation	
	 möglich	ist,	ruht	so	letztlich	in	der	ontischen	Gegebenheit,	daß	alles	Seiende	am	Sein	teilhat.	[...]	
	 Daß	 wir	 von	 Gott	 analog	 reden	 können,	 ist	 darin	 gegründet,	 daß	 unserem	 noetischen	 Rück-
	 schluss	auf	Gott	die	ontische	Gegebenheit	seiner	Selbstmitteilung	vorausgeht.“	Ebd.,	635.			
565		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	56.	Vgl.	zur	Diskussion	Analogie	vs.	Univozität	ebd.,	45-62.		
566		NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	94.	
567		Vgl.	 zu	 dieser	 Analyse	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 80-100.	 Ziel	 dieser	 ausführlichen	 Aus-
	 einandersetzung	mit	der	kappadokischen	Theologie	ist	für	Nitsche	die	Rückbesinnung	auf	Ein-
	 sichten	der	Geschichte	der	Trinitätstheologie,	die	für	das	gegenwärtige	Verständnis	von	Trinität	
	 fruchtbar	gemacht	werden	sollen.	Vgl.	dazu	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	67.	



	 163	

fischen	Eigentümlichkeiten	und	der	relationalen	Gemeinsamkeit	(des	Wesens).“568	

Damit	ist	es	Nitsche	möglich,	im	Personbegriff	die	Doppelpoligkeit	von	Individuali-

tät	und	 Inter-Personalität	 zu	vereinen	und	die	biblisch	bezeugte	Personalität	der	

Hypostasen	ernst	zu	nehmen.569		

Der	 so	 entwickelte	 Personbegriff	 wird	 von	 Bernhard	 Nitsche	 anthropologisch	

einsichtig	gemacht,	indem	die	Person	zum	einen	durch	die	Vertrautheit	des	trans-

zendentalen	 Ichs	mit	 sich	 als	 Selbstbild	 und	 zum	anderen	mit	 sich	 als	 ein	 durch	

„den	Welt-	und	Menschenbezug	bestimmtes	Leibwesen“570	bestimmt	werden	kann.	

Das	Personsein	befindet	sich	damit	immer	zwischen	den	beiden	Polen	des	Selbst-

bezugs	(Individuum,	interne	Persönlichkeit)	und	des	Weltbezugs	(sozial	bestimm-

te	 Persönlichkeit,	 Inter-Personalität).	 Welche	 Bedingung	 muss	 nun	 aber	 erfüllt	

sein,	 damit	 die	 Einheit	 des	 Ichs	 zwischen	 den	 beiden	 Polen,	 zwischen	 dem	 Ich-

Agens	(vordenklich	und	vorzeitlich)	und	dem	Ich-Objekt	(vorgestellt,	raum-zeitlich	

konnotiert),	 möglich	 ist?	 An	 dieser	 Stelle	 knüpft	 Bernhard	 Nitsche	 an	 Hermann	

Krings	an	und	benennt	die	Bedingung	der	Möglichkeit	der	Einheit	der	Person	als	

die	Figur	der	Retroszendenz,	dem	ursprünglichen	 freien	Entschluss,	der	als	dyna-

mische	 Bewegung	 der	 Auskehr	 und	 Einkehr	 beschrieben	werden	 kann.571	Indem	

																																																								
568		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	168.	
569		Vgl.	NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 168.	 Vgl.	 dazu	 auch	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	
	 christliche	Trinitätslehre,	94f.	Hier	bezieht	 sich	Nitsche	auf	Basilius	den	Großen	und	stellt	he-
	 raus,	 dass	 im	 Verständnis	 Basilius‘	 die	 Hypostase	 „als	 ontologisches	 ‚Integral‘	 von	 Ge-
	 meinsamkeit	 (im	Wesen)	 und	 idiomatischer	Besonderheit“	 beschrieben	werden	 kann.	 „Dieses	
	 Modell	 kann“,	 so	 Nitsche	 weiter,	 „zum	 Paradigma	 für	 ein	 modernes	 trinitätstheologisches	
	 Denken	werden,	insofern	nun	der	Begriff	der	Person	(kappadokisch	genauer:	der	Hypostase)	als	
	 Integral	 von	 spezifischem	Eigensein	 und	wesentlich	Gemeinsamen	 fungiert.	 Die	Hypostase	 ist	
	 als	 selbstvollmächtiger	 Träger	 der	 Gottheit	 zugleich	 spezifisch	 individuiert	 und	 vollständig	
	 relationalisiert.“	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	95.	
570		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	169.		
571		Vgl.	hierzu	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	169.	Vgl.	dazu	auch	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	
	 und	christliche	Trinitätslehre,	96-101.	Grundlage	hierfür	sind	die	Problemüberhänge,	die	Dieter	
	 Henrich	 der	 Reflexionstheorie	 vom	 Subjekt	 zuschreibt.	 „Der	 circulus	 vitiosus	 der	 Reflexions-
	 theorie	vom	Subjekt	besteht	ja	in	der	Schwierigkeit,	dass	der	identifizierende	Akt,	mit	dem	ein	
	 Ich	sich	als	diese	Ich	vorstellt,	einer	sprachlich	und	zeitlich	bestimmten	Verschiebung	unterliegt	
	 und	 sich	 selbst	 gegenüber	 ‚zu	 spät‘	 kommt.	Der	Akt	der	bewussten	 Identifikation	des	 Ichs	 als	
	 Agens	mit	sich	als	Ich-Objekt	führt	nicht	zu	jener	formellen	und	numerischen	Einheit	im	Wandel	
	 der	 Ich-denke-Fälle,	 die	 erforderlich	 ist,	 um	 die	 Ich-Aktivität	 und	 die	 Ich-Vorstellung	 unter	
	 einem	 beide	 Seiten	 einschließenden	 Ich-Begriff	 versammeln	 zu	 können.“	 BERNHARD	 NITSCHE,	
	 Geist	 und	 Freiheit.	 Zu	 Status	 und	 Funktion	 der	 Pneumatologie	 in	 einer	 transzendentalen	
	 Theologie.	 In:	 KLAUS	 MÜLLER/MAGNUS	 STRIET	 (Hg.),	 Dogma	 und	 Denkform.	 Strittiges	 in	 der	
	 Grundlegung	von	Offenbarungsbegriff	und	Gottesdenken	(ratio	fidei	25),	Regensburg	2005,	151-
	 162,	hier	154.	
	 Vgl.	zu	der	von	Henrich	diagnostizierten	Problemlage	auch	PRÖPPER,	Theologische	Anthropolo-
	 gie,	Bd.1	,536f.:	„Die	Aporetik	dieser	Theorie	[der	Theorie	vom	Wesen	des	Ich	als	Reflexion,	K.L.]	
	 erweist	sich	nun	darin,	daß	sie	sich	auf	zweierlei	Weise	in	einen	Zirkel	verstrickt.	Soll	nämlich	
	 das	Selbstbewußtsein	als	Resultat	eines	Reflexionsaktes	begriffen	werden,	so	müßte	erstens	als	
	 Subjekt	der	Reflexion	schon	in	Anspruch	genommen	werden,	was	doch	erst	erklärt	werden	soll.	
	 Von	einem	Subjekt	in	der	Funktion	des	Reflektierenden	kann	man	ja	nur	reden,	‚wo	ein	Subjekt	
	 sich	 selbst	 ergriffen	hat‘	 und	das	 ‚Ich	 von	 sich	 selbst	 in	der	Weise	des	Wissen	gehabt	 ist‘.	 […]	



	 164	

sich	also	das	transzendentale	Ich,	das	Ich-Agens	in	einem	freien	Entschluss	auf	das	

Ich-Objekt	öffnet	und	gleichzeitig	 in	 sich	zurückkehrt	 (retroszendiert),	 kann	eine	

Einheit	des	Ichs	gedacht	werden.	Wichtig	ist	hierbei,	dass	diese	Figur	der	Retros-

zendenz	 „jeder	 Bestimmung	 durch	 Anschauungsformen	 (Zeit	 und	 Raum)	 logisch	

vorausliegt.	[…]	Transzendentaler	Entschluss	und	retroszendierende	Dynamik	sind	

daher	vorzeitlich	(prätemporal)	und	vordenklich	(präreflexiv).“572	

Dieser	 Personbegriff	 begründet	 anthropologisch	 die	 Einheit	 der	 Person	 durch	

die	Figur	der	 retroszendierenden	Freiheit.	Der	 transzendentallogisch	entwickelte	

Personbegriff	 ist	damit	geeignet,	 ihn	auch	trinitarisch	fruchtbar	zu	machen,	da	er	

„weder	 einseitig	 bewusstseinstheoretisch	 angesetzt	 ist,	 noch	 privilegiert	 leiblich	

und	sozial	im	Außenverhältnis	begründet	wird.“573	Bernhard	Nitsche	geht	hier	also	

im	Unterschied	zu	Magnus	Striet	von	dem	transzendentalen	Ich	bzw.	vom	prärefle-

xiven	Selbstbewusstsein	als	Grundlage	für	die	Entwicklung	des	trinitarischen	Per-

sonbegriffs	aus	–	nicht	vom	reflexiven	Selbstverhältnis	des	Ichs.	Aus	diesem	Grund	

stellt	sich	für	ihn	am	Ende	die	Frage	nach	der	Einheit	des	Wesens	Gottes	nicht	so	

drängend	wie	für	Magnus	Striet.	In	Striets	Ansatz	bleibt	ja	letzten	Endes	das	Prob-

lem	bestehen,	wie	die	Nachträglichkeit	des	Entschlusses	der	Freiheiten	zueinander	

überwunden	 wird.	 Dies	 kann	 Nitsche	 dadurch	 umgehen,	 dass	 er	 den	 Ausgangs-

punkt	im	transzendentalen	Ich	verbunden	mit	der	Figur	der	Retroszendenz	sieht.	

Innerhalb	 seines	 trinitätstheologischen	 Ansatzes	 verwendet	 Bernhard	 Nitsche	

vorwiegend	den	Begriff	der	Hypostase	als	Träger	des	wesentlich	Gemeinsamen	als	

auch	des	der	spezifischen	Eigentümlichkeiten	im	Sinne	Gregors	von	Nyssa	und	Jo-

hannes	 von	 Damaskus‘,	 nicht	 den	 Begriff	Person.574	Der	 Begriff	 Person	wird	 von	

Nitsche	vor	allem	im	Kontext	einer	analogen	Personrede	aufgegriffen,	bei	der	Va-

																																																								
	 Derselbe	Zirkel	 zeigt	 sich	–	zweitens	 –	bei	der	Frage,	wie	das	 Ich-Subjekt,	wenn	es	gemäß	der	
	 Reflexionstheorie	doch	erst	durch	eine	Rückbeziehung	auf	sich	Kenntnis	von	sich	erlangt,	denn	
	 eigentlich	wissen	kann,	daß	sein	Objekt	mit	 ihm	selber	identisch	ist:	es	im	Objekt	also	wirklich	
	 im	sich	weiß.“	
572		NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	100.	Mit	dieser	Denkfigur	
	 ist	 nach	 Nitsche	 nicht	 nur	 die	 dynamische	 Einheit	 zwischen	 Ich-Agens	 und	 Ich-Objekt	
	 begründet,	 „sondern	 in	 dieser	 Selbstreferenz	und	mit	 diesem	Selbstbezug	 zugleich	 auch	 jenes	
	 ursprüngliche	‚Vertrautsein	des	Ich	mit	sich‘	als	einem	leiblich	bestimmten	Wesen	zu	begründen	
	 vermag,	auf	das	Dieter	Henrich	abhebt.	Dadurch	kann	nicht	nur	die	Einheit	des	Bewusstseins,	
	 sondern	auch	die	Einheit	von	Subjektivität	und	 leiblich	bestimmter	Objektwelt	 transzendental	
	 begründet	werden.“	Ebd.,	 100.	Vgl.	 dazu	auch	PRÖPPER,	Theologische	Anthropologie,	Bd.I,	 578-
	 584.	
573		NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	101.	
574		Vgl.	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 168;	DERS.,	Muslimischer	Monotheismus	 und	 christliche	 Trini-
	 tätslehre,	96.	



	 165	

ter,	 Sohn	 und	 Geist	 als	 vor-,	über-	 und	 transpersonal	 zu	 bestimmen	 sind.	 Dieser	

Vorschlag	wird	noch	genauer	zu	beleuchten	sein.575	

4.2.3.3 Gott	als	Liebe	denken	

„Liebe	Brüder,	wir	wollen	einander	lieben;	denn	die	Liebe	ist	aus	Gott	und	jeder,	

der	 liebt,	 stammt	 von	 Gott	 und	 erkennt	 Gott.	Wer	 nicht	 liebt,	 hat	 Gott	 nicht	 er-

kannt;	 denn	Gott	 ist	 die	 Liebe.“	 –	 so	 die	 bekannte	 Formulierung	 aus	 dem	 ersten	

Johannesbrief	(1Joh	4,7f),	die	für	viele	sozial-trinitätstheologische	Ansätze	als	Aus-

gangspunkt	dient	und	als	Leitgedanke	der	Trinitätstheologie	verwendet	wird.	An	

dieser	 Stelle	 geht	 es	 nicht	 darum,	 Gott	 eine	 Eigenschaft	 zuzuschreiben	 im	 Sinne	

von	Gott	ist	lieb,	sondern	sein	Wesen	wird	als	die	Liebe	beschrieben:	„Gott	ist	die	

Liebe.“	Wenn	die	Heilsgeschichte	der	Ausgangspunkt	für	trinitarische	Reflexionen	

darstellt,	müssen	diese	Reflexionen	Auskunft	darüber	geben,	wie	gedacht	werden	

kann,	dass	Gott	die	Liebe	 ist	–	wobei	Liebe	 immer	als	ein	relationales	Geschehen	

gedacht	werden	muss.	

Auch	Bernhard	Nitsche	knüpft	an	dieses	neutestamentliche	Grundverständnis	an	

und	versucht,	Gottes	Wesen	als	die	Liebe	zu	beschreiben.	Liebe	kann	nach	Nitsche	

jedoch	nur	„angemessen	[…]	in	den	Kategorien	der	Freiheit	und	damit	der	Perso-

nalität	 zur	 Sprache	kommen.“576	Wenn	Gott	 die	 Liebe	 ist,	 dann	muss	 sein	Wesen	

auch	durch	Freiheit	bestimmt	werden	können.	Freiheit	zielt	indes	wie	oben	schon	

gezeigt	auf	die	andere	Freiheit	und	deren	Anerkennung	ab.577	„Dieser	transzenden-

tale	Ent-Schluss	 [zur	anderen	Freiheit]	und	 seine	materiale	Bestimmtheit,	 die	 je-

dem	Akt	der	Reflexion	sowie	dem	bewussten	kategorialen	Wollen	 logisch	voraus	

liegt,	kann	im	Nachhinein	als	Wollen	der	anderen	Freiheit	und	darum	als	Liebe	be-

stimmt	werden.“578	Die	Bejahung	der	Freiheit	des	Anderen	ist	Liebe.	Die	Liebe	ist	

die	„materiale	Konkretheit	des	vollendeten	formellen	Freiheitsentschlusses,	der	in	

unbedingter	Annahme	des	Anderen	und	in	einer	Solidarität	mit	dem	Anderen,	wel-

che	den	eigenen	Tod	um	des	Geliebten	willen	nicht	scheut,	real	wird.“579		

																																																								
575		Vgl.	dazu	Kap.	2.1.3.7		und	2.1.3.8.		
576		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	171.	
577		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	177.	
578		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	177.	
579		NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 177f.	Mit	 Verweis	 auf	 Joh	 15,13:	 „Es	 gibt	 keine	 größere	 Liebe,	 als	
	 wenn	einer	sein	Leben	für	seine	Freunde	hingibt.“	



	 166	

4.2.3.4 Gott	als	vollkommene	Freiheit	denken	

Freiheitstheoretisch	 ist	 nach	Krings	 der	 erfüllende	Gehalt	menschlicher,	 trans-

zendentaler	Freiheit	 immer	als	die	 andere	Freiheit	 zu	bestimmen.580	Die	Freiheit	

ist	in	ihrem	Entschluss	geleitet	von	der	„Idee	einer	formal	unbedingten	und	mate-

rial	allen	Gehalt	realisierenden	vollkommenen	Freiheit“581.	Dieser	Begriff	von	Frei-

heit,	der	material	als	Liebe	bestimmt	wurde,	wird	nun	von	Bernhard	Nitsche	auf	

Gott	übertragen.		

Da	 nach	 Krings	 der	 „primäre	 transzendentale	 Gehalt,	 zu	 dem	 die	 Freiheit	 sich	

entschließt,	immer	die	andere,	ebenso	transzendental	bestimmte	Freiheit	und	die	

jeweils	eigene	Freiheitsmöglichkeit	dieser	anderen	Freiheit“582	ist,	kann	dies	ana-

log	 auch	 auf	 die	 Idee	 der	 vollkommenen	Freiheit	 bezogen	werden.	Denn,	 so	Nit-

sche:	

„Indem	die	göttliche	Freiheit	formell	unbedingt	allen	materialen	Gehalt	vollkommen	realisiert,	
kann	der	primär	erfüllende	Gehalt	solcher	göttlicher	Freiheit	nur	die	andere	göttliche	Freiheit	
und	ihr	jeweils	eigenes	Freiheitsverhältnis	sein.	Gehört	es	zur	Bestimmung	der	Freiheit	hinzu,	
nicht	nur	die	andere	Freiheit,	sondern	auch	die	Freiheitsmöglichkeit	der	anderen	Freiheit	zu	
wollen,	so	erfüllt	sich	die	vollkommene	Freiheit	transzendental-material	vollkommen,	indem	
sie	sich	zur	[sic!]	anderer	vollkommener	Freiheit	entschließt	und	das	jeweils	eigene	Freiheits-
verhältnis	der	anderen	Freiheit	 freisetzt.	Der	Ent-schluss	vollkommener	Freiheit	 ist	ein	Ent-
schluss	 zu	 anderer	 Freiheit	 und	 zur	 Freiheitsmöglichkeit	 der	 anderen	 Freiheit,	 ein	 eigenes	
Freiheitsverhältnis	zu	haben.“583	

	

Damit	 also	 Freiheit	 die	Möglichkeit	 hat,	 sich	 zu	 anderer	 Freiheit	 und	 zu	deren	

Freiheitsmöglichkeit	 zu	entschließen,	 ist	 es	notwendig,	 eine	Dreiheit	der	Freihei-

ten	 zu	denken.	 In	Gott	 als	der	 vollkommenen	Freiheit	 sind	 somit	drei	 Freiheiten	

anzunehmen,	 die	 sich	prätemporal	 und	präreflexiv	 zueinander	 entschließen.	Das	

ursprüngliche,	gegenseitige	Entschließen	ist	dann	als	der	Selbstvollzug	der	trinita-

rischen	Hypostasen	als	der	eine	Gott	und	damit	als	vollkommene	Liebe	zu	bestim-

men.584	

	„Wird	 diese	 Liebe	 in	 Einheit	 durch	 das	wechselseitige	 Sich-Entschließen	 vollzogen,	 so	 sind	
Vater,	 Sohn	und	Geist	 zugleich	die	 formell	unterschiedenen	Träger	des	einen	göttlichen	Lie-
besvollzugs	 und	 der	 innergöttlichen	 Hyper-Aktualität,	 welche	 im	 menschengeschichtlichen	

																																																								
580		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	177.	Vgl.	dazu	auch	Kap.	2.1.1.		
581		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	177.	
582		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	192.	
583	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	192.	Mit	Verweis	auf	STRIET,	Monotheismus	und	Schöpfungsdifferenz,	
	 149.	Vgl.	auch	Kap.	2.1.2	Magnus	Striet.		
584		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	193.	



	 167	

Geschehensereignis	der	göttlichen	Liebe	anwest.	Insofern,	aber	auch	nur	insofern	sind	sie	als	
‚Liebende‘	qualifizierbar.“585		

Bernhard	 Nitsche	 wehrt	 so	 auch	 hier	 alle	 auf	 die	 drei	 göttlichen	 Hypostasen	

übertragenen,	 sozialphänomenologischen	 Anerkennungsverhältnisse	 ab.	 Gottes	

Wesen	ist	als	vollkommene	Liebe	zwar	einsichtig	zu	machen,	doch	kann	der	inner-

göttliche	Entschluss	zu	Gehalt	und	somit	zur	anderen	Freiheit	durch	die	Prätempo-

ralität	und	Präreflexivität	nicht	mit	menschlich-sozialen	Anerkennungsverhältnis-

sen	verglichen	werden,	da	diese	„durch	kategoriale	Prozesse	der	Zustimmung	oder	

Ablehnung,	 durch	 empirische	 Zeitfolgen	 und	 sinnliche	 Wahrnehmungsprozesse,	

durch	 psychologische	 Dispositionen	 und	 individuelle	 Vorlieben	 usw.	 bestimmt	

sind.“586 	Durch	 diese	 transzendentallogische	 Herangehensweise	 können	 damit	

nach	 Bernhard	Nitsche	 tritheistische	 Assoziationen,	wie	 sie	 durch	 ein	 sozialphä-

nomenologisches	 Personverständnis	 entstehen	 können,	 vermieden	 werden.	 Der	

Vater	 ist	 damit	 als	 das	 „unbedingte	 und	 vorbehaltlose,	 von	 Ewigkeit	 her	 frei	 ge-

schehende	transzendendentale	Sich-Entschließen	zur	Freiheit	des	Sohnes	und	des	

Geistes	[einsichtig	zu	machen].	Sohn	und	Geist	sind	ab	ovo	transzendentaler	Gehalt	

des	sich	entschließenden	Vaters.“587	

Indem	 trinitätstheologisch	 ein	 Personbegriff	 fruchtbar	 gemacht	 wird,	 der	 sich	

rein	 transzendentallogisch	 versteht	 und	 so	 die	 Einheit	 des	 Subjekts	 begründen	

kann,	kann	die	Einheit	der	drei	göttlichen	Hypostasen	auch	trinitarisch	begründet	

werden.	Dazu	muss	nach	Nitsche	„das	Verhältnis	von	göttlicher	Freiheit	zu	göttli-

cher	Freiheit	 ebenso	wie	das	Selbstverhältnis	 jeder	göttlichen	Person	präreflexiv	

gedacht	und	die	Einheit	der	freien	Träger	des	göttlichen	Lebens	in	dieser	prärefle-

xiven	Retroszendenz	begründet	werden.“588	Die	göttliche	Freiheit	entschließt	sich	

präreflexiv	und	prätemporal,	also	vor	 jeder	zeitlichen	Bestimmung	und	vor	 jeder	

Reflexion	zur	anderen	Freiheit	als	dem	jeweiligen	Gehalt.	Diese	Figur	kann	dann	im	

Anschluss	an	Hermann	Krings	als	transzendentale	Auskehr	und	retroszendierende	
																																																								

585		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	193.	
586		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	178.	
587		NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 194.	 Wichtig	 ist	 hier	 der	 Hinweis,	 dass	 Sohn	 und	 Geist	 nicht	 als	
	 zeitlich	nachträglich	zu	denken	sind.	Dadurch	dass	sie	der	jeweils	primäre	transzendentale	Ge-
	 halt	des	Vaters	sind,	sind	sie	als	prätemporal	anzusetzen	und	somit	von	Anfang	an,	jenseits	der	
	 Zeit	 der	 Gehalt	 des	 Entschlusses	 des	 Vaters.	 „Diese	 vorzeitige	 Gleichzeitigkeit	 ist	 logisch	 im	
	 Ausgang	vom	uranfänglichen	Sich-Entschließen	des	Vaters	zu	denken.	Unter	 transzendentallo-
	 gischen	und	analogen	Voraussetzungen	wird	der	Möglichkeit	nach	begründbar,	warum	die	Per-
	 sonen	sich	jeweils	als	primären	Gehalt	ihres	Sich-Entschließens	‚haben‘.“	Ebd.,	194.	Mit	Verweis	
	 auf	RAHNER,	Der	dreifaltige	Gott	als	transzendentaler	Urgrund	der	Heilsgeschichte,	387,	Anm.	29.		
588	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	200.	



	 168	

Einkehr	 bestimmt	werden.	Wie	 auch	 im	 Zusammenhang	mit	 dem	 Erkenntnisbe-

griff	 schon	herausgestellt	wurde,	 ist	das	Sich-Öffnen	des	Erkennenden	auf	ein	zu	

Erkennendes	 als	 Transzendenz,	 die	 Rückkopplung	 von	 dem	 zu	 Erkennenden	 als	

Erkanntes	zum	Erkennenden	als	Retroszendenz	zu	beschreiben.	Diese	Figur	kann	

auch	auf	die	Öffnung	der	 trinitarischen	Hypostasen	aufeinander	übertragen	wer-

den.589	Indem	sich	der	Vater	auf	den	Sohn	hin	öffnet	und	gleichzeitig	im	Geist	wie-

der	 zu	 sich	 zurückkehrt	 (retroszendiert),590	kann	 nicht	 nur	 die	 Einheit	 des	 Sub-

jekts,	sondern	auch	die	Einheit	der	göttlichen	Hypostasen	als	freie	Träger	des	gött-

lichen	Lebens	gedacht	werden.591	

4.2.3.5 Einheit	Gottes	als	Willens-	und	Handlungseinheit	

Die	 freiheitstheoretisch	 hergeleitete	 Einheit	 der	 drei	 göttlichen	 Hypostasen	

muss	 sich	 vor	 allem	der	Frage	nach	der	Bewusstseins-,	Willens-	und	Handlungs-

einheit	stellen.	Nur	so	kann	dem	Vorwurf	begegnet	werden,	ein	Ansatz,	der	bei	den	

göttlichen	Personen	ansetze,	bekomme	die	Einheit	erst	zu	spät	in	den	Blick.592		

Nitsche	stellt	in	diesem	Zusammenhang	zunächst	heraus,	dass	die	Idee	der	Ein-

heit	 im	 Zusammenhang	 mit	 der	 Trinitätstheologie	 nicht	 schlechthin	 univok	 zu	

verwenden	 sei,	 da	 sie	 immer	mit	Aspekten	dessen	belegt	 sei,	 „was	unter	Einheit	

jeweils	 konkret	 vorgestellt	 und	 semantisch	 konnotiert	 wird.	 […]	 So	 ist	 auch	 die	

mathematisch-numerische	Einsheit	nur	ein	vorstellungsbestimmter	Anwendungs-

fall	der	Idee	von	Einheit.“593	In	der	Berufung	auf	die	kappadokische	Tradition	geht	

Nitsche	 in	 seinem	Ansatz	 von	den	biblisch	unterschiedenen,	 göttlichen	Personen	

als	 freien	Trägern	 aus,	 die	 „eine	dynamische	Balance	 von	 eigentümlichen	 Selbst-

																																																								
589	Die	 gleiche	 Figur	wird	 subjektphilosophisch	 zur	 Begründung	 der	 Einheit	 des	 Subjekts	 heran-
	 gezogen.	Vgl.	Kapitel	2.1.3.2.	
590		Vgl.	zur	Rolle	des	Geistes	als	spezifische	Aktuierung	der	Retroszendenz:	NITSCHE,	Gott	und	Frei-
	 heit,	237.	
591	Wichtig	ist	hierbei,	dass	jegliche	zeitliche	Vorstellungen	aus	der	Herleitung	herausgehalten	wer-
	 den.	
592	Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	203.	Denn,	 so	Nitsches	Urteil	 zu	phänomenologisch	hergeleite-
	 ten,	 trinitätstheologischen	 Ansätzen,	 „kommt	 die	 phänomenologische	 Bestimmung	 von	 Inter-
	 Personalität	 trinitätstheologisch	 immer	 ‚zu	 spät‘,	 um	 die	 ursprüngliche	 Einheit	 und	 Überein-
	 kunft	der	freien	Träger	in	Gott	angemessen	aussagen	zu	können,	so	ist	sie	nicht	dazu	geeignet,	
	 die	ab	ovo	gegebene	Einheit	der	innergöttlichen	Lebensdynamik	zu	begründen.	Im	Blick	auf	eine	
	 solche	soziale	Phänomenologie	der	Personen	ist	Rahners	Einwand	voll	zuzustimmen,	wonach	es	
	 innertrinitarisch	kein	‚gegenseitiges	Du‘	geben	kann.“	Ebd.,	206.	
593	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	203f.	



	 169	

stand	und	perichoretischem	Bezogensein“594	realisieren.	Kann	nun	diese	Pericho-

rese	auch	freiheitstheoretisch	eingeholt	und	als	Einheit	verständlich	werden?	

Durch	 die	 Übertragung	 der	 Figur	 der	 Retroszendenz	 auf	 den	 Subjektbegriff	

konnte	zunächst	die	Einheit	des	Ich-Agens	und	des	Ich-Objekt	im	Wandel	der	Ich-

denke-Fälle	begründet	werden.595	Wenn	diese	Figur	nun	auf	den	trinitätstheologi-

schen	Personbegriff	übertragen	wird,	kann	durch	die	Annahme	der	Präreflexivität	

und	 Prätemporalität	 eine	 Vertrautheit	 des	 Ichs	mit	 sich	 begründet	werden.	 „Die	

Figur	der	Retroszendenz	 zeigt	 die	Denkmöglichkeit	 einer	 innergöttlichen	Einheit	

und	 Übereinkunft	 an,	 die	 dem	 vorstellenden	 Akt	 der	 Re-flexion	 und	 der	 Re-

identifikation	 ebenso	 vorausgeht,	 wie	 den	 kategorialen	 Begegnungsformen	 und	

phänomenologisch	 bestimmten	 Anerkennungsverhältnissen	 von	 Ich	 und	 Du.“596	

Durch	 die	 Aufnahme	 transzendentallogischen	Denkens	 können	 die	 freien	 Träger	

von	Anfang	an	als	Gehalt	der	anderen	göttlichen	Freiheiten	einsichtig	gemacht	und	

Einheit	gedacht	werden.		

„In	dieser	wechselseitig	retroszendierenden	Einheit	von	Vater,	Sohn	und	Geist	kann	das	göttli-
che	 Freiheitskommerzium	 so	 ursprünglich	 gedacht	werden,	 dass	 in	 diesem	wechselseitigen	
und	 einander	 freisetzenden	 Sich-Entschließen	 der	 freien	 Träger	 zueinander	 das	 Sich-
Entschließen	 formal	als	Einheit	und	Einssein	 in	ur-sprünglich	retroszendierender	Einung	zu	
begreifen	ist,	wobei	der	Entschluss	in	der	Vertrautheit	mit	der	jeweils	anderen	Freiheit	Grund	
nimmt.“597		

	

Die	 transzendentallogische	 Annahme	 eines	 präreflexiven	 Kommerziums	 göttli-

cher	 Freiheiten	 ermöglicht	 es,	 die	 formelle	 Willenseinheit	 und	 damit	 „ihr[en]	

transzendental-materialer[en]	 Gehalt	 der	 Freisetzung	 anderer	 Freiheit“598	als	 je-

der	 denkbaren	 kategorialen	Willensbestimmung	 vorausliegend	 zu	 bestimmen.599	

„Durch	den	Gedanken	der	wechselseitig	retroszendierenden	Einheit	ist	der	dreiei-

ne	Gott	in	seinem	Sein	als	Liebe	die	konkrete	eine,	weil	gemeinsame	und	überein-

stimmende	 Willens-	 und	 Handlungseinheit.“600	Dadurch,	 dass	 Bernhard	 Nitsche	

also	die	Figur	der	präreflexiven	Retroszendenz	auf	die	göttlichen	Hypostasen	über-

trägt,	kann	er	die	Annahme	verschiedener	Willen	in	Gott	vermeiden.	Da	die	göttli-

																																																								
594	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	205.	
595	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	205f.	Vgl.	dazu	auch	Kap.	2.1.3.2.	
596		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	206.	
597		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	207.	
598		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	207.	
599		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	207.	
600		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	208.	



	 170	

chen	Träger	sich	schon	von	Anfang	an	und	vor	jeder	Reflexion	zum	gegenseitigen	

Gehalt	 bestimmen,	 kann	 es	 keine	 unterschiedenen	Willen	mehr	 geben,	 vielmehr	

herrscht	von	Anfang	an	so	eine	Willens-	und	damit	auch	Handlungseinheit.	

4.2.3.6 Statusgleichheit	und	Monarchie	

Neben	 der	 Vermittlung	 des	 interpersonalen	 und	 des	 intrapersonalen	 Modells	

der	Trinitätstheologie	erhebt	das	vorgestellte	Modell	den	Anspruch,	auch	die	bibli-

sche	Theozentrik	 zu	wahren	und	 so	 eine	Öffnung	 zu	 östlichen	Trinitätsmodellen	

voranzutreiben.601	Dies	 ist	 nach	 Bernhard	Nitsche	 dadurch	möglich,	 dass	 im	 An-

schluss	 an	 Jürgen	Moltmann	 zwischen	Konstitutions-	 und	Relationsebene	 zu	 un-

terscheiden	ist.		

Der	Ausgang	von	der	Heilsökonomie	erfordert	es	zwangsläufig,	die	biblisch	be-

zeugte	Monarchie	des	Vaters	auch	 immanenttrinitarisch	einzuholen,	 jedoch	ohne	

die	 von	 Ewigkeit	 an	 bestehende	 Gleichrangigkeit	 der	 Personen	 aufzugeben.602	

„Fordert	der	erkenntnistheologische	Sinn	des	Grundaxioms	dazu	auf,	die	biblische	

Theozentrik	innertrinitarisch	grundzulegen,	so	kann	eine	relationale	Subordinati-

on	 nur	 so	 adäquat	 zur	 Geltung	 gebracht	werden,	 dass	 sie	 eine	 ontologische	 und	

soteriologische	Inferiorität	von	Sohn	und	Geist	ausschließt.“603	Auch	in	diesem	Zu-

sammenhang	knüpft	Bernhard	Nitsche	an	die	Kappadokische	Tradition	an,	indem	

er	herausstellt,	dass	bei	Basilius	zwar	von	der	heilsgeschichtlichen	Bezeugung	der	

Personen	 hin	 zur	 innertrinitarischen	 Einheit	 gedacht	 wird,	 in	 einer	 Gegenbewe-

gung	 von	 Gregor	 von	 Nyssa	 und	 Gregor	 von	 Nazianz	 jedoch	 vor	 allem	 die	 freie	

Selbstentfaltung	 „der	 im	 Vater	 begründeten	 Einheit	 auf	 die	 Dreiheit	 hin“	 betont	

wird.604		

„Aufgrund	der	 systematischen	Nähe	 zum	biblischen	Befund	und	 zur	 dogmengeschichtlichen	
Lehrentwicklung	ist	es	reizvoll,	diese	gestufte	kappadokische	Denkbewegung	zum	Konstruk-
tionspunkt	der	transzendental-freiheitstheologischen	Bestimmung	des	Paradoxes	von	Monar-
chie	 und	 Statusgleichheit	 zu	machen.	 In	 der	 Konsequenz	 sind	 die	Hypostasen/Personen	 als	
freie	Träger	sowohl	ihrer	spezifischen	Eigentümlichkeiten	als	auch	ihrer	relationalen	Gemein-
samkeit	im	Wesentlichen	zu	kennzeichnen.“605	

																																																								
601		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	242.	
602		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	213.	
603		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	225.	
604		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	214.	
605		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	214.	



	 171	

Neben	dem	biblischen	und	heilsgeschichtlichen	Befund	hat	 sich	 eine	Trinitäts-

theologie	an	der	dogmengeschichtlichen	Entwicklung	zu	orientieren.	Hierzu	bietet	

das	 Nizänokonstantinopolitanum,	 das	 wichtigste	 christliche	 Glaubensbekenntnis,	

den	richtigen	Ausgangspunkt.	Für	dieses	Glaubensbekenntnis	stellt	Nitsche	heraus,	

dass	in	ihm	keine	singuläre	Wesensidentität	der	trinitarischen	Personen	behauptet	

wird,	 es	 vielmehr	 eine	Wesensgleichheit	 bzw.	Wesenseinheit	 festhält.606	„Das	 alt-

kirchliche	Bekenntnis	zeigt,	dass	die	grenzbegriffliche	Beschreibung	der	Immanenz	

Gottes	von	der	erfahrungsbestimmten	oikonomia	ausgeht.	Die	dynamische,	leben-

dige	 und	 inhaltsbestimmte	 Fülle	 und	 Einheit	 des	 dreieinen	 Gottes	wird	 dadurch	

zur	 Geltung	 gebracht,	 dass	 die	 gleichen	 Sachgehalte	 des	 wahren	 Gottseins	 ‚in	 je	

eigener	Weise‘	 ausgesagt	werden.“607	Das	Glaubensbekenntnis	 spricht	die	Grund-

bestimmungen	des	Gottseins,	des	Allschöpferischseins	und	des	Allmächtigseins	so	

allen	drei	trinitarischen	Hypostasen	in	je	spezifischer	Weise	zu,	so	dass	durch	die-

se	Grundbestimmungen	nicht	nur	die	je	spezifischen	Appropriationen	in	der	Wei-

se,	wie	die	Grundbestimmungen	eingelöst	werden,	sondern	auch	das	wesentliche	

Gemeinsame	aller	drei	Personen	betont	wird.608	Wie	nun	die	Wesensgleichheit	und	

Wesenseinheit	gleichzeitig	mit	der	Monarchie	des	Vaters	zu	denken	ist,	beantwor-

tet	 das	 Bekenntnis	 natürlich	 nicht.	 An	 dieser	 Stelle	 setzt	 nun	wieder	 der	 Ansatz	

Bernhard	 Nitsches	 ein.	 Der	 Anspruch	 an	 das	 von	 ihm	 vorgelegte	 Modell	 einer	

transzendental-freiheitstheoretischen	 Herleitung	 der	 Trinitätstheologie	 ist	 damit	

klar	umrissen:	„[Es]	hat	nicht	mehr	und	nicht	weniger	zu	leisten,	als	das	genannte	

Paradox	 in	 seiner	 Möglichkeitsstruktur	 systematisch	 aufzuhellen,	 um	 mit	 guten	

Gründen	sowohl	die	‚Monarchie	des	Vaters‘	als	auch	die	‚Statusgleichheit	der	Per-

sonen/Hypostasen‘	festhalten	zu	können.“609		

Um	diesen	Anspruch	 verwirklichen	 zu	 können,	 setzt	 Bernhard	Nitsche	 auf	 die	

Komplementarität	von	Konstitutions-	und	Relationsebene	und	schließt	sich	damit	

Jürgen	Moltmanns	Unterscheidung	dieser	beiden	Ebenen	an.610		

„Die	 von	 Moltmann	 favorisierte	 Unterscheidung	 ermöglicht	 es,	 konstitutionslogisch	 mit	 der	
Monarchie	 oder	 dem	Ursprung	Gewähren	des	Vaters	 einzusetzen	und	die	 konstitutionslogi-

																																																								
606		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	215.	Vgl.	den	Text	des	Glaubensbekenntnisses	in	DH	150.	Vgl.	zur	
	 dogmengeschichtlichen	Herleitung	auch	Kap.	1.2.		
607		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	216.	
608		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	216.	
609		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	214.	
610		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	220.	



	 172	

sche	 Unterschiedenheit	 der	 Personen	 so	 zu	 formulieren,	 dass	 relationslogisch,	 d.h.	 auf	 der	
Ebene	 der	 konkreten	 Beziehungen,	 eine	 Wechselseitigkeit	 der	 Personen	 in	 ihrem	 Sich-
Entschließen	füreinander	grundgelegt	werden	kann.“611	

	Damit	 sind	 Monarchie	 und	 Statusgleichheit	 gewissermaßen	 auf	 zwei	 unter-

schiedlichen	Ebenen	verortet.	Die	Konstitution	betreffend	kann	damit	immer	noch	

von	 der	Monarchie	 des	 Vaters	 ausgegangen	werden,	 vom	 Vater	 aus	 konstituiert	

sich	das	Wesen	Gottes	überhaupt.	Die	Relationen	und	damit	das	perichoretische,	

sich	 durchdringende	 Geschehen	 zwischen	 den	 trinitarischen	 Personen	 ist	 aller-

dings	 streng	 statusgleich	 zu	denken,	 hier	 gibt	 es	 keine	Unterscheidung	 zwischen	

den	einzelnen	Personen.	Denn,	so	Moltmann	selbst:		

„Auf	der	perichoretischen	Ebene	gibt	es	in	der	Trinität	also	keinen	Vorrang	einer	Person	über	
die	andere,	auch	nicht	des	Vaters.	Hier	ist	die	Trinität	eine	nicht-hierarchische	Gemeinschaft.	
Von	einer	»Monarchie«	des	Vaters	kann,	wenn	überhaupt,	nur	auf	der	Konstitutionsebene	der	
Trinität	die	Rede	sein,	nicht	aber	im	perichoretischen	Leben	der	Trinität.	Nicht	die	Monarchie	
des	Vaters,	 sondern	die	Perichoresis	 ist	 in	der	Trinität	 das	 »Siegel	 ihrer	Einheit«	 […].	 Es	 ist	
auch	nicht	der	Heilige	Geist,	der	in	der	Einheit	des	Vaters	und	des	Sohnes	das	»Band	der	Ein-
heit«	(Augustin)	für	die	Trinität	darstellt.	Diese	Auffassung	würde	die	Trinität	zu	einer	Binität	
reduzieren	und	dem	Heiligen	Geist	 die	 ihm	eigene	Personalität	 rauben.	Nicht	 ein	 Subjekt	 in	
der	Trinität	stellt	die	Einheit	dar,	sondern	jene	triadische	Intersubjektivität,	die	wir	Perichore-
sis	nennen.“612	

Damit	 können	 Sohn	 und	 Geist	 konstitutionslogisch	 als	 von	 der	 ur-

sprunggewährenden	Ursprünglichkeit	 des	 Vaters	 hervorgehend	 verstanden	wer-

den.	 Die	 väterliche	 Freiheit	 ist	 damit	 als	 diese	 Ur-Sprung	 gewährende	 Vor-

Ursprünglichkeit	 zu	 beschreiben,	 die	 damit	 das	 konstituierende	 Ur-Movens	 des	

göttlichen	Freiheitskommerziums	ist	und	zugleich	die	Unterschiedenheit	der	drei	

göttlichen	Träger	freisetzt	und	deshalb	der	„Vater“	genannt	wird.	Dieser	konstitu-

tionslogische	Vorrang	des	Vaters	entspricht	der	biblisch	bezeugten	Monarchie	des	

Vaters.613	„In	 dieser	 gottimmanenten,	 voranfänglichen	 und	 urewigen	 Entschlos-

senheit	des	Vaters	zum	Sohn	und	zu	Geist	ist	der	voranfängliche	Anfang	aller	An-

fänge	je	schon	als	‚Unterschiedenheit	in	Einheit‘	gesetzt.“614	

Im	Gegensatz	dazu	ist	auf	der	Relationsebene	zu	beachten,	dass	die	Personen	in	

ihrer	 Lebensdynamik	 und	 Beziehungsfülle	 so	 wechselseitig	 voneinander	 freige-

setzt	 und	 aufeinander	 bezogen	 sind,	 dass	 sie	 durch	 ihre	 jeweiligen	 Beziehungen	

																																																								
611		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	220.	
612		JÜRGEN	MOLTMANN,	 Im	Lebensraum	des	dreieinigen	Gottes.	Neues	trinitarisches	Denken.	 In:	Bo-
	 goslovni	vestnik	70	(2010)	167-184,	hier	173.	Mit	Verweis	auf	WOLFHART	PANNENBERG,	Systema-
	 tische	Theologie,	Bd.	1,	353.	Vgl.	dazu	2.1.3.8.		
613		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	222.	
614		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	222.	



	 173	

zueinander	als	Personen	bestimmt	werden	können.	Die	Personen	sind	damit	in	je	

eigener	Weise	selbstzentriert	(subsistent)	und	selbstlos	(relational).615	

Die	 ‚Unterschiedenheit	 in	 Einheit‘	 des	 trinitarischen	 Kommerziums	 kann	 nach	

Nitsche	durch	die	 Figur	der	Retroszendenz	 als	 ‚Einheit	 in	Unterschiedenheit‘	 be-

stimmt	werden,	da	sich	die	Hypostasen	als	vollkommen	 freie	Träger	 in	 ihrer	Un-

terschiedenheit	ab	ovo	vollkommen	zur	jeweils	anderen	Freiheit	und	deren	jewei-

ligen	Freiheitsmöglichkeiten	entschlossen	haben,	dass	sie	eine	Einheit	bilden.	„Das	

vordenkliche	und	vorzeitliche	Zugleich	von	Unterscheidung	und	Gemeinsamkeit	 im	

Sich-Entschließen	der	göttlichen	Freiheit	begründet,	warum	die	Konstitutionsebe-

ne	 und	 die	 Relationsebene	 zwei	 verschiedene	 ‚Blickwinkel‘	 derselben	 Lebensdy-

namik	benennen,	ohne	dass	diese	‚Hinblicke‘	(Aspekte)	voneinander	getrennt	oder	

gar	antagonistisch	gegeneinander	ausgespielt	werden	können.“616	Damit	leistet	es	

die	Figur	der	präreflexiven	und	prätemporalen	Retroszendenz	zwischen	Konstitu-

tions-	 und	 Relationsebene	 zu	 unterscheiden	 und	 damit	 die	 biblisch	 bezeugte	

Patrozentrik	zu	wahren	ohne	die	Statusgleichheit	der	Personen	aufzugeben	und	in	

eine	ontologische	oder	soteriologische	Subordination	zu	verfallen.	Denn,	so	noch-

mals	Bernhard	Nitsche,		

„[d]ie	Gefahr	einer	ontologischen	oder	soteriologischen	Inferiorität	[des	Sohnes	und	des	Geis-
tes,	K.L.]	besteht	 in	dem	hier	vertretenen	 transzendental-reduktiven	Konzept	sich	entschlie-
ßender	vollkommener	freier	Träger	deshalb	nicht,	weil	die	innertrinitarische	τἁξις	in	der	ret-
roszendierenden	Einheit	der	drei	freien	Träger	der	Gottheit	nicht	zeitanalog,	sondern	vorzeit-
lich	und	schöpferisch-zeitgewährend	zu	denken	 ist.	Sie	existiert	aber	auch	kategorial	gehalt-
lich	nicht,	weil	der	Vater	als	schlechthin	sich-entschließende	ursprungslose	und	ursprungsge-
bende	Freiheit	alles	dem	Sohn	und	alles	dem	Geist	gibt.“617		

4.2.3.7 Konkretion	der	Rede	von	Vater	Sohn	und	Geist	

Die	Rede	von	Vater,	Sohn	und	Geist	ist	nach	der	transzendental-reduktiven	Her-

leitung	 eines	 Kommerziums	 retroszendierender	 Freiheiten	 in	 einem	 nächsten	

Schritt	 zu	 konkretisieren.	 Grundlegend	 hierfür	 ist	 die	 Einsicht	Nitsches,	 dass	 so-

wohl	 Impersonalität	 als	 auch	 Personalität	 als	 grenzbegriffliche	 Rahmenbestim-

mungen	der	Transzendenz	zu	verstehen	sind.618	Zur	Betonung	der	Analogizität	der	

																																																								
615		Vgl.	Gott	und	Freiheit,	222f.	
616		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	222.	
617		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	225.	
618		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	226.	Vgl.	zudem:	BERNHARD	NITSCHE,	Gott	–	Welt	–	Mensch.	Rai-
	 mon	 Panikkars	 Gottesdenken	 –	 Paradigma	 für	 eine	 Theologie	 in	 interreligiöser	 Perspektive?	
	 (Beiträge	zu	einer	Theologie	der	Religionen	6),	Zürich	2008,	Teil	D:	489-588.	



	 174	

Rede	 von	 Gott	 profiliert	 Nitsche	 eine	 Personrede	 durch	 die	 Präpositionen	 „vor“,	

„über“	 und	 „trans“,	 die	 die	 unterschiedlichen	 Dimensionen	 des	 jeweiligen	 Per-

sonseins	 betonen	 sollen	 und	 sich	 zwischen	 Impersonalität	 und	 Personalität	wie-

derfinden.619	

Der	Vater	 ist	Vater,	da	er	der	Ursprung	Gewährende	 für	Sohn	und	Geist	 ist,	 er	

setzt	 sie	ab	ovo	 frei.	 Er	 ist	 damit	 zum	 einen	 der	 konstitutionslogische	Ursprung,	

zum	anderen	aber	auch	relational	als	Liebe	zu	bestimmen,	da	er	sich	in	seiner	voll-

kommenen	 Freiheit	 auf	 die	 Freiheit	 des	 Anderen	 hin	 öffnet.	 „Weil	 der	 Vater	 zu-

gleich	die	Insistenz	der	selbstbezogenen	Konzentration	und	die	selbstlose	Exzent-

rizität	des	sich	selbst	ganz	dem	Sohn	Schenkenden	ist,	kann	er	Grund	sowohl	der	

Einheit	 der	 Gottheit	 als	 auch	 ihrer	 dynamischen	 Lebensekstase	 nach	 außen	

sein.“620	Da	der	Vater	in	seiner	Ursprung	gewährenden	Ursprünglichkeit	die	prin-

zipiierende	Freiheit	ist,	ist	er	das	göttliche	Prinzip	der	Freiheitseröffnung	und	geht	

damit	 der	 vollkommenen,	 freigesetzten	 (gezeugten)	 Freiheit	 des	 Sohnes	 voraus.	

„Die	 schlechthin	prinzipiierende	vollkommene	Freiheit	 des	Vaters	 kann	 in	 ihrem	

konstitutionslogischen	Voraus	auch	‚vor‘-personal	genannt	werden,	denn	der	Vater	

eröffnet	die	Fülle	des	Seins	und	der	Personalität,	welche	der	Sohn	als	sein	ewiges	

Ebenbild	ist	und	als	sein	geschöpfliches	Ebenbild	in	Jesus	manifestiert.“621	Die	Be-

schreibung	des	Vaters	als	„vor“-personal	betont	so	die	Ursprung	gewährende	Ur-

sprünglichkeit	aus	der	Sohn	und	Geist	hervorgehen.		

Der	 Sohn	 ist	 im	 Sinne	 der	Wesensgleichheit	mit	 dem	 Vater	 der	 Gezeugte	 und	

damit	von	jeglichem	Geschöpflichen	zu	unterscheiden.	Er	geht	selbst	als	vollkom-

mene	Freiheit	aus	der	vollkommenen	Freiheit	des	Vaters	hervor,	er	 ist	Licht	von	

Licht	und	Gott	von	Gott.622	Er	ist	als	der	Sohn	von	Ewigkeit	her	die	„ewig-freie	Zeu-

																																																								
619		Vgl.	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 226.	 Nitsche	 versucht	 durch	 die	 präpositionale	 Charakteri-
	 sierung	 „eine	 relative	 Anschlussfähigkeit	 an	 eher	 impersonale	 religiöse	 Transzendenzvor-
	 stellungen“	zu	eröffnen.	Im	Hintergrund	steht	hier	der	Dialog	mit	dem	Hinduismus.	Vgl.	BERHARD	
	 NITSCHE,	 Pannikars	 Dreiklang	 der	 Wirklichkeit	 im	 Spiegel	 christlicher	 Trinitätstheologie.	 In:	
	 DERS.	(Hg.),	Gottesdenken	in	interreligiöser	Perspektive.	Raimon	Panikkars	Trinitätstheologie	in	
	 der	Diskussion.	Unter	Mitarbeit	von	Guido	Beck.	Frankfurt	a.M./Paderborn	2005,	249-273.	
	 Vgl.	auch	NITSCHE,	Gott	–	Welt	–	Mensch,	Teil	D.	Ob	diese	präpositionale	Charakterisierung	auch	
	 eine	Öffnung	zum	Islam	ermöglicht,	scheint	fragwürdig	zu	sein.	
620		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	227f.		
621		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	228.	
622		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	229.	Vgl.	dazu	das	Bekenntnis	des	Konzils	von	Nizäa:	„Gott	aus	
	 Gott,	 Licht	 aus	Licht,	wahrer	Gott	 aus	wahrem	Gott,	 geboren,	nicht	 geschaffen,	 von	einer	Sub-
	 stanz	mit	dem	Vater“,	DH	125.	



	 175	

gung	des	Vaters	und	dessen	reine	 ‚Selbstaussage‘	oder	 ‚Selbstaussprache‘.“623	Der	

Sohn	bzw.	Logos	wird	für	Menschen	durch	den	mit	dem	Logos	hypostatisch	geein-

ten	 Menschen	 Jesus	 von	 Nazareth	 zur	 realsymbolischen	 Gegenwart.624	Im	 Men-

schen	Jesus	von	Nazareth	kann	in	unüberbietbarer	Weise	bis	in	den	Tod	am	Kreuz	

die	 Liebe	 Gottes	 des	 Vaters	 zum	Menschen	 erfahren	werden.	 Dadurch,	 dass	 der	

Logos	 in	 Jesus	von	Nazareth	zur	Person	wird	und	dieses	Personsein	als	Sohn	 „in	

seiner	menschlich	unüberbietbaren	und	innergöttlich	überbordenden	Fülle“625	ist,	

ist	der	Sohn	als	vollkommenes	Personsein	als	„über“-personal	zu	beschreiben.626	

Der	Geist	als	der	vom	Vater	Gehauchte	ist	das	Verbindende	zwischen	Vater	und	

Sohn	 einerseits	 und	 zwischen	 Gott	 und	 Schöpfung	 andererseits.	 „Innerhalb	 der	

Dynamik	der	 Liebe	 ist	 der	Geist	 derjenige,	welcher	 sich	 selbst	 zurücknimmt,	 um	

die	anderen	Personen	umso	stärker	hervortreten	zu	lassen.	In	dieser	relationalen	

Proexistenz	 ist	 er	 der	Verbindende	 sowohl	 zwischen	dem	ewig-zeugenden	Vater	

und	 ewig-schöpferischen	 Sohn	 als	 auch	 zwischen	 der	 trinitarischen	 Lebensfülle	

und	der	freigesetzten	Schöpfung.“627	Der	Geist	ist	es,	von	dem	das	Wort	Gottes	sei-

nen	Sinn	erfährt,	der	Jesus	von	Nazareth	als	dem	Sohn	die	Orientierung	am	Willen	

des	Vaters	ermöglicht.	Er	begleitet,	indem	er	die	Schöpfung	in	ihre	eigene	Freiheit	

freilässt,	den	formellen	Entschluss	der	Freiheit	des	Menschen	und	damit	auch	den	

Freiheitsentschluss	Jesu	von	Nazareth.	Der	Geist	ist	es,	der	dem	Menschen	immer	

wieder	das	Angebot	der	Teilhabe	an	der	Lebensdynamik	von	Vater	und	Sohn	ge-

währt.	Er	ist	es,	der	durch	die	Retroszendenz	Vater	und	Sohn	in	Einheit	verbindet	

und	 ihnen	 innergöttlich	 einen	 Freiheitsraum	 eröffnet.628	„Durch	 dieses	 spezifisch	

perichoretische	Inneseins	des	Geistes,	retroszendierend	in	Gott	und	freilassend	in	

der	 Schöpfung,	 kann	 der	 Geist	 ‚trans-personal‘	 genannt	 werden.	 […]	 Indem	 der	

Geist	wie	keine	andere	trinitarische	Person	im	Anderen	bei	sich	selbst	ist,	steht	er	

transimmanent	 für	den	Aspekt	des	 transpersonalen	Selbstseins	um	Sohn	und	 im	

																																																								
623		NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	 229.	 Mit	 Verweis	 auf	 HANS	URS	 VON	BALTHASAR,	 Theodramatik	 1-4,	
	 Einsiedeln	1973-1983,	hier	Bd.	3,	300	und	RAHNER,	Der	dreifaltige	Gott	als	transzendentaler	Ur-
	 grund	der	Heilsgeschichte,	366.	
624		Bernhard	 Nitsche	 setzt	 hier	 christologisch	 ein	 formal-dialogisches	 Freisetzungsverhältnis	 des	
	 Wirken	des	Logos	in	Jesus	von	Nazareth	an.	Vgl.	dazu	Kap.	2.1.3.8.		
625		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	235.	
626		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	235.	
627		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	240.	
628		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	235-240.	



	 176	

Vater.	Daher	ist	er	zugleich	die	Instanz,	welche	die	Verbundenheit	 in	perichoreti-

scher	Kommunikation	‚personifiziert‘.“629	

4.2.3.8 Kritische	Diskussion	des	Ansatzes	

	Nach	der	 ausführlichen	Darstellung	des	Ansatzes	Bernard	Nitsches	 soll	 dieser	

kritisch	diskutiert	werden.	Auch	Nitsche	stellen	sich	ähnliche	Anfragen	wie	Mag-

nus	Striet,	wobei	der	Ansatz	Bernhard	Nitsches	den	Anspruch	erhebt,	die	beiden	

gemeinsam	gestellten	Anfragen	zu	entkräften.	Die	stärksten	Anfragen	an	ein	inter-

personales	Modell	kommen	selbstverständlich	aus	der	Richtung	der	intrapersona-

len	bzw.	monosubjektiven	Ansätze.	Deshalb	werden	hier	vor	allem	die	Kritikpunk-

te	 Thomas	 Schärtls	 an	 Bernhard	 Nitsches	 Konzept	 aufgegriffen,	 da	 sie	 am	 drän-

gendsten	für	die	Rettung	des	interpersonalen	Ansatzes	sind.	

Thomas	 Schärtl	 kommt	 nach	 einer	 eigenen	 Analyse	 sozialer	 trinitätstheologi-

scher	Ansätze	zu	einem	sehr	klaren	Urteil:	„Sowohl	der	Ansatz	von	drei	Subjekten,	

drei	Bewusstseinszentren	als	auch	die	Annahme	von	drei	Freiheiten	in	Gott	zerstö-

ren	die	Einheit	Gottes	oder	tragen	zumindest	dazu	bei,	dass	das	Wesen	des	einen	

Gottes	im	Kommerzium	von	Subjekten	oder	Freiheiten	zerrieben	wird.“630	

	

(1)	Der	zentrale	Kritikpunkt	Schärtls	bezieht	sich	auf	die	Verwendung	eines	star-

ken	Personbegriffs631,	der	für	ihn	zwangsläufig	zur	innertrinitarischen	Anwendung	

eines	Subjektbegriffs	in	Bezug	auf	die	Hypostasen	führt.	Wenn	die	gegenwärtigen	

interpersonalen	 Ansätze	 versuchen,	 einen	 auch	 anthropologisch	 relevanten	 Per-

sonbegriff	in	der	Trinitätstheologie	zu	verwenden,	dann	verbindet	sich	mit	diesem	

Begriff	 auch	 die	 Annahme	 von	 Selbstbewusstsein,	 da	 Selbstbewusstsein	 als	 das	

Individuationsprinzip	schlechthin	von	Personen	angesehen	werden	muss.632	Wenn	

sich	die	Träger	der	Freiheiten	bzw.	die	Personen	präreflexiv	zueinander	entschlie-

																																																								
629		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	241.	
630		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	56.	
631		Auch	wenn	Nitsche	selbst	in	seinem	Ansatz	eher	von	Hypostasen	als	von	Personen	spricht,	tref-
	 fen	die	Vorwürfe	Schärtls	doch	den	eigentlichen	Punkt,	da	die	Implikationen	des	Personbegriffs	
	 auch	trinitarisch	fruchtbar	gemacht	werden	sollten	und	so	auf	die	Hypostasen	übertragen	wer-
	 den	können.	Kritisch	zu	fragen	bleibt	allerdings,	warum	Bernhard	Nitsche	sich	hier	nicht	für	ei-
	 nen	Begriff	entscheidet.	
632		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	43f.		



	 177	

ßen	können	sollen,	so	müsse	nach	Schärtl	auch	die	Frage	gestellt	werden,	wie	de-

ren	Ontologie	(vor	dem	jeweiligen	Entschluss)	zu	beschreiben	sei.		

„Wird	 diese	 Frage	 aber	 einmal	 gestellt,	 dann	 holt	man	 den	 ganzen	 [...]	 Ansatz	 zwangsläufig	
bewusstseinstheoretisch	 ein;	 und	 die	 prä-reflexive	 Entschlossenheit	 entpuppt	 sich	 auf	 eben	
dieser	neuen	Ebene	womöglich	als	nicht	viel	mehr	als	die	subjekt-konstitutive	(traumwander-
lisch	 sichere)	 Fähigkeit	 eines	 Ich-Sprechers,	 den	 Ausdruck	 ‚ich‘	 korrekt	 zu	 verwenden	 und	
dadurch	ein	Wissen-Wie	darüber	zu	bekunden,	wie	man	indexikalisch	Kontexte	erzeugt	(und	
darin	wurzelt	sozusagen	das	Wunder	der	Subjektivität).“633		

Die	Konsequenz	hieraus	ist	nicht	weniger	als	die	Annahme	einer	Ersten-Person-

Perspektive	für	die	Hypostasen	und	damit	verbunden	die	Annahme	von	Selbstbe-

wusstsein:	Wenn	 die	 trinitarischen	 Personen	 auch	 präreflexiv	 über	 Subjektivität	

verfügen,	verfügen	sie	auch	präreflexiv	über	eine	Erste-Person-Perspektive.	Wenn	

dem	so	ist,	ist	dem	Tritheismus	jedoch	nicht	mehr	zu	entweichen.634		

Durch	die	transzendentallogische	Herleitung	der	Einheit	der	trinitarischen	Per-

sonen	versucht	Bernhard	Nitsche	diesen	Vorwurf	zu	entkräften.	Das	Problem	der	

Erste-Person-Perspektive	stellt	 sich	 für	 ihn	deshalb	nicht,	weil	er	 sich	gerade	 für	

ein	rein	transzendentallogisches	Denken	entscheidet	und	sich	damit	gegen	sozial-

phänomenologische	oder	bewusstseinsphänomenologische	Ansätze	wendet.		

„[S]owohl	ein	sozialphänomenologischer	Ansatz	(‚Anerkennungsverhältnis‘)	als	auch	eine	be-
wusstseinsphänomenologische	 Reflexionstheorie	 (‚Differenz	 von	 Ich-Agens	 und	 Ich-Objekt‘	
bzw.	von	‚Selbst‘	und	‚Ich‘)	[bekommen]	die	dynamische	‚Einheit‘	zu	spät	in	den	Blick	[…].	Es	
gehört	zu	den	klassischen	Selbst-Bewusstseins-Konzepten,	dass	sie	das	‚Selbst‘	reflexiv	im	Un-
terschied	zum	agierenden	transzendentalen	Ich	sowie	in	konstitutiver	Abgrenzung	gegenüber	
andern	‚Ichen‘	bestimmen.	Weil	eine	solche	Selbstbewusstseinstheorie	weder	die	Einheit	des	
Ich	noch	die	wesentliche	Gemeinsamkeit	von	Subjekten	ursprünglich	ansetzen	kann,	kommt	
eine	‚re-flexive‘	Bestimmung	der	Einheit	des	Bewusstseins	systematisch	jeweils	‚zu	spät‘.“635	

	
Nitsches	Ansatz	des	Kommerziums	retroszendierender	Freiheiten	setzt	explizit	

präreflexiv	und	damit	vor	jeder	Ersten-Person-Perspektive	an.		

„Während	 beim	 Menschen	 das	 transzendentale	 Mit-Bewusstsein	 und	 das	 explizite	 Selbst-
Bewusstsein	 zu	 unterscheiden	 sind,	 kann	 eine	 solche	 Unterscheidung	 in	 Gott	 letztlich	 nicht	
vorgenommen	werden.	Transzendentales	Mit-Bewusstsein	und	re-flexives	Selbstbewusstsein	
kommen	in	Gott	je	schon	überein,	wie	auch	die	Personen	in	ihrem	wechselseitigen	Sich-Öffnen	
und	in	ihrer	retroszendierenden	Verbundenheit	je	schon	überein	kommen	und	eins	sind.“636	

	Für	die	göttlichen	Personen	gilt	dann,	dass	das	Ich	der	jeweiligen	Person	nur	ein	

Ich	vom	Anderen	her	und	auf	den	Anderen	hin	ist.	Die	drei	trinitarischen	Personen	

																																																								
633		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	50f.		
634		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	47.	
635		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	212.	
636		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	212f..	



	 178	

haben	sich	also	schon	zueinander	entschlossen,	„bevor“	sie	dies	überhaupt	reflek-

tieren	können.	Da	dieser	Entschluss	zudem	auch	prätemporal	zu	denken	ist,	ist	ein	

Entschluss	 der	 innertrinitarischen	Freiheiten	 gegeneinander	 undenkbar.	 Er	 kann	

mangels	Zeit	nicht	stattfinden	und	mangels	Reflexivität	nicht	überlegt	werden.	Aus	

diesem	Grund	stellt	sich	für	Nitsche	die	Frage	nach	jener	Ontologie	der	präreflexi-

ven	Träger	und	deren	Subjektivität	nicht.637		

Allerdings	wäre	in	diesem	Kontext	doch	nochmals	die	Frage	zu	stellen,	wie	das	

Verhältnis	 zwischen	 den	 drei	 einzelnen	 göttlichen	 Freiheiten	 der	 trinitarischen	

Personen	und	dem	Wesen	Gottes	zu	bestimmen	ist.	Wenn	das	Wesen	Gottes	nach	

Hermann	Krings	als	vollkommene	Freiheit	zu	bestimmen	ist,	kann	Gott	als	selbst-

konstitutives,	 selbstursprüngliches	Wesen	 gedacht	werden.638	In	 diesem	 Sine	 be-

schreibt	Krings	die	vollkommene,	unbedingte	Freiheit	als	„die	Idee	der	Einheit	von	

unbedingter	Form	des	Sich-öffnens	und	unvermittelter	Fülle	der	Inhaltlichkeit“639.	

In	der	vollkommenen	Freiheit	fallen	also	die	Öffnung	auf	Gehalt	und	der	Gehalt	in	

eins.	Wenn	man	nach	der	Konstitutionsbedingung	dieser	 vollkommenen	Freiheit	

fragt,	so	könnten	die	drei	Freiheiten	der	göttlichen	Personen	ein	Hinweis	sein.	Da-

bei	 stellt	 sich	 jedoch	die	 Frage,	 inwiefern	diese	 drei	 Freiheiten	 jeweils	 transzen-

dentallogisch	als	vollkommene	Freiheit	zu	qualifizieren	sind	oder	ob	diese	Denkfi-

gur	nicht	in	einen	infiniten	Regress	führt,	insofern	jede	der	drei	Freiheiten	wiede-

rum	Freiheiten	als	jeweiligen	Gehalt	aufweisen	müsste.	

	

(2)	Ein	weiterer	Kritikpunkt	Thomas	Schärtls	bezieht	sich	auf	die	handlungsthe-

oretische	Komponente	des	 freiheitstheoretischen	Personbegriffs	und	 damit	 verbun-

den	auf	die	Annahme	eines	 inkompatibilistischen	Freiheitsbegriffes.	Es	muss	näm-

lich	auch	innertrinitarisch	überhaupt	möglich	sein,	die	andere	Freiheit	zu	wollen.	

Das	Wollen	der	anderen	Freiheit	verlangt	aber	auch,	dass	das	Gegenteil	möglich	ist,	

denn	 „[w]o	 es	 keine	Wählbarkeit	 des	Wollbaren	 gibt,	 kann	 es	 auch	 keine	 echte	

Wahl	und	kein	Wollen	geben.“640	Wenn	es	möglich	sein	soll,	den	Personbegriff	auf	

																																																								
637		Vgl.	dazu	auch	Kap.	2.1.3.5.	
638		Vgl.	KRINGS,	Freiheit.	Ein	Versuch	Gott	zu	denken,	177.	„Für	die	entwickelte	Struktur	der	endli-
	 chen	Freiheit	 kann	 es	 dahingestellt	 bleiben,	 ob	die	 vollkommene	Freiheit,	 auf	welche	 als	 Idee	
	 Bezug	genommen	wird,	als	göttliche	Freiheit	oder	als	Freiheit	des	Gottes	oder	auch	als	Gott	be-
	 zeichnet	wird.“	
639		KRINGS,	Freiheit.	Ein	Versuch	Gott	zu	denken,	176.			
640		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	54.		



	 179	

die	trinitarischen	Instanzen	zu	übertragen	und	diese	durch	Freiheit	bestimmt	sein	

sollen,	müssten	sie	zumindest	die	Möglichkeit	haben,	 sich	gegen	den	Anderen	zu	

entscheiden	und	damit	über	Wahlfreiheit	verfügen.	Dadurch	ist	für	Schärtl	klar:		

„Entweder	 verstehen	wir	 nicht	 im	Ansatz,	was	 Freiheit	 innertrinitarisch	 bedeutet.	Oder	wir	
haben	es	hier	mit	einem	kompatibilistischen	 innertrinitarischen	 (die	Personen	könnten	sich	
theoretisch	entscheiden,	wie	sie	wollten,	das	Resultat	der	Entscheidung	ist	faktisch	schon	ge-
setzt)	Freiheitsbegriff	zu	tun.	In	beiden	Fällen	wird	die	Freiheit	der	innertrinitarischen	Perso-
nen	irrelevant	für	alle	anthropologischen,	soteriologischen	und	gnadentheologischen	Applika-
tionen.“641	

	
Nach	Bernhard	Nitsche	 stellt	 sich	 jedoch	 die	 Frage	 nach	 einem	 kompatibilisti-

schen	Freiheitsbegriff	deshalb	nicht,	weil	für	die	innertrinitarischen	Personen	kei-

ne	Wahlfreiheit	angenommen	werden	muss.	

„Für	die	Anwendung	dieses	Modells	ist	es	entscheidend,	dass	die	Freiheit	ihre	transzendental-
materiale	 Erfüllung	 im	 Entschluss	 zu	 anderer	 Freiheit	 und	 dem	 Freiheitsverhältnis	 anderer	
Freiheit	findet.	Hingegen	ist	die	Verfehlung	dieses	Gehaltes	oder	das	Wollen	des	Bösen	bereits	
nach	Kant	kein	Vermögen	der	Freiheit,	sondern	ihre	Verfehlung	oder	ihr	‚Unvermögen‘.	In	die-
ser	Hinsicht	ist	das	Moment	der	‚Wahlfreiheit‘	zwar	nicht	unbedeutend,	aber	doch	deutlich	se-
kundär	gegenüber	dem	Entschluss	von	Freiheit	für	Freiheit.“642		

Wenn	dem	so	 ist	und	die	Wahlfreiheit	 erst	 in	einem	weiteren	Schritt	nach	der	

Selbstwahl	der	 Freiheit	 anzusetzen	 ist,	 ist	 es	 für	Gott	 unmöglich,	 sich	 gegen	 sich	

selbst	zu	entscheiden.	Gott	kann	sein	Wesen	eben	nicht	aufheben,	 indem	sich	die	

einzelnen	Hypostasen	in	ihrer	Freiheit	gegeneinander	entscheiden.	Der	Entschluss	

gegen	die	Bejahung	der	Freiheit	des	Anderen	ist	in	diesem	Sinne	eine	Selbstverfeh-

lung	der	Freiheit.	Diese	Selbstverfehlung	ist	für	Gott	nicht	denkbar.643	Die	Freiheit	

in	Gott	muss	so	nach	Nitsche	nicht	kompatibilistisch	und	damit	in	bestimmter	Wei-

se	determiniert	sein,	damit	sich	keine	der	trinitarischen	Personen	gegen	die	ande-

ren	entscheidet.	Der	Entschluss	gegen	die	andere	Freiheit	ist	Selbstverfehlung.	

Allerdings	wäre	 hier	 die	 Rückfrage	 an	 Bernhard	Nitsche	 zu	 stellen,	 ob	 es	 sich	

hierbei	nicht	zumindest	doch	um	einen	 theologischen	Kompatibilitismus	handelt.	

Die	 transzendentale	 Analyse	 der	 Freiheit	 des	 Menschen	 zeigte	 gerade	 auf,	 dass	

Öffnung	auf	Gehalt	und	der	jeweilige	Gehalt	sich	nicht	immer	entsprechen.	In	Be-

zug	auf	die	göttliche,	vollkommene	Freiheit	ist	jedoch	anzunehmen,	dass	sich	hier	

in	 besonderer	 Weise	 Wesen	 und	Willen	 entsprechen	 und	 gleichursprünglich	 zu	

																																																								
641		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	54.	
642	NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	103f.	Vgl.	dazu	auch	 	NIT-
	 SCHE,	Endlichkeit	und	Freiheit,	424.	
643		Vgl.	NITSCHE,	Endlichkeit	und	Freiheit,	424.	



	 180	

denken	sind.	Gottes	Wille	würde	an	dieser	Stelle	durch	sein	Wesen	bestimmt.	Doch	

kann	man	an	dieser	Stelle	wirklich	noch	von	Freiheit	sprechen	oder	ist	dieser	Be-

griff	 nicht	 deutlich	 äquivok	 zum	 alltäglichen	 Freiheitsverständnis?	 Auch	 wenn	

Wahlfreiheit	nicht	ausschließlich	bestimmendes	Kriterum	für	Freiheit	ist,	so	wird	

sie	 doch	 i.d.R.	 bei	 der	 Verwendung	 des	 Freiheitsbegriffs	 impliziert,	 so	 dass	 die	

Verwendung	des	Freiheitsbegriffs	hier	 zumindest	Konnotationen	einspielt,	 die	 in	

die	Richtung	von	Wahlfreiheit	führen	und	die	Bernhard	Nitsche	eigentlich	vermei-

den	will.		

	

(3)	Ein	nächster	Punkt	betrifft	die	Herleitung	der	Dreiheit	in	Gott	und	damit	der	

Phänomenologie	der	Liebe.	Die	zentrale	Anfrage	Thomas	Schärtls	an	Vertreter	ei-

ner	 sozialen	 Trinitätstheologie	 lautet:	 Warum	 braucht	 die	 Vollkommenheit	 der	

Liebe	lediglich	die	Dreiheit,	warum	keine	Vierheit	oder	Fünftheit?	Wie	bei	Richard	

von	 St.	 Viktor	 und	 Richard	 Swinburne	 wird	 von	 sozialen	 Trinitätstheologen	 zur	

Begründung	der	Trinität	oft	darauf	hingewiesen,	dass	Liebe	sich	auf	ein	Gegenüber	

und	sich	mit	diesem	Gegenüber	auf	ein	Drittes	hin	öffnen	muss,	um	vollkommen	zu	

sein.644	Auf	die	Anfrage,	warum	es	sich	gerade	um	drei	Personen/Hypostasen	han-

dele	 und	 nicht	 um	 vier	 oder	 fünf,	 antwortet	 Nitsche	mit	 vielen	 seiner	 Kollegen,	

dass	eine	numerische	Quantifizierung	keinerlei	qualitativen	Mehrwert	erzeuge.645	

Dieses	Argument	wird	von	Schärtl	deshalb	als	nicht	stichhaltig	anerkannt,	weil	es	

auf	der	schlichten	Setzung	beruhe,	dass	der	Vierte	nur	die	Quantität,	nicht	aber	die	

Qualität	der	Liebe	steigere.		

„So	einleuchtend	es	 ist	zu	sagen,	dass	die	Liebe	zu	einer	anderen	Person	die	Selbstliebe	auf-
bricht,	dass	die	Liebe	zu	einem	Dritten	auch	alle	egoistischen	Elemente	in	der	Liebe	zwischen	
Zweien	zerbricht,	so	wenig	schlüssig	ist	es	zu	behaupten,	dass	die	Liebe	zu	einem	Vierten	qua-
litativ	 nichts	Neues	 brächte,	 sondern	 nur	 die	Wiederholung	 der	 Liebe	 zu	 einem	Dritten	 sei.	
Phänomenologisch	 steht	 zu	 vermuten,	 dass	 die	 Qualität	 von	 Liebe	 von	 vornherein	 nicht	 im	

																																																								
644		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	28f.	
645	 In	diesem	Zusammenhang	weist	Bernhard	Nitsche	darauf	hin,	dass	Freiheit	 sich	notwendiger-
	 weise	auf	andere	Freiheit	und	auf	deren	eigenes	Freiheitsverhältnis	hin	öffnen	muss	und	damit	
	 eine	Dreiheit	der	Freiheiten	 in	Gott	erforderlich	 ist,	 sofern	Gott	als	vollkommene	Freiheit	und	
	 damit	als	vollkommene	Liebe	zu	denken	 ist.	 	Damit	reicht	es	begründungslogisch	vollkommen	
	 aus,	 eine	 Dreiheit	 der	 Freiheiten	 anzunehmen.	 Damit	 kann	 schon	 gedacht	 werden,	 „dass	 der	
	 Vater	 sich	 vordenklich	 und	 vorzeitlich	 vollkommen	 zur	 Freiheit	 des	 Sohnes	 und	 dessen	
	 Freiheitsverhältnis	 zum	 Geist	 entschließt	 […]	 usw.	 Wer	 demgegenüber	 einen	 qualitativen	
	 Mehrwert	 durch	 quantitative	 Steigerung	 (vier	 oder	 fünf	 usw.	 Freiheiten)	 annimmt,	 überträgt	
	 endliche	Mengenvorstellungen	und	kategoriale	Gehalte	des	menschlichen	Freiheitsvollzugs	auf	
	 Gott.“	NITSCHE,	Muslimischer	Monontheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	104.	



	 181	

Zahlenspiel	von	Eins,	Zwei	und	Drei	erfasst	zu	werden	vermag,	weil	die	Richtungssinne	und	
Begründungsmotive	von	Liebe	[…]	ausgesprochen	vielschichtig	sind.“646	

	
Bernhard	 Nitsches	 Antwort	 auf	 diese	 Anfrage	 ist	 der	 Hinweis	 auf	 die	 Unter-

scheidung	 von	 Entdeckungszusammenhang	 bzw.	 dem	 heilsgeschichtlichen	 Be-

stimmungszusammenhang	und	dem	reflexiven	Begründungszusammenhang,	 „der	

immer	nur	ex	post	die	‚Bedingung	der	Möglichkeit‘	bedenkt.“647	So	geht	es	Nitsche	

also	 lediglich	darum,	 im	Blick	 auf	 die	Heilsgeschichte	 im	Nachhinein	darzulegen,	

warum	es	transzendentallogisch	sinnvoll	ist,	eine	Dreiheit	in	Gott	anzunehmen	und	

nicht	eine	Vierheit	oder	Fünfheit.	Mit	der	Annahme	eines	Kommerziums	vollkom-

mener	Freiheiten	kann	die	notwendige	Annahme	einer	Dreiheit	dargelegt	werden.	

Da	 heilsgeschichtlich	 von	 vornherein	 aber	 von	 der	 Dreiheit	 ausgegangen	 wird,	

stellt	sich	die	Frage	nach	der	Vierheit	usw.	gar	nicht.648		

An	 diesem	 Punkt	 setzt	 die	 Kritik	 Schärtls	 nochmals	 an:	 Trinitätstheologische	

Modelle	gehen	immer	von	der	Rekonstruktion	des	trinitarischen	Dogmas	aus,	um	

einsichtig	zu	machen,	warum	es	sinnvoll	ist,	trinitarisch	von	Gott	zu	sprechen.	Dies	

versuchen	sie	auf	der	Grundlage	bestimmter	Begriffe	wie	Freiheit,	Liebe	etc.,	von	

denen	man	herleiten	kann,	dass	Gott	notwendig	trinitarisch	strukturiert	zu	denken	

ist	und	„Gottes	Einheit	keine	monolithisch-tote	Identität	sein	und	meinen	darf.“649	

Das	 gleiche	macht	 damit	 auch	 Bernhard	Nitsche,	wenn	 er	 Gott	 als	 Kommerzium	

retroszendierender	Freiheiten	beschreibt.	 „Würde	man	nämlich“,	 so	 Schärtl,	 „das	

‚ex	post‘	 als	 ‚Erkenntnisgrund‘	 der	 Trinität	 radikal	 ernst	 nehmen,	 so	wären	 auch	

alle	begrifflich	angeleiteten	Rekonstruktionsversuche	(also	auch	der	von	Nitsche)	

von	 vornherein	 zum	 Scheitern	 verdammt	 oder	 als	 unzulässig	 diskreditiert.“650	

Auch	wenn	man	Schärtl	an	diesem	Punkt	zugestehen	muss,	dass	Nitsche	hier	unzu-

lässigerweise	 die	 Begründungsebenen	wechselt,	 kann	man	 doch	 auch	 spekulativ	

den	Gedanken	einsichtig	machen,	warum	eine	Dreiheit	 in	Gott	qualitativ	nicht	zu	

überbieten	 ist.	Wenn	 nämlich	 Liebe	 die	 Zuwendung	 zur	 Freiheit	 und	 den	 damit	

																																																								
646		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	29f.	
647		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	193.	
648		Hier	wird	nochmals	deutlich,	inwiefern	sich	die	Ausgangspunkte	von	Thomas	Schärtl	und	Bern-
	 hard	Nitsche	unterscheiden,	wenn	Bernhard	Nitsche	gerade	betont,	dass	sein	Ansatz	zunächst	
	 vom	heilsgeschichtlichen	Zeugnis	ausgeht,	demgegenüber	Thomas	Schärtl	 jedoch	rein	spekula-
	 tiv	die	Notwendigkeit	der	trinitarischen	Strukturierung	darzulegen	versucht.		
649		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	29	
650		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	29.	



	 182	

verbundenen	 Freiheitsverhältnissen	 dieser	 Freiheit	 braucht,	 braucht	 es	 zwangs-

läufig	eine	dritte	Freiheit.	Die	Freiheit	des	Geistes	als	die	dritte	Freiheit	neben	der	

Freiheit	des	Vaters	und	des	Sohnes	ist	nun	aber	als	alle	nur	denkbaren	Freiheits-

möglichkeiten	 umfassende	 Freiheit	 zu	 denken,	 so	 dass	 alle	 nur	 denkbaren	 Frei-

heitsverhältnisse	 in	 der	 Beziehung	 zum	 Geist	 im	 Hegelschen	 Sinne	 aufgehoben	

sind.	Damit	ist	ausgeschlossen,	dass	eine	vierte	Freiheit	eine	qualitative	Steigerung	

durch	den	Einbezug	anderer	Aspekte	an	Freiheitsmöglichkeiten	erwirken	könnte.		

	

	(4)	Im	Zusammenhang	mit	der	Komplementarität	von	Statusgleichheit	und	Mo-

narchie	kritisiert	vor	allem	Pannenberg	die	Unterscheidung	von	Konstitutions-	und	

Relationsebene.	Da	die	Trinitätslehre	aus	der	Selbstoffenbarung	Gottes	und	damit	

aus	 der	Heilsökonomie	 abzuleiten	 sei,	muss	 sie	 sich	 auch	 ihre	Vorgaben	 aus	 der	

Geschichte	Jesu	geben	lassen.		

„[F]ür	eine	an	der	Geschichte	Jesu	orientierte	Behandlung	der	Trinitätslehre	geht	die	Konstitu-
tion	der	Trinität	nicht	dem	Leben	der	Trinität	schon	voraus,	sondern	ereignet	sich	in	diesem	
Lebensvollzug.	Wenn	die	Zeugung	des	Sohnes	 in	den	Evangelien	auf	die	Taufe	bezogen	wird	
(Lk	3,22),	wenn	die	Einsetzung	Jesu	zum	‚Sohne	Gottes	in	Macht‘	mit	seiner	Auferstehung	von	
den	 Toten	 zusammengehört	 (Röm	 1,4),	 wenn	 Jesus	 selbst	 bei	 seiner	 Taufe	 Empfänger	 des	
Geistes	ist	(Mk	1,10),	der	nach	Johannes	vom	Vater	ausgeht	und	den	Jesus	den	Seinen	senden	
wird	(Joh	15,26),	dann	sind	Konstitution	und	Leben	der	Trinität	ineinander	verwoben.	Die	Be-
schreibung	 der	 personalen	 Relationen	 zwischen	 Vater,	 Sohn	 und	 Geist	 muss	 dann	 diesem	
Sachverhalt	ebenso	wie	der	Gegenseitigkeit	in	den	trinitarischen	Beziehungen	Rechnung	tra-
gen.“651	

	
Diese	 Kritik	 Pannenbergs	 wird	 von	 Bernhard	 Nitsche	 zurückgewiesen,	 da	 sie	

selbst	sehr	voraussetzungsreich	sei.	Wenn	die	Heilskökonomie	und	damit	der	bib-

lische	Befund	Ausgangspunkt	der	trinitarischen	Reflexion	sei,	dann	bringe	die	bib-

lische	Theozentrik	„gerade	das	Geschaffensein	des	Menschen	Jesus	in	seinem	Ver-

hältnis	zum	Vater	zum	Ausdruck	und	behauptet	damit	–	innerhalb	seines	[gemeint	

ist	Pannenbergs,	K.L.]	univoken	Denkansatzes	–	einen	konstitutionslogischen	Vor-

rang	des	Schöpfers	im	Relationsgeschehen.	Dieses	Problem	kann	Pannenberg	nur	

überbrücken,	indem	er	den	göttlichen	Sohn	von	Ewigkeit	in	formaler	und	materia-

ler	Univozität	als	Voraussetzung	des	konkreten	Seins	 Jesu	versteht.“652	Damit	be-

																																																								
651		WOLFHART	PANNENBERG,	Der	offenbarungstheologische	Ansatz	 in	der	Trinitätslehre.	 In:	MICHAEL	
	 WELKER/MIROSLAV	VOLF	(Hg.),	 Der	 lebendige	Gott	 als	 Trinität	 (FS	 Jürgen	Moltmann),	 Gütersloh	
	 2006,	13-22,	hier	20.	
652		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	221,	Anm.	596.	



	 183	

steht	 auch	 hier	 das	 methodische	 Problem	 zwischen	 Analogie	 und	 Univozität	 im	

Vergleich	der	beiden	Ansätze.	Zudem	berücksichtigt	Pannenberg	laut	Nitsche	hier	

nicht	 die	 Unterscheidung	 von	 Aussagen	 erster	 Ordnung	 (Relation	 Jesus	 –	 Vater)	

und	Aussagen	zweiter	(Jesus	–Logos)	und	dritter	(Ordnung	(Logos	–	Vater).653		

„Klassisch	gesprochen	 ist	hier	zu	 fragen,	ob	Pannenberg	damit	nicht	die	Gegenläufigkeit	von	
ratio	cognoscendi	(Relationsebene)	und	ratio	essendi	(Konstitutionsebene)	außer	Kraft	setzt	
bzw.	umkehrt.	In	Pannebergs	[sic!]	Begründung	scheint	mir	ein	Hegelianismus	lebendig,	wel-
cher	die	 immanente	Trinität	 als	Resultat	der	oikonomia	konzipiert,	weshalb	die	 ‚Monarchie‘	
des	Vaters	 ‚Resultat‘	 des	 heilsökonomischen	Lebensvollzugs	 ist,	wie	 umgekehrt	 die	Gottheit	
des	Vaters	im	Lebensvollzug	des	Sohnes	auf	dem	Spiel	steht.“654	

	

(5)	Im	Hinblick	auf	die	Konkretion	der	Personrede	stellt	sich	die	Frage,	inwiefern	

diese	Redeweise	schlüssig	ist	und	ob	sie	wirklich	zu	einem	vertieften	Verständnis	

des	vorliegenden	Ansatzes	beitragen	kann.	Nitsche	konzipiert	die	Redeweise	vor	

dem	Hintergrund,	dass	dadurch	die	Analogizität	des	Ansatzes	deutlicher	als	Integ-

ral	von	univoken	und	äquivoken	Momenten	bestimmt	werden	kann.	„Dabei	kenn-

zeichnet	das	Adjektiv	‚personal‘	den	christlichen	und	monotheistischen	personalen	

Reflexionszusammenhang.	Hingegen	 dienen	 die	 Präfixe	 ‚vor-‘,	 ‚über-‘	 und	 ‚trans-‘	

dazu,	 den	 analogen	 Charakter	 dieser	 Personrede	 zu	 verdeutlichen.“655	Was	 aber	

nun	 genau	 darunter	 zu	 verstehen	 ist,	 bleibt	 m.E.	 offen.	 Grundsätzlich	 verzichtet	

Nitsche	 auf	 den	 Begriff	 „Person“	 im	 trinitätstheologischen	 Zusammenhang	 und	

verwendet	stattdessen	den	Begriff	der	Hypostase	bzw.	der	freien,	subjektiven	Trä-

gerschaft.	Dadurch	schafft	er	es,	sehr	präzise	zu	benennen,	wie	sich	die	einzelnen	

Hypostasen	als	Wesen	Gottes	konstituieren.	Dies	ermöglicht,	dass	die	mit	dem	Be-

griff	 der	Person	verbundenen	Vorstellungen	aus	dem	anthropologischen	Kontext	

nicht	zu	schnell	 auf	die	göttlichen	Hypostasen	projiziert	werden	und	die	analoge	

																																																								
653	Aussagen	erster	Ordnung	betreffen	die	„narrative	Organisation	des	ursprünglichen	Erfahrungs-
	 zeugnisses“,	Aussagen	zweiter	Ordnung	betreffen	die	reflexive	Ebene	der	„immanente[n]	Durch-
	 bestimmung	des	narrativen	Zeugnisses	von	der	Gegenwart	Gottes	als	Vater,	Sohn	und	Geist	[…],	
	 welche	bereits	neutestamentlich	vor	allem	in	den	Hymnen	und	Liedern	über	Jesus	als	den	Chris-
	 tus	Gottes	und	Herrn	der	Gemeinde	gebündelt	wird“,	Aussagen	dritter	Ordnung	schließlich	re-
	 flektieren	„die	zentralen	Problemfelder	und	Überhangfragen	der	trinitarischen	‚Grenzaussagen‘,	
	 welche	metareflexiv	mit	methodologischen	Vorentscheidungen	(z.B.	transzendental	versus	phä-
	 nomenologisch)	und	spezifischen	systematischen	Problemindikatoren	 (etwa	der	Verhältnisbe-
	 stimmung	 von	 Monarchie	 und	 Statusgleichheit)	 verbunden	 sind“.	 NITSCHE,	 Gott	 und	 Freiheit,	
	 170f.	
654		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	221,	Anm.	596.	
655		NITSCHE,	Muslimischer	Monotheismus	und	christliche	Trinitätslehre,	112.	Vgl.	auch	NITSCHE,	Gott	
	 und	Freiheit,	226:	 „Eine	 solche	 je	 spezifische	Akzentuierung	des	Personseins	der	voneinander	
	 unterschiedenen	freien	Träger	des	göttlichen	Lebens	unterstreicht	die	analoge	Verwendung	des	
	 Personbegriffs	und	konturiert	das	je	spezifische	Profil	von	Vater,	Sohn	und	Geist.“	



	 184	

Struktur	des	Ansatzes	quasi	gewahrt	bleibt.	Durch	die	nun	doch	wieder	aufgegrif-

fene	personale	Redeweise	wird	dieser	Vorteil	 jedoch	negiert,	da	mit	den	verwen-

deten	Charakterisierungen	anthropologische	Konnotationen	wachgerufen	werden.		

Wenn	das	Wesen	Gottes	als	Kommerzium	dreier	präreflexiver	und	prätempora-

ler,	retroszendierender	Freiheiten	bestimmt	wird,	wie	kann	es	dann	sein,	dass	der	

Vater	vor-personal	ist,	wenn	doch	jegliche	Zeitdimensionen	aus	dem	Kommerzium	

herausgehalten	werden	sollen?	Wenn	der	Vater	eine	eigene	Freiheit	hat,	so	 ist	er	

Person.	Wie	kann	er	dann	dadurch	vor-personal	werden,	dass	andere	Freiheit	und	

Personalität	 durch	 ihn	 konstituiert	wird?	 Dies	 ändert	 doch	 nichts	 an	 seiner	 ihm	

zugesprochenen	 Personalität.	 Verführt	 nicht	 letztlich	 die	 Präposition	 „vor“	 dazu,	

doch	 wieder	 zeitliche	 Dimensionen	 in	 Gott	 einzutragen?	 Und	 was	 bedeutet	 es	

schließlich,	wenn	eine	Person	vor-personal	ist?	Eine	Person	ist	–	oder	sie	ist	nicht;	

wie	kann	sie	vor	der	Personalität	sein?	Oder	meint	Person	hier	letzten	Endes	doch	

wieder	etwas	ganz	anderes?		

Ähnlich	 stellt	 sich	die	 Lage	bezüglich	des	 Logos	und	des	Geistes	 als	 über-	 und	

transpersonal	dar.	Inwiefern	kann	der	Mensch	Jesus	von	Nazareth	als	der	Logos	als	

über-personal	 gelten,	 wenn	 doch	 das	 wahre	 Menschsein	 nicht	 zu	 kurz	 kommen	

darf?	Im	Hinblick	auf	den	Geist	verschärft	sich	nochmals	das	Problem:	Betont	Nit-

sche	in	besonderer	Weise	die	Eigenständigkeit	und	die	Rolle	des	Geistes	im	Kom-

merzium	 der	 drei	 Freiheiten	 in	 Gott,	 so	 wird	 er	 mit	 der	 Charakterisierung	 als	

„transpersonal“	in	erster	Linie	als	verbindendes	Element	zwischen	Vater	und	Sohn	

und	 zwischen	 Gott	 und	 Schöpfung	 eingeführt.	 Wird	 dadurch	 nicht	 seine	 eigene	

Personalität	 in	gewisser	Weise	gefährdet?	Und	ist	nicht	auch	der	Sohn	als	Mittler	

zwischen	Gott	und	Schöpfung	anzusehen?	So	droht	ein	entscheidender	Vorteil	des	

Ansatzes,	nämlich	der	Profilierung	der	Rolle	des	Geistes,	an	dieser	Stelle	wieder	zu	

verfallen.		

Grundsätzlich	stellt	sich	zudem	die	Frage,	warum	es	einer	alternativen	Sprech-

weise	bedarf,	um	die	analoge	Struktur	des	Ansatzes	–	vor	allem	im	Bezug	auf	die	

Verwendung	des	 Personbegriffs	 –	 zu	 betonen.	Dadurch,	 dass	Nitsche	 doch	 größ-

tenteils	auf	den	Personbegriff	 in	Bezug	auf	die	drei	Hypostasen	verzichtet,	um	ei-

nem	Missverständnis	des	Begriffes	vorzubeugen,	sehe	ich	keine	Notwendigkeit,	die	

Rede	nun	wieder	einzuführen,	um	dann	damit	die	analoge	Struktur	zu	betonen.	Es	



	 185	

steht	 zu	 bezweifeln,	 dass	 diese	 alternative	 Sprechweise	 zu	 einem	 tieferen	 Ver-

ständnis	des	Ansatzes	führen	kann.		

4.2.3.9 Zusammenfassung	

Bernhard	Nitsche	hat	einen	Ansatz	vorgelegt,	der	Gott	als	vollkommene	Freiheit	

und	 damit	 als	 Liebe	 denken	 will.	 Die	 unbedingte	 Anerkennung	 der	 Freiheit	 des	

Anderen	wird	hier	als	Liebe	einsichtig	gemacht.	Wenn	Gott	die	vollkommene	Frei-

heit	ist,	benötigt	es	auch	in	Gott	einen	gleichwertigen	Gehalt,	an	dem	sich	die	voll-

kommene	Freiheit	realisieren	kann.	Da	aber	immer	auch	die	Freiheitsmöglichkei-

ten	der	anderen	Freiheit	zu	etwas	Drittem	hin	mitgeliebt	werden	müssen,	muss	es	

drei	vollkommene	Freiheiten	 in	Gott	geben.	Damit	die	Annahme	dieser	drei	Frei-

heiten	 nun	 nicht	 zum	 Tritheismus	 führt,	 muss	 ausgeschlossen	 werden,	 dass	 sie	

sich	gegeneinander	wenden	können.	Bernhard	Nitsche	denkt	sie	deshalb	als	präre-

flexiv	und	prätemporal.	 Sie	 sind	also	 schon	vor	 jeder	Zeit	und	 jeder	Reflexion	so	

sehr	aufeinander	bezogen	und	haben	sich	schon	 in	einem	dynamischen	Wechsel-

spiel	so	sehr	zueinander	entschlossen,	dass	sie	nicht	voneinander	getrennt	werden	

können	und	so	eine	in	sich	differenzierte	Form	der	Einheit	bilden.	Da	dieser	Ansatz	

sich	als	rein	transzendentallogisch	versteht,	geht	er	 immer	von	den	Bedingungen	

der	Möglichkeit	 aus,	 Gott	 als	 Freiheit	 und	 als	 Liebe	 zu	 denken	und	befindet	 sich	

immer	an	den	Grenzen	des	noch	Denkbaren.	Bestehen	bleibt	letztlich	allerdings	die	

Frage	nach	dem	Verhältnis	von	den	drei	göttlichen	Freiheiten	zur	einen	göttlichen	

Freiheit	des	Wesens.		 	



	 186	

5 CHRISTLICHE	KONZEPTIONEN	AUF	DEM	PRÜFSTAND:	DAS	GESPRÄCHSANGEBOT	
JÜRGEN	WERBICKS	

In	diesem	 letzten	Kapitel	der	vorliegenden	Arbeit	 soll	es	nun	abschließend	da-

rum	 gehen,	 die	 behandelten	 christlichen	 trinitätstheologischen	 Ansätze	 auf	 den	

Prüfstand	des	interreligiösen	Dialogs,	genauer	des	christlich-muslimischen	Dialogs	

zu	stellen.	Im	Laufe	der	Arbeit	wurden	in	Kapitel	3	im	Gespräch	mit	muslimischen	

Theologen	 Anfragen	 an	 christliche	 Trinitätstheologie	 entwickelt,	 mit	 denen	 sich	

christliche	Ansätze	auseinanderzusetzen	haben	und	auf	die	sie	Antworten	zu	for-

mulieren	 haben.	 Die	 in	 Kapitel	 4	 in	 den	 Blick	 genommenen	 christlichen	Ansätze	

der	 Trinitätstheologie	 wurden	 bislang	 zwar	 nur	 innerchristlich	 diskutiert,	 dabei	

sind	 implizit	aber	 immer	wieder	auch	die	Themenfelder	der	Anfragen	aus	musli-

mischer	Sicht	zur	Sprache	gekommen.	Diese	Ergebnisse	sollen	nun	nochmals	sys-

tematisch	dargestellt	werden.	Im	Anschluss	daran	wird	schließlich	der	Ansatz	Jür-

gen	Werbicks	vorzustellen	sein	und	zu	schauen	sein,	inwiefern	er	eine	Antwort	auf	

die	formulierten	Anfragen	bieten	kann.		

	

	

5.1 Der	Prüfstand:	Christliche	Ansätze	und	die	Anfragen	aus	
muslimischer	Perspektive	

	

Im	Folgenden	sollen	die	in	Kapitel	3	formulierten	Anfragen	aus	der	Perspektive	

der	 muslimischen	 Theologie	 aufgegriffen	 und	 in	 das	 direkte	 Gespräch	 mit	 den	

christlichen	Ansätzen	von	Bernhard	Nitsche	und	Thomas	Schärtl	gebracht	werden.	

Dabei	werden	zunächst	 jeweils	die	Anfragen	wiederholt	und	anschließend	 in	Be-

zug	auf	beide	Ansätze	diskutiert.656		

																																																								
656		Da	 schon	 in	der	 innerchristlichen	Diskussion	 in	Kapitel	4.2	 aufgezeigt	werden	konnte,	welche	
	 Problemüberhänge	 im	 Ansatz	 von	 Magnus	 Striet	 festzumachen	 sind	 und	 inwiefern	 Bernhard	
	 Nitsches	 Ansatz	 eine	 Weiterentwicklung	 des	 Ansatzes	 von	 Magnus	 Striet	 darstellt,	 wird	 an	
	 dieser	Stelle	nur	der	Ansatz	von	Bernhard	Nitsche	in	die	Diskussion	eingebracht.		



	 187	

5.1.1 Attribute	und	Hypostasen	
	

Muslimische	Anfrage:	Vor	allem	in	Anschluss	an	die	Diskussion	um	das	Verhältnis	

von	Hypostasen	und	Attributen	Gottes	in	3.3.1	muss	christliche	Theologie	besonderen	

Wert	darauf	legen,	die	Differenzen	zwischen	den	Attributen	und	den	Hypostasen	Got-

tes	deutlich	zu	markieren.	So	ist	die	Trinitätstheologie	dazu	aufgefordert,	die	Attribu-

te	Gottes	wie	Unveränderlichkeit,	Allmacht,	Ewigkeit	etc.	so	zu	formulieren,	dass	sie	

sowohl	das	Wesen	als	auch	die	Hypostasen	Gottes	gleichermaßen	betreffen	und	nicht	

auf	der	personunterscheidenden	Ebene	angesetzt	werden.	

	

Im	Gespräch	mit	muslimischen	Positionen	muss	christliche	Theologie,	wie	 sich	

schon	 während	 der	 gesamten	 Arbeit	 zeigte,	 besonderen	Wert	 darauf	 legen,	 den	

Unterschied	 zwischen	 Attributen	 und	 Hypostasen	 deutlich	 herauszustellen.	 Alle	

Attribute	Gottes	 sind	sodann	gleichermaßen	auf	 sein	Wesen	als	auch	auf	die	Hy-

postasen	Vater,	Sohn	und	Geist	zu	beziehen,	da	letztlich	das	Wesen	Gottes	in	diesen	

Hypostasen	besteht.		

Natürlich	 wird	 diese	 Unterscheidung	 von	 Attribut	 und	 Hypostase	 sowohl	 im	

monosubjektiven	 Ansatz	 Thomas	 Schärtls	 als	 auch	 im	 interpersonalen	 Ansatz	

Bernhard	Nitsches	beachtet,	dennoch	sind	unterschiedliche	Zugänge	im	Verständ-

nis	der	Attributen	Gottes	und	unterschiedliche	Ausdifferenzierungen	des	Hyposta-

senbegriffs	festzumachen.		

Im	Zusammenhang	mit	der	Frage	nach	den	Attributen	kann	bei	Thomas	Schärtl	

im	 Kontext	 einer	monosubjektiven	 Trinitätstheologie	 die	 simplicitas	dei,	die	 Ein-

fachheit	Gottes,	 als	Metaprädikat	beschrieben	werden,	von	dem	aus	alle	anderen	

Eigenschaften	 und	 Attribute	 in	 den	 Blick	 genommen	werden.657	Da	 Schärtl	 stark	

vom	hegelianischen	Subjektverständnis	 aus	denkt,	 kann	er	betonen,	dass	 alle	Ei-

genschaftsaussagen	bzw.	Attribute	Gottes	letztlich	im	Substanzbegriff	zusammen-

																																																								
657		Vgl.	 BERNHARD	 NITSCHE,	 Der	 drei-eine	 Gott	 als	 Freiheitskommerzium.	 Versuch	 über	 das	
	 trinitarische	 Selbstsein	 und	 die	 Eigenschaften	 Gottes.	 In:	 Thomas	MARSCHLER/THOMAS	SCHÄRTL	
	 (Hg.),	Eigenschaften	Gottes.	Ein	Gespräch	zwischen	systematischer	Theologie	und	analytischer	
	 Philosophie	 (Studien	 zur	 systematischen	 Theologie,	 Ethik	 und	 Philosophie	 6),	 Münster	 2016,	
	 411-443,	hier	411.	



	 188	

fallen.658	Dabei	 ist	 die	 Substanz	 Gottes	 als	 „als	 der	 Wahrmacher	 für	 alle	 Eigen-

schaftsaussagen,	die	von	Gott	getroffen	werden“659	zu	verstehen.		

„Es	kann	für	alle	Aussagen	von	Gott	nur	einen	einzigen	Wahrmacher	geben:	Die	Substanz	Got-
tes,	deren	lumineszierende	Eigenart	adäquat	nur	in	der	von	Hegel	dargelegten	Weise	erfasst	
werden	kann.	Sie	ist	reinstes	In-Sich-Stehen	in	einer	sich	reflektierten	Gehaltlichkeit.“660		

So	werden	quasi	von	der	Substanz	aus	die	Eigenschaften	bzw.	Attribute	Gottes	

betrachtet.	Die	trinitarischen	Hypostasen	werden	dagegen	im	Sinne	von	Instanzen	

der	Selbstvermittlung	Gottes	„in	einem	ewigen	Ereignis,	in	dem	Gott	sich	vom	Sub-

stanzsein	(in	seiner	ganzen	transzendenten	Abstraktheit)	zum	Subjektsein	(in	sei-

ner	weltzuwendbaren	Personhaftigkeit)	vermittelt,“661	verstanden.		

Im	 Gegensatz	 zum	 Ansatz	 Thomas	 Schärtls	 kann	 im	 interpersonalen	 Ansatz	

Bernhard	Nitsches	 zunächst	 die	 Liebe	 als	Metaprädikat	 Gottes	 beschrieben	wer-

den.662	Das	Wesen	Gottes	wird	als	Freiheitskommerzium	verstanden,	das	in	erster	

Linie	durch	das	Attribut	Liebe	bestimmt	wird.	Durch	die	freiheitsanalytische	Aus-

richtung	des	Ansatzes	Nitsches	wird	hier	zunächst	der	Fokus	auf	die	heilsökono-

mische	 Dimension	 der	 Herleitung	 der	 Trinitätstheologie	 gelegt.	 Ausgehend	 vom	

biblischen	Zeugnis	und	den	Entwicklungen	der	ersten	 Jahrhunderte	der	Kirchen-

geschichte	–	und	hier	vor	allem	im	Rekurs	auf	die	kappadokische	Trinitätstheolo-

gie	–,	versucht	Bernhard	Nitsche	einsichtig	zu	machen,	dass	das	Wesen	Gottes	vor-

reflexiv	und	prätemporal	als	Kommerzium	dreier	Freiheiten	gedacht	werden	kann.	

Allerdings	 ist	 die	 Attributenlehre	 in	 diesem	 methodologischen	 Zugang	 als	 For-

schungsdesiderat	zu	bestimmen:	

																																																								
658		Vgl.	THOMAS	SCHÄRTL,	Einfachheit	Gottes	und	die	Trinität.	In:	Thomas	MARSCHLER/THOMAS	SCHÄRTL	
	 (Hg.),	Eigenschaften	Gottes.	Ein	Gespräch	zwischen	systematischer	Theologie	und	analytischer	
	 Philosophie	 (Studien	 zur	 systematischen	 Theologie,	 Ethik	 und	 Philosophie	 6),	 Münster	 2016,	
	 379-409,	hier	403.	
659		SCHÄRTL,	Einfachheit	Gottes	und	die	Trinität,	399.	
660		Schärtl	 bezieht	 sich	hier	 auf	 folgendes	Hegel-Zitat:	 „Dieses	 Sein	 ist	 die	Substanz,	 als	 die	 letzte	
	 Einheit	des	Wesens	und	Seins	ist	sie	das	Sein	in	allem	Sein,	–	weder	das	unreflektierte	Unmittel-
	 bare	 noch	 auch	 ein	 abstraktes,	 hinter	 der	 Existenz	 und	 Erscheinung	 stehendes,	 sondern	 die	
	 unmittelbare	Wirklichkeit	 selbst,	 und	diese	 als	 absolutes	Reflektiertsein	 in	 sich,	 als	 anundfür-
	 sichseiendes	Bestehen.	–	Die	Substanz	als	diese	Einheit	des	Seins	und	der	Reflexion	ist	wesent-
	 lich	das	Scheinen	und	das	Gesetztsein	ihrer.“	G.W.F.	HEGEL,	Wissenschaft	der	Logik	II	(Werke	6),	
	 ed.	E.	Moldenhauer	und	K.M.	Michel,	Frankfürt	a.M.	21990,	219.	Zitiert	nach	SCHÄRTL,	Einfachheit	
	 Gottes	und	die	Trinität,	399f.	
661		SCHÄRTL,	Einfachheit	Gottes	und	die	Trinität,	407.	
662	Allerdings	würde	Thomas	Schärtl	an	dieser	Stelle	wohl	auch	darauf	verweisen,	dass	seine	Trini-
	 tätstheologie	auch	vom	Prädikat	der	Liebe	aus	entwickelt	werden	kann.	„Das	hier	skizzierte	Mo-
	 dell	ist	freilich	immer	noch	in	der	Lage,	von	der	Liebe	Gottes	zu	sprechen	–	aber	sie	ist	primär	je-
	 nes	freie	Geschenk	an	die	Schöpfung,	das	vom	Vater	als	dem	Grund	des	Gottseins	Gottes	ausgeht,	
	 im	Logos	 ihre	wahre	Ausprägung	 und	 im	Geist	 ihre	Geschenk-Gestalt	 findet;	 in	der	 von	Chris-
	 tinnen	und	Christen	erzählten	und	 liturgisch	gefeierten	Heilsgeschichte	wird	eben	diese	Liebe	
	 erinnert	und	vergegenwärtigt.“	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	67.		



	 189	

„Die	Aufgabe,	ein	systematisch	alternatives	Konzept	zu	formulieren,	welches	nicht	dem	Meta-
prädikat	 der	 simplicitas	 verpflichtet	 ist,	 sondern	 der	 trinitätstheologischen	 Entwicklung	 der	
letzten	 Jahrzehnte	 (im	 deutschsprachigen	 Raum)	 gemäß	 den	 Gedanken	 Gottes	 im	 Ausgang	
von	der	biblischen	Differenzierung	der	Personen	und	 systematisch	unter	dem	Metaprädikat	
der	Liebe	(bzw.	transzendental	als	Kommerzium	der	Freiheit)	profiliert,	musste	das	Verhält-
nis	des	Seins	Gottes	zu	seinen	Attributen	in	den	Hintergrund	treten	lassen.“663	

	Vor	diesem	Hintergrund	kann	neben	dem	Metaprädikat	der	Liebe	auch	die	All-

macht	Gottes	ausbuchstabiert	werden.	Hingegen	ist	zum	einen	noch	zu	klären,	in-

wiefern	die	 „,absoluten‘	Attribute	(Ewigkeit,	Unwandelbarkeit,	Allmacht	usw.)	als	

Konsequenzen	des	Seins	Gottes	einerseits	sowie	als	systematische	Implikate	auch	

der	 heilsgeschichtlich-relationalen	 und	 insofern	 ,relativen‘	 biblischen	 Attribute	

(Barmherzigkeit,	Treue,	Gerechtigkeit	usw.)	zu	erschließen	sind.“664	Zum	anderen	

ist	zu	klären,	inwiefern	in	diesem	freiheitsanalytischen	Ansatz	die	jeweiligen	Attri-

bute	auf	die	einzelnen	trinitarischen	Hypostasen	zu	beziehen	sind.	Die	Hypostasen	

sind	 als	 jeweils	 freie	 Träger	 des	 wesentlich	 Gemeinsamen	 und	 der	 spezifischen	

Eigentümlichkeiten	zu	bestimmen,	was	schließlich	zu	der	Frage	führt,	„wie	die	drei	

freien	Träger	(Hypostasen)	[...]	 im	göttlichen	Freiheitskommerzium	das	eine	Sein	

Gottes	 jeweils	 gemeinsam	 und	 seine	 Attribute	 jeweils	 ‚eigentümlich‘	 frei	 aktuie-

ren.“665		

	

5.1.2 Zeitlichkeit	Gottes		
	

Muslimische	Anfrage:	Zudem	muss	Trinitätstheologie	in	besonderem	Maße	darauf	

achten,	 dass	 keine	 zeitlichen	 Kategorien	 in	 das	Wesen	 Gottes	 eingetragen	 werden	

und	so	die	Zeitlosigkeit	Gottes	gewahrt	bleibt	(vgl.	Kap.	3.3.2).	

	

Der	 Blick	 auf	 das	 Verhältnis	 des	 Wesens	 Gottes	 zu	 seinen	 Hypostasen	 kann	

schnell	 dazu	 führen,	 zeitliche	Kategorien	 von	Vorher	 und	Nachher	 in	 das	Wesen	

Gottes	einzutragen.	So	müssen	trinitätstheologische	Ansätze	besonderen	Wert	da-

rauf	legen,	genau	diese	Assoziationen	der	zeitlichen	Kategorien	zu	vermeiden	und	

auszuschließen.		
																																																								

663		NITSCHE,	Der	drei-eine	Gott	als	Freiheitskommerzium,	440.	
664		NITSCHE,	Der	drei-eine	Gott	als	Freiheitskommerzium,	442f.	
665		NITSCHE,	Der	drei-eine	Gott	als	Freiheitskommerzium,	443.		



	 190	

Diese	 zeitlichen	 Kategorien	 kann	 Thomas	 Schärtl	 durch	 die	 Annahme	 einer	

„dauer-entgrenzten	Dauerlosigkeit“	in	Gott	vermeiden.	Gottes	Leben	wird	als	„ewi-

ges,	 nicht	 in	 zeitliche	 Teile	 zerfallendes	 Ereignis	 gefasst“666.	 Damit	 legt	 Thoams	

Schärtl	besonderen	Wert	darauf,	genau	diese	zeitlichen	Konnotationen	von	Beginn	

an	auszuschließen.	Dadurch,	dass	Thomas	Schärtl	grundsätzlich	auch	von	der	Ein-

heit	Gottes	ausgehend	die	Instanzen	als	Instanzen	der	einen	Substanz	Gottes	denkt,	

stellt	sich	die	Frage	nach	einem	zeitlichen	Vor-	und	Nachher	nicht	so	drängend	wie	

in	 einem	 interpersonalen	Ansatz,	 der	 von	 einem	wie	 auch	 immer	 gearteten	 Ent-

schluss	von	drei	Personen	zueinander	ausgeht.		

Bernhard	Nitsche	versucht	die	Gefahr	einer	Verzeitlichung	Gottes	durch	die	An-

nahme	der	Prätemporalität	des	Freiheitsentschlusses	der	drei	göttlichen	Freihei-

ten	 zueinander	 zu	 überwinden.	 Die	 drei	 götttlichen	 Freiheiten	 entschließen	 sich	

prätemporal	und	präreflexiv,	das	heißt	ohne	jegliche	Zeitlichkeit	und	vor	jeder	Re-

flexion	 zueinander	 und	 bilden	 somit	 ein	 Freiheitskommerzium.	 Allerdings	 bleibt	

an	dieser	Stelle	die	Frage	bestehen,	wie	ein	solcher	Entschluss	zu	anderer	Freiheit	

prätemporal	ohne	ein	Vor-	und	Nachher	erfolgen	kann	bzw.	genauer,	ob	ein	Ent-

schluss	 nicht	 ein	Vor-	 und	 ein	Nachher	 bedarf.	 Letztlich	 läuft	 diese	 Frage	darauf	

hinaus,	ob	hier	nicht	doch	ein	kompatibilistisches	Freiheitsverständnis	vorliegt,	da	

zumindest	 das	 alltägliche	 Verständnis	 von	 Freiheit	 auch	Wahlfreiheit	 und	 damit	

ein	Vorher	und	Nachher	einschließt.	Wenn	aber	diese	Dimensionen	aus	Gott	her-

ausgehalten	werden	sollen,	so	 ist	die	Frage,	ob	der	Begriff	der	Freiheit	hier	nicht	

etwas	ganz	anderes	meint	als	das,	was	wir	alltäglich	unter	Freiheit	verstehen	und	

ob	dieser	Begriff	hier	angemessen	ist.667		

Es	bleibt	an	dieser	Stelle	letztlich	noch	einmal	festzuhalten,	dass	die	theologische	

Verhältnisbestimmung	des	Wesens	Gottes	zur	Zeit	und	Ewigkeit	auch	heute	noch	

umstritten	ist	und	ein	Forschungsdesiderat	darstellt,	das	es	zu	bearbeiten	gilt.668	

																																																								
666		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	64.		
667		Vgl.	 zur	 Frage	 nach	 Zeitlichkeit	 in	 Gott	 auch	 BRIAN	 LEFTOW,	 Tempting	 God.	 In:	 Faith	 and	
	 Philosophy	31(2014),	3-23.	Leftow	geht	in	der	Tradition	der	lateinischen	Trinitätstheologie	da-
	 von	 aus,	 dass	 sich	 das	 eine	 göttliche	 Wesen	 in	 der	 Gestalt	 der	 göttlichen	 Personen	 an	 un-
	 terschiedlichen	Zeiten	der	Geschichte	–	quasi	wie	in	einer	Zeitreise-	unterschiedlich	zeigt.	Wenn	
	 man	diese	Verhältnis	Gottes	zur	Zeit	annehmen	würde,	könnte	der	Freiheitsentschluss	als	un-
	 terschiedliche	Punkte	der	Zeitreise	verstanden	werden.	Allerdings	bleibt	hier	wieder	die	Frage	
	 bestehen,	 inwiefern	die	 trinitarischen	Personen	als	distinkt	voneinander	gedacht	werden	kön-
	 nen.		
668	Vgl.	zu	dieser	Forderung	bspw.	LERCH,	Selbstmitteilung	Gottes,	355	FN	163;	STOSCH,	Gott	–	Macht	
	 –	Geschichte,	50-61.		



	 191	

5.1.3 Mehrfachinstantiierung		
	

Muslimische	 Anfrage:	 Im	 Zusammenhang	 mit	 den	 Anfragen	 an	 eine	 mögliche	

Mehrfachinstantiierung	muss	trinitätstheologisch	plausibilisiert	werden	können,	wa-

rum	Gottes	Wesen	gerade	in	drei	Hypostasen	zu	denken	ist	(vgl.	Kap.	3.3.3).	

	

Die	Frage	nach	einer	möglichen	Mehrfachinstantiierung	stellt	sich	für	monosub-

jektive	 Ansätze	wie	 bei	 Thomas	 Schärtl	 nicht	 in	 dem	Maße	wie	 interpersonalen	

Ansätzen	bspw.	 von	Bernhard	Nitsche.	Das	 liegt	daran,	dass	monosubjektive	An-

sätze	 in	 besonderem	Maße	 die	 Einheit	 betonen,	 da	 sie	 ja	 von	 dem	 einen	Wesen	

Gottes	ausgehend	denken	und	dabei	die	simplicitas	dei	in	besonderer	Weise	in	den	

Blick	 nehmen.	 Allerdings	 stellte	 sich	 schon	 in	 der	 Auseinandersetzung	 mit	 dem	

Ansatz	Thomas	Schärtls	die	Frage,	inwiefern	die	Übertragung	von	tertiären	Struk-

turen	 des	 Bewusstseins	 auf	 das	Wesen	 Gottes	 wirklich	 notwendig	 sind	 bzw.	 ob	

diese	 Strukturen	 wirklich	 notwendig	 tertiär	 sind.	 In	 diesem	 Sinne	 wurde	 auch	

schon	 in	 der	 kritischen	 Diskussion	 des	 Ansatzes	 darauf	 hingewiesen,	 ob	 die	 Be-

wusstseinsphänomene,	die	von	Schärtl	in	Anspruch	genommen	und	in	den	Dimen-

sionen	 des	 transzendentalen,	 des	 empirischen/semiotischen	 und	 des	 intentiona-

len/konkreten	 Selbst	 beschrieben	 werden,	 notwendig	 tertiär	 strukturiert	 sind,	

zumal	 Thomas	 Schärtl	wie	 gezeigt	 selbst	 nicht	 durchgängig	 präzise	 diese	 Unter-

scheidung	verwendet.669		

Vor	allem	im	Zusammenhang	mit	der	Beschreibung	des	Wesens	Gottes	als	Liebe	

stellt	 sich	 die	 Anfrage	 nach	 einer	 möglichen	 Mehrfachinstantiierung	 nochmals	

stärker.	So	wird	häufig	die	Frage	gestellt,	warum	vollkommene	Liebe	sich	gerade	in	

drei	Personen	manifestiert	und	sich	kein	qualitativer	Mehrwert	bei	vier	oder	fünf	

Personen	 ergibt.670	Liebe	 kann	 allerdings	 angemessen,	wie	 Bernhard	Nitsche	 be-

tont,	 nur	 durch	 die	 Kategorie	 der	 Freiheit	 bestimmt	 werden.671	Vom	 Begriff	 der	

Freiheit	aus	kann	dann	begründet	werden,	dass		

„ein	Kommerzium	 von	 drei	 Freiheiten	 den	 qualitativen	Höchstfall	 eines	 Freiheitskommerzi-
ums	 versinnbildlicht.	 Findet	 die	 transzendentale	 Freiheit	 ihre	 materiale	 Erfüllung	 im	 Ent-

																																																								
669		Vgl.	dazu	Kap.	4.1.5.	Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	62;	66.	
670		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	28.	
671		Vgl.	NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	171.		



	 192	

schluss	zu	anderer	transzendentaler	Freiheit	und	ihrem	eigenständigen	Freiheitsverhältnis,	so	
ist	 ein	Kommerzium	von	drei	 Freiheiten	 geeignet,	 den	 qualitativen	Höchstfall	 des	 transzen-
dentalen	Freiheitsvollzugs	anthropologisch	und	via	reductionis	zu	verdeutlichen.	In	einem	sol-
chen	Kommerzium	von	drei	Freiheiten	kann	gedacht	werden,	dass	jeweils	eine	Freiheit	auf	ei-
ne	andere	Freiheit	hin	entschlossen	ist	und	darin	auch	zu	einem	eigenständigen	Freiheitsver-
hältnis	 dieser	 anderen	 Freiheit.	 Demgegenüber	 erzeugen	 quantitative	 Weiterungen	 keinen	
qualitativen	Mehrwert.“672	

	

Natürlich	kann	an	dieser	Stelle	wie	bereits	 in	Kapitel	4.2.3.8	zu	sehen	war,	mit	

Thomas	Schärtl	die	Frage	gestellt	werden,	ob	nicht	im	Sinne	einer	Phänomenologie	

der	 Liebe	 durch	 eine	 vierte	 Person	 nicht	 ein	 qualitativer	 Mehrwert	 eingetragen	

würde.673	Allerdings	 ist	 hier	 theologisch	 nochmals	 festzuhalten,	 dass	 durch	 die	

Freiheit	des	Geistes	alle	nur	denkbaren	Freiheitsmöglichkeiten	und	jede	denkbare	

Andersheit	in	das	Wesen	Gottes	aufgehoben	sind.	In	diesem	Sinne	bringt	eine	vier-

te	Freiheit	in	der	Tat	keinen	qualitativen	Mehrwert.		

	

5.1.4 Handlungseinheit	
	

Muslimische	Anfrage:	Weiterhin	ist	zu	erklären,	wie	eine	Handlungseinheit	bei	ei-

ner	 Betonung	 der	 Verschiedenheit	 der	 Personen/Hypostasen	 angenommen	 werden	

kann,	 so	 dass	 die	 Werke	 Gottes	 nach	 außen	 als	 nicht	 getrennt	 betrachtet	 werden	

können	und	dennoch	die	Distinktheit	der	Personen	intelligibel	bleibt	(vgl.	3.3.4).	

	

Diese	 Anfrage	 bezieht	 sich	 letztlich	 auf	 die	 Verhältnisbestimmung	 von	 Einheit	

und	Verschiedenheit	 innerhalb	des	göttlichen	Wesens.	Zum	einen	muss	Trinitäts-

theologie	 natürlich	 plausibilisieren	 können,	 dass	 die	 Werke	 Gottes	 nach	 außen	

nicht	getrennt	werden	dürfen.	Dennoch	ist	auf	der	anderen	Seite	auch	aufzuzeigen,	

dass	es	unterschiedliche	Hypostasen	in	Gott	gibt.	Nun	werden	in	einem	monosub-

jektiven	Ansatz	wie	bei	Thomas	Schärtl	 grundsätzlich	die	Einheit	und	damit	ver-

bunden	 auch	 die	 Handlungseinheit	 der	 trinitarischen	 Instanzen	 besonders	 ernst	

genommen	und	betont.	Gefordert	sind	an	dieser	Stelle	wieder	eher	interpersonale	

Ansätze,	 da	man	 hier	 vermuten	 könnte,	 dass	 die	 drei	 trinitarischen	 Personen	 in	
																																																								

672		NITSCHE,	Der	drei-eine	Gott	als	Freiheitskommerzium,	437.	
673		Vgl.	dazu	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	30	und	Kap.	4.2.3.8.	



	 193	

ihrer	 Freiheit	 jeweils	 eigenständige	 Handlungsmöglichkeiten	 haben.	 Im	 Kontext	

der	Frage	nach	der	Handlungseinheit	der	trinitarischen	Personen	verweist	Nitsche	

jedoch	darauf,	dass	 sich	die	göttlichen	Hypostasen	 schon	von	Anfang	an	und	vor	

jeder	 Reflexion	 (präreflexiv	 und	 prätemporal)	 zum	 gegenseitigen	 Gehalt	 bestim-

men,	so	dass	es	keine	unterschiedenen	Willen	mehr	geben	kann.	Vielmehr	herrscht	

von	Anfang	an	eine	Willens-	und	damit	auch	eine	Handlungseinheit.674		

		

5.1.5 Verständnis	des	Hypostasen-	und	Personbegriffs	
	

Muslimische	Anfrage:	Die	zentralste	Frage	der	Trinitätstheologie	ist	schließlich	die	

Frage	 nach	 dem	 richtigen	 Verständnis	 des	 Hypostasen-	 bzw.	 Personbegriffs.	 Diese	

Frage	stellte	sich	schon	im	Kontext	der	dogmengeschichtlichen	Entwicklung	und	der	

Ansätze	der	kappadokischen	Kirchenväter	und	Augustinus	und	tritt	auch	in	der	Aus-

einandersetzung	mit	 der	 koranischen	 Kritik	 und	 der	 Diskussionsbeiträge	 Theodore	

Abū	 Qurrahs	 oder	 Abū	 ’Isā	 al-Warrāqs	 immer	 wieder	 zu	 Tage.	 Trinitätstheologie	

muss	zumindest	Annäherungen	an	die	Bedeutung	des	Begriffs	der	Hypostase	bzw.	der	

trinitarischen	Personen	liefern	können,	die	eine	klare	Differenz	zur	muslimisch	rezi-

pierten	 Attributenlehre	 aufzeigt.	 Dabei	 sind	 jegliche	 Verweise,	 die	 das	Hypostasen-

verständnis	 in	die	Nähe	eigenständiger	Entitäten	oder	Substanzen	bringen,	strengs-

tens	zu	vermeiden.	 Im	Gegensatz	dazu	muss	auch	 identifikationstheologischen	Ten-

denzen,	 die	 die	heilsgeschichtlich	begründete	Verschiedenheit	 nicht	 genügend	wah-

ren,	ausgewichen	werden.	Auch	schließen	sich	Ansätze	aus,	bei	denen	es	so	anmutet,	

dass	das	eine	Wesen	Gottes	quasi	etwas	Viertes	neben	den	drei	Hypostasen	Gottes	ist.	

Schließlich	sind	auch	alle	Ansätze	zu	vermeiden,	die	subordinantianistische	Tenden-

zen	aufweisen.		

	

Die	 zentrale	 Frage	 auch	 der	 gegenwärtigen	 Debatten	 um	 trinitätstheologische	

Ansätze	 ist	die	Frage	nach	dem	Hypostasen-	bzw.	Personenbegriff.	Vor	allem	die	

Diskussionen	 um	 den	 neuzeitlichen	 Personenbegriff	 zeigen	 die	 Schwierigkeiten	

																																																								
674		Vgl.	dazu	Kap.	4.2.3.5.		



	 194	

auf,	 die	mit	 einer	Übernahme	des	Personenbegriffs	 gegenwärtig	 verbunden	 sind.	

Aus	 diesem	 Grund	 verwendet	 Thomas	 Schärtl	 den	 Begriff	 der	 Instanz,	 um	 diese	

Problemfelder	zu	überwinden.	Nur	so	 ist	 für	 ihn	gewährleistet,	dass	Aspekte	wie	

die	 Annahme	 von	 drei	 distinkten	 Bewusstseinen	 oder	 die	 Erste-Person-

Perspektive	der	trinitarischen	Instanzen	vermieden	werden	können.	Die	Instanzen	

sind	dabei	als	das	Ereignis	der	Selbstvermittlung	der	einen	Substanz	Gottes	zu	ver-

stehen.	Inhaltlich	werden	diese	Instanzen	durch	das	transzendentale,	das	semioti-

sche	 und	 das	 empirische	 Selbst	 hergeleitet.	Während	 in	 Ansätzen	 sozialer	 Trini-

tätstheologie	teilweise	die	restlose	Verschiedenheit	der	trinitarischen	Personen	so	

groß	gedacht	wird,	dass	die	Differenz	zwischen	Gott	und	Welt	„fast	(vernachlässig-

bar)	klein	erscheint“675und	in	der	innertrinitarischen	Verschiedenheit	aufgehoben	

ist,	wird	bei	Thomas	Schärtl	eine	Verschiedenheit	der	 Instanzen	natürlich	mitbe-

dacht,	sie	ist	jedoch	eben	nicht	so	groß	wie	die	Differenz	zwischen	Gott	und	Welt.		

Bernhard	Nitsche	verwendet	anstatt	des	Personbegriffs	den	Begriff	der	Hyposta-

se,	die	als	„integrale	Träger	des	wesentlich	Gemeinsamen	wie	der	spezifischen	Ei-

gentümlichkeiten	[zu	verstehen	sind].	Die	Hypostase	ist	freier	und	selbstvollmäch-

tiger	 Träger	 der	 spezifischen	 Eigentümlichkeiten	 und	 der	 relationalen	 Gemein-

samkeit	(des	Wesens).“676	Ausgangspunkt	ist	für	ihn	zunächst	die	Auseinanderset-

zung	 mit	 der	 kappadokischen	 Trinitätstheologie.	 In	 Bezug	 auf	 Hermann	 Krings	

entwickelt	Nitsche	schließlich	den	Gedanken	des	Kommerziums	der	drei	göttlichen	

Freiheiten,	die	präreflexiv	und	prätemporal	sich	gegenseitig	als	Gehalt	bestimmen	

und	so	das	Wesen	Gottes	bilden.	Es	bleibt	aber	 letztlich	die	Frage,	 inwiefern	hier	

der	Begriff	Freiheit	nicht	andere	Konnotationen	hervorruft.677		

	

5.1.6 Heilsgeschichtliche	Rückbindung		
	

Muslimische	Anfrage:	Bei	all	diesen	spekulativen	Fragen,	die	sich	auf	die	immanen-

te	Trinitätstheologie	beziehen,	muss	 jedoch	gerade	im	Gespräch	mit	dem	Islam	her-

																																																								
675		SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	33.		
676		NITSCHE,	Gott	und	Freiheit,	168.	
677		Vgl.	dazu	Kap.	4.2.3.8.		



	 195	

ausgearbeitet	werden,	warum	es	heilsgeschichtlich	überhaupt	notwendig	 ist,	christ-

lich	von	drei	Personen	zu	sprechen,	in	denen	mir	Gott	begegnet.	So	ist	Trinitätstheo-

logie	 vor	 allem	 herausgefordert,	 eine	 ausführliche	 heilsgeschichtliche	 Rückbindung	

vorzulegen.		

	

Vor	allem	im	Dialog	mit	dem	Islam	muss	christliche	Trinitätstheologie	darlegen	

können,	welche	Erfahrungen	ursprünglich	dazu	führten,	Gottes	Wesen	als	trinita-

risch	zu	bestimmen.	In	Bezug	auf	diese	Frage	wird	abermals	die	grundsätzlich	un-

terschiedliche	Herangehensweise	von	Thomas	Schärtl	und	Bernhard	Nitsche	deut-

lich.		

Thomas	Schärtl	entwickelt	seine	Trinitätstheologie	zunächst	rein	immanent.	So	

wird	 eine	 heilsgeschichtliche	 oder	 biblische	 Verortung	 der	 Trinitätstheologie	 si-

cher	mitgedacht,	aber	zumindest	nicht	expliziert.	Schärtl	betont	in	seinem	Ansatz	

besonders	stark	die	Notwendigkeit	der	Dreifaltigkeit	Gottes,	denn	auch	ohne	Welt	

und	ohne	Inkarnation	ist	sein	Wesen	als	trinitarisch	zu	bestimmen.678	Nun	ist	na-

türlich	eine	heilsgeschichtliche	oder	biblische	Verortung	dieses	Ansatzes	möglich.	

Dennoch	stellt	sich	die	Frage,	ob	nicht	dem	Ansatz	Schärtls	im	Bereich	der	spekula-

tiv-immanenten	 Trinitätstheologie	 ein	 deutlich	 höherer	 Begründungsanspruch	

zugrunde	liegt,	als	es	bei	Bernhard	Nitsche	der	Fall	ist	und	der	für	das	muslimisch-

christliche	Gespräch	Probleme	mit	sich	bringen	kann.		

Bernhard	Nitsche	geht	im	Gegensatz	zu	Thomas	Schärtl	zunächst	vom	biblischen	

Befund	 aus	 und	 entwickelt	 von	 dort	 aus	 eine	 spekulative	Denkfigur,	 bei	 der	 das	

Wesen	Gottes	als	Kommerzium	dreier	Freiheiten	bestimmt	wird.	Dabei	wird	durch	

das	 transzendentallogische	Vorgehen	 vor	 allem	nach	den	Bedingungen	der	Mög-

lichkeit	 gefragt	 und	 keine	 notwendigen	 Existenzaussagen	 gemacht.	 Durch	 den	

Ausgang	 von	 der	 Heilsgeschichte	 kann	 Bernhard	 Nitsche	 schließlich	 auch	 dem	

Rahnerschen	 Axiom	 insofern	 entsprechen,	 als	 durch	 das	 Primat	 der	 heilsökomi-

sche	Herleitung	der	erkenntnistheologische	Sinn	beachtet	wird.	In	diesem	Sinne	ist	

vor	allem	durch	die	heilsgeschichtlichen	Erfahrungen	Gottes	Wesen	als	trinitarisch	

zu	bestimmen,	 die	 sodann	–	wie	das	Axiom	auch	besagt	 –	Konsequenzen	 für	die	

Bestimmung	des	immanenten	Wesens	Gottes	mit	sich	bringen.		
																																																								

678		Vgl.	SCHÄRTL,	Trinität,	Einheit	und	Eigenschaften	Gottes,	68.		



	 196	

Zusammenfassung:	

Die	 Diskussion	 der	 trinitätstheologischen	 Ansätze	 Thomas	 Schärtls	 und	 Bern-

hard	Nitsches	mit	den	muslimischen	Anfragen	ergab	zum	einen,	dass	der	Vorteil	

des	monosubjektiven	Ansatzes	Thomas	Schärtls	im	Verzicht	auf	den	Personbegriff	

liegt,	 so	 dass	 die	 Gefahr	 von	 Subjektivität	 innertrinitarisch	 vermieden	 werden	

kann.	 Jedoch	 stellt	 sich	 hier	 die	 Anfrage,	 inwiefern	man	wirklich	 von	 einer	 Not-

wendigkiet	der	trinitarischen	Rede	von	Gott	sprechen	kann.		

Der	 Vorteil	 des	 interpersonalen	 Ansatzes	 Bernhard	 Nitsches	 liegt	 hingegen	 in	

seiner	heilsgeschichtlichen	Herleitung	und	seinem	Begründungsanspruch,	lediglich	

die	 Bedingungen	 der	 Möglichkeiten	 und	 keine	 Existenzaussagen	 formulieren	 zu	

wollen.	Allerdings	bleibt	hier	schließlich	die	Frage,	inwiefern	der	Begriff	der	Frei-

heit	hier	nicht	 zu	 sehr	vom	alltäglichen	Verständnis	abweicht	und	so	nicht	mehr	

rezipierbar	ist.		

	

	

5.2 Das	Gesprächsangebot:	Jürgen	Werbicks	trinitätstheologischer	
Ansatz	

	

In	der	Diskussion	der	trinitätstheologischen	Ansätze	mit	den	muslimischen	An-

fragen	 konnten	 letztendlich	 nicht	 alle	 Problemfelder	 überwunden	 werden.	 Aus	

diesem	Grund	soll	nun	abschließend	der	monosubjektive	Ansatz	Jürgen	Werbicks	

skizziert	werden,	der	diese	Problemfelder	zu	überwinden	versucht	und	so	ein	Ge-

sprächsangebot	für	den	muslimisch-christlichen	Dialog	darstellen	kann.		

Ausgangspunkt	 für	 den	 trinitätstheologischen	 Ansatz	 Jürgen	 Werbicks	 ist	 die	

Beschreibung	des	Wesens	Gottes	als	die	Liebe.	Anstatt	aber	dieses	Liebesgesche-

hen	nun	spekulativ	einsichtig	machen	zu	wollen,	wie	es	in	interpersonalen	Ansät-

zen	der	 Fall	 ist,	 geht	Werbick	 von	der	Herleitung	der	Heilsgeschichte	Gottes	mit	

den	Menschen	aus.	Dabei	verwendet	er	den	Personbegriff,	versucht	ihn	aber	eben	

nicht	 durch	 Freiheit	 oder	 Selbstbewusstsein	 zu	 füllen,	 sondern	 ihn	 durch	 seine	

Relationalität	 zu	bestimmen.	 „Das	Personsein	kann	 in	diesem	Kontext	 als	Modell	

dafür	dienen,	die	einzelnen	Personen	so	zu	definieren,	dass	sie	genauso	als	Ermög-



	 197	

lichung	von	Relationalität	gedacht	werden,	wie	als	Ergebnis	von	Beziehungswirk-

lichkeit.“679	Neben	 den	 sehr	 formalen	 bzw.	 spekulativen	 Zugängen	 von	 Thomas	

Schärtl	und	Bernhard	Nitsche	liegt	hier	also	der	Versuch	vor,	Gott	als	Liebe	zu	den-

ken,	dies	aber	im	Ausgang	von	den	biblisch	bezeugten	Erfahrungen	mit	dem	Gott	

Israels	und	Jesus	Christus.	

	

5.2.1 Grundlegung:	Glaubensapologetik	
	

Anders	als	bei	Thomas	Schärtl	und	Bernhard	Nitsche,	die	 sprach-	und	subjekt-

philosophisch	 bzw.	 transzendentallogisch	 versucht	 haben,	 den	 Glauben	 an	 die	

Trinität	als	logisch	konsistent	auszuweisen,	findet	man	in	Jürgen	Werbicks	Theolo-

gie	 vor	 allem	 eine	 Auseinandersetzung	mit	 den	 Argumenten	 der	 Religionskritik,	

auf	die	er	 in	einem	Ad-hoc-Verfahren	konkret-situativ	zu	antworten	versucht.	Die	

Fundamentaltheologie	 wird	 so	 wesentlich	 zur	 Glaubensapologetik,	 wobei	 es	 vor	

allem	darum	geht,	die	Einwände	des	Gegners	–	in	diesem	Falle	der	Religionskritik	–	

zu	 widerlegen.680	Fundamentaltheologie	 ist	 nach	 Werbick	 grundsätzlich	 „ein	 ar-

gumentatives	 Verfahren,	 das	 die	 Glaubensoption	 als	 rechenschaftsfähig	 und	 re-

chenschaftspflichtig	ansieht	und	sich	auf	Grund	nachvollziehbarer	Argumente	mit	

kritischen	 Einwendungen	 gegen	 die	 Glaubenshoffnung	 auseinandersetzt,	 die	 den	

Christen	geschenkt	 ist	und	sie	 ‚erfüllt‘	 (vgl.	1	Petr	3,15).“681	Die	Theologie	nimmt	

hier	jedoch	einen	Mittelweg	zwischen	den	Positionen	ein,	die	entweder	im	Rahmen	

des	 gesellschaftlich	 anerkannten	 Spiels	 des	 „Gründe	 Gebens	 und	 Gründe	 Verlan-

gens“	eine	absolut	kohärente	Begründung	des	Glaubens	verlangen682	oder	denen,	

die	einen	vollkommenen	Rückzug	aus	diesem	Spiel	für	notwendig	erachten,	da	die	

Theologie	 ihren	 eigenen	 sprachspielinternen	 Regeln	 unterliegt,	 die	 von	 externer	

																																																								
679		STOSCH,	Trinität,	132.	
680		Vgl.	dazu	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	339.		
681		JÜRGEN	WERBICK,	 Fundamentaltheologie	 als	Glaubens-Apologetik.	 In:	ThRv	98	 (2002),	 399-408,	
	 hier	400.		
682	 „Das	 Gesellschaftsspiel	 ‚Gründe	 geben	 und	 Gründe	 verlangen‘	 institutionalisiert	 die	 Verpflich-
	 tung,	eine	Behauptung	dadurch	zu	rechtfertigen,	daß	das	Behauptete	aus	anderem	Begründeten	
	 begründet	 wird	 und	 selbst	 Grund	 ist	 für	 ‚robuste‘,	 als	 solche	 identifizierbare	 Forderungen.“	
	 WERBICK,	 Fundamentaltheologie	 als	 Glaubens-Apologetik,	 399.	Mit	 Verweis	 auf	 R.	B.	BRANDOM,	
	 Begründen	und	Begreifen.	Eine	Einführung	in	den	Inferentialismus,	Frankfurt	a.M.	2001,	67ff.			



	 198	

Seite	 nicht	 nachvollziehbar	 sind.683	Dieser	 Mittelweg	 ist	 deshalb	 unbedingt	 not-

wendig,	weil	

„Glaubensüberzeugungen	 [...]	ja	 nicht	 als	 subjektiv	 beliebige	 und	 nur	 für	 die	 Überzeugten	
selbst	nachvollziehbare	Einstellungen	angesehen	werden	[dürfen].	Sie	fungieren	vielmehr	als	
Normen	eines	 regelgeleiteten	gemeinschaftlichen	Lebenszusammenhangs	und	erweisen	 ihre	
Rationalität	 darin,	 daß	 sie	 eine	 widerspruchsfreie,	 diesen	 Lebenszusammenhang	 schlüssig	
strukturierende	und	nachhaltig	stabilisierende	Normierung	 leisten,	die	es	dann	auch	ermög-
licht,	 daß	Menschen	 erfolgreich	 in	 ihn	 einbezogen	 –	 ‚hineinsozialisiert‘	 –	werden.	 Theologie	
hätte	hier	die	Aufgabe,	die	interne	Logik	des	Regelwerks	zu	sichern	und	so	dafür	Sorge	zu	tra-
gen,	 daß	das	 von	 ihm	 regulierte	 religiöse	 Sprachspiel	 als	 kohärent	wahrgenommen	und	die	
darin	vorgesehenen	bzw.	möglichen	 ‚Spielzüge‘	 als	 aufeinander	bezogen	verstanden	werden	
können.“684		

So	 stellt	 sich	 die	 Frage	 nach	 der	 Rationalität	 der	 zu	 begründenden	 religiösen	

Glaubensüberzeugungen	 zum	 einen	 intern	 in	 Bezug	 auf	 die	 Kohärenz	 der	 ver-

schiedenen	 Glaubenssätze	 zueinander	 und	 zum	 anderen	 extern	 in	 Bezug	 auf	 die	

Frage	 nach	 der	 Rationalität	 der	 Religion	 als	 Gesamt	 der	 ihr	 zugrunde	 liegenden	

Regeln.685	Wenn	 aber	 religionsintern	 Geltungsansprüche	 formuliert	 werden,	 für	

die	 auch	 lebensform-extern	Geltung	beansprucht	wird,	 so	müsste	man	 entweder	

Rationalitätskriterien	formulieren,	die	kontextübergreifend	fungieren	und	so	eine	

sprachspielexterne	 Würdigung	 ermöglichen.	 686 	Diese	 notwendigen	 Kriterien	

müssten	in	der	Lage	sein,	letztlich	„Geltungsansprüche	als	unbedingt	–	nicht	mehr	

nur	 kontext-relativ	 –	 gültig	 auszuzeichnen	und	 in	 diesem	Sinne	 auch	 zu	 begrün-

den.“687	Alternativ	dazu	–	und	dies	ist	dann	auch	Werbicks	eigene	Vorgehensweise	

–	 kann	 versucht	 werden,	 in	 dem	 oben	 bereits	 erwähnten	 Ad-hoc-Verfahren	 die	

gegen	die	eigenen	Glaubensüberzeugungen	eingeführten	Argumente	zu	entkräften	

und	sie	so	als	haltlos	zu	erweisen.	So	würde	jede	Frage	nach	dem	stärkeren	Argu-

ment	konkret-situativ	beantwortet.	Anders	als	in	der	reformed	epistemology	reicht	

																																																								
683		Vgl.	 dazu	WERBICK,	 Fundamentaltheologie	 als	 Glaubens-Apologetik,	 400.	 Vgl.	 zum	Sprachspiel-
	 Konzept	nach	Wittgenstein:	STOSCH,	Glaubensverantwortung	in	doppelter	Kontingenz,	16-49.	
684		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	400.	
685		Vgl.	 dazu	 auch	 I.U.	DALFERTH,	 Kombinatorische	 Theologie.	 Probleme	 theologischer	 Rationalität	
	 (QD	 130),	 Freiburg/Basel/Wien	 1991,	 66:	 „Einerseits	 tritt	 [das	 Rationalitätsproblem	 der	 zu-
	 grunde	 liegenden	Glaubenssätze,	 K.L.]	 als	 Frage	 nach	 der	Rationalität	oder	 Irrationalität	eines	
	 bestimmten	gegebenen	Glaubens	 auf,	 und	 diese	 kann	 nur	 nach	 internen	 Kriterien	 der	 Lebens-
	 form,	zu	der	dieser	Glaube	gehört,	beantwortet	werden.	Andererseits	gibt	es	die	fundamentalere	
	 Frage	der	Rationalität	oder	Irrationalität	dieser	ganzen	Lebensform.	[...	Fragen	dieser	Art	sind]	il-
	 legitim,	weil	wir	uns	 immer	nur	 auf	 interne	Kriterien	 einer	Lebensform	beziehen	können,	die	
	 sich	 zwar	 beschreiben	 und	 explizieren	 lassen,	 aber	 ihrerseits	 nicht	 wiederum	 durch	 externe	
	 Kriterien	gerechtfertigt	werden	können.“	
686		Letztlich	stellt	sich	für	Werbick	die	Frage,	ob	es	die	Möglichkeit	gibt,	„die	als	Argumente	hervor-
	 gebrachten	 Versuche	 der	 Antwort	 auf	 die	 vielstimmige	 Bestreitung	 christlicher	 Geltungsan-
	 sprüche	in	 ihrer	argumentativen	Stringenz	zu	beurteilen“.	Vgl.	WERBICK,	Fundamentaltheologie	
	 als	Glaubens-Apologetik,	401.		
687		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	401.		



	 199	

es	Werbick	jedoch	nicht	aus,	die	Argumente	des	Gegners	zu	widerlegen,	sondern	er	

fragt	 mit	 Hansjürgen	 Verweyen:	 „Wenn	 die	 philosophische	 Vernunft	 in	 der	 Ad-

Hoc-Verteidigung	 jedes	 einzelne	 gegen	 den	 Logos	 christlicher	 Hoffnung	 vorge-

brachte	Argument	als	unvernünftig	entlarven	können	soll,	muss	dann	nicht	noch	

eine	systematisch	kohärente	Begründungsfähigkeit	angenommen	werden,	die	die	

durchgehende	Konsistenz	dieser	sporadischen	‚Repliken‘	ermöglicht	und	so	deren	

Rationalität	beurteilbar	macht?“688		

In	 der	Würdigung	 dessen,	was	 ist	 liegt	 für	 Jürgen	Werbick	 die	 ursprünglichste	

Herausforderung	 der	 menschlichen	 Vernunft.689	Die	 Würdigung	 dessen,	 was	 ist	

„zielt	auf	jene	schöpferische	Entsprechung,	in	der	die	Würde	der	mir	Begegnenden	

als	um	 ihrer	 selbst	willen	Seiende	und	Sein-Sollende	zur	Geltung	kommt	und	 ich	

mich	 meinerseits	 zum	 Selbstsein	 herausgefordert	 erfahre:	 mich	 als	 einen	 Men-

schen	wertschätzen	kann,	dessen	Würde	darin	liegt,	die	mir	begegnenden	Anderen	

in	 ihrem	Für-sich-selbst-Sein	zu	würdigen.“690	Diese	elementare	Herausforderung	

der	menschlichen	Vernunft	durch	die	Würdigung	dessen,	was	 ist	wird	mich	 indes	

lediglich	durch	die	Bitte	des	Anderen	um	seine	eigene	Würdigung	erreichen	und	ist	

so	auch	immer	dem	„Konflikt	der	Interpretationen“	(Paul	Ricoeur)	ausgesetzt.		

Resultierend	aus	diesem	Begriff	der	Würdigung	dessen,	was	ist	kann	Werbick	ei-

nen	Gottesbegriff	entwickeln,	der	Gott	als	den	Ursprung	nach	der	Suche	nach	Wür-

digung	 erfasst	 und	 bei	 dem	 Gott	 dafür	 sorgt,	 dass	 diese	 Suche	 nach	Würdigung	

nicht	 in	die	 Irre	 führt.691	Gott	würdigt	den	Menschen,	 indem	er	 ihn	an	 seiner	ur-

sprünglichen	 Intention	 der	 Würdigung	 teilhaben	 lässt,	 „ihn	 [...]	 freisetzt	 und	

dadurch	würdigt	zu	würdigen.“692	Die	Würdigung	des	Anderen	besteht	nun	gerade	

darin,	 dass	 ich	mich	 selbst	 als	 unbedingt	 von	Gott	 gewürdigt	 erfahre	 und	 so	 am	

Wirklichwerden	der	Würdigung	teilhaben	kann.		

„In	biblischer	Überlieferung	wird	diese	Reflexivität	der	Würdigung	als	das	Gottgeheimnis	der	
Liebe	ausgelegt:	Gott	ist	die	Liebe,	die	sich	mitteilen	und	die	Liebenden	an	der	ihr	geltenden	
Liebe	teilhaben	lassen	will.	Die	Liebe	will	sich	selbst.	Aber	das	heißt,	daß	sie	sich	verschwen-
den	und	so	Liebe	hervorrufen	will.	Dieser	Hervor-Ruf	ist	sie	selbst.	Er	erreicht	die	Geliebten	–	
wenn	er	sie	erreicht	–als	der	Ruf,	unbedingt	zu	würdigen,	was	ist	und	sein	soll;	als	der	Ruf,	das	

																																																								
688	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	339.	Mit	Zitat	aus	HANSJÜRGEN	VERWEYEN,	Got-
	 tes	letztes	Wort.	Grundriß	der	Fundamentaltheologie,	Regensburg	32000,	65.	
689		Vgl.	WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	403.		
690		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	403.		
691		Vgl.	dazu	STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	341.		
692		STOSCH,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	341.	



	 200	

Entwürdigende	zu	erkennen,	damit	es	überwunden	werde,	und	Möglichkeiten	zu	entdecken,	
das,	was	unbedingt	sein	soll,	hervorzubringen.“693	

	

Damit	wird	durch	die	Metapher	der	Würdigung	ein	Prozess	eröffnet,		

„der	 auf	Unbedingtheit	 abzielt	 und	als	Prozeß	der	Würdigung	dem	Begriff	unbedingt	 seinen	
hermeneutischen	Ort	gibt:	den	Ort	von	woher	er	verstanden	werden	darf;	einen	prozessualen	
Ort	gewissermaßen,	da	Unbedingtheit	menschlich	immer	eine	Prozeß-	und	keine	Zustandska-
tegorie	ist:	Kennzeichen	dessen,	was	sein	soll,	nicht	Beschreibung	dessen,	was	ist.“694		

	

Da	 sich	 dieser	 Prozess	 als	 rationale	Dynamik	 aus	 der	Hoffnung	 speist,	 dass	 in	

ihm	schon	der	Geist	„unbedingter	Würdigung“	wirke,	 ist	es	möglich,	einen	Grenz-

begriff	des	Denkens	des	Absoluten	zu	bilden,	der	 „der	 Inbegriff	der	Hoffnung	auf	

unbedingte	 Würdigung	 durch	 den	 [ist],	 der	 sich	 selbst	 bedingungslos	 dazu	 be-

stimmt,	 unbedingt	 zu	würdigen,	 die	nach	Würdigung	verlangen	 [...].	 Als	 Inbegriff	

der	 Hoffnung	 ist	 dieser	 Grenzbegriff	 des	 Denkens	 denkbar;	 denkbar	 als	 Urwirk-

lichkeit	der	Liebe,	die	sich	selbst	will	und	sich	selbst	nur	so	wollen	kann,	daß	sie	

sich	als	Liebe	zur	Geltung	bringt:	an	sich	Anteil	gibt.“695	Indes	 ist	es	nur	möglich,	

diese	 Wirklichkeit	 der	 Begegnung	 mit	 dem	 Absoluten	 mithilfe	 von	 Begriffen	 zu	

erzählen.	 „Die	 Erzählungen	wenden	 nicht	 nur	 Begriffe	 auf	 ein	 Geschehen	 an.	 Sie	

stellen	eine	offene,	oft	nur	fragende	Korrelation	zwischen	den	Begriffen	und	dem	

zu	Erzählenden	her	–	und	so	verändern	sich	die	Begriffe;	so	geben	sie	dem	Begrei-

fen	 neu	 zu	 denken,	 wozu	 es	 unterwegs	 ist	 und	 woran	 es	 sich	 nicht	 vergreifen	

darf.“696	So	erklärt	sich	auch	Werbicks	eigener	 theologischer	Zugang,	der	auf	den	

ersten	Blick	 im	Vergleich	zu	den	anderen	bisher	behandelten	Ansätzen	eben	pri-

mär	theologisch	argumentiert.		

	

	

	

																																																								
693		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	405.		
694		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	407.	
695		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	407.		
696		WERBICK,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik,	407.	



	 201	

5.2.2 Der	schönste	Gedanke:	Christologie	und	Pneumatologie	als	
Vorgaben	der	Trinitätstheologie	

	

Trinitätstheologie	 lässt	sich	vor	allem	durch	die	Vorgaben	der	Christologie	und	

der	Pneumatologie	bestimmen.	Christologisch	halten	wir	daran	fest,	dass	sich	Gott	

in	der	Menschwerdung	mit	dem	Menschen	Jesus	von	Nazareth	identifiziert,	er	sich	

so	dem	Menschen	„entäußert“697	und	seine	Hingabe	und	sein	Dasein	für	den	Men-

schen	in	Jesus	Christus	konkret	wird.	In	dieser	Identifikation	geschieht	„die	Selbst-

gabe	Gottes	in	die	Immanenz	der	Menschenwelt:	Gott	gibt	sich	in	sie	hinein,	damit	

die	Menschen	mit	 ihm	Gemeinschaft	 haben	 und	 in	 der	 Gemeinschaft	mit	 ihm	 zu	

Gott-entsprechenden	Menschen	werden	können.“698	In	Jesus	von	Nazareth	als	dem	

Christus	 geschieht	 die	 Kenose,	 die	 Entäußerung	 Gottes	 in	 der	 Menschwerdung,	

geschichtlich	 konkret.	 Die	 Begegnung	 mit	 Gott	 in	 Christus	 fordert	 deshalb	 den	

Menschen	heraus;	er	muss	Stellung	beziehen,	sich	zu	dieser	Begegnung	verhalten.	

Gottes	 Selbsthingabe	geht	bis	 zum	Letzten:	Die	Geschichte	 Jesu	Christi	 zeigt,	wie	

sich	die	Menschen	gegen	ihn	stellen,	ihn	zurückweisen	und	in	letzter	Konsequenz	

ans	Kreuz	schlagen	–	eine	Konsequenz,	die	sich	daraus	ergibt,	dass	die	Selbsthin-

gabe	Gottes	„den	Weg	der	Versöhnung	mit	den	Unversöhnten	bis	zum	Äußersten	

geht,	 da	 sie	 den	 Selbst-	 Einsatz	 des	 Versöhners	 gegen	 die	 Unversöhnlichkeit	 bis	

zuletzt	durchhält	und	so	die	Zukunft	der	Gottesherrschaft	offen	hält.“699	

Die	 bekannte	 Parabel	 vom	 König	 und	 dem	 Bettelmädchen	 nach	 Søren	 Kier-

kegaard	 stellt	 die	 christlogische	 Herausforderung	 sehr	 präzise	 dar.	 Sie	 scheitert	

allerdings	genau	an	der	Stelle,	an	dem	der	König	sein	wahres	Sein	als	König	preis-

gibt	und	das	Mädchen	zu	sich	in	den	Königspalast	holt.700	Übertragen	auf	die	Men-

schwerdung	Gottes	stellt	sich	die	Frage,	wie	gedacht	werden	kann,	dass	sich	in	Je-

sus	von	Nazareth,	als	dem	Christus,	wahrer	Mensch	und	wahrer	Gott	gleicherma-

ßen	 zeigen.	Wie	 kann	 gedacht	werden,	 dass	 auch	 im	Menschsein	 und	 im	 Leiden	

Jesu	 das	 Heil	 Gottes	 durchscheint?	 Christologie	wäre	 nach	Werbick	 vollkommen	
																																																								

697		„Seid	 untereinander	 so	 gesinnt,	 wie	 es	 dem	 Leben	 in	 Christus	 Jesus	 entspricht:	 Er	 war	 Gott	
	 gleich,	hielt	aber	nicht	daran	fest,	wie	Gott	zu	sein,	sondern	er	entäußerte	sich	und	wurde	wie	
	 ein	Sklave	und	den	Menschen	gleich.“	Phil	2,5-7.		
698		WERBICK,	Gott	verbindlich,	544.		
699		WERBICK,	Gott	verbindlich,	547.		
700		Vgl.	 SØREN	KIERKEGAARD,	 Philosophische	 Brocken.	 In:	 DERS.,	 Gesammelte	Werke,	 10.	 Abteilung.		
	 Hg.	von	E.	Hirsch	und	H.	Gerdes,	München	31991,	23ff.	(nicht	eingesehen).	Zitiert	nach	WERBICK,	
	 Gott	verbindlich,	521.	



	 202	

falsch	verstanden,	wenn	in	ihr	der	Versuch	der	Stilisierung	des	Leidens	Christi	un-

ternommen	würde.	 „Nicht	 auf	 das	 äußerste	 und	 schlimmste	menschliche	 Leiden	

bezieht	sich	die	Rede	von	der	christologischen	Exposition,	sondern	auf	die	vorbe-

haltlose	 Selbst-Hineingabe	 Gottes	 in	 die	 Immanenz	 der	 Menschenwelt	 und	 des	

Menschenlebens,	 damit	 sie	 zum	Ort	 Seines	 Daseins	würden;	 zum	Ort	 Seiner	 Zu-

gänglichkeit,	 der	 Zugänglichkeit	 Seiner	 guten	Herrschaft.“701	Die	Menschwerdung	

Gottes	in	Christus	ermöglicht	jedem	Menschen	an	jedem	Ort	die	Verwandlung	der	

Welt	zur	basileia	tou	theou,	zum	Reich	Gottes.	

	„Die	 christologische	Exposition	 intendiert	die	Verwandlung	der	Elends-Welt	von	Grund	auf.	
Und	sie	ruft	in	diese	Verwandlung	hinein.	Sie	macht	mit	dieser	Verwandlung	einen	Anfang	der	
nicht	aufhören	wird	anzufangen;	der	nicht	aufhören	wird,	alle	in	diesen	Anfang	einzubeziehen,	
die	sich	 ihm	öffnen.	Die	christologische	Exposition	intendiert	und	initiiert	die	pneumatologi-
sche	 Inklusion.	 Genauer	 noch:	 Die	 pneumatologische	 Inklusion	 ist	 der	 Sinn	 der	 christologi-
schen	Exposition.	Das	Anteilnehmen	geschieht	um	des	Anteilgebens	willen;	es	ist	immer	schon	
dieses	Anteilgeben.“702		

	

Indem	sich	Gott	 in	Christus	mit	den	Menschen	 identifiziert	und	sich	 ihnen	und	

ihrer	Welt	aussetzt,	öffnet	er	sich	ihnen,	gibt	den	Unterdrückten	unter	ihnen	einen	

Raum	–	und	gerade	in	dieser	Öffnung	ist	der	Geist	Gottes	zu	finden.		

„Gott	gibt	den	Verfolgten	und	von	Lasten	Bedrückten	in	sich	den	Raum,	in	dem	die	Macht	der	
Sünde	nichts	mehr	vermag.	Er	ist	dieses	Sich-Öffnen	und	Hereinholen.	Er	ist	Sein	Geist,	der	die	
Menschen	hereinholt,	sie	zuerst	mit	der	Sehnsucht	nach	diesem	In-Gott-Sein	ansteckt,	mit	der	
Leidenschaft	für	Gottes	Herrschaft,	Gottes	Gerechtigkeit	und	Zukunft.“703	

Diese	pneumatologische	Inklusion	schließt	ausdrücklich	alle	in	die	Erhöhung	des	

Gekreuzigten	mit	ein.	Wer	sich	aber	vom	Geist	ergreifen	lässt	und	sich	in	Gott	hin-

einholen	lässt,	der	wird	auch	in	die	Verantwortung	für	die	Errichtung	des	Reiches	

Gottes	 in	 dieser	 Welt	 hineingenommen.	 Durch	 christologische	 Exposition	 und	

pneumatologische	Inklusion	wird	Gottes	Dasein	in	doppelter	Hinsicht	zur	Geltung	

gebracht:	Zum	einen	identifiziert	sich	Gott	 im	Menschenleben	mit	dem	Menschen	

durch	Christus;	zum	anderen	 identifiziert	er	sich	 in	seinem	Heiligen	Geist	als	die	

Zukunft	aller	Menschen,	 er	 schenkt	 ihnen	eine	 (neue)	 Identität	 aus	dem	Glauben	

heraus.	Da	der	Mensch	 in	 seinem	Wunsch	nach	Würdigung	 in	dieser	Welt	 keinen	

Ort	hat,	kann	gerade	der	Geist	dem	Menschen	Ermutigung	durch	das	Gebet	geben:		

																																																								
701		WERBICK,	Gott	verbindlich,	549.	
702		WERBICK,	Gott	verbindlich,	548f.		
703		WERBICK,	Gott	verbindlich,	549.		



	 203	

„Die	 Immanenz	 ist	 in	dieser	eschatologisch-apokalyptischen	Geist-Erfahrung	der	Ort	der	Be-
drängnis	und	der	Angst	(vgl.	auch	Joh	16,33).	Der	Geist	aber	–	der	Paraklet	–	erschließt	den	
Glaubenden	 ihre	Situation	 in	der	Welt.	Er	ermutigt	 sie,	 sich	von	der	Bedrängnis	 in	der	Welt	
nicht	 in	dem	Glauben	irre	machen	zu	 lassen,	dass	der	Menschen-	und	Gottessohn	zum	Vater	
geht,	ihnen	einen	guten	Ort	für	immer	zu	bereiten	(Vgl.	Joh	14,2f).“704		

Mit	 der	 christologischen	 Exposition	 und	 der	 pneumatologischen	 Inklusion	 ist	

das	 Feld	 beschrieben,	 in	 dem	 Transzendenz	 und	 Immanenz	 zusammengedacht	

werden	können.	Christologie	und	Pneumatologie	entsprechen	hier	dem	Verhältnis	

von	Transzendenz	und	Immanenz:		

„Der	Geist,	der	die	nach	den	‚ewigen	Wohnungen‘	sich	Sehnenden	beseelt	und	zu	ihrer	Sehn-
sucht	und	 ihrer	Gottes-Utopie,	zur	Welt-Transzendenz	ermutigt,	 ist	der	Geist,	der	vom	Vater	
im	Gekreuzigten	ausgeht:	der	Geist,	der	die	Immanenz	Gottes	in	seinem	Christus	beseelte	und	
ihn	 zum	 Geschehen	 der	 Selbstvergegenwärtigung	 Gottes	 in	 der	 Todes-Welt	 der	 Menschen	
machte.	Er	ist	deshalb	der	Geist,	der	die	Transzendenz	in	der	Immanenz	vergegenwärtigt	und	
gerade	so	den	Abstand	bis	zur	Kaum-Erträglichkeit	aufreißt,	der	jetzt	noch	zwischen	Gott	und	
der	Welt	aufklafft.705	

Eine	endgültige	Überwindung	dieses	Abstandes	zwischen	Gott	und	Welt	wird	es	

nur	im	Eschaton	geben.	Erst	im	Eschaton	wird	die	Welt	endgültig	in	Gott	aufgeho-

ben.	Der	Weg	hierhin	führt	aber	durch	die	Nachfolge	Christi	und	ist	begleitet	durch	

den	Parakleten,	der	den	Menschen	für	diese	Nachfolge	ermutigt.	706	

	

5.2.3 Der	Kern	der	Trinitätstheologie:	Der	Personbegriff	
	

Durch	 das	 biblische	 und	 heilsgeschichtliche	 Zeugnis	 offenbart	 sich	 Gott	 den	

Menschen	insofern,	als	„er	zuinnerst	von	der	Liebe	bewegt	wird,	sie	in	sich	selbst	

lebt	 und	 sie	 in	 der	 Gemeinschaft	mit	 denen	 leben	will,	 die	 seine	 Liebe	 erwidern	

können.“707	Diese	Liebe	Gottes	wird,	wie	eben	schon	gezeigt	werden	konnte,	dem	

Menschen	zum	einen	durch	die	Begegnung	mit	Christus	und	zum	anderen	durch	

die	Begegnung	mit	dem	Heiligen	Geist	zuteil.708	In	diesem	Sinne	kann	man	von	ei-

ner	 dreifachen	 Präsenz	 Gottes	 für	 die	 Menschen	 sprechen:	 „Gottes	 hervorbrin-

gend-tragende	 Präsenz,	 Gottes	 mitmenschlich-solidarische	 Präsenz,	 Gottes	 zur	

																																																								
704		WERBICK,	Gott	verbindlich,	551.		
705		WERBICK,	Gott	verbindlich,	552.		
706		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	553.		
707		WERBICK,	Gott	verbindlich,	560.		
708		Vgl.	Kap.	5.2.2.	



	 204	

Teilhabe	an	seinem	Geist	und	zur	Mitwirkung	mit	 ihm	 inspirierende	Präsenz.“709	

Anstatt	 nun	 aber	 innertrinitarisch	 den	 Personbegriff	 durch	 den	 Begriff	 der	 Prä-

senz-	oder	Daseinsweise	zu	ersetzen,	hält	Werbick	bewusst	am	Personbegriff	fest,	

deutet	ihn	allerdings	durch	die	Auseinandersetzung	mit	der	Personalität	des	Heili-

gen	Geistes.710		

5.2.3.1 Pneumatologische	Entfaltung	des	Personbegriffs		

In	Jesus	von	Nazareth	begegnet	uns	Gott	als	mitmenschliches	Gegenüber,	ergrif-

fen	werden	wir	jedoch	von	diesem	Gegenüber	zuinnerst.	Dieses	Ergriffen-Sein	von	

Gott	 bewegt	mich	 innerlich	 zur	Umkehr	und	es	 gibt	mir	die	Gottes-Ergriffenheit,	

die	ich	zur	Nachfolge	so	notwendig	brauche.	Die	Gottes-Ergriffenheit	ist	christlich	

als	das	Wirken	des	Heiligen	Geistes	zu	benennen.	Sie	ist	als	die	pneumatologische	

Inklusion	das	Pendant	zur	christologischen	Exposition.		

„Der	Konkretheit	des	mitmenschlich-personalen	Gegenübers	korrespondiert	die	Universalität	
des	 Gottes-Horizonts	 der	 zukünftig	 gegenwärtigen	 Gottesherrschaft,	 die	 von	 den	 einzelnen	
Menschen	in	der	geistgewirkten	Bekehrung	zuinnerst	Besitz	ergreift	und	in	ihrem	Zeugnis	das	
Angesicht	der	Menschenwelt	auf	Gottes	Zukunft	zu	verändern	anfängt.“711		

Gott	begegnet	mir	damit	zum	einen	in	meinem	mitmenschlichen	Gegenüber.	Der	

Logos	 ist	 zu	unserem	Mitmenschen	und	 somit	 zu	unserem	konkreten	Gegenüber	

geworden.	 Dieses	 Gegenüber	 ist	 uns	 als	 biblische	 Überlieferung	 heute	 noch	 zu-

gänglich.	 In	den	Schriften	des	Neuen	Testaments	 finden	wir	die	Zeugnisse	dieser	

Gottes-Begegnung	mit	dem	Logos	in	Jesus	von	Nazareth.	Durch	diese	Texte	ergreift	

uns	 aber	 zuinnerst	 das,	 „was	 dieses	 Gegenüber	 selbst	 beseelt	 und	 inspiriert	 hat,	

sodass	wir	das	Wort	vernehmen	können,	auf	das	sein	Menschenleben	die	schlicht-

hin	 authentische	 Zeugen-Antwort	war:	 Den	Gott-Logos,	 den	 Jesu	Menschenleben	

gültig	 kommunizieren	 konnte,	 weil	 es	 ein	 Leben	 ganz	 aus	 dem	 Heiligen	 Geist	

war.“712	So	wird	mir	durch	das	äußerliche	Gegenüber	Jesu	von	Nazareth	ein	inne-

res	 Gott-Ergriffensein	 möglich,	 das	 durch	 den	 Heiligen	 Geist	 bewirkt	 wird.	 Die	

Kommunikation	 Gottes	 vollzieht	 sich	 in	 diesen	 beiden	 Dimensionen:	 in	 dem	 Ge-

genübersein	von	Jesus	von	Nazareth	und	in	der	inneren	Berührung	durch	den	Hei-

																																																								
709		WERBICK,	Gott	verbindlich,	609.	
710		Vgl.	STOSCH,	Trinität,	134.		
711		WERBICK,	Gott	verbindlich,	596.		
712		WERBICK,	Gott	verbindlich,	596.	



	 205	

ligen	Geist,	der	den	Menschen	Anteil	haben	lässt	an	dem	göttlichen	Kommunikati-

onsgeschehen.		

Wie	 ist	dieser	Gedanke	nun	genauer	zu	konkretisieren	und	 inwiefern	kann	der	

Personbegriff	durch	die	Personalität	des	Heiligen	Geistes	bestimmt	werden?	Auch	

menschliche,	 personale	 Kommunikation	 vollzieht	 sich	 in	 zwei	 Dimensionen:	 Zu-

nächst	begegnet	mir	mein	Gegenüber,	indem	es	meine	Aufmerksamkeit	fordert.	Ich	

muss	 mich	 auf	 die	 Botschaft	 meines	 Gegenübers	 einlassen.	 Diese	 Botschaft	 soll,	

wenn	Kommunikation	gelingt,	mich	 in	meinem	tiefsten	 Inneren	erreichen	und	so	

eine	Antwort	von	mir	hervorrufen,	die	mich	in	Freiheit	führen	kann.		

„Dass	es	mich	zuinnerst	ergreift	und	mitnimmt:	darauf	zielt	das	mir	von	meinem	Gegenüber	
gesagte	Wort,	wenn	es	von	Herzen	kommt.	Und	es	darf	mich	ergreifen	und	mit	sich	nehmen,	
wenn	es	mich	in	die	Freiheit	führt	–	und	nicht	in	die	Zweideutigkeit	der	halbherzig	hergesag-
ten	Worte	verstrickt,	in	die	Eigeninteressen,	die	mich	durch	Lügen,	Parolen	und	Schlagworte	
verführen.“713		

Diese	 zwei	 Dimensionen	 von	 Kommunikation	 können	 als	 ein	 Hinweis	 auf	 die	

göttliche	 Kommunikation	 verstanden	 werden.	 Gott	 sagt	 uns	 im	 Logos	 sein	 We-

senswort	 zu.	 Gottes	 Wesenswort	 wird	 im	 fleischgewordenen	 Logos	 für	 uns	

menschlich	konkret	und	ruft	uns	und	fordert	uns	heraus,	 ihm	zu	 folgen.	Dagegen	

haucht	uns	der	Heilige	Geist	den	Mut	und	das	Vertrauen	ein,	diesem	Ruf	Folge	zu	

leisten	und	 sich	 in	 die	 Zukunft	Gottes	 hineinzuwagen.	Der	Geist	 erreicht	 uns	 zu-

nächst	durch	die	Begegnung	mit	dem	menschgewordenen	Logos.		

„Von	ihm	–	von	seinem	menschlichen	Zeugnis	für	das	Gotteswort	–	springt	die	Reich-Gottes-
Faszination	über	auf	die	Menschengeschwister,	die	bei	ihm	sind	und	mit	ihm	sein	wollen.	Ur-
sprünglich	geht	der	Geist	vom	Vater	aus,	um	das	Menschsein	 Jesu	hervorzurufen	und	einzu-
bergen	 in	das	so	menschlich	 faszinierende	und	herausfordernde	Zeugnis	 für	Gottes	Wesens-
wort.	Jesus	Christus	hat	sich	ganz	von	diesem	Geist	durchdringen	und	vom	Logos	einnehmen	
lassen.	Und	so	geht	der	Geist	auch	von	 ihm	aus,	die	Menschen	zur	 Jesus-Nachfolge	zu	bewe-
gen.“714	

Dass	 in	 Bezug	 auf	 Jesus	 von	 Nazareth	 als	 dem	 Sohn	 Gottes	 der	 Personbegriff	

verwendet	 wird,	 ist	 naheliegend,	 auch	 wenn	 sich	 natürlich	 christologisch	 direkt	

Fragen	 zur	 Zwei-Naturen-Lehre	 bzw.	 hypostatischen	Union	 anschließen	würden.	

Den	Heiligen	Geist	nun	als	Person	zu	beschreiben	und	von	diesem	Gedanken	aus	

																																																								
713		WERBICK,	Gott	verbindlich,	597.	Wichtig	ist	 in	diesem	Zusammenhang	der	Hinweis,	dass	Jürgen	
	 Werbick	einen	Freiheitsbegriff	verwendet,	der	durch	die	lutherische	Position	beeinflusst	zu	sein	
	 scheint.	 Freiheit	 wird	 hier	 nicht	 in	 erster	 Linie	 als	Wahlfreiheit	 verstanden.	 Es	 geht	 hier	 viel	
	 mehr	 um	 die	 Freiheit,	 die	 durch	 die	 Entscheidung,	 dem	 mich	 in	 Anspruch	 nehmenden	
	 (göttlichen)	Ruf	 zu	 folgen,	 ermöglicht	wird.	 Je	mehr	 ich	versuche,	diesem	Ruf	 zu	 folgen,	desto	
	 freier	werde	ich.	
714		WERBICK,	Gott	verbildlich,	598.		



	 206	

den	Personbegriff	 zu	 füllen,	 ist	hingegen	noch	näher	 zu	erläutern.	715	In	welchem	

Sinne	ist	vom	Heiligen	Geist	als	Person	zu	sprechen?	So	fragt	Werbick	selbst:	„Mo-

bilisiert	der	Gedanke	der	pneumatologischen	Inklusion	nicht	eher	monistische	As-

soziationen,	Vorstellungen	des	Einbeziehens	und	Einbezogenwerdens;	Vorstellun-

gen	eines	vor-	oder	überpersonalen	Einheitsgrundes,	in	den	die	zu	einer	überper-

sonalen	Vollendung	gelangenden	Menschen	eingelassen	wäre?“716		

Werbick	 stellt	 heraus,	 dass	 der	 Person-Begriff	 in	 Bezug	 auf	 den	Heiligen	Geist	

deutlich	anders	zu	konturieren	ist,	als	es	in	Bezug	auf	Jesus	Christus	der	Fall	ist	–	

eben	nicht	im	Sinne	eines	personalen	Gegenübers,	sondern	in	der	innersten	Ergrif-

fenheit.	Auch	mitmenschliche-personale	Kommunikation	bezieht,	wie	oben	schon	

dargestellt,	 beide	 Dimensionen	 ein:	 das	 Sich-Gegenübersein	 und	 gleichermaßen	

auch	das	zuinnerste	Ergriffensein.	Werbick	versucht	in	diesem	Zusammenhang	das	

Dasein	 des	 Heiligen	 Geistes	 als	 die	 „vollkommene	 Realität	 der	 kommunikativen	

Präsenz	Gottes“	zu	verstehen.717	Erfahren	kann	 ich	diese	kommunikative	Präsenz	

zum	 einen	 in	 der	 Begegnung	 mit	 dem	 mir	 gegenüberstehenden,	 mitmenschlich	

gewordenen	Logos,	wenn	er	mich	herausfordert,	mich	in	die	Gotteszukunft	hinein-

zuwagen.	 Zum	 anderen	 begegnet	mir	 diese	 kommunikative	 Präsenz	 dann,	wenn	

ich	mich	mitgenommen	und	einbezogen	fühle	 in	diese	von	Gott	ermöglichte	Frei-

heit,	 dem	 mir	 geltenden	 Ruf	 zu	 entsprechen.	 „Indem	 Gottes	 Dasein	 im	 Heiligen	

Geist	mich	so	für	Gott	einnimmt	und	in	die	Gottesfreiheit	mitnimmt,	personalisiert	

es	mein	personales	Dasein	als	personales	Mit-Dasein	mit	dem	Gott,	der	mein	Da-

sein	will	–	der	nicht	ohne	mich	sein	will.“718	Konkret	wird	diese	Erfahrung	vor	al-

lem	dann,	wenn	mir	mein	Gegenüber	nicht	mehr	als	bloßes	Gegenüber	begegnet	

und	mir	dieses		

„Gegenübersein	mir	nicht	als	Entfremdung	widerfährt.	So	geschieht	sie	mir	auch	nicht	als	Ein-
schränkung	meiner	personalen	Freiheit,	vielmehr	gerade	als	die	Herausforderung,	in	die	Got-
teszukunft	 hineinzuwagen,	 in	 der	 ich	 als	 Person	 interpersonal	 gewürdigt	 sein	werde	 –	mit-
daseiend	mit	dem	Gott,	dessen	Dasein	mir	jetzt	schon	in	Jesus	Christus	widerfährt.“719		

																																																								
715		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbildlich,	599.	
716		WERBICK,	Gott	verbindlich	599.		
717		WERBICK,	Gott	verbindlich,	600.	
718		WERBICK,	Gott	verbindlich,	601.	
719		WERBICK,	Gott	verbindlich	600.	



	 207	

Die	kommunikative	Präsenz	Gottes	vollzieht	sich	so	im	Zugleich	des	Mitgenom-

menwerdens	 in	die	Gotteszukunft	 und	des	Einbezogenwerdens	 in	die	Gottesfrei-

heit,		

„in	der	sich	 für	mich	die	eschatologische	 Identität	von	Sollen	und	Wollen	ereignen	wird	 [...].	
Ich	darf	mich	auf	ein	Bezogensein	beziehen,	von	dem	her	und	auf	das	hin	 ich	mich	auf	mich	
selbst	und	auf	alle	anderen	Wirklichkeiten	beziehen	kann	und	 in	keiner	dieser	Beziehungen	
nur	noch	als	Objekt	vorkomme.	 Indem	Gottes	Dasein	 im	Heiligen	Geist	mich	so	 für	Gott	ein-
nimmt	und	in	die	Gottesfreiheit	mitnimmt,	personalisiert	es	mein	personales	Dasein	als	per-
sonales	Mit-Dasein	mit	dem	Gott,	der	mein	Dasein	will	–	der	nicht	ohne	mich	sein	will.“720		

	

Der	Heilige	Geist	ist	damit	derjenige,	der	mich	wachruft,	mich	zur	Nachfolge	mo-

tiviert,	der	mich	in	das	Personsein	führt,	indem	er	mich	ergreift	und	mich	dem	Ruf	

folgen	lässt.	Durch	ihn	werde	ich	wahrhaft	zur	Person	im	interpersonalen	Gesche-

hen	Gottes,	durch	ihn	werde	ich	in	Gottes	Wesen	hineingenommen.	Mein	persona-

les	Dasein	wird	zum	Mit-Dasein	mit	Gott.721		

5.2.3.2 Christologische	Entfaltung	des	Personbegriffs	

In	 Bezug	 auf	 die	 Pneumatologie	 konnte	 nun	 ein	 Personbegriff	 entwickelt	wer-

den,	der	in	erster	Linie	das	innerliche	Ergriffenwerden	und	Hineingenommenwer-

den	in	die	(Gottes-)Kommunikation	betont.	Der	Heilige	Geist	führt	mich	durch	sei-

ne	Personalität	zu	meiner	eigenen	Personalität,	 indem	er	mich	zuinnerst	ergreift.	

Dagegen	führt	die	christologische	Entfaltung	des	Personbegriffs	in	eine	andere	Di-

mension,	nämlich	die	des	Gegenüberseins.		

Im	 Rahmen	 der	 Christologie	 muss	 der	 Personbegriff	 eine	 Einheitsvorstellung	

leisten,	„die	Göttliches	und	Menschliches	nicht	vermischt	und	doch	dem	Vermögen	

Gottes	 theologisch	Raum	gibt,	 im	Anderen	 seiner	 selbst	 er	 selbst	 zu	 sein.“722	Das	

Menschsein	Jesu	von	Nazareth	wird	allerdings	nicht	durch	die	göttliche	Gegenwart	

geschmälert,	im	Gegenteil	kommt	gerade	das	Menschsein	Jesu	von	Nazareth	durch	

die	göttliche	Wirklichkeit	und	die	Gegenwart	Gottes	durch	den	Heiligen	Geist	zur	

eigentlichen	 Vollendung.	 Damit	 gehen	 die	 zwei	 Naturen	 Christi	 nicht	 ineinander	

																																																								
720		WERBICK,	Gott	verbindlich,	600f.		
721		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich	601.		
722		WERBICK,	Gott	verbindlich,	583.		



	 208	

auf,	die	menschliche	Natur	wird	nicht	verwandelt,	sondern	sie	wird	durch	die	gött-

liche	Natur	vollendet.		

„Die	 innerweltliche	 Gegenwart	 des	 Göttlichen	 schließt	 demnach	 das	 Menschliche	 nicht	 aus	
dem	eigenen	Da-sein	aus.	Sie	bezieht	sich	vielmehr	so	auf	es	bzw.	sie	bezieht	es	so	in	sich	ein,	
dass	Gott	in	und	unter	den	Menschen	ganz	als	er	selbst	da	sein	und	dass	die	Menschen	in	sei-
ner	Gegenwart	ganz	sie	selbst	werden	können.	“723		

Aber	wie	 kann	 diese	 hypostatische	 Union	 gedacht	 werden,	 bei	 der	 die	 unver-

mischte	und	ungetrennte	Einheit	der	göttlichen	und	der	menschlichen	Natur	Chris-

ti	gewahrt	bleiben?	Hier	macht	das	Konzil	von	Chalzedon	sehr	deutlich,	dass	der	

Grund	der	Einheit	in	der	göttlichen	Wirklichkeit	des	ewig	gezeugten	Logos	besteht.		

„Das	 ewige	 göttliche	 Wesenswort	 ruft	 die	 ihm	 vollkommen	 entsprechende	 Antwort	 im	
Menschlichen	hervor.	In	der	menschlichen	Antwort	findet	der	ewige	Logos	jene	geschichtlich-
welthafte	Resonanz,	die	ihm	ein	menschliches	Da-Sein	in	der	Welt	gibt:	Der	‚treue	Zeuge‘	des	
Wortes	–	Jesus,	der	Christus	–	lebt	ganz	aus	diesem	Wort	und	für	es.“724		

Jesus,	der	Christus,	 lebt	damit	aus	seiner	Bestimmung,	die	Antwort	auf	den	Ruf	

Gottes	 zu	 sein	und	 findet	darin	 auch	 seine	personale	Existenz.	Der	 Logos	 ist	 der	

Ruf,	auf	den	Jesus	von	Nazareth	die	Antwort	gibt.		

Dieser	 Gedanke	 des	 Hervorgerufenseins	 kann	 zunächst	 auch	 in	 anthropologi-

schen	Zusammenhängen	einsichtig	gemacht	werden.	Der	Mensch	ist	in	seinem	Sein	

zunächst	 einmal	 hervorgerufen.	 Er	 folgt	 in	 seinem	 Leben	 einem	 Ruf,	 auf	 den	 er	

Antwort	sein	will.	Dieser	Ruf	kann	entweder	als	Ruf	zu	einem	Leben	in	Fülle	sein,	

er	 kann	 aber	 auch	 ein	 Ruf	 in	 ein	 zukunftsloses	 Leben	 sein,	 ein	 falscher	 Ruf,	 der	

nicht	zur	Vollkommenheit	führt.	Menschsein	bedeutet	in	jedem	Falle,		

„einem	Ruf	zu	folgen,	der	sich	mir	erst	erschließt,	wenn	ich	ihn	mit	allem,	was	ich	bin,	zu	hö-
ren	und	zu	beantworten	versuche.	Dieser	Ruf	kann	mir	zum	Schicksal	werden,	wenn	er	mich	
dazu	verurteilt,	 ihn	zu	 ‚widerlegen‘	oder	sein	Zerstörungswerk	zu	vollenden.	Er	ruft	mich	 in	
meine	personale	Freiheit	hervor,	wenn	er	mich	auf	die	Spur	meiner	Gotteszukunft	setzt.“725		

Aber	wie	kann	ich	diesen	Ruf	als	einen	Ruf	in	meine	Gotteszukunft,	in	meine	per-

sonale	 Freiheit	 erkennen?	 Das	Wort,	 das	 den	Menschen	 in	 das	 Leben	 ruft,	 kann	

diese	Zukunft	bezeugen,	da	es	das	Gotteswort	ist.	„Personales	Dasein	gründet	sich	

ein	 in	 den	 ihm	 selbst	 unverfügbaren	Grund	 seines	Daseins.	 Es	 hört	 sich	 ein	 und	

spricht	sich	selbst	hinein	in	das	Wort,	auf	das	hin	es	sich	selbst	ergreifen	und	leben	

																																																								
723		WERBICK,	Gott	verbindlich,	585.		
724		WERBICK,	Gott	verbindlich,	585.	
725		WERBICK,	Gott	verbindlich,	586.		



	 209	

kann.“726	Personalität	wird	so	verstanden	als	der	Bezug	zu	dem	Ruf,	dem	man	ent-

sprechen	will.	Nur	so	kann	die	Person	 letztlich	sich	selbst	entsprechen,	wenn	sie	

auf	den	Ruf	hört	und	sich	auf	das	gute,	hervorrufende	Wort	bezogen	weiß.	Wenn	

sie	diesem	Ruf	entspricht,	ist	sie	zugleich	Antwort	auf	den	Ruf	und	sie	selbst.		

„Personsein	hat	seinen	Sinn	 im	Entsprechen.	Es	vollbringt	seinen	Selbstvollzug	 in	dreifacher	
Entsprechung:	Es	bezieht	sich	auf	sich	selbst,	wo	es	dem	Wort	entsprechen	kann,	dem	es	sich	
verdankt	weiß,	und	wo	es	denen	entspricht,	die	in	diesem	Wort	mit	gemeint	sind.	Der	reflexiv-
reflektierende	 Selbstbezug,	 der	 um	 diese	 bezogene	 Selbst-Entzogenheit	mehr	 oder	weniger	
ausdrücklich	weiß	und	die	darin	möglich	gewordene	Selbst-Entsprechung	mehr	oder	weniger	
‚person-sinngemäß‘	vollzieht,	macht	menschliche	Subjektivität	aus.	Die	Gestalt	der	Antwort,	in	
der	sich	die	Menschen-Person	auf	ihr	Hervorgerufensein	bezieht	und	ihr	zu	entsprechen	ver-
sucht,	ist	ihre	Identität.“727		

Menschliche	 Identität	wird	also	dadurch	bestimmt,	 inwiefern	 ich	versuche,	die	

Antwort	und	die	Entsprechung	auf	den	Ruf	zu	sein,	der	mich	ereilt.	Meine	Subjekti-

vität	ist	indes	mein	reflexiver	und	reflektierender	Selbstbezug,	wenn	ich	mehr	oder	

weniger	weiß,	dass	ich	mich	eigentlich	nicht	mir	selbst	verdanke,	sondern	auf	den	

mich	ereilenden	Ruf	hin	bezogen	bin	und	versuche	diesem	zu	entsprechen	und	ihn	

zu	vollziehen.	Damit	kann	Identität	sich	nur	in	Interaktion	ausbilden,	in	dem	Men-

schen	dem	Ruf	Gehör	schenken,	der	sie	herausfordert,	sie	selbst	zu	sein	und	sich	

selbst	zu	entsprechen.		

„So	 bedeutet	 das	 Hervorgerufenwerden	 ins	 Personsein	 einerseits	 die	 Ausbildung	 einer	 Ich-
Perspektive	–	also	der	Perspektive	der	ersten	Person	–,	in	der	ich	mich	auf	meinen	Weg	geru-
fen	 weiß,	 zumindest	 erahne,	 worauf	 ich	mit	 meinem	 Leben	 zu	 antworten	 versuche.	 Dieses	
Hervorgerufenwerden	 vermittelt	 sich	 mir	 aber	 andererseits	 in	 Begegnungen	 mit	 anderen	
Menschen,	die	mich	aus	ihrer	Ich-Perspektive	wahrnehmen,	in	ihr	vorkommen	lassen,	mich	in	
ihr	vielleicht	vereinnahmen	oder	mir	gerecht	werden	wollen.“728		

Damit	steht	Personsein	immer	zwischen	Selbstbehauptung	und	mitmenschlicher	

Entsprechung.	Ich	muss	mich	dann	selbst	behaupten,	wenn	die	Fremdperspektive	

der	Anderen	nicht	mich	wahrnimmt	und	nicht	mich	würdigt,	sondern	eine	verzerr-

te	 Wahrnehmung	 von	 mir	 hat.	 Andererseits	 kann	 ich	 die	 mitmenschlichen	 Ent-

sprechungen	 insofern	als	personkonstituierend	erfahren,	 „da	und	 insofern	mir	 in	

den	anderen	der	Hervor-Ruf	hörbar	wird,	in	dem	ich	mich	zu	mir	selbst	hervorge-

rufen	weiß.	 In	der	 Ich-Perspektive	beziehe	 ich	mich	als	Subjekt	auf	andere	–	und	

darin	auf	den	Logos,	der	mich	selbst	in	mein	Personsein	hervorruft.“729	

																																																								
726		WERBICK,	Gott	verbindlich,	587.		
727		WERBICK,	Gott	verbindlich,	587.	
728		WERBICK,	Gott	verbindlich,	588.		
729		WERBICK,	Gott	verbindlich,	588.		



	 210	

Wie	lassen	sich	nun	diese	anthropologischen	Strukturen	auf	die	Theorie	der	hy-

postatischen	Union	 innerhalb	 der	 Christologie	 übertragen	 und	was	 bedeuten	 sie	

für	die	Person	Jesus	von	Nazareth?	Der	Ruf,	dem	Jesus	von	Nazareth	folgt,	 ist	der	

Ruf	 des	 Logos.	 Der	 Logos	 und	 damit	 das	 Wesenswort	 Gottes	 ist	 derjenige,	 der	

grundsätzlich	das	Personsein	Jesu	von	Nazareth	hervorruft.	 In	seinem	Leben	ver-

sucht	Jesus	von	Nazareth	als	der	Christus,	diesem	Ruf	des	Wesenswortes	Gottes	zu	

entsprechen	und	es	zu	erfüllen.	„Das	Personsein	Jesu,	des	Christus,	ist	gegründet,	ja	

es	ist	gegeben	in	dem	Hervorruf,	aus	dem	er	lebt.	Und	es	ist	ihm	–	als	Mensch	–	ge-

schenkt,	sich	mit	diesem	Hervorruf	ganz	und	gar	identifizieren	zu	können,	also	sei-

ne	menschliche	Identität	ganz	darin	zu	haben,	diesen	Hervorruf	als	Zeuge	des	Lo-

gos	selbst	mitzuverantworten.“730	

Die	Personalität	liegt	also	in	dem	Wort	Gottes,	in	dem	Hervorruf	des	Logos.	Der	

Logos	 als	 göttliche	 Person	 ist	 das	 Geschehen	 des	 Gotteswortes,	 das	 aber	 in	 dem	

Menschen	Jesus	von	Nazareth	als	Zeugnis	getragen	wird.	 In	der	Realisierung	und	

Entsprechung	 des	 Rufes	 des	 Logos	 kann	 Jesus	 von	 Nazareth	 seine	 menschliche	

Freiheit	 und	 –	 noch	 grundsätzlicher	 –	 sein	Menschsein	 überhaupt	 realisieren.731	

Indem	Jesus	dem	Ruf	entspricht,	entspricht	er	„dem	Vater,	der	ihn	sandte,	wie	dem	

göttlichen	Wesenswort,	auf	das	er	menschliche	Antwort	ist.	[...]	Die	Menschennatur	

ist	dem	Logos	hypostatisch	geeint,	da	sie	aus	 ihm	und	für	 ihn	 lebt,	so	dass	es	die	

menschliche	 Identität	 Jesu	 von	Nazaret	 ausmachte,	 die	 dem	 Logos	 ganz	 und	 gar	

entsprechende	Antwort	zu	sein,	an	der	die	Menschen	das	Wort	haben.“732		

Das	 Besondere	 am	Menschen	 Jesus	 von	Nazareth	 ist	 es,	 dass	 er	 sich	 ganz	mit	

dem	Ruf	des	Logos,	der	Zusage	des	Logos	an	ihn,	identifiziert	weiß.	Das	ist	es,	was	

ihn	von	allen	anderen	Menschen	unterscheidet.	Und	dadurch	„wird	er	als	Mensch	

zum	Dasein	Gottes	 in	der	Menschenwelt	bzw.	 ist	er	dieses	Dasein	Gottes	von	An-

fang	an,	da	dieses	Leben	von	seinen	Anfängen	an	ganz	aus	dem	Geist	Gottes	ist.“733	

Das	Leben	Jesu	von	Nazareth	ist	ein	ganz	und	gar	menschliches	Leben.	Er	ist	eine	

Person	unter	allen	anderen	Personen	seiner	Umwelt.	Da	aber	sein	Hervorruf,	sein	

„Person-Sinn“	darin	 liegt,	aus	dem	Heiligen	Geist	die	vollkommene	Entsprechung	

																																																								
730		WERBICK,	Gott	verbindlich,	588.	
731		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	588f.		
732		WERBICK,	Gott	verbindlich,	589.	
733		WERBICK,	Gott	verbindlich,	589.	



	 211	

des	Willens	des	Vaters	zu	sein,	ist	er	die	vollkommene	„Gottes-Entsprechung“	un-

ter	 den	Menschen.	 Es	 gibt	 damit	 neben	 dem	menschlichen	 Personsein	 Jesu	 kein	

zweites,	 göttliches	Personsein.	 „Es	 transzendiert	 sich	 vielmehr	 in	das	Personsein	

des	 Logos,	 da	 sein	 personal-menschlicher	 Entsprechungssinn	 der	 göttlichen	

Selbstentsprechung	entspricht.“734		

Für	das	Verhältnis	von	Trinitätstheologie	und	Christologie	ist	nochmals	heraus-

zustellen,	 dass	 es	 zwar	die	 göttliche	Hypostase	des	Logos	 ist,	 die	das	Personsein	

des	Logos	 im	Menschen	 Jesu	von	Nazareth	konstituiert.	Davon	 ist	aber	nochmals	

zu	 unterscheiden,	 dass	 der	 Logos	 zwar	 der	 einen	 Gottesnatur,	 dem	 einen	 göttli-

chen	Wesen	vollkommen	teilhaftig	wird,	diese	Teilhaftigkeit	des	Logos	aber	nicht	

konstitutiv	für	den	Menschen	Jesu	von	Nazareth	ist.	Hier	 ist	also	eine	klare	Tren-

nung	 von	 christologischer	 und	 trinitätstheologischer	 Fragestellung	 notwendig.735	

An	dieser	sehr	feinen	Unterscheidung	werden	zentrale	christliche	Glaubensaspek-

te	 sichtbar:	 Zunächst	 kann	 Gott	 im	 Anderen	 seiner	 selbst	 als	 er	 selbst	 da	 sein.	

Durch	 seine	weltliche	 Anwesenheit	 kommt	 es	 aber	 nicht	 zur	 Vergöttlichung	 des	

menschlichen	Seins;	das	menschliche	Sein	wird	Jesus	als	dem	Christus	nicht	aber-

kannt.	„Wo	Gott	gegenwärtig	wird,	ist	Menschsein	zu	seiner	Vollendung	herausge-

fordert	und	ermächtigt.	Gottes	Dasein	in	der	Welt	hat	die	Qualität	der	personalisie-

renden,	 identitätsstiftenden	 Inspiration,	dieser	Herausforderung	 zu	 folgen.“736	Da	

gerade	aber	Gott	den	Menschen	als	Mensch	begegnet	und	diese	Begegnung	damit	

eine	 zutiefst	 mitmenschliche	 Begegnung	 ist,	 so	 muss	 das	 christliche	 Gottesbe-

kenntnis	 einen	 personalen	 Gott	 benennen.	 Gott	 kann	 christlich	 keine	 apersonale	

Wirklichkeit	sein.	Aber	wie	ist	dieses	zusammenzudenken?	Wie	kann	Gott	als	das	

Unendliche	personal	 –	und	damit	 sehr	konkret	–	 gedacht	werden?	Wie	kann	das	

Unendliche	mir	 geschichtlich	und	personal	 begegnen?	Wie	 kann	 ich	 in	 Jesus	 von	
																																																								

734		WERBICK,	Gott	verbindlich,	589.		
735		„Man	 wird	 in	 trinitätstheologischer	 Perspektive	 die	 göttliche	 Hypostase	 des	 Logos,	 die	 das	
	 Personsein	 des	 Fleisch	 gewordenen	 Logos	 in	 seinem	 geschichtlich-mitmenschlichen	 Dasein	
	 konstituiert,	von	der	einen	Gottesnatur	darin	unterscheiden,	dass	der	Logos	dieser	Gottesnatur	
	 vollkommen	teilhaftig	ist,	die	Gottesnatur	aber	nicht	konstitutiv	wird	für	das	Menschsein	–	die	
	 menschliche	Natur	–	Jesu	Christi.“	WERBICK,	Gott	verbindlich,	590.	Werbick	weist	in	diesem	Zu-
	 sammenhang	 aber	 zu	 Recht	 darauf	 hin,	 dass	 diese	 Gedankengänge	 recht	 schwer	 einzuholen	
	 sind.	 „Diese	subtilen	Unterscheidungen	mögen	sich	übertrieben	spitzfindig	anhören	–	als	Aus-
	 geburt	der	hellenistischen	Ontologisierung	des	biblischen	Glaubens.	Und	man	kommt	nicht	um-
	 hin	zuzugeben,	dass	sie	sich	menschlicher	Vorstellungskraft	weitgehend	entziehen.	Sie	sind	un-
	 anschaulich,	weil	 sie	 sich	 auf	 Extrapolationen	 beziehen,	 auf	 die	 hin	man	 im	Ausgang	 von	 der	
	 menschlichen	Selbsterfahrung	nur	erste	und	nicht	sehr	weit	führende	Schritte	zu	tun	vermag.“	
	 Ebd.,	590f.		
736		WERBICK,	Gott	verbindlich,	591.		



	 212	

Nazareth	 der	 Gott-Person,	 dem	 „mitmenschlich,	 personale[n],	 geschichtliche[n]	

Widerfahrnis	Gottes“	begegnen?	So	fragt	Werbick	schließlich:	„Ist	der	Christologie	

und	der	Gotteslehre	damit	tatsächlich	Undenkbares	zu	denken	aufgegeben	und	ein	

in	 sich	widersprüchlicher	 Gottesgedanke	 auferlegt,	 ein	 Gottesgedanke	 jedenfalls,	

der	die	endliche	menschliche	Selbsterfahrung	als	Person	hineinprojiziert?“737	

Die	christologische	Exposition	der	Trinitätstheologie	will	in	erster	Linie	heraus-

stellen,	dass	die	Menschwerdung	des	Logos	gerade	nicht	in	eine	Verendlichung	des	

Göttlichen	 führt,	 sondern	 in	 ihr	 das	 Göttliche	 konkret-geschichtlich	 gegenwärtig	

wird.	Die	Schriften	des	Alten	und	des	Neuen	Testaments	zeigen	immer	wieder	auf,	

dass	der	Gott	der	Bibel	ein	beziehungswilliger	und	-mächtiger	Gott	ist.	Diese	Kon-

kretion	der	Beziehungswilligkeit	ist	die	Logik	der	Liebe,	denn:	„Liebende	verwirk-

lichen	 ihren	Beziehungswillen,	 indem	 sie	 der	Geliebten	 konkret	 zeigen,	was	 ihre	

Liebe	 bedeutet	 und	 vermag,	 welcher	 Herausforderung	 sie	 sich	 aussetzt	 und	 ge-

wachsen	sein	will.“738	Diese	Liebe,	die	mir	konkret	begegnet	und	mich	ergreift,	for-

dert	zu	verantwortungsvollem	Handeln	auf;	es	fordert	zur	Würdigung	des	Gegen-

übers	auf	und	ist	der	Ort,	an	dem	eine	Gottesbeziehung	möglich	wird.		

5.2.3.3 	Trinitarische	Explikation	des	Personbegriffs	

Wie	 ist	 nun	 schließlich	 das	 Verhältnis	 zwischen	 diesen	 beiden	 „Personen“	 des	

Logos	und	des	Heiligen	Geistes	und	Gott	als	dem	Vater	zu	beschreiben?		

Gott	 selbst	 ist	 zunächst	 als	 das	 eine	 Subjekt	 zu	bestimmen.	Dieses	 Subjektsein	

teilt	 Gott	 allerdings	 im	 Sinne	 der	 vollkommenen	 Selbstmitteilung	 auch	mit	 dem	

Sohn	und	dem	Geist.	

„Aber	 damit	 ist	 noch	 einmal	 die	 offenkundig	 unvermeidliche	 Unterscheidung	 gemacht	 zwi-
schen	dem,	der	mitteilt,	und	denen,	denen	(auf	vollkommene	Weise)	mitgeteilt	wird.	Und	es	
ist	ausgeschlossen,	dass	die	 „Gott-Personen“,	denen	das	Gottes-Subjekt	sein	Subjektsein	mit-
teilt,	aus	sich	selbst	Subjekte	sind.“739		

Der	 Subjektbegriff	 ist	 damit	 streng	 auf	 Gott	 zu	 beziehen,	 jedoch	 nicht	 auf	 die	

trinitarischen	Personen,	und	es	wird	damit	klar,	dass	es	sich	bei	diesem	Ansatz	um	

einen	monosubjektiven	Ansatz	der	Trinitätstheologie	handelt.	Wenn	Gott	als	Sub-

jekt	benannt	werden	kann,	ist	er	gleichzeitig	als	selbstursprünglich	zu	denken:	„Er	
																																																								

737		WERBICK,	Gott	verbindlich,	594.		
738		WERBICK,	Gott	verbindlich,	594.		
739		WERBICK,	Gott	verbindlich,	603.		



	 213	

ist	nicht	aus	einem	anderen;	er	 ist	 in	diesem	Sinne	ursprungs-	und	anfanglos.“740	

Diese	Selbstursprünglichkeit	Gottes	ist	lediglich	als	Grenzbegriff	denkbar.	Denn	im	

Gegensatz	zu	der	Subjektivität	Gottes	sind	menschliche	Subjektivität	und	mensch-

liches	Denken	eben	nicht	selbstursprünglich:	„Sie	haben	ihr	Woher,	ihr	Worin	und	

ihr	Wofür	zugleich	als	ihre	Grenze,	worauf	sie	sich	beziehen	und	sich	damit	selbst	

vollziehen.“741	Als	 Grenzbegriff	 kann	 diese	 selbstursprüngliche	 Subjektivität	 aber	

gerade	 die	 grenzenlose	 Beziehungsmächtigkeit	 und	 Beziehungswilligkeit	 Gottes	

aussagen.		

„Gott,	der	ursprungslos	Beziehungsmächtige	–	der	‚Vater‘	-	,	bezieht	sich	in	seinem	Fleisch	ge-
wordenen	 Logos	 und	 in	 seinem	heiligen	 Pneuma	 auf	 die	 im	Unheil	 der	 Beziehungslosigkeit	
verlorenen	Menschen.	Aber	er	ist	ganz	in	denen,	in	denen	er	sich	auf	die	Menschen	bezieht.	In	
ihnen	geschieht	sein	‚Wesen‘:	die	unendlich	beziehungswillige	und	beziehungsmächtige	Liebe,	
die	er	ist.	[...]	

Er	 ist	Gott,	der	 ‚Vater‘	 ,	der	sein	Wesen	 in	der	Weise	selbstursprünglicher	Subjektivität	 lebt.	
Sein	 Subjektsein	 teilt	 er	 denen	mit,	 in	 denen	 er	 auf	 vollkommene	Weise	 ist.	 In	 ihnen	 –	 den	
göttlichen	‚Mit-Subjekten‘	–	teilt	er	sich	den	Menschen	so	mit,	dass	er	sie	zum	Subjektwerden	
herausfordert.	Im	Fleisch	gewordenen	Logos	und	im	heiligen	Pneuma	fordert	er	die	Menschen	
heraus,	 füreinander	einzustehen	und	einander	so	den	Raum	zu	gewähren,	als	sie	selbst	vor-
kommen	 zu	dürfen.	 Im	Füreinander-Einstehen	wird	wahr,	 dass	 der	 und	die	Andere	 Subjekt	
sein	dürfen,	dass	sie	nicht	zum	Objektsein	–	zum	bloßen	Gutsein	für	die	anderen	–	verurteilt	
sind.“742		

	

Somit	ist	der	Vater	die	Gottes-Person	im	Sinne	des	Gottes-Subjekts,	das	Subjekt,	

das	die	vollkommene	Beziehungsmächtigkeit	verbürgt.	Dagegen	 ist	der	Logos	die	

Gottes-Person,	die	als	Gegenüber	dem	Menschen	widerfährt.	Der	Geist	ist	schließ-

lich	die	Gottes-Person,	die	den	Menschen	innerlich	ergreift	und	in	die	Beziehungs-

willigkeit	hineinnimmt.	Damit	werden	in	der	Rede	von	Vater,	Logos	Geist	als	Per-

son	jeweils	ganz	unterschiedliche	Dimensionen	des	Personseins	angesprochen:	das	

Gegenübersein	(Logos),	das	Zuinnerst-Ergriffen	sein	(Geist)	und	schließlich	

	„das	füreinander	Einstehen,	in	dem	wir	unseres	gemeinsamen	Grundes	und	unserer	gemein-
samen	Bestimmung	innewerden	und	uns	als	Subjekt	auf	diesen	Grund	wie	auf	diese	Bestim-
mung	 beziehen.	 Das	 dreidimensionale	 Bezogen	 sein	 auf	 die	 göttliche	 Beziehungsmacht	 und	
Beziehungswilligkeit	gibt	das	begriffliche	Schema	vor,	nach	dem	Christen	von	den	drei	Perso-
nen	der	einen	Gottheit	sprechen.“743	

	

																																																								
740		WERBICK,	Gott	verbindlich,	603.		
741		WERBICK,	Gott	verbindlich,	604.	
742		WERBICK,	Gott	verbindlich,	605.		
743		WERBICK,	Gott	verbildlich,	606.	



	 214	

Der	hier	vorgelegte	Personbegriff	 ist	vor	allem	durch	die	Weitung	in	Auseinan-

dersetzung	mit	 der	 Pneumatologie	 deutlich	 anders	 konturiert,	 als	 es	 im	Kontext	

der	 interpersonalen	Ansätze	der	Fall	 ist.	Werbick	 ist	durchaus	bewusst,	dass	vor	

allem	die	Rede	vom	Heiligen	Geist	ein	„semantisches	Wagnis“	darstellt.744	Er	 füllt	

den	 Personbegriff	 eben	 nicht	 durch	 die	 Dimensionen	 der	 Subjektivität	 oder	 der	

Freiheit.	So	erläutert	Werbick:		

„Den	Personbegriff	ordne	ich	jener	Identitätserfahrung	zu,	die	sich	auf	dem	Schnittpunkt	zwi-
schen	 Ichperspektive	und	der	Perspektive	der	Anderen	einstellt	und	sich	dabei	 immer	auch	
als	problematisch	erweist:	Inwieweit	komme	ich	als	ich	selbst	in	den	Perspektiven	der	Ande-
ren	vor?	Inwieweit	kann	ich	die	Anderen,	obwohl	ich	sie	meiner	Perspektive	‚einverleibe‘,	als	
Dasein	 in	 sich	 selbst	würdigen,	 ihnen	 in	 diesem	 Sinne	 ‚entsprechen‘?	 Der	 Personbegriff	 be-
schreibt	eine	Problem-Konstellation,	eine	prekäre	Balance,	 insofern	er	nicht	einfach	Subjekt-
sein	 und	 Objektsein	 gegeneinander	 stellt,	 sondern	 die	 Spannung	 zwischen	 Selbstbezug	 und	
Bezogenwerden	durch	andere	bzw.	zwischen	dem	Bezug	auf	andere	und	dem	Selbstbezug	ar-
tikuliert.“745	

	

Indem	nun	also	sowohl	der	Logos	als	auch	der	Geist	als	Person	verstanden	wer-

den,	können	die	Dimensionen	des	Gegenüberseins	und	des	Zuinnerstseins,	die	Di-

mensionen	 des	 Subjektseins	 und	 des	 Objektseins	 zusammengedacht	 werden.	 So	

kann	der	Personbegriff	als	Integral	für	diese	beiden	Pole	dienen	und	die	Interper-

sonalität	Gottes	bezeugen:	„Denn	wenn	die	Personen	subjektive	und	objektive	Sei-

ten	in	sich	bergen,	die	nur	voneinander	her	und	aufeinander	hin	verständlich	wer-

den,	wird	deutlich,	dass	der	Personenbegriff	die	 relationale	Struktur	des	Wesens	

Gottes	beschreiben	kann.“746	Damit	kann	dieser	Personenbegriff	 aber	gerade	ein-

sichtig	machen,	dass	Gottes	Wesen	die	Liebe	ist,	indem	er	gerade	eine	vollkomme-

ne	 Kommunikation	 der	 göttlichen	 Personen,	 eine	 vollkommene	 „Teilhabe	 und	

Teilnahme	 aneinander“	 beschreibt.	747	„Gerade	 weil	 die	 einzelnen	 trinitarischen	

Personen	nicht	anders	da	sein	können	und	sich	auch	nicht	anders	auf	sich	selbst	

beziehen	können,	als	indem	sie	sich	auf	die	anderen	Personen	beziehen,	kann	von	

ihnen	 nur	 gesprochen	 werden,	 indem	 sie	 unterscheidend	 miteinander	 in	 Bezie-

hung	gesetzt	werden.“748	Dadurch	wird	es	möglich,	 in	Gott	Selbststand	der	Perso-

																																																								
744		WERBICK,	Gott	verbindlich.	600.		
745		WERBICK,	Gott	verbindlich,	636.		
746		STOSCH,	Trinität,	134.		
747		WERBICK,	Gott	verbindlich,	627.		
748	 STOSCH,	Trinität,	135.	Vgl.	dazu	auch	JÜRGEN	WERBICK,	Art.	Trinitätslehre.	In:	THEODOR	SCHNEIDER/	
	 BERND	JOCHEN	HILBERATH	(Hg.),	Handbuch	der	Dogmatik,	Bd.	2:	Gnadenlehre,	Ekklesiologie,	Ma-
	 riologie,	Sakramentenlehre,	Eschatologie,	Trinitätslehre,	Düsseldorf	1992,	481-576,	hier	547.		



	 215	

nen	und	die	 jeweiligen	Relationen	zueinander	gleichzeitig	zu	denken:	 „die	Perso-

nen	 [sind,	 K.L.]	 genauso	 durch	 die	 Relationen	 konstituiert	 [...]	 wie	 die	 Personen	

Ermöglichung	von	Relationalität	sind.“749	Und	so	nochmals	Werbick:	 „Gott	ist	eins	

in	drei	Personen,	da	die	drei	göttlichen	Personen	sich	je	auf	sich	selbst	beziehen,	 in-

dem	 sie	 sich	 auf	 die	 beiden	 anderen	 beziehen,	 und	 da	 ihr	 Duverhältnis	 mit	 ihrem	

Selbstverhältnis	unmittelbar	identisch	ist.“750		

	

5.2.4 Trinität	als	Höchstbegriff	
	

Im	vorhergehenden	Abschnitt	wurde	ein	Personbegriff	entwickelt,	der	auf	mit-

menschliche	 Erfahrungen	 zurückgreift	 und	 diese	 reflektiert.	 Personsein	 umfasst	

drei	Dimensionen,	die	jeweils	auf	die	göttlichen	Personen	bezogen	werden	können.	

Damit	 entsteht	 ein	 Entsprechungsverhältnis	 zwischen	 den	 göttlichen	 Personen	

und	diesen	drei	Dimensionen	des	Personseins.	Dieser	so	entwickelte	Personbegriff	

soll	 vor	 allem	eines	 leisten:	Er	 soll	 die	Gottes-Präsenz	 zum	Ausdruck	bringen.	 In	

Jesus	 von	Nazareth	 als	 dem	 Logos	 und	 im	Heiligen	 Geist	 ist	 Gott	 den	Menschen	

präsent.	Er	nimmt	Anteil	am	menschlichen	Leben	und	gibt	selbst	Anteil	an	seiner	

Beziehungswirklichkeit	 und	 -mächtigkeit.751	„Im	 Anteilnehmen	 und	 Anteilgeben	

realisiert	sich	das	höchste	Gut,	das	Er	ist:	Liebe	in	höchster	Selbst-Verwirklichung	

und	 Selbstmitteilung.	 [..]	 Die	 Realitäten	 des	 Anteil-Nehmens	 und	 Anteil-Gebens	

(Sohn	und	Geist)	sind	keine	Gott	untergeordneten	Mittlerrealitäten.	Sie	sind	Gott	

selbst,	sind	 ihm	 ‚wesentlich‘;	sie	gehören	gleichsam	in	 ihn	hinein.“752	Der	Person-

begriff	will	an	dieser	Stelle	genau	das	zur	Sprache	bringen:	die	vollkommene	Prä-

senz	Gottes	 für	den	Menschen	 in	seinen	drei	Präsenzweisen.	Doch	stellt	sich	hier	

direkt	 die	 Rückfrage,	 ob	 diese	 drei	 Präsenzweisen	 des	 einen	 Gottes	wirklich	 als	
																																																								

749		Stosch,	Trinität,	135.	Vgl.	dazu	auch	WERBICK,	Art.	Trinitätslehre,	547.		
750		WERBICK,	 Art.	 Trinitätslehre,	 547.	 Genau	 in	 dieser	 Entsprechung	 von	 Du-Verhältnis	 zum	
	 Selbstverhältnis	 der	 göttlichen	 Personen	 liegt	 die	 Unterscheidung	 zum	menschlichen	 Person-
	 verständnis:	 „Für	das	mitmenschliche	Personverständnis	gilt,	 daß	das	Selbstverhältnis	 von	 je-
	 dem	Duverhältnis	–	und	sei	es	das	 intimste	–	noch	einmal	unterschieden	sein	muß	und	selbst	
	 dann	 noch	 unterschieden	 ist,	wenn	 das	 Ich	 diese	Unterscheidung	 –	 etwa	 in	 der	Depressivität	
	 oder	der	Ekstase	–	nicht	wahrhaben	will.“	Ebd.,	547.		
751		Vgl.	 JÜRGEN	 WERBICK,	 Christlich-trinitarischer	 Gottesglaube:	 Abkehr	 vom	 Monotheismus?	 In:	
	 MUNA	TATARI/	KLAUS	VON	STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	Anstoß	 für	das	 islamisch-christliche	Gespräch	
	 (Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	217-235,	hier	223.	
752		WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube:	Abkehr	vom	Monotheismus?	223.	



	 216	

eigenständige	Personen	benannt	werden	können	bzw.	dürfen.	Werbick	macht	hier	

darauf	aufmerksam,	dass	gerade	die	Reflexion	der	mitmenschlichen	Erfahrungen	

zeigt,	dass	„[k]eine	der	drei	Präsenzweisen	[...]	auf	eine	andere	zurückgeführt	und	

von	 ihr	her	begriffen	werden	 [kann].“753	Alle	drei	Präsenzweisen	sind	 für	ein	Be-

ziehungsgeschehen	konstitutiv.	Dennoch	kann	der	Mensch	diese	drei	Präsenzwei-

sen	nicht	zu	einer	Einheit	verbinden.		

„Menschliches	 Denken	mag	 vielleicht	 gerade	 noch	 erahnen,	 dass	 diese	 Einheit	 vom	 Grunde	
ausgeht	und	in	ihm	Bestand	hat	[dies	wäre	die	personale	Dimension	des	Vaters,	K.L.],	sich	im	
Gegenübersein	 als	 zutiefst	 wohltuende	 Gegenseitigkeit	 der	 füreinander	 Anderen	 realisiert	
[Logos,	 K.L.]	 und	 sich	 in	 ihrem	 Ergriffensein	 vom	 Wofür	 ihrer	 Selbsttranszendenz	 erfüllt	
[Geist,	K.L.].	Aber	 schon	diese	Beschreibung	verfällt	 ins	 strukturierende	Nebeneinander	und	
Nacheinander,	anstatt	die	reine	Präsenz	zu	denken.“754		

So	kommt	der	Mensch	immer	an	die	„Grenze	zum	Verstummen“755,	wenn	er	ver-

sucht,	die	Einheit	dieser	drei	Präsenzweisen	zu	denken	bzw.	zur	Sprache	zu	brin-

gen.	Es	gelingt	zwar,	die	drei	Präsenzweisen	Gottes	in	Vater,	Logos	und	Geist	durch	

die	Reflexion	auf	mitmenschliches	Beziehungsgeschehen	zu	benennen;	sie	als	reine	

Präsenz	zu	denken,	wird	jedoch	nicht	gelingen.	Alle	drei	Präsenzweisen	sind	zwar	

„miteinander	gegeben	und	aus	ihrem	Miteinander	verstehbar“756,	dennoch	können	

sie	nicht	voneinander	abgeleitet	werden.		

„Auf	dreifache	Weise	geschieht	gleich	vollkommen	das	Eine,	des	einen	Gottes	Präsenz	für	die	
Menschen:	Gottes	hervorbringend-tragende	Präsenz,	Gottes	mitmenschlich-solidarische	Prä-
senz,	Gottes	zur	Teilhabe	an	seinem	Geist	und	zur	Mitwirkung	mit	ihm	inspirierende	Präsenz.	
Weil	keine	dieser	drei	Präsenzweisen	in	der	anderen	aufgeht,	weil	keine	von	ihnen	im	Dasein	
Gottes	 für	 die	Menschen	 untergeordnete	 Bedeutung	 hat,	 und	weil	 doch	 jede	 im	Wesenszu-
sammenhang	mit	den	jeweils	anderen	theologisch	zu	bedenken	und	zu	lobpreisen	ist,	deshalb	
spricht	 die	 Trinitätstheologie	 von	 dem	 einen	 göttlichen	 Wesen	 der	 drei	 göttlichen	 Perso-
nen“757.		

	

Wenn	Gott	als	das,	worüber	Höheres	nicht	gedacht	werden	kann,	zu	bestimmen	ist,	

ist	Gottes	vollkommene	Präsenz	auch	unter	diesem	Aspekt	des	Grenzbegriffes	zu	

verstehen.	Die	 göttliche	 vollkommene	Präsenz	 ermöglicht	 es,	 dass	Gott	 sich	dem	

Menschen	so	mitteilt,	wie	er	selbst	ist	und	sich	ihm	so	zugänglich	macht.	Gott	ist	im	

Logos	als	der	Mitmensch	präsent	und	wird	in	der	Welt	gegenwärtig.	Im	Geist	ist	er	

																																																								
753		WERBICK,	Gott	verbindlich,	608.	
754		WERBICK,	Gott	verbindlich,	608.	
755		WERBICK,	Gott	verbindlich,	609.	
756		WERBICK,	Gott	verbindlich,	609.	
757		WERBICK,	Gott	verbindlich,	609.	



	 217	

dem	Menschen	so	präsent,	dass	er	ihn	zuinnerst	ergreift	und	so	für	die	Präsenz	im	

Gegenüber	öffnet.758		

Trinität	stellt	somit	einen	für	die	Menschen	nur	am	Rande	einholbaren	Grenzbe-

griff	 dar,	 der	 versucht,	 die	 Erfahrungen	der	 Präsenz	Gottes	 für	 den	Menschen	 in	

Jesus	von	Nazareth	und	im	Heiligen	Geist	einzuholen	und	so	Immanenz	und	Trans-

zendenz	Gottes	zusammenzudenken.	Letztlich	bleibt	aber	dennoch	die	Frage:	Kann	

bzw.	 muss	 man	 in	 dieser	Weise	 vom	 trinitarischen	Wesen	 Gottes	 sprechen?	 An	

dieser	Stelle	antwortet	Werbick:		

„Christlich	darf	man	Gott	so	denken	–	als	den,	der	im	Höchsten,	das	Menschen	noch	zu	denken	
vermögen,	 gerade	noch	erahnt	wird;	 als	den,	der	das	Versprechen,	das	 in	diesem	Gedanken	
liegt,	erfüllen	kann	und	unendlich	weit	übertreffen	wird,	weil	in	ihm	ewig-unermesslich	Wirk-
lichkeit	ist,	was	dieses	Versprechen	verspricht.“759		

Auch	wenn	man	gegen	die	Trinitätstheologie	allgemein	einwenden	könne,	dass	

sie	 doch	 letztlich	 menschlichen	 Denknotwendigkeiten	 entspringt,	 so	 betont	

Werbick	dennoch,	dass	eben	die	Sprache	des	Glaubens	 in	der	(betenden,	 lobprei-

senden)	Anrede	es	ist,	die	Gott	trinitarisch	anspricht.760	Damit	ist	für	Werbick	die	

Wendung	 „man	 dürfe	 so	 von	 Gott	 sprechen“	 mehr	 als	 nur	 ein	 „theologischer	

Trick“761,	denn:		

„Gott	darf	so	angesprochen,	von	 ihm	darf	so	gedacht	und	geredet	werden,	weil	man	 ihm	die	
‚höchsten	Namen’	 (Dionysius	Areopagita)	 beilegen	und	 ihn	 [...]	 als	 den	vollkommenen	Guten	
wertschätzen,	dieses	Wertschätzen	aber	auch	denkend	verantworten	darf:	Den	dreieinen	Gott	
als	den	unendlich	Vollkommenen	zur	Sprache	bringen	darf,	der	denkend	erahnt	werden	kann	
als	der	nicht	unendlich	Größere	und	Bessere	zu	aller	menschlichen	Vollkommenheit.“762	

Vor	 allem	 im	 Hinblick	 auf	 die	 immanente	 Trinitätstheologie	 ist	 nochmals	 ein	

Punkt	herauszustellen:	Wenn	wir	von	Gott	sprechen,	tun	wir	dies	aus	der	Perspek-

tive	 der	 Glaubenden,	 welche	 von	 der	 außenstehenden	 Beobachterperspektive	

sorgsam	zu	unterscheiden	ist.	(Immanente)	Trinitätstheologie	gerät	daher	aus	den	

Fugen,	wenn	man	sich	anmaßt,	gleichsam	aus	der	außenstehenden	Beobachterper-

spektive	 zu	 beschreiben,	wie	Gottes	Wesen	 ist	 bzw.	 zu	 sein	 hat.	 Auch	hier	 ist	 es	

																																																								
758		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	610f.	
759		WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube:	Abkehr	vom	Monotheismus?,	226.	
760		„Die	Trinitätstheologie	weiß	 sich	von	dem	biblisch	bezeugten	Vertrauen	darauf	gerechtfertigt,	
	 dass	Gottes	unendlich	beziehungsmächtige	und	beziehungswillige	Präsenz	nur	größer,	nie	aber	
	 kleiner	sein	kann	als	Theologinnen	und	Theologen	von	ihr	denken.“	WERBICK,	Gott	verbindlich,	
	 613.		
761		WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube:	Abkehr	vom	Monotheismus?,	229.		
762		WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube:	Abkehr	vom	Monotheismus?,	229f.	Dieses	Zitat	
	 wurde	 schon	 einmal	 auf.	 S.	 123	 verwendet,	 da	 es	 aber	 so	 zentral	 für	 den	 Gedankengang	
	 Werbicks	ist,	wurde	es	hier	nochmals	aufgegriffen.		



	 218	

wieder	 ein	Grenzbegriff,	 der	 versucht,	 von	Gottes	Wesen	 als	 dem	Dasein	 für	uns	

Menschen	zu	sprechen:	dem	der	göttlich-selbstursprünglichen	Subjektivität.	Gottes	

Wesen	wird	so	als	sich	selbst	vollziehendes	Subjekt	gedacht.		

„Gott	‚vollzieht	sich‘	ewig	als	aus	sich	selbst	entspringendes	Sich-auf	sich-Beziehen.	Er	ist	nicht	
konstituiert	 durch	 sein	 Sich-auf-anderes-Beziehen.	 Dieses	 Sich-auf-anderes-Beziehen	 ent-
springt	 vielmehr	 seinem	göttlichen	Willen,	 in	 dem	er	 sein	Wesen	 so	 vollzieht,	 dass	 er	 seine	
überfließende	Liebe	Nichtgöttlichem	zugute	kommen	lässt.“763		

In	seiner	göttlichen	Freiheit	bestimmt	sich	Gott	selbst	dazu,	sich	dem	Menschen	

so	mitzuteilen	wie	er	ist	und	ihn	so	in	seine	göttliche	Liebe	hineinzunehmen.764	Die	

Annahme	 des	 Subjektseins	 des	 Wesens	 Gottes	 kann	 daher	 die	 Vollkommenheit	

Gottes	 zum	Ausdruck	 bringen,	 da	 in	 der	 göttlichen	 Subjektivität	 das	 Dasein,	 das	

Seinkönnen	 und	 das	 Seinwollen	 schlechthin	 identisch	 zu	 denken	 sind,	 was	

menschliches	 Denken	 nur	 als	 Grenzbegriff	 einholen	 kann.765 	Damit	 steht	 für	

Werbick	 jedoch	auch	nochmals	fest,	dass	trinitätstheologisch	nur	von	einem	Sub-

jekt	Gottes	(und	nicht	von	drei	göttlichen	Subjekten)	zu	reden	ist.		

„Wenn	 von	Gott	 Selbstgegebenheit	 und	 Selbstursprünglichkeit	 prädiziert	werden	 dürfen,	 so	
meint	Subjektivität	hier	den	 ‚ewigen‘	Selbstvollzug	des	Gottseins	 in	seiner	Selbstgegebenheit	
und	 Selbstursprünglichkeit.	 Dieser	 subjektive	 Selbstvollzug	 des	Daseins	 Gottes	 kann	 in	 bib-
lisch-monotheistischer	Tradition	nicht	multipliziert	gedacht	werden.“766	

	Damit	wäre	der	Selbstvollzug	des	einen	göttlichen	Subjektes	als	Geschehen	des	

Miteinander	und	Füreinander	drei	göttlichen	Personen	zu	denken.	Die	drei	göttli-

chen	 Personen	 vollziehen	 demnach	 auf	 je	 ihre	 Weise	 das	 Dasein	 Gottes,	 wobei	

Sohn	 und	 Geist	 „an	 der	 Gottes-Subjektivität	 des	 Vaters	 vollkommen“	 anteilha-

ben.767		

	

	

	

																																																								
763		WERBICK,	Gott	verbindlich,	621.	
764		„Gottes	 Freiheit	 liegt	 also	 nicht	 darin,	 dass	 er	 auch	 anders	 gekonnt	 hätte.	 Sie	 liegt	 vielmehr	
	 darin,	 dass	 alles,	 worauf	 er	 sich	 als	 nichtgöttliche	 Wirklichkeit	 bezieht,	 aus	 seiner	 Selbstbe-
	 stimmung	 als	 göttliches	 Subjekt	 hervorgeht	 und	 dass	 auch	 das	 Wie	 seiner	 Beziehung	 zum	
	 Nichtgöttlichen	seinem	selbstbestimmten	Willen	entspringt.“	WERBICK,	Gott	verbindlich,	621.		
765		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	622.	
766		WERBICK,	Gott	verbindlich,	622.	Werbick	wendet	sich	hier	insbesondere	gegen	Jürgen	Moltmann,	
	 der	innertrinitarisch	von	drei	Subjekten	reden	würde.		
767		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	622f.	



	 219	

5.2.5 Zusammenfassung	und	Würdigung	
	

Jürgen	Werbick	versucht	in	seinem	trinitätstheologischen	Ansatz,	Gottes	Wesen	

als	Liebe	und	damit	als	vollkommene	Beziehungsmächtigkeit	und	Präsenz	für	den	

Menschen	einsichtig	zu	machen.	Ausgangspunkt	sind	dabei	die	biblisch	bezeugten	

Erfahrungen	 der	 Jüngerinnen	 und	 Jünger	 mit	 Jesus	 Christus	 und	 dem	 Heiligen	

Geist.	In	Jesus	Christus	erfahren	sie	Gott	als	ein	Gegenüber,	das	ihnen	begegnet;	im	

Heiligen	 Geist	 werden	 sie	 von	 Gott	 zuinnerst	 ergriffen.	 Gott	 ist	 so	 für	 den	Men-

schen	 in	dreifacher	Weise	präsent:	 in	der	hervorbringend-tragenden	Präsenz	des	

Vaters,	in	der	mitmenschlich-solidarischen	Präsenz	des	Sohnes	und	in	der	die	Teil-

habe	an	ihm	ermöglichenden	Präsenz	des	Geistes.768		

Werbick	hält	 in	seinem	Ansatz	am	Begriff	der	Person	fest,	der	 jedoch	nicht	mit	

der	 Subjektivität	 oder	 der	 Selbstbewusstseinsperspektive	 eingeführt	 wird,	 son-

dern	durch	die	Personalität	des	Geistes	eine	Umdeutung	erfährt.	Das	Festhalten	am	

Personbegriff	 ist	 für	Werbick	aus	dem	Grunde	so	wichtig,	weil	gerade	durch	den	

Personbegriff	 die	 Spannung	 zwischen	 Subjektsein	 und	 Objektsein,	 zwischen	

Selbstbezug	und	Bezug	auf	etwas	Anderes,	zwischen	dem	Selbststand	der	Person	

und	 der	 Relation	 zum	 Anderen	 thematisiert	 wird,	 die	 für	 die	 Trinitätstheologie	

maßgeblich	ist.769	Vater,	Sohn	und	Geist	stehen	sich	eben	nicht	einfach	gegenüber,	

sondern	 sie	 stehen	 in	 der	 Spannung	 zwischen	 ihrem	 je	 eigenen	 Selbststand	 und	

dem	Bezogensein	auf	die	jeweils	Anderen.	„Insofern	sowohl	der	Geist	als	auch	der	

Logos	als	Personen	charakterisiert	werden,	füllt	sich	dieser	Begriff	mit	der	inneren	

Dynamik	 genauso	 wie	 mit	 dem	 Gedanken	 des	 Gegenüberseins,	 Subjektsein	 und	

Objektsein	greifen	ineinander	und	werden	in	Relationalität	gedacht.“770	

Zusammengehalten	 werden	 diese	 beiden	 Dimensionen	 der	 Personalität	 durch	

den	einheitsstiftenden	Grund	des	Vaters	und	dessen	Subjektsein.	Das	eine	göttliche	

Subjekt	vollzieht	sich	so	im	„Miteinander	und	Füreinander	dreier	Personwirklich-

keiten	[...],	die	das	Dasein	Gottes	in	je	unterschiedlicher	Weise	aber	eben	doch	als	

das	eine	Dasein	Gottes	 leben.	Und	sie	 leben	es	so,	dass	der	Sohn	und	der	Heilige	

																																																								
768		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	609.	
769		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	636.	
770		STOSCH,	Trinität,	134.		



	 220	

Geist	an	der	Gottes-Subjektivität	des	Vaters	vollkommen	teilhaben.“771	Wichtig	ist	

in	 diesem	 Zusammenhang	 die	 Unterscheidung	 zum	 menschlichen	 Personsein.	

Menschliches	 Personsein	 kann	 nicht	 ohne	 den	 subjektiven	 Selbstvollzug	 gedacht	

werden,	der	als	Selbstbezug	durch	den	Fremdbezug	bestimmt	ist.	Damit	kann	ich	

mich	nur	dann	auf	mich	selbst	bzw.	auf	den	Grund	meines	Seins	beziehen,	wenn	

dies	durch	den	Fremdbezug	geschieht,	indem	ich	mich	also	auf	den	oder	das	Ande-

re	beziehe.	Dieser	Bezug	auf	das	Andere	wird	aber	von	mir	vollzogen,	so	dass	ich	

nicht	 Objekt,	 sondern	 Subjekt	 dieses	 Bezuges	 bin.	 „Die	 Grundkonstellation	 der	

menschlichen	 Erfahrung	 von	 Subjektivität	 wurzelt	 in	 der	 Zweiheit	 von	 Ich	 und	

Nicht-Ich,	die	so	vermittelt	werden	muss,	dass	das	Ich	nicht	als	bloße	Hervorbrin-

gung	oder	als	bloßes	Objekt	eines	Anderen	vollzogen	wird,	dass	es	sich	vielmehr	in	

dieser	 Grunddifferenz	 als	 Identität	 gesetzt	 weiß	 und	 selbst	 vollzieht.“	772	Genau	

diese	Grunddifferenz	und	dieses	Bezogensein	auf	etwas	Anderes,	ihm	Äußerliches	

darf	 in	Gott	nicht	gedacht	werden.	Gottes	Subjektsein	 ist	ein	voraussetzungsloses	

Subjektsein;	der	Bezug	auf	etwas	Anderes	vollzieht	sich	schon	innerhalb	des	göttli-

chen	Wesens,	 in	dem	Bezug	der	drei	göttlichen	Personen	aufeinander.	Damit	be-

zieht	 sich	der	Personbegriff	 innertrinitarisch	 „auf	die	kommunizierenden	Gottes-

wirklichkeiten,	 in	denen	und	durch	die	Gott	 immer	 schon	wirkt,	was	 er	 ist:	 voll-

kommene	Kommunikation	der	Liebe	in	vollkommener	Partizipation	–	in	vollkom-

mener	wechselseitiger	Teilhabe	und	Teilnahme	aneinander.“773	So	lässt	sich	in	Be-

zug	 auf	 die	 trinitarischen	 Personen	 nicht	 mehr	 zwischen	 „Selbststand	 und	 Du-

Verhältnis“774	unterscheiden,	 „die	 Personen	 [sind]	 genauso	 durch	 die	 Relationen	

konstituiert	 [...]	 wie	 die	 Personen	 Ermöglichung	 von	 Relationalität	 sind.“ 775	

Werbick	versucht	also	eine	Unterscheidung	zwischen	Person	und	Subjekt	 in	dem	

Sinne,	 dass	 Sohn	 und	 Geist	 am	 Subjektsein	 des	 Vaters	 teilhaben.	 So	 kommt	 er	

schließlich	 zu	 einem	 zwar	monosubjektiven	 (weil	 Vater,	 Sohn	 und	 Geist	 nur	 ein	

Subjekt	 sind),	 aber	 interpersonalen	 (weil	 von	 drei	 sich	 gegenseitig	 aufeinander	

beziehenden	Personen	ausgehenden)	Ansatz.776		

																																																								
771		WERBICK,	Gott	verbindlich,	622f.		
772		WERBICK,	Gott	verbindlich,	624.		
773		WERBICK,	Gott	verbindlich,	627.	
774		STOSCH,	Streit	um	die	Trinität,	252.	Vgl.	dazu	WERBICK,	Art.	Trinitätslehre,	547.		
775		STOSCH,	Streit	um	die	Trinität,	252.	
776		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	631.		



	 221	

Der	hier	dargestellte	Ansatz	ermöglicht	es,	 im	Ausgang	von	der	Heilsgeschichte	

am	Personbegriff	festzuhalten,	ihn	aber	so	zu	füllen,	dass	er	der	einen	Subjektivität	

Gottes	 nicht	 entgegensteht.	 Vielmehr	 haben	 alle	 drei	 Personen	 Anteil	 an	 dieser	

Einheit	 der	 göttlichen	 Subjektivität	 und	 verbürgen	 die	 Präsenz	Gottes	 für	 uns	 in	

der	Geschichte.		

Der	besondere	Clou	des	hier	dargestellten	Ansatzes	besteht	darin,	dass	Werbick	

betont,	dass	man	in	dieser	Weise	nicht	von	Gott	sprechen	muss,	sondern	dass	„man	

so	von	Gott	 sprechen	darf“.	Zwar	nimmt	die	Rede	von	Gott	 ihren	Ausgangspunkt	

bei	 der	menschlichen	 Beziehungserfahrung,	 „[i]ndem	man	 ihr	 auf	 den	 Grund	 zu	

gehen,	sie	zu	denken	versucht	und	so	eine	Ahnung	davon	zu	gewinnen	hofft,	wie	

sich	 im	 Geheimnis	 menschlicher	 Beziehungswilligkeit	 und	 Beziehungsfähigkeit	

Gottes	 Unendlichkeit	 als	 Verheißung	 ankündigt.“777	Werbick	 stellt	 jedoch	 beson-

ders	heraus,	dass	sich	die	Betenden	auf	diesen	trinitarischen	Gott	bezogen	wuss-

ten,	wenn	 sie	 sich	 in	der	Doxologie	des	Taufbekenntnisses	dem	dreifaltigen	Gott	

zuwendeten.		

„Von	dieser	doxologischen	Wurzel	hat	sich	auch	trinitätstheologisches	Denken	nie	abgetrennt,	
so	 sehr	 sie	 über	 seinen	 Distinktionen	 und	 Definitionen	 in	 Vergessenheit	 geraten	 sein	 mag.	
Trinitätstheologie	 bleibt	 in	 ihrer	 Wurzel	 das	 Staunen	 darüber,	 dass	 Gott	 so	 angesprochen	
werden	darf,	und	die	dieses	Staunen	tragende	Zuversicht,	dass	er	zutreffend	so	angesprochen	
wird.“778		

Die	menschlichen	 Erfahrungen	mit	 Jesus	 Christus	 und	mit	 dem	 Heiligen	 Geist	

ermöglichen	 uns	 diese	 Redeweise	 von	 Gott	 und	 seiner	 unendlichen	 beziehungs-

mächtigen	und	beziehungswilligen	Präsenz	für	den	Menschen.779	Diese	Redeweise	

von	Gott	vollzieht	sich	 jedoch	 immer	 in	Grenzbegriffe,	die	durch	die	menschliche	

Vernunft	nur	schwer	einholbar	sind.780	

Damit	gelingt	es	Werbick	durch	den	Ausgang	von	der	Heilsgeschichte,	die	Um-

deutung	 des	 Personbegriffs	 und	 durch	 das	 Bestehen	 darauf,	 dass	 man	 von	 Gott	

nicht	 trinitarisch	 sprechen	 muss,	 sondern	 darf,	 die	 Problemüberhänge	 zu	 über-

winden,	die	 letztlich	bei	Thomas	Schärtl	und	Bernhard	Nitsche	bestehen	blieben,	

und	ein	Gesprächsangebot	an	muslimische	Theologie	zu	formulieren,	welches	vor	

allem	die	Erfahrungen	des	sich	uns	offenbarenden	Gottes	zur	Sprache	bringt.		

																																																								
777		WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube	–	Abkehr	vom	Monotheismus?,	226.	
778		WERBICK,	Gott	verbindlich,	612.		
779		Vgl.	WERBICK,	Gott	verbindlich,	613.		
780		Vgl.	WERBICK,	Christlich-trinitarischer	Gottesglaube	–	Abkehr	vom	Monotheismus?,	230.		



	 222	

5.3 Rückblick	

	

Was	bleibt	nun	am	Ende	dieser	Arbeit	festzuhalten?	Der	Blick	auf	die	Dogmenge-

schichte	 und	 die	 ausführliche	 Auseinandersetzung	 mit	 muslimischen	 Theologen	

ergaben	Anfragen	an	trinitätstheologische	Ansätze,	die	es	zu	beachten	gilt.	Vor	al-

lem	 in	Bezug	 auf	 den	Person-	 bzw.	Hypostasenbegriff	 ist	 Trinitätstheologie	 dazu	

aufgefordert,	ihn	so	zu	bestimmen,	dass	er	letztlich	die	heilsgeschichtlichen	Erfah-

rungen	mit	Gott	zur	Sprache	bringt,	ohne	in	eine	tritheistische	oder	identifikations-

theologische	Schieflage	zu	geraten.	Daneben	sind	es	vor	allem	die	Fragen	nach	dem	

Verhältnis	Gottes	zur	Zeit,	nach	der	Handlungseinheit	der	trinitarischen	Hyposta-

sen,	 einer	 möglichen	Mehrfachinstantiierung	 und	 der	 heilsgeschichtlichen	 Rück-

bindung,	 die	 die	 Trinitätstheologie	 herausfordern.	 Die	 Auseinandersetzung	 mit	

dem	Islam	zeigte	aber	auch,	dass	nicht	die	Trinität	als	solche	durch	den	Koran	und	

den	Islam	abgelehnt	werden	muss,	sondern	dass	es	auf	die	konkrete	Ausformulie-

rung	des	jeweiligen	Ansatzes	ankommt.		

Mit	den	Ansätzen	von	Thomas	Schärtl	und	Bernhard	Nitsche	wurden	zwei	An-

sätze	aus	sehr	unterschiedlichen	theologisch-philosophischen	Denkformen	behan-

delt.	Beide	 formulieren	auf	sehr	unterschiedliche	Weise	trinitarische	Ansätze,	die	

einerseits	 im	 jeweiligen	 System	überzeugend	 sind,	 dennoch	bestimmte	Problem-

überhänge	–	vor	allem	auch	im	Gespräch	mit	dem	Islam	und	den	erarbeiteten	An-

fragen	–	nicht	auflösen	können.	Der	sprachphilosophisch	geprägte	Ansatz	Schärtls	

überträgt	die	drei	Dimensionen	des	Selbst	(transzendental,	empirisch	und	intenti-

onal)	 analog	 auf	 das	Wesen	 Gottes	 und	 versucht,	 damit	 eine	 Notwendigkeit	 der	

trinitarischen	Strukturierung	des	Wesens	Gottes	zu	begründen.	Der	transzenden-

talphilosophische	 Ansatz	 Berhard	 Nitsches	 versucht	 im	 Gegensatz	 dazu,	 Gottes	

Wesen	als	präreflexives	und	prätemporales	Kommerzium	retroszendierender	gött-

licher	Freiheiten	einsichtig	 zu	machen.	Der	 in	der	Arbeit	bearbeitete	Diskurs	um	

das	 richtige	 Verständnis	 der	 Trinitätstheologie	 zwischen	 Thomas	 Schärtl	 und	

Bernhard	Nitsche	ist,	auch	wenn	beide	Positionen	im	christlich-muslimischen	Dia-

log	 gewissen	 Problemüberhänge	 nicht	 überwinden	 können	 (wie	 bspw.	 die	 not-

wendige	 Rede	 vom	 trinitarischen	Wesen	 Gottes	 bei	 Schärtl	 oder	 der	 nur	 analog	



	 223	

und	damit	nur	sehr	schwer	zu	verstehende	Freiheitsbegriff),	vor	allem	für	die	in-

nerchristliche	 Diskussion	 um	 das	 angemessene	 Trinitätsverständnis	wichtig	 und	

relevant.	 Durch	 die	 immer	 wieder	 präzisierten	 Diskussionsbeiträge	 von	 Schärtl	

und	Nitsche	entwickeln	sich	beide	Ansätze	immer	weiter	und	führen	zu	einem	im-

mer	tieferen	Ringen	um	eine	angemessene	Rede	und	philosophische	Begründung	

im	Bereich	der	spekulativen	Trinitätstheologie.		

Der	Ansatz	 Jürgen	Werbicks	kann	die	Problemüberhänge	der	beiden	 im	Dialog	

mit	dem	Islam	auf	den	Prüfstand	gestellten	Ansätze	vermeiden,	 indem	 in	diesem	

Ansatz	 primär	 theologisch	 argumentiert	 wird,	 was	 ihn	 von	 den	 doch	 im	 großen	

Maße	 philosophisch	 argumentierenden	Ansätzen	 Thomas	 Schärtls	 und	Bernhard	

Nitsches	unterscheidet.	Werbick	macht	einsichtig,	dass	Gottes	Wesen	als	Liebe	zu	

verstehen	ist,	hält	aber	dennoch	am	Gedanken	der	Monosubjektivität	fest.	Er	ver-

wendet	zwar	den	Personbegriff,	verzichtet	dabei	jedoch	auf	die	Kategorie	der	Frei-

heit	und	der	Subjektivität.	Der	Personbegriff	wird	demgegenüber	aus	der	Persona-

lität	des	Heiligen	Geistes	heraus	gedeutet	und	kann	so	die	Annahme	von	Subjekti-

vität	vermeiden.	Vor	allem	die	heilsgeschichtliche	Argumentation	und	die	Einsicht,	

dass	wir	von	Gott	nicht	trinitarisch	sprechen	müssen,	sondern	dürfen,	macht	ihn	für	

das	Gespräch	mit	dem	Islam	gerade	so	attraktiv.	Dennoch	bleibt	es	auch	hier	wich-

tig,	 auf	 die	 analoge	Redeweise	 zu	 bestehen,	 damit	 der	 Personbegriff	 nicht	 durch	

das	 gegenwärtige,	 alltägliche	 Verständnis	 von	 Person	 gefüllt	 wird.	 So	 gelingt	 es	

Werbick,	mit	dem	vorliegenden	Ansatz	wirklich	einsichtig	zu	machen,	dass	Gott	die	

Liebe	ist	und	wie	diese	göttliche	Liebe	sich	uns	Menschen	in	der	Heilsgeschichte	in	

den	trinitarischen	Personen	zuwendet	und	für	uns	Menschen	präsent	ist.	Vor	allem	

der	Bezug	auf	die	Heilsgeschichte,	auf	unsere	Erfahrungen	mit	Gott,	kann	das	Ge-

spräch	zwischen	Islam	und	Christentum	ermöglichen.		

Trinitätstheologie	führt	allerdings	auch	dazu,	Rückfragen	an	muslimische	Theo-

logie	zu	stellen.	Gerade	die	Trinitätstheologie	will	einsichtig	machen,	wie	es	mög-

lich	 ist,	 dass	mir	 in	 der	 Geschichte	 das	Wort	 Gottes	 begegnet	 –	 und	 diese	 Frage	

stellt	sich	auch	in	Bezug	auf	das	Verständnis	des	Korans.	So	stellt	sich	auch	letztlich	

dem	Islam	die	Frage,	wie	das	Verhältnis	von	Einheit	und	Verschiedenheit	in	Gott	zu	

bestimmen	 ist.	 In	 diesem	Zusammenhang	 gibt	 es	 in	 der	 gegenwärtigen	muslimi-

schen	Theologie	Ansätze,	die	99	Namen	Gottes	so	zu	verstehen,	dass	sie	als	„unbe-



	 224	

grenzte	Vielfalt	 in	Gott	und	durch	die	mehrfache	Aufnahme	von	Gegensatzpaaren	

auch	Gegensätzlichkeit	in	Gott“781	zum	Ausdruck	bringen.	So	versucht	bspw.	Muna	

Tatari,	die	99	Namen	als	Integral	von	Verschiedenheit	und	Einheit	im	Wesen	Got-

tes	zu	verstehen.		

„Die	Integration	der	Einheit	dieser	Verschiedenheit	kann	[...]	mit	Khorchide	durch	die	Barm-
herzigkeit	Gottes	gelingen,	welche	Differenz	in	Gott	nicht	nivelliert	–	also	nicht	das	platonische	
Ineinsfallen	der	Gegenätze	meint	–,	 sondern	die	Fülle	der	Namen	harmonisiert,	 insofern	alle	
Haltungen	Gottes	zur	Schöpfung	wesenhaft	durch	seine	Barmherzigkeit	konturiert	sind,	sowie	
seine	 Barmherzigkeit	 sich	 auch	 durch	 das	 Prisma	 der	 anderen	 Eigenschaften	 Gottes	 kontu-
riert.“782	

Durch	die	Gegensatzpaare	wie	der	Erste	und	der	Letzte,	der	Ehrende	und	der	Er-

niedrigende	 etc.	 wird	 in	 gewisser	Weise	 eine	 Relationalität	 in	 das	Wesen	 Gottes	

eingetragen,	 wie	 wir	 sie	 auch	 in	 der	 sozialen	 Trinitätstheologie	 wiederfinden,	

wenn	Gottes	Wesen	als	Liebe	beschrieben	wird.	Inwiefern	muslimische	Theologie	

diesen	 Gedankengang	 weiter	 ausarbeiten	 wird,	 inwiefern	 also	 Gottes	Wesen	 als	

Barmherzigkeit	 als	 relationales	Geschehen	beschrieben	und	durch	die	99	Namen	

Gottes	gedeutet	werden	kann,	muss	sich	in	Zukunft	erst	noch	zeigen.	In	jedem	Falle	

eröffnet	sich	an	dieser	Stelle	eine	neue	Gesprächsmöglichkeit	zwischen	gegenwär-

tigen	 Ansätzen	 christlicher	 Trinitätstheologie	 und	 muslimischer	 Kalām-

Wissenschaft.	

Letztlich	 wird	 christliche	 Theologie	 durch	 den	 Dialog	 mit	 dem	 Islam	 zur	 Be-

scheidenheit	aufgerufen	und	zu	der	Einsicht,	dass	Gottes	Wesen	immer	noch	ein-

mal	 größer	 und	 anders	 ist,	 als	 es	 unser	menschliches	Denken	 einsichtig	machen	

kann.	Jede	spekulative	Trinitätstheologie	muss	letztlich	zurückfinden	in	die	Begeg-

nung	mit	Gott,	der	sich	in	seiner	unendlichen	umfassenden	Liebe	mir	zuwendet	–	

sowohl	im	Anspruch	meines	Nächsten	als	auch	in	dem	Zuspruch	des	mich	tragen-

den	Geistes.	Und	diese	Erfahrung	gilt	es	zur	Sprache	zu	bringen.	 	

																																																								
781	MUNA	TATARI,	Gottes	Wesen.	Eine	 islamische	Perspektive	 im	komparativen	Gespräch.	 In:	MUNA	
	 TATARI/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	 Anstoß	 für	 das	 islamisch-christliche	 Gespräch	
	 (Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	127-148,	hier	139.	
782		TATARI,	Gottes	Wesen,	139.		



	 225	

6 LITERATURVERZEICHNIS	

ANSELM	VON	CANTERBURY,	De	Incarnatione	XIII;	übersetzt	aus:	Texte	zum	Universalien-
streit,	Bd.	1:	Vom	Ausgang	der	Antike	bis	zur	Frühscholastik.	Lat.,	griech.	und	arab.	
Texte	des	3.-12.	Jhdts.,	übers.	u.	hrsg.	von	H.-U.	WÖHLER,	76-96.	

AURELIUS	 AUGUSTINUS,	 De	 trinitate.	 Neu	 übers.	 und	 mit	 Einleitung	 hrsg.	 von	 JOHANN	
KREUZER,	Hamburg	2001.	

GREGOR	VON	NAZIANZ,	Orationes,	o.O.,	o.J.	(nicht	eingesehen).	
BASILIUS	VON	CÄSAREA,	De	spiritu	sncto.	Über	den	Heiligen	Geist.	Übers.	und	eingeleitet	
von	HERMANN	JOSEF	SIEBEN	(Fontes	Christiani	12),	Freiburg/Basel/Wien,	

RICHARD	VON	ST.	VIKTOR,	Die	Dreieinigkeit.	Übertragung	und	Anmerkungen	v.	H.U.	VON	
BALTHASAR,	Einsiedeln	1980.		

ALSTON,	W.P.,	 Substance	 and	 the	 Trinity.	 In:	 STEPHEN	 DAVIS/DANIEL	 KENDALL/GERALD	
O’COLLINS	(Hg.),	The	Trinity.	An	Interdisciplinary	Symposium	on	the	Trinity,	Oxford	
1999,	179-201.	

ASAD,	MOHAMMAD,	Die	Botschaft	des	Koran.	Übersetzung	und	Kommentar,	Düsseldorf	
2009.	

AWAD,	NAJIB	GEORGE,	Orthodoxy	 in	Arabic	Terms.	A	Study	of	Theodore	Abu	Qurrah’s	
Theology	in	its	Islamic	Context	(Judaism,	Christianity,	and	Islam	–	Tension,	Trans-
mission,	Transformation	Vol.	3),	Boston/Berlin	2015.	

BARNES,	 MICHEL	 RENÉ,	 Reading	 Augustine’s	 Theology	 of	 the	 Trinity.	 In:	 STEPHEN	 T.	
DAVIS/DANIEL	 KENDALL/GERALD	 O’COLLINS	 (Ed.),	 The	 Trinity.	 An	 interdisciplinary	
Symposium	on	the	Trinity,	Oxford	1999,	145-176.	

BAUSCHKE,	MARTIN,	 Jesus	 –	 Stein	 des	 Anstoßes.	 Die	 Christologie	 des	 Korans	 und	 die	
deutschsprachige	 Theologie	 (Kölner	 Veröffentlichungen	 zur	 Religionsgeschichte	
29),	Köln/Weimar/Wien	2000.	

BIEL,	 GABRIEL,	 Collectorium	 circa	 quattuor	 libros	 Sententiarum.	 Prologus	 et	 Liber	
primus,	Tübingen	1973.	

BIENERT,	WOLFGANG	A.,	Dogmengeschichte	(Grundkurs	Theologie	5,1),	Stuttgart	1997.	
BOFF,	LEONARDO,	Der	dreieinige	Gott.	Aus	d.	Portug.	von	Jürgen	Kuhlmann	(Bibliothek	
Theologie	der	Befreiung),	Düsseldorf	1987.	

COACLEY,	SARAH,	 ‚Persons‘	 in	the	 ‚Social‘	Doctrine	of	 the	Trinity.	A	Critique	of	Current	
Analytic	Discussion.	 In:	STEPHEN	DAVIS/DANIEL	KENDALL/GERALD	O’COLLINS	(Hg.),	The	
Trinity.	An	Interdisciplinary	Symposium	on	the	Trinity,	Oxford	1999,	123-144.	

COURTH,	FRANZ,	Trinität.	In	der	Schrift	und	Patristik	(Handbuch	der	Dogmengeschichte	
II/1a),	Freiburg/Basel/Wien	1988.	

CROSS,	 RICHARD,	 On	 generic	 and	 derivation	 views	 of	 God’s	 trinitarian	 substance.	 In:	
Scottish	Journal	of	Theology	56	(2003)	464-480.	



	 226	

DALFERTH,	INGOLF	U.,	Gott	und	Zeit.	In:	DIETER	GEORGI/HANS-GÜNTHER	HEIMBROCK/	MICHA-

EL	MOXTER	(Hg.),	Religion	und	Gestaltung	der	Zeit,	Kampen	1994,	9-34.	
DALFERTH,	INGOLF	U.,	Kombinatorische	Theologie.	Probleme	theologischer	Rationalität	
(QD	130),	Freiburg/Basel/Wien	1991.	

DRECOLL,	VOLKER	HENNING,	Entwicklungen	und	Positionen	 in	der	Geschichte	des	Chri-
sentums.	 In:	DERS.	 (Hg.),	 Trinität	 (Themen	der	 Theologie	 2),	 Tübingen	 2011,	 81-
162.		

DRECOLL,	VOLKER	HENNING,	Trinitätslehre.	In:	DERS.	(Hg.)	Augustin	Handbuch,	Tübingen	
2007,	446-461.	

DOCHHORN,	 JAN,	 Zu	 den	 religionsgeschichtlichen	 Voraussetzungen	 trinitarischer	 Got-
tesvorstellungen	 im	 frühen	 Christentum	 und	 in	 der	 Religion	 Israels.	 In:	 VOLKER	
HENNING	DRECOLL	(Hg.),	Trinität	(Themen	der	Theologie	2),	Tübingen	2011,	11-79.	

ESS,	 JOSEF	 VAN,	 Theologie	 und	 Gesellschaft	 im	 2.	 und	 3.	 Jahrhundert	 Hidschra.	 Eine	
Geschichte	 des	 religiösen	 Denkens	 im	 frühen	 Islam.	 Band	 IV,	 Berlin/New	 York	
1997.		

ESSEN,	GEORG,	Die	Personidentität	Jesu	Christi	mit	dem	ewigen	Sohn	Gottes.	Dogmen-
hermeneutische	 Überlegungen	 zur	 bleibenden	 Geltung	 der	 altkirchlichen	 Konzi-
lienchristologie.	In:	IKaZ	41	(2012)	80-103.	

ESSEN,	GEORG,	Die	Freiheit	 Jesu.	Der	neuchalkedonische	Enhypostasiebegriff	 Im	Hori-
zont	 neuzeitlicher	 Subjekt-	 und	 Personphilosophie	 (ratio	 fidei	 5),	 Regensburg	
2001.		

FLASCH,	KURT,	Augustin.	Einführung	in	sein	Denken,	Stuttgart	1980.	
FRANK,	KARL	SUSO,	Lehrbuch	der	Geschichte	der	Alten	Kirche,	Paderborn	(u.a.)	32002.	
GLEI,	 REINHOLD/	 KHOURY,	 ADEL	 THEODOR,	 Schriften	 zum	 Islam.	 Johannes	 Damaskenos	
und	Theodor	Abū	Qurra	(Corpus	Islamo-Christianum,	Series	Graeca	3),	Altenberge	
1995.	

GRAF,	GEORG,	Die	arabischen	Schriften	des	Theodor	Abu	Qurra,	Bischofs	von	Haran	(ca.	
740	–	820).	Literaturhistorische	Untersuchungen	und	Übersetzung	 (Forschungen	
zur	 Christlichen	 Literatur-	 und	Dogmengeschichte	Bd.	 10;	 3./4.	Heft),	 Paderborn	
1910.	

GRESHAKE,	GISBERT,	Der	dreieine	Gott.	Eine	trinitarische	Theologie,	Freiburg	i.	Br.	2007.	
GRESHAKE,	 GISBERT,	 Streit	 um	 die	 Trinität.	 Ein	 Diskussionsbeitrag.	 In:	 HerKorr	 56	
(2002)	534-537.	

GRIFFITH,	SIDNEY	H.,	The	Unity	and	Trinity	of	God.	Christian	Doctrinal	Development	in	
Response	 to	 the	 Challenge	 of	 Islam	 –	 An	 Historical	 Perspective.	 In:	 MICHAEL	

ROOT/JAMES	J.	BUCKLEY	(Ed.),	Christian	Theology	and	Islam,	Cambridge	2014,	1-30.	
GRIFFITH,	SIDNEY	H.,	The	Melkites	and	the	Muslims.	The	Qur’an,	Christology,	and	Arab	
Orthodoxy.	In:	Al-Qantara	33	(2012)	413-443.	

GRIFFITH,	 SIDNEY	 H.,	 Syriacisms	 in	 the	 „Arabic	 Qur’ān“:	 Who	 were	 „those	 who	 said	
‚Allāh	 is	 third	 of	 three’“	 according	 to	 al-Mā’ida	 73?	 In:	MEIR	M.	BAR-ASHER/SIMON	
HOPKINS/SARAH	STROUMSA/BRUNO	CHIESA	 (Ed.),	 A	word	 fitly	 spoken.	 Studies	 in	Me-



	 227	

diaeval	 Exegesis	 of	 the	 Hebrew	 Bible	 and	 the	 Qur’ān	 presented	 to	 Haggai	 Ben-
Shammai,	Jerusalem	2007,	83-110.	

GRIFFITH,	 SIDNEY	 H.,	 Apologetics	 and	 Historiography	 in	 the	 Annals	 of	 Eutychios	 of	
Alexandria:	 Christian	 Self-Definition	 in	 the	world	 of	 Islam.	 In:	RIFAAD	EBIED/	HER-
MAN	TEULE	(Ed.),	Studies	on	the	Christian	Arabic	heritage:	In	Honour	of	Father	Prof.	
Dr.	Samir	Khalil	Samir,	S.I.	at	the	Occasion	of	his	Sixty-Fifth	Birthday,	Leuven	2004,	
65-90.	

GRIFFITH,	SIDNEY	H.	(transl.),	A	Treatise	an	the	Veneration	of	the	Holy	Icons	Written	in	
Arabic	 by	 Theodore	Abū	Qurrah,	 Bishop	 of	Harrān	 (c.	 755-C.830	A.D.),	 Louvrain	
1997.	

GRIFFITH,	 SIDNEY	H.,	 Faith	 and	 Reason	 in	 Christian	 Kalām:	 Theodore	 Abū	 Qurrah	 on	
discerning	the	True	Religion.	In:	SAMIR	KHALIL	SAMIR/	JØRGEN	S.	NIELSEN	(Ed.),	Chris-
tian	Arabic	apologetics	during	the	Abbasid	period	(750-1258)	(Studies	in	the	his-
tory	of	religions,	Bd.	63),	Leiden/New	York/Köln	1993.	

GRILLMEIER,	ALOIS,	Jesus	der	Christus	im	Glauben	der	Kirche.	Hg.	von	THERESIA	HAINTHA-
LER,	5.	Bde.,	Freiburg	i.	Br.	2004.	

HARNACK,	ADOLF	VON,	Das	Wesen	 des	 Christentums.	 Hg.	 und	 kommentiert	 von	TRUTZ	
RENDTORFF,	Gütersloh	1999.	

HAUSCHILD,	WOLF-DIETER/DRECOLL,	 VOLKER	HENNING,	 Lehrbuch	 der	 Kirchen-	 und	 Dog-
mengeschichte.	 Bd.	 1:	 Alte	 Kirche	 und	 Mittelalter.	 5.,	 vollständig	 überarbeitete	
Neuausgabe,	Gütersloh	2016.	

HEGEL,	 G.W.F.	 Wissenschaft	 der	 Logik	 II	 (Werke	 6),	 ed.	 E.	 Moldenhauer	 und	 K.M.	
Michel,	Frankfürt	a.M.	21990	(nicht	eingesehen).	

HINTERSTEINER,	 NORBERT,	 Interkulturelle	 Übersetzung	 in	 religiöser	Mehrsprachigkeit.	
Reflexionen	 zu	 Ort	 und	 Ansatz	 der	 Komparativen	 Theologie.	 In:	 REINHOLD	
BERNHARDT/	KLAUS	VON	STOSCH	(Hg.),	Komparative	Theologie.	Interreligiöse	Verglei-
che	als	Weg	der	Religionstheologie	(Beiträge	zu	einer	Theologie	der	Religionen	7),	
Zürich	2009,	99-120.	

HOPING,	HELMUT,	 Die	 Selbstvermittlung	 der	 vollkommenen	 Freiheit	 Gottes.	 Kritische	
Anmerkungen	zu	Magnus	Striets	trinitätstheologischem	Vorstoß.	In:	PETER	WALTER	
(Hg.),	 Das	 Gewaltpotential	 des	 Monotheismus	 und	 der	 dreieine	 Gott	 (QD	 216),	
Freiburg/Basel/Wien	2005,	166-177.	

HOPING,	HELMUT,	Deus	Trinitas.	Zur	Hermeneutik	trinitarischer	Gottesrede.	In:	MAGNUS	

STRIET/ERWIN	 DIRSCHERL,	 Monotheismus	 Israels	 und	 christlicher	 Trinitätsglaube	
(QD	210),	Freiburg	i.Br./Basel/Wien	2004,	128-154.	

HUSSEINI,	SARA	LEILA,	Early	Christian-Muslim	debate	on	the	Unity	of	God.	Three	Christi-
an	scholars	and	their	engagement	with	Islamic	thought	(9th	century	C.E.)	(History	
of	Christian-Muslim	Relations	21),	Leiden	2014.	

KASPER,	WALTER,	Der	Gott	Jesu	Christi	(Das	Glaubensbekenntnis	der	Kirche	1),	Mainz	
1982.	

KERMANI,	NAVID,	Gott	ist	schön.	Das	ästhetische	Erleben	des	Koran,	München	32007.	



	 228	

KHOURY,	ADEL	THEODOR,	Der	Koran.	Arabisch-Deutsch.	Übersetzung	und	wissenschaft-
licher	Kommentar,	Band	5:	Sure	4,1-176,	Gütersloh	1994.		

KIERKEGAARD,	SØREN	Philosophische	Brocken.	In:	DERS.,	Gesammelte	Werke,	10.	Abtei-
lung.	Hg.	von	E.	Hirsch	und	H.	Gerdes,	München	31991	(nicht	eingesehen).	

KHORCHIDE,	MOUHANAD/	STOSCH,	KLAUS	VON,	Der	 andere	Prophet.	 Jesus	 im	Koran,	 Frei-
burg	i.Br.	2018	(in	Erscheinung).	

KREUZER,	JOHANN,	Augustinus	zur	Einführung,	Hamburg	2005.		
KRINGS,	HERMANN,	Erkennen	und	Denken.	Zur	Struktur	und	Geschichte	transzendenta-
len	Verfahrens	in	der	Philosophie.	In:	PhJ	86	(1979),	1-15.	

KRINGS,	HERMANN,	Transzendentale	Logik,	München	1964.	
KRINGS,	HERMANN	/	SIMONS,	EBERHARD,	Art.	Gott.	In:	HphG	2	(1973),	614-641.	
KRINGS,	HERMANN,	Handbuchartikel	Freiheit.	In:	DERS.,	System	und	Freiheit.	Gesammel-
te	Aufsätze	(Reihe	Praktische	Philosophie	12),	Freiburg/München	1980,	99-130.		

KRINGS,	HERMANN,	Freiheit.	Ein	Versuch	Gott	zu	denken.	In:	DERS.,	System	und	Freiheit.	
Gesammelte	Aufsätze	(Reihe	Praktische	Philosophie	12),	Freiburg/München	1980,	
161-184.	

KRINGS,	 HERMANN,	 Art.	 Philosophie.	 In:	 NHThG	 4	 (1991),	 205-217,	 KÜNG,	 HANS,	 Der	
Islam.	Geschichte,	Gegenwart,	Zukunft,	München/Zürich	32007.	

LAMOREAUX,	 JOHN	C.,	 Theodore	 Abu	 Qurra.	 In:	 SAMUEL	NOBLE/ALEXANDER	TREIGER,	 The	
Orthodox	Church	in	the	Arab	World	700-1700.	An	Anthology	of	Sources,	Northern	
Illinois	2014,	60-	89.		

LAMOREAUX,	JOHN	C.,	Theodore	Abu	Qurrah	(Library	of	 the	Christian	East	Vol.	1),	Bir-
mingham	2005,	xii.	

LEFTOW,	BRIAN,	Tempting	God.	In:	Faith	and	Philosophy	31(2014),	3-23.	
LERCH,	 MAGNUS,	 Selbstmitteilung	 Gottes.	 Herausforderungen	 einer	 freiheitstheoreti-
schen	Offenbarungstheologie	(ratio	fidei	56),	Regensburg	2015.	

LERCH,	MAGNUS,	 All-Einheit	 und	Freiheit.	 Subjektphilosophische	Klärungsversuche	 in	
der	Monismus-Debatte	zwischen	Klaus	Müller	und	Magnus	Striet	(Bonner	Dogma-
tische	Studien	47),	Würzburg	2009,	134.		

LONERGAN,	BERNARD,	The	Triune	God.	 Systematics.	Ed.	By	R.M.	Doran/	H.D.	Monsour,	
Toronto/Buffalo/London	2007,	333-335.	

MARKSCHIES,	 CHRISTOPH,	 Gibt	 es	 eine	 einheitliche	 ‚kappadozische	 Trinitätstheologie‘?	
Vorläufige	Erwägungen	 zu	Einheit	und	Differenzen	neunizänischer	Theologie.	 In:	
DERS.	(Hg.),	Alta	Trinità	Beata.	Gesammelte	Studien	zur	altkirchlichen	Trinitätsthe-
ologie,	Tübingen	2000,	196-237.	

MARSCHLER,	 THOMAS,	 Die	 Attribute	 Gottes	 in	 der	 katholischen	 Dogmatik.	 In:	 THOMAS	
MARSCHLER/THOMAS	 SCHÄRTL	 (Hg.),	 Eigenschaften	 Gottes.	 Ein	 Gespräch	 zwischen	
systematischer	Theologie	und	analytischer	Philsophie	(Studien	zur	systematischen	
Theologie,	Ethik	und	Philsophie	6),	Münster	2016,	3-33.	

MENKE,	KARL-HEINZ,	Jesus	ist	Gott	der	Sohn.	Denkformen	und	Brennpunkte	der	Chris-
tologie,	3.,	durchgesehene	Auflage,	Regensburg	2012.	



	 229	

MICHEL,	THOMAS	F.	 (Ed.	 and	 transl.),	 A	Muslim	 theologian’s	 response	 to	 Christianity.	
Ibn	Taymiyya’s	Al-Jawab	Al-Sahih,	New	York	1984.	

MOLTMANN,	 JÜRGEN,	 Im	 Lebensraum	 des	 dreieinigen	 Gottes.	 Neues	 trinitarisches	
Denken.	In:	Bogoslovni	vestnik	70	(2010)	167-184.	

MOLTMANN,	JÜRGEN,	Trinität	und	Reich	Gottes.	Zur	Gotteslehre,	unveränd.	Nachdr.	d.	3.	
Auflage,	Gütersloh	1994.	

NITSCHE,	 BERNHARD,	 Der	 drei-eine	 Gott	 als	 Freiheitskommerzium.	 Versuch	 über	 das	
trinitarische	 Selbstsein	 und	 die	 Eigenschaften	 Gottes.	 In:	 THOMAS	 MARSCH-

LER/THOMAS	SCHÄRTL	(Hg.),	Eigenschaften	Gottes.	Ein	Gespräch	zwischen	systemati-
scher	Theologie	und	analytischer	Philosophie	(Studien	zur	systematischen	Theolo-
gie,	Ethik	und	Philosophie	6),	Münster	2016,	411-443.	

NITSCHE,	BERNHARD,	Muslimischer	Monotheismus	und	 christliche	Trinitätslehre.	Urei-
gene	 Anliegen	 und	 Chancen	 der	 Begegnung.	 In:	 MUNA	 TATARI/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	
(Hg.),	Trinität	–	Anstoß	für	das	islamisch-christliche	Gespräch	(Beiträge	zur	Kom-
parativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	87-125.	

NITSCHE,	 BERNHARD,	 Gott	 und	 Freiheit.	 Skizzen	 zur	 trinitarischen	 Gotteslehre	 (ratio	
fidei	34),	Regensburg	2008.	

NITSCHE,	BERNHARD,	Gott	–	Welt	–	Mensch.	Raimon	Panikkars	Gottesdenken	–	Paradig-
ma	für	eine	Theologie	in	interreligiöser	Perspektive?	(Beiträge	zu	einer	Theologie	
der	Religionen	6),	Zürich	2008.	

NITSCHE,	BERNHARD,	Geist	und	Freiheit.	Zu	Status	und	Funktion	der	Pneumatologie	 in	
einer	 transzendentalen	 Theologie.	 In:	 KLAUS	MÜLLER/MAGNUS	STRIET	 (Hg.),	 Dogma	
und	Denkform.	Strittiges	in	der	Grundlegung	von	Offenbarungsbegriff	und	Gottes-
denken	(ratio	fidei	25),	Regensburg	2005,	151-162.	

NITSCHE,	 BERNHARD,	 Panikkars	 Dreiklang	 der	 Wirklichkeit	 im	 Spiegel	 christlicher	
Trinitätstheologie.	 In:	 DERS.	 (Hg.),	 Gottesdenken	 in	 interreligiöser	 Perspektive.	
Rainmon	 Panikkars	 Trinitätstheologie	 in	 der	 Diskussion.	 Unter	 Mitarbeit	 von	
Guido	Beck.	Frankfurt	a.M./Paderborn	2005,	249-273.	

NITSCHE,	BERHARD,	Endlichkeit	und	Freiheit.	Studien	zu	einer	transzendentalen	Theo-
logie	im	Kontext	der	Spätmoderne	(Religion	in	der	Moderne	8),	Würzburg	2003.	

OELDEMANN,	 JOHANNES,	Die	 Kirchen	 des	 christlichen	 Ostens.	 Orthodoxe,	 orientalische	
und	mit	Rom	unierte	Ostkirche,	2.,	aktualisierte	Auflage,	Regensburg	2008.	

OHLIG,	KARL	HEINZ,	 Ein	Gott	 in	drei	Personen?	Vom	Vater	 Jesu	 zum	 „Mysterium“	der	
Trinität,	Mainz	22000.	

PANNENBERG,	WOLFHART,	Der	offenbarungstheologische	Ansatz	in	der	Trinitätslehre.	In:	
MICHAEL	WELKER/MIROSLAV	 VOLF	 (Hg.),	 Der	 lebendige	 Gott	 als	 Trinität	 (FS	 Jürgen	
Moltmann),	Gütersloh	2006,	13-22.	

PANNNENBERG,	 WOLFHART,	 Geschichtliche	 Offenbarung	 Gottes	 und	 ewige	 Trinität.	 In:	
KuD	49	(2003)	236-246.	

PANNENBERG,	WOLFHART,	Systematische	Theologie,	Bd.1,	Göttingen	1988.	
PARRINDER,	EDWARD	GEOFFREY,	Jesus	in	the	Qur’an,	London	1982.	



	 230	

PELLETIER,	FRANCIS	JEFFRY	(Ed.),	Mass	Terms.	Some	Philosophical	Problems,	Dondrecht	
1979.	

PLATZBECKER,	PAUL,	Radikale	Autonomie	vor	Gott	denken.	Transzendentalphilosophi-
sche	 Glaubensverantwortung	 in	 der	 Auseinandersetzung	 zwischen	 Hansjürgen	
Verweyen	und	Thomas	Pröpper	(ratio	fidei	19),	Regensburg	2003.	

PRÖPPER,	THOMAS,	Theologische	Anthropologie	(2	Bde),	Freiburg/Basel/Wien	2011.	
PRÖPPER,	THOMAS,	 Gott	 hat	 auf	 uns	 gehofft…	 Theologische	 Folgen	 des	 Freiheitspara-
digmas.	 In:	 DERS.,	 Evangelium	 und	 freie	 Vernunft.	 Konturen	 einer	 theologischen	
Hermeneutik,	Freiburg/Basel/Wien	2001,	300-321.	

PRÖPPER,	THOMAS,	Freiheit	als	philosophisches	Prinzip	theologischer	Hermeneutik.	In:	
DERS.,	Evangelium	und	freie	Vernunft.	Konturen	einer	theologischen	Hermeneutik,	
Freiburg/Basel/Wien	2001,	5-22.	

PRÖPPER,	THOMAS,	Erlösungsglaube	und	Freiheitsgeschichte.	Eine	Skizze	zur	Soteriolo-
gie,	2.	wesentl.	erw.	Auflage,	München	1988.	

QUŢB,	SAYYID,	 In	 the	 Shade	 of	 the	Qur’ān.	 Fī	 Zilāl	 al-Qur’ān.	 Vol.	 III	 Sūrah	 4	Al-Nisa’.	
Transl.	and	ed.	by	ADIL	SALAHI	and	ASHUR	SHAMIS,	Leicester	2001.	

RAHNER,	KARL,	Der	dreifaltige	Gott	als	transzendenter	Urgrund	der	Heilsgeschichte.	In:	
MySal	2	(1967),	317-397.		

RAHNER,	 KARL,	 Bemerkungen	 zum	 dogmatischen	 Traktat	 „De	 Trinitate“.	 In:	 DERS.,	
Schriften	zur	Theologie	Bd.	4,	Zürich/Einsiedeln/Köln	1960,	103-133.	

RICKS,	THOMAS	W.,	 Early	 Arabic	 Christian	 Contributions	 to	 Trinitarian	 Theology.	 The	
Development	of	the	Doctrine	of	the	Trinity	in	an	Islamic	Milieu,	Minneapolis	2013,	

SANDER,	HANS-JOACHIM,	Einführung	in	die	Gotteslehre,	Darmstadt	2006.	
SCHÄRTL,	THOMAS,	 Einfachheit	 Gottes	 und	 die	 Trinität.	 In:	 THOMAS	MARSCHLER/THOMAS	
SCHÄRTL	(Hg).,	Eigenschaften	Gottes.	Ein	Gespräch	zwischen	systematischer	Theo-
logie	 und	 analytischer	 Philosophie	 (Studien	 zur	 systematischen	 Theologie,	 Ethik	
und	Philosophie	6),	Münster	2016,	379-409.	

SCHÄRTL,	THOMAS,	Trinitätslehre.	In:	THOMAS	MARSCHLER/THOMAS	SCHÄRTL	(Hg.),	Dogma-
tik	heute.	Bestandsaufnahmen	und	Perspektiven,	Regensburg	2014,	62-130.	

SCHÄRTL,	THOMAS,	 Trinität	 als	 Gegenstand	 der	 Analytischen	 Theologie.	 In:	 ZKTh	 135	
(2013)	26-50.		

SCHÄRTL,	THOMAS,	Trinität,	 Einheit	und	Eigenschaften	Gottes.	 In:	MUNA	TATARI/	KLAUS	
VON	STOSCH	(Hg.),	Trinität	–	Anstoß	für	das	islamisch-christliche	Gespräch	(Beiträge	
zur	Komparativen	Theologie	7),	Paderborn	2013,	13-68.	

SCHÄRTL,	THOMAS,	Gottes	Ewigkeit	und	Allwissenheit.	In:	ThPh	88	(2013)	321-339.	
SCHÄRTL,	THOMAS,	 Auf	 der	 Suche	 nach	 einer	 trinitarischen	 Denkform.	 In:	 KLAUS	MÜL-

LER/MAGNUS	STRIET	(Hg.),	Dogma	und	Denkform.	Strittiges	in	der	Grundlegung	von	
Offenbarungsbegriff	 und	 Gottesgedanke	 (ratio	 fidei	 25),	 Regensburg	 2005,	 163-
178.	

SCHÄRTL,	THOMAS,	Theo-Grammatik.	Zur	Logik	der	Rede	vom	trinitarischen	Gott	(ratio	
fidei	18),	Regensburg	2003.		



	 231	

SCHREIBER,	STEFAN,	Die	Anfänge	der	Christologie.	Deutungen	Jesu	im	Neuen	Testament,	
Neukirchen-Vluyn	2015.		

SIRRY,	MUN’IM,	Scriptural	polemics.	The	Qur’ān	and	other	religions,	Oxford	2014.	
SMITH,	 J.	 PAYNE	 (Ed.),	 A	 compendious	 Syriac	 Dictionary.	 Based	 upon	 the	 Thesaurus	
Syriacus	by	R.	Payne	Smith,	Oxford	1903.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Trinität	(Grundwissen	Theologie),	Paderborn	2017.		
STOSCH,	KLAUS	VON,	Neuzeitliche	Denkwege	zur	Hypostatischen	Union:	eine	Positions-
bestimmung	im	Gespräch	mit	Fichte	und	Wittgenstein	(unveröffentlicht).	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Streit	um	die	Trinität.	In:	DERS./MUNA	TATARI,	Trinität	–	Anstoß	für	
das	 islamisch-christliche	Gespräch	 (Beiträge	 zur	Komparativen	 Theologie	 7),	 Pa-
derborn	2013,	237-259.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Komparative	Theologie	als	Wegweiser	in	der	Welt	der	Religionen	
(Beiträge	zur	Komparativen	Theologie	6),	Paderborn	2012.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Drei	Religionen	–	Ein	Gott?	Untersuchungen	 im	Umfeld	der	neue-
ren	Debatte	 um	Monotheismus	und	Trinitätstheologie.	 In:	 JOACHIM	NEGEL/	MARGA-

RETA	GRUBER	(Hg.),	Figuren	der	Offenbarung.	Biblisch	–	Religionstheologisch	–	Poli-
tisch	(JThF	24),	Münster	2012,	173-203.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Offenbarung	(Grundwissen	Theologie),	Paderborn	2010.		
STOSCH,	KLAUS	VON,	Komparative	Theologie	als	Herausforderung	für	die	Theologie	des	
21.	Jahrhunderts.	In:	ZKTh	130	(2008)	401-422.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Einführung	in	die	Systematische	Theologie,	Paderborn	2006.	
STOSCH,	KLAUS	VON,	Gott	–	Macht	–	Geschichte.	Versuch	einer	theodizeesensiblen	Rede	
vom	Handeln	Gottes	in	der	Welt,	Freiburg/Basel/Wien	2006.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Komparative	Theologie	–	ein	Ausweg	aus	dem	Grunddilemma	jeder	
Theologie	der	Religionen?	In:	ZKTh	124	(2002)	294-311.		

STOSCH,	 KLAUS	 VON,	 Grundloser	 Glaube?	 Zur	 Glaubensverantwortung	 nach	 Wittgen-
stein.	In:	FZPhTh	49	(2002)	328-346.	

STOSCH,	KLAUS	VON,	Glaubensverantwortung	in	doppelter	Kontingenz.	Untersuchungen	
zur	Verortung	fundamentaler	Theologie	nach	Wittgenstein	(ratio	fidei	7),	Regens-
burg	2001.	

STRIET,	 MAGNUS,	 Monotheismus	 und	 Schöpfungsdifferenz.	 Eine	 trinitätstheologische	
Erkundung.	 In:	 PETER	WALTER	 (Hg.),	 Das	 Gewaltpotential	 des	Monotheismus	 und	
der	dreieine	Gott	(QD	216),	Freiburg	2005,	132-153.	

STRIET,	 MAGNUS,	 Konkreter	 Monotheismus	 als	 trinitarische	 Fortbestimmung	 des	
Gottes	Israels.	In:	DERS./ERWIN	DIRSCHERL	(Hg.),	Monotheismus	Israels	und	christli-
cher	Trinitätsglaube	(QD	210),	Freiburg/Basel/Wien	2004,	155-198.	

STRIET,	MAGNUS,	Offenbares	Geheimnis.	Zur	Kritik	der	negativen	Theologie	(ratio	fidei	
14),	Regensburg	2003.	

STRIET,	MAGNUS,	 Spekulative	 Verfremdung?	 Trinitätstheologie	 in	 der	 Diskussion.	 In:	
HerKorr	56	(2002)	202-207.	



	 232	

STRIET,	MAGNUS,	Das	Ich	im	Sturz	der	Realität.	Philosophisch-theologische	Studien	zu	
einer	Theorie	des	Subjekts	in	Auseinandersetzung	mit	der	Spätphilosophie	Fried-
rich	Nietzsches	(ratio	fidei	1),	Regensburg	1998.	

SWINBURNE,	RICHARD,	Gott	und	Zeit.	In:	CHRISTOPH	JÄGER	(Hg.),	Analytische	Religionsphi-
losophie,	Paderborn	1998,	196-217.	

TAQI-UD-DIN	AL-HILĀLI,	MUHAMMAD	 /	MUHSIN	 KHĀN,	 MUHAMMAD,	 Interpretations	 of	 the	
Meanings	of	the	Noble	Qur’ān	in	the	English	Language.	With	comments	from	Tafsir	
At-Tabari,	 Tafsir	 Al-Qurtubi	 and	 Tafsir	 Ibn	 Kathir	 and	 Ahadith	 from	 Sahih	 Al-
Bukhari,	Sahih	Muslim	and	other	Ahadith	books.	Part	1	(Sūrah	1	to	5),	Riyadh.	

TATARI,	MUNA,	Gottes	Wesen.	Eine	islamische	Perspektive	im	komparativen	Gespräch.	
In:	 MUNA	 TATARI/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	 Anstoß	 für	 das	 islamisch-
christliche	 Gespräch	 (Beiträge	 zur	 Komparativen	 Theologie	 7),	 Paderborn	2013,	
127-148.	

THOMAS,	DAVID,	Christian	Doctrines	 in	 Islamic	Theology	 (History	of	Christian-Muslim	
Relations	10),	Leiden/Boston	2008.	

THOMAS,	DAVID,	A	Mu’tazilī	Response	to	Christianity:	Abū	’Alī	al-Jubbā’ī’s	Attack	on	the	
Trinity	and	 Incarnation.	 In:	R.Y.	EBIED/H.G.B.	TEULE	(Ed.),	Studies	on	 the	Christian	
Arabic	 Heritage.	 FS	 Samir	 Khalil	 Samir	 S.I	 (Eastern	 Christian	 Studies	 5),	 Leuven	
2004,	279-313.	

THOMAS,	DAVID,	The	Doctrine	of	the	Trinity	in	the	Early	Abbasid	Era.	In:	LLOYD	RIDGEON	
(Ed.),	Islamic	Interpetatios	of	Christianity,	London/New	York	2001,	78-98.	

THOMAS,	DAVID,	Art.	Thālith.	In:	Encyclopaedia	of	Islam	10	(2000),	373-375.	
THOMAS,	 DAVID	 (Ed.	 and	 transl.),	 Anti-Christian	 polemic	 in	 early	 Islam.	 Abū	 ’Īsā	 al-
Warrāq’s	“Against	the	Trinity”,	Cambridge	1992.	

TRACK,	JOACHIM,	Art.	Analogie.	In:	TRE	2	(1978),	625-650.	
TREIGER,	ALEXANDER,	New	Works	by	Theodore	Abū	Qurra	preserved	under	the	name	of	
Thaddeus	of	Edessa,	in:	Journal	of	Eastern	Christian	Studies	68	(1-2),	1-51.	

VERWEYEN,	 HANSJÜRGEN,	 Gottes	 letztes	 Wort.	 Grundriß	 der	 Fundamentaltheologie,	
Regensburg	32000	(nicht	eingesehen).	

VORGRIMLER,	HERBERT,	 Randständiges	 Dasein	 des	 dreieinigen	 Gottes?	 Zur	 praktische	
und	 spirituellen	 Dimension	 der	 Trinitätslehre.	 In:	 Stimmen	 der	 Zeit	 220	 (2002)	
545-552.	

WINKLER,	ULRICH,	Zum	Projekt	einer	Komparativen	Theologie.	 In:	GEORG	RITZER	 (Hg.),	
„Mit	euch	bin	ich	Mensch…“	(Salzburger	theologische	Studien	34).	FS	F.	Schleinzer,	
Innsbruck	2008,	115-147.	

WERBICK,	 JÜRGEN,	 Christlich-trinitarischer	Gottesglaube:	Abkehr	 vom	Monotheismus?	
In:	 MUNA	 TATARI/	 KLAUS	 VON	 STOSCH	 (Hg.),	 Trinität	 –	 Anstoß	 für	 das	 islamisch-
christliche	 Gespräch	 (Beiträge	 zur	 Komparativen	 Theologie	 7),	 Paderborn	 2013,	
217-235.	

WERBICK,	JÜRGEN,	Gott	verbindlich.	Eine	theologische	Gotteslehre,	Freiburg	i.	Br.	2007.	



	 233	

WERBICK,	JÜRGEN,	Fundamentaltheologie	als	Glaubens-Apologetik.	In:	ThRv	98	(2002),	
399-408.	

WERBICK,	 JÜRGEN,	 Art.	 Trinitätslehre.	 In:	 THEODOR	 SCHNEIDER/BERND	 JOCHEN	HILBERATH	
(Hg.),	Handbuch	der	Dogmatik,	Bd.	2:	Gnadenlehre,	Ekklesiologie,	Mariologie,	Sak-
ramentenlehre,	Eschatologie,	Trinitätslehre,	Düsseldorf	1992.	


