Universitit Paderborn

Fakultat fur Kulturwissenschaften
Institut fiir Katholische Theologie

Gott als Liebe denken.

Anndherungen an die Trinitatstheologie aus der Perspektive
des christlich-muslimischen Dialogs

Dissertationsschrift

vorgelegt von

Katharina Maria Lammers
aus Marsberg

im Marz 2018

Erstgutachter: Prof. Dr. Klaus von Stosch
Institut fiir Katholische Theologie an der Fakultat fiir
Kulturwissenschaften der Universitdat Paderborn
Zweitgutachterin: Jun.-Prof. Dr. Muna Tatari

Seminar fiir Islamische Theologie an der Fakultét fiir
Kulturwissenschaften der Universitat Paderborn



Inhaltsverzeichnis

I 23 11 () L 0 o 4

2 Theologiegeschichtliche Stationen der Ausbildung der

TrinitatsStheologie ... ——————— 13
2.1 Dogmengeschichtliche Entwicklung: von den urspriinglichen
Glaubenserfahrungen zum trinitidtstheologischen Dogma..........cccesiiicnnens 13
2.2 Die kappadoKkische Trinitiatstheologie.........ccoorrnminn————— 25
2.3 AUBUSTINUS cciiciisini s 31

3 Kritik aus einer anderen Perspektive: Trinitit im Gesprich mit dem

3.1 Koranische Kritik an der Trinitidtstheologie .........c.cvrnmnrnnnnnnnn: 38

3.2 Trinitdtstheologie im 8. bis 10. Jahrhundert im Dialog mit dem Islam:

Theodore Abii Qurrah und Abii ‘Isa al-Warraq....oeeessesssssessessssans 52
3.2.1 Theodore Abi Qurrah: ein christlicher Theologe im Gesprach mit dem
S U PSPPI 53
3.2.1.1 Biographische EINOrdnung........sssssssssssssssssssssssssssssssssens 53
3.2.1.2 Kernthesen der TrinitatStheologie ... 58
3.2.1.3  ZuSamMENTaSSUNE ...comreiererieseessssssessssssssssss s sssses s sss s sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 71
3.2.2  ADU "TSA @l-WATTAQ covvvrrrrrmmmseresssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnns 74
3.2.2.1 Biographische EINOTdUNG ........oessssssssssssssssssssssssesssssssssssssssssssens 74
3.2.2.2 Kritik an der Trinitatstheologie ... 77

3.3 Systematisierung muslimischer Anfragen an trinitarische

KONzZeptionen......iimmmssssssssssssssss s 85
3.3.1 Zusammenhang von Hypostase und AtIribut .......cmenneenrensernserseeeseesseesnennns 87
3.3.2 Vollkommenheit und Zeitlosigkeit GOTLES ......ccvvereereemreererseerersereeeseerseeeseesseessennns 93
3.3.3 Maoglichkeit der Mehrfachinstantilerung ... 96
3.3.4 Handlungseinheit in Gott bei drei PErsonen? .......eeeeeneeeeneenn: 98

3.4 Zusammenfassung: Arbeitsfelder fiir die gegenwairtige

Trinitatstheologie ... ——————— 100

4 Gegenwadrtige Trinitiatstheologische Konzeptionen in der
innerchristlichen DiSKUSSION ......ccconmmsmsmmsmmsssmssssssssssssssssssssssssssssssssssasas 103
4.1 Gottals Einheit denken: Lateinische Trinitdtstheologie ...........coceniiniernnns 104

4.1.1 Der Begriff Gott als Mass-Term und die Verwendung des Instanzbegriffs107



4.1.2 Das Festhalten am Substanzbegriff: Die Ontologie des Selbst........ccccosueneen. 111

4.1.3  GOLEt AlS SUDJEKE..comerreeeee e ss s 113
4.1.4 Der Zeichenbegriff als Grundlage einer Trinitdtstheologie - trinitarische

SEIMIOSE ettt s s e R 116

4.1.5 Zusammenfassung und kritische DiSKUSSION ......cccecoveermerneernecrneernecneeseeserseeenns 121

4.2 Gott als Relationalitiat denken: Soziale Trinitidtstheologie .......ccccovnvieinnnne 125

4.2.1 Grundpfeiler einer sozialen Trinitatstheologie unter dem Paradigma

einer transzendentalphilosophischen Glaubensverantwortung................. 128
4.2.1.1 Zur Wahl des Freiheitsparadigmas fiir die Rechenschaft des Glaubens............ 128
4.2.1.2 Freiheitsanalytik nach Hermann Krings und Thomas Propper ... 129

4.2.2 Drei Freiheiten in Gott? Trinitdtstheologie im univoken
FreiheitSAENKEN ettt b s sns st 136

4.2.2.1 Christologische Voraussetzungen: Die Freiheit Jesu bei Georg Essen.............. 140

4.2.2.2 Trinitatstheologische Konsequenzen aus der freiheitsanalytisch begriindeten

L0001 1) o) o =4 L= PP 143
4.2.2.3  ZeitlichKeit i GOt ssssss s ssssssssssases 150
4.2.2.4  ProblemUDErRaANGE ... sss s ssssssssssaes 153

4.2.3 Vollkommene Freiheit in Gott? Trinitdtstheologie im analogen

FreiheitSAENKEN ...ttt s s s s s 160
4.2.3.1  VOIrbemMEerKUNGEN. ..ot sss s sssssss s sss s ssssssssssssssssessssssases 160
4.2.3.2  Der Personbegriff ... 162
4.2.3.3  GOtt als Liehe deNKEN ...t sses st ssssssssssssassssssssens 165
4.2.3.4 Gottals vollkommene Freiheit denken ... 166
4.2.3.5 Einheit Gottes als Willens- und Handlungseinheit ... 168
4.2.3.6 Statusgleichheit und MONATrChie ... 170
4.2.3.7 Konkretion der Rede von Vater Sohn und Geist ... 173
4.2.3.8 Kritische DiskusSion deS ANSALZES......ccnereneeneeneenseeseeserssessersessessesssssssssssssssssssssssssens 176
4.2.3.9  ZUSAMMENTASSUNG c.ovvevurereerersiessesssssssss s sssssssss s sssssss s sss s ssssss s sssssssssssnes 185

5 Christliche Konzeptionen auf dem Priifstand: Das Gespridchsangebot

JUrgen WerbicCKS ... sesssssssssassssens 186
5.1 Der Priifstand: Christliche Ansatze und die Anfragen aus muslimischer

PerSPeKtiVe. .o —————————————— 186

5.1.1 Attribute Und HYPOSTASEN .....veereererreerereeserseersees e sessssessesssssssesssesssssssesssssssessessnes 187

5.1.2  ZeitliChREIt GOTLES ...ttt ssssss s sssssss sttt saseas 189

5.1.3 Mehrfachinstantiierung ... ssesessnes 191

5.1.4 Handlungseinneit ... 192



5.1.5 Verstdndnis des Hypostasen- und Personbegriffs........omneonenensccreenernnens 193

5.1.6 Heilsgeschichtliche RUCKDINAUNG......ccocoiveirnerncrreereereeee e 194
5.2 Das Gesprichsangebot: Jiirgen Werbicks trinititstheologischer
ANSATZ o ————— 196
5.2.1 Grundlegung: GlaubensapologetiK......eneneneenneneeseeserser s 197
5.2.2 Der schonste Gedanke: Christologie und Pneumatologie als Vorgaben
der TrinitatStheOlOZIe. ... 201
5.2.3 Der Kern der Trinitdtstheologie: Der Personbegriff.........ccconrnneneenrerncenne. 203
5.2.3.1 Pneumatologische Entfaltung des Personbegriffs .........oenineenecrnnernennns 204
5.2.3.2 Christologische Entfaltung des Personbegriffs ... 207
5.2.3.3 Trinitarische Explikation des Personbegriffs ... 212
5.2.4 Trinitat als HOChSTDegIiff ... 215
5.2.5 Zusammenfassung und WUrdigUng.......cooeerreereesrerssessessseessesssessssssessessssesesenes 219
5.3  RUCKDIICK ...t sssss s s sssssssssssssssssssssssssssssssnssssnssssnssssssnsas 222

6  LiteraturIVeIZEICHNIS ...ccccecciiiimrrrimrrssmsrsssmssssssssssssmsesssnsssssnnsesssnsssssnsssssnsssssansensen 225



1 EINLEITUNG

Das besondere Problem in der Behandlung der Gottesfrage im interreligiosen
Dialog zwischen den drei grofien monotheistischen Religionen des Judentums, des
Christentums und des Islams und im Gesprach mit der Religionskritik besteht vor
allem in dem christlichen Bekenntnis zu einem dreieinigen Gott und der Frage
nach der Vereinbarkeit zwischen diesem Bekenntnis und dem Bestehen auf der
Verwirklichung eines konkreten Monotheismus. Das Christentum hat aufgrund
seiner Genese den Anspruch, eine monotheistische Religion zu sein. Dennoch
scheint das Bekenntnis zu einem dreieinigen Gott diesem Anspruch zu widerspre-
chen. Viel zu schnell kann eine Trinitdtstheologie doch den Anschein erwecken, an
drei Gotter zu glauben. Wie sonst ist zu verstehen, dass Vater, Sohn und Geist zwar
drei Personen, aber nur ein Wesen sein sollten? Wie konnen trinitatstheologische
Konzepte und Ansatze diese Gleichung 3=1 sinnvoll explizieren?

Dabei gilt es zundchst zu beachten, dass der Glaube an einen dreieinigen Gott im
Christentum kein theologisches Konzept ist, sondern vielmehr aus der Glaubens-
praxis hervorgeht. Grund fiir die Annahme der Dreieinigkeit in Gott sind zum einen
die Erfahrungen mit Jesus von Nazareth, der die Menschen, die ihm begegneten,
durch seinen An- und Zuspruch so beeindruckte, dass sie in ihm den Anspruch und
Zuspruch Gottes verwirklicht sahen. Dennoch konnte man ihn nicht einfach
schlechthin mit Gott identifizieren, weil er sich immer von seinem himmlischen
Vater unterschied und von sich weg auf ihn hin verwies. Eben deshalb wurde Jesus
Christus von Anfang an nicht mit Gott identifiziert, sondern als der vom Vater un-
terschiedene Sohn bzw. als der gottliche Logos bekannt. Zum anderen machten die
Jingerinnen und Jiinger die Erfahrung, auch nach dem Tode Jesu durch seinen
Geist zusammengehalten zu werden. Dieser Heilige Geist ist es nach christlicher
Perspektive, der es den Glaubigen ermdéglicht, in Jesus den Christus zu erkennen.
Denn nur das Unbedingte vermag das Unbedingte zu erkennen, so dass die Unbe-
dingtheit der Selbstzusage Gottes im Logos erst in der Ergriffenheit durch die Un-

bedingtheit des Geistes erkannt werden kann.



Diese Erfahrungen mit Gott machen es in christlicher Perspektive unbedingt er-
forderlich, eine trinitarische Strukturierung in Gott anzunehmen. Denn nur wenn
mich Gott in seinem Geist so ergreift, dass ich mit seinen Augen der Liebe auf die
Geschichte schauen kann, vermag ich in der geschichtlichen Gestalt Jesu von Naza-
reth die Liebeszusage Gottes an diese Welt zu erkennen.

Das Christentum versuchte und versucht auch gegenwartig immer noch durch
verschiedene Ansatze der Trinitdtstheologie den Widerspruch zwischen einer An-
nahme einer trinitarischen Strukturierung und dem Beharren auf der Verwirkli-
chung des konkreten Monotheismus zu liberwinden. Schon ab dem dritten Jahr-
hundert nach Christus versuchen die grofden Konzilien durch dogmatische Festle-
gungen Leitplanken vorzugeben, in denen sich trinitdtstheologisches Denken voll-
ziehen muss. Dabei sind Formen auszuschliefen, die entweder die Einheit oder die
Verschiedenheit zu stark betonen oder die eine Unterordung in das Wesen Gottes
eintragen. Wie jedoch ein konsistenter trinitatstheologischer Ansatz auszusehen
hat, ob er eher von der Einheit oder eher von der Verschiedenheit her denkt, ist
auch heute noch hochst umstritten. Gegenwartig vollzieht sich dieser Streit insbe-
sondere zwischen Ansatzen der interpersonalen bzw. sozialen Trinitatstheologie
und der intrapersonalen, monosubjektiven ,lateinischen” Trinitatstheologie. Wah-
rend iber lange Zeit vor allem die lateinische Trinitatstheologie stark rezipiert
wurde und damit eine besondere Betonung der Einheit Gottes vorherrschte, ist
zumindest in den letzten zwei Jahrzehnten eine Hinwendung zu sozial-
trinitatstheologischen Ansidtzen und damit eine besondere Wertschatzung der
Verschiedenheit zu beobachten. Jedoch stellen sich vor allem durch die Verwen-
dung eines neuzeitlichen Personbegriffs starke Anfragen an trinitdtstheologische
Konzepte, inwiefern hier wirklich noch ein monotheistisches Bekenntnis vorliegt.
Im Gegensatz dazu muss sich die lateinische Trinitatstheologie der Frage stellen,
ob sie noch in ausreichendem Mafie wiirdigen kann, wie uns heilsgeschichtlich ein
Gott in drei Personen begegnet oder ob hier nicht eine zu starke Betonung der Ein-
heit vorliegt.

Verscharft werden diese innerchristlichen Diskurse der Gegenwart dadurch,
dass vor allem durch den interreligiosen Dialog mit dem Islam von Beginn an An-

fragen von aufden an trinitatstheologische Konzepte herangetragen werden, auf die



sie reagieren muss. Dabei greift der Islam sehr zentrale Aspekte auf, die auch in-
nerchristlich durchaus kontrovers diskutiert werden.

Damit muss sich ein trinitatstheologischer Ansatz in zwei Hinsichten bewdahren:
zum einen muss er innerchristlich plausibilisieren, wie die heilsgeschichtlichen
Erfahrungen konsistent explizitert werden kénnen und zum anderen muss er An-
fragen von aufden abwahren konnen und aufzeigen konnen, dass der Glaube an
einen dreieinigen Gott durchaus rational und verniinftig ist.

Im Fokus dieser Arbeit steht die Auseinandersetzung mit prominenten trinitats-
theologischen Ansdtzen der Gegenwart von Magnus Striet, Bernhard Nitsche,
Thomas Schdrtl und Jiirgen Werbick. Diese Ansatze sollen zum einen innerchristlich
- im Hinblick auf die Streitigkeiten zwischen den Lagern der sozialen und der la-
teinischen Trinitatstheologie - diskutiert werden. Vor allem aber sollen im Ge-
sprach mit dem Islam Anfragen an trinitatstheologische Ansatze formuliert wer-
den, an denen sich diese Ansatze bewdhren miissen, um im interreligiosen Dialog
bestehen zu konnen. Dabei steht vor allem die Erkenntnis im Mittelpunkt, dass
schon zu Beginn des Dialogs zwischen Christen und Muslimen im 8./9. Jahrhundert
Fragen an trinitatstheologische Konzepte formuliert wurden, die zum einen auch
innerchristlich diskutiert wurden und die zum anderen auch gegenwartig eine ho-
he Relevanz besitzen.

Die Arbeitshypothese damit ist wie folgt zu formulieren:

Der Dialog mit dem Islam kann dazu flihren, Schwachstellen und Anfragen an
trinitatstheologische Ansatze zu formulieren, an denen sich Trinitatstheologie ab-
zuarbeiten hat. So zeigen muslimische Theologen der ersten Jahrhunderte sehr
genau Angriffspunkte trinitatstheologischer Konzepte auf, die auch fiir heutige An-
sdtze relevant sind und die auch innerchristlich immer wieder diskutiert wurden
und werden. Ein konsistenter trinitatstheologischer Ansatz ist dementsprechend
in der Lage, zum einen diese Anfragen auszurdumen und zum anderen die heilsge-
schichtlichen Erfahrungen von Christinnen und Christen zu explizieren, die sie zum
Bekenntnis eines dreieinigen Gottes veranlassen und die fiir das Gesprach mit dem

Islam fruchtbar zu machen sind.



Die Arbeit wendet die Methodik Komparativer Theologie an, die im englischen
Sprachraum bisher eine langere Tradition als im deutschsprachigen Raum aufwei-
sen kann, aber immer noch sehr verschieden gedeutet und praktiziert wird.!

Komparative Theologie in der in dieser Arbeit vertretenen Weise sucht der Ein-
sicht der Notwendigkeit Rechnung zu tragen, dass eine Religion nur aus der In-
nenperspektive bzw. der Teilnehmerperspektive richtig gewiirdigt wird.2 Deshalb
vermeidet sie konsequent den Gottesgesichtspunkt bei der Betrachtung der Religi-
onen und versucht im Hin- und Hergehen zwischen religiosen Traditionen Wege
aufzuzeigen, bei denen einerseits Verschiedenheiten neu und an anderen Stellen
als erwartet sichtbar werden und andererseits neue Verstandigungsmaoglichkeiten
entstehen.3

Grundlage fiir die Methode des hier zugrunde liegenden Verstiandnisses Kompa-
rativer Theologie bildet die Spatphilosophie Ludwig Wittgensteins und seine Ana-
lysen religioser Glaubenssatze.* Deutlich wird bei dieser Analyse, dass Glaubende
in Glaubenssatzen nicht einfach Aussagen liber die Wirklichkeit machen, sondern
dass diese Glaubensatze zumindest teilweise einen grammatischen Charakter ha-
ben, die das Leben und das Handeln des Glaubenden bestimmt.> Die Bedeutung
dieser Glaubenssitze zeigt sich demnach erst in der Praxis des Glaubenden. ,Die

Bedeutung von Weltbildern erschliefdt sich eben nicht durch ihre semantische Ana-

1 Im deutschsprachigen Raum wird sie von Norbert Hintersteiner (Miinster), Ulrich Winkler
(Salzburg) und Klaus von Stosch (Paderborn) reprasentiert. Ahnliche Anliegen wie die Kompa-
rative Theologie findet man auch im mutualen Inklusivismus, der unter anderem von
Reinhold Bernhardt (Basel), Michael Bongardt (Siegen) und Michael von Briick (Miinchen)
vertreten wird. Zur Grundlegung einer Komparativen Theologie vgl. KLAUS VON STOSCH, Kompa-
rative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen (Beitrage zur Komparativen
Theologie 6), Paderborn 2012.

2 ,Im Unterschied zur Vergleichenden Religionswissenschaft verlangt die Komparative Theologie
nicht, dass ihre Autoren ihren Glauben oder ihre entsprechenden Dispositionen in der
Begegnung mit einer anderen Tradition ausklammern.“ NORBERT HINTERSTEINER, Interkulturelle
Ubersetzung in religioser Mehrsprachigkeit. Reflexionen zu Ort und Ansatz der Komparativen
Theologie. In: REINHOLD BERNHARDT/ KLAUS VON SToScH (Hg.), Komparative Theologie.
Interreligiose Vergleiche als Weg der Religionstheologie (Beitrage zu einer Theologie der
Religionen 7), Ziirich 2009, 99-120, hier 109. Auf das Verhaltnis zu den Religionswissenschaften
haben u.a. auch von Stosch und Winkler hingewiesen.

3 Vgl. zur ausfihrlicheren Darstellung des bei von Stosch diagnostizierten Grunddilemmas und zu
den Problemen einer inklusivistischen bzw. pluralistischen Religionstheologie STOSCH,
Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, 17-131; KLAUS VON STOSCH,
Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur Verortung fundamenta-
ler Theologie nach Wittgenstein (ration fidei 7), Regensburg 2001, 321-345. Vgl. auch KLAUS VON
StoscH, Komparative Theologie - ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder Theologie der Reli-
gionen? In: ZKTh 124 (2002) 294-311.

4 Vgl. dazu KLAUS VON STOsCH, Grundloser Glaube? Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein.
In: FZPhTh 49 (2002) 328-346.

5 Vgl. KLAUS VON SToscH, Komparative Theologie als Herausforderung fiir die Theologie des 21.
Jahrhunderts. In: ZKTh 130 (2008) 401-422, hier 403.



lyse, sondern nur durch die Beachtung der Art, wie sie mit der jeweiligen (Sprach-
spiel-)Praxis korreliert sind.“® Das gilt fiir die eigenen Glaubenssatze in dem glei-
chen Maf3, wie flir Glaubenssitze anderer Glaubiger anderer Religionen. Daraus
folgt aber, dass ich Glaubenssatze anderer Religionen erst dann richtig verstehen
kann, wenn ich die lebenspraktische Bedeutung dieser Siatze betrachtet, also das
zugrunde liegende Sprachspiel mitspiele.”

Durch eine solche Analyse der zugrunde liegenden Grammatik kénnen Ahnlich-
keiten und Unterschiede von Glaubenden unterschiedlicher Religionen aufgedeckt
werden. Vorher wahrgenommene Unterschiede konnen sich nach der Analyse als
nur ,vordergriindige [...] Verschiedenheiten von Auto- und Heterointerpretation
vor dem Hintergrund deren sprachspielpraxeologischer Verankerung als iiber-
windbar erweisen”s.

Diese Erkenntnisse konnen sich aber nur im Dialog ergeben. Erst der Dialog er-
moglicht tiberhaupt das Verstehen der Regeln des Anderen. Die Dialogpartner
konnen sich nur im Gesprach ihre je eigene Autointerpretation aufzeigen, so dass
man gezwungen sein kann, seine Wahrnehmung des Anderen zu dndern. Der Dia-
log erméglicht es aber auch, dass in ihm die eigenen Uberzeugungen auf dem Spiel
stehen, die man selbst neu iiberdenken muss. Durch das Gesprach und durch die
Infragestellung der eigenen Glaubenssitze kann es dazu kommen, dass man das
Eigene angemessener verstehen kann, weil man gezwungen ist, es neu zu formu-
lieren.?

Ziel der Komparativen Theologie ist, den Anderen in seiner Andersheit schatzen

und gleichzeitig am eigenen Unbedingtheitsanspruch festhalten zu kénnen. Fiir das

6 KLAUS VON STOSCH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, Paderborn 2006, 310.

7 ,Ich verstehe die Bedeutung auf regulativer Ebene angesiedelter religiéser Satze erst, wenn ich
deren sprachspielpraxeologische Verwurzelung bzw. ggf. korrelative Plausibilisierungen deren
regulativer Geltung im fremden Weltbild nachvollziehen kann.“ SToscH, Komparative Theologie
- ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder Theologie der Religionen? 304.

8 StoscH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 310.

9 Wichtig ist hier die Erkenntnis, dass ein Vergleich religioser Texte hier nicht ausreichen kann.
Neben Texten miissen auch ,miindliche, symbolische, rituelle und andere Traditionen integriert
werden“, ULRICH WINKLER, Zum Projekt einer Komparativen Theologie. In: GEORG RITZER (Hg.),
»,Mit euch bin ich Mensch...“ (Salzburger theologische Studien 34). FS F. Schleinzer. Innsbruck
2008, 115-147, hier 132. Denn nur durch die Betrachtung der sprachspielpraxeologischen
Verankerung des religiosen Glaubenssatzes kann seine Bedeutung verstanden werden. In
diesem Sinne bietet das Zentrum fiir Komparative Theologie und Kulturwissenschaften der
Universitdt Paderborn ein sehr passendes und inspirierendes Umfeld fiir die vorliegende Arbeit,
insofern die Zusammenarbeit und der Dialog mit muslimischen Kolleginnen und Kollegen dort
zum Alltag gehort und es so vielfdltige Moglichkeiten gibt, die Thesen dieser Arbeit im Dialog
mit theologisch geschulten Muslimen zu erproben.



in dieser Arbeit zu verhandelnde Problem geht es also darum, die Geltungsansprii-
che der christlichen Trinitatstheologie im interreligiosen Gesprach zu bewahren
sowie durch die Verschiedenheit der Denktradition des Anderen neue Spuren fiir
die eigene Denkform zu gewinnen. Erfolg versprechend kann in diesem Zusam-
menhang nur eine mikrologische Vorgehensweise sein, die konkrete theologische

Theorien miteinander ins Gesprach bringt, denn

,[d]ie Einsicht in die Sprachspielabhingigkeit der Bedeutung religioser Uberzeugungen
zwingt dazu, das Gesprich zwischen unterschiedlichen religiosen Uberzeugungen in konkre-
ten Beispielen und Zusammenhangen zu fiihren. [...] Von daher kann komparative Theologie
nie zu einer allgemeinen Theorie iiber Religionen und ihre Wahrheitsgehalte fiihren. Vielmehr
geht es ihr um eine behutsame Betrachtung ausgewdahlter Details in genau bestimmten Fal-
len.“10

Damit kann am Ende eines der Komparativen Theologie folgenden Prozesses der
Behandlung einer Fragestellung sehr wohl ein Urteil fiir diese prazise bestimmte
Fragestellung gefallt werden, doch nicht fiir die Religion als Ganze. Zudem muss
immer klar sein, dass solche Urteile immer reversibel bzw. fallibel sind, denn , der
Zusammenhang zwischen der in der religiosen Rede vorausgesetzten regulativen
Ebene und der durch sie strukturierten kognitiven Ebene [ist] in doppelter Weise
kontingent und damit in besonderer Weise der menschlichen Fallibilitdt, aber auch
der menschlichen Freiheitsgeschichte ausgesetzt.“11

Die methodischen Grundsitze der hier beschriebenen Komparativen Theologie
konnen nach dem bisher Gesagten mit Klaus von Stosch in den folgenden fiinf The-

sen festgehalten werden:
1. Komparative Theologie ist wesentlich charakterisiert durch ihre mikrologische Vorge-
hensweise bzw. durch ihre Hinwendung zum Einzelfall.
2. Komparative Theologie geht von zentralen Fragestellungen der Menschen unserer Zeit aus.

3. Komparative Theologie geht vom Eigenen aus, bemiiht sich aber den Blick auf das Eigene
vom anderen aus in die eigene Theologie einzubeziehen. Sie rdumt auch dem anderen den
Raum ein, meine Perspektive in seine Theologie einzubeziehen.

4. Komparative Theologie braucht die Instanz des Dritten.

5. Komparative Theologie braucht immer wieder die Riickbesinnung auf religiése Praxis.

10 Vgl. SToscH, Komparative Theologie als Herausforderung fiir die Theologie des 21. Jahrhunderts,
406.

11 StoscH, Komparative Theologie als Herausforderung fiir die Theologie des 21. Jahrhunderts,
409. Vgl. auch StoscH, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz, 268-274. Das Urteil
muss sich an einer religionsexternen Kriteriologie der Philosophie messen lassen.



6. Schon aufgrund ihrer dialogischen Offenheit ist sich die Komparative Theologin in ihrem
Vorgehen immer der eigenen Verwundbarkeit und der Reversibilitdat bzw. Fallibilitat ihrer
Urteile bewusst.12

Die Komparative Theologie ist flir das Anliegen der vorliegenden Arbeit insofern
besonders geeignet, als es auch hier um einen abgeschlossenen Bereich einer Ein-
zelfrage, ndmlich der nach dem Verstindnis des Glaubens an den dreieinen Gott
geht. Der Notwendigkeit eines mikrologischen Vorgehens wird damit Rechnung
getragen, dass nur ganz konkrete Trinitdtstheologien in das Gesprach eingebracht
werden. Dies sind in dieser Arbeit vier sehr verschiedene, gegenwartige Ansatze,
einmal aus dem Bereich der sozialen Trinitatstheologie in einem freiheitsanalyti-
schen Kontext (Magnus Striet und Bernhard Nitsche), und einmal aus dem Bereich
der lateinischen Trinitatstheologie (Thomas Schartl und Jiirgen Werbick). Natiir-
lich ist ein solches Vorgehen in hohem Mafie selektiv. Doch kann ein Vergleich auf
der Grundlage der Erkenntnis des (teilweise) regulativen Charakters religioser
Glaubenssatze und der Annahme der Verschiedenheit der Weltbilder gar nicht an-
ders vorgehen, als konkrete Positionen bestimmter Autoren miteinander zu ver-
gleichen. Die Arbeit verfolgt nicht das Ziel, die gesamte Gotteslehre des Christen-
tums und des Islams miteinander zu vergleichen oder zu verséhnen. Es soll ledig-
lich an konkreten Beispielen aufgezeigt werden, dass in den unterschiedlichen
Kontexten die gleichen Fragen auftauchen, an denen sich eine Trinitdtstheologie zu
bewahren hat.

Die Frage nach dem eigenen Gottesbild ist fiir alle (religiosen) Menschen zu allen
Zeiten aktuell und pragnant. Vor allem im christlich-theologischen Kontext ist in
den vergangenen Jahren die Debatte um eine angemessene Trinitdtstheologie wie-
der neu entfacht. Diese Debatte spielt sich vor allem zwischen den Lagern einer
sozialen und denen einer lateinischen Trinitatstheologie ab - und beide Positionen
werden in der Arbeit zu Wort kommen, so dass dem zweiten methodischen Grund-
satz genlige getan sein sollte. Die in den letzten Jahren entfachte Debatte zeigt zu-
dem auf, dass die hier gewonnenen Erkenntnisse schon aufgrund der immer wie-
der erfolgenden Weiterentwicklung der theologischen Ansdtze grunsatzlich rever-

sibel sind (Grundsatz 5).

12 Vgl. SToscH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, 193-215.

10



Die gesamte Arbeit verfolgt die Haltung der Gastfreundschaft gegeniiber den
ausgewahlten muslimischen Positionen, d.h. ,dass ich mein Denken so umgestalte,
dass die andere in ihm so sein darf, wie sie ist. Ich sollte sie eben wiirdigen, wie sie
sich selbst versteht und nicht wie sie mir aus der Perspektive meiner Religion er-
scheint“13, wie Klaus von Stosch herausstellt. So werden alle behandelten theologi-
schen Positionen, die sich zundchst vor allem an theologischen Texten orientieren,
auch nochmals im Dialog mit muslimischen Kolleginnen und Kollegen aufgegriffen,
um zu klaren, ob sie sich richtig verstanden fiihlen. Zudem wurde versucht ein
moglichst breites Spektrum an muslimischen Stimmen zu Wort kommen zu lassen.
So wird auch der durchaus umstrittene Ansatz von Ibn Taymiyya aufgegriffen, um
eine grofde Bandbreite an muslimischer Kritik an Trinitatstheologie aufgreifen zu
kénnen.

Da der Dialog zwischen beiden Traditionen sich in erster Linie an (theologi-
schen) Texten orientiert, wird im Hintergrund auch immer wieder die Frage auf-
zugreifen sein, inwiefern diese theologischen Fragen auch die religiose Praxis der
Glaubigen betreffen bzw. wie sie sich gegenseitig beeinflussen. Dies ist z.B. dann
notwendig, wenn man schaut, wie sich eigentlich eine trinitarische Reflexion ent-
wickelt hat - namlich aus den Erfahrungen der ersten Jiinger mit Jesus von Naza-
reth als dem Christus und mit dem Heiligen Geist.

Die geforderte Instanz des Dritten stellt letztlich die autonome, philosophische
Vernunft dar, indem die zu verhandelnden Ansitze auf ihre innere Konsistenz und

Kohdrenz hinterfragt werden.

Im Kapitel 2 soll nun zunachst die theologiegeschichtliche Entwicklung des trini-
tatstheologischen Dogmas skizziert sowie die Ansatze der kappadokischen und der
augustinischen Trinitdtstheologie vorgestellt werden, die bis heute einen bedeu-
tenden Einfluss fiir trinitdtstheologische Ansitze aufweisen. Das Kapitel 3 wird
sich sodann der Auseinandersetzung mit den Anfragen der islamischen Theologie
an christliche Trinitatstheoligie widmen. Nachdem eine Auseinandersetzung mit
der koranischen Kritik an dem Glauben an einen dreifaltigen Gott erfolgt ist, wer-

den exemplarisch zwei Theologen behandelt, die sich in besonderer Weise in den

13 StoscH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, 204f.

11



Dialog zwischen Christentum und Islam eingebracht haben: der christliche Theolo-
ge Theodore Abii Qurrah und der muslimische Theologe Abi ’Isa al-Warraq. Ab-
schliefend sollen Anfragen an die Trinitatstheologie nochmals systematisiert dar-
gestellt und Anfragen an christliche Trinitatskonzepte fromuliert werden.

Im Kapitel 4 wird es schliefdlich um die Bearbeitung prominenter gegenwartiger
Ansatze gehen: Nachdem zunéachst ein monosubjektiver, an der lateinischen Tradi-
tion orientierter Ansatz Thomas Schartls vorgestellt wurde, riicken nun die frei-
heitsanalytischen, sozial-trinitatstheologischen Ansdtze Magnus Striets und Bern-
hard Nitsches in den Fokus.

Abschlief3end wird das Kapitel 5 die behandelten trinitatstheologischen Ansatze
anhand der in Kapitel 3 erarbeiteten Anfragen diskutieren und schliefdlich den An-
satz Jiirgen Werbicks aufnehmen und so versuchen, eine Losungsperspektive auf-

zuzeigen.

12



2 THEOLOGIEGESCHICHTLICHE STATIONEN DER AUSBILDUNG DER
TRINITATSTHEOLOGIE

Wenn es in dieser Arbeit darum gehen soll, muslimische Kritikpunkte an trini-
tatstheologischen Konzepten herauszuarbeiten und gegenwartige trinitatstheolo-
gische Konzepte zu beurteilen, kann dies nicht ohne eine Einordnung dieser in die
geschichtliche Entwicklung der Trinitatstheologie geschehen. Fiir das Verstdndnis
der muslimischen Kritik ist es unumganglich, die christlichen Traditionen und die
ersten Ansatze zu beriicksichtigen, auf die sich die Kritik bezieht. Aus diesem
Grund soll im folgenden Kapitel zunachst eine theologiegeschichtliche Einordnung
der Ausbildung der Trinitatstheologie erfolgen. Dabei sollen zum einen Stationen
der dogmengeschichtlichen Entwicklung herausgearbeitet werden. Zum anderen
sollen beispielhaft zwei der prominentesten Ansatze der Theologiegeschichte zu-
mindest kurz skizziert werden, zunachst die trinitatstheologischen Erkenntnisse

der drei Kappadokier und im Weiteren der Ansatz von Augustinus.

2.1 Dogmengeschichtliche Entwicklung: von den urspriinglichen
Glaubenserfahrungen zum trinitatstheologischen Dogma

Trinitdtstheologische Konzepte und -ansatze, wie sie in der Gegenwart diskutiert
werden, haben eine lange Entwicklungsgeschichte. Sie sind das (immer vorlaufige)
Ergebnis eines Ringens um die richtige Rede von Gott. Der Ausgang dieser Trini-
tatstheologien ist das christliche - monotheistische - Bekenntnis zu Vater, Sohn
und Heiligem Geist als dem einen Gott. Dabei ist dieses Bekenntnis, wie Walter
Kasper betont, ,die christliche Auspragung des Sprechens von Gott, die zugleich
den Anspruch erhebt, die eschatologisch-endgiiltige und universale Wahrheit iiber

Gott zu sein, durch die alle andere Rede von Gott erst ihre volle Wahrheit erhalt.“14

14 WALTER KASPER, Der Gott Jesu Christi (Das Glaubensbekenntnis der Kirche 1), Mainz 1982, 285.
An dieser Stelle kann keine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit einer biblischen Fundierung
des trinitarischen Bekenntnisses erfolgen, sondern es werden nur einzelne Schlaglichter be-
nannt. Deshalb sei bspw. verwiesen auf: JAN DOCHHORN, Zu den religionsgeschichtlichen Voraus

13



Die Basis des Bekenntnisses zu einem trinitarischen Gott ist die Geschichte Got-
tes mit den Menschen, die Geschichte der Offenbarung Gottes und damit die Heils-
geschichte. Ein Zeugnis dieser Geschichte Gottes mit den Menschen finden wir in
der Bibel, in den Schriften des Ersten/Alten und des Neuen Testaments. Dabei ist
zu beachten, dass es kein ausformuliertes biblisch-trinitarisches Bekenntnis und
damit keine biblische Trinitatstheologie (oder -theologien) per se gibt. Der Aus-
gangspunkt fiir eine biblisch orientierte Trinititstheologie sind die Erfahrungen
der ersten Christen, der Jiingerinnen und Jiinger Jesu, mit ihm, Jesus von Nazareth,
den sie als Christus bekennen, und einem Geist, der sie auch nach seinem Tod in
Christi Sinne leitet. In der Begegnung mit Jesus von Nazareth als dem Christus
machten die Jiingerinnen und Jiinger die Erfahrung, wirklich Gott zu begegnen.
Und auch nach seinem Tod fiihrte sie die Prasenz des Heiligen Geistes wieder zu-
sammen und lief3 sie das Zeugnis ihres Glaubens weitertragen. So wird man in ei-
ner biblischen Herleitung der Trinitatstheologie von den Erfahrungen der Jiinge-
rinnen und Jiinger mit Jesus Christus als dem Wesenswort Gottes sowie der Pra-
senz des Heiligen Geistes Gottes, der sie in der Kirche Christi zusammenhalt und
durch die Zeit fiihrt, ausgehen. In Wort und Geist begegnet uns Gott in der Heilsge-
schichte und diese beiden Offenbarungsweisen sind es, die auch biblische Ankniip-
fungspunkte finden.

Der Ursprung des christlichen Glaubens liegt zunachst im alttestamentlichen
Glauben an den Gott Israels, der im sch®ma jisrael Ausdruck findet: ,Hore Israel!
Jahwe, unser Gott, Jahwe ist einzig.“ (Dtn 6,4).15 So betont das Alte Testament in
besonderer Weise und gegen den heidnischen Polytheismus die Einheit und Ein-
zigkeit Gottes. Wahrend das AT zundchst noch mit anderen Gottern rechnet (bzw.
deren Existenz nicht ausschliefdt), denen der Gott Jahwe liberlegen ist, bildet sich
nach und nach immer starker der Glaube an den einen und einmaligen Gott aus.
Die Entwicklung von der Monolatrie zum Monotheismus ist damit ein wichtiges

Kennzeichen des israelitischen Glaubens. Dabei geht es ,um weit mehr als um eine

setzungen trinitarischer Gottesvorstellungen im frithen Christentum und in der Religion Israels.
In: VOLKER HENNING DRECOLL (Hg.), Trinitat (Themen der Theologie 2), Tiibingen 2011, 11-79;
KLAUS VON STOSCH, Trinitdat (Grundwissen Theologie), Paderborn 2017, Kapitel 1; STEFAN SCHREI-
BER, Die Anfdnge der Christologie. Deutungen Jesu im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn
2015.

15 Vgl. KASPER, Der Gott Jesu Christi, 291.

14



quantitativ-numerische Einheit. [..] Es geht um eine qualitative Einmaligkeit und
Einzigartigkeit Gottes.“® Hinter diesem Bekenntnis zum einen und einzigen Gott
steht nach Walter Kasper eine ,Urfrage der Menschheit [...]: die Frage nach der Ein-
heit in all der Vielheit und Zerrissenheit der Wirklichkeit. Der Polytheismus ist
Ausdruck der Vielschichtigkeit, Zerrissenheit und Nichtsynthetisierbarkeit der
Wirklichkeit. Doch damit konnten sich [..] denkende und nach Sinn fragende Men-
schen nie abfinden.“l” Diese Urfrage des Menschen nach dem Verhaltnis von Ein-
heit und Vielheit ist schlief3lich auch die Frage, die gegenwartige Trinitatstheologie
immer wieder herausfordert und auf die sie eine Antwort geben will. Wie kann
Gott als der eine und einzige, als das Unbedingte in Beziehung zu seiner bedingten
Schopfung stehen?

Auch wenn das AT zweifellos keine dezidierte trinitatstheologische Konzeption
aufweist, so ist dennoch die Figur des Heiligen Geistes schon angelegt. In diesem
Sinne fiihrt Jan Dochhorn aus, dass ,der Heilige Geist [schlicht] aus der jiidischen
Umwelt ibernommen wurde; er stellt religionsgeschichtlich keine Neuerung des
Christentums dar. [..] Seine Identitat als Hypostase war relativ klar; der Geist ist
von Haus aus die Entitdt, die von Gott kommt und gottliches Handeln reprasen-
tiert.“18 Und auch die Verehrung Jesu findet Vorlaufer in der jiidischen Tradition,
da, wie Klaus von Stosch herausstellt, ,das Judentum zur Zeit Jesu [..] durchaus
offen [war] flr gottliche Mittlergestalten“.1° In diesem Sinne kénnen auch der ,En-
gel des Herrn“ und die Weisheit Gottes als hypostasierte Entitdten Gottes gedeutet
werden.?0 So gibt es durchaus alttestamentliche Spuren, die dem spateren trinita-
rischen Bekenntnis den Weg bereiten konnten.

Das Neue Testament kann indes als Zeugnis der Selbstoffenbarung Gottes als

Liebe (vgl. Joh 4,16b: ,Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott

16 KASPER, Der Gott Jesu Christi, 293. Im Original kursiv gedruckt.
Vgl. hierzu auch die vier Deutungsmoglichkeiten des schema jisrael, die Bernhard Nitsche auf-
fihrt: BERNHARD NITSCHE, Gott und Freiheit. Skizzen zur trinitarischen Gotteslehre (ratio fidei
34), Regensburg 2008, 146-148. Zumindest im Anschluss an die Ha-Levisten, die in ihrer
Auslegung Jehuda Hd-Levi folgen, lasst sich zeigen, dass das Bekenntnis zum einen und einzigen
Gott nicht unbedingt einen Unitarismus meinen muss. So halt Bernhard Nitsche in Bezug auf die
Ha-Levisten fest: ,Entscheidend fiir den jliidischen Monotheismus ist daher nicht die numerische
Singularitat Gottes, sindern der Gedanke der Souveranitat JHWHs.“ Ebd., 147.

17 KASPER, Der Gott Jesu Christi, 293.

18 JAN DOCHHORN, Zu den religionsgeschichtlichen Voraussetzungen trinitarischer Gottesvorstel-
lungen im frithen Christentum und in der Religion Israels, 53.

19 StoscH, Trinitat, 16.

20 Vgl. STOSCH, Trinitat, 16f.

15



und Gott bleibt in ihm“) gedeutet werden. Den Ausgangspunkt hierfiir bietet das
Verhéltnis und die Beziehung Jesu zu Gott als dem Vater. ,In Jesu einmaligem und
uniibertragbarem Abba-Verhaltnis wird [..] Gott in eschatologisch-endgiiltiger
Weise als Vater offenbar.“?! Durch dieses besondere Verhiltnis Jesu zu seinem Va-
ter konnten die Jiingerinnen und Jiinger Jesu schlief3lich , die vergebende Nahe Got-
tes [erfahren], durch ihn wussten sie sich in die bergende Liebe Gottes hinein ge-
rettet. Jesus Christus war fiir sie die Wirklichkeit der unbedingten Zuwendung Got-
tes, in der ihnen zugleich die herausfordernde Kraft dieser Zusage erfahrbar wur-
de.“?2 So kann die neutestamentliche Botschaft als das Zugehen Gottes auf den
Menschen in Jesus von Nazareth verstanden werden.

Nach dem Tode Jesu spielt die Kraft des Heiligen Geistes eine grofée Rolle. Der
Heilige Geist ist es, der die Jiingerinnen und Jiinger Jesu zusammenfiihrt und damit
dem Aufbau der Gemeinde und schliefllich der Kirche dient (vgl. Apg 9,31: ,Die
Kirche in ganz Judaa, Galilda und Samarien hatte nun Frieden; sie wurde gefestigt
und lebte in der Furcht vor dem Herrn. Und sie wuchs durch die Hilfe des Heiligen
Geistes.”).

Die ersten triadischen Formulierungen haben schliefilich ihren Sitz im Leben
in der Liturgie, insbesondere in der Taufe, dem mafdgeblichen Aufnahmeritus in
das Christentum. In diesem Sinne ldasst Matthaus Jesus in 28,19 sagen: ,Darum geht
zu allen Volkern und macht alle Menschen zu meinen Jiingern; tauft sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.” Sowohl in der Dida-
che als auch bei Justin dem Martyrer lassen sich Belege finden, dass diese Formu-
lierung auch bei Taufen aufgenommen wurde.?3 ,Das trinitarische Bekenntnis
driickt damit die Wirklichkeit aus, aus der die Kirche wie jeder einzelne Christ lebt
und fiir die sie zu leben haben. Das trinitarische Bekenntnis ist deshalb die Kurz-
formel des christlichen Glaubens. Der Taufbefehl wurde darum mit Recht zur wich-
tigsten Grundlage der dogmen- und theologiegeschichtlichen Entwicklung der

kirchlichen Trinitatslehre.“24

21 KASPER, Der Gott Jesu Christi, 298.

22 StoscH, Trinitat, 13.

23 Vgl. KASPER, Der Gott Jesu Christi, 304.

24 KASPER, Der Gott Jesu Christi, 300. Vgl. dazu auch FRANZ COURTH, Trinitdt. In der Schrift und
Patristik (Handbuch der Dogmengeschichte II/1a), Freiburg/Basel/Wien 1988, 27f. In der
trinitarischen Deutung der Taufe in Mt 28,19 ,wird bekenntnismafdig in einer Formel

16



Eine wirkliche Trinitiatstheologie entwickelt sich erst zu dem Zeitpunkt, an
dem das Bekenntnis zu einem trinitarischen Gott Gegenstand der Reflexion wird,
die die Frage in Mittelpunkt stellt, in welchem Verhaltnis, in welcher Beziehung
Wort und Geist, Logos und Pneuma, zu Gott stehen.2> Dabei geht es zum einen um
die Verhaltnisbestimmung zwischen Gott-Vater und Gott-Sohn, also um das Ver-
haltnis Jesu Christi zum Vater, und zum anderen um die ,Tradition, die Wirkkraft
Gottes im Glaubigen als Geist Gottes zu beschreiben“?6. Wie kann gedacht werden,
dass in Sohn und Geist uns Gott begegnet, dass sie dem Vater nicht in irgendeiner
Weise unterstehen, sondern selbst vollkommen der Gottheit Anteil haben? Der
Konflikt um die Trinitatstheologie vollzog sich dabei in zwei Phasen: Die erste
Phase war gepragt durch die Auseinandersetzung mit gnostischen Stromungen.
Die zweite Phase im 4. Jahrhundert wurde zunachst durch die Streitigkeiten um
den Arianismus und das Konzil von Nizda bestimmt. Daneben waren es vor allem
der theologische Einfluss der Kappadokier und das Konzil von Konstantinopel, die
diese Phase kennzeichneten.2”

Der zentrale Ausgangspunkt fiir jede Form des trinitarischen Gottesglaubens
sind, wie bereits oben dargestellt, die Erfahrungen der Jiingerinnen und Jiinger
Jesu, dass in Jesus und im Geist wirklich und vollkommen Gott dem Menschen be-
gegnet. Trinitatstheologie versucht also im Letzten nichts anderes, als genau diese

christlichen Erfahrungen zur Sprache zu bringen.?8 Dabei fordern vor allem die

zusammengefafdt, was als Inhalt des Glaubens in der Verkiindigung und im gottesdienstlichen
Feiern bereits festgehalten wurde.” Ebd., 28.

25 Die im Folgenden vorgenommene Nachzeichnung der dogmengeschichtlichen Entwicklung kann
nur sehr schemenhaft erfolgen. Es werden ausschlief3lich einzelne Punkte aufgenommen, die fiir
das Verstandnis der in der Arbeit thematisierten trinitatstheologischen Ansatze und das im 3.
Teil zu fiihrende Gesprach mit muslimischen Traditionen und Anfragen wichtig und zentral sind.
Zur ausfiihrlicheren Darstellung der Dogmengeschichte in Bezug auf die Entwicklung des
trinitarischen Dogmas bspw.: WOLFGANG A. BIENERT, Dogmengeschichte (Grundkurs Theologie
5,1), Stuttgart 1997; KARL HEINZ OHLIG, Ein Gott in drei Personen? Vom Vater Jesu zum
»,Mysterium*“ der Trinitat, Mainz 22000; KASPER, Der Gott Jesu Christi, 285-321. Im Hinblick auf
die dogmengeschichtliche Entwicklung unter christologischen Fragestellungen sei verwiesen
auf: ALOIS GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche. Hg. von THERESIA HAINTHALER, 5
Bde., Freiburg i. Br. 2004; KARL-HEINZ MENKE, Jesus ist Gott der Sohn. Denkformen und
Brennpunkte der Christologie, 3., durchgesehene Auflage, Regensburg 2012, Kap. 3, bes. 220-
277.

26 VOLKER HENNING DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums. In:
DERS. (Hg.), Trinitat (Themen der Theologie 2), Tiibingen 2011, 81-162, hier 81.

27 Vgl. DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 92.

28 Vgl. JURGEN WERBICK, Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, Freiburg i. Br. 2007, 567:
,Die Dramatik der trinitatstheologischen Lehrentwicklung ist wesentlich davon bestimmt, dass
man die vollkommene Prasenz Gottes in seinem welthaften Dasein - in Jesus Christus; in der
von seinem heiligen Pneuma inspirierten Reich-Gottes-Leidenschaft - gegen die Neigung zu
Geltung bringen wollte, dieses Dasein nur als ,halbgéttlich® anzusehen und so aus Gott
Jherauszuhalten’, was doch ganz in ihn hineingehorte.”

17



Auseinandersetzungen mit dem hellenistischen Gottesdenken in der ersten
Phase eine Prazisierung des eigenen Gottesdenkens ein. Es geht letztendlich da-
rum, gegen den mittleren Platonismus zu betonen, dass Gott in der Welt zugegen
sein kann. In Jesus als dem Sohn Gottes und im Heiligen Geist bekennt das Chris-
tentum die Begegnung mit dem einen Gott und es handelt sich bei Logos und Geist
eben nicht um in irgendeiner Weise untergeordnete Gottheiten. ,Der mittlere Pla-
tonismus ,braucht’ die Vermittlergestalt des Logos aufgrund des von ihm einge-
scharften unendlichen ,Abstands’ zwischen dem Unendlich-Vollkommenen und
dem Endlich-Vielen, der von den Vielen nicht aus Eigenem iiberwunden werden
kann.“2? Eben diese Vorstellungen, die den Logos als Vermittler wahrnehmen, wie
beispielsweise die mittelplatonische Figur des ,zweiten Gottes’, ,die man als den
Hervorbringer der Schépfung (den ,Demiurgen’) und zugleich als den Mittler ver-
stehen konnte, der die Riickkehr der von Gott entzweiten Schopfung in Gott hinein
vermittele“3?, fordern das christliche Bekenntnis heraus, diese Verhaltnisbestim-
mung und damit die Rolle des Logos zu prazisieren. ,Wie konnte der Logos die
Schopfung zu Gott zurilickfithren, wenn er nicht selbst Gott ware, sondern letztlich
doch nur ein gottlich-menschliches ,Zwischenwesen’, das den unendlichen Abstand
zwischen dem Gottlichen und Menschlichen ja nicht einmal in sich selbst tiberbrii-
cken konnte?“31

Gnostische Stromungen betonten im Gegensatz dazu fortwihrend eine Emana-
tionsvorstellung, bei dem Logos (und auch Pneuma) aus dem gottlichen Einen her-

vorgehen.3? Hiergegen muss christlich betont werden, dass es gerade nicht darum

29 WERBICK, Gott verbindlich, 570 FN 95. Mit Verweis auf CARL ANDRESEN, Justin und der mittlere
Platonismus. In: Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Alteren
Kirche 44 (1952/1953) 157-195. Andresen zeigt hier auf, dass Justin dem mittleren Platonismus
zuzuordnen ist. ,Das zeigt sein Verstandnis des Timaios, seine Auffassung von dem Logos als der
Weltvernunft, die er nicht im stoischen Sinne, sondern nach dem Verstindnis der Mittel-
platoniker als Emanation der Weltseele aufgefafst hat. Ebd. 194. An dem Beispiel Justins
wird so deutlich, wie hellenistische, philosophische Stromungen in das christliche Gottesver-
standnis eingefiihrt werden und zu einer tieferen Auseinandersetzung mit den eigenen Erfah-
rungen fiihren.

30 WERBICK, Gott verbindlich, 571.

31 WERBICK, Gott verbindlich, 571.

32 Vgl. zur Auseinandersetzung mit den gnostischen Stromungen: KASPER, Der Gott Jesu Christi,
308: ,Die Gnosis, ein Sammelbegriff fiir eine vielschichtige und vielgesichtige Mentalitdt, deren
Herkunft und Wesen noch immer nicht voll aufgeklart sind, entsprach dem Zerfall des antiken
Kosmosdenkens. Der spatantike Mensch erlebte die Welt nicht mehr als Kosmos, sondern erfuhr
sich als in der Welt und von der Welt entfremdet. Das Gottlich wurde dadurch zum ganz
Anderen, zu einem unbegreiflichen und unaussprechlichen Absoluten. Das daraus sich erge-
bende Problem der Vermittlung zwischen Gott und Welt 16sten die Gnostiker mit dem fiir
sie grundlegenden Begriff der Emanation [...]. Es handelt sich um ein stufenweise absteigendes

18



gehen kann, den Logos als aus der Einheit Gottes ausgeschieden zu denken. Viel-
mehr gehort der Logos vollkommen in das Wesen Gottes hinein. Es darf keine on-
tologische Abstufung des Logos zu Gott angenommen werden. ,Die Sendung und
der Sendende gehoren unaufloslich, ja wesentlich zusammen. Gott ist alles, was er
ist, ganz und auf vollkommene Weise. So ist er auch der Sendende und der Gesand-
te (Logos) ganz.“33

Die zweite Phase der theologischen Kldarung der Trinitdtslehre beginnt zu-
nachst mit einer christologischen Auseinandersetzung um den Arianismus, welche
durch das Konzil von Nizda und das entsprechende Glaubensbekenntnis von
Nizaa (325) entschieden wurde. Mit diesem Glaubensbekenntnis sollte in erster
Linie eine grundsatzliche Absage in Bezug auf jede subordinatianische Tendenz
erreicht werden, die vor allem durch die Auseinandersetzung mit dem Arianismus
notwendig geworden war. Der Arianismus behauptet - durch neuplatonische
Stromungen beeinflusst - eine ontologische Unterordnung des Sohnes unter den
Vater.3* Der Ausschluss dieser ontologischen Unterordnung ist vor allem aus sote-

riologischen Griinden erforderlich, denn, so Klaus von Stosch,

,Erlosung bedeutet in christlicher Perspektive die Erfahrung des Hineingenommenseins in die
unbedingte Zusage und Zuwendung Gottes. Ein solches Hineingenommensein kann in Jesus
Christus aber nur Wirklichkeit sein, wenn er wirklich die Mensch gewordene Zusage Gottes
selbst darstellt. Wenn er nur gottdhnlich ist, vermag er den unendlichen Abstand zwischen
Gott und Mensch nicht zu liberbriicken.“35

So formuliert das Konzil von Nizia:

Wir glauben an den einen Gott,
den allmdchtigen Vater,

und sich verringerndes Ausflief3en aus dem inneren Ursprung aufgrund einer inneren Notwen-
digkeit.”

Vgl. dazu auch BIENERT, Dogmengeschichte, 67: ,Als grundlegend [fiir die Gnosis] erscheint ein
dualistisch bestimmtes Weltbild, wobei der Mensch als Mikrokosmos dem Makrokosmos ent-
spricht. Sichtbaren Ausdruck findet dieser Dualismus in dem Gegeniiber zwischen dem
hochsten Weltengott, dem Gott des Lichtes, und dem Schopfer, dem Demiurgen, der die irdische
Welt als Gefdngnis fiir gottliche Licht-Funken gestaltet hat, die ihrerseits durch den Gegensatz
von Licht und Finsternis, Geist (mvebpa) und Materie (0An), Seele und Leib, Leben und Tod
bestimmt ist.”

Vgl. dazu auch MENKE, Jesus ist Gott der Sohn, 217-220.

33 WERBICK, Gott verbildlich, 572. Diese Auseinandersetzung mit der gnostischen Bewegung lasst
sich gut an Irendus von Lyon und seiner antignostischen Argumentation im Adversus haereses
nachvollziehen.

34 Zum Arianismus bspw. BIENERT, Dogmengeschichte, 159-163; MENKE, Jesus ist Gott der Sohn,
226-228.

35 StoscH, Trinitat, 36.

19



den Schépfer alles Sichtbaren und Unsichtbaren.

Und an unseren einen Herrn Jesus Christus,

den Sohn Gottes,

als Einziggeborener aus dem Vater geboren, das heifst aus der Substanz des Vaters,
Gott aus Gott, Licht aus Licht,

wahrer Gott aus wahrem Gott,

geboren, nicht geschaffen,

von einer Substanz mit dem Vater (was man griechisch homoousios nennt)

durch den alles geworden ist, was im Himmel und auf der Erden ist;

der um unseres Heiles willen herabgestiegen und Fleisch und Mensch geworden ist,
gelitten hat und auferstanden ist am dritten Tage,

hinaufgestiegen ist in die Himmel

und kommen wird, Lebende und Tote zu richten.

Und an den Heiligen Geist.

Die aber sagen: ,Es gab einmal eine Zeit, als er nicht war®,

und ,Bevor er geboren wurde, war er nicht",

und ,Er ist aus nichts geworden®,

oder die sagen, Gott [der Sohn Gottes] sei aus einer anderen Substanz oder Wesenheit,
oder er sei wandelbar oder veranderlich,

diese belegt die katholische Kirche mit dem Anathemata.3¢

Das Glaubensbekenntnis von Nizda schliefdst mit der Formulierung ,Gott aus Gott,
Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, geboren, nicht geschaffen, von einer
Substanz mit dem Vater” eine mogliche ontologische Unterordnung des Logos und
damit alle subordinantianischen Konzepte aus und betont die Einheit des gottli-
chen Wesens.37 Allerdings werden an dieser Stelle die Begriffe Wesen/ousia und
Hypostase und ihr Verhaltnis zueinander noch nicht prazise bestimmt, sondern
synonym verwendet.38 Diese inhaltliche Bestimmung des hypostasis-Begriffs wird
erst durch die kappadokische Trinitdtstheologie vorgelegt.

Wie das Glaubensbekenntnis von Nizada die ontologische Unterordnung des Soh-
nes in Bezug auf den Vater ausgeschlossen hat, musste auch noch die Rolle des Hei-
ligen Geistes prazisiert werden. Denn auch in Bezug auf den Heiligen Geist gab es

»Vertreter der origenistisch-eusebianschen Tradition“3?, die seine Gottheit bestrit-

36 DH 125-126 (lat. Fassung). Zu den Konzilien von Nizda und Konstantinopel vgl. auch COURTH,
Trinitat I1/1a, 110-137

37 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 575. Vgl. zum Konzil von Nizda auch MENKE, Jesus ist Gott der
Sohn, 247-249.

38 Vgl. DH 126; Vgl. auch COURTH, Trinitat II/1a, 165.

39 WOLF-DIETER HAUSCHILD/VOLKER HENNING DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmenge-
schichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mittelalter. 5., vollstindig iiberarbeitete Neuausgabe,
Giitersloh 2016, 97.

20



ten.#0 Diese Klarung wurde schlief3lich auf dem ersten Konzil von Konstantino-
pel (381) vorgenommen, indem der Heilige Geist als der Gehauchte (Pneuma) und
so als die Mitte zwischen Vater und Sohn beschrieben wird. ,Als der gottliche Le-
benshauch [...] haucht er der Schopfung das Leben und den Glaubenden das neue
gottliche Leben zu. [...] Er ist nicht - wie der Sohn - gezeugt, er geht vielmehr aus
dem Vater hervor.“41 So formuliert das Nizdno-Konstantinopolitanische Glaubens-

bekenntnis:

Ich glaube an den einen Gott, den allmachtigen Vater,
den Schopfer des Himmels und der Erde,
alles Sichtbaren und Unsichtbaren.

Und an den einen Herrn Jesus Christus,

Gottes einziggeborenen Sohn

und aus dem Vater geboren vor allen Zeiten,

Gott von Gott, Licht vom Lichte,

wahrer Gott vom wahren Gott,

gezeugt, nicht geschaffen,

wesensgleich dem Vater,

durch ihn ist alles geworden;

er ist wegen uns Menschen und um unseres Heiles wollen
von den Himmeln herabgestiegen

und ist fleischgeworden

vom Heiligen Geist aus Maria, der Jungfrau,

und ist Mensch geworden;

gekreuzigt wurde er sogar fiir uns unter Pontius Pilatus,
hat gelitten und wurde begraben;

und er ist auferstanden am dritten Tag gemafd den Schriften
und hinaufgestiegen in den Himmel;

er sitzt zur Rechten des Vaters

und wird wiederum kommen mit Herrlichkeit,

Lebende und Tote zu richten;

sein Reich wird kein Ende haben.

Und an den Heiligen Geist, den Herrn und Lebensspender,

der aus dem Vater und dem Sohne hervorgeht,

der mit dem Vater und dem Sohne zugleich angebetet und mitverherrlicht wird,
der durch die Propheten gesprochen hat.

Und die eine heilige katholische und apostolische Kirche.

Ich bekenne die eine Taufe zur Vergebung der Stinden.

Und ich erwarte die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden Zeit.
Amen.42

40 Vgl. dazu HAUSCHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche
und Mittelalter, 97, sowie WERBICK, Gott verbindlich, 575.

41 WERBICK, Gott verbindlich, 576. Mit Verweis auf DH 150.

42 DH 150.

21



Dieses, spater auch unter dem Namen Nicaeno-Constantinopolitanum bekannte,
grofe Glaubensbekenntnis ist das letzte, das von allen christlichen Kirchen aner-
kannt wurde.#3 Im Vergleich zum Glaubensbekenntnis von Nizda erweiterte das
Nicaeno-Constantinopolitanum den christologischen Teil und erarbeitete eine deut-
lich starkere Pneumatologie. ,Inhaltlich wird in dem pneumatologischen Teil das
Bemiihen deutlich, den Heiligen Geist als in der Kirche und im Glaubigen wirksame
Grofie neu zu bedenken.“4* Zur Prazisierung der Rolle des Heiligen Geistes trug vor
allem die kappadokische Trinitatstheologie bei, die im folgenden Kapitel themati-
siert werden soll. Durch die christologischen und pneumatologischen Klarungen
und der begrifflichen Differenzierung zwischen ousia und hypostasis durch Basilius
von Caesarea konnte das Konzil von Konstantinopel schlief3lich die Einheit des
gottlichen Wesens/der ousia in den drei gottlichen Personen/hypostasis bekennen,

auch wenn diese Differenzierung nicht direkt im Text ersichtlich ist*>:

,Das Konzil von 381 hat wohl neben der Bearbeitung des Bekenntnistextes einen Lehrtomus
verabschiedet, der jedoch nicht erhalten ist. Ein Riickblick aus dem Jahr 382 spricht davon,
dass die Synode festgestellt habe, dass Vater und Sohn und Heiliger Geist eine Gottheit, Kraft
und ein ,Wesen’ (eine oUola) hitten sowie bei gleichwertiger Wiirde und gleichewiger Herr-
schaft in drei ganzlich vollkommenen ,Einzelexistenzen’ (vmootdoelg) bzw. ,Personen’
(mpoowta) existieren wiirden (vgl. Theodoret, Historica ecclesiastica 5,9,10f.) [..] Fortan
wurde diese Differenzierung als Normkonsens festgehalten und konnte sich in den
Folgejahren nach und nach etablieren.“46

Allerdings bringt der Begriff der Person, der urspriinglich von Tertullian im
Ausgang von der ,prosopographischen Exegese, wonach in einem Bibeltext die
einzelnen Verse bzw. Halbverse auf unterschiedliche Sprecher bezogen werden“#7,

in die Trinitatstheologie eingebracht wurde, von Beginn an gewisse Schwierigkei-

43 Vgl. HAUSCHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und
Mittelalter, 104. Allerdings fiihrte die Passage um das filioque (,Und an den Heiligen Geist, den
Herrn und Lebensspender, der aus dem Vater und dem Sohne [filioque] hervorgeht“) spater zu
grofien Auseinandersetzungen zwischen der romischen und der griechischen Kirche, die auch
einen wesentlichen Aspekt zum grofden Schisma zwischen Rom und Byzanz beitrugen. ,Die
griechischen Viter lehrten ein Ausgehen des Hl. Geistes vom Vater durch den Sohn. Sie sahen
den Vater als einzige Quelle des innergottlichen Lebens an und schrieben dem Sohn die Rolle ei-
ner dynamischen Vermittlung auf den Geist hin zu. Der Westen dachte im 4. Jh. anders: Der
Vater bringe in Gemeinschaft mit dem Sohn den HI. Geist hervor.“ KARL Suso FRANK, Lehrbuch
der Geschichte der Alten Kirche, Paderborn (u.a.) 32002, 259. Vgl. zur Position der westlichen
Kirche auch Kap. 2.3 Augustinus, der den Geist als Band der Liebe zwischen Vater und Sohn be-
stimmt.

44 HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und
Mittelalter, 104.

45 Vgl. zur begrifflichen Differenzierung zwischen ousia und hypostasis durch Basilius von Caesarea
Kap. 2.2.

46 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 115.

47 HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 63.

22



ten mit sich. So zeigt Gisbert Greshake ausfiihrlich auf, dass er urspriinglich der
Welt des Theaters entstammt und zunachst ,die Rolle, die ein Schauspieler spielt,
die Personlichkeit, die er darstellt, die Maske“4® meint. Auch Jiirgen Werbick weist
in diesem Zusammenhang darauf hin, dass mit diesem Rollenverstandnis von Per-
son ,offenkundig eine gewisse Auflerlichkeit verbunden [war]. Person oder Pro-
sopon bezeichneten eine Kommunikations-Figur in einer bestimmten Kommunika-
tions-Situation, nicht schon unmissverstandlich genug die Eigenwirklichkeit des
jeweils Kommunizierenden.“4° Problematisch wird diese Tatsache dann, wenn in
einer modalistischen Weise die Prosopon Gottes lediglich eine Dialogrolle Gottes
als Vater, als Sohn oder als Geist sind, hinter denen das eigentliche Wesen Gottes
versteckt bleibt. Der Modalismus kann dabei als theologische Strémung beschrie-
ben werden, die ,die Inkarnation als ein Erscheinen des einen Gottes angesehen
[hat], so dass der Sohn gleichsam nur ein modus (Erscheinungsweise) Gottes ist.
[...] Der Begriff modus ist allerdings von den Vertretern dieser Theologie wohl nicht
benutzt worden, weswegen die Bezeichnung ,Modalismus’ problematisch ist.“>0
Aus diesem Grund verwenden bspw. Wolf-Dieter Hauschild und Volker Henning
Drecoll den Begriff Identifikationstheologie statt Modalismus.>! Gegeniiber einer
Identifikationstheologie muss dementsprechend betont werden, dass Vater, Sohn
und Geist jeweils als eigenstandige Offenbarungsweisen dem Wesen Gottes ent-
sprechen und nicht nur blofle Erscheinungsweisen sind. Diese Eigenstandigkeit
der drei Personen gegeniiber dem Wesen, der ousia, sollte zwar durch den von O-
rigenes eingefiihrten Begriff der gottlichen Hypostase gewahrleistet sein.>2 Jedoch

wurde auch hierbei noch nicht klar genug herausgestellt, in welchem Verhaltnis

48 GISBERT GRESHAKE, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg i. Br. 2007, 79.
Greshake verweist darauf, dass ,die Ur- bzw. Grundbedeutung des griechischen prosopon
(sowie des lateinischen Aquivalents persona) [..] nicht - wie oft behauptet wird - die von
,Maske’ [ist]. Der griechische Profanbegriff prosopon bedeutet vielmehr ,das, was unter die
Augen fallt, ,was man sehen kann‘, und von daher: Gesicht, Anlitz, sichtbare Gestalt des
Menschen“. Von dieser urspriinglichen Bedeutung leitet sich dann der Begriff der Maske ab.
,Erst in der hellenistischen Zeit - vor allem im Zusammenhang mit der stoischen Philosophie -
bezeichnet prospon das Individuum, das als solches in einer Gemeinschaft/Gesellschaft
eingefligt ist.“ Ebd. 78f. Der lateinische Begriff persona ist hingegen ,mindestens ab der Kaiser-
zeit als terminus technicus in der Welt des Theaters im Sinne von ,Maske’, ,Rolle’ wichtig.”
GRESHAKE, Der dreieine Gott, 82f.

49 WERBICK, Gott verbindlich, 579.

50 HAuscHILD/ DREcOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 59.

51 HAuscHILD/ DREcOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 58.

52 Vgl. dazu HAuscHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche
und Mittelalter, 68.

23



Wesen und Hypostase Gottes zueinander stehen. Zusatzlich erschwert wird diese
Problematik durch die lateinische Ubersetzung von hypostasis mit substantia, was
zugleich aber auch die Ubersetzung von ousia sein konnte, so dass die eigentlich
intendierte Differenzierung zwischen dem Wesen Gottes und den Hypostasen wie-
der unterlaufen wurde. Hier brachte schlieRlich Gregor von Nazianz die Klarung,
indem er Hypostase mit prosopon gleichsetzte und damit die Formel mia ousia -
treis hypostasis (ein Wesen, drei Hypostasen/Personen) pragte. Die Einheit des
gottlichen Wesens ergibt sich dabei durch die Relationen der drei Personen zuei-
nander, wie wir es noch im folgenden Kapitel sehen werden.>3

So stellt sich im Anschluss an die Konzilien von Nizda und Konstantinopel die
Herausforderung, eine Trinitdtstheologie auszuformulieren, die die Einheit des
Wesens bei gleichzeitiger Verschiedenheit der Hypostasen bewahrt, ohne zu ein-
seitig die Einheit (Identifikationstheologie) oder die Verschiedenheit (tritheisti-
sche Schieflage) zu betonen und ohne einem Subordinantianismus zu verfallen.>*

An dieser Stelle sollen nun exemplarisch zwei prominente trinitatstheologische

53 Zu beriicksichtigen gilt allerdings in diesem Kontext, dass den fiir die Klarung innerhalb der
Trinitatstheologie herangezogenen Begriffen innerhalb der Christologie eine gegenlaufige
Intention zukam: Trinitdtstheologisch sollten die Begriffe der Person/Hypostase letztlich zwar
die Unterschiedenheit ausdriicken, die aber nicht die Einheit gefihrdet, sondern die wesentliche
Hinordnung der drei trinitarischen Personen aufeinander betont - christologisch soll der Per-
soEbegriff hingegen ein Moment der Einheit verbiirgen, in dem die beiden Naturen Christi auf-
gehen:

»Irinitatstheologisch steht der Begriff des Wesens fiir die Einheit Gottes. Christologisch war von
den zwei Naturen Jesu Christi zu sprechen. Trinitatstheologisch bezeichnet der Personbegriff
die in der Wesenseinheit gehaltene personale Unterschiedenheit der Drei. In der Christologie ist
Person das (gottliche) Einheitsprinzip, das die Menschennatur Jesu Christi in der Einheit mit der
gottlichen Natur des Logos halt; in diesem Sinne wird ja von der hypostatischen Union’
gesprochen.” WERBICK, Gott verbindlich, 581. Mit dem Hinweis: ,Dabei ist zu notieren, dass sich
christologisch hierfiir [gemeint ist die gottliche Natur K.L.] der Begriff der ¢uoig (physis) statt
des ovola-Begriffs durchsetzt.“ FN 130.

Die christologischen Fragestellungen beantwortete schlieflich das Konzil von Chalcedon im 5.
Jahrhundert. Dem Konzil kommt es dabei vor allem darauf an zu betonen, dass Jesus Christus
wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch ist, wobei keine der beiden Naturen die andere aufheben
darf. Jesus ist zum einen wesensgleich mit Gott und zum anderen wesensgleich mit den
Menschen. Um hier jedoch nicht in die Annahme zweier personaler Wirklichkeiten zu verfallen,
ist die Gotteshypostase als die zwischen menschlicher und gottlicher Hypostase einheits-
stiftende zu denken. )
»,Damit ist der Personbegriff (bzw. der Begriff der personalen Hypostase) nun aber aufs Aufders-
te strapaziert: Wie konnte die Gotteshypostase die Einheit des einander Entgegengesetzten -
der Gottes- und der Menschennatur - hervorbringen? Die Trinitdtslehre hatte dem Person-
begriff eine diesem christologischen Artikulationsbediirfnis fast entgegengesetzte Leistung ab-
verlangt: Hier sollte er eine Eigenwirklichkeit bezeichnen, die aber eben nicht bis zur Ge-
trenntheit von den anderen Personen forciert gedacht werden durfte: das in der vollkommenen
Wesenseinheit Gottes gehaltene Zueinander und Miteinander des Vaters, des Sohnes und des
Geistes”. WERBICK, Gott verbindlich, 582f.

54 Eine tritheistische Deutung war sicher keine reelle Gefahr im Kontext des 4. Jahrhunderts, da
man sich selbstverstandlich als monotheistische Religion verstand. Dennoch haben gegenwar-
tige Ansdtze vor allem vonseiten der sozialen Trinitdtstheologie durchaus darauf zu achten,
nicht tritheistisch missverstanden werden zu kénnen. Vgl. hierzu auch SToscH, Trinitat, 39.

24



Entwiirfe der frithen Theologiegeschichte vorgestellt werden, die bis heute beson-
deren Einfluss auf gegenwartige Ansatze haben.

Zum einen handelt es sich dabei um die Trinitatstheologie der drei Kappadokier
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa und Basilius von Caesarea, die wie oben be-
reits dargestellt mafdgeblich zu den Klarungen des Konzils von Konstantinopel bei-
trugen. Zum anderen soll der fiir die lateinische Trinitatstheologie mafdgebliche

Ansatz Augustins skizziert werden.

2.2 Die kappadokische Trinitatstheologie

Zu den drei grofen Kappadokiern werden die Bischofe Basilius von Caesarea
(ca. 330-379 n. Chr.), sein jlingerer Bruder Gregor von Nyssa (ca. 335-394) und
Gregor von Nazianz (329/330-ca. 390) gezahlt.>> Sie trugen mafdgeblich mit ihrer
Trinitatstheologie zu den Entscheidungen und Entwicklungen des Konzils von
Konstantinopel von 381 bei und sind so Wegbereiter der bis heute giiltigen trini-
tatstheologischen Formel: mia ousia - treis hyposasis.5® Wie oben bereits gezeigt,
fiihrt schon das Konzil von Nizda den Begriff der Hypostase ein, allerdings nicht in
dem Sinne der drei Hypostasen Vater, Sohn und Geist. Viel eher wurden die Begrif-
fe hypostasis und ousia synonym verwendet, so dass noch keine begriffliche Unter-
scheidung zwischen dem Gemeinsamen und dem Unterscheidenden im Wesen Got-
tes zu Verfiigung stand.>” Daher bleibt am Ende des Konzils von Nizda das Problem
bestehen, ,nicht nur die Gleichwesentlichkeit des Sohnes mit dem Vater zu lehren,
sondern auch das Besondere und Unvertauschbare von Vater und Sohn wie auch

vom HI. Geist herauszustellen.“58

55 Vgl. CHRISTOPH MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitdtstheologie? Vorlaufi-
ge Erwagungen zu Einheit und Differenzen enunizanischer Theologie. In: DERS. (Hg.), Alta Trini-
ta Beata. Gesammelte Studien zur altkirchlichen Trinitatstheologie, Tiibingen 2000, 196-237,
hier 196.
Markschies zahlt des Weiteren noch den weniger bekannten Amphilochius von Ikonium (gest.
nach 394) zum kappadokischen Kreis. In der Regel werden aber nur Basilius von Caesarea,
Gregor von Nazianz und Gregor von Nyssa als die drei grofden Kappadokier benannt.

56 Vgl. zu der kappadokischen Theologie: MENKE, Der Gott Jesu Christi, 232f. Vgl. dazu auch NITSCHE,
Gott und Freiheit, 80-100.

57 Vgl. DH 126; Vgl. auch COURTH, Trinitat II/1a, 165.

58 COURTH, Trinitat II/1a, 166.

25



So war es zunachst Basilius von Caesarea, der in besonderer Weise die Unter-
scheidung von ousia und hypostasis herausarbeitete und zur Klarung der Rolle des
Heiligen Geistes beitrug.

Vor allem fiir die 6stliche Theologie, durch die Basilius mafdgeblich gepragt ist,
stellte sich die Frage, in welchem (ontologischen) Verhaltnis der Geist zu Vater und
Sohn steht. Da der Heilige Geist ,als die in dem Menschen wirksame Prasenz Gottes
aufgefasst wurde“>?, gehort er in der ostlichen Theologie zum Wesen Gottes, wobei
er in der Tradition eher dem Vater und dem Sohn untergeordnet wurde. Basilius
wandte sich nun dezidiert gegen diese Unterordnung des Heiligen Geistes unter
den Sohn und den Vater und verstand ihn so als gleichwesentlich mit Vater und
Sohn. Er argumentierte hier gegen den Heterousianer Eunomius von Cyzicus, der
von einer Verschiedenheit von Vater und Sohn im Wesen ausging und den Heiligen
Geist eher der Seite der Kreaturen zugerechnet wissen wollte.®® Der Grund fiir die
notwendige Aussage zur Gleichwesentlichkeit des Heiligen Geistes mit dem Vater
und damit gegen eine Unterordnung unter den Sohn bestand fiir Basilius in der
Heilsvermittlung an den Menschen. Der Mensch kann lediglich durch Gott selbst
Anteil am gottlichen Heil erlangen; dies geschieht zum einen durch das Heilswerk
des Sohnes und zum anderen durch dessen Vollendung durch den Heiligen Geist.61
,Der Vater 16st das Handeln des Sohnes aus, der Sohn fiihrt es aus, der Geist voll-
endet es.“¢2 Ausgehend von diesem gemeinsamen Handeln formulierte Basilius
schlief’lich in De spiritu sancto eine Pneumatologie, die genau diese Gleichordnung
von Vater, Sohn und Geist betont. Als Beleg fiir diese Position diente Basilius vor
allem auch der Verweis auf den Taufbefehl in Mt 28,19, der gerade die Beiordnung
von Vater, Sohn und Geist betont. Allerdings fehlte Basilius in seiner Pneumatolo-
gie eine letzte Konsequenz, namlich die Betonung der Wesensgleichheit von Vater,

Sohn und Geist.

59 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 108.

60 Vgl. COURTH, Trinitat II/1a, 167 sowie HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmen-
geschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mittelalter, 90.
Heterousianer nehmen eine ,Verschiedenheit von Vater und Sohn im Wesen [an], die aufgrund
von gemeinsamem Wollen und Handeln heilsgeschichtlich zusammenwirken®. Vgl. ebd., 91.

61 Vgl. dazu WERBICK, Gott verbindlich, 577. ,Durch den Heiligen Geist kommt in den Menschen zur
Vollendung, was der Sohn inmitten der Menschen als Gottes Heilswerk gewirkt hat.”
Vgl. dazu BASILIUS VON CASAREA, De spiritu sancto. Uber den Heiligen Geist. Ubers. und eingeleitet
von HERMANN JOSEF SIEBEN (Fontes Christiani 12), Freiburg/Basel/Wien, Abschnitt 17-19, 117-
131.

62 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 111.

26



LAnstatt den Geist auch 6poovoiov (homousion/wesensgleich) zu nennen, belisst Basilius es
dabei, ihn 6poéTipov (homotimon/gleichwertig) zu nennen und seine Anbetung und Verehrung
als Gott zu betonen. Diese Zuriickhaltung geht wohl nicht nur auf eine strategische Riicksicht-
nahme gegeniiber den Bischofen zuriick, die der Offnung der origenistisch-eusebianischen
Theologie zum Nizdnum skeptisch bis ablehnend gegeniiberstanden, sondern auch darauf,
dass Basilius selbst den origenistisch-eusebianischen Hintergrund seiner Theologie nie abge-
streift hat. Er hatte selbst erhebliche Schwierigkeiten, eine klare Zuordnung des Geistes zu Va-
ter und Sohn zu begriinden.“63

Neben der Ausarbeitung der Pneumatologie entwickelte Basilius ab ca. 373 eine
Ontologie, die sich die Unterscheidung von ouisa und hypostasis zueigen machte.t*
Das Wesen/die ousia meint hierbei das dem Vater, Sohn und Geist Gemeinsame,
wobei die Hypostase , die Summe dessen [ist], worin Vater, Sohn und Heiliger Geist
sich unterscheiden“®5, womit insbesondere die Eigenschaften gezeugt, ungezeugt
und hervorgehend gemeint sind. Wahrend noch zu Beginn der 60er Jahre des 4.
Jahrhunderts keine Differenzierung zwischen den Begriffen ousia und hypostasis in
seinen Werken zu erkennen ist, arbeitete er diese im Laufe der Zeit immer mehr
aus. Die ersten Spuren dieser Differenzierung konnen in seiner Apologie gegen
Eunomius (entstanden um ca. 364) beobachtet werden. Hier versuchte Basilius
zundchst, durch die Unterscheidung von Wesen und Namen zweier Menschen
eine Differenzierung zu erzielen: Wahrend die Namen unterschiedliche Eigenschaf-
ten erkennen liefden, bezeichne das Wesen ,die gemeinsame substanzielle Mate-
rie“®6. Dabei verweisen die ,Eigennamen ,Petrus’ und ,Paulus’ [...] auf charakteristi-
sche Eigenschaften (z.B. ,Sohn des Jona’, ,von Bethsaida’ oder ,Bruder von Andre-
as’), aber jedenfalls nicht auf die beiden gemeinsame ovoia [..]. pia ovoia [...] in-
terpretiert Basilius in seiner Schrift nicht gerade sehr prazise als ,Ubereinstim-
mung in der Mehrzahl der Pradikate“¢?. Damit ist das Wesen/die ousia Trager der
gemeinsamen Eigentiimlichkeiten, wohingegen die Differenz in den verschiedenen

Idiomata begriindet liegt.?8 In diesem Sinne bezieht Basilius auch die Pradikate des

63 HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 100.

64 Vgl. zum Folgenden HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1:
Alte Kirche und Mittelalter, 99. Der erste Hinweis, dass beide Begriffe nicht identisch sind, findet
sich im Epistula 125.

65 HAUSCHILD/DREcCOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 99.

66 Vgl. MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitatstheologie?, 201.

67 Vgl. MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitatstheologie?, 201.

68 MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitatstheologie?, 201. Mit Verweis auf
Basilius, Eun. II 28.

27



Zeugens des Vaters und des Gezeugtseins des Sohnes nicht auf das gemeinsame
Wesen, sondern eben auf die zu unterscheidenden Idiomata.¢®
In verschiedenen Briefen entwickelt Basilius schliefRlich nach und nach die be-

griffliche Unterscheidung von ousia und hypostasis.

,Von Adversus Eunomium her betonte er die eine oOoia von Vater, Sohn und Geist, die es ihm
auch ermdglichte, den Sohn als ,gleich im Wesen’ (6pootolog) zu beschreiben. Zugleich sind
Vater, Sohn und Geist nicht nur in ihrem Wirken zu differenzieren, sondern auch innertrinita-
risch. Und hierfiir kntipfte Basilius nun an die origenistische Tradition an und benutzte den
Begriff Uméotaoig. Dieser sollte jetzt aber gerade die individuelle Existenzweise bezeichnen,
in der sich Vater, Sohn und Geist unterscheiden - obwohl sie zu einer oVcia gehoren und es
entsprechend nur einen Gott gibt.“70

So sind die Begriffe ousia und hypostasis in der Lage, gleichzeitig die Einheit und
die Vielfalt im Wesen Gottes zu benennen. Damit ist Gott als Einheit im Hinblick auf
sein Wesen (ousia/substantia), aber als drei Hypostasen/Personen (Vater, Sohn
und Geist) zu bestimmen, die dieses eine Wesen in Gemeinschaft bilden. Allerdings
ist bei der Verwendung der Begriffe ousia/substantia und hypostasis/subsistentia
und deren Differenzierung innerhalb der Trinitatstheologie zu beachten, dass nun
Begriffe zum Zuge kommen, die ,im Sprachgebrauch des 4. Jahrhunderts eigentlich
gar nicht unterschieden werden.“’! Im Hintergrund der philosophischen Verwen-
dung des Begriffs der ousia steht ndamlich das aristotelische Konzept der ersten
und zweiten ousia. , Aristoteles unterscheidet zwischen der ersten und der zweiten
Ousia, wobei die erste Ousia das konkrete Diesda [...] und die zweite Ousia das da-
von abgeleitete Wesen und seine washeitliche Bestimmung bezeichnet.“’? In die-
sem Sinne verwenden Basilius und Gregor von Nyssa den Hypostasenbegriff im
Sinne der ersten ousia und den Wesensbegriff im Sinne der zweiten ousia. Dement-
sprechend denkt auch das Konzil von Konstantinopel die Hypostase im Sinne der
ersten, das Wesen Gottes jedoch im Sinne der zweiten ousia. 73

Zwar konnte sich Basilius zunachst noch nicht mit dieser begrifflichen Unter-
scheidung durchsetzen, doch dnderte sich dies nach seinem Tod durch die Auf-
nahme der Begriffe durch seinen Bruder Gregor von Nyssa und seinen Freund Gre-

gor von Nazianz.”4

69 MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitdtstheologie?, 202.

70 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 113.

71 StoscH, Trinitat, 37.

72 NITSCHE, Gott und Freiheit, 87.

73 Vgl. STOSCH, Trinitat, 37f.

74 Vgl. DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 114.

28



Gregor von Nazianz ist es nun auch, der den Heiligen Geist wirklich als Gott be-
nennt und ihm damit die Wesensgleichheit bestatigt, die Basilius so noch nicht
formuliert hatte. Zwar erwies er sich als Kirchenpolitiker eher ungeschickt - er
drohte etwas vorschnell auf dem Konzil von Konstantinopel mit seinem Riicktritt,
der dann von den Konzilsteilnehmern auch so angenommen wurde’s - jedoch be-
wies er in seinen Theologischen Reden (Orationes) ,seine aufdergewohnliche For-
mulierungskraft“7¢ und ist so als der Theologe unter den drei Kappadokiern be-
kannt.”” Die besondere Leistung Gregors besteht darin, dass er als erster das We-
sen Gottes ausgehend von Relationen versucht zu beschreiben. Dabei geht Gregor
von Nazianz mafdgeblich von der Monarchie des Vaters aus: ,Die Natur ist fiir die
drei eine: Gott. Was aber ihre Einheit ausmacht, ist es der Vater, von dem die ande-
ren ausgehen und zu dem sie zurlickkehren, nicht um sich zu vermischen, sondern
so, dafd sie verbunden sind.“’8 Sohn und Geist sind eben nicht dem Vater zu subor-
dinieren, sondern als gleichwesentlich zu denken. Der einzige Unterscheidungs-
punkt zwischen Sohn und Vater ist die Herkunft des Sohnes aus dem Vater. ,Es ist
ein Unterschied in der Beziehung, nicht aber im Wesen selbst. Dies driickt Gregor
mit der spater klassisch werdenden Formulierung so aus: ,Vater ist weder ein Na-
me der Wesenheit noch der Tatigkeit, sondern ein Name der Beziehung (schesis),
der anzeigt, wie sich der Vater zum Sohn und der Sohn zum Vater verhalt.“7° Fiir
den Vater ist damit das Ungezeugtsein, fiir den Sohn das Gezeugtsein und fiir den
Geist das Hervorgegangensein als innertrinitarische Proprietiten kennzeichnend.
Durch diese Ursprungsbeziehungen des Zeugens und des Hervorgehens ergeben
sich schliefllich auch die innertrinitarischen Relationen, die das Wesen Gottes kon-
stituieren. Damit stellt sich Gregor von Nazianz gegen die traditionelle aristoteli-
sche Ontologie, die durch die Trennung von Substanz und Akzidenz die Relation
den Akzidenzien zurechnete und damit als nicht wesentlich verstand. Gregor geht

im Gegensatz dazu davon aus, dass sich das Wesen Gottes erst durch die jeweiligen

75 Vgl. HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und
Mittelalter, 100f

76 COURTH, Trinitat I1/1a, 174. Vgl. auch DREcOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte
des Christentums, 116.

77 Vgl. DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 116.

78 GREGOR VON NAZIANZ, Orationes 42,15 (PG 36, 476B) (nicht eingesehen). Zitiert nach COuRrTH, Tri-
nitat1I/1a, 176.

79 COURTH, Trinitat I1/1a, 177 mit Zitat aus Or. 29,16 (SourcesChr 250,210).

29



Relationen konstituiert. 8 Der Vater ist so durch sein Zeugen des Sohnes der Vater,
der Sohn ist der Sohn aufgrund seines Gezeugtseins usw.

Schliefilich ist es Gregor von Nyssa der vor allem ,die personalen Eigentiimlich-
keiten vom spezifischen Heilswirken der trinitarischen Personen her“ entwickelt.8!
Dabei wird der Geist als ,Geber alles Guten®, der Sohn als ,Schépfungsmittler und
schlief3lich der Vater als die ,ungezeugte und anfangslose Ursache aller Dinge“ ver-
standen. ,Diese Merkmale sind unvertauschbar und machen die Hypostasen in ih-
rem jeweiligen Eigenstand aus.“82 Trotz des Ausgangs von den personalen Eigen-
tiimlichkeiten legt Gregor von Nyysa groféen Wert auf die Betonung der Wesens-
einheit aller drei Personen. Dabei ist fiir ihn klar, dass das heilsgeschichtliche Han-
deln immer als gemeinsames Handeln zu verstehen ist. Alle heilsgeschichtlichen
Taten sind dementsprechend immer allen drei trinitarischen Personen gemeinsam
zuzuschreiben.?3 So ist vor allem auch die Taufe als Bekenntnis zu allen drei trini-
tarischen Personen gleichermafden zu verstehen (vgl. Mt 28,19). Gregor von Nyssa

ist es schliefdlich auch, der vor allem die Unendlichkeit Gottes betont.

,Dadurch wird nicht nur deutlich, dass Gottes Wesen dem Erkennen durch endliche Wesen ka-
tegorial entzogen ist, sondern dass auch die Anndherung der Menschen an Gott immer nur ein
unendlicher, niemals abgeschlossener Prozess sein kann. In der Unendlichkeit ist zugleich die
Anfangslosigkeit wie die Unverganglichkeit begriindet, so dass auch Vater, Sohn und Geist
ewig und ohne Anderung die eine Trinitét bilden.84

So sind es vor allem die Unterscheidung der Begriffe ousia und hypostasis, die
Betonung der Monarchie des Vaters, die Bestimmung des Heiligen Geistes als we-
sensgleich und die Entwicklung einer relationalen Ontologie ausgehend von den
innertrinitarischen Proprietiten, die die drei Kappadokier in die theologischen
Diskussionen um die Trinitdatstheologie eingebracht haben und die noch heute eine
bedeutsame Rolle spielen. Vor allem im trinitatstheologischen Ansatz Bernhard
Nitsches wird deutlich werden, wie er einen freiheitsanalytischen Ansatz im Aus-

gang von einer kappadokischen Trinitdtstheologie versucht.

80 Vgl. dazu SToscH, Trinitat, 43.

81 COURTH, Trinitat I1/1a, 185.

82 COURTH, Trinitat I1/1a, 185.

83 Vgl. dazu MARKSCHIES, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitatstheologie? 225.

84 HAUSCHILD/DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 101.

30



2.3 Augustinus

Prominentester Vertreter der lateinischen Trinitdtstheologie und damit eines
monosubjektiven Ansatzes in der Theologiegeschichte ist der Kirchenvater Au-
gustinus, der Bischof von Hippo (354-430). Augustinus ging in seiner Trinitatsleh-
re zundchst von der Einheit des gottlichen Wesens aus, um von dort die Dreiheit
der gottlichen Hypostasen/Personen in den Blick zu nehmen. Das augustinische
Denken einer besonderen Betonung der Einheit vor der Dreiheit hat sich in der
lateinischen Tradition der Trinitdtslehre mafdgeblich durchgesetzt. Nach Gisbert
Greshake wird an Augustinus damit , die spezifische Tendenz der westlichen Trini-
tatstheologie deutlich, ndmlich die Wesenheit Gottes unabhingig von Vater, Sohn
und Heiligem Geist zu ,hypostasieren‘ und sie als die eine Gottesperson aufzufas-
sen.“85 Augustins theologiegeschichtlicher Einfluss kann nicht zuletzt am Symbo-
lum Quicumque abgelesen werden, das ,in seinem Duktus wie in sprachlicher Hin-
sicht weitgehend auf Augustin“ zuriickgeht.8¢

Die Trinitatstheologie spielte im augustinischen Denken eine mafdgebliche Rolle.
So beschreibt Kurt Flasch, dass ,von dem frithen 11. Brief bis zum spaten Abschluf3
des Dreieinigkeitswerkes (begonnen etwa 399, abgeschlossen 419, endgiiltige Re-
daktion vielleicht erst 420 bis 426) das Nachdenken iiber die Trinitdt eine Kon-
stante seines intellektuellen Lebens“87 ist.

Den geschichtlichen Kontext fiir die Theologie Augustins bildete vor allem das
Konzil von Nizda und damit die christologischen Debatten um die Gleichwesent-
lichkeit von Vater und Sohn, die das Konzil von Nizda pragten. Dieser Streit um die
Theologie des Arius klingt auch in De trinitate noch nach.88 So zeigt Michel René
Barnes auf, dass vor allem die durch von der Christologie ausgehende Frage, wie es

sein kann, dass alle trinitarischen Personen nach aufien einheitlich handeln, wenn

85 GRESHAKE, Der dreieine Gott, 66.

86 VOLKER HENNING DRECOLL, Trinitatslehre. In: DERS. (Hg.) Augustin Handbuch, Tibingen 2007, 446-
461, hier 447.

87 KURT FLASCH, Augustin. Einfithrung in sein Denken, Stuttgart 1980, 327f.

88 JOHNANN KREUZER, Augustinus zur Einfiihrung, Hamburg 2005, 93. ,Der Sache nach geht es bei
der Diskussion um das ‘Wesensdhnlich oder Wesensgleich bzw. Wesens-Eins’ von Vater und
Sohn um folgende Frage: Inwiefern lasst sich die Vermittlung der menschlichen Natur mit der
gottlichen als konkrete Einheit des gottlichen Einen mit den vielfdltigen Formen seines Er-
scheinens denken, ohne die Differenz beider aufzuheben.” Ebd., 93.

31



es nur der Sohn ist, der sich inkarniert, ihn zur Auseinandersetzung mit der Trini-
tatstheologie fiihrte.8° Dabei fand Augustinus die Grundlegung fiir den Glauben an
einen trinitarischen Gott zunachst in der Bibel. Fur ihn ist die ,Bibel als die Offen-
barung des trinitarischen Gottes“ zu verstehen. In diesem Sinne geht auch sein
Hauptwerk zur Trinitatstheologie De trinitate zundchst von einer biblischen Fun-

dierung aus, wie es in trin. 1-4 zu sehen ist.°1

»,Nachdem Augustin am Anfang festgehalten hat, daf3 Gott als trinitarischer ein einziger Gott
ist und entsprechend Vater, Sohn und Heiliger Geist zu einer substantia (einer Substanz) bzw.
essentia (einem Wesen) gehdren, nimmt er sich als erste Aufgabe vor, secundum auctoritatem
scripturarum sanctarum (nach der Autoritat der heiligen Schriften) aufzuzeigen, ob es sich
wirklich so verhalt (vgl. trin. 1,4).“92

Aufgrund des biblischen Zeugnisses lassen sich zwar Handlungen jeweils einer
trinitarischen Person zuschreiben, allerdings ist ihr Handeln in Bezug auf die Welt
und damit nach aufden nicht zu trennen.”? Die Unterscheidung der trinitarischen
Personen ist dann aufgrund ihres jeweiligen Verhaltnisses zueinander zu bestim-
men. Insofern geht Augustinus von der Relationalitdt zwischen den drei trinitari-
schen Personen aus, die jeweils aufeinander bezogen sind. So sind Vater und Sohn
durch die relata der Zeugung und des Gezeugtseins aufeinander bezogen, wobei
die Relationen eben nicht die eine Substanz Gottes betreffen. Der Vater kann nur
ein Vater sein, wenn es einen Sohn gibt, der das Vatersein konstituiert und genauso

kann es nur einen Sohn geben, wenn es einen Vater gibt:

,Weil jedoch der Vater nur aus dem Grund Vater heifdt, weil ihm ein Sohn ist, und der Sohn
aus keinem anderen Grund als dem, dafi er einen Vater hat, so geltend diese Aussagen nicht
beziiglich der Substanz, weil keiner der beiden in Beziehung auf sich selbst, sondern wechsel-
seitig und in Beziehung auf den je anderen so genannt wird. [...] Und wenn daher auch Vater
und Sohn verschieden sind, so ist doch keine verschiedene Substanz, weil dies nicht geméaf3
der Substanz ausgesagt wird, sondern gemaf$ der Beziehung. %4

Verbunden werden beide durch die Liebe, die Augustinus im Heiligen Geist ver-

biirgt sieht, er ist das vinculum caritatis (Liebesband) zwischen Vater und Sohn.%>

89 Vgl. MICHEL RENE BARNES, Reading Augustine’s Theology of the Trinity. In: STEPHEN T. DAvIS/ DA-
NIEL KENDALL/GERALD 0’COLLINS (Ed.), The Trinity. An interdisciplinary Symposium on the Trinity,
Oxford 1999, 145-176, hier 155.

90 DRECOLL, Trinitatslehre, 447.

91 DRECOLL, Trinititslehre, 449.

92 DRECOLL, Trinititslehre, 449.

93 HAuscHILD/ DREcOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 110.

94 AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, V, 5.6. Neu iibers. und mit Einleitung herausgegeben von Jo-
hann Kreuzer, Hamburg 2001, 373.

95 Vgl. HAuscHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und
Mittelalter, 110.

32



Der Geist geht zwar primar vom Vater aus, da der Vater aber ,alles, was er hat, an
den Sohn weitergibt, geht der Geist in einem abgeleiteten Sinne auch vom Sohn
aus.“?¢ Damit werden die Relata zu dem immanenten Unterscheidungsmerkmal
der trinitarischen Personen; durch ihre jeweiligen Relationen zueinander und ih-
rer gemeinsamen Handlung nach aufden bilden sie jedoch die Einheit und das eine
Wesen Gottes. Durch die Beschreibung des Geistes als Liebesband bzw. als wechsel-
seitiges Geschenk wird allerdings eine gewisse Asymmetrie in die Verhaltnisse der
trinitarischen Personen untereinander eingetragen. Augustinus versucht dabei den
Heiligen Geist sowohl auf den Vater als auch auf den Sohn zu beziehen. Offen bleibt
an dieser Stelle jedoch, inwiefern von Vater, Sohn und Geist im gleichen Sinne von
Hypostasen gesprochen werden kann.

Augustinus hegt insgesamt eine grofde Skepsis in Bezug auf die Verwendung der
in der bisherigen Trinitatstheologie tradierten griechischen Begriffe der Substanz
und der Hypostase, da sie ihm eher unverstandlich erscheinen.?” In Bezug auf den
Begriff substantia will er vor allem eine Gegeniiberstellung der einen Substanz
(substantia) und der verdanderlichen Akzidentien (accidentia) in der Trinitatstheo-
logie vermeiden, so dass er hier lieber den Begriff essentia (bzw. ousia) verwendet
wissen will.?8 Auch im Hinblick auf den Personbegriff und seine Verwendung in

der Trinitdtstheologie sieht er zwei grofée Probleme:

96 HAuUScHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mit-
telalter, 110. ,Dies hat spater zu der Erganzung der Aussage aus dem Nicaeano-Constantinopoli-
tanum gefiihrt, der zufolge der Geist aus dem Vater hervorgeht (Joh 15,26), indem das Wort fi-
lioque (und aus dem Sohn) erganzt wurde”. Ebd.

Vgl. dazu auch DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 127.

97 Vgl. HAuScHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und

Mittelalter, 110; DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums,
123.
,Die Griechen sprechen freilich auch von Hypostase. Doch weifd ich nicht, wie sie Usia und
Hypostasis unterscheiden wollen, so dafd manche der Unseren, die diese Frage in griechischer
Sprache behandeln, sich gewdhnt haben zu sagen: mian usia treis hypostaseis, was lateinisch
,ein Wesen drei Substanzen‘ heif3t. Weil jedoch nach unserem Sprachgebrauch daran
festzuhalten ist, daf Wesen die gleiche Bedeutung hat wie Substanz, so wagen wir es nicht, die
Formel zu verwenden: ein Wesen, drei Substanzen, sondern ,ein Wesen* oder ,Substanz‘.“ AURE-
LIUS AUGUSTINUS, De trinitate, V, 8.10; 9.10., 383.

98 Ohne Zweifel aber ist Gott Substanz oder, wenn der Ausdruck besser ist, Wesen, was die
Griechen usia nennen. Wie namlich von weise sein Weisheit abgeleitet ist, und von wissen
Wissenschaft, so ist von dem, was sein ist, Wesen abgeleitet. [...] Was man aber sonst Wesen
oder Substanz nennt, begreift Akzidenzien in sich, in denen eine Verdnderung zum Grofden oder
sonst welcher Art geschieht; Gott aber kann etwas Derartiges nicht zukommen. Daher ist nur die
Substanz oder das Wesen, das Gott ist, unwandelbar, dem in der Tat das Sein selbst, von dem
das Wesen her benant ist, im hochsten und wahrsten Sinne zukommt.” AURELIUS AUGUSTINUS, De
trinitate, V, 2.3., 371.

Vgl. dazu auch HAuscHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte
Kirche und Mittelalter, 109; DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des
Christentums, 124.

33



,Entweder bezieht man den Begriff ,Person’ (persona) auf die Relation: Dann erscheint unsin-
nig, dass man, wenn man ,Vater’ sagt, nicht die Relation zum Sohn, sondern den Vater selbst
meint. Oder man setzt den Begriff persona als Aussage ,auf sich selbst (bezogen)’ (ad se) an,
doch fiihrt dies dazu, den Begriff letztlich mit ,Substanz’ (substantia) bzw. ,Wesen’ (essentia)
gleichbedeutend sein zu lassen.“%?

So halt Augustinus zwar am Personbegriff fest, allerdings nur, um nicht notwen-

dig schweigen zu miissen:

,’ Drei Personen’ aber wurde von vielen lateinischen Schriftstellern gebraucht, die sich hohen
Ansehens erfreuen, da sie keine andere passendere Weise fanden, mit den Worten auszudri-
cken, was sie ohne Worte einsahen. Da namlich der Vater nicht der Sohn, der Sohn nicht der
Vater, der Heilige Geist, der auch ,Geschenk Gottes’ heifdt nicht der Vater oder der Sohn ist, so
sind auf jeden Fall drei. Deshalb heif3t es auch in der Mehrzahl: ,Ich und der Vater sind eins".
[..] Wenn man aber fragt, was diese drei sind, dann bringt grofde Not die menschliche Rede
hervor. Immerhin ist ,drei Personen’ gesagt worden, aber nicht, um jenen Sachverhalt auszu-
driicken, sondern um nicht zu schweigen.“100

Zur Herleitung der Trinitatstheologie geht Augustinus zentral vom menschlichen
Bewusstsein aus und sucht dreigliedrige geistige Phdnomene bzw. Triaden, die auf
Gottes trinitarisches Wesen verweisen konnen. Da Augustinus seine trinitatstheo-
logischen Entwiirfe anhand des einen menschlichen Geistes bzw. der einen
menschlichen Vernunft entwickelt, spricht man auch von einer psychologischen
Trinitatslehre.1%1 Insofern Gott der Welt nicht blofd gegeniibersteht, sondern der
Mensch das Ebenbild Gottes (imago dei) ist, kann im Menschen - gleichsam wie in
einem Spiegelbild - das Geheimnis der Trinitdt analog aufscheinen.192 So bilden
letztlich alle Dinge Gott als den Dreieinigen ab, am deutlichsten unter ihnen aber

der menschliche Geist. Der menschliche Geist

~wiederum zeigt mehrfache Entsprechungen zur Trinitdt. Schon als die Einheit des Liebenden,
des Geliebten und der Liebe bildet er sie ab. Bezieht sich der Geist auf sich selbst, entsteht eine
noch klarere Abspiegelung des gottlichen Lebens; die Dreieinheit des Geistes, seiner Selbster-
kenntnis und seiner Selbstliebe (mens, notitia, amor) bildet Gott deutlicher ab, weil sie innerli-
cher, weniger auf anderes angewiesen ist. Die ausdriicklichste Entsprechung zeigt die Dreiei-
nigkeit aus ,Gedachtnis’, Einsicht und Wille, memoria, intelligentia voluntas.“103

Im menschlichen Bewusstsein kénnen in der Selbstreflexion Entsprechungen

zur Trinitat gefunden werden. ,Wenn sich im menschlichen Bewusstsein - in der

99 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 124.

100 AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, V,9.10., 385.

101 Vgl. HAUSCHILD/ DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und
Mittelalter, 113.

102 Vgl. DRECOLL, Trinitatslehre, 456; KREUZER, Augustinus zur Einfiihrung, 89. Vgl. dazu auch HANs-
JOACHIM SANDER, Einfiihrung in die Gotteslehre, Darmstadt 2006, 89. ,Der Spiegel ist hier eine
Metapher dafiir, dass die Existenz des Menschen selbst ein Ort ist, um Gott zu begegnen. Augus-
tinus kann dariiber verhindern, dass das Innere des Menschen als Gott erscheint und missver-
standen werden kann; es bedarf eines Aufien und mittels der Ortsangabe ,im Spiegel’ wird das
erreicht.“ Ebd., 89.

103 FLASCH, Augustin, 342f.

34



Tatigkeit des Geistes - ,Spuren’ (,vestigia’) finden lassen, die als Dreier Strukturen
(Ternare) zu deuten sind, dann betrifft das die interne Verfasstheit des Bewusst-
seins und es belegt zugleich die Wirklichkeit desjeningen, wovon sich der Geist
(nach Gen. 1.26) als ,Bild’ denkt. Es belegt, dass er Bild ist, und es zeigt, wovon er
Bild ist.“104

In einer ersten Anndaherung an die Trinitatslehre geht Augustinus in De Trinitate
9 vom Phianomen des Liebens aus. Der Vorgang des Liebens setzt zunachst drei
Aspekte voraus: Zum einen das Subjekt des Liebenden (amans), zum anderen das
Objekt des Geliebten (amatum) und schliefdlich den Vorgang des Liebens selbst

(amare):

,Siehe, wenn ich, der ich diese Frage stelle, etwas liebe, dann sind es drei: Ich - das, was ich
liebe - und die Liebe selbst. Ich liebe ja nicht die Liebe, ohne sie als eine liebende zu liebe.
Denn es gibt keine Liebe, wo nichts geliebt wird, Drei sind es also - der Liebende, das Geliebte
und die Liebe.“105

Wenn man nun die Selbstliebe betrachtet, fallen Subjekt und Objekt zusammen,
wobei das Subjekt dieser Selbstliebe der ,Geist” (mens) ist, ,wodurch er [gemeint
ist Augustinus, K.L.] fiir den Fall der Selbstliebe das Paar ,Geist’ (mens) und ,Liebe’
(amor) erhdlt (ebd. 9,2). Beide sind zwei, aber im Prozess des Liebens doch ,ein
Wesen' (una essentia) und ,ein Geist‘ (unus spiritus).“1%¢ Da allerdings zur Selbstlie-
be auch die Erkenntnis von sich selbst, die Kenntnis (notitia), notwendig ist, ,ergibt
sich die Trias ,Verstand/Geist - Kenntnis - Liebe‘ (mens - notitia - amor) , wobei
die Betrachtung dieser Trias verdeutlicht, dass es drei sind, die ,ohne jegliche Ver-
mengung‘ (nulla commixtione) zugleich zu einem Wesen (einer essentia) geho-
ren“.197 Damit gehen die Liebe und die Erkenntnis aus dem einen Geist hervor und

weisen auf ihn zuriick. In gleicher Weise ist das innertrinitarische Verhaltnis von

104 KREUZER, Augustinus zur Einfiihrung, 91.

105 AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, IX, 2.2., 51.

106 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 124. Mit Verweis
auf Augustinus, De trinitate 9,2. ,,Wie sollte es etwa anders sein, wenn ich nur mich selbst liebe?
Sind es da nicht blofd zwei: das, was ich liebe, und die Liebe? Denn der Liebende und das Ge-
liebte sind ja ein und dasselbe, wenn man sich selbst liebt. [...] Zwei sind es also, wenn jemand
sich liebt: Die Liebe und das Geliebte. Das Liebende und Geliebte sind ja in diesem Falle eines. Es
scheint daher nicht folgerichtig zu sein, daf? tiberall dort, wo Liebe ist, drei sich einsehen lassen.
Nehmen wir also aus unseren Uberlegungen alles, woraus der Mensch besteht [...] heraus und
handeln wir [...] nur vom menschlichen Geist. Wenn sich also der Geist liebt, dann weist er zwei
Dinge auf: den Geist und die Liebe.” AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, IX, 2.2., 51.53.

107 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 123. Mit Verweis
auf De trinitate: ,In diesen Dreien aber, da der Geist sich kennt und sich liebt, bleibt die Dreiheit
Geist, Liebe, Kenntnis; sie wird durch keine Vermischung vermengt [numma commixitone; K.L],
wenngleich die einzelnen in sich selbst und wechselseitig ganz in jedem anderen als Ganzem
sind, sei es daf? jedes einzelne in je zweien ist oder je zwei in jedem einzelnen sind, und so alles
in allen.” AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, IX, 5.8., 63.

35



Vater Sohn und Geist zu beschreiben: Sohn und Geist gehen aus dem Vater hervor
und verweisen auf ihn zuriick. Zudem werden Vater und Sohn durch den Geist als

Band der Liebe zu einer Einheit, zur Selbstliebe verbunden.108

Einen weiteren Zugang zum trinitarischen Wesen Gottes entwickelt Augustinus
in De Trinitate 10-11 durch die Einheit des Geistes, die aus der Erinnerung (me-
moria), der Einsicht/dem Begreifen (intelligentia/intellectus) und dem Willen (vo-
luntas) besteht.199 So schreibt Augustinus zur Erklarung des Verhaltnisses zwi-
schen Erinnerung, Einsicht und Wille, dass sie gerade nicht drei Le-
ben/Geister/Substanzen sind, sondern eben ein Leben, ein Geist und eine Sub-

stanz:

»lch erinnere mich namlich, daf$ ich Erinnerung, Einsicht und Willen habe; und ich sehe ein,
dafd ich einsehe, will und mich erinnere; ich will, daf ich will, mich erinnere und einsehe, ich
erinnere mich schliefflich zugleich meiner ganzen Erinnerung, meiner ganzen Einsicht und
meines ganzen Willens. Was ich namlich meines Erinnerns nicht erinnere, das ist nicht in mei-
ner Erinnerung. Nichts aber ist so sehr in meiner Erinnerung wie die Erinnerung selbst. Also
erinnere ich mich ihrer ganz. Ebenso weif3 ich, daf? ich einsehe, was immer ich einsehe, und
weif3, dafd ich will, was immer ich will; was ich aber weif3, das erinnere ich. Also erinnere ich
meine ganze Einsicht und meinen ganzen Willen. Ebenso sehe ich, wenn ich diese drei einsehe,
sie gleichzeitig ganz ein. Von Einsichtigem sehe ich namlich nur das nicht ein, was ich nicht
weifd. Was ich aber nicht weif3, das erinnere ich weder, noch will ich es.“110

Damit gehoren Erinnern, Einsicht und Wille fiir das menschliche Denken un-
trennbar zusammen: ,Die Erinnerung erinnert sich an das, was sie eingesehen und
gewollt hat. Die Einsicht nimmt etwas in den Blick, wenn sie sich daran erinnert
und sich ihm zuwenden will. Der Wille schliefilich richtet sich auf das, was ihm Er-
innerung und Einsicht vorstellen.“111 Zwar verwahrt sich Augustinus explizit dage-
gen, dass man die Elemente dieser Triade mit Vater (memoria), Sohn (intelligentia)
und Geist (voluntas) gleichsetzt; dennoch zeigen die Herleitungen der Trinitdt so-
wohl aus der Triade mens - notitia - amor als auch der Triade memoria - intelligen-
tia - voluntas ,noch (wenngleich in abgeschwachter Form) die Funktionsdifferen-

zierung, die seit den Friihschriften bei Augustinus anzutreffen ist und der zufolge

108 Vgl. dazu DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 124 und
STOSCH, Trinitat, 47.

109 AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, X, 18., 123.

110 AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate, X, 18., 125.

111 SToscH, Trinitat, 48.

36



die zweite Grofie bzw. der Sohn mit Erkenntnis, die dritte Grofde bzw. der Geist mit
Wollen bzw. Liebe verbunden ist.“112

Beide Zugange zur Trinitat, mens - notitia - amor und memoria - intelligentia -
voluntas - zeigen letztlich Augustins Ringen und das Bemiihen um die Betonung
der Einheit im Wesen und im Handeln Gottes. Dieses Bemiihen bestimmt auch lan-
ge Zeit die Trinitatslehre des Westens. Auch in der gegenwartigen Theologie geht
bspw. Thomas Schartl von intrapersonalen Analogien zur Erlauterung der Trini-
tatstheologie aus. Inwiefern diese Ansdtze die notwendige Verschiedenheit der
trinitarischen Personen oder Hypostasen wiirdigen kénnen, wird noch zu diskutie-

ren sein.

An dieser Stelle soll nun der theologiegeschichtliche Blick auf die Entwicklung
des trinitatstheologischen Dogmas und die Entwicklung der ersten trinitatstheolo-
gischen Ansatze beendet werden. Wir konnten zunachst sehen, wie sich ausgehend
von den urspriinglichen Glaubenserfahrungen im Laufe der ersten vier Jahrhun-
derte eine dogmatische Festlegung des trinitatstheologischen Dogmas entwickelte.
Zudem wurden zwei bedeutsame Ansatze der Trinitatstheologie vorgestellt, die bis
heute grofien Einfluss auf die Trinitdtstheologie haben. Dabei ist es vor allem der
kappadokische Ansatz, der in der Lage ist, die Verschiedenheit der trinitarischen
Personen zu wiirdigen und durch ihre jeweiligen Relationen zueinander die Ein-
heit zu wahren. Demgegentiber ist es Augustins Verdienst, intrapersonale Analo-
gien zur Veranschaulichung der Trinitatstheologie heranzuziehen und damit vor

allem die Einheit des Wesens Gottes zu betonen.

112 DRECOLL, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Christentums, 126f.

37



3 KRITIK AUS EINER ANDEREN PERSPEKTIVE:
TRINITAT IM GESPRACH MIT DEM ISLAM

Nachdem wir nun im zweiten Kapitel dieser Arbeit Etappen der Entwicklung des
trinitatstheologischen Dogmas sowie zwei friihe trinitarische Positionen beleuch-
tet haben, soll im Folgenden nun die Perspektive auf muslimische Stimmen ge-
wechselt werden. Interessant scheint es mir hierbei zu sein, dass muslimische
Theologen der ersten Jahrhunderte Kritikpunkte an trinitatstheologischen Konzep-
tionen formuliert haben, an denen sich auch gegenwartige Ansitze abarbeiten
miissen, wie sich im vierten Kapitel zeigen wird.

Das Gesprach mit dem Islam soll unter drei Schwerpunkten stattfinden: Im ersten
Schritt soll zunachst die koranische Kritik aufgegriffen werden. Daran anschlie-
Bend wird sich die Arbeit exemplarisch mit zwei Theologen des 9. Jahrhunderts
beschaftigen, mit dem christlichen Theologen Theodore Abli Qurrah und dem mus-
limischen Theologen Abu 'Isa al-Warraq. Wahrend Theodore Abu Qurrah auf die
Kritik seiner muslimischen Kollegen reagiert und die Trinitatstheologie verteidigt,
stellt Abu ’'Isa al-Warraq muslimische Argumente gegen die Trinitatstheologie zu-
sammen. Anhand dieser beiden Theologen lasst sich so nachvollziehen, wie der
Diskurs zwischen Islam und Christentum stattgefunden hat und welche Kritik-
punkte jeweils aufgegriffen wurden. Abschliefend werden die Anfragen an die
Trinitatstheologie von muslimischer Seite aus systematisiert dargestellt und in den

Kontext der vorliegenden Arbeit eingeordnet.113

3.1 Koranische Kritik an der Trinitatstheologie

Ein erster Ansatzpunkt fiir die Frage nach der muslimischen Kritik an der Trini-

tatstheologie ist die Auseinandersetzung mit dem Koran, der aus muslimischer

113 Im folgenden Kapitel werden viele muslimische Theologen zitiert, deren Werke in die englische
Sprache libersetzt wurden, wohingegen eine deutsche Ubersetzung nicht vorliegt. Aus diesem
Grund wird jeweils die englische Ubersetzung zitiert.

38



Perspektive als Offenbarung Gottes begriffen wird. Um den muslimischen Offenba-
rungsanspruch allerdings richtig zu wiirdigen, kann es eben nicht darum gehen,
Christus und Muhammad zu vergleichen. ,Wort Gottes im strengen Sinne ist in der
christlichen Perspektive nur Christus selber, wahrend in muslimischer Sicht diese
Wiirde gerade nicht Muhammad, sondern allein dem Koran zukommt.“114 Inwie-
fern der Koran als Offenbarung Gottes verstanden wird, ist in der gegenwartigen
muslimischen Theologie allerdings umstritten. Zwar besteht immer noch eine Do-
minanz eines instruktionstheoretischen Offenbarungsverstiandnisses, das im Ko-
ran in erster Linie die (wortwortliche) Offenbarung des Willens Gottes sieht.115 In
diesem Sinne wird oftmals darauf hingewiesen, dass Christentum und Islam
grundsatzlich unterschiedliche Offenbarungsanspriiche vertreten, wobei der Ko-
ran den gottlichen Willen offenbare und damit keine direkte Selbstoffenbarung
darstelle.11® Dennoch sollten diese scheinbaren Differenzen nicht einfach zu einer
grundsatzlichen Unterscheidung beider Religionen fiihren. So stellt etwa Klaus von

Stosch heraus:

»Sicher kann man konstatieren, dass die gottliche Transzendenz im muslimischen Denken in
ganz anderer Weise gewahrt bleibt als im christlichen, und sicherlich ist zumindest tendenzi-
ell die Gegebenheitsweise der Offenbarung in beiden Religionen verschieden. Aber man sollte
vorsichtig sein, Tendenzen in den jeweiligen Religionen so gegeneinander auszuspielen, als
seien die jeweiligen Offenbarungsanspriiche und die jeweiligen Konzeptionen des Gott-Welt-
Verhaéltnisses schlechterdings unvermittelbar.“117

In diesem Zusammenhang konnte vor allem das Verstindnis der adsthetischen
Dimension des Korans als Ausgangspunkt einer Rekonstruktion des Offenbarungs-
anspruchs Beachtung finden, das vor allem in der liberalen Theologie von Navid
Kermani und auch von Milad Karimi vertreten wird. Dabei wird in Bezug auf die
gnoseologische Grundlage der Offenbarungsbehauptung im Islam in der Regel auf

die ,Unnachahmlichkeit des Qur’an [...verwiesen. Die Unnachahmlichkeit wird da-

114 KLAUS VON STOSCH, Drei Religionen - Ein Gott? Untersuchungen im Umfeld der neueren Debatte
um Monotheismus und Trinitatstheologie. In: JOACHIM NEGEL/ MARGARETA GRUBER (Hg.), Figuren
der Offenbarung. Biblisch - Religionstheologisch - Politisch (JThF 24), Miinster 2012, 173-203,
hier 187. Mit Verweis auf JoSEF VAN Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert nach
der Hidschra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frithen Islam. Bd.4. Berlin/New York
1997, 625.

115 Vgl. KLAUS VON STOSCH, Offenbarung (Grundwissen Theologie), Paderborn 2010, 119.

116 Vgl, StoscH, Drei Religionen - ein Gott? 190.

7 SToscH, Drei Religionen - ein Gott? 192.

39



bei] anfangs primar inhaltlich, dann aber mehr und mehr mit der sprachlich-

stilistischen Gestalt des Qur’an“118 begriindet. So fiihrt Navid Kermani aus:

JZur Logik des Wunderbeweises gehort nicht nur, daf die Araber den Koran aufgrund seiner
stilistischen Vollkommenheit als gottliches Werk anerkannt haben, sondern auch, dafd diese
Araber das Dichervolk schlechthin und gerade sie es waren, welche das Sprachwunder einge-
stehen mufsten, dasjenige Volk also, das die Kunst der Beredsamkeit iiber alles schatzte und
beherrschte und nur durch ein sprachliches Wunder liberzeugt werden konnte.“119

Auch wenn dieser Zugang auch innerhalb einer liberalen Theologie nicht unum-
stritten ist, macht Klaus von Stosch deutlich, dass, ,[s]ollte ein solcher primar as-
thetisch begriindeter Geltungsaufweis moglich sein, [...] es jedenfalls méglich [wa-
re], den muslimischen Offenbarungsanspruch mit Mitteln der Vernunft zu verant-
worten, ohne ihn in ein Konkurrenzverhaltnis zum Christentum zu setzen.“120

Damit gilt es fiir die Beschaftigung mit dem Koran zu berticksichtigen, dass die
Kritik an dem Bekenntnis zu einem trinitarischen Gott von Muslimen durch den
Koran als Offenbarung Gottes verstanden wird, die dementsprechend erstzuneh-
men und zu wiirdigen ist.121

Im Kontext der Auseinandersetzung mit den entsprechenden koranischen Suren
stellt sich zundchst einmal die Frage, welche christlichen Stromungen und Positio-
nen der Koran in seiner Kritik vor Augen hat und in welchem geschichtlichen Kon-
text diese Suren zu betrachten sind. In einem nachsten Schritt kann geschaut wer-
den, welche inhaltlichen Kritikpunkte aufgegriffen werden und inwiefern sie auch
fiir die heutige Trinitatstheologie relevant sind.

Natiirlich lasst sich grundsatzlich die Frage stellen, ob das Christentum nicht
durch die Trinitatstheologie Gott etwas beigesellt und damit in muslimischem Ver-
standnis shirk betreibt. So gibt es muslimische Stimmen, die nicht zwischen Chris-
ten und Polytheisten unterscheiden und das muslimische Glaubensbekenntnis, die
Schahada (,Es gibt keinen Gott aufder Gott“), als eindeutige Absage an einen trini-
tarischen Gott verstehen. Dass muslimische Theologie nicht grundsatzlich das
Christentum der Beigesellung beschuldigt, lasst sich allerdings dadurch ableiten,
dass es auch koranische Stellen gibt, in denen zwischen Christen und Polytheisten

unterschieden wird. So finden wir etwa in

118 StoscH, Offenbarung, 116.

119 NAvVID KERMANI, Gott ist schon. Das asthetische Erleben des Koran, Miinchen 32007, 23.
120 StoscH, Drei Religionen - ein Gott?, 195.

121 Zum Offenbarungsbegriff im Islam vgl. SToscH, Offenbarung, 109-122.

40



Sure 22:17

Wahrlich, was jene angeht, die Glauben (an diese heilige Schrift) erlangt haben, und jene, die
dem jiidischen Glauben folgen, und die Sabier und die Christen und die Magier (einerseits)
und jene, die darauf aus sind, etwas anderem als Gott Gottlichkeit zuzuschreiben (anderer-
seits) - wahrlich, Gott wird am Auferstehungstag zwischen ihnen entscheiden: denn, siehe,
Gott ist liber alles Zeuge.122

Diese Aufzahlung zeigt, dass es sich bei Christen und Polytheisten um unterschied-
liche Gruppierungen handelt. In diesem Sinne schreibt Mohammad Asad zur Erlau-

terung:

,Die Christen und die Magier (Zoroastrier) werden zur ersten Kategorie gezdhlt, denn obwohl
sie anderen Wesen neben Gott gottliche Eigenschaften zuschreiben, betrachten sie diese We-
sen grundsatzlich nur als Manifestationen - oder Inkarnationen - des Einen Gottes und bilden
sich somit ein, daf sie Thn allein anbeten; wahrend ,jene, die darauf aus sind, anderen Wesen
als Gott gottliche Eigenschaften zuzuschreiben’ (alladhina aschraku), offensichtlich implizit
das Prinzip seiner Einheit und Einzigkeit verwerfen.“123

Daneben finden wir bspw. in Sure 5:82 eine besondere Wertschatzung von Chris-
ten, wenn der Koran sagt:

Sure 5:82

Du wirst sicher finden, dass unter den Menschen diejenigen, die den Glaubigen am starksten
Feindschaft zeigen, die Juden und die Polytheisten sind. Und du wirst sicher finden, dass unter
ihnen diejenigen, die den Glaubigen in Lieben am néachsten stehen, die sind, welche sagen,
,Wir sind Christen.“ Dies deshalb, weil es unter ihnen Priester und Monche gibt und weil sie
nicht hochmiitig sind.

Auch hier zeigt sich, dass Christen nicht zwangslaufig als musrikiin, als ,Beigesel-

«

ler”, verstanden wurden, sondern dass ihnen mit Achtung begegnet wurde. So

kann auch hier nochmals auf Mohammad Asad verwiesen werden, der erklart:

,Es ist bemerkenswert, dafd der Qur’an in diesem Zusammenhang die Christen nicht zu denje-
nigen zahlt, ,die darauf aus sind, etwas anderem neben Gott Gottlichkeit zuzuschreiben’ [...]:
denn obwohl sie durch ihre Vergéttlichung Jesu der Siinde des schirk (,Die Zuschreibung von
Gottlichkeit zu einem oder etwas anderem neben Gott) schuldig sind, beten die Christen nicht
bewufSt eine Mehrzahl von Gottheiten an, da ihre Theologie in der Theorie den Glauben an den
Einen Gott postuliert, der Sich nach dieser Konzeption in der Trinitidt von Aspekten oder ,Per-
sonen‘ manifestiert, von denen Jesus vermeintlich eine ist. Wie unvereinbar auch immer die-
ses Dogma mit den Lehren des Qur’an sein mag, so beruht ihr schirk jedenfalls nicht auf be-
wuflter Absicht, sondern ergibt sich vielmehr aus ihrer ,Uberschreitung der Grenzen der
Wahrheit‘ in ihrer Verehrung von Jesus (Siehe 4:171, 5:77).“124

122 Hier wurde folgende Ubersetzung verwendet: MOHAMMAD ASAD, Die Botschaft des Koran.
Ubersetzung und Kommentar, Diisseldorf 2009, 638.

123 AsAD, Die Botschaft des Koran, 638.

124 AsaD, Die Botschaft des Koran, 218.

41



Im Ausgang von diesen beiden Suren versteht diese Arbeit die koranische Kritik
als Kritik an der konkreten Ausgestaltung der Trinitatstheologie und geht damit

nicht von einer grundsatzlichen Ablehnung des Christentums durch den Koran aus.

Konkret greift der Koran lediglich an zwei Stellen die christliche Trinitatslehre
auf, einmal in der Sure 4:171 und einmal in der Sure 5:73.125

Sure4:171

0 ihr Leute des Buches, libertreibt nicht in eurer Religion und sagt iiber Gott nur die Wahrheit.
Christus Jesus, der Sohn Marias, ist doch nur der Gesandte Gottes und sein Wort, das er zu Ma-
ria hiniiberbrachte, und ein Geist von IThm. So glaubt an Gott und seine Gesandten. Und sagt
nicht: Drei. Hort auf, das ist besser fiir euch. Gott ist doch ein einziger Gott. Gepriesen sei Er
und erhaben dariiber, dass Er ein Kind habe. Er hat, was in den Himmeln und was auf der Erde
ist. Und Gott gentigt als Sachwalter.

Sure 5:73

Unglaubig sind diejenigen, die sagen: ,Gott ist der Dritte von dreien”, wo es doch keinen Gott
gibt aufler einem einzigen Gott. Wenn sie mit dem, was sie sagen, nicht aufhéren, so wird die-
jenigen von ihnen, die ungldubig sind, eine schmerzhafte Pein treffen.126

In Auseinandersetzung mit dem Koran wurde im deutschsprachigen Raum lange
Zeit die These vertreten, dass sich der Koran vor allem in der Kritik an trinitats-
theologischen Modellen gegen haretische Stromungen wendet und so die entspre-
chenden Suren nicht zwangslaufig den Graben zwischen beiden Religionen ver-
starken. In diesem Sinne ware die lehramtliche Theologie nicht von dieser Kritik
betroffen. So argumentiert Martin Bauschke, wenn er darauf hinweist, dass das
,Gottesbild der Christen, das dem Koran vor Augen steht und dem er direkt wider-
spricht, [...] eine Art familidrer Drei-Gétter-Glaube [ist], der aus der ,Dreiheit’ (tatlit)
von Gott, dem Vater, Maria, seiner gottlichen Gefdhrtin, und aus Jesus, als ihrem

gemeinsamen gottlichen Sohn besteht.“127

125 Vgl. SIDNEY H. GRIFFITH, The Unity and Trinity of God. Christian Doctrinal Development in
Response to the Challenge of Islam - An Historical Perspective. In: MICHAEL ROOT/JAMES ]J.
BuckLEY (Ed.), Christian Theology and Islam, Cambridge 2014, 1-30, hier 2f.

126 Dje koranischen Verse werden im Folgenden - soweit nicht anders angegeben - zitiert aus: Der
Koran. Ubersetzt von ADEL THEODOR KHOURY. Unter Mitwirkung von Muhammad Salim Abdullah,
Giitersloh 42007, 78.89.

127MARTIN BAUSCHKE, Jesus — Stein des Anstofdes. Die Christologie des Korans und die deutschspra-
chige Theologie (Kolner Veroffentlichungen zur Religionsgeschichte 29), Kéln/Weimar/Wien
2000, 153. Bauschke verweist in diesem Zusammenhang auf Sure 5,116. Eine dhnliche Deutung
verfolgen bspw. Al-Zadjjadj und al-Farra’ wenn sie den Vers 4:171 auch in Zusammenhang mit
Vers 5:116 deuten und als Trinitédt die drei Gotter Vater, Mutter und Sohn annhemen. Vgl. dazu
ADEL THEODOR KHOURY, Der Koran. Arabisch-Deutsch. Ubersetzung und wissenschaftlicher Kom-
mentar, Band 5: Sure 4,1-176, Giitersloh 1994, 272.

42



In die gleiche Richtung geht auch Hans Kiing, wenn er im Zusammenhang mit der

Kritik der Sure 4:171 herausstellt:

In

,Als christliche Trinitit erscheint im Koran freilich bisweilen nicht wie in der christlichen Or-
thodoxie die Dreiheit Gott Vater, Sohn und Geist, sondern [..] die [...] Dreiheit von Gottvater,
Gottesmutter Maria und Gottessohn Jesus. Den Hintergrund der koranischen Polemik bilden
die heftigen christlichen Kontroversen und kirchenpolitischen Kampfe, die mit der Formulie-
rung der Christologie in hellenistischen Kategorien und Vorstellungen einhergehen und in der
Kirche, wie auch der Koran vermerkt, zu Uneinigkeit und Unfrieden fiihren.“128

diesem Kontext wird dann haufig der Collydiranismus als die Irrlehre aufgegrif-

fen, gegen die sich der Koran wehrt.1?? Diese Tendenz, die Kritik des Korans als

Kritik an haretischen Gruppierungen zu verstehen, sieht auch Sidney Griffith und

fiihrt aus:

»,Most often, researchers have looked for Christian influences on Qur’anic and other early Is-
lamic doctrinal formulae that seem to them to reflect Christian teachings at variance with the
main-line Christian views of the Qur'an’s own day, but that seem to accord well with the
Qur'an’s own judgements. This endeavour has led many scholars to postulate the influence of
such earlier groups as those vaguely classified as "Jewish Christians’, the heretical ‘Nazarenes’,

the ‘Ebionites’, the ‘Elchasaites’ and even the ‘Collyridians’.”130

Zwar hat diese Tendenz das Potenzial, muslimische Kritikpunkte an der Trini-

tatstheologie zu schmalern und damit den Dialog zwischen Christentum und Islam

zu vereinfachen, weil die Kritik ja nicht die orthodoxe Lehre des Christentums,

128

129

130

Neben diesem Hinweis auf Sure 5,116 fiihrt Martin Bauschke weiterhin aus: ,Es ist zur
traditionsgeschichtlichen Erklarung fiir die koranische Wiedergabe der christlichen Gottesvor-
stellung dartiiber hinaus die Volksfrommigkeit der orientalischen Christen insbesondere aus dem
syrischen, agyptischen, athiopischen und arabischen Raum, mit denen Muhammad es zu tun
hatte, zu berticksichtigen.” Dabei zeichnete sich die orientalisch-christliche Frommigkeit da-
durch aus, dass sie “von Angang an zu einer mehr tritheistischen als monotheistischen Got-
tesauffassung [neigte], was sich fur die Christen in Agypten und Athiopien aufgrund der dort im-
mer noch gegenwartigen altagyptischen Vorstellung von Gottertriaden erklaren lasst.” BAUSCH-
KE, Jesus - Stein des Anstof3es, 154.

HANS KUNG, Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Miinchen/Ziirich 32007, 605f.

Auch Geoffrey Parrinder schreibt: ,[It] seems more likely that it is heretical doctrines that are
denied in the Qur’an, and orthodox Christians should agree with most of its statements.“ EDWARD
GEOFFREY PARRINDER, Jesus in the Qur’an, London 1982, 133.

Vgl. dazu auch Mun’im Sirry: ,The charge that the Qur'an misrepresents the doctrine of the Tri-
nity with tritheism is further reinforced by Q.5:116, which implies that Christians were accused
of believing in three gods: God, Jesus, and Mary, rather than Father, Son, and Holy Spirit.
Scholars have for a while been searching for possible sources of this unorthodoxy conception.
The standard explanation is that [...] the Qur'an might refer to the early Cult of Mary, called the
Collyridians, which existed in Arabia in the first centuries of the Christian era.” MUN'IM SIRRY,
Scriptural polemics. The Qur’an and other religions, Oxford 2014, 155f.

SIDNEY H. GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur'an“: Who were ,those who said ,Allah is third of
three’ according to al-Ma’'ida 73?7 In: MEIR M. BAR-ASHER, SIMON HOPKINS/SARAH STROUMSA/BRUNO
CHIESA (Ed.), A word fitly spoken. Studies in Mediaeval Exegesis of the Hebrew Bible and the
Qur’an presented to Haggai Ben-Shammai, Jerusalem 2007,83-110, hier 87.

Vgl. dazu auch GRIFFITH, The Unity and Trinity of God, 3.

43



sondern nur haretische Stromungen betrifft.131 Doch birgt diese christliche Ver-

einnahmung auch grofde Schwierigkeiten. Denn, so Klaus von Stosch:

»Aus muslimischer Sicht ist dieses Friedensangebot allerdings mit gréfdter Vorsicht zu genie-
Ben, weil der Koran selbst ja eindeutig meint, sich auf Christen zu beziehen und auch die ge-
samte muslimische Theologiegeschichte davon ausging, dass sich der Koran kritisch mit dem
Christentum auseinandersetzt. Von daher ware es fiir Muslime gelinde gesagt etwas peinlich,
wenn man zugeben miisste, dass sich die muslimische Tradition hier in ihrer Ganze irrt und
der Koran nur einfach bestimmte Haresien auf der arabischen Halbinsel mit dem Christentum
verwechselt.“132

In diesem Sinne gibt es in der gegenwartigen Forschung Stimmen, die davon
ausgehen, dass der Koran eben nicht christliche Stromungen kritisiert, die gegen
den Mainstream der Zeit stehen, sondern schon sehr genau die neuralgischen
Punkte einer Trinitatstheologie der Zeit aufgreift. So betont Sindey Griffith, dass ,in
early Islamic times both Christian and Muslim scholars alike understood the
Qur’an’s constant affirmation that God is one (at-tawhid) to be directed against the
contrary Christian affirmation that the one God is also three (at-tathlith): Father,
Son, and Holy Spirit.“133

Das Christentum zur Zeit der Entstehung des Korans ist gepragt durch verschie-
dene Gruppierungen, die sich vor allem vor dem Hintergrund christologischer Fra-
gestellungen voneinander differenzieren.13# Allerdings ist der Befund, ,Arabien als
Sammelbecken fiir christliche Haresien anzusehen“135, kritisch zu priifen. So zeigt
etwa Klaus von Stosch im Kontext des Forschungsprojekts ,Jesus im Koran“ auf,
dass die Existenz der in diesem Zusammenhang am haufigsten genannten Gruppie-
rungen der Judenchristen und Marianiten nur sehr schwer historisch belegbar sei

und vielfach ein grofdes Maf3 an Spekulationen bediirfe.

131 Vgl. dazu MOUHANAD KHORCHIDE/KLAUS VON STOSCH, Der andere Prophet. Jesus im Koran, Freiburg
i.Br. 2018 (in Erscheinung), 46: ,Leider gibt es aber eine unselige Tradition der westlichen Ko-
ranlektiire, die den Koran dadurch zu diskreditieren sucht, dass er ihn vorwiegend mit christli-
chen Splittergruppen beschaftigt sieht. Im Hintergrund kann hier auch das noble Interesse einer
Vers6hnung zwischen Islam und Christentum durch die Einsicht stehen, dass die koranischen
Aussagen gar nicht auf das Christentum selbst, sondern nur auf haretische Splittergruppen zie-
len.“

132 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 46.

133 GRIFFITH, The Unity and Trinity of God, 3f.

134 IT]he Christians in the Islamic world were not themselves a single community; they professed

different ecclesial allegiances largely based on differing Christologies inherited from the church-

dividing controversies of the immediately preceding, pre-Islamic times. Indeed the several

Christian communities carried these controversies with them into Islamic times, and their ,De-

nominations’, if we may so call their divided communities, came into full articulation of their

distinctive identities only in Islamic times". GRIFFITH, The Unity and Trinity of God, 7.

KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 46f. Mit Verweis auf THERESE HAINTHALER, Christliche

Araber vor dem Islam. Verbreitung und konfessionelle Zugehorigkeit. Eine Hinfithrung (Eastern

Christian Studies 7), Leuven 2007, 56.

13

3]

44



,Um die koranische Kritik am Christentum verstehen zu kénnen, braucht man jedenfalls keine
sonst unbekannten Haresien ins Feld zu fithren. Vielmehr lassen sich alle Invektiven des Ko-
rans auch dann gut verstehen, wenn man nur die allgemein anerkannten Hauptstromungen
des Christentums annimmt, die es zur damaligen Zeit gab. Wir gehen also davon aus, dass der
Verkiinder des Korans sich mit byzantinischen, ostsyrischen und miaphysitischen Christen
auseinandersetzt. [...] Der Verkiinder des Korans setzt sich also mit dem Christentum seiner
Zeit auseinander, nicht mit haretischen Rand- und Sondergruppen. Wenn uns die Positionen
der im Koran referierten Christen fragwiirdig vorkommen, so liegt das einfach an der Frag-
wiirdigkeit des Christentums selbst - zumindest in seiner Gestalt im siebten Jahrhundert.“136

Im Zentrum der Kritik des Korans stehen also damit die trinitdtstheologischen
Positionen der bekannten christlichen Gruppierungen des 7. Jahrhunderts. Diese
Gruppierungen sind in erster Linie die Melkiten/Katholiken, die Jakobi-
ten/Westsyrer und die Nestorianer/Ostsyrer13’. So stellt auch Sidney Griffith

heraus,

»that the Christians whose doctrines and practices are subject to critique in the ,Arabic Qur’an’
are Arabic-speaking Christians associated with the largely Aramaic-speaking denominations,
the existence of whom to Arab tribesmen in the early seventh century is a matter of historical
record. They are the ,Melkites’, ,Jacobites‘ and ,Nestorians‘ of whom the later Syriac and Arabic
sources both Muslim and Christian regulary speak.“138

Trotz der unterschiedlichen Gruppierungen, die es innerhalb des Christentums zur
Zeit des Islams gab, waren sie sich doch in Bezug auf die Verteidigung der christli-
chen Trinitatslehre gegeniiber den Muslimen grofdtenteils einig. Das verbindende
Element stellt hier das Nizdno-Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis dar
mit dem Verweis auf Gottes Wesen in einer Substanz und drei Hypostasen bzw.

Personen.139

136 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 54..

137 GRIFFITH, The Unity and Trinity of God, 28. Die Begriffe ,Jakobiten®, ,Nestorianer” und ,Melkiten“
wiesen eine recht polemische Konnotation auf, sodass in dieser Arbeit die Bezeichnungen
Westsyrer fiir Jakobiten, Ostsyrer fiir Nestorianer und Katholiken fiir die melkitische Gruppie-
rung verwendet werden. In Zitaten werden die jeweils dort verwendeten Bezeichnungen beibe-
halten.
Die Bezeichnung ,Jakobiten” fiir die westsyrische Kirche geht auf den miaphysitischen Bischof
Jakob Baradai (gest. 578) zurtick. Dies wird insofern der westsyrischen Kirche nicht gerecht, als
»die viel alteren historischen Wurzeln dieser Kirche vernachldssigt werden” (JOHANNES OELDE-
MANN, Die Kirchen des christlichen Ostens. Orthodoxe, orientalische und mit Rom unierte Ost-
kirche, 2., aktualisierte Auflage, Regensburg 2008, 23). Die Kennzeichnung der ostsyrischen Kir-
che als ,nestorianisch” ist gleich doppelt irrefiihrend. Zum einen miisste genauer ausdifferen-
ziert werden, ob mit dem ,Nestorianismus“ die Haresie des Adoptianismus verbunden wird und
ob dies, angesichts der Theologie des Nestorius, wirklich gerechtfertigt ist (vgl. MENKE, Jesus ist
Gott der Sohn, 254f.). Zum anderen weist Johannes Oeldemann darauf hin, dass eine nestoriani-
sche Christologie - wird sie haretisch verstanden - zu keinem Zeitpunkt von der ostsyrischen
Kirche vertreten wurde und diese Bezeichnung insofern unangebracht ist (vgl. OELDEMANN, Die
Kirchen des christlichen Ostens, 9f,, 27). Die ,Anhdnger des Konzils von Chalcedon [wurden] in
der Regel von den byzantinischen Kaisern unterstiitzt, weshalb sie von ihren Gegnern polemisch
als ,Melkiten‘ (Kaisertreue) bezeichnet wurden“ (ebd., 22f.). Hier wird deutlich, dass auch diese
Bezeichnung aufgrund ihres polemischen Charakters mit Vorsicht zu verwenden ist.

138 GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur’an®, 85f.

139 Vgl. GRIFFITH, The Unity and Trinity of God, 7.

45



Die vierte Sure an-Nisa” (die Frauen) handelt in vielen Passagen von den Rech-
ten der Frau und allgemein vom Familienleben, weshalb sie den entsprechenden
Titel tragt. Sie entstand wohl vier Jahre nach der Hidschra (622), sprich 626, und
gehort damit in die medinensische Zeit.140 , Ein grofder Teil der sura ist praktischer
Gesetzgebung gewidmet, bezogen auf Probleme von Frieden und Krieg wie auch
die Beziehungen von Glaubigen zu Nichtglaubigen, insbesondere Heuchlern.“141
Dabei geht die Sure zunachst in Vers 150-152 darauf ein, dass ein Glaube an Gott
ohne den Glauben an die Propheten nicht méglich ist. Dieser Punkt fiihrt zur Kritik
am Judentum, welches weder Mohammad noch Jesus als Prophet anerkennt. Von
dort aus ergibt sich schliefilich die Kritik am Christentum, wenn es Jesus Christus
als Sohn Gottes bekennt und Mohammed nicht als Prophet anerkennt (4,171f.).142

Wenn man nun die Sure 4:171 selbst betrachtet, gibt es zunachst eine klare An-
weisung an ,die Leute des Buches“ - oder, wie Muhammad Asad tbersetzt, die
»2Anhdnger des Evangeliums" -, in ihrem religiosen Eifer nicht zu iibertreiben und
liber Gott nur die Wahrheit zu sagen.143 So ist dieser einleitende Satz als Aufforde-
rung und direkte Ansprache an die Christen zu verstehen.

Im nédchsten Satz finden sich zur Beschreibung der Rolle Jesu Christi zwei Be-
griffe, die auch im Zusammenhang mit der Trinitatstheologie eine Rolle spielen: Es
ist die Rede von Christus Jesus als ,,Gesandter Gottes und sein Wort“ und ,.ein Geist
von Thm“. Jesus als Geist Gottes ist an dieser Stelle nach Adel Theodor Khoury so zu
verstehen, dass ,Jesus [..] einer der edlen Geister [ist], die Gott erschaffen hat.“144
Er beruft sich hier auf Razi, der noch zwei weitere Deutungen fiir Jesus als Geist
aufzeigt: ,Jesus sei Geist, weil er Leben in die Menschen durch seine Botschaft

bringt, oder weil er eine Barmherzigkeit von seiten Gottes ist.“145

140 Vgl. MOHAMMAD ASAD, Die Botschaft des Koran. Ubersetzung und Kommentar, Diisseldorf 2009,
146. Asad weist allerdings darauf hin, dass ,einige ihrer Verse zu einer fritheren und Vers 58 zu
einer spateren Zeit gehoren mogen.”

141 Mohammad Asad, Die Botschaft des Koran, 146.

142 Vgl. MOHAMMAD AsAD, Die Botschaft des Koran, 146.

143 Vgl. MOHAMMAD AsSAD, Die Botschaft des Koran, 192.

144 ADEL THEODOR KHOURY, Der Koran. Arabisch-Deutsch. Ubersetzung und wissenschaftlicher Kom-
mentar, Band 5: Sure 4,1-176, Giitersloh 1994, 271. Da die klassischen Kommentare wie bspw.
Von RAZI, TABARI und ZAMAKHSHARI nicht in englischer Sprache vorliegen, konnen an dieser Stelle
nur die Verweise eingearbeitet werden, die Khoury in seinem Kommentar anfiihrt.

145 KHOURY, Der Koran. Band 5: Sure 4,1-176, 271. Diese Deutung Jesu Christi ist auch christlich gut
zu rezipieren, wenn wir betonen, dass uns in Jesus die Botschaft der Liebe Gottes personal be-
gegnet.

46



Wort und Geist konnen aus christlicher Perspektive als die ,in der Geschichte
erfahrbaren Elemente der Trinitat“14¢ verstanden werden, die hier an Jesus als den
Christus riickgebunden werden. Es ist zu vermuten, dass diese Ubernahme der
christlichen Begrifflichkeiten durch den Koran kein Zufall ist, sondern sehr be-
wusst geschieht. In diesem Sinne kénnte dieser Satz durchaus auch als Wiirdigung
dessen verstanden werden, was christliche Trinitatstheologie urspriinglich aussa-
gen will, namlich die Méglichkeit der geschichtlichen Erfahrung Gottes in Wort und
Geist.147 Da allerdings Wort und Geist muslimisch deutlich enger verbunden ge-
dacht werden, als dies im Christentum der Fall ist, kann dieser Punkt als Kritik an
einer zu starken Differenzierung der heilsgeschichtlichen Personen verstanden
werden. An dieser Stelle wiirde christliche Trinitatstheologie auf den Grundsatz
»opera Trinitatis ad extra sunt indivisa“, wie Gabriel Biel es formuliert, verweisen.148

Wie bereits oben gezeigt wurde, schliefdt sich eine Deutung der Kritik des Ko-
rans ,Sagt nicht: Drei“ als Kritik an kleineren haretischen Gruppierungen aus. Zwar
wurde von einigen Kommentatoren wie al-Zadijadj und al-Farra’ ein enger Bezug
zwischen Sure 4:171 und Sure 5:116 hergestellt, durch den man zu einem Ver-
standnis gelangen konnte, dass Maria ein Teil der Trinitdt sei und Gott demnach
aus Vater, Mutter und Sohn bestiinde. Dieser Deutung schliefst sich allerdings der
klassische Kommentator Tabari nicht an, was noch einmal mehr zeigt, dass die ko-
ranische Kritik nicht als Kritik an haretischen Gruppierungen verstanden werden
kann, die die libliche Trinitatstheologie konterkarieren.

Als Erlauterung zu der Kritik ,Und sagt nicht: Drei“ schreibt Adel Theodor
Khoury in seinem Kommentar: ,d.h. [gemeint ist das christliche Bekenntnis: Drei]:
Wir glauben an den einen Gott in drei Hypostasen, oder: Wir glauben an drei Got-
ter.“149 Hierin zeigt sich die grofde Schwierigkeit der Trinitatstheologie im Dialog
mit dem Islam. Natiirlich darf man christlich unter keinen Umstdnden von drei
Gottern sprechen. Die zentrale Frage ist allerdings, inwiefern der Hypostasenbe-
griff inhaltlich bestimmt wird. Scheinbar werden die beiden Satze ,Wir glauben an

den einen Gott in drei Hypostasen“ und ,,Wir glauben an drei Gotter” von Khoury in

146 Vg, hierzu KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 170.

147 Vgl. hierzu KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 170.

148 GABRIEL BIEL, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum. Prologus et Liber primus, Tiibin-
gen 1973, distinctio 14, quaestio 1, articulus 1, 395.

149 KHOURY, Der Koran. Band 5: Sure 4,1-176, 272.

47



einer bestimmten Weise gleichgesetzt. Dies ist natiirlich in Bezug auf christliche
Trinitatslehre fatal. Trinitatslehre darf nie so ausgestaltet werden, dass sie den
Eindruck des Glaubens an drei Géttern erwecken kénnte. So prazisiert Adel Theo-

dor Khoury nochmals:

,Der Glaube an drei Hypostasen wird von den Kommentatoren und Theologen des Islam zu-
riickgewiesen, weil diese Hypostasen - so lautet das Argument - nicht nur als Eigenschaften
Gottes (die ja der Koran selbst anerkennt), sondern als drei subsistierende Wesen zu verste-
hen sind.“150

In diesem Sinne kann die koranische Kritik in Sure 4:171 in erster Linie als eine
Kritik an trinitatstheologischen Positionen gewertet werden, die eine zu starke
Betonung der Eigenstandigkeit der trinitarischen Personen vorweisen konnen, was
v.a. im Kontext der sozialen Trinititstheologie weit verbreitet ist.15! Je starker die
Eigenstandigkeit der Hypostasen gedeutet wird, desto schwieriger wird es, die ko-
ranische Kritik zu widerlegen. So sieht auch Klaus von Stosch in dem Satz ,Sagt
nicht: Drei“, ,dass durch dieses Bekenntnis der Gedanke abgewehrt werden soll,
dass man im Blick auf Gott in irgendeiner Weise zdhlen kann, und es pragmatisch
gesehen besser fiir den Menschen ist, sich nicht in trinitatstheologische Spekulati-
onen zu verlieren.“152 In diesem Zusammenhang kann auf die Diskussionen zur
kappadokischen Trinitatstheologie verwiesen werden. Durch die dort vorgenom-
mene Differenzierung der Begriffe der ousia und der hypostasis wurde eine Diffe-
renzierung in das Wesen Gottes eingetragen, die es auf den ersten Blick doch
scheinbar erméglichte, die Hypostasen wie Personen zdhlen zu kénnen. Allerdings
verweist Sarah Coacley in Auseinandersetzung mit der Theologie Gregor von
Nyssas darauf, dass fiir ihn klar ist, dass keine Zahlen auf Gott libertragen werden
kénnen und man innerhalb der Trinitdt eben nicht zdhlen kann: ,Although the hy-
postaseis have relational ,distinguishing marks’, it is only in a Pickwickian sense,
that they are ,three’*.153 Gottes Wesen ist durch seine Unendlichkeit jeder Bestim-

mung durch endliche Wesen wie den Menschen kategorial entzogen.>* So greift

150 KHOURY, Der Koran. Band 5: Sure 4,1-176, 272.

151 Vgl. hierzu KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 170.

152 Vgl. KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 170.

153 SARAH COACLEY, ,Persons’ in the ,Social’ Doctrine of the Trinity. A Critique of Current Analytic Dis-
cussion. In: STEPHEN DAVIS/DANIEL KENDALL/GERALD 0’COLLINS (Hg.), The Trinity. An Interdiscipli-
nary Symposium on the Trinity, Oxford 1999,123-144, hier 134.

154 Vgl. WOLF-DIETER HAUSCHILD/VOLKER HENNING DRECOLL, Lehrbuch der Kirchen- und Dogmenge-
schichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mittelalter, 101.

48



hier der Koran ein Problem auf, dass auch innerhalb des Christentums auftauchte
und dementsprechend diskutiert wurde.

In eine andere Deutungsrichtung des Verses 4:171 geht Sayyid Qutb in seinem Ko-
ran-Kommentar.1>5 Er sieht die christliche Trinitatstheologie vor allem beeinflusst
von paganen Stromungen, gegen die sich der Koran wendet. Christen iiberschrei-
ten demnach die Grenzen der Wahrheit, sofern sie behaupten, dass Jesus Christus

der Sohn Gottes sei.156

,1f we closely follow the history of the Christian faith, we are bound to come to the conclusion
that the concept of trinity and that of Jesus being the son of God, (limitless is God in His glory)
were unknown to the early Christians. [..] These concepts were introduced into Christianity
much later, at different times, when pagans embraced Christianity whithout altogether aban-
doning their pagan and polytheistic concepts. It is perhaps more likely that the concept of the
trinity was imported from ancient Egyptian religions, such as the concept of the trinity of Osi-
ris, Isis and Horus, as well as the many other trinities in ancient Egyptian religions.“157

An dieser Stelle ist aus christlicher Perspektive zu betonen, dass es in der Ausbil-
dung des trinitatstheologischen Dogmas in erster Linie um die Auseinanderset-
zung mit den urspriinglichen Erfahrungen der Jiingerinnen und Jiinger Jesu ging.158
Trinitatstheologie versucht diese urspriinglichen Erfahrungen nachzuvollziehen
und zur Sprache zu bringen. Dennoch ldsst sich an diesem Erklarungsversuch
Qutbs sehr gut erkennen, dass christliche Theologie noch deutlicher erklaren muss,
dass es um konkrete heilsgeschichtliche Erfahrungen geht, wenn versucht wird,
Gottes Wesen als trinitarisch zu beschreiben, und nicht nur um spekulative Denk-
formen.

So lasst sich Sure 4:171 als Warnung lesen, eine zu starke Eigenstandigkeit und
damit verbunden Gottlichkeit Jesu Christi anzunehmen und so schliefdlich im Sinne
einer zu radikalen sozialen Trinitdtstheologie zur Annahme dreier Gotter zu gelan-
gen. Viel eher sollte man sich auf die Weisen konzentrieren, in denen Gott uns
heilsgeschichtlich begegnet, namlich im Wort und im Geist Gottes. In dieser Lesart
kann die Sure 4:171 fiir eine christliche Trinitatstheologie als Mahnung dienen,

sich nicht in spekulativen Denkstrukturen zu verirren, sondern immer eine heils-

155 Neben den beiden klassischen Autoren Razi und Tabari soll mit Sayyid Qutb zumindest ein be-
kannter Theologe des 20. Jahrhunderts aufgegriffen werden.

156 Vgl. SAYYID QUTB, In the Shade of the Qur’an. F1 Zilal al-Qur’an. Vol. III Siirah 4 Al-Nisa’. Transl.
and ed. by ADIL SALAHI and ASHUR SHAMIS, Leicester 2001, 403.

157 QuTB, In the Shade of the Qur’an, 402.

158 Vgl. hierzu auch Kap. 2.1. Auch innerhalb des Christentums gab es die Tendenz die Trinitdts-
theologie durch eine Hellenisierung des urspriinglichen Glaubens zu erklaren. Vgl. dazu die Hel-
lenisierungsdebatte im Ausgang von Adolf von Harnack: HARNACK, Das Wesen des Christentums.

49



geschichtliche Verortung als Grundlage zu bestimmen, die dann auch ein Gesprach

mit dem Islam ermdéglichen kann.

Bedingt durch die Parallele zwischen dem Ausdruck ,Der Dritte von Dreien in
Sure 5:73 und der Sure 4:171, in der die Phrase ,Sagt nicht: Drei!“ aufgegriffen
wird, kommt auch die Sure 5:73 als Kritik an der Trinitatstheologie in Betracht.1>?
Im Zusammenhang mit dieser Sure ist zundchst zu beachten, dass sich die Kritik
des Korans an denen, ,die sagen: ,Gott ist der Dritte von Dreien an die christlichen
Gruppierungen der westsyrischen, ostsyrischen und katholischen Kirche richtet -
und nicht an eine haretische Gruppierung.16® Inhaltlicher Schwerpunkt der Sure
5:73 ist die Kritik an der Annahme der Gottlichkeit des Menschen Jesu.161 Dies wird

schon durch die vorhergehende Sure 5:72 deutlich:

,Unglaubig sind diejenigen, die sagen 'Gott ist Christus, der Sohn Marias‘, wo doch Christus ge-
sagt hat: ,0 ihr Kinder Israels, dienet Gott meinem Herrn und eurem Herrn‘. Wer Gott (andere)
beigesellt, dem verwehrt Gott das Paradies. Seine Heimstétte ist das Feuer. Und die, die Un-
recht tun, werden keine Helfer haben.”

Die fiir Christen unubliche Redeweise , Gott ist Christus, der Sohn Marias”, anstatt
sJesus Christus“ oder ,Jesus ist der Sohn Mariens” erklart Griffith damit, dass ,the
Qur’an’s adoption of a different phraseology was for the purpose of rhetorically
more forcefully expressing its negative judgement of a Christian teaching.“162

Muhammad Taqi-ud-Din Al-Hilali und Muhammad Muhsin Khan stellen in ihrer Aus-
legung des Verses 5:73 in Bezug auf Ibn Kathir heraus: ,Allah states that the Chris-
tians such sects as Monarchite, Jacobite and Nestorite are disbelievers, those
among them who say that 'Isa is Allah. Allah is far holier than what they attribute
to Him.“163 Der eigentliche Kritikpunkt liegt damit an dieser Stelle in der Gleichset-
zung Jesu Christi mit Gott. In diesem Zusammenhang zeigt auch Klaus von Stosch

in Auseinandersetzung mit der Sure 5:72 auf, dass die Kritik

159 Zur Erklarung der Bedeutung dieser Parallele fithrt Sidney Griffith an: ,Here is the evidence of
the realization in the Qur’an that from the Islamic perspective, the Christian doctrine of the divi-
nity of Christ leads to the equally objectionable doctrine of the Trinity. This too reflects a rudi-
mentary Christian consciousness — namely, that the doctrine of the divinity of Christ entails the
doctrine of the Trinity.“15% GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur'an®, 101f.

160 Vgl. dazu GRIFFITH, Syriacisms in the ,,Arabic Qur'an®.

161 Vgl. dazu GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur'an“, 100f.

162 GRIFFITH, Syriacisms in the , Arabic Qur’'an®, 101.

163 MUHAMMAD TAQI-UD-DIN AL-HILALI/ MUHAMMAD MUHSIN KHAN, Interpretations of the Meanings of
the Noble Qur’an in the English Language. With comments from Tafsir At-Tabari, Tafsir Al-Qur-
tubi and Tafsir Ibn Kathir and Ahadith from Sahih Al-Bukhari, Sahih Muslim and other Ahadith
books. Part 1 (Surah 1 to 5), Riyadh.

50



»,im Kontext des Theopaschitenstreits im Umfeld des Kaisers Justinians [steht, bei dem]
durchaus theologisch dafiir argumentiert wurde, dass man nicht nur Christus als Gott be-
zeichnen konne, sondern auch umgekehrt Gott als Christus. [...] Im Hintergrund dieses theolo-
gischen Gedankens steht eine Idee, die allerdings heute noch gelegentlich in der christologi-
schen Debatte vertreten wird, ndmlich die Idee, dass es nichts gibt, was wir liber Gott sagen
konnen, das nicht in Jesus Christus gesagt ist, sodass man den Eindruck gewinnt, dass Gott
sich in Christus erschopft hat.“164

Die Bedeutung der Phrase ,Dritter von Dreien“ kann nach Griffith allerdings nur
dadurch erklart werden, dass es sich hier um einen Syriakismus handelt, der im
Kontext des arabischsprachigen Christentums durchaus gelaufig war. Dabei
entspricht der syrische Begriff tlithaya dem arabischen thalith.1%> Thalith ist, wie
auch David Thomas herausstellt, ,the normal Muslim designation for the doctrine
of the divine Trinity, in the same way as tawhid [...] is used to designate the divine
Unity.“166 Interessant ist nun nach Griffith die Tatsache, dass der Begriff tlithaya als
Syriakismus durchaus von Theologen wie Ephraem dem Syrer oder Jacob von Sarug

als Beinamen Jesu Christi verwendet wurde.167

»The recognition of this use of the Syriac epithet tlithaya as a title of Christ should now add
depth to the understanding of the Qur'an’s rejection of those who say God is thalithu
thalathain (V al-Ma’ida 73), if the phrase is seen to be a Syriacism. In context, the Qur’an is
surely rejecting the divinity of Christ, as we have seen. And Christians in the Qur’ans audience,
whose patristic, liturgical and theological heritage was Aramaic, and specifically Syriac, would
undoubtedly have been the ones prepared to describe Christ as tlithaya, thereby alluding to

the full range of typological reminiscences we have described above.“168
Bedingt dadurch, dass thalith eine Ubersetzung des syrischen tlithaya darstellt,
gehen aber die vollen Bedeutungsnuancen des Begriffs tlithaya leider abhanden,
was dann erklart, warum die Sure 5:73 den Ausdruck ,Dritter von Dreien” im Sin-
ne der Zahl ,drei“ verwendet. Wenn Jesus also durch Ephraem den Syrer u.a. der

Beiname tlithaya gegeben wurde, wurden dadurch implizit (biblische) Motive der

164 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 166f.. Mit Verweis auf KARL-HEINZ UTHEMANN, Kaiser
Justinian als Kirchenpolitiker und Theologe. In: Augustinianum 33 (1999), 5-83, hier 20.

165 Vgl. GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur’an“, 103: ,The Syriac term is tlithaya, approximately
congruent in meaning with the Arabic term thalith and usually defined in English as meaning
,third, threefold, triple, treble, trine.” Mit Verweis auf ]. PAYNE SMITH (Ed.), A compendious Syriac
Dictionary. Based upon the Thesaurus Syriacus by R. Payne Smith, Oxford 1903, 614.

166 DAVID THOMAS, Art. Thalith. In: Encyclopaedia of Isalm 10 (2000), 373-375, hier 373.

167 “In a number of instances in his religious poetry St. Ephraem the Syrian, who was by far the

most often quoted of the early Syriac wirters, spoke of Christ as tlithaya within several frames of

references”. GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur’an“, 104.

»They [Ephraem, Jacob of Sarug and others; K.L.] came eventually to employ the term tlithaya as

a personal epithet of Christ. For them in this context Christ was the one whose thruth was to be

discerned in terms of the several mystical triads in reference to which, from their typological

viewpoint, Jesus, the Messiah, can be accurately characterised. GRIFFITH, Syriacisms in the

»Arabic Qur'an“, 106.

GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur’an“, 106. Gemeint sind hier die Verweise auf die

Verwendung vin Ephraem dem Syrer vom Begriff tlithaya in Bezug auf die drei Tage, die Jesus

vor der Auferstehung im Grab lag, auf seine dreifache Rolle als Priester, Prophet und Konig etc.

)= o

Vgl. Dazu GRIFFITH, Syriacisms in the ,,Arabic Qur'an®, 104.

16

@

51



Zahl drei angesprochen, wie die drei Tage, die Jesus vor seiner Auferstehung im
Grabe lag oder seine drei Amter als Priester, Prophet und Konig sowie der Verweis
auf Gen 22:4, wo auch der Begriff tlithaya verwendet wird. Diese vollstandigen
Bedeutungsnuancen und Hintergriinde werden in dem Ausdruck thalithu thalatha-
tin nur Christen bekannt gewesen sein. So greift der Koran an dieser Stelle einen
sehr zentralen Kritikpunkt der Christologie auf, indem er eine Vergottlichung Jesu
und damit verbunden eine Depotenzierung und Verendlichung Gottes angreift. Als

explizite Kritik an der Trinitatstheologie scheidet er jedoch aus.

In Anbetracht der bisher dargestellten Erkenntnisse kann die koranische Kritik an
trinitarischen Positionen als Kritik verstanden werden, die auch christlicherseits
durchaus nachzuvollziehen ist und nicht ibersehen werden darf. So kann die Sure
4:171 als grundsatzliche Anfrage an den Begriff der Hypostase gesehen werden;
Sure 5:73 fordert hingegen zu einer christologischen Positionierung auf, bei der
das wahre Menschsein und das wahre Gottsein gewahrt bleiben, die dabei aber
eine nachtragliche Vergottlichung des Menschen Jesu ausschliefdt. So wird schon an
dieser Stelle deutlich, inwiefern der Koran und damit auch der Islam das christli-
che Bekenntnis herausfordert, das Bekenntnis zu einem trinitarischen Gott prazise
zu formulieren und zu erlautern, welche Erfahrungen mit dem mir in Christus be-

gegnenden Gott hinter diesem Bekenntnis stehen.

3.2 Trinitatstheologie im 8. bis 10. Jahrhundert im Dialog mit dem
Islam: Theodore Abui Qurrah und Abu 'Isa al-Warraq

Nachdem der Fokus der Arbeit im vorherigen Kapitel auf der koranischen Kritik
an der Trinitatstheologie lag, soll es nun im nachsten Schritt darum gehen, die
Auseinandersetzungen um die Trinitatstheologie zwischen Muslimen und Christen
um das 9. Jahrhundert anhand zweier Beispiele zu beleuchten. Dabei geht es zum
einen um den christlichen Autor Theodore Abu Qurrah, der sich in besonderer

Weise mit dem Dialog zu Muslimen im Kontext des 9. Jahrhunderts auseinanderge-

52



setzt hat, und zum anderen um den muslimischen Autor Abu 'Isa al-Warrag, der
eine sehr ausfiihrliche Widerlegung der christlichen Trinitatstheologie und der
Christologie vorgelegt hat. Diese beiden Autoren wurden zum einen deshalb aus-
gewahlt, weil sie zu den prominentesten Ansitzen im theologischen Gesprach zwi-
schen Christentum und Islam um das 9. Jahrhundert sind, deren Beitrdage auch in
englischer (und bei Abii Qurrah sogar in deutscher) Ubersetzung zur Verfiigung
stehen. Zudem kann an diesen beiden Autoren exemplarisch gut herausgearbeitet
werden, wie die Diskurse in diesem Zeitraum verliefen. So wird man an Abu Qur-
rah gut ablesen konnen, mit welchen Anfragen sich das Christentum im Hinblick
auf Trinitatstheologie und Christologie konfrontiert sah und wie es auf diese rea-
gierte. Bei Abu ’Isa al-Warraq wird man hingegen einen der detailliertesten Ent-
wiirfe der Widerlegung der Trinitdatstheologie finden, der sich durch ein hohes
Mafi an Kenntnis der christlichen Theologie auszeichnet. Das beginnende 9. Jahr-
hundert wahle ich als Untersuchungszeitpunkt, weil sich die islamische Schultheo-
logie hier mehr und mehr zu konsolidieren beginnt und sich auf hohem Niveau
auch mit christlicher Glaubensreflexion auseinandersetzt. Gerade fiir den orienta-
lischen Raum kann man feststellen, dass sich seit Johannes von Damaskus auch
Christen auf hohem Niveau an diesen Schuldebatten beteiligten, so dass sich schon
hierdurch die geografische Auswahl der Protagonisten in den nachfolgenden Aus-

einandersetzungen ergibt.

3.2.1 Theodore Abu Qurrah: ein christlicher Theologe im Gesprach mit
dem Islam

3.2.1.1 Biographische Einordnung

Theodore Abu Qurrah ist ein christlicher Theologe des spaten 8. und frithen 9.
Jahrhunderts. Er gehort nach Sidney Griffith als Anhdnger des Konzils von Chalze-
don der Gruppe der Melkiten an, die er als ,,Arabic-speaking Christians in the world

of Islam who accepted the doctrinal formulae determined by the first six ecumeni-

53



cal councils of Roman or Byztantine orthodoxy“16° definiert, was dem Glauben der
katholischen Kirche entspricht.

Genaue biographische Daten Theodore Abu Qurrahs sind leider nicht erhalten, sie
kénnen ausschliefdlich aus seinen Selbstzeugnissen sowie aus Verweisen auf ihn
durch andere Autoren erschlossen werden.”?® Wahrscheinlich lebte er zwischen
740/750 und 820/830.171 Er wurde vermutlich in Edessa geboren’2 und war mog-
licherweise ein Monch des Klosters Mar Sabas in der juddischen Wiiste nahe Jeru-
salem, in jedem Fall unternahm er aber eine Reise zu diesem Kloster.173 Dort stand
er ,unter dem unmittelbar personlichen oder doch wenigstens literarischen Ein-
fluss des hl. Johannes von Damaskus.“174 Zwar stellt Georg Graf heraus, dass direk-
te Zeugnisse, ,dafd er ein Schiiler des heil. Johannes von Damaskus war, fehlen.”
Dennoch herrscht eine auffallende Ahnlichkeit in der schriftstellerischen Tatigkeit

zwischen Johannes von Damaskus und Theodore Abti Qurrah:

,Die Grundlehren des Christentums mit besonders ausgedehnter Behandlung der diophysiti-
schen Lehre und die Darbietung derselben in polemischer Form. Beide wenden sich in ihrer
Polemik gegen die gleichen Gegner: Juden Mohammedaner, Nestorianer, Monophysiten, Mo-

169 SIDNEY H. GRIFFITH, Apologetics and Historiography in the Annals of Eutychios of Alexandria:
Christian Self-Definition in the world of Islam. In: RIFAAD EBIED/ HERMAN TEULE (ed.) Studies on
the Christian Arabic heritage: In Honour of Father Prof. Dr. Samir Khalil Samir, S.I. at the Occa-
sion of his Sixty-Fifth Birthday, Leuven 2004, 65-90, hier 65.

Vgl. dazu auch SIDNEY H. GRIFFITH, The Melkites and the Muslims. The Qur’an, Christology, and
Arab Orthodoxy. In: Al-Qantara 33 (2012) 413-443, hier 414.

Vgl. auch REINHOLD GLEI/ADEL THEODOR KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und
Theodor Abu Qurra (Corpus Islamo-Christianum, Series Graeca 3), Altenberge 1995, 47.

170 Vgl. THOMAS W. RICKS, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology. The Develop-
ment of the Doctrine of the Trinity in an Islamic Milieu, Minneapolis 2013, 55f.

GEORG GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 -
820). Literaturhistorische Untersuchungen und Ubersetzung (Forschungen zur Christlichen Li-
teratur- und Dogmengeschichte Bd. 10; 3./4. Heft), Paderborn 1910, 5.

Lamoreaux stellt zur Biographie Abu Qurrahs heraus: ,He is one of those too numerous figures
about whose theology we know a great deal, while ther lives remain shrouded in darkness.” JOHN
C. LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), Birmingham 2005, xii.

171 Die genaue Herleitung seiner Lebensdaten findet sich in: GEORG GRAF, Die arabischen Schriften

des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 1-20. Im Gegensatz zu Georg Graf
nimmt Ignace Dick das Jahr 750 als Geburtsjahr an. Vgl. dazu GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam.
Johannes Damaskenos und Theodor Abii Qurra, 47. Mit Verweis auf IGNACE Dick, Théodore Abu-
qurra. In: Proche-Orient Crétien, Jerusalem 1963, 39 (nicht eingesehen).
SIDNEY GRIFFITH nimmt als Lebensdaten 755 bis 830 an und greift zur Herleitung der Daten auf
zwei zeitgeschichtliche Zeugnisse zuriick, die wiederum Daten Abu Qurrahs Wirken aufgreifen.
Beides sind Dokumente von syrisch Orthodoxen, jakobitischen Autoren: zum einen die Auf-
zeichnungen von Michael dem Syrer und zum anderen die anonymen Aufzeichnungen von 1234
von einem unbekannten Autor aus Edessa. Vgl. dazu SIDNEY H. GRIFFITH (transl.), A Treatise an
the Veneration of the Holy Icons Written in Arabic by Theodore Abu Qurrah, Bishop of Harran
(c. 755-C.830 A.D.), Louvrain 1997, 2; 7-12

172 Dass er gebiirtig aus Edessa stammt, kann aus dem Hinweis ,our city, the blessed Edessa“ in sei-
ner Verteidigung der Verehrung der heiligen Ikonen (Treatise on the Veneration of the Icons)
geschlossen werden. Vgl. hierzu: ALEXANDER TREIGER, New Works by Theodore Abi Qurra pre-
served under the name of Thaddeus of Edessa, in: Journal of Eastern Christian Studies 68 (1-2),
1-51, hier 2. Mit Verweis auf GIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons
Written in Arabic by Theodore Abii Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.).

173 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 47.

174 GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 20.

54



notheleten, Manichaer. [...] Schon dieses Interesse an der Polemik laf3t auf eine nahe geistige
Verwandtschaft beider schliefsen.“175

Abi Qurrah kénnte zumindest fiir eine kurze Zeit der Bischof von Harran in Meso-
potamien gewesen sein.176

Zentrales Anliegen Abl Qurrahs war es, den christlichen Glauben als Monothe-
ismus auszuweisen und dabei gegen den paganen Glauben, gegen das Judentum,
den Islam und andere religiose Stromungen zu verteidigen. Gleichzeitig versuchte
er, die chalzedonische Christologie gegen nicht-chalzedonische, miaphysitische
Stromungen der westsyrischen und gegen den angeblichen Nestorianismus der
ostsyrischen Kirche zu verteidigen.1””

Das Besondere an Theodor Abu Qurrah ist die Tatsache, dass er der erste christ-
liche Autor ist, der in einem muslimisch gepragten Umfeld in arabischer Sprache
den christlichen Glauben verteidigte.1’8 Die Verwendung der arabischen Sprache
wird vor allem durch seine Zugehorigkeit zur katholischen Kirche in Arabien be-
griindet. Die arabischen Katholiken waren es namlich, die als erste ,das Arabische
als ihre Sprache anerkannten, sodass sie schon bald nach dem Tod Muhammads
zum Hauptgesprachspartner der Muslime wurden.“17° Nach Reinhold Glei und Adel
Theodor Khoury gilt Abu Qurrah dabei als ein ,besonders begabte[r] Vermittler
der christlichen Theologie byzantinischer Tradition in die arabische Welt hin-

ein.“180 Die Verwendung der arabischen Sprache ist deshalb so bedeutsam, weil

175 GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 9-10.

176 Vgl. hierzu: SIDNEY H. GRIFFITH, Faith and Reason in Christian Kalam: Theodore Abu Qurrah on
discerning the True Religion. In: SAMIR KHALIL SAMIR/ J@RGEN S. NIELSEN (Ed.), Christian Arabic
apologetics during the Abbasid period (750-1258)(Studies in the history of religions, Bd. 63),
Leiden/New York/Kéln 1993, 6.

177 Vgl. Ricks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 55f. Vgl. dazu auch S. H.

GIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons Written in Arabic by Theodore
Abi Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), Louvrain 1997, 2.
Vgl. dazu auch GIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons Written in Arabic
by Theodore Abu Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), 16: ,Throughout his career, Abl
Qurrah’s principal claim to fame was his skill as an apologist for Chalcedonian Christianity in the
Arabic language. He was a controversialist, a mutakallim, who not only argued on behalf of his
Melkite faith, but who went to some trouble to elaborate a conceptual framework in Arabic, in
terms of which he hoped to commend the veracity of his confessional position to others,
particularly to members of other Christian denominations, those whom he called ,Jacobites’ and
,Nestorians’, as well as to the Muslims.“

178 GIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons Written in Arabic by Theodore
Abu Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), 2.

Vgl. dazu auch LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), xi f.

179 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 64. Mit Verweis auf S. H. GRIFFITH, The Melkites and the
Muslims, 423.

180 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 57.

55



Arabisch zum einen natiirlich die Sprache des Islams und des Korans an sich ist!81;

zum anderen stellt John Lamoreaux heraus:

»When Muslims conquered the Near East in the seventh century, a process was set in motion
whereby Melkite Christians living under Islam began gradually to be isolated from their fellow
religionists in Byzantinum. As a result of this isolation in the new environment ushered in by
the Muslim conquests, these Christians slowly commenced to craft their own distinctive theo-
logical tradition - a tradition no longer expressed in Greek but in Arabic.“182

Die Schriften Abu Qurrahs widmen sich zum einen den Themen des Ikonoklas-
mus und der Verteidigung der Orthodoxie gegeniiber den Manichdern, anderer-
seits aber auch der Verteidigung der christlichen Lehre gegeniiber dem Islam. Be-
kannt sind insgesamt 15 Traktate in arabischer Sprache,83 ,die aus einem wahr-
scheinlich umfangreicheren Werk iibrig geblieben sind.“18* Der bekannteste Trak-
tat unter diesen 15 ist der Traktat mit dem Titel ,Uber die Existenz des Schépfers
und die wahre Religion (Theologus Autodidactus). ,,Auch in syrischer Sprache hat
er Texte geschrieben zur Widerlegung der Monophysiten, als deren prominentes-
ter Vertreter Abui Ra’ita, Metropolit von Takrit im Irak, gilt. Diese Werke sind ver-
loren gegangen.“18> Daneben gibt es 43 Opuscula in griechischer Sprache, von de-

nen sich 17 den Streitgesprachen mit Muslimen widmen.186

,All diese Texte sehen aus wie Handreichungen tiber die gingigen Themen der damaligen reli-
giosen Auseinandersetzungen zwischen Christen und Muslimen. Sie beziehen sich zwar auf
Streitgesprache, die stattgefunden haben, beinhalten jedoch nicht blofd eine Wiedergabe die-

181 He spoke and wrote the language at a time when it was just becoming the cultural language of
classical Islamic civilization, als well as the lingua sacra oft he Qur’an and of the new world reli-
gion.” GIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons Written in Arabic by Theo-
dore Abi Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), 3.

182 LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), xii.

183 Zehn dieser Traktate liegen in der arabischen Ausgabe von CONSTANTIN BACHA, Minmars de Théo-
dore Abuqurra, évéque de Harran, Beirut 1904, vor. Georg Graf hat diese Traktate in die deut-
sche Sprache lbersetzt: GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs
von Haran (ca. 740 - 820). GLEI und KHOURY weisen auf die unterschiedlichen Ordnungen der
Traktate zwischen Graf und Constantin Bacha hin. Die Zahlung richtet sich hier nach der Uber-
setzung von GEORG GRAF.

184 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 48.

185 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 48.

186 Eine Liste dieser 17 Opuscula findet sich in: GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Da-
maskenos und Theodor Abu Qurra, 50f.

Uber die urspriingliche Sprache dieser Opuscula herrscht zwischen Reinhold Glei und Sidney
Griffith Uneinigkeit: Wahrend Sidney Griffith davon ausgeht, dass die 43 in Griechisch ver-
fassten Opuscula Ubersetzungen aus dem Arabischen sind, geht Reinhold Glei davon aus, dass
sie im Original in griechischer Sprache verfasst wurden.

»,Moreover, there survie in Greek forty-three works attributed to him, which are arguably
translations from Arabic.“ GRIFFITH (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons
Written in Arabic by Theodore Abl Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), 3.

Dagegen Reinhold Glei: , Gleichwohl braucht man nicht zu meinen, daf} diese Texte urspriinglich
in arabischer Sprache vorlagen und dann ins Griechische {ibertragen wurden. Die
Originalfassung ist wohl griechisch gewesen, was damals eine angezeigte Vorsichtsmafinahme
war.“ GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abti Qurra, 52.

56



ser Gespriche. Einige Uberlegungen sind spiter, bei der Redaktion der Texte, aufgekommen
und werden dann eingefiigt.“187

In den von Abu Qurrah dargestellten Streitgesprachen wird der muslimische Ge-
sprachspartner als ein selbstbewusster Gegner dargestellt, der sich ,mit den Mit-
teln der Logik und des Wissens ausgeriistet [weif3] und die Kunst des Streitens ge-
lernt hat.“188 Es scheint also zunachst so, als ob die Begegnungen auf Augenhdhe
stattfinden kénnen. Doch zeigt sich nach kurzer Zeit schon, dass der christliche

Gesprachspartner dem muslimischen Kollegen deutlich iiberlegen ist. Die Texte

Jliefern also das Bild eines Muslims, der zwar theologisch nicht mehr unbedarft ist, der jedoch
nur seine ersten Schritte auf dem Gebiet des philosophischen Denkens macht und die Metho-
den und Feinheiten des logischen Argumentierens noch nicht ausreichend beherrscht.“189

Dagegen ist es das Ziel des christlichen Theologen - und dies ist dann Abu Qur-
rah selbst - aufzuzeigen, was denn nun die wahre Religion sei. So werden muslimi-
sche Positionen widerlegt und Kriterien entwickelt, die eine wahre Religion be-
griinden sollen. Da Abu Qurrah sehr wohl weif3, dass biblische Argumentationen
von muslimischen Theologen abgelehnt werden, ist er bemiiht, ,die Einwande der
Muslime zu widerlegen, und dies nicht durch Heranziehen biblischer Stellen, son-
dern auf der Grundlage rationaler Begriffe, die zu notwendigen Schlussfolgerungen
fiihren und allgemein anerkannt sind.“1%% So geht Abti Qurrah in seiner Argumenta-
tion grundlegend von der Vernunft aus, die fiir ihn nicht im Gegensatz zum Glau-
ben steht; vielmehr besteht eine grundsitzliche Ubereinstimmung von Glauben
und Vernunft.1°1 ,Dies besagt jedoch nicht®, so betonen Glei und Khoury ausdriick-
lich, ,[...] daf$ die Vernunft den offenbarten Glauben beweisen kann. Man kann we-
der den Schleier von den tibernatiirlichen Geheimnissen liiften, noch eine apodikti-
sche Evidenz erreichen.“192

Flir die vorliegende Arbeit werden aus dem Bereich der arabischen Schriften vor
allem der Traktat ,Uber die Existenz des Schopfers und die wahre Religion“ (Theo-

logus Autodidactus), Traktat III ,Uber die Dreifaltigkeit, Traktat IV ,Uber die Er-

187 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 51.
188 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 53.
189 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 54.
190 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 55.
191 Vgl. GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abll Qurra, 54.
192 GLEI/KHOURY, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos und Theodor Abi Qurra, 55f.

57



kenntnis Gottes und die Existenz des Sohnes Gottes“ und Traktat VIII ,,Uber den
Tod Christi“ Beachtung finden.193

3.2.1.2 Kernthesen der Trinitdtstheologie

Im Folgenden sollen drei Schwerpunkte der Auseinandersetzung Theodore Abu
Qurrahs mit seinen muslimischen Gesprachspartnern herausgearbeitet werden,
die auch fiir die im Fokus dieser Arbeit stehende Fragestellung des Gesprachs ge-
genwartiger trinitatstheologischer Ansiatze mit dem muslimischen Gottesbild rele-
vant sind. Zum einen wird es dabei um die fiir die Trinitdtstheologie wichtige Un-
terscheidung der Bedeutung der Begriffe Natur und Person gehen, zum anderen
um die gottlichen Attribute des Zeugens und des Herrschens, die dem Aufweis einer
notwendigen trinitarischen Struktur in Gott dienen. In der Tat ist die (Trinitats-)
Theologie Abui Qurrahs auch grundsatzlich beachtenswert und sicher wird hier nur
eine sehr kleine Auswahl an Thesen betrachtet. Allerdings wiirde eine ausfiihrli-
chere Beschaftigung mit seinen theologischen Positionen den Rahmen dieser Ar-
beit sprengen und auch an der urspriinglichen Fragestellung - dem Gesprach neu-
erer Ansatze der Trinitiatstheologie mit dem Islam - vorbeizielen.1%* Die hier aus-
gewadhlten Schwerpunkte fokussieren sich darauf, Querverbindungen zwischen
theologischen Ansatzen aus den ersten Zeiten des christlich-islamischen Dialogs zu

gegenwartigen Ansatzen herzustellen.

3.2.1.2.1 Person und Natur

Einen ersten Ansatzpunkt in der Auseinandersetzung um die Begriindung der
Trinitatstheologie stellt fiir Abii Qurrah die Unterscheidung der Begriffe Natur und
Person dar. Diese arbeitet er im Traktat ,Uber die Trinitit“ sehr griindlich heraus.

So stellt er dar, dass es zum einen Namen gibt, die die Natur angehen, wie bspw.

193 Alle genannten Traktate sind sowohl in deutscher als auch in englischer Sprache zuganglich.
Deutsche Ubersetzung nach: GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs
von Haran (ca. 740 - 820).

Englische Ubersetzung nach: LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East
Vol. 1).

194 An dieser Stelle sei bspw. verwiesen auf NAJIB GEORGE AWAD, Orthodoxy in Arabic Terms. A Study
of Theodore Abu Qurrah’s Theology in its Islamic Context (Judaism, Christianity, and Islam -
Tension, Transmission, Transformation Vol. 3), Boston/Berlin 2015.

58



Mensch, Pferd, Stier etc.195 Zum anderen werden hiervon Namen unterschieden,
die einer Person direkt zugeordnet werden miissen, wie bspw. Petrus, Paulus und

Johannes.

,Wenn du aber mehrere Personen zdhlen willst, welche nur eine Natur haben, so darfst du die
Zahl nicht auf den Namen anwenden, welcher die Natur bezeichnet, sonst gibst du den Perso-
nen verschiedene Naturen. [..] Ebenso sind der Vater und der Sohn und der Heilige Geist drei
Personen, welche eine einzige Natur haben: ihre Natur ist Gott. Wenn du sie aber zahlst, so
darfst du nicht die Zahl auf den Namen ,Gott’ anwenden, welcher der Name der Natur ist, sonst
machst du ihre einzige Natur, welche der Name ,Gott’ anzeigt, zu verschiedenen Naturen und
begehst (damit) offenbar Siinde.“196

Damit kann eine numerische Vielfalt nicht auf einen Namen bezogen werden, der
die Natur meint, sondern nur auf die Namen, die einzelne Personen benennen:
»The fundamental difference between the two categories is that number may be
predicated of person but not of nature.“1°7 Die Namen Vater, Sohn und Heiliger
Geist, wie auch Petrus, Paulus und Johannes, beziehen sich so auf die Person, nicht
auf die Natur. Der Name Gott ist jedoch streng auf die Natur anzuwenden, die eine
einfache ist. 198 Diese Analogie wurde in dhnlicher Weise auch schon von Basilius
von Caesarea aufgegriffen, wie wir in Kapitel 2.2 sehen konnten. Auch Basilius von
Caesarea versuchte zunachst ausgehend von der Differenzierung von Wesen und
Namen eine Differenzierung zwischen ousia und hypostasis zu erarbeiten. Aller-
dings stellt sich bei der Verwendung dieser Analogie die Frage, inwiefern sie wirk-
lich geeignet ist, auf das Wesen Gottes libertragen zu werden. Petrus, Paulus und
Johannes sind - auch wenn sie sich zwar alle die Menschennatur teilen - dennoch

drei eigenstandige Menschen. Auf Gott libertragen hiefde das, dass Vater, Sohn und

195 Vgl. Drittes Mimar Uber die Trinitat. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften
des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 144.

196 Vgl. Drittes Mimar Uber die Trinitat. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften
des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 145.

197 Vgl. dazu SARA LEILA HUSSEINI, Early Christian-Muslim debate on the Unity of God. Three Christian

scholars and their engagement with Islamic thought (9th century C.E.) (History of Christian-
Muslim Relations 21), Leiden 2014, 61.
Husseini zeigt hier den Querverweis zur aristotelischen Argumentation auf: ,Aristotle identified
five types of unity whereby something could be indivisible (and therefore one) in one respect,
and at the same time divisible (and therefore many) in another respect. His categories included;
one by accident, one by continuity, unity of substratum, unity of genus and unity of species. For
Aristotle, it seems, the latter three categories were to some degree interchangeable and it is the
,unity of species’ which most Christian philosophers seemed to accept as most suitable. The
,unity of species’ allowed that two individuals of the same species could be described as one in
the sense that they are both ,humans’ for example. The example Aristotle gave ist hat of Socrates
and Plato being described as one category, that of ,rational animal’.”

198 Vgl. dazu Ricks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 69: ,Thus wie see
that Abu Qurrah makes a conceptual distinction not only between person and nature, but also
between different types of names as they are applied to beings, with number being applicable to
the Jlogical name’ - the name that is be used in an ontological taxonomy - but not being
applicable to the particular, nonlogical name.”

59



Geist jeweils Anteil an der Natur Gottes haben, aber dennoch als eigenstindige
Gottheiten gedacht werden miissten, was einer Preisgabe des Monotheismus
gleichkame.

Zur Veranschaulichung der Unterscheidung von Person und Natur greift Abl
Qurrah zwei weitere Analogien auf: Zum einen die schon von Dionysius Areopagita
angefiihrte Analogie des Vaters, Sohnes und Heiligen Geistes mit drei Lampen, die
in einem dunklen Zimmer leuchten. ,Das Licht einer jeden derselben verbreitet
sich im ganzem Zimmer, wenn auch dein Auge nicht den Lichtschein der einen vom
Lichtschein der anderen und das Licht aller zusammen vom Licht einer jeden ein-
zelnen unterscheiden kann.“1%° Aber auch hier stellt sich die Frage, wie wirklich
eine Einheit zu denken ist. Die drei Lampen sind schliefilich verschiedene Entita-
ten, die gemeinsam handeln. Auf die Trinitatstheologie ilibertragen, waren Vater,
Sohn und Geist in diesem Sinne wieder drei Gottheiten, die zwar gemeinsam han-
deln, aber kein gemeinsames Wesen aufweisen kénnen.

Zum anderen greift Abt Qurrah auf die urspriinglich von Gregor von Nyssa

stammende Gold-Analogie zuriick:

,In deinen Handen liegen drei Stiicke aus reinem Gold. Da sagst du nun, ein jedes der drei Stii-
cke sei ganz Gold; du sagt nicht, die drei (Stiicke) seien drei Gold (Pl.), sondern nur ein Gold.
Wenn dies aber so ist, dann hat auch der Vater und der Sohn und der Heilige Geist das voraus,
daf$ die Zahl nicht auf den Namen ihrer Natur anzuwenden ist, und daf man nicht sagt, sie
seien drei Gotter.“200

Durch die Verwendung des Person-Begriffs bezieht Abii Qurrah zumindest
scheinbar eine Individualitat in das Wesen Gottes ein, die es schwer macht, voll-
kommene Einheit zu denken. Zumindest legt der Begriff der Person es nahe, in die-
se Richtung zu denken und so drei eigenstiandige ,Instanzen” in Gott zu denken -
doch gerade dies wollte der Personbegriff in seiner urspriinglichsten Verwendung
eben nicht.201 In gewisser Weise versucht Abii Qurrah diese Gefahr dadurch zu
liberwinden, indem er von den ,Namen“ der Personen und der Natur spricht, so
dass man vermuten kann, er wolle hier auch auf die begriffliche und funktionale

Unterscheidung der Begriffe Person und Natur hinaus - in dem Sinne, dass die

199 Vgl. Drittes Mimar Uber die Trinitat. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften
des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 147.

200 Drittes Mimar Uber die Trinitdt. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften des
Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 148.

201 Vgl. dazu die dogmengeschichtliche Herleitung in Kap. 1.

60



,Namen“ Vater, Sohn und Geist anders funktionieren als der ,Name“ Gott. Der Name
Gott, sofern er sich ja auf die Natur und damit auf das eine Wesen Gottes bezieht,
ist numerisch einer, die Namen Vater, Sohn und Geist hingegen beziehen sich dann
auf die heilsgeschichtlichen ,Seinsweisen“ Gottes und sind damit drei.

So zeigt sich hier ein, wenn auch nicht liberzeugender, Versuch Abu Qurrahs,
durch eine begriffliche Unterscheidung von Person und Natur eine trinitarische
Struktur in Gott zu begriinden. Einen dhnlichen Versuch hatten wir schon bei Basi-
lius von Caesarea im Kontext der kappadokischen Trinitatstehologie gesehen, al-
lerdings entwickelte Basilius an dieser Stelle aus dieser begrifflichen Differenzie-

rung die Unterscheidung von ousia und hypostasis.

3.2.1.2.2 Zeugung als gottliches Attribut?

Ein weiterer Argumentationsstrang Abu Qurrahs setzt sich mit der Frage nach
der Zeugung des Sohnes Gottes und damit mit einer auf den ersten Blick christolo-
gischen Fragestellung auseinander. Fiir diesen Kontext ist sie dennoch bedeutsam,
weil vor allem im Hinblick auf die muslimische Kritik an trinitdatstheologischen
Ansdtzen christologische Fragestellungen immer wieder im Zentrum stehen.
Pneumatologische Fragestellungen werden von Abu Qurrah hingegen so gut wie
nicht berticksichtigt.

Wie schon zur Veranschaulichung der Unterscheidung von Person und Natur
verwendet Abl Qurrah auch im Zusammenhang mit der Erkenntnis der Eigen-
schaften Gottes Analogien.292 Nach Abu Qurrah ist Erkenntnis zundchst einmal
liber vier Wege moglich: ,Ein jedes Ding wird nur erkannt entweder durch Augen-
schein oder mittels einer Spur oder mittels einer Ahnlichkeit oder mittels eines

Gegenteils“203. In Bezug auf die Gotteserkenntnis schliefdt sich die erste Moglich-

202 Vgl. auch HUssEINI, Early Christian-Muslim debate on the Unity of God, 61.
»The use of analogy in describing the nature of God is an interesting phenomenon in Christian
Arabic texts of this period. In some ways, it is very unremarkable, as Christians are told in the
very first book of the Bible that ,God created man in His own image’ (Gen. 1:27), thus allowing
some link between God an his creation. Trinitarian analogies are a very traditional Christian
tool, found in the earliest Christian works concerning the Trinity. They were frequently
employed by the Cappadocian Fathers, who had much to do with developing and refining the
doctrine into its widely accepted form. They were also a source of influence for John of Da-
mascus, and therefore almost certainly for Abu Qurra too.” Ebd. 63.

203 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 160.

61



keit direkt aus, damit bleiben die Wege zwei, drei und vier.204 Zentral fiir Abt Qur-
rahs Argumentationslinie ist aber vor allem der Ausgang von der Ahnlichkeit zwi-
schen Gott und seinen Geschopfen. Abu Qurrah geht im Weiteren namlich von der
Frage aus, ob es diese Ahnlichkeiten gibt, die sowohl vom Menschen als auch von

Gott ausgesagt werden und kommt zu folgenden Aussagen:

,Ein jeder sagt, Gott ist lebendig, horend, sehend, weise, machtig, gerecht, giitig, und was es
dergleichen gibt. Dieses alles sehen wir aber in uns und bei uns. Wenn nichts von den Ge-
schopfen in irgendeinem Zustande Gott dhnlich ware, so konnte gar keine einzige Eigenschaft
auf ihn und auf uns angewendet werden.“205

Nicht zufallig werden an dieser Stelle Eigenschaften aufgegriffen, mit denen auch
der Koran und insbesondere die a$’aritische Attributenlehre Gott beschreibt und
die Muslime als wichtige Eigenschaften Gottes betonen: Leben, Macht, Wille, Wis-
sen, Rede, Horen und Sehen. Abi Qurrah baut hier sehr bewusst eine Briicke zu
den muslimischen Argumentationslinien in Bezug auf die Attribute Gottes, da seine
muslimischen Gesprachspartner an dieser Stelle nur schwerlich seiner Argumenta-
tion nicht folgen konnen, denn das hief3e, sich letztlich gegen den Koran und die
eigene Tradition selbst zu wenden.206

Die Erkenntnis Gottes ist also durch den Verweis des Geschopfes auf seinen
Schopfer in Bezug auf gemeinsam ausgesagte Eigenschaften maoglich. ,Gott hat sein
Wesen nicht durch etwas Aufdergeschopfliches zu erkennen gegeben, weil unser
Verstand dies nicht zu fassen vermochte, sondern er 1afst vielmehr die Schépfung
Wegweiser zu ihm sein. Die Geschopfe sind das Abbild und Spiegelbild Gottes.“207
So schreibt Abii Qurrah selbst:

,Wir erkennen Gott nur entweder daraus, daf3 er sich selbst uns beschrieben hat, oder daraus,
dafd wir zu ihm mittels seiner Geschopfe gelangen, iiber welche unser Verstand reflektiert.
Aber aus beiden Behauptungen ergibt sich ohne Zweifel die Schluf3folgerung, dafd die Ge-
schopfe Gott in irgendeinem Zustande ahnlich sind. Denn wenn Gott selbst sich uns beschrie-
ben hatte mit etwas, wovon wir nicht sehen, dafd es ihm ahnlich ist, so gdbe es fiir seine Be-
schreibung (seiner Eigenschaften) keinen Platz in unserem Verstande.“208

204 In diesem Zusammenhang fiihrt Abu Qurrah auch einen kosmologischen Gottesbeweis an, der
Gott als Erstursache sieht: Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von
GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 162.

205 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 163.

206 Vgl. dazu auch Ricks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 73: ,As such,
it would be very difficult for any Muslim reader to object to the assertion that these are
attributes that can be predicated of both God and human beings.”

207 GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 30.

208 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 163.

62



Damit sind die Eigenschaften, die von Menschen ausgesagt werden, urspriinglich
aufgehoben in den Eigenschaften Gottes und ihnen dementsprechend dhnlich.

Die Analogie des Spiegelbildes greift Abii Qurrah nicht nur im Traktat IV zur Er-
kenntnis Gottes und die Existenz des Sohnes Gottes auf, sondern in noch ausfiihrli-
cherer Weise im Traktat Uber die Existenz des Schépfers und die wahre Religion

(Theologus Autodidactus).

»,While God is unseen, through the likeness of our own nature’s virtues, notwithstanding that
God trancends and is contrary to our nature, our minds can see both Him and the attributes
according to which He is to be worshipped. [...] We cannot see our own face as it is in reality,
but only through its likeness. Take, for instance, the man who looks in a mirror and sees his
face from the likeness in it. When he does this, it is clear that he, through its likeness, has seen
something unseen along with all its attributes.“209

Das Prinzip der Ahnlichkeiten geniigt jedoch nicht allein. Andersherum gilt na-
tiirlich auch bei der Verwendung von Analogien, dass ,[a]lle von den Geschopfen
hergenommenen Eigenschaften [..], welche im Wesen Gottes bejaht werden, [...]
mit ihren Unvollkommenheiten in ihm wieder verneint werden“?1%9 miissen. Dieser
Aspekt ist im Kontext des Gesprachs mit dem Islam sehr bedeutsam. Muslime be-
tonen in besonderer Weise die Einzigkeit und Unvergleichbarkeit Gottes. Dadurch,
dass Analogien nur in mittelbarer Weise auf Gott verweisen, ist dieser letzten Un-
vergleichbarkeit Gottes Rechnung getragen, so dass es hier nicht darum gehen
kann, anthropomorphe Aussagen zu formulieren; vielmehr sind sich gerade diese
Analogien immer der nur mittelbaren Bezugnahme bewusst.

Die interessante Wendung in dem Gebrauch von Analogien besteht nun in der
Tatsache, dass Abi Qurrah gerade mit der Ahnlichkeit der gottlichen und der
menschlichen Attribute die Zeugung des innertrinitarischen Sohnes begriindet,
welche einen zentralen Punkt der muslimischen Kritik an der Trinitdtstheologie

darstellt.211 So heifdt es in verschiedenen Stellen im Koran:

209 THleODORE ABU QURRAH, Theologus autodidactus. Ubers. nach: LAMOREAUX, Theodore Abu Qurra,
73f.

210 GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 30.

211 Vgl. dazu RIcks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 75f: ,Having es-
tablished his argument on common terminological ground with Muslims, Abtu Qurrah now turns
his argument rather abruptly to the attribute that the Qur’anic text most emphatically denies of
God, the power of begetting. Whereas the attributes mentionet up to this point - existence, life,
and knowledge - are not only obvious common ground but also readily supported by Qur’anic
language, begetting is explicity denied as a divine attribute, and is even associated specifically
with weakness or defect in the Qur’anic text.”

63



Sure 6, 101:

Der Schopfer der Himmel und der Erde, woher soll Er ein Kind haben, wo Er doch keine Ge-
fahrtin hat und Er (sonst) alles erschaffen hat? Und Er weif? iber alle Dinge Bescheid.

Sure 17,111:

Und sprich: Lob sei Gott, der sich kein Kind genommen hat, und der keinen Teilhaber an der
Koénigsherrschaft hat und keinen Freund als Helfer aus der Erniedrigung! Und rithme mit
Nachdruck seine Grofie.

Sure 23,91f:

Gott hat sich kein Kind genommen. Und es gibt keinen Gott neben Ihm, sonst wiirde jeder Gott
das wegnehmen, was er geschaffen hat, und die einen von ihnen wiirden sich den anderen ge-
geniiber iiberheblich zeigen. Preis sei Gott, (der erhaben ist) iiber das, was sie da schildern,
der iiber das Unsichtbare und das Offenbare Bescheid weif3! Erhaben ist Er {iber das, was sie
(Ihm) beigesellen.

Sure 72, 3

,Und ergaben ist die Majestdt unseres Herrn. Er hat sich weder eine Gefahrtin noch ein Kind
genommen”

Sure 112, 1-4:

,Im Namen Gottes, des Erbarmers, des Barmherzigen. Sprich: Er ist Gott, ein Einziger, Gott der
Undurchdringliche. Er hat nicht gezeugt, und er ist nicht gezeugt worden, und niemand ist lhm
ebenbiirtig.”

Auf diese Einwande gegen die Vorstellung einer biologischen Zeugung, auf das
der koranisch verwendete Begriff walada abzuzielen scheint, kann man natiirlich
antworten, dass der Begriff der Zeugung innertrinitarisch lediglich der Beschrei-
bung der innergottlichen Relation zwischen Vater und Sohn dient und die Einheit
in Verschiedenheit betonen soll. Abii Qurrah geht an dieser Stelle aber anders vor.
Er versteht das Zeugen als ein Attribut, welches sowohl Gott als auch dem Men-
schen zugeschrieben werden muss. Wenn namlich Gott, der Vater, nicht die Fahig-
keit besafie, einen ihm wesensgleichen Sohn zu zeugen, ware dies als Unvollkom-
menheit zu bewerten, was dem Wesen Gottes widersprache. Hier wiirde man al-
lerdings muslimisch sicher antworten, dass auch Gott nichts logisch Unmdogliches
realisieren kann.

Allerdings wird hier auch die Bedeutung der Spiegel-Analogie fiir die Argumen-

tation Abu Qurrahs deutlich:

»Thus is why it is so important to note that Abti Qurrah’s mirror analogy necessitates an anal-
ogous divine attribute in order for a human attribute to exist at all. His reader has been led to

64



affirm divine attributes supported by the Qur’an, and then to affirm that these attributes are
mere reflections.212

Durch die Spiegel-Analogie konnte er aufzeigen, dass jede menschliche Fahigkeit
einen Ursprung in Gott haben muss. Wenn man diesen Punkt nun weiterdenkt,
hiefRe es namlich im Umkehrschluss, dass es eine Uberlegenheit des Menschen dar-

stellen wiirde, wenn nur er zeugen konne und nicht Gott.

»Sagst du, daf’ Gott etwas erzeugen konne, so wie er ist, oder dafd er es nicht konne? Wenn du
meinst, Gott kdnne nicht etwas erzeugen, das so ist wie er, so fiithrst du in Gott die gréfdte Un-
vollkommenbheit ein, indem du zugibst, dafd von uns einer etwas sich Gleiches erzeugen konne,
und vorgibst, dafd Gott einen solchen Vorzug nicht vermoége, den wir vermogen.“213

Es gibt lediglich drei Griinde, aus denen Gott auf diese Zeugung des Sohnes ver-

zichten konnte:

Lentweder infolge von Ermiidung, welche ihn in der Erzeugung iiberkommt, indem er dann
dieselbe unterldfdt und schwach wird, oder weil er aus Eifersucht nicht etwas will, was ihm
ebenbiirtig ist, oder weil in ihm zwar eine Kraft dazu ist, die er aber nicht kennt und aus Un-
kenntnis nicht zu gebrauchen fahig ist.“214

Alle drei Annahmen sind natiirlich in Bezug auf die Vollkommenheit Gottes nicht
durchzuhalten, so dass schliefdlich gelten muss, dass Gott einen Sohn erzeugt hat,
,der ihm ohne Zweifel ebenbiirtig ist.“215

So bleiben den muslimischen Adressaten Abu Qurrahs letztlich nur drei Mog-
lichkeiten auf diese Herleitung der Analogie zur Zeugung des innertrinitarischen
Sohnes zu reagieren:

Entweder (1) man sieht Zeugung nicht als gottliches Attribut - dann hatte aller-
dings die menschliche Eigenschaft des Zeugens keinen gottlichen Ursprung; oder
(2) man nimmt die Zeugung als gottliches Attribut an, was dann aber den korani-
schen Stellen widersprechen wiirde; oder (3) man nimmt die Zeugung zwar als
gottliches Attribut an, deutet aber die koranischen Stellen so um, dass sie der Ar-
gumentation nicht widersprechen.21¢ Abui Qurrah selbst favorisiert die dritte Vari-

ante. Im Traktat VIII Uber den Tod Christi stellt er heraus, dass sich widerspre-

212 Vgl. dazu Ricks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 76.

213 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca, 740 - 820), 166.

214 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca, 740 - 820),166.

215 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820),166.
+Was aber Gott - den Allerhdchsten! - anlangt, so ist er durchaus nicht unfiahig, etwas sich
Gleiches zu erzeugen, noch ist er in sich dariiber unwissend, daf$ er etwas sich Gleiches erzeu-
gen kann, noch ist er etwa unwillens, etwas sich Gleiches zu erzeugen, damit ihm nicht die oben
erwahnten Mangel inhdrieren, und er braucht nichts anderes, um zu erzeugen.” Ebd., 167.

216 Vgl. dazu RIcks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 76.

65



chende Eigenschaften in verschiedenen Kontexten unter verschiedenen Gesichts-

punkten unterschiedlich gedeutet werden kénnen:

,Nun trifft sich aber, daf} die Dinge, auch jedes fiir sich allein gestellt, nach ihren (verschiede-
nen) Gesichtspunkten in sich einen Widerspruch tragen. So findest du in einem Lehrsatz der
Leute der Wahrheit einen Widerspruch, indem du siehst, wie sie sahen ,ja’, und doch auch
,nein’ bei einer und derselben Sache. Thr Verstand betrachtet ndmlich aufmerksam die Dinge,
trennt ihre Gesichtspunkte auseinander und stellt jeden einzeln, um ihn zu beschauen, greift
dann das, was fiir ihn eine Eigenschaft in irgendeiner Beziehung ist, heraus und belegt ihn mit
dieser Eigenschaft; alsdann greift er eine (solche) Eigenschaft heraus, welche der ersteren in
einer anderen Beziehung entgegengesetzt ist und behandelt sie in der Weise, daf er sie mit
der ersteren in Beziehung setzt und nicht beiseite laf3t, sondern die eine Eigenschaft auf die
entgegengesetzte zurlickfiihrt und mit ihr in Zusammenhang bringt und sie die Erkenntnis der
Wahrheit der Dinge zusammenhalt und alle ihre Eigenschaften vereinigt.“217

Diese Argumentationsfigur hilft ihm auch an dieser Stelle weiter, wenn er das At-
tribut der Zeugung auf verschiedene Weise in Bezug auf Gott und in Bezug auf den
Menschen gedeutet wissen will. Somit kénnen namlich die Suren des Korans, die
die Zeugung als Attribut Gottes verneinen, so verstanden werden, dass sie sich auf
das Verstandnis menschlicher Zeugung berufen. Bei Gott meint dann Zeugung et-

was deutlich anderes als beim Menschen.

,50, following Abu Qurrah’s principle about the predication of attributes, begetting may be af-
firmed of God insofar as his being the origin of a Son of like nature with himself, while it may
be denied of him insofar as ,begetting’ connotes cooperation with a partner, a process of
growth or development, or precedence in time.“218

Die Nachteile des Menschen in Bezug auf die Zeugung liegen dementsprechend
darin, dass er immer notwendigerweise auf einen Partner und auf eine Form der
Entwicklung und des Wachstums angewiesen ist.

Abu Qurrah greift in diesem Kontext auch die Frage nach der zeitlichen Vorran-
gigkeit des Vaters vor dem Sohne und die Frage danach, warum Gott nur einen
Sohn und nicht mehrere S6hne gezeugt habe, auf. Der Gedanke, dass der Vater zeit-
lich vor dem Sohn existiert haben muss, ist auszuschliefien, da in Gott keine Zeit-

lichkeit existiert, weil diese eine Unvollkommenheit darstellen wiirde.219

,Was aber Gott - den Allerh6chsten! - anbelangt, so ist er durchaus nicht unfahig, etwas sich
Gleiches zu erzeugen, noch ist er in sich dariiber unwissend, daf} er etwas sich Gleiches erzeu-

217 Achtes Mimar Uber den Tod Christi. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften
des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820),198f.

218 Ricks, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 77.

219 Du mufdt dich aber erinnern, daf$ wir mit Notwendigkeit darin tibereinstimmten, dafd wir Gott
Auszeichnungen beiliegen, die wir haben, und daf$ wir unsere Unvollkommenheiten von ihm ne-
gieren, weil sie seinem einzig majestatischen Wesen entgegen sind. Die Vorzeitlichkeit des Va-
ters gegentiber dem Sohne ist eine Unvollkommenheit der Natur des Erzeugers bei uns.” Viertes
Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften des
Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 166f.

66



gen kann, noch ist er etwa unwillens, etwas sich Gleiches zu erzeugen, damit ihm nicht die
oben erwdhnten Mangel inhérieren, und er braucht nichts anderes, um zu erzeugen Zwischen
seinem Willen und dem, daf} das ist, was er will, ist blof$ ein Augenblick. Sonst ware dies an
ihm eine Schwache und Unfahigkeit in seinem Wesen. Gott hat also unzweifelhaft erzeugt, oh-
ne daf} Gott frither da ist als der von ihm Erzeugte.“220

Wie diese Gleichzeitigkeit zu denken sein konnte, bleibt Abii Qurrah dem Leser
schuldig. An dieser Stelle konnte Bernhard Nitsches Ansatz eines schon pratempo-
ral zueinander vermittelten Kommerziums dreier Freiheiten weiterfiihren, der
noch eigens zu thematisieren sein wird (vgl. Kap. 4.2.3).

Im Zusammenhang mit der Frage nach einer moglichen Mehrfachinstantiierung
Gottes stellt Abtu Qurrah heraus: ,,Du sagst jedoch, Leugner des Gottessohnes: Was
ist denn mit Gott, dafd er nur einen Sohn erzeugte?“221 Ware es denn nicht auch als
ein gottliches Defizit zu werten, dass Gott, wenn er doch zeugen kann, nur einen
einzigen Sohn gezeugt hat? Auch hier gibt er wieder verschiedene Antwortmog-
lichkeiten zur Auswahl: Entweder Gott hat nur einen Sohn oder er hat mehr als
einen Sohn gezeugt. Wenn er mehr als einen Sohn gezeugt hatte, ,so ist der eine
Sohn unvollkommen, denn er geniligte dann nicht, um dem Vater wohlzugefal-
len.“222 Wenn Gott also mehrere Sohne gezeugt hatte, hiefde das, dass Gott Vater
selbst unvollkommen sein miisste, da Vater und Sohn ja wesensgleich sind und der
eine Sohn zum Wohlgefallen des Vaters nicht ausreichte. Deshalb bleibt auch an
dieser Stelle nur die Annahme der ersten Option.

Zusammenfassend ldsst sich an dieser Stelle in Bezug auf die Zeugung des Soh-
nes festhalten, dass Abii Qurrah versucht, seine muslimischen Gesprachspartner in
eine Argumentation einzubinden, bei der sie nicht wirklich widersprechen kénnen,
ohne scheinbar von eigenen Glaubensiiberzeugungen abzuweichen. Wenn man
Gott als Urbild und den Menschen als Spiegelbild verstehen will, muss man alle
Eigenschaften, die der Mensch hat, in vollkommenerer Weise auch in Gott denken,
die den Ursprung der Eigenschaften des Menschen darstellen. Wenn dem aber so
ist, muss Gott auch in der Lage sein, einen Sohn zu zeugen und dieses auch getan

haben. Dieser Sohn muss als einziger Sohn vollkommen sein und dem Wesen des

220 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 167.
221 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 167.
222 Viertes Mimar Uber die Erkenntnis Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 167f.

67



Vaters in seiner Vollkommenheit entsprechen, so dass es keines weiteren Sohnes
bedarf. Zudem sind Gedanken iiber zeitliche Vor- und Nachrangigkeit auszuschlie-
3en, da in Gott keine Zeitlichkeit zu denken ist.

Allerdings muss man eingestehen, dass die hier von Abu Qurrah vorgelegte Ar-
gumentation auch christlich nicht wirklich tiberzeugend ist. Wenn man im Sinne
der Spiegel-Analogie davon ausgeht, dass jede menschliche Fahigkeit einen Ur-
sprung in Gott hat und es eine Uberlegenheit des Menschen darstellen wiirde,
wenn nur er zeugen konne und nicht Gott, und damit versucht zu begriinden, dass
Gott zeugen kann, wiirde einem allzu anthropomorphen Denken Tor und Tiir ge-
offnet, welches es zuldsst, alle menschlichen Fahigkeiten auf Gott {ibertragen zu
konnen. In dieser Logik konnten dann namlich auch Fahigkeiten wie Lesen oder
Malen oder Hakeln auf Gott libertragen werden. Auch die Annahme, dass Gott ei-
nen Sohn gezeugt haben ,muss®, ist christlich nicht durchzuhalten. In Gott, so be-
tont Jiirgen Werbick deutlich, gibt es kein ,Miissen®. Gott iiberschreitet in seiner
Unendlichkeit jegliches menschliche Denken, so dass wir nicht vom Menschen aus
gedacht zu einem ,Miissen“ in Gott kommen diirfen.223

Und schlief3lich ist auch die Begriindung, warum Gott nur einen Sohn und nicht
mehrere Sohne - oder auch Tochter - gezeugt hat, schwer nachzuvollziehen. Auch
menschlich ist der Gedanke, ein zweites, weiteres Kind zu bekommen, um die Un-
vollkommenheit des ersten Kindes auszugleichen, recht abwegig. Vielleicht ent-
scheiden sich Eltern doch viel eher fiir ein zweites oder drittes Kind, weil es ein-
fach schon ist, Kinder zu haben. So konnte sich auch Gott dafiir entscheiden, meh-
rere SOhne zu zeugen, ohne dass dies gleich bedeuten wiirde, dass der eine Sohn

nicht schon vollkommen ist.

3.2.1.2.3 Herrschaft und Hervorgang

Neben der Zeugungsfahigkeit gibt es ein weiteres gottliches Attribut, welches die
Annahme eines wesensgleichen Sohnes in der Argumentation Abu Qurrahs not-
wendig erscheinen lasst: die Herrschaftsmacht Gottes. So stellt Abii Qurrah im VIL.

Mimar heraus: ,Wenn du es leugnest, daf3 Gott einen Sohn hat, so fiihrst du in ihn

223 Vgl. dazu JURGEN, WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube - Abkehr vom Monotheismus?
In: MUNA TATARI/ KLAUS VON STOSCH (Hg.), Trinitat — Anstof3 fiir das islamisch-christliche Gesprach
(Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 217-230.

68



eine Unvollkommenheit ein und entziehst ihm die Majestadt seiner Gottheit und
nimmst ihm die Hoheit seiner Herrschermacht. 224

Wenn Gott als Herrscher verstanden wird, kann nicht allein die Schopfung seiner
Herrschaftsgewalt unterliegen, da er in diesem Falle von der Schopfung abhangig
waire, weil er ohne sie seine Herrschaft nicht verwirklichen konnte. ,Die Herrschaft
Gottes mufd vielmehr beruhen auf etwas ihm Ebenblirtigen oder auf etwas unter
ihm Stehenden oder auf etwas iiber ihm Stehenden und Vollkommeneren.“225

Da Gott notwendigerweise vollkommen ist, schliefdt sich die dritte Moglichkeit
aus: Es kann nichts Vollkommeneres geben als Gott selbst. Die zweite Mdglichkeit,
bei der sich die Herrschaft Gottes auf etwas ihm Unterstehendes bezieht, schliefdt
sich dadurch aus, dass Gott dann in einem ihm unwiirdigen Verhaltnis zu dem ihm
Unterstehenden stehen wiirde.226 So stellt Abi Qurrah recht ausfiihrlich heraus,
dass auch der Mensch sich nicht ,damit zufrieden giabe, Herr zu sein lber die
Ameisen oder die Esel oder noch Geringeres als dies“.22” Da aber nun der Unter-
schied zwischen Gott und Schopfung noch grofder ist als zwischen Mensch und
Ameise, fallt auch diese Moglichkeit weg und die Herrschaftsmacht Gottes muss
sich auf etwas ihm Ebenbiirtiges beziehen.?28 ,God exercises headship over a
communion of persons of like essence because otherwise his headship would be

exercised over his creatures only.“22°

224 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 185.

225 GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 31.

226  Damit, dafd du meinst, die Herrschaft Gottes griinde sich lediglich auf die Schopfung, machst du
sie zu der am tiefsten stehenden und niedrigsten (aller) Herrschaften, und héaltst damit Gott in
einem begrenzten Bereich zuriick, von welchem du den niedrigst stehenden Menschen fern-
haltst, und der auch diesen selbst nicht befriedigt.“ Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes.
Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von
Haran (ca. 740 - 820), 185. .

227 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 185.

228 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820),187.
Ahnlich argumentiert Abu Qurrah auch im Theologus Autodidacus, hier im Zusammenhang mit
Adam: ,[W]ould it not be absurd that Adam is head of one like himself but God is head only of
his creation? Adam would not be pleased to be head of the creation. Indeed, neither he not any
of us would be pleased to be head of pigs, asses, flies, bedbugs, fleas, scarabs, and worms. If
Adam and we are not pleased with this, how is it that we attribute to God that with which we
ourselves are not pleased? If we were to say that God is head, but only over angels and humans,
this also would be degradation. After all, by nature, angels and humans stand further from God
than do pigs, lice, and scarabs from us. While we and those animals share the nature of living be-
ing, angels and humans share absolutely nothing with God.”
LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library oft he Christian East Vol. 1), 13.

229 RicKs, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 84.

69



Ein Herrschaftsverhaltnis kommt entweder durch Zwang oder durch Einver-
standnis des Beherrschten zustande oder es handelt sich um ein natiirliches Herr-
schaftsverhaltnis.?30 Auch an dieser Stelle sind wieder zwei Méglichkeiten auszu-

schliefden, da sie dem Gottesbegriff widersprechen:

~Wenn du sagst, die Herrschaft Gottes bestehe nur infolge von Zwang, so fiihrst du in Gott die
Schwiche ein, denn wir sind darin libereingekommen, daf sich seine Herrschaft auf etwas
griindet, was ihm ebenbiirtig ist. [...]

Wenn du sagst, seine Herrschaft bestehe mit Einverstandnis, so gibst du Gott eine geborgte
Herrschaft, deren Dauer nicht (mehr) verbiirgt ist, wenn in ihr etwas zugunsten dessen ein-
tritt, der in das Beherrschtwerden eingewilligt hat. [...]

So bleibt also nur tibrig, daf seine Herrschaft natiirlich ist.“231

Eine natlirliche Herrschaft besteht zwischen Vater und Sohn. Dieses Verhaltnis
hat keinen Endpunkt und wird auch nicht durch Gewalt hervorgerufen und bedarf
auch nicht eines Einverstdandnisses. Es wird getragen von der Liebe des Vaters zum
Sohn.232 Wenn Gott also ein Herrscher ist und das Herrschaftsverhaltnis als natiir-
liches zu bestimmen ist, benotigt er notwendigerweise einen Sohn.

Durch die Argumentation, dass es einen Mangel in Gott darstellen wiirde, wenn
er nur Uber seine Geschopfe herrschen konnte und er deshalb innergottlich auf
eine natlirliche Herrschaft angewiesen ist, kann Abi Qurrah nun wiederum einen
sehr zentralen Punkt des muslimischen Gottesbildes aufgreifen: die absolute
Transzendenz Gottes. Ware Gott nur Herrscher liber seine eigene Schopfung, ware
das wie oben schon dargestellt, als ein Defizit zu werten, da er in bestimmter Hin-
sicht von seiner Schépfung abhdngig ware. Diese Herrschaft ware dann eine kon-
tingente, zeitlich bestimmte und damit nicht ewige Herrschaft. Um die absolute
Transzendenz Gottes zu wahren, benotigt es also auch innergottlich einer natiirli-
chen Herrschaft und diese ist durch die innertrinitarische Zeugung des Sohnes ge-
geben. Dieses Argument weist die gleiche Struktur auf, wie sie in der sozialen
Trinitatstheologie vorliegt, wenn Gott als Liebe gedacht wird. Auch hier muss in
Gott ein Gegeniiber gedacht werden, um Gottes Wesen als Liebe zu beschreiben, da

er sonst von seiner Schopfung abhadngig gemacht wiirde. Abii Qurrah verkniipft so

230 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca, 740 - 820), 187.

231 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca, 740 - 820), 187.

232 Siebtes Mimar Uber die Vaterschaft Gottes. Nach der Ubersetzung von GRAF, Die arabischen
Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca. 740 - 820), 188.

70



an dieser Stelle wieder sehr geschickt ein christliches Argument mit einer fiir Mus-
lime zentralen Grundannahme zum Gottesbild, der Transzendenz, und entwickelt
eine Argumentationsfigur, aus der Muslime nur schwerlich aussteigen kénnen.
»Without divine headship over a communion of persons like essence and dignity,
God'’s lordship is associated not with transcencence but with defect, since it would
be a headship that is not only of lesser dignity than Adam’s headship, but

timebound and dependent upon his creatures.“233

3.2.1.3 Zusammenfassung

Abu Qurrah greift zur Begriindung der Trinitdt zwei Argumentationslinien auf:
zum einen die begriffliche Unterscheidung von Person und Natur und zum anderen
die Herleitung der Attribute Zeugung und Herrschaft, die eine trinitarische Struk-
tur Gottes notwendig erscheinen lassen.

Im Zusammenhang mit der Unterscheidung der Begriffe Person und Natur konn-
te der Versuch aufgezeigt werden, Einheit und Differenz so zu vermitteln, indem
der Personbegriff als das Unterscheidende, die Natur aber als das einende, zu-
sammenfiihrende bestimmt wird. Gottes Natur ist damit als eine zu bestimmen,
wohingegen Vater, Sohn und Geist als Namen die trinitarischen Personen benen-
nen. Er greift hier einen Argumentationsstrang auf, der auch schon im Kontext der
kappadokischen Trinitatstheologie begegnet ist, allerdings gelingt ihm diese be-
griffliche Differenzierung nicht sehr tiberzeugend. Letztlich bleibt die Frage, wie

drei Personen, die der Natur des Menschen angehoren, als Einheit gedacht werden.

Die zweite Argumentationslinie greift die beiden Attribute Zeugung und Herr-
schaft auf. So fiihrt Abii Qurrahs Argumentation recht geschickt von der Annahme
eines transzendenten, souveranen Gottes, die flir Muslime mafdgeblich ist, zu der
Annahme, dass Gott notwendigerweise einen Sohn gezeugt haben muss und damit
implizit zur Annahme eines trinitarischen Gottes. Da alle menschlichen Eigenschaf-
ten ihren Ursprung in Gott haben miissen, muss auch die Zeugungsfahigkeit Gott

zugeschrieben werden, da ansonsten der Mensch aufgrund seiner Zeugungsfahig-

233 RIcKs, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 86.

71



keit vollkommener als Gott zu denken ware. Zudem muss Gott auch unabhangig
von der Welt in einem natiirlichen Herrschaftsverhaltnis stehen, da er ansonsten
auf die Welt angewiesen ware, um seine Herrschaftsmacht zu vollziehen, was wie-
derum die Zeugung eines wesensgleichen Sohnes notwendig erscheinen lasst.
Thomas Ricks stellt in diesem Zusammenhang heraus, inwiefern beide Argumen-
tationen Abu Qurrahs zur Zeugungsfahigkeit Gottes und zur Herrschaft Gottes un-

mittelbar miteinander verkniipft sind:

,First, the headship/dominion that he attributes to God arises from the divine attribute of be-
getting and is of course entirely dependent upon it. Second, both concepts are described as
specific instances of human attributes mirroring divine ones. Third, both begetting and head-
ship are ways that he approaches Trinitarian doctrine with the language of attributes. Fourth,
in both lines of argument he seeks to overcome Muslim objections to Trinitarian doctrine by
demonstrating that the attribute in question is a manifestation of divine trancendence and
perfection, rather than a violation or diminition of it.“234

Interessant an dieser Argumentationsfigur ist zudem Folgendes: Dadurch, dass
Abu Qurrah zundchst das Zeugen und das Herrschen und zumindest implizit auch
den Hervorgang aufgreift, versucht er eine Briicke zu dem muslimischen Ver-
stdndnis von Attributen zu bauen. Damit greift er implizit die fiir die christliche
Trinitatstheologie so wichtigen innertrinitarischen Proprietdten des Vaters (gene-
rare/spirare), des Sohnes (generari/spirare) und des Heiligen Geistes an (spirari)
auf. Diese drei Proprietiten werden im Theologus Autodidactus explizit an-
gesprochen: ,In a similar manner, Adam has yet other, more noble virtues that are
also in God. [...] I am speaking of begetting and headship. We seem that something
resembling Adam in nature was begotten and proceeded from him.“235

Sara L. Husseini libersetzt diese Stelle etwas anders und bezieht schon im ersten
Teil procession mit ein, da sie sich hier auf die Ubersetzung von Dick stiitzt: ,Li-
kewise Adam has other more noble virtues which are in God... I mean begetting
and procession and headship.” Sie verweist auf diese unterschiedlichen Uberset-

zungen von Dick and Lamoreaux:

»The word ,inbithaq’ appears in Dick’s Arabic but not Lamoreaux’s English translation. How-
ever, Lamoreaux does use ,proceeding’ in the next sentence and so it was either not present in
the manuscript he consulted or has been accidentally omitted, or has been added by Dick. Lat-
er, in section 30 of Dick’s edition, Abi Qurra uses the phrase ,begetting and headship‘ twice

234 RIcKs, Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology, 83.
235 LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), 13.

72



without ,procession‘ - though this makes sense as most of time he refers to the Father and the
Son, often the inclusion of the Holy Spirit is implied.“236

Unabhingig davon, welcher Ubersetzung man folgen méchte, zeigt sich an dieser
Stelle nochmals die implizite Argumentationsstrategie Abu Qurrahs. Im Ausgang
von den muslimisch mafdgeblichen Eckpunkten des Gottesbildes zeigt er auf, dass
die Annahme einer trinitarischen Struktur Gottes quasi notwendig ist, so dass Mus-
lime nur schwerlich widersprechen konnen. Allerdings wird man eingestehen
miissen, dass Abu Qurrah diesen Aufweis aus heutiger Perspektive nicht besonders

liberzeugend erbringt.

Was ist nun abschliefdend durch die Beschaftigung mit Theordore Abu Qurrah
fiir das Thema der vorliegenden Arbeit festzuhalten? Im Dialog mit seinen musli-
mischen Gesprachspartnern entwickelt Abii Qurrah Argumentationsansatze, die
die zentralen Punkte im Dialog zwischen Christentum und Islam aufgreifen: die
Frage, wie Einheit bei der gleichzeitigen Annahme von Verschiedenheit gedacht
werden kann, die Frage nach der Zeugung eines innertrinitarischen Sohnes und die
Frage nach der Wahrung der absoluten Transzendenz Gottes.

Der Versuch, iiber eine begriffliche Differenzierung zwischen Namen und Natur
das Verhaltnis zwischen ousia und hypostasis zu beschreiben, begegnete uns schon
bei Basilius von Caesarea im vierten Jahrhundert. Allerdings kann diese Differen-
zierung nicht wirklich tiberzeugen. Wenn sich gegenwartige Trinitdtstheologie ei-
ne solche Differenzierung zu eigen machen mochte, muss sie dies plausibler tun als
durch den Verweis, dass Johannes und Paulus auch beide Menschen sind. Dies wird
vor allem fir die Diskussion des Ansatzes von Thomas Schartl (4.1) nochmals
wichtig sein.

Daneben zeigt vor allem die Diskussion um die Zeugung und die Herrschaft, dass
im Kontext des muslimisch-christlichen Dialogs versucht wird, eine Briicke zwi-
schen der muslimischen Attributenlehre und der Trinitdtstheologie zu schlagen.
Inwiefern dieser Vergleich gelingen kann, wird in Kapitel 3.3.2 zu thematisieren

sein.

236 HussEINI, Early Christian-Muslim debate on the Unity of God. 65. Mit Verweis auf IGNACE DICK
(ed.), Thawdurus Abl Qurra, Maymar f1 wujud al-khaliq wa-al-din al gawim, Jiniyah 1982 (nicht
eingesehen) und LAMOREAUX, Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), 12.

73



3.2.2 Abi 'Isa al-Warraq

3.2.2.1 Biographische Einordung

Abi 'Isa Muammad b. Hartin b. Muhammad al-Warraq lebte in der ersten Halfte
des 9. Jahrhunderts.?3” Viele Punkte seiner Biographie liegen im Umklaren und er
wurde von seinen Zeitgenossen durchaus auch kritisch betrachtet. So schreibt Da-

vid Thomas:

,He was regarded by his contemporaries with a mixture of admiration and suspicion: some
drew freely from his works, many admitted that he was a prodigious intellect, and most
agreed that he was a dangerous heretic.“238

Trotz dieser doch harrschen Beschreibung muss Abu ’Isa al-Warraq in jedem
Falle als ein ,extremy interesting and provocative thinker“23° wahrgenommen
werden, der sich in besonderer Weise mit dem Christentum seiner Zeit beschaftig-
te und hier grofden Sachverstand vorweisen konnte.240

Abu 'Isa al-Warraq beschiftigte sich, wie viele seiner Zeitgenossen auch, vor al-
lem mit den von ihm diagnostizierten Defiziten der zeitgendssischen trinitatstheo-

logischen Ansitze. So betont David Thomas:

,By the time Abu 'Isa composed the Radd ‘ala al-Nasara in the middle of the third/ninth centu-
ry, anti-Christian polemical writing had become an intregral part of the theological discourse
in Islam. Nearly all of the major theologians active at that time are known to have participated
in debates or to have written attacks of some kind. But it seems that none of those whose
works survive approached Abi Is3, either in the depth of his knowledge about Christian
teachings or in the skill with which he was able to refute them.“241

Zwar ist keines seiner Werke im Original erhalten, doch kann die Schrift ,Radd
‘ala al Thalath Firaq min al-Nasara“ (engl. Against the trinity) durch die Gegen-
schrift des im 10. Jahrhundert lebenden Christen Yahya Ibn ’'Adi rekonstruiert

werden und liegt in der englischen Ubersetzung von David Thomas vor.242 Abu

237 Vgl. DAvID THOMAS (Ed. and transl.), Anti-Christian polemic in early Islam. Abu 'Isa al-Warraq's
“Against the Trinity”, Cambridge 1992, 3.

238 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 9.

239 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 9.

240 Welcher religiosen Stromung Abii ‘Isa al-Warraq genau zugeordnet werden muss, kann so ein-
fach nicht beantwortet werden. So schreibt David Thomas: ,The picture of Abii 'Isa [...] shows a
very complicated figure. On the one hand he has distinctly Shi'ite sympathies which he enforces
with defences of the Islamic view of God and refutations of other religions. But on the other
hand he seems interested in these other religions to the point of fascination, and provides op-
portunities for those who wish him harm to make the accusation of dualist. The true position
may have been that he was drawn to study the religions of his day out of a Mu'tazilite-influenced
loyalty to the use of reason coupled with some unease over certain forms in which Islam was be-
ing presented.” THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 22.

241 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 31.

242 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 3.

74



'Isa’s Hauptanliegen in der Schrift ist das Herausstellen von Schwachstellen und
Argumentationsfehlern innerhalb der trinitarischen Konzeptionen. Er selbst galt
als ausgewiesener Kenner der zeitgendssischen christlichen Stréomungen. Im Ver-
gleich zu anderen Widerlegungen des christlichen Glaubens des 8./9. Jahrhunderts
besticht die Abhandlung Abi ’Isa al-Warraqgs durch ihre genaue Analyse der christ-
lichen Trinitatstheologie. In Bezug auf muslimische Theologen wie "Ali b. Rabban
al-Tabari, Abi Muhammad al-Qasim b. Ibrahim al-Hasani al-Rassi und Abu Yusuf

Ya’'quib b. Ishaq al-Kindi stellt David Thomas heraus:

,None of these three surviving refutations of the Trinity rivals Abu 'Isa’s Radd either in length
or attention to detail. If they are at all typical of the early third/ninth century, they possibly
show that most polemicists followed the example of the Qur’an in centring their arguments
upon the divine Sonship of Jesus. If so, they help us see that Abii 'Isa’s work, with its discussion
of both main Christian doctrines, has an originality which separates it from all other works of
this time.“243

So erklart sich bspw. auch seine sehr differenzierte Argumentation, die sehr de-
tailliert bspw. zwischen ostsyrischen, westsyrischen und katholischen Positionen
unterscheidet.244

Die Quellen, auf die sich Abi ’Isa al-Warraq in seiner Schrift bezieht, sind zum
einen miindliche Quellen - aktuelle Debatten mit Christen und Gesprache, in denen
Christen ihm die Lehren des Christentums direkt erklarten - und zum anderen
schriftliche Quellen, bei denen er sich unter anderem auch auf die Schriften Theo-
dore Abi Qurrahs bezieht.24> Seine Argumentation geht in zwei Richtungen: Zum
einen zeigt er Inkohdrenzen aus seiner Sicht in christlichen Glaubensiiberzeugun-
gen auf, zum anderen weist er nach, dass bestimmte Glaubenswahrheiten mit der
Logik oder dem gesunden Menschenverstand nicht vereinbar sind.246

Abu 'Isa al-Warraq differenziert in seiner Argumentation - wie schon erwahnt -
sehr stark zwischen katholischen Positionen auf der einen und west- und ostsyri-
schen Positionen auf der anderen Seite und stellt fiir jede Position die entspre-
chenden Widerlegungen dar. Es ware aus heutiger Sicht falsch, diese drei Gruppie-
rungen als (haretische) Randstrémungen des christlichen Glaubens im 8./9. Jahr-

hundert wahrzunehmen. Wie schon im Kapitel 3.1 zur koranischen Kritik an der

243 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 37.

244 Vgl. dazu THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 31.
245 Vgl. dazu THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 58f.
246 Vgl. dazu THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 59.

75



Trinitatstheologie aufgezeigt, wenden sich der Koran und Muslime nicht gegen
kleinere haretische Gruppierungen, sondern setzen sie sich mit den damaligen
Hauptstromungen der christlichen Kirchen auseinander.24” Deshalb trifft die Kritik
vonseiten Abii 'Isa al-Warrags auch die Mitte des christlichen Bekenntnisses der
Kirchen des 8./9. Jahrhunderts. Katholiken bzw. Melkiten, wie der im vorherigen
Kapitel schon vorgestellte Theodore Abii Qurrah, sind Anhdnger des Konzils von
Chalzedon, wohingegen die Ost- und Westsyrer die Lehren des Konzils ablehnen.
Wahrend sich die Ostsyrer schon nach dem Konzil von Ephesus von der urspriing-
lichen Gemeinde abgespalten haben und eher dyophysitische Tendenzen vertre-
ten, sind die westsyrischen (nestorianischen) Gemeinden in der alexandrinischen
Tradition miaphysitisch orientiert. Der Begriff Nestorianismus wird ,in der neue-
ren Forschung in der Regel als diskriminierend zuriickgewiesen. Wenn von Nesto-
rianern die Rede ist, ist normalerweise die ostsyrische Kirche gemeint, die sich
starkt in die Tradition der antiochenischen Christologie stellte und von daher die
theologischen Grundoptionen von Nestorius teilte.“?4® Die antiochenische Christo-

logie betonte im Gegensatz zu der Schule von Alexandrien die

JIntegritit des Menschseins Jesu Christi ebenso wie sein Gottsein, ohne die Einheit beider
Elemente zureichend bestimmen zu konnen. Sie stand so in der Gefahr, ein blof3 dufierliches
Beieinander der beiden Naturen in Jesus Christus anzunehmen, ohne seine Personeinheit be-
grifflich angemessen einholen zu konnen. [..] Dem gegentiber stand die Schule von Alexandri-
en, die die Personeinheit Jesu Christi so stark betonte, dass sie nicht von zwei Naturen in Jesus
Christus sprechen wollte. Sie gab sich nicht damit zufrieden nur von einer funktionalen Ein-
heit von Gottlichem und Menschlichem in Jesus zu sprechen, sondern wollte die wesenhafte
Verbindung beider Seiten betonen.“24?

Die Katholiken sind im Gegensatz zu den Ost- und Westsyrern die Gruppierung,
die dem Konzil von Chalcedon und damit dem dogmenpolitischen Kompromiss
folgten. Sie wurden aufgrund ihrer Kaisertreue im arabischen Raum mit dem ,nicht
unbedingt schmeichelhaften Beiname der Melkiten“250 belegt. Sie sind jedoch die-
jenigen, die — schon aufgrund der Verwendung der arabischen Sprache - in beson-
derer Weise den Dialog mit Muslimen pflegten, wie wir es auch schon an Theodore

Abi Qurrah sehen konnten.

247 Vgl. dazu KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 54; GRIFFITH, Syriacisms in the ,Arabic Qur’an®,
83-110.

248 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 28.

249 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 19f.

250 KHORCHIDE/STOSCH, Der andere Prophet, 64.

76



An dieser Stelle wird nochmals die grof3e Relevanz der christologischen Ausei-
nandersetzungen innerhalb der christlichen Kirchen fiir die Fragen der Trinitats-
theologie und die Kritik an dieser deutlich. Muslimische Kritik an Trinitatstheolo-
gie vollzieht sich im Gefolge der durch christologische Fragestellungen maf3geblich
begriindeten Gruppierungen und Positionen. Auch Abiui Qurrah ging in seiner Ar-
gumentation zur Begriindung der Trinitdtstheologie und der Widerlegung musli-
mischer Kritik in erster Linie christologisch vor, wie bspw. die ausfiihrliche Be-
schaftigung mit der Frage nach der Zeugung des Sohnes zeigt. Und auch im Zu-
sammenhang mit der koranischen Kritik in Sure 5:73 konnte aufgezeigt werden,
dass vor allem die Fragen nach der Bedeutung Jesu Christi im Hintergrund der

formulierten Kritik stehen.

3.2.2.2 Kritik an der Trinitdtstheologie

In der Schrift Radd ’ala al-Nasara setzt sich Abu ’Isa al-Warraq mit der christli-
chen Trinitdtstheologie in den verschiedenen Spielarten der Westsyrer, Ostsyrer

und Katholiken auseinander. Die Schrift besteht aus drei Hauptteilen:251

0. 1-15: Einleitung

1. 16-69: Verhdltnis von Hypostase und Substanz zueinander und die unter-
schiedliche Interpretation des trinitarischen Dogmas durch die Jakobiten,
Nestorianer und Melkiten

2. 70-125: Generelle Fragen zum Verhaltnis von Hypostase und Substanz

3. 126-150: Die verschiedenen trinitarischen Hypostasen und ihre jeweilige

Charakterisierung

Im Folgenden soll vor allem ein Punkt der Kritik Abu ’Isa al-Warraqs an der
Trinitatstheologie herausgearbeitet werden, der inhaltlich an die Diskussion der
vorliegenden Arbeit ankniipft und aufzeigen kann, dass dhnliche Fragen, wie sie in
den heutigen Diskursen zur Trinitdtstheologie eine Rolle spielen, auch schon im

neunten Jahrhundert formuliert wurden. Hierbei geht es um die Fragen nach dem

251 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 55f.

77



Zusammenhang von Hypostase und Substanz und das richtige Verstdndnis des Hy-
postasenbegriffs, da diese letztlich auch den Kern der Diskussion um die Trinitats-

theologie bilden.

In seiner Widerlegung der Trinitdtstheologie geht Abi 'Isa al-Warraq in den ers-
ten beiden Teilen sehr ausfiihrlich auf das Verhdltnis von Hypostase und Substanz
ein. Er differenziert in diesem Kontext immer wieder zwischen den verschiedenen
Gruppierungen?>2, wobei der katholischen Position deutlich mehr Aufmerksamkeit
gewidmet wird, als es bei den west- und ostsyrischen Positionen der Fall ist. Hier
zeigt sich nochmals die besondere Stellung der Katholiken fiir den Dialog mit mus-
limischen Theologen, die wir auch bei Theodore Abtu Qurrah wahrnehmen konn-
ten.

Der Kern der Kritik Abt 'Isa al-Warraqgs an den west- und ostsyrischen Positio-
nen besteht in dem zwangslaufig erscheinenden logischen Widerspruch im Zu-
sammendenken von Einheit und Vielfalt im Wesen Gottes in Bezug auf die Sub-
stanz und die gottlichen Hypostasen. Wenn die gottliche Substanz eine einzige ist,
die zu unterscheidenden gottlichen Hypostasen aber dieser Substanz entsprechen
sollen, muss entweder die gottliche Substanz doch eine geteilte oder die Hypostase
eine einzige sein. ,[I]f you claim that the substance is the hypostases you are claim-
ing that what is differentiated ist what is not, which ist contradictory.“253 Auch der
christliche Verweis auf die unterschiedlichen trinitarischen Proprietdten innerhalb
des einen gottlichen Wesens hilft hier fiir Abu ’'Isa al-Warraq nicht weiter, da sie
letztlich ja doch auch der einen goéttlichen Substanz entsprechen: ,You claim that
they are differentiated as individuals or as properties though not in substantiality.
But are not the properties according to you, the substance?“25 Inwiefern kann also
bei einer Substanz letztlich eine Verschiedenheit der Hypostasen und damit der
Proprietiten gedacht werden? Was meint liberhaupt Hypostase und wie ist der

Zusammenhang von Substanz und Hypostase?

252 Dies zeigt sich bspw. in Teil 1 in der Differenzierung zwischen den jakobitische und
nestorianische Positionen (16-29) und der melkitische Position (30-69).

253 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 77.

254 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 77.

78



Die Frage nach der inhaltlichen Bestimmung oder dem Wesen der Hypostase ist
immer noch eine der Hauptfragen der Trinitatstheologie - auch in der Gegenwart,
wie es in den Ansdtzen von Bernhard Nitsche und Thomas Schartl immer wieder
deutlich wird. Es ist die Frage nach der angemessenen Verwendung von Begriffen,
die die trinitarischen ,Seinsweisen“ beschreiben. So spricht, wie wir spater noch
sehen werden, Thomas Schartl bewusst von Instanzen anstatt von Hypostasen oder
Personen?>> oder Bernhard Nitsche bewusst von Hypostase als Trager des wesent-
lich Gemeinsamen und der spezifischen Eigentiimlichkeiten im Sinne Gregor von
Nyssas und Johannes von Damaskus’, anstatt den Personenbegriff zu verwen-
den.256 So konnte folgende Kritik auch an Magnus Striet im Sinne der Kritik an in-
terpersonalen Ansdtzen und der Verwendung eines starken Personenbegriffs in

der Trinitdtstheologie gerichtet sein:

»[1f the hypostases are differentiated as individuals and the individuality of each is its sub-
stance, then it must follow that they are three differentiated substances just as they are three
differentiated individuals.“257

Abu '[sa al-Warraq greift namlich an dieser Stelle genau die Frage auf, die auch
im Kontext der Diskussion gegenwartiger interpersonaler Ansdtze so relevant ist:
Wie viel Selbststand, wie viel Individualitdt kann den einzelnen trinitarischen Hy-
postasen/Instanzen/Personen/Seinsweisen zugesprochen werden, ohne die Ein-
heit des Wesens Gottes zu gefadhrden und ohne sie als eigenstandige Substanzen zu
denken? Und ab wann ist eine tritheistische Schieflage nicht mehr zu vermeiden?
Je starker die Hypostasen in ihrem Selbststand wahrgenommen werden und je
starker der direkte Zusammenhang von Hypostase und Substanz gedacht wird,
desto schwieriger wird es, eine Einheit des Wesens Gottes zu denken. Dies wird
sich nochmals in der Diskussion um die Verwendung eines neuzeitlich gepragten
Personbegriffs innerhalb der interpersonalen Ansitze bspw. von Magnus Striet
zeigen. Und dies ist bereits der zentrale Punkt innerhalb der Diskussion um den
Zusammenhang von Hypostase und Substanz in der Diskussion Abu ’Isa al-

Warrags.

255 Vgl. dazu Kap. 2.2.3.2.
256 Vgl. dazu Kap. 2.1.3.2.
257 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 81.

79



Hinzu kommt ein weiterer Aspekt, der die inhaltliche Bestimmung des Begriffs
der Hypostase nochmals erschwert und vor allem im Dialog fiir zusatzliche Ver-
wirrung sorgt: Im Zusammenhang der Christologie ist die Hypostase des Sohnes
dasjenige, das die menschliche und gottliche Natur des Sohnes vereint. So kommt
dem Hypostasenbegriff christologisch eine einheitsstiftende Funktion, trinitats-
theologisch aber eine differenzierende Funktion zu und hat damit in unterschiedli-
chen Kontexten kontrare Bedeutungen.

Katholiken stellen sich in Bezug auf den Zusammenhang von Substanz und Hy-
postasen zundchst dieselben Anfragen wie den west- und ostsyrischen Gruppie-

rungen.258

,All these questions, or most of them, also attach to the Melkites in their claim that the hypos-
tases are the substance, even though they refrain from claiming that the substance is the hy-
postases. The most obvious is that, if they claim that the hypostases are the substance, and the
substance is not differentiated while the hypostases are, then they have inescapably made
what is differentiated not differentiated. The concequences of this and similar points are una-
voidably forces upon them, just as we have forced them upon the Jacobites and Nestorians
above.“259

Im Hinblick auf die Identitdt von Substanz und Hypostasen ergeben sich dem-
nach in der Argumentation Abu ’'Isa al-Warraqgs drei unterschiedliche Optionen:
entweder Substanz und Hypostasen sind in jeder Hinsicht identisch, in keiner Hin-

sicht identisch, oder die Identitidt besteht nur in bestimmten Punkten.

Sofern Substanz und Hypostasen in allen Aspekten identisch sein sollten, ware
die Substanz, wie oben schon gezeigt, entweder in sich geteilt oder es gibe nur
eine Hypostase. Denn ware namlich die Substanz in jeder Hinsicht identisch mit
den drei Hypostasen, ware sie auch in der Partikularitat identisch mit den zu un-

terscheidenden Hypostasen.

J1f the substance is identical with the hypostases in every respect then it will be identical with
them both in substantiality and in particularity which is hypostaticity or tripleness, the nu-
merical aspect according to the Trinitarians. Now, if it is identical with them in substantiality,
then either it will be three specific substances like them, and thus three hypostases.“260

Wire hingegen nur eine Substanz anzunehmen, gidbe es bei einer direkten

Gleichsetzung auch nur eine Hypostase, denn, so Abt 'Isa al-Warragq, ,Hence, if it is

258 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 81.
259 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 81-83.
260 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 85.

80



three as properties it will be three as substantiality, and if it is one as substantiality
it will be one as properties.“261

Die zweite Moglichkeit der Verhaltnisbestimmung von Hypostase und Substanz
besteht in der Unterscheidung von Hypostase und Substanz, so dass Hypostase
und Substanz nicht identisch gedacht werden. An dieser Stelle folgt fiir Abu 'Isa al-
Warraq zunachst zwangslaufig ein Widerspruch beziiglich der Gottlichkeit von
Hypostasen und Substanz, denn ,since the substance is divine, that neither the Fa-
ther nor the Son nor the Spirit is divine; and if each of the hypostases is divine, that
the substance is not divine.“?6¢2 Wenn die eine Gottheit bzw. der eine Gott aus den
drei Hypostasen und aus der einen gottlichen Substanz gleichermafien bestehen
wiirde, so miissten immer sowohl alle drei Hypostasen als auch die eine Substanz
zusammen angebetet werden, um die Gottheit angemessen zu erfassen. Wenn hin-
gegen sowohl Hypostasen als auch die eine Substanz zwar jeweils gottlich gedacht
werden, aber dennoch zu unterscheiden sind, hdtte man zwangslaufig zwei Gott-
heiten: einmal die Gottheit der drei Hypostasen und einmal die Gottheit der einen
Substanz.263 Diese Trennung zwischen dem Wesen Gottes und den trinitarischen
Personen widerspricht allerdings den urspriinglichen Intentionen der Trinitats-
theologie. Das hier aufscheinende Problem liegt wiederum im Verstandnis des Hy-
postasenbegriffs. Die Differenzierung zwischen Hypostase und Substanz war ja
gerade die Pointe der kappadokischen Trinitdtstheologie: wie sich Einheit und Dif-
ferenz zusammendenken lassen, indem die Hypostasen weder substanzhaft noch
akzidentiell gedacht werden, wie es noch in der aristotelischen Metaphysik der Fall
war, sondern als Betonung der jeweiligen Eigenstandigkeit,264 eben als ,integrale

Trager des wesentlich Gemeinsamen wie der spezifischen Eigentiimlichkeiten®.265

261 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 79.

262 THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 93.

263 | If they say that the Divinity is the substance and the hypostases, we reply: Then the Father, the
Son and the Spirit are not, according to you, divine without any other than them, and whoever
worships the Father, the Son and the Spirit does not worship a Divinity, according to you, unless
he worships the substance which is other than them, and whoever disbelieves in them does not
disbelieve in a Divinity unless he also disbelieves in the substance which is other than them. If
they say: The substance is divine and the hypostases are divine, we reply: Then you have ad-
mitted that the Father, the Son and the Spirit are divine, and that there is another Divinity other
than the Father, the Son and the Spirit: thus you have a Divinity other than the Father, the Son
and the Spirit. But this forces them to damit two Divinities, one oft hem other than his com-
panions.” THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 113.

264 Vgl. FRANZ COURTH, Trinitat. In der Schrift und Patristik (Handbuch der Dogmengeschichte 11/1a),
Freiburg/Basel/Wien 1988, 187.

265 NITSCHE, Gott und Freiheit, 168.

81



Flir Abu 'Isa al-Warragq bleibt es allerdings an dieser Stelle bei der Annahme von
einer Substanz, die nur in bestimmten Aspekten identisch ist mit den Hypostasen.
Doch auch hier zeigen sich die Schwierigkeiten, Einheit und Differenz gleicherma-
3en zu denken. Denn die Annahme, dass die trinitarischen Hypostasen einerseits
identisch sind im Hinblick auf ihre Substanz, als Hypostase andererseits zu diffe-
renzieren sind, fihrt wieder dazu, dass sie nicht als vollkommene Einheit zu den-

ken sind, wie Abui ’'Isa al-Warraq formuliert:

,1f someone should say: The respect in which they are uniform is the substance and the re-
spect in which they are distinct is the hypostases [...] then we say: You have negated any kind
of uniformity between these two, since the respect attaching to distinction cannot be that at-
taching to uniformity, just as distinction cannot be identical with uniformity. If the being of
one of them is opposed to its companion, then the notion that the being of the other can be
identical with what is opposed to it is negated, since a thing cannot be identical with what is
opposed to it.“266

Auch im zweiten Teil seiner Schrift geht Abt ’Isa al-Warraq auf generelle Fragen
zum Verhdltnis von Hypostasen und Substanz ein. So wirft er zundchst die Frage auf,
warum die Hypostasen tiberhaupt in Vater, Sohn und Geist zu unterscheiden sind,

wo es doch nur eine gottliche Substanz gibt:

»Tell us about the one substance. Why are its hypostases differentiated so that one is Father,
the other Son and the third Spirit, although the substance, according to you, is one in its sub-
stantiality, eternal and undifferentiated in its being, not composed of distinct classes?“267

Der zentrale Argumentationspunkt ist an dieser Stelle zum einen die Frage da-
nach, wie Einheit und Differenz von Beginn an gleichermafien zu denken sind und
warum es liberhaupt notwendig ist, diese Unterscheidung der gottlichen Hyposta-
sen anzunehmen. Zum anderen geht es an dieser Stelle auch darum, wie die Unter-
scheidung zwischen Substanz und Hypostase im Sinne der klassischen Substanz-
philosophie eingeholt werden kann. Wenn die eine gottliche Substanz und die Hy-
postasen zusammenfallen und die Hypostasen zu unterscheiden sind, miisste in-
nerhalb der Substanz auch mit Differenzierungen zu rechnen sein, was der Einheit
Gottes widersprechen wiirde. Wenn es aber nur eine Substanz des gottlichen We-
sens gibt, ist dieses Wesen auch nicht in sich zu teilen.268 Nimmt man einen ein-

heitsstiftenden Grund aufierhalb von Substanz und Hypostasen an, hiatte man et-

266 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 91.
267 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 113.
268 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 115.

82



was Viertes zu denken, was zwangslaufig den Grundsatzen der Trinitdtstheologie

widerspricht:

,1f they claim that they are uniform through something which is other than them, then a fourth
by means of which they are uniform has been established. This is opposed to the doctrine of
the Trinity. [...] But if they say: It is not a fourth thing, we reply: Then you have no alternative
but to return to the three, which you have to say are one thing. And if they are one thing then
the doctrine of the Trinity is refuted. The most obvious point in all this is that differentiation is
negated. “

Abu 'Isa al-Warraq geht in seiner Argumentation noch einen Schritt weiter und
greift die Frage auf, inwiefern die trinitarischen Hypostasen voneinander zu unter-
scheiden seien und unterschiedliche Charakteristika aufweisen: Wie kann es so
bspw. sein, dass dem Vater Eigenschaften zugesprochen werden, die dem Sohn und
dem Geist nicht zugesprochen werden? Fiihrt diese Unterscheidung nicht zwangs-
laufig dazu, dass die einzelnen Hypostasen als nicht vollkommen zu denken sind?

So fiihrt Abt 'Isa al-Warraq im Hinblick auf Vaterschaft aus:

»Tell us about the fatherhood. Is it an attribute of the Divinity or not? If they claim that it is,
then they exclude the Son from some of the divine attributes since they do not consider him
Father and do not ascribe fatherhood to him. If they claim that it is not an attribute for Divini-
ty, we say: Then why do you ascribe to the Divinity attributes that are not his?“269

Inwiefern sind letztlich die einzelnen Hypostasen an sich vollkommen zu den-
ken, wenn die einzelnen Hypostasen durch ihre Unterschiedenheit zwangslaufig
nicht vollkommen sind? Aus christlicher Perspektive ist die Vollkommenheit Got-
tes nicht auf die einzelnen Hypostasen zu beziehen, sondern auf das Wesen Gottes,

welches in sich drei Hypostasen vereint. Dagegen fiihrt Abu 'Isa al-Warraq an:

,We are not asking you about the substance which combines them but only about one hypos-
tasis, and we reckon you have to claim that the one hypostasis is not perfect or divine but is
deficient and imperfect, even though you claim perfection for them all together.“270

Auch in Bezug auf die Unterscheidung der verschiedenen Hypostasen greift Abu
'[sa al-Warraq eine Frage auf, die auch innerchristlich eine wichtige Rolle spielt
und in gegenwartigen Ansatzen vor allem im Gefolge der interpersonalen Ansatze
immer wieder zu Tage tritt: Inwiefern hat jede Hypostase sein eigenes Bewusst-
sein bzw. seien eigene Ich-Bezogenheit? Und wie kann dabei eine Einheit im Wesen

Gottes erreicht werden? So fragt Abu 'Isa al-Warraq:

269 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 129.
270 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 149.

83



»Tell us about the Father, does he know he is Father? If they say: Yes, we continue: Similarly
the Son, does he know he is Son? And if they say: Yes, we ask: Similarly the Spirit, does it know
it is Spirit? And if they say Yes, we ask: Then is each of them knowing in itself alone? They
must say: Yes, in accordance with their principles, and because there is none among the hy-
postases who knows he is Father except that Father, nor any who knows he is Son except the
Son, nor any that knows it is Spirit except the Spirit.“271

Hier scheint eine Frage auf, die vor allem im Kontext der Verwendung eines neu-
zeitlich gepragten Personbegriffs eine Rolle spielen wird, namlich die Frage da-
nach, ob Personsein nicht zwangslaufig mit der Annahme einer Ersten-Person-
Perspektive verbunden ist. Wie gegenwartig trinitatstheologische Ansatze auf die-

se Anfrage reagieren, wird noch zu behandeln sein.

Was kann an dieser Stelle als Ergebnis aus der Beschaftigung mit Abu ’Isa al-
Warraqgs Kritik an der Trinitatstheologie im 9. Jahrhundert festgehalten werden?
Zunachst lauft die Kritik Abi 'Isa al-Warraqgs darauf hinaus, wie zu denken ist, dass
es auf der einen Seite unterschiedliche Hypostasen mit unterschiedlichen Proprie-
taten und heilsgeschichtlichen Appropriationen gibt, die auf der anderen Seite eine
einzige, gottliche Substanz und damit das ewige, vollkommene und unverdnderli-
che Wesen sein sollen. Wie kann dies zusammengedacht werden, ohne etwas Vier-
tes zu denken oder ohne den Hypostasen die Gottlichkeit abzusprechen bzw. sie
unterzuordnen? Die Kritik, die Abu 'Isa al-Warraq so formuliert, trifft genau in das
Zentrum der Diskussion um das richtige Verstindnis des Hypostasen-Begriffs.
Schon bei der kappadokischen Trinitiatstheologie konnten wir sehen, wie um die
richtige Verhaltnisbestimmung gerungen wurde und mit welcher Verlegenheit der
Hypostasenbegriff verwendet wurde. Die Kritik von muslimischer Seite bezieht
sich damit nicht auf Punkte, die von muslimischen Theologen nicht richtig ver-
standen wurden, sondern auf die neuralgischen Punkte der Trinitdtstheologie, die
es zu beantworten gilt. Inwiefern neuere trinitatstheologische Ansitze hier Ant-
worten liefern konnen, wird im Kapitel 4 zu untersuchen sein.

Vor allem kann diese Kritik aber als eine Kritik verstanden werden, die sich in
erster Linie an eine Form immanenter Trinitdatstheologie wendet, die spekulativ
versucht, das Wesen Gottes zu denken. Man wird immer bertcksichtigen miissen,

dass auch die Konzilsvater die Begriffe prosopon und hypostasis nur aus einer Ver-

271 Vgl. THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 155.

84



legenheit verwendeten, um die unsagbaren Erfahrungen mit dem Gott Jesu Christi
und dem Heiligen Geist in irgendeiner Weise systematisch auszudriicken. Damit
war und ist die genaue Bedeutung dieser Begriffe damals wie heute nicht recht zu
bestimmen. Vielleicht ist es genau dieser Punkt, der durch die so ausfiihrliche Kri-
tik Abtu ’Isa al-Warrags ins Zentrum riickt: Wie verstdandlich kann eine Trinitats-
theologie noch sein, die in erster Linie spekulative Denkfiguren zu Verfligung stellt,
um das Unsagbare aussagen zu kénnen? Wie kann das Gesprach mit dem Islam
tiberhaupt im Hinblick auf Gott gelingen? Hilft an dieser Stelle womdglich der zu-
satzliche Blick auf den Ausgang von den heilsékonomischen Erfahrungen der Jiin-
gerinnen und Jiinger und der nachfolgenden Christen, um sich iiber den einen Gott
zu verstandigen? Diese Fragestellungen gilt es am Ende der Arbeit nochmals auf-

zunehmen.

3.3 Systematisierung muslimischer Anfragen an trinitarische
Konzeptionen

Schon durch die Auseinandersetzung mit den beiden zuvor thematisierten Auto-
ren Theodore Abt Qurrah und Abt 'Isa al-Warraq und durch die Auseinanderset-
zung mit den koranischen Suren zur Trinitdtstheologie wurden Kritikpunkte am
christlichen Bekenntnis zu einem trinitarischen Gott aufgegriffen. Im Folgenden
sollen diese bereits angerissenen Fragestellungen sowie weitere Kritikpunkte der
Diskurse um die Trinitdtstheologie zwischen Christen und Muslimen systemati-
siert und dargestellt werden. Als Grundlage dienen an dieser Stelle vor allem die
Ansatze von al-Qasim Ibn Ibrahim al-Hasani al-Rassi (gest. 860), Abu Yisuf Ya’'qub
b. Ishaq al-Kindi (gest. 864), Abu 'Ali Muhammad Ibn 'Abd al-Wahab al-Jubba’i (9.
Jahrhundert), Abti Mangiir Muhammad Ibn Muhammad Al-Maturidi (gest. 944), ’Abd
al-Jabbar al-Hamadhani (10. Jahrhundert) und Taqi al-Din Ahmad ibn Taymiyya

(1263-1328).272 Ich wahle also vor allem Ansatze, die direkt an die eben skizzier-

272 Dies sind die Ansatze, die in der englischsprachigen Literatur am haufigsten aufgegriffen und re-
feriert werden. Sie liegen teilweise in englischer Ubersetzung vor (so z.B im Falle von ibn

85



ten Debatten anschliefien. Gerade das 9. und 10. Jahrhundert sind fiir unsere Frage
deshalb so interessant, weil sich im Laufe des 9. Jahrhunderts zumindest im Rah-
men des sunnitischen Islams der Glaube an die Ungeschaffenheit des Korans kon-
solidierte und zudem der Einfluss griechischen Denkens zunahm, so dass die spe-
kulativen Fragen der Trinitatstheologie auch im islamischen Kontext zur Heraus-
forderung wurden. Als einzigen spateren Ansatz wahle ich den von ibn Taymiyya.
Seine Position stellt ein bis heute relevantes Geriist muslimischer Kritik an christli-
chen trinitarischen Entwiirfen dar, wobei er bis heute auch als Hauptgewahrsmann
fir fundamentalistische Positionen herangezogen wird und die islamische Kritik
deshalb in besonders zugespitzter Form vorzutragen verspricht. Die genannten
Ansatze werden jetzt nicht mehr historisch Schritt fiir Schritt rekonstruiert, son-
dern auf ihr systematischen Zentralperspektiven befragt und entsprechend zu-
sammengefasst. Wenn ich gerade den sehr polemisch vorgetragenen Anfragen von
Ibn Taymiyya viel Raum gebe, dann deshalb, weil ich zeigen will, dass komparativ
theologische Denkbewegungen keineswegs immer zu einer Harmonisierung inter-
religioser Unterschiede fithren und dass sich auch solche Polemik noch einmal
konstruktiv fiir den Dialog wenden lasst.273

Vor allem die Auseinandersetzung mit Theodore Abi Qurrah hat schon aufzei-
gen konnen, wie von christlicher Seite versucht wurde, die gottlichen Hypostasen
mit der Attributenlehre im Islam zu verbinden. Daneben zeigte die Kritik Abu 'Isa
al-Warrags in erster Linie eine Auseinandersetzung mit dem Hypostasenbegriff
auf. Aus diesem Grund wird es zunachst einmal darum gehen, das Verhaltnis zwi-
schen Hypostase und Attributen Gottes systematisch ndher zu beleuchten. Sodann
soll die Frage nach einer moglichen Mehrfachinstantiierung in Gott aufgegriffen
werden, die auch schon im Kontext des Ansatzes Abl Qurrah im Zusammenhang
mit der Frage, warum Gott nur einen Sohn gezeugt habe, zur Sprache kam. Schlief3-
lich werden die Punkte Vollkommenheit und Zeitlosigkeit und die Handlungseinheit
in Gott aufgenommen. Beide Punkte werden durch muslimische Autoren angefragt,

sind daruberhinaus aber auch innerchristlich immer wieder zu thematisieren:

Taymiyya) und teilweise werden wichtige Passagen in der Sekundarliteratur in die englische
Sprache uibertragen.

273 Dies heifd3t natiirlich nicht, dass im Umkehrschluss alle nicht-fundamentalistischen Positionen
per se auf eine Harmonisierung herauslaufen miissen. Es kann auch hier eine wertschatzende
Anerkennung von Andersheit geben, die den Dialog weitertragt.

86



Wahrend sich die Frage der Handlungseinheit schon im Kontext der kappadoki-
schen Trinitatstheologie stellte, ist die Frage nach der Zeitlosigkeit in Gott vor al-

lem fiir gegenwartige Ansatze relevant.

3.3.1 Zusammenhang von Hypostase und Attribut

Im Kontext um die Debatte der Bedeutung des Hypostasenbegriffs kommt es im
Dialog mit dem Islam immer wieder zum Vergleich des christlichen Hypostasen-
begriffs mit dem muslimischen Konzept der Attribute Gottes. Diese Gleichset-
zung konnten wir auch schon bei Theodore Abu Qurrah wahrnehmen, wenn er
versuchte tliber die Zeugung und die Herrschaft eine notwendige trinitarische
Strukturierung in Gott zu begriinden.

Taqi al-Din Ahmad ibn Taymiyya (1263-1328) geht in seiner Argumentation ge-
gen die Trinitatstheologie zunachst vom christlichen Bekenntnis aus, dass in der
trinitarischen Redeweise Gott als lebend und sprechend bekannt wird. Trinitats-
theologie will nach dieser Argumentation vor allem zwei Offenbarungsweisen Got-
tes betonen, die in Wort und Geist dem Menschen zuteilwerden. In Wort und Geist
begegnet Gott dem Menschen. Dies sind genau die Daseinsweisen, die auch schon
in besonderer Weise in Sure 4:171 im Koran gewiirdigt wurden, wenn der Koran
hier sagt: ,Christus Jesus, der Sohn Marias, ist doch nur der Gesandte Gottes und
sein Wort, das er zu Maria hintiberbrachte, und ein Geist von Ihm.“

Dennoch stellt sich an diesem Punkt fiir Ibn Taymiyya die berechtigte Frage, wa-
rum nur diese beiden Aspekte herausgegriffen werden: ,It is well known among
them, as among people of other religions, that God is existing, living, knowing, ac-
ting, speaking. Three attributes of His are not singled out, nor are three of His at-
tributes ever referred to by an expression which [does not] indicate that.“274 Dem-
gemaf$ versteht Ibn Taymiyya ,Wort“ und , Geist” im Sinne der muslimischen Lehre

der Attribute Gottes.

274 THOMAS F. MICHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity. Ibn Taymiy-
ya’s Al-Jawab Al-Sahih, New York 1984, 256.

87



In eine dhnliche Richtung der Kritik an christlichem Trinitatsverstandnis gehen
auch andere Ansatze muslimischer Theologen wie bspw. der Ansatz von Abu "Ali
Muhammad Ibn 'Abd al-Wahab al-Jubba’i (9. Jahrhundert). Seine Argumentationen
lassen sich durch die Schrift Mughni von 'Abd al-Jabbar al-Hamadhani (10. Jahr-
hundert) rekonstruieren, da er sich stark auf Abi ‘Ali Muhammad Ibn 'Abd al-
Wahab al-Jubbd’i (9. Jahrhundert) bezieht.27>’Abd al-Jabbar stellt hier in Bezug auf
Abt 'All heraus, dass Christen Leben (life) und Wissen (knowledge) als die Attribu-
te herausstellen, die dem Sohn und dem Geist zugesprochen werden, diese aber
nicht ausreichen, um Gottes Wesen zu beschreiben, denn ,you must affirm that he
has power, because an act can only come from one who is powerful. The need for
the agent of an act to be powerful is greater than for him to be living and know-
ing“.276 Vor allem im Riickgriff auf die Schopfung miisse Gott viel eher machtvoll als
wissend und lebend sein, um tiberhaupt schopfen zu konnen. Im Hintergrund steht
auch hier der Versuch, die trinitarischen Hypostasen als Attribute im Sinne der
muslimischen Theologie zu verstehen.

Die Attributenlehre innerhalb der muslimischen Theologie beschaftigt sich mit
der Frage, in welchem Sinne die Attribute Gottes, die durch die Theologie vorgege-
ben sind, zu verstehen sind bzw. in welchem Verhaltnis sie zum Wesen Gottes ste-
hen. Schon im 8. bis 10. Jahrhundert im Zuge der Etablierung der mu’tazilitischen
und der a$’aritischen Schule wurde diese Frage unterschiedlich beantwortet, wo-
bei sich zunachst eine Unterscheidung zwischen Wesens- und Handlungsattributen
entwickelte.2’” Dabei waren die Handlungsattribute diejenigen, die das Verhaltnis
Gottes zur Welt darstellen wiirden, wohingegen die Wesensattribute nur auf sein
Wesen zu beziehen sind. Wahrend die mu’tazilitische Schule diese Differenzierung

mit vollzog und Gottes Wesen mit seinen Wesensattributen identisch dachte, ver-

275 DAVID THOMAS, A Mu’tazill Response to Christianity: Abli "All al-Jubba’t’s Attack on the Trinity and
Incarnation. In: R.Y. EBIED/H.G.B. TEULE (Ed.), Studies on the Christian Arabic Heritage. FS Samir
Khalil Samir S.I (Eastern Christian Studies 5), Leuven 2004, 285.

276 'ABD AL-JABBAR, Al-mughni fi abwab al-tawhid wa-al-’adl. Vol. V. Ed. M.M. al Khudayri, Cario,
91.13-92.14. Zitiert nach der Ubersetzung von David Thomas in: THOMAS, A Mu’tazili Response
to Christianity: Abu 'Ali al-Jubba’l’s Attack on the Trinity and Incarnation, 290.

277 Vgl. dazu JoskF VAN Ess, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Ge-
schichte des religiosen Denkens im frithen Islam. Band IV, Berlin/New York 1997, 436f.

88



suchte die a$’aritische Schule die Attribute gleichermafien identisch wie nicht
identisch mit Gott zu denken.278

Nun liegt es im Kontext des muslimisch-christlichen Dialogs auf den ersten Blick
natiirlich nahe, bei der Suche nach strukturellen Aquivalenzen zwischen muslimi-
scher und christlicher Beschreibung des Wesens Gottes bei der muslimischen Leh-
re der Attribute und der christlichen Annahme von drei Hypostasen im Wesen Got-
tes anzusetzen, da beide auf ihre Weise versuchen, das Wesen Gottes naher zu be-
stimmen. Dies liegt auch aus dem Grund nahe, da sowohl die christliche als auch
die muslimische Tradition ,Wort“ und ,Geist” - einmal als Attribute, einmal als
Hypostasen - zur Beschreibung Gottes verwenden. Allerdings sind Attribute als
Zuschreibungen von Eigenschaften zu verstehen, sie qualifizieren das Wesen Got-
tes an sich. ,For example, if a being could be called living it was qualified by the
attribute of life, and if it could be called seeing it was qualified by the attribute of
sight. The attribute itself qualified the being as a whole"“.27°

Dagegen sind Hypostasen im Anschluss an die kappadokische Theologie als ,on-
tologisches ,Integral’ von Gemeinsamkeit (im Wesen) und idiomatischer Beson-
derheit [zu denken K.L.]. Sie ist das ,Zugleich’ von Eigentiimlichkeiten der Personen
[..] und Gemeinschaft im Wesentlichen [..]“%80. Der Hypostasenbegriff wurde, wie
bereits in Kapitel 2 deutlich wurde, von Basilius von Caesarea verwendet, um die
Unterscheidung zwischen dem einen Wesen Gottes (griech. ousia/lat. substantia)
und den drei zu unterscheidenden Personen (griech. hypostasis/lat. subsistentia)
zu betonen. Verwirrend wird diese Unterscheidung -wie schon gesehen - zum ei-
nen dadurch, dass die Begriffe ousia und hypostasis zunachst noch nicht unter-
schieden wurden und zum anderen dadurch, dass Aristoteles bei dem Begriff , Ou-

sia“ zwischen erster und zweiter Ousia unterschieden hat.

,Der Begriff der Ousia kommt schon bei Aristoteles in zwei Bedeutungen vor. In der ersten
Bedeutung meint Ousia das konkrete Einzelwesen, also ein Subjekt, das niemals Pradikat sein
kann. Dagegen meint die zweite Ousia eher eine Idee, also ein allgemeines Subjekt, das durch-

278 In der gegenwartigen muslimischen Theologie betont Muna Tatari, dass diese Unterscheidung
von Wesens- und Handlungsattributen ,nur bedingt hilfreich” zu sein scheint fiir die Frage, was
Gottes Wesen eigentlich ausmacht. Vgl. dazu TATARI, Gottes Wesen, 136f.

279 DAVID THOMAS, The Doctrine of the Trinity in the Early Abbasid Era. In: LLoYD RIDGEON (Ed.), Is-
lamic Interpetatios of Christianity, London/New York 2001, 78-98, hier 87.

280 BERHARD NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre. Ureigene Anliegen
und Chancen der Begegnung. In: MUNA TATARI/ KLAUS VON STOoSCH (Hg.), Trinitat - Anstof? fiir das
islamisch-christliche Gesprach (Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 95.

89



aus auch Pradikat sein kann. Bei der zweiten Ousia geht es also um das abstrakte Wesen im
Allgemeinen, wiahrend die erste Ousia das Eigentiimliche und Konkrete der Natur meint.“281

Im Sinne der kappadokischen Theologie entsprechen die Hypostasen Vater, Sohn
und Geist der ersten Ousia, wahrend das Wesen bzw. die Natur Gottes der zweiten
Ousia entspricht.282 Die Zuschreibung von Attributen bzw. Eigenschaften Gottes ist
nach dem Symbolum Quicumque problemlos weder auf die Natur noch auf die Per-
sonen moglich. So betont das Glaubensbekenntnis: ,Wie der Vater, so der Sohn, so
[auch] der Heilige Geist: [...] ewig der Vater, ewig der Sohn, ewig der Heilige Geist;
und dennoch nicht drei Ewige, sondern ein Ewiger; [..] Ebenso allmachtig der Va-
ter, allmachtig der Sohn, allmachtig der Heilige Geist; und dennoch nicht drei All-
machtige, sondern ein Allmachtiger.“?83 Alle Eigenschaften miissen also sowohl
von den Personen als auch von dem Wesen ausgesagt werden. Thomas Schartl
bringt das hinter dieser Formel stehende Dilemma folgendermafien zum Aus-

druck:

»,1. Wenn Aussagen iiber die Natur Gottes (also liber die Gottlichkeit Gottes) formuliert wer-
den, dann diirften die dabei herausgestellten Eigenschaften Gottes eigentlich nicht fiir die
trinitarischen Personen verwendet werden - auf jeden Fall nicht so, dass sie fiir die Erhellung
des wechselseitigen Verhaltnisses der Personen zueinander die konstitutive Rolle spielen.

2. Wenn Aussagen iiber die Natur Gottes nicht von den trinitarischen Personen ausgesagt
werden, dann droht die Gefahr, dass diese Personen gar nicht erst als ,gottliche Personen’ be-
trachtet werden konnen.“284

Es geht christlicherseits darum, dass die Eigenschaften Gottes so zu formulieren
sind, dass sie nicht nur auf der personunterscheidenden Ebene angesetzt werden,
sondern dass sie immer so formuliert werden, dass sie das gesamte Wesen Gottes
betreffen. Zuschreibungen von Eigenschaften, die ,nur” die jeweilige trinitarische
Person betreffen, sind indes nur im Hinblick auf das jeweilige Welt-Verhaltnis und
die damit verbundene heilsokonomische Offenbarungsweise moglich. Damit sind
Wort und Geist die jeweiligen heilsokonomischen Selbstoffenbarungsweisen des
Wesens Gottes, des Logos und des Geistes. Christlich sind damit die Attribute wie

Allmacht, Allwissenheit, Ewigkeit etc. streng auf das Wesen Gottes zu beziehen und

281 STOSCH, Trinitat, 37.

282 Vgl. dazu NITSCHE, Gott und Freiheit, 87.

283 DH 75, Abs. 7.10. 13-14.

284 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 19.

90



Logos und Geist sind eben in diesem Sinne nicht als eigenstandige Attribute zu ver-
stehen. 285

Dass die Gleichsetzung von Attributen und Hypostasen in Gott nicht so einfach
funktioniert, wurde allerdings auch schon in den Diskursen im 10. Jahrhundert
herausgearbeitet. Wahrend der ostsyrische Theologe ‘"Ammar al-Basri in seinem
Kitab al burhan noch die besondere Bedeutung von den beiden Attributen life und
word herausstellt, um eine Briicke zwischen der christlichen Trinitatstheologie
und der muslimischen Attributenlehre zu finden,28¢ ist zumindest fiir ’Abd al-
Jabbar im 10. Jahrhundert klar, dass die christlichen Hypostasen ontologisch von
der muslimischen Attributenlehre zu differenzieren sind.287 ’Abd al-Jabbar zeigt
hierfiir zwei ausgeschlossene Alternativen auf, die es offensichtlich machen, dass
eine Ubernahme der Attributenlehre fiir die christliche Trinititstheologie schei-
tern muss. Die erste Alternative ware, dass man Sohn und Geist wirklich als die
Attribute ,Leben“ und ,Wissen“ des Vaters verstehen wiirde. Die Konsequenz ware
allerdings, dass nur der Vater gottlich zu denken ware, jedoch ware hiermit die von
muslimischer Seite betonte Einheit Gottes gewahrt. Die zweite Alternative besteht
in der Annahme, dass allen trinitarischen Hypostasen die gleichen Eigenschaften
zugeschrieben werden. Damit ware aber der Hypostase des Geistes auch das Attri-

but ,Leben” zuzuschreiben, wie den anderen beiden Hypostasen des Vaters und

285 Vgl. zur christlichen Attributenlehre: THOMAS MARSCHLER, Die Attribute Gottes in der ka-
tholischen Dogmatik. In: THOMAS MARSCHLER/THOMAS SCHARTL (Hg.), Eigenschaften Gottes. Ein Ge-
sprach zwischen systematischer Theologie und analytischer Philsophie (Studien zur systema-
tischen Theologie, Ethik und Philsophie 6), Miinster 2016, 3-33. Marschler zeigt hier auf, dass in
gegenwadrtigen theologischen Ansdtzen die Attributenlehre oftmals erst auf eine heilsge-
schichtliche Herleitung der biblischen Gotteslehre folgt, so dass der de deo uno-Teil der Got-
teslehre dem Traktat de deo trino nachgeordent wird. Ebd. 21f.

286 If someone says: Since you have affirmed that God has Word and Spirit, and then said that he

and they are three hypostases, why do you not affirm that in his substance he also has hearing,

sight, wisdom, knowledge, strength, power, forgiveness, insight, mercy, generosity, openhan-
dedness, grace, volition and similar things? For just as you call him living and speaking and then
affirm that he has Life and Word, so you may call him hearing, seeing, wise, knowing, mighty,
powerful, forgiving, pardoning, merciful, generous, gracious, willing and things similar to this,
we say: We have come to this, because we find life and speech are of the constitution of the
essence and of the sutructure of the substance, while any others that are different from them are
not.“ MICHAEL HAYEK (Ed.), ’Ammar al-Basri, apologie et controverses, Beirut 1977, 52.8-14. Zi-
tiert nach THOMAS, A Mu’tazill Response to Christianity: Abu ’Ali al-Jubba’t’s Attack on the Trinity

and Incarnation, 284.

Deutlich wird an dieser christlichen Antwort nochmals die urspriingliche muslimische Kritik an

der Trinitatstheologie, in diesem Falle vom mu’tazilitischen Theologen Abi al-“yl, ndmlich, dass

christliche Theologie davon ausgehe, die trinitarischen Personen als eigenstandige Wesen zu
denken, wahrend die Hypostasen gleichzusetzen seien mit den Attributen Gottes

THOMAS, A Mu'tazill Response to Christianity: Abu "All al-Jubba’t’s Attack on the Trinity and In-

carnation, 293.

28

~

91



des Sohnes auch. Dies hatte allerdings, wie David Thomas herausstellt, desastrose

Konsequenzen:

,In the first place, logic does not allow attributes to cause in themselves the conditions they
cause in others, for that would mean they were attributes of themselves. And in the second
place, if the hypostases of Life, for example, were living in the same way as the Father is living,
then like him it would have to possess an attribute of life. But this second attribute of life
which qualified the hypostasis Life would have to be like the hypostasis and so be living by its
own attribute. This would lead to an infinity of hypostases.288

In diesem Zusammenhang ist auch nochmals zu betonen, dass die einzelnen Hy-
postasen nicht als eigenstandige Entititen gedacht werden diirfen, wie es schon
bei Abi ’Isa al-Warraq angeklungen ist. So versteht al-Qasim b. Ibrahim al-Hasani
al-Rassi (gest. 860) in seiner Widerlegung des Christentums (Al-radd ’ala al
Nasara) Gott als ,three individuals (ashkhas) who are distinct as hypostases
(aganim), and united as nature (tab1’a) or essence (dhat), and are equal in divinity,
eternity and power.“28°

Abu Yiusuf Ya'qub b. Ishaq al-Kindi (gest. 864) beschreibt die Trinitdtstheologie in
dahnlicher Weise wie al-Rassi, wenn er die Trinitdtslehre folgendermafien zusam-

menfasst:

Jthree eternal hypostases (agdnim) which exist eternally as one substance (jawhar); by the
term ,hypostases’ Christians mean ,individuals’ (ashkhas), and by ,one substance’ that each
hypostasis exists with its own specific characteristic (khassa); so the reality of the substance
exists in each hypostasis, and they are all uniform in it (wa-hiya fihi muttafaqa), and they each
have a specific characteristic which distinguishes it from the others.“290

Damit liegt sowohl bei al-Rasst als auch bei Ishaq al-Kindi ein Verstiandnis der
Trinitatstheologie vor, dass das Wesen Gottes als Gemeinschaft von distinkten En-
tititen denkt und damit eine tritheistische Schieflage bekommt. Wie auch schon
bei Abl ’'Isa al-Warraqgs gezeigt wurde, muss Trinititstheologie eine prazise Be-
stimmung des Hypostasenbegriffs vorlegen, die nicht in der Gefahr steht, als eigen-
standige Substanz missverstanden zu werden. Allerdings stellt sich in dhnlicher
Weise muslimischer Theologie die Frage, inwiefern der ontologische Status der

Attribute Gottes zu bestimmen ist. So konnen zwar Hypostasen und Attribute Got-

288 THOMAS, A Mu’tazill Response to Christianity: Aba "All al-Jubba’l’s Attack on the Trinity and In-
carnation, 293.

289 THOMAS, The Doctrine of the Trinity in the Early Abbasid Era, 83. Mit Verweis auf 1. DI MATTEO,
Confutazione contro i Cristiani dello zaydita al-Qasim b. Ibrahim. In: Rivista degli Studi Orientali
9 (1921), 314.23-316.3. Vgl. dazu auch THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 34.

290 THOMAS, The Doctrine of the Trinity in the Early Abbasid Era, 84. Mit Verweis auf A.PERIER, Un
Traité de Yahya ben ‘Adi. In: Revue de I'Orient Chrétien 22 (1920), 4.10-13.

92



tes selbst nicht gleichgesetzt werden, doch haben sowohl Christentum als auch
Islam den (ontologischen) Status sowie das Verhaltnis zwischen Gottes Wesen und

seinen Attributen bzw. Hypostasen naher zu bestimmen und zu erldautern.

3.3.2 Vollkommenheit und Zeitlosigkeit Gottes

Ein weiterer Ausgangspunkt fiir die muslimische Kritik an trinitatstheologischen
Konzepten ist die Frage nach der Vollkommenheit und Zeitlosigkeit Gottes. Im Hin-
tergrund dieses Kritikpunktes steht die Frage, wie die Vollkommenheit Gottes von
Beginn an gedacht werden kann, wenn aus Gott — quasi nachtraglich - Sohn und
Geist hervorgehen und Gott erst bestehend aus Hypostasen als vollkommen zu
denken ist.

Dieser Kritikpunkt wurde durch den muslimischen Theologen Taqi al-Din
Ahmad ibn Taymiyya herausgearbeitet. Ibn Taymiyya setzt sich in ,Al-Jawab al-
Sahih li-Man Baddal Din al Masih“ (,,The correct answer to those who changed the
Religion of Christ") 2°1 mit der christlichen Theologie auseinander, indem er auf
einen Brief Paul von Antiochiens an seine muslimischen Zeitgenossen reagiert. Da-
bei sieht Ibn Taymiyya sehr zutreffend und genau, dass die christliche Trinitats-
theologie in erster Linie nicht durch die Vernunft, sondern durch die Offenbarung
begriindet werden kann und muss. Die Anrede Gottes als Vater, Sohn und Geist ist
die Anrede, die sich durch die Offenbarung Gottes in der Geschichte entwickelt
hat.292

Ausgangspunkt fiir Ibn Taymiyya ist zundchst das christliche Bekenntnis zu ei-
nem trinitarischen Gott. Der Vater ist der Ursprung von Sohn und Geist und kann
als das Wesen, der Sohn als das Wort und der Geist als das Leben beschrieben

werden. 293 Der Vorwurf gegen dieses Bekenntnis setzt nun an dem Punkt an, dass

291 Vgl. MICHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, vii.

292 Vgl. MIcHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 255.

293 Vgl. MIcHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 266f.
In dhnlicher Weise beschreibt auch Abii al-’Abbds ‘Abdallah b. Muhammad al-Anbari, bekannt als
al-Ndashi’ al-Akbar, das christliche Bekenntnis: , The Trinitarians: People among them claim that
the Creator is three hypostases and one substance, Father, Son and Holy Spirit, with the
substance being the hypostases in a general way. They claim that of these the Father is the cause
of the Son and Spirit, without preceding them in essence, but rather they are equal whith him.

93



Gott von Beginn an schon als vollkommen zu denken ist. Wenn der Vater als der
Ursprung der Trinitdt gedacht wird und der Sohn von ihm gezeugt und der Geist
aus ihm hervorgeht, ware Gott von Beginn an als nicht vollkommen zu denken. Ibn
Taymiyya geht in dieser Argumentation letztlich davon aus, dass die Hypostasen
als Attribute Gottes, die die muslimische Tradition beschreibt, zu verstehen sind.
Dass diese Gleichsetzung nicht moglich ist, wurde in Kapitel 3.3.1 bereits gezeigt.
Jedoch bleibt die Frage, inwiefern eine Monarchie des Vaters bei gleichzeitiger
Gleichrangigkeit der trinitarischen Personen gedacht werden kann - und dies von
Ewigkeit an. Die Monarchie des Vaters ist vor allem auf der Grundlage des bibli-
schen Befundes zu wahren und wurde auch schon von Gregor von Nazianz betont.
Wie aber ist dabei eine Statusgleichheit aller trinitarischen Personen beizubehal-
ten? In diesem Sinne merkt Ibn Taymiyya zu Recht kritisch an: ,If they say that the
Father who is the essence is the origin of life and speech, that demands that the
Father exist before life and speech, for that which is the origin of something other
than it is precedent to it or its maker.“2%¢ Wenn Gott als Vater, Sohn und Geist voll-
kommen ist, ware er vor der Zeugung/dem Hervorgang von Sohn und Geist eben
nicht als vollkommen zu denken, da durch die Zeugung und die Hauchung ihm At-
tribute zugeschrieben werden, die er in dieser Weise vorher nicht hatte. It is noth-
ing other than making God be described by attributes of perfection after He had
not been described by them.“295

In engem Zusammenhang mit diesem Argument steht auch ein weiterer Aspekt,
namlich dass die Zeugung des Sohnes eine notwendige Annahme von Zeitlichkeit
in Gott mit sich bringe. So argumentiert Abii Mansir Muhammad Ibn Muhammad
Al-Maturidi (gest. 944) in Bezug auf die Metapher des Lichtes zur Erklarung der
Zeugung des Sohnes, bei der ein Licht ein weiteres Licht anziindet, ohne dadurch

selbst gemindert zu werden:

,It was a part of him without there being any dimunution in the wholeness of the original, like
the part taken from the light, respond along the lines that if the part that was taken originated,

They call the Son the Creator’s Knowledge and the Spirit his Life.“ DAVID THOMAS, Christian
Doctrines in Islamic Theology (History of Christian-Muslim Relations 10), Leiden/Boston 2008,
37-39.
Durch die Betonung der Monarchie des Vaters in dieser Beschreibung wird der Einfluss der
kappadokischen Theologie auf das Trinitdtsverstandnis deutlich.

294 MICHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 267.

295 MICHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 268.

94



as happens in the case of what is taken from the light, then his teaching about the eternity of
the spirit, which is the Son, is disproved.“29¢

Wenn der Vater das urspriingliche Licht ist, von dem das Licht des Sohnes aus-
geht, ohne etwas vom Licht des Vaters wegzunehmen, geschieht dies zu einem be-
stimmten Zeitpunkt, so dass ein Vorher und Nachher in Gott zu denken und damit
Zeitlichkeit in das Wesen Gottes einzutragen ist.

Natiirlich wiirde christliche Trinitdtstheologie darauf bestehen, dass zeitliche
Kategorien wie vorher und nachher nicht in das Wesen Gottes eingetragen werden
durfen. Dennoch muss sie herausarbeiten, wie die Monarchie des Vaters, die die
ostliche Trinitatslehre betont und die auch vor allem im biblischen Zeugnis un-
libersehbar ist, vereinbar ist mit einer Statusgleichheit aller trinitarischen Hypos-
tasen und wie subordinantianistische Tendenzen vermieden werden kénnen.

Auch al-Rassli geht in seiner Widerlegung der christlichen Trinitatstheologie auf
die Unveranderlichkeit und Zeitlosigkeit Gottes ein. Sofern, so argumentiert al-
Rassi in diesem Zusammenhang, Gottes Wesen unveranderlich ist, kann Gott nicht
als Vater und Sohn existieren, da der Vater den Sohn zeugen muss, was notwendi-
gerweise eine Zeitlichkeit in Gott einschreiben wiirde. Es gdbe damit ein Vorher
und ein Nachher in Gott.2%7 Zwar meinen ,Vater” und ,Sohn“ trinitarisch in erster
Linie die Relationalitdt zwischen den beiden Hypostasen, die in ihrer absoluten
Verschiedenheit jedoch unmittelbar aufeinander bezogen sind. Dennoch kdnnen
diese Relationen zu leicht im Sinne einer zeitlichen Vor- und Nachrangigkeit - vor
allem vor dem Hintergrund der Monarchie des Vaters — missverstanden werden.
Auch an dieser Stelle muss Trinitatstheologie genau herausarbeiten, wie das Ver-

haltnis Gottes zur Zeit und Gott damit als jenseits der Zeit zu denken ist.

296 THOMAS, Christian Doctrines in Islamic Theology, 101.

297 THOMAS, A Mu’tazili Response to Christianity: Abi ’Ali al-Jubba’l’s Attack on the Trinity and In-
carnation, 280. Vgl. dazu auch THOMAS, Anti-Christian polemic in early Islam, 34.
»In the refutation which follows this description al Qasim, like al Tabari, centres on the titles
oFather” and ,Son“ and argues that these must result from the act in which the one Person
brought the other into being. [..] Its central point is that the doctrine of the Trinity cannot
provide an accurate means of the comprehending God, since the titles upon which it rests arise
from an act that occured at a particular time.”

95



3.3.3 Moglichkeit der Mehrfachinstantiierung

Ein weiteres Themenfeld in der Auseinandersetzung der muslimischen Theolo-
gie mit der christlichen Trinitdtstheologie ist die Frage nach nach einer méglichen
Mehrfachinstantiierung Gottes. Warum besteht Gottes Wesen exakt aus drei
trinitarischen Personen und nicht vier, finf oder 99 oder 100? Warum reicht es,
Gottes Wesen als trinitarisch zu beschreiben und warum sollte sich Gott nicht
mehrfach instantiieren konnen? In diesem Sinne versuchte schon Theodore Abu
Qurrah - jedoch wenig iiberzeugend - zu begriinden, warum Gott Vater notwendi-
gerweise nur einen Sohn gezeugt habe.

Warum betont die christliche Trinitatslehre also, dass sich Gottes Wesen in exakt
drei Personen/Hypostasen offenbart hat und warum ist auszuschlief3en, dass es
nicht zwei, vier oder noch mehr Hypostasen sind? Diese Frage stellt sich in beson-
derem Maf3e sozialen trinitatstheologischen Ansatzen, die von der Verschiedenheit
der trinitarischen Personen her denken und wie bspw. bei Richard von Sankt Viktor
darauf hinauslaufen, aus dem Begriff der Liebe eine notwendige Annahme dreier
Personen zu begriinden. Richard von St. Viktor wiirde an dieser Stelle so argumen-
tieren, dass die Liebe, um vollkommene Liebe zu sein, zunachst ein Gegeniiber be-
notigt, welches geliebt wird und liebt. Zudem bedarf es weiterhin eines Dritten, auf
den sich die gegenseitige Liebe 6ffnen kann. In der Offnung zu etwas Drittem ist die
Liebe dann vollkommen. Allerdings stellt sich hier die Frage, warum ein Viertes
nicht auch einen qualitativen und nicht nur einen quantitativen Mehrwert in die
Dynamik der Liebe einschreiben wiirde. An dieser Stelle miisste gegenwartige so-
ziale Trinitatstheologie eine prazise Argumentation vorlegen.2?8 Doch auch lateini-
sche Trinitatstheologie muss an dieser Stelle plausibiliseren kénnen, warum es
gerade - wie bei Augustinus - genau drei Teile des Geistes sind, die auf die Trinitat
Gottes verweisen. Hier miissen gegenwartige an der lateinischen Trinitatstheologie
orientierte Ansatze aufzeigen, wie sie begriinden kénnen, dass eine Mehrfachin-
stantiierung in Gott auszuschlief3en ist und Gott in lediglich drei Instanzen zu den-

ken ist.

298 Wie in Kapitel 4 noch zu zeigen sein wird, ist dies auch ein gewichtiger Einwand in der Debatte
zwischen lateinischer Trinitatstheologie und sozial-trinitatstheologischen Ansatzen.

96



In den Kontext der Annahme von Vielfalt in Gott ist nun die muslimische Lehre
der 99 Schonsten Namen Gottes einzuordnen.??® In Auseinandersetzung mit der
Trinitatstheologie versucht Ibn Taymiyya Gott Vater, Sohn und Geist als Namen
Gottes zu verstehen und stellt ihnen die muslimische Tradition die Lehre der 99
Schonsten Namen Gottes gegeniiber. Ausgangspunkt fiir die Lehre der koranischen

und aufderkoranischen 99 Namen Gottes ist u.a. die Sure 7:180:

Sure 7:180

,Gott gehoren die schonsten Namen. So ruft Thn damit an und lasst die stehen, die iliber seinen
Namen abwegig denken. Ihnen wird vergolten fiir das, was sie taten.”

Zudem gibt es verschiedene Hadithe, die auf die 99 Namen Gottes verweisen,
wie der von Ibn Taymiyya aufgegriffene, der dem Propheten folgenden Satz zu-
schreibt: ,God has 99 names; whoever counts them will enter the Garden.“300

In Reaktion auf Paul von Antiochien fasst Ibn Taymiyya die Trinitatstheologie
folgendermafien zusammen: ,The three names are one God, one Lord, one creator,
called from eternity to eternity, one living speaking thing - that is, essence, word
life. We hold the essence to be the Father, who is the origin of the other two. The
word is the son who is born from Him as the birth of speech from the mind. The life
is the Holy Spirit.“301 Offenkundig steht im Hintergrund ein lateinisches Trinitats-
verstiandnis, das die Monarchie des Vaters in besonderem Mafie betont und so den
Ausgang des Sohnes und des Geistes vom Vater hervorhebt. Ibn Taymiyya fiihrt
gegen dieses Verstandnis der Trinitdtstheologie nun an, dass es doch mindestens
99 Namen Gottes gebe und warum die christliche Theologie nur drei - ,essence,
word, life“ oder eben Wesen, Wort und Leben - herausgreift, um Gott zu beschrei-
ben. Eine Beschrankung auf diese drei ware eine Beschrankung des Wesens Got-

tes.302

299 ,Die Zahl 99 steht symbolhaft fiir eine unabgeschlossene, da unendlich erweiterbare Zusam-
menstellung der Namen Gottes.“ MUNA TATARI, Gottes Wesen. Eine islamische Perspektive im
komparativen Gesprach. In: MUNA TATARI/ KLAUS VON STOSCH (Hg.), Trinitdt — Anstof fiir das isla-
misch-christliche Gesprach (Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 127-148,
hier 139 FN 47.

300 MIcHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 267.

301 MIcHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 267.

302 Vgl. MIcHEL (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity, 267.

97



Es kann an dieser Stelle allerdings nicht darum gehen, die Namen Gottes als blo-
3¢ Namen zu verstehen. Dieser Vergleichspunkt trafe in dieser Form nicht die ur-
spriingliche Intention der Trinitdtstheologie, die mehr als eine blofd unterschiedli-
che Namensgebung innerhalb Gottes sein will. Es reicht eben nicht, nur auf eine
blof3e Unterscheidung der Ansprache Gottes als Vater, Sohn und Geist zu verwei-
sen. Trinitdtstheologie will wirkliche Verschiedenheit der drei Hypostasen in Gott
hineindenken, und zwar im Ausgang von den unterschiedlichen Weisen, wie Gott
sich in der Geschichte den Menschen offenbart hat. Ibn Taymiyyas Hinweis kann
hier Trinitatstheologie dazu auffordern, diese Unterscheidung auch verstdndlich
zur Sprache zu bringen. Vor allem die lateinische Trinitdtstheologie steht in der
Gefahr, im Sinne einer Identifikationstheologie die Verschiedenheit nicht mehr
gentigend zu betonen, so dass Vater, Sohn und Geist nur noch als verschiedene An-
reden des einen und einfachen Wesens Gottes missverstanden werden konnten.

Inwiefern gegenwartige muslimische Theologie die Lehre der 99 Namen Gottes
aufgreift, um das Verhaltnis vin Einheit und Vielfalt naher zu beleuchten, wird im

letzten Kapitel nochmals zu thematisieren sein.

3.3.4 Handlungseinheit in Gott bei drei Personen?

Ein letzter hier aufzugreifender Aspekt liegt in der Frage, inwiefern man eine
Handlungseinheit Gottes in den drei trinitarischen Hypostasen annehmen kann.
Wie kann also Gott als ein Handelnder in drei Hypostasen gedacht werden?

In diesem Kontext fiihrt ’Abd al-Jabbar in Bezug auf Abu ’Ali aus, welche Optio-
nen der christlichen Theologie an dieser Stelle zu Verfiigung stehen:

Wenn christlicherseits angenommen wiirde, dass nur der Vater der Handelnde
sei, ware nur er als gottlich zu denken, was eine Unterordnung von Sohn und Geist
nach sich zége. Wenn allerdings eine Handlung die Handlung aller drei Hypostasen
wadre, miisste man annehmen, dass fiir alle drei gilt, dass sie lebend und méachtig
sind (living und powerful - die Hauptattribute in der Debatte um christliche Trini-

tatstheologie), was der Annahme von drei Gottern entsprache. Auch die Annahme,

98



dass alle drei zusammen die eine Handlung vollziehen, muss in dieser Argumenta-
tion scheitern, da es nicht moglich ist, dass eine Handlung von drei Handelnden
ausgefiihrt werden kann. Eine Handlung kann notwendigerweise nur von einem
Handelnden durchgefiihrt werden.3%3 Und schlief3lich fiihrt auch die Aussage, dass
alle drei jeweils ein Teil der Handlung sind und zusammen den einen Handelnden
bilden, nicht zur notwendigen Klarung, denn dies hatte zur Folge, eine Trennung
der Handlung Gottes anzunehmen.304

Was bleibt nun tibrig? Im Hintergrund dieser Argumentation steht die schon
oben aufgegriffene Einsicht Abi ’Alis, dass die Hypostasen eben nicht als Attribute
Gottes zu verstehen sind. Die Alternative besteht jedoch in der Annahme von drei

separaten Entitaten.

»He bases his argument on the principle that a being which exists independently is capable of
acting, with the converse that a being who cannot act does not exist independently of others. It
follows that if the hypostases do exist independently they must each act. But this means that
they are three separate beings, and hence three divinities.“305

Wenn also in Gott drei selbststdndige Entitdten zu denken sind, miissen diese
drei Entitdten auch jeweils imstande sein, selbststindig zu handeln, was zur An-
nahme dreier Gotter fithren wiirde. So ldsst sich das Argument mit David Thomas
nochmals folgendermafien zusammenfassen: ,[I]f the hypostases are not part of
God nor identical with God, then by a process of elemination they must be distinct
from him. It follows that these hypostases are not a true part of God the creator,
and more importantly that the whole doctrine can be shown to be confused by the
proof of the impossibility of a multiplicity of eternals.“306 So stellt sich auch im
Kontext der Handlungseinheit wieder die Frage, wie die Hypostasen als eigenstan-
dig und gleichzeitig als ein Wesen zu denken sind?

Auch auf diese Frage muss die christliche Trinitdtstheologie eine Antwort formu-
lieren. Natiirlich gilt letztlich fiir jede Trinitatstheologie der Grundsatz, dass das

Handeln der Trinitdt nach aufden nicht getrennt werden darf.397 An dieser Stelle

303 Hiergegen kann nattirlich eingewendet werden, dass Handlungen sehr wohl von mehreren Han-
delnden durchgefiihrt werden konnen, wenn man etwa an das Tauziehen denkt.

304 Vgl. THOMAS, A Mu’tazilt Response to Christianity: Abu "All al-Jubba’'l’s Attack on the Trinity and
Incarnation, 294.

305 THOMAS, A Mu’tazili Response to Christianity: Aba 'All al-Jubba’t’s Attack on the Trinity and In-
carnation, 295.

306 THOMAS, A Mu’tazili Response to Christianity: Aba 'All al-Jubba’t’s Attack on the Trinity and In-
carnation, 295f.

307 Vgl. StoscH, Trinitat, 48.

99



sind insbesondere Ansitze der sozialen Trinitdatstheologie herausgefordert, diese
Handlungseinheit zu begriinden, da sie in einem grofderen Mafde von der Verschie-
denheit der trinitarischen Personen her denken, als es in lateinischen Ansatzen der

Fall ist.

3.4 Zusammenfassung: Arbeitsfelder fiir die gegenwartige
Trinitatstheologie

Als Ertrag der Auseinandersetzung mit muslimischer Kritik an trinitatstheologi-
schen Positionen und vor dem Hintergrund der theologiegeschichtlichen Entwick-
lung sollen nun Fragen bzw. Arbeitsfelder formuliert werden, auf die gegenwartige
trinitatstheologische Konzepte Antworten geben konnen sollten. Anhand dieser
Fragen sind dann gegenwartige Ansatze auf den Priifstand zu stellen, um sowohl
im innerkatholischen wie im innerchristlichen als auch im interreligiosen Dialog
eine liberzeugende Antwort auf die Frage nach dem Wesen Gottes geben zu kon-
nen. So ist zunichst nochmals zu betonen, dass sich die muslimische Kritik nicht
auf haretische Randstromungen bezieht, wie es in Kapitel 3.1 herausgearbeitet
wurde, sondern sich an die Hauptstromungen des westsyrischen, ostsyrischen und
katholischen Christentums richtet. Die hier formulierten Herausforderungen ori-
entieren sich zunachst an den in Kapitel 3.3 erarbeiteten Anfragen der muslimi-
schen Theologie, beziehen aber die durch die Auseinandersetzung mit der korani-
schen Kritik und der theologischen Diskussionsbeitrage von Theodore Abu Qurrah

und Abu Isa al Warraq gewonnenen Erkenntnisse selbstverstandlich mit ein.

1.) Vor allem in Anschluss an die Diskussion um das Verhaltnis von Hyposta-
sen und Attributen Gottes in 3.3.1 muss christliche Theologie besonderen
Wert darauf legen, die Differenzen zwischen den Attributen und den Hy-
postasen Gottes deutlich zu markieren. So ist die Trinitiatstheologie dazu
aufgefordert, die Attribute Gottes wie Unveranderlichkeit, Allmacht, Ewig-

keit etc. so zu formulieren, dass sie sowohl das Wesen als auch die Hypos-

100



2)

3)

4)

5)

tasen Gottes gleichermafien betreffen und nicht auf der personunterschei-
denden Ebene angesetzt werden.

Zudem muss Trinitatstheologie in besonderem Mafde darauf achten, dass
keine zeitlichen Kategorien in das Wesen Gottes eingetragen werden und
so die Zeitlosigkeit Gottes gewahrt bleibt (vgl. Kap. 3.3.2).

Im Zusammenhang mit den Anfragen an eine mogliche Mehrfachinstantiie-
rung muss trinitatstheologisch plausibilisiert werden kénnen, warum Got-
tes Wesen gerade in drei Hypostasen zu denken ist (vgl. Kap. 3.3.3).
Weiterhin ist zu erkldaren, wie eine Handlungseinheit bei einer Betonung
der Verschiedenheit der Personen/Hypostasen angenommen werden kann,
so dass die Werke Gottes nach aufden als nicht getrennt betrachtet werden
konnen und dennoch die Distinktheit der Personen intelligibel bleibt (vgl.
3.3.4).

Die zentralste Frage der Trinitdtstheologie ist schliellich die Frage nach
dem richtigen Verstiandnis des Hypostasen- bzw. Personbegriffs. Diese Fra-
ge stellte sich schon im Kontext der dogmengeschichtlichen Entwicklung
und der Ansatze der kappadokischen Kirchenvater und Augustinus und
tritt auch in der Auseinandersetzung mit der koranischen Kritik und der
Diskussionsbeitrage Theodore Abu Qurrahs oder Abu ’Isa al-Warraqgs im-
mer wieder zu Tage. Trinitatstheologie muss zumindest Anndherungen an
die Bedeutung des Begriffs der Hypostase bzw. der trinitarischen Personen
liefern konnen, die eine klare Differenz zur muslimisch rezipierten Attribu-
tenlehre aufzeigt. Dabei sind jegliche Verweise, die das Hypostasenver-
standnis in die Ndhe eigenstidndiger Entititen oder Substanzen bringen,
strengstens zu vermeiden. Im Gegensatz dazu muss auch identifikations-
theologischen Tendenzen, die die heilsgeschichtlich begriindete Verschie-
denheit nicht genligend wahren, ausgewichen werden. Auch schlief3en sich
Ansatze aus, bei denen es so anmutet, dass das eine Wesen Gottes quasi
etwas Viertes neben den drei Hypostasen Gottes ist. Schliefslich sind auch
alle Ansitze zu vermeiden, die subordinantianistische Tendenzen aufwei-

Sen.

101



6.) Bei all diesen spekulativen Fragen, die sich auf die immanente Trinitats-
theologie beziehen, muss jedoch gerade im Gesprach mit dem Islam her-
ausgearbeitet werden, warum es heilsgeschichtlich tiberhaupt notwendig
ist, christlich von drei Personen zu sprechen, in denen mir Gott begegnet.
So ist Trinitatstheologie vor allem herausgefordert, eine ausfiihrliche heils-

geschichtliche Riickbindung vorzulegen.

In der im Kapitel 4 folgenden Auseinandersetzung mit prominenten trinitatstheo-
logischen Ansdtzen der Gegenwart soll sich nun zeigen, inwiefern diese Ansatze in
der Lage sind, auf die oben dargestellten sechs Problemfelder zu reagieren und

konsistente Antworten zu formulieren.

102



4  GEGENWARTIGE TRINITATSTHEOLOGISCHE KONZEPTIONEN IN DER
INNERCHRISTLICHEN DISKUSSION

Vor allem die Debatte um den trinitdtstheologischen ,Vorstofs“ Magnus Striets
zwischen ihm und Gisbert Greshake auf der einen und Helmut Hoping und Herbert
Vorgrimler auf der anderen Seite ab dem Jahr 2002 fiihrten zu einer intensiven
Diskussion einer angemessenen Trinitdtstheologie im deutschsprachigen Raum.
Bei dieser Debatte stand in erster Linie die Frage im Vordergrund, in welchem Sin-
ne der Begriff Person zu verstehen sei, ob er wirklich neuzeitlich mit der Kategorie
der Freiheit in Verbindung gebracht werden darf oder ob dies nicht dem urspriing-
lichen Sinn des Begriffs der Hypostase, wie er vonseiten der Kirchenvater verwen-
det wurde, widerspricht.3%8 An dieser Debatte wurde nicht zuletzt nochmals die
unterschiedliche Ausgangslage von monosubjektiven und interpersonalen Ansat-
zen sichtbar. Seit diesen Debatten gab es in den letzten 15 Jahren zahlreiche Publi-
kationen zur Trinitdtstheologie. Mafdgeblich sind an dieser Stelle zwei Autoren zu
nennen, die vor allem durch die Profilierung ihrer eigenen Ansitze und ihren in-
tensiven Diskurs untereinander viel Bewegung in die Debatte um trinitatstheologi-
sche Ansatze gebracht haben: zum einen Thomas Schartl (*1969) als Anhanger der
monosubjektiven Trinitdtstheologie und zum anderen Bernhard Nitsche als An-
hanger eines interpersonalen Ansatzes (*1963). Nicht nur ihre Ansatze sind zu
unterscheiden, sondern auch ihr theologisch-philosophischer Ausgangspunkt.
Wahrend Bernhard Nitsche im Sinne einer transzendentalphilosophischen Heran-
gehensweise argumentiert, geht Thomas Schartl von der analytischen Philosophie
aus.39? Aufgrund dieser Bedeutung der beiden genannten Autoren und ihrer jewei-
ligen Ansatze sollen im folgenden Kapitel ihre Ansatze vorgestellt und diskutiert

werden. Dabei wird auch nochmals der Ansatz Magnus Striets aufzunehmen sein,

308 Vgl. dazu HERBERT VORGRIMLER, Randstdndiges Dasein des dreieinigen Gottes? Zur praktische und
spirituellen Dimension der Trinitatslehre. In: Stimmen der Zeit 220 (2002) 545-552, hier 551.

309 Beide haben nicht nur zahlreiche Aufsatze, sondern auch umfangreiche Monographien zur Trini-
tatstheologie veroffentlicht. Hier sei vor allem auf die , Theogrammatik Thomas Schartls (Dis-
sertationsschrift) und auf ,Gott und Freiheit (Habilitationsschrift) von Bernhard Nitsche ver-
wiesen. THOMAS SCHARTL, Theo-Grammatik. Zur Logik der Rede vom trinitarischen Gott (ratio fi-
dei 18), Regensburg 2003; BERNHARD NITSCHE, Gott und Freiheit. Skizzen zur trinitarischen Got-
teslehre (ratio fidei 34), Regensburg 2008.

103



der die Diskussionen um das angemessene Verstdndis des trinitarischen Gottes ab

2002 angestofden hat.

4.1 Gottals Einheit denken: Lateinische Trinitatstheologie

Lateinische31? bzw. monosubjektive Ansatze der Trinitdtstheologie gehen in ih-
ren Argumentationen zum Verhaltnis von dem einen Wesen Gottes und seinen Hy-
postasen zundchst von der Einheit Gottes aus, um von dort die Verschiedenheit der
drei Hypostasen in den Blick zu nehmen. Damit wenden sie sich gegen die Annah-
me eines relationalen Geschehens in Gott, wie es in den sozial-trinititstheologisch
verorteten Ansatzen der Fall ist. Vielmehr steht in diesen Ansitzen die Betonung
der Einheit Gottes im Vordergrund.

Prominentester Vertreter eines monosubjektiven Ansatzes in der Kirchenge-
schichte ist der Kirchenvater Augustinus, dessen Ansatz schon in Kapitel 2.3 vor-
gestellt wurde. Bereits an dieser Stelle wurde deutlich, inwiefern Augustinus im
Ausgang von intrapersonalen Analogien versuchte, das trinitarische Wesen Gottes
zu beschreiben. Nach Augustinus haben in den verschiedenen Epochen immer
wieder grofde Theologen an dieser Form des Denkens der Trinitdt festgehalten.
Erwahnt seien hier nur Thomas von Aquin oder Anselm von Canterbury.

So sind auch Karl Rahners trinititstheologischen Hinweise der lateinischen
Trinitatslehre bzw. monosubjektiven Ansdtzen zuzuordnen. Der zentrale Aus-
gangspunkt bei Karl Rahner ist das Verstindnis der Offenbarung Gottes als
Selbstmitteilung. Die Trinitat ist damit als die Selbstmitteilung von Sohn und Geist
zu verstehen. Der Sohn ist es, der geschichtlich im Fleisch des Menschen in der In-
karnation erscheint. Der Geist ist es, der die Annahme der Selbstmitteilung Gottes
im Sohn erwirkt. Damit sind Sohn und Geist als die eine Selbstmitteilung in unter-

schiedlichen Weisen zu denken.

310 Die Bezeichnung dieser Ansdtze als ,lateinische” Trinitatstheologien entstammt der Beobach-
tung, dass vor allem die Kirchenvater des Westens und damit der lateinischen Tradition sich auf
den Ausgangspunkt der Einheit wahlten, um Gottes Wesen zu denken. Vgl. dazu SToscH, Einfiih-
rung in die Systematische Theologie, 58.

104



Im folgenden Kapitel soll ein an der lateinischen Trinitatstheologie orientierter
Ansatz vorgestellt werden, der in der gegenwartigen Theologie in besonderem
Mafie diskutiert wird: der durch die Sprach- und analytische Philosophie gepragte
Ansatz Thomas Schartls. Sein Beitrag kann in der gegenwartigen Debatte um trini-
tatstheologische Entwiirfe als monosubjektiver Gegenentwurf zu Bernhard Nit-
sches interpersonalem Ansatz angesehen werden, der im Kapitel 4.2.3 vorgestellt
werden soll. Schartl setzt sich in seinen trinitdtstheologischen Beitragen immer
wieder sehr ausfiihrlich mit sozial-communial strukturierten Ansatzen auseinan-
der und kommt zu dem Fazit, dass sie im Letzen keine wirkliche Einheit in Gott
denken konnen und so zwangslaufig scheitern miissen. Dementsprechend kann
nur ein monosubjektiver Zugang die Einheit Gottes wahren.311 Besonders virulent
fir die Fragestellung dieser Arbeit wird sein Vorwurf, wenn er betont, dass vor
allem der christlich-islamische Dialog es notwendig macht, die Einheit, Einfachheit
und Einzigkeit Gottes zu betonen und es damit gar keine andere Option als ein mo-
nosubjektives Trinitatsverstandnis gibt312 - sofern der christlich-muslimische Dia-
log nicht scheitern soll.

Im Fokus der Kritik an einer interpersonalen Trinitatstheologie steht bei
Thomas Schartl die innertrinitarische Anwendung des Personbegriffs, der unwei-
gerlich mit anthropologischen Vorstellungen von Individualitit und Selbstbe-
wusstsein verbunden sei. Wenn diese Vorstellungen auf die trinitarischen Perso-
nen lbertragen werden, kann man einer tritheistischen Schieflage kaum noch aus
dem Wege gehen, so die These Schartls, die ihn schliefilich dafiir votieren lasst, auf
den Personbegriff zu verzichten und stattdessen von Instanzen zu sprechen.

Der Angelpunkt fiir die Bearbeitung der Frage nach dem Personbegriffs sieht

Schartl - und hier schliefdt er sich der Argumentation Jliirgen Werbicks an - in der

311 Vgl. hierzu SCHARTL, Trinitét, Einheit und Eingenschaften Gottes, bes. 56; THOMAS SCHARTL, Trini-
tat als Gegenstand der Analytischen Theologie. In: ZKTh 135 (2013) 26-50, bes. 43-45; THOMAS
SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform. In: KLAUS MULLER/MAGNUS STRIET
(Hg.), Dogma und Denkform. Strittiges in der Grundlegung von Offenbarungsbegriff und Gottes-
gedanke (ratio fidei 25), Regensburg 2005, 163-178, hier bes. 168-172.

312 Vgl. hierzu SCHARTL, Trinitdt als Gegenstand der Analytischen Theologie, 28. Vgl. dazu auch THo-
MAS SCHARTL, Trinitdtslehre. In: THOMAS MARSCHLER/THOMAS SCHARTL (Hg.), Dogmatik heute. Be-
standsaufnahmen und Perspektiven, Regensburg 2014, 62-130, hier 65f: ,Steht die Trinitats-
theologie nicht in einer iiber- groffen Spannung zum monotheistischen Grundbekenntnis des
christlichen Glaubens? Auch wenn man auf dem Feld des interreligiosen Dialoges feststellen
darf, dass es nicht an Versuchen fehlt, trinitarische Elemente auch in anderen religiosen Trans
zendenzkonzeptionen zu entdecken, so bleibt doch auffillig, dass fiir solche Erkundungszu-
sammenhdnge eine ,schwache’ trinitarische Sprache verwendet werden muss*.

105



Rolle des Heiligen Geistes in der Trinitat. Ansatze der ST leiten schnell von der bib-
lisch bezeugten Selbstunterscheidung des Sohnes vom Vater einen Personbegriff
ab, der maf3geblich mit dem Gegeniiber-Sein von zwei Personen verbunden ist, der
aber in Bezug auf die Rolle des Heiligen Geistes etwas ratlos dasteht. Im Heilige
Geist ist Gott nach Werbick ,nicht unser Gegeniiber, sondern unser innerster Be-
weg-Grund, der uns innerlicher ist als wir selbst zu uns einen verinnerlichenden
Zugang hatten und deshalb der unverfiigliche Aufdengrund unserer selbst genannt
werden kann - aber eben nicht Person im Sinne des Gegeniiberseins.“313 Der in der
Trinitatstheologie verwendete Personbegriff muss diesem Aspekt Rechnung tra-
gen, damit er flir die Ausbuchstabierung des trinitarischen Dogmas geeignet ist.
Hier sind sich Schartl und Werbick einig: ein neuzeitlich orientierter Personbegriff
kann dies nicht leisten. Die Konsequenzen der beiden sind jedoch unterschiedlich:
Wahrend Jiirgen Werbick versucht, wie wir noch in Kapitel 5 sehen werden, den
Personbegriff vom biblischen und heilsgeschichtlichen Zeugnis her umzuinterpre-
tieren, mochte Schartl ganz auf den Begriff verzichten, da er durch eine Umdeutung
nur noch sehr schwer verstandlich ist und seine so stark betonte anthropologische
Relevanz verliert. So zeichnet sich Schartls trinitatstheologischer Ansatz zum einen
durch das Festhalten am Substanzbegriff und die Ausbuchstabierung des Subjekt-
seins Gottes als transzendentales, empirisches und intentionales Selbst in An-
schluss an das menschliche Selbstbewusstsein aus. Zum anderen versucht Schartl,
die Rede von Gottes trinitarischem Wesen als semiotisch notwendige Grammatik
der Beschreibung des Wesens Gottes einsichtig zu machen, da die Semiose in An-
schluss an Charles S. Peirce notwendig aus den Dimensionen Gegenstand, Zeichen

und Interpretant besteht, die dann auf Gottes Wesen tibertragen werden.

Die Basis fiir die trinititstheologischen Uberlegungen Thomas Schirtls stellt die
analytische Religionsphilosophie dar. Sie stellt seiner Ansicht nach Instrumentari-
en bereit, mit deren Hilfe es moglich ist, trinitatstheologische Ansatze zu schemati-
sieren und auf ihre Konsistenz zu priifen. Sie ermdglicht damit eine Art konzeptio-

neller ,Kosten-Nutzen-Rechnung“ der verschiedenen theologischen Ansatze, in

313 Werbick, Gott verbindlich, 630.

106



diesem Falle der vorliegenden interpersonalen bzw. monosubjektiven Trinitats-

konzeptionen.31* Damit

»[.-.] bedeutet Analytische Theologie die Anwendung des Methodenbewusstseins der Analyti-
schen Philosophie auf Begriffe, Modelle, Begriindungsfiguren und Begriindungskonzepte der
Theologie unter dem Leitbilder [sic!] einer Giiltigkeit von Argumenten, womit Klarheit der Be-
griffe, Transparenz leitender Intuitionen, aber auch Ausweis der Angreifbarkeit (und damit
Kritisierbarkeit) gemeint sind.“315

Somit sieht Schartl im Instrumentarium der Analytischen Philosophie dem Grund-
anliegen der Fundamentaltheologie entsprochen, namlich dem Ausweis der Kon-

sistenz des Gottesbegriffes.316

4.1.1 Der Begriff Gott als Mass-Term und die Verwendung des
Instanzbegriffs

Ein erster zentraler Aspekt der Argumentation Schartls ist sein Verzicht auf den
Personbegriff innerhalb der Trinitiatstheologie, der ihn von den Ansatzen der so-
zialen Trinitatstheologie unterscheidet, die explizit diesen Personbegriff verwen-
det wissen mdchten, wie wir es bspw. bei Magnus Striet sehen werden. Demgegen-
tiber setzt sich Schartl fiir die Verwendung des Begriffs Instanz ein.

Schartl zeigt in diesem Zusammenhang zunachst im Riickgriff auf Bernhard Loner-
gan auf, dass der Personbegriff in Bezug auf Gott ontologisch von der anthropolo-
gischen Verwendung zu unterscheiden ist. Wahrend in der anthropologischen
Verwendung des Personbegriffs Subjektsein und Substanz zusammen gedacht
werden, ist dies in Bezug auf Gott eben streng zu vermeiden.317 Dies zeigt sich in
Bezug auf Lonergan daran, dass der Personbegriff eben in Bezug auf die Trinitats-
theologie nicht als Universalie zu verstehen ist. Fiir Universalien gelten folgende

Grundsatze:

(UNI-1) Universalien kénnen auch dann fiir universale Eigenschaften stehen, wenn es keine
reale Instantiierung gibt.

314 Vgl. SCHARTL, Trinitét als Gegenstand der Analytischen Theologie, 28.

315 SCHARTL, Thomas, Trinitat als Gegenstand der Analytischen Theologie, 49.

316 Vgl. SCHARTL, Trinitdt als Gegenstand der Analytischen Theologie, 49. Vgl. dazu auch SCHARTL,
Trinitatslehre, 89.

317 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 42 FN 66.

107



(UNI-2) Universalien sind grundsatzlich x-fach instantiierbar; a priori kann und darf diese
Zahl nicht festgelegt werden.

(UNI-3) Universalien sind graduell instantiierbar, so dass man von verschiedenen Graden von
Instantiierung sprechen kann.!

Schon der Blick auf die ersten beiden Grundsatze zeigt, dass diese Grundsatze
nicht auf Gott zu beziehen sind, denn die Instantiierbarkeit des Gottsein Gottes ist
auf genau drei Personen festgelegt; sie kann nicht restlos offenbleiben, wobei eine
Nichtinstantiierung wie auch eine Vielfachinstantiierung moglich ware.

In der Konsequenz versteht Schartl den Begriff Gott als Mass-Term, was weitere
Folgen fiir die Verwendung des Personbegriffs innerhalb der Trinitatstheologie mit
sich bringt. Zur Erklarung der Eigentiimlichkeiten von Mass-Terms kann zunachst
die Gold-Analogie Gregor von Nyssas dienen. Diese Analogie wurde auch schon von
Theodore Abu Qurrah zur Unterscheidung der Begriffe Person und Natur aufgegrif-
fen und sich zu Eigen gemacht (vgl. dazu Kapitel 3.2.1.2.1). Die Pointe der Analogie
ist die, dass die Substanz von drei Goldstiicken dieselbe ist, wobei sich die drei
Goldstiicke in ihrer individuellen Auspragung unterscheiden. In diesem Sinne und

in Anlehnung an die Analogie formuliert Thomas Schartl:

,So wie in drei Goldstiicken das Gold ein- und dasselbe sei, so ist in Vater Sohn und Geist das
Gottsein ein- und dasselbe. [...Wenn es sich bei Gold um einen Mass-Term handelt, darf man;
K.L.] nicht formulieren: ,Dieser Ring ist Gold‘. Und man kann auch nicht sagen: ,Dieser Ring ist
ein Gold‘. Die korrekte Ausdrucksweise lautet vielmehr: ,Dieser Ring ist ein Stiick Gold‘ (x ist
ein B - F).“318

Mass-Terms sind damit von universalen Eigenschaften (x ist F; bspw. ,Dieser
Tisch ist blau“ aber eben nicht ,Dieser Ring ist Gold“) sowie von sortalen Termen
(x ist ein F; bspw. ,Dies ist eine Jeans“ aber nicht ,Dieser Ring ist ein Gold“) zu un-
terscheiden. Bei den universalen Eigenschaften ist das Allgemeine (die blaue Far-

be) im Individuum (dem Tisch) voll und ganz da. Allgemeines und Individuum fal-

318 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 37. Wenn Schartl sich hier auf Gregor von
Nyssa bezieht, dann macht er dies in dem gleichen Ansinnen wie Bernhard Nitsche, der sich
bewusst in einer ausfiihrlichen Analyse mit der kappadokischen Tradition auseinandergesetzt
hat, um die Einsichten der Geschichte der Trinitatstheologie fiir das gegenwartige Verstandnis
fruchtbar zu machen. Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 67. Schartl kommt aber in Bezug auf
Nitsche und sein Anliegen doch zu einer kritischen Riickfrage: ,Wenn uns so viel an der Tradi-
tion liegt und wenn wir uns in einen Einklang mit ihr versetzen wollen, warum sind wir dann
trotzdem (standig) bemiiht, die klassische Formel (‘drei Personen - eine Substanz’) in ganz
neuen Vokabeln ausdriicken zu wollen und mit ganz anderen Begriffen erfassen zu wollen? [...]
In dem Maf3e, in dem wir versuchen, sowohl der Vergangenheit als auch der Gegenwart gerecht
zu werden, werden wir die vergangene Epoche mit Fragen konfrontieren, die eine Zumutung
sind und bleiben.”“ SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 34. Interessant ist hier al-
lerdings, dass Schartl und Nitsche sich beide auf die kappadokische Tradition berufen, durch die
jeweiligen Auslegungen jedoch zu ganz unterschiedlichen Konsequenzen fiir ihre eigenen An-
satze kommen. Vgl. SCHARTL, Trinitadt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 34-40; NITSCHE, Gott und
Freiheit, 80-100.

108



len quasi zusammen. Dagegen ist der sortale Term von der jeweiligen Realisierung
abhdngig. Die eine konkrete Jeans ist die Realisierung der Jeans als allgemeinem
Begriff. Dabei ,bleibt das Allgemeine [die Jeans, K.L.] unterbestimmt, wenn es nicht
in einem Individuum [,Dies’, die konkrete Jeans, K.L.] realisiert wird.“31° Bei Mass-
Terms geht es schliefdlich darum, die jeweiligen Abhdangigkeiten von B und F und
der Instantiierung aufzuzeigen. Das Goldsein (F) bestimmt sich gerade dadurch,
wie es ist (es ist ein Stiick (B) Gold) und als was es F ist (als ein Ring (x) ist es Gold).
Das Allgemeine/die Substanz (das Goldsein F) ist damit eine einzige, die Instantiie-
rung/das Individuum (der Ring x) ist jedoch jeweils zu unterscheiden. Der Ring ist
damit eben eine Weise/eine Instanz der einen Substanz des Goldes.

Wenn diese Besonderheit von Mass-Terms nun auf die Trinitatstheologie ange-
wandt wird, dann verweist ,[d]as Personsein von Vater, Sohn und Geist [...] gerade
auf jene B-Artigkeit mit Blick auf das Gottsein, die vorausgesetzt ist, damit Vater,
Sohn und Geist als Instanzen des Gottseins [G(V), G(s), G(g)] gelten konnen.“320 [n
der B-Artigkeit (Instanz) und dem F-Sein (Gottsein) begriindet sich fiir Vater, Sohn
und Geist ,eine starke ontologische Beziehung der Wechselverweisung. [...] Vater,
Sohn und Geist sind verschiedene (verschieden B-artige) Ausprdgungen des Gott-
seins, deren Distinktheit sowohl vom F-sein (=Gottsein) als auch von der jeweili-
gen B-Artigkeit abhangt.“321 Vater, Sohn und Geist (x) sind in je ihrer unterschiedli-
chen Reprasentanz (B) das eine Wesen Gottes (F).

Wenn nun aber der Begriff Gott als Mass-Term zu verstehen ist, dann kann nicht
mehr der Personbegriff fiir Vater, Sohn und Geist verwendet werden, sondern es
muss ein weitgehend neutraler Ausdruck gefunden werden. Der Personbegriff
wiirde, weil er ja wie eine Universalie funktioniert und damit Substanz und Sub-
jektsein, das Allgemeine und das Individuum zusammen denken will, an den Vor-
gaben eines Mass-Terms scheitern. Aus diesem Grund verwendet Schartl eben den

Begriff Instanz: 322

,Der Ausdruck ,Instanz’ ist neutral genug, um dies [Betonung der Distinktheit von Vater Sohn
und Geist, gleichzeitig aber keine ontologische Prajudizierung, K.L.] zu leisten. Und in der Aus-
drucksverbindung ,Selbstvermittlung Gottes‘ ist zumindest angedeutet, dass das Instantiiert-

319 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 38.
320 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 38.
321 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 38f.
322 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 43.

109



sein dieser Instanzen ganz eigenen Gesetzmafdigkeiten folgt, die nicht an einer Ontologie uni-
versaler Eigenschaften, sondern an einer Metaphysik der Selbstvermittlung abgelesen werden
koénnen."323

Damit kann Schartl formulieren: ,Der Vater ist auf seine Weise B-
Selbstvermittlung Gottes, der Sohn ist auf seine Weise B-Selbstvermittlung Gottes
und der Heilige Geist ist auf seine Weise B-Selbstvermittlung Gottes“324, wobei fiir B
nicht ,ein Teil“ oder ,ein Stiick” (wie sonst bei Mass-Terms tiblich), sondern auf-
grund der damit verbundenen notwendigen Neutralitit der Begriff Instanz einge-
setzt werden muss.32> Das hiefde: Der Sohn ist auf seine spezifische Weise eine In-
stanz der Selbstvermittlung des einen Gottes, der Geist ist auf seine ihm eigentiim-
liche Weise eine Instanz der Selbstvermittlung des einen Gottes, so wie der Vater
auch. Entsprechend kénnte man in Bezug auf die Goldanalogie formulieren: Ein
Stiick Gold, eine Goldmiinze und ein Goldbecher sind je auf ihre Weise eine Instanz
des einen Goldseins.

Hinsichtlich des Selbstbewusstseins der trinitarischen Instanzen kommt Schartl
in Auseinandersetzung mit Bernhard Lonergan zu der Annahme, dass jeder trinita-
rischen Instanz ein Anteilhaben am gottlichen Bewusstsein zugesprochen wird
bzw. sie jeweils unterschiedliche Auspragungen des gottlichen Bewusstseins ha-
ben. 326 Lonergan selbst denkt die ,trinitarischen Personen als Subjekte, nimmt
deren individuiertes Selbstbewusstsein aber wieder zuriick, so dass man eigentlich
nur von drei Bewusstheiten in Gott reden sollte“. Das Ergebnis ist daraus folgen-
des: ,Der Vater ist B-Selbstbewusstsein-Gottes, der Sohn ist B-Selbstbewusstsein-
Gottes; und der Heilige Geist ist B-Selbstbewusstsein-Gottes - in allen Fillen in je
eigener Weise.“327 Damit realisieren also Vater, Sohn und Geist in ihrem jeweiligen

Instanzssein das eine Selbstbewusstsein Gottes.

323 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 43.

324 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 43.

325 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 43.

326 Vgl. SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 45. Vgl. dazu auch LONERGAN, The Triune
God, 389f.

327 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften, 45.

110



4.1.2 Das Festhalten am Substanzbegriff: Die Ontologie des Selbst

Vor allem die grundlegenden Intentionen des Nizdischen Glaubensbekenntnisses
lassen Schartl dafiir optieren, am Substanzbegriff festzuhalten. In der altnizdischen
Konzeption des derivaten Substanzbegriffes geht es darum, herauszustellen, dass
Sohn und Geist nicht nur eines Wesens mit dem Vater, sondern auch aus derselben
Substanz des Vaters sind. In diesem Sinne lasst sich das ,Gott von Gott“ und , Licht
vom Licht“ des Grofden Glaubensbekenntnisses des Konzils von Nizda folgender-
mafden verstehen: Die Einheit des Wesens Gottes wird durch den Hervorgang des
Sohnes (und des Geistes) aus der Substanz des Vaters, durch die Wesensgleichheit

(Homousie) des Vaters mit dem Sohn gewahrleistet.328 Nach Schartl liegt

»[d]er unstrittige Vorteil des Substanzbegriffes [..darin], dass er in einem radikalen Sinne Got-
tes Unabhangigkeit (von der Welt) auszudriicken vermag - ebenso wie sich im iiber den Sub-
stanzbegriff vermittelten Identitatsbegriff die Einheit und Einzigkeit, also eine echte ,Indivi-
dualitat’ Gottes unterstreichen lasst.“32°

Dieser Substanzbegriff muss allerdings mit einem ,dynamischen Verstandnis des
Selbst Gottes“ zusammengedacht werden, damit die innere Differenziertheit Gottes
als Folie der christlichen Trinitadtslehre verstandlich gemacht werden kann.330

Als Eingangsbeispiel fiir die Herleitung eines Substanzbegriffes dient Schartl der
Riickgriff auf das Nil-Beispiel bei Anselm von Canterbury, welches folgendermafien

schematisch dargestellt werden kann:

1) Der Vater ist Gott. 1) Die Quelle ist der Nil
2) Der Sohn ist Gott. 2) Der Fluss ist der Nil.

328 Vgl. SCHARTL, Trinitatslehre, 93. Vgl. zum derivaten Substanzbegriff: RICHARD CROSS, On generic
and derivation views of God’s trinitarian substance. In: Scottish Journal of Theology 56 (2003)
464-480.

329 SCHARTL, Trinitatslehre, 94.

330 Vgl. SCHARTL, Trinitatslehre, 94f. Im Zusammenhang mit den Vorwiirfen gegen einen Substanz-
begriff, der ,ein Bild von einem unaffizierbaren, leidens- und mitleidensunfahigen, in seiner
Ewigkeit erstarrten und weltabgewandten Gott“ (ebd.) fortschreiben wiirde, verweist Schartl
auf Wiliam P. Alston, der zu bedenken gibt, dass fiir diese Eigenschaften Gottes nicht allein der
Substanzbegriff verantwortlich ist: ,Immutability, timelessness, lack of real relations to the
world, impassibility, inertness, being static or ‘rock- like’ - none of these follow just from the
employment of the category of substance. The contemporary theologians who object to
substantialist formulations on the grounds that features from the above list are objectionable
have failed to understand what is essential to substance metaphysics. They have mistaken outer
garments that can be donned or discarded at will for the real person wearing those clothes.”
W.P. ALSTON, Substance and the Trinity. In: STEPHEN DAVIS/DANIEL KENDALL/GERALD 0’COLLINS
(Hg.), The Trinity. An Interdisciplinary Symposium on the Trinity, Oxford 1999, 179-201, hier
201.

111



3) Der Heilige Geist ist Gott. 3) Der See ist der Nil.

4) Der Vater ist nicht der Sohn. 4) Die Quelle ist nicht der Fluss.

5) Der Sohn ist nicht der Heilige Geist. 5) Der Fluss ist nicht der See.

6) Der Vater ist nicht der Heilige Geist. | 6) Die Quelle ist nicht der See.

7) Der Vater und der Sohn und der Hei- | 7) Die Quelle, der Fluss und der See
lige Geist sind* Gott. sind* der Nil.331

In diesem Beispiel werden die drei Auspragungen Quelle, Fluss und See als wirk-
lich voneinander verschiedene und dauerhaft distinkte Elemente vorgestellt, deren
Einheit durch die einheitliche Substanz ,desselben” Nilwassers in allen Auspra-
gungen verbilirgt wird. Die Auspragungen stehen zudem in einer ,funktionalen
(d.h. relational darstellbaren) Beziehung zueinander [...]: Die Quelle ist ja immer
Quelle eines Flusses und eines Sees. Der See ist ja immer bezogen auf einen Zu-
Fluss aus der Quelle etc. Der Ausdruck ,Nil’ funktioniert - wenn dies normalsprach-
lich auch nicht sofort einleuchtet - wie ein Mass-Term.“332 Wenn der Nil als absolut
gleichzeitiger Kreislauf ohne zeitlichen Anfang und Ende gedacht wird,333 dann
kénnte man davon sprechen, ,dass hier ein ,dauerentgrenztes und dauerloses Er-

eignis vorlage, bei dem ein- und dieselbe Substanz in drei verschiedenen, relational

331 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 59. Anselms Beispiel lautet wie folgt:
»,Nehmen wir eine Quelle an, von der ein fliefendes Gewdasser seinen Anfang nehmen, seinen
Lauf beginnen und sich spater in einem See sammeln moge; sein Name soll ,Nil* sein. Wir
sprechen dann unterscheidend von Quelle, Fluf$ und See, indem wir die Quelle nicht einen Fuf}
oder einen See nennen, und auch den Flufd nicht eine Quelle oder einen See, und auch den See
nicht eine Quelle oder einen Flufd nennen. Dennoch wird die Quelle als ,Nil* bezeichnet, ebenso
der Fluf und auch der See. Und es werden die Quelle und der Fluf3, die Quelle und der See, und
auch der Flufd und der See als jeweils zweierlei zugleich als ,Nil‘ bezeichnet. Ebenso werden
auch Quelle und Fluf? und See als dreierlei zugleich als ,Nil‘ bezeichnet. Gleichwohl gibt es nicht
den einen und dann einen anderen ,Nil, sondern nur ein und denselben - ob nun jedes dieser
Dinge einzeln, zu zweit oder zu dritt als ,Nil* bezeichnet werden. Quelle, Fluf3 und See sind also
drei, und ein einziger ist der ,Nil’, ein einziger ist der Strom, eine einzige ist die Natur, ein ein-
ziges ist das Wasser; und nichts kann als ein dreifaches Etwas bezeichnet werden. Denn es gibt
nicht drei ,Nile‘, oder drei Strome, oder drei Wasser oder drei Naturen, noch gibt es drei Quellen,
oder drei Flusse oder drei Seen. Hier wird also ein einziges iiber dreierlei ausgesagt und
dreierlei wird iiber ein einziges ausgesagt, jedoch werden drei nicht voneinander ausgesagt.”
ANSELM VON CANTERBURY, De Incarnatione XIII; iibersetzt aus: Texte zum Universalienstreit, Bd. 1:
Vom Ausgang der Antike bis zur Friihscholastik. Lat., griech. und arab. Texte des 3.-12. Jhdts.,
iibers. u. hrsg. von H.-U. WOHLER, 76-96, hier 93.

332 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 60. Zu Mass-Termen vgl. Kap. 2.2.3.1.1.

333 Zur Erklarung der Annahme des Kreislaufes des Nils: ,Nehmen wir zundchst einmal an (ent-
gegen unseren Kenntnissen in elementaren geologischen Gegebenheiten), Quelle, Fluss und See
wiirden einen Kreislauf bilden, so dass das Wasser, das zu t;in der Quelle ist, zu t; im Fluss und
zu t3 im See ist, zu einem Punkt t;* wieder in der Quelle wiare. Zudem miissten wir uns vor-
stellen, dass die Punkte tj, tz, t3 usw. absolut gleichzeitig (also in einem total simul) passieren
wiirden und dass dieser Kreislauf keinen Beginn in der Zeit und auch kein Ende in der Zeit hitte
- eine Vorstellung, die mit den materiell-vierdimensionalen Voraussetzungen des an-
selmianischen Modells natiirlich bricht.“ SCHARTL, Trinitét, Einheit und Eigenschaften Gottes, 60.

112



aufeinander angewiesenen Instanzen ,ereignishaft vermittelt werde*.“334 Ubertra-
gen auf die trinitdtstheologische Fragestellung ware Gott als ,drei Instanzen einer
Selbstvermittlung zu denken, die zwar distinkt sind, aber eben so zu denken sind,
dass ,in‘ diesen Instanzen die ,Substanz’ jeweils ,anders‘ da ist: dem Modell des
Geistes, der sich in den processiones der Selbsterkenntnis und Selbstaffirmation

selbst vollbringt.“335

,Die Selbst-Substanz Gottes zirkuliert (auf unanschauliche und zeitlose Weise) in den Instan-
zen; sie vollbringt sich in diesen Instanzen als Leben so, dass Gott auch im Anderen-seiner-
selbst prasent ist (ohne dadurch aufzuhéren Gott zu sein). Das ,Zirkulieren‘ der Substanz ist -
so kann man, indem man einen alten trinitatstheologisch benutzten Ausdruck hier aufgreift -
die Selbst-Perichorese der Substanz in ihren Instanzen und gleichzeitig die Perichorese der In-
stanzen in einem Mafse, das die Substanz Gottes eben nur als dauer-entgrenzt-dauerloses Er-
eignis zu denken versucht. Konkret: Im Vater ist die Substanz Gottes als transzendentales
Selbst da; im ewigen Logos als ,empirisches Selbst und im Heiligen Geist als intentionales und
konkretes Selbst. Gleiches gilt flir das eine Bewusstsein und die eine Freiheit Gottes: Sie sind
jeweils im Vater als der transzendentalen Instanz der Selbstvermittlung Gottes begriindet,
finden im Sohn ihren Gehalt und ihr Bild und im Geist ihre Gestalt und Vollendung (Analoges
gilt fiir das Handeln Gottes ,ad extra‘, wohingegen der Handlungsbegriff ,ad intra‘ nur mit
grofiten semantischen Vorbehalten gebraucht werden sollte).“336

Wie dieser Substanzbegriff mit einem dynamischen Verstandnis des Seins Gottes
zusammengedacht werden kann, um seine innere Differenziertheit in Gottes We-
sen zu betonen, und was genauer unter einem transzendentalen Selbst, einem em-
pirischen Selbst und einem intentionalen bzw. konkreten Selbst zu verstehen ist,

soll im folgenden Schritt betrachtet werden.

4.1.3 Gott als Subjekt

Damit der Substanzbegriff mit einem dynamischen Verstandnis des Wesens Got-
tes zusammengedacht werden kann, soll ein Modell des Selbst vorgestellt werden,
das die geforderten Aspekte erfiillt. Schartl greift hier auf die Subjektmetaphysik
Augustinus’ zurtick, die sich ,als Kreisen um den Begriff eines sich selbst geschenk-
ten und entgrenzten Subjekts begreifen [ldsst], welches dieses Geschenktsein und

diese Entgrenzung der gnadenhaften Zuwendung des trinitarischen Gottes ver-

334 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 61.
335 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gotes, 61.
336 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 64.

113



dankt.“337 Im Hintergrund steht der Gedanke, dass durch die Gott-Ebenbildlichkeit
des Menschen (analoge) Riickschliisse vom Wesen des Menschen auf das Wesen
Gottes moglich sind. Wie nun in der augustinischen Subjektmetaphysik eine Ein-
heit des menschlichen Geistes von Erinnerung, Einsicht und Willen gedacht wird,
so konnen aus dem Subjektbegriff auch Riickschliisse auf das Wesen und die Ei-
genschaften Gottes gezogen werden, der seinem Geschopf diese Entgrenzung
schenkt: So wie die drei ,Hypostasen“ den einen menschlichen Geist bilden, so
handelt es sich bei Gottes Wesen um eine Substanz, die in drei Hypostasen vor-

liegt.338 Die drei ,,Hypostasen“ dieses vermittelten Subjektseins sind

,auf der einen Seite ein Moment reiner Identitit, auf der anderen Seite ein Moment der An-
schaulichkeit und Sichtbarkeit, aber auch - drittens - ein Moment, das die Gewahr gibt, dass
alles, was sich in dieser Anschaulichkeit darbietet, in die Identitdt des Selbst einbegriffen und
darin eingeschrieben wird. Terminologisch kénnten wir zwischen einem transzendentalen,
einem empirischen und einem intentionalen Selbst unterscheiden.“339

Damit das Selbst seine Identitit bewahren kann, muss es einen ,ontologischen,
im Kern unzugdnglichen Punkt [geben], in dem seine Substanzialitit begriindet
liegt und von dem seine Identitit herkommt“349, welches Schartl als das ,transzen-
dentale Selbst“ beschreibt. Es verbiirgt diesen unzugidnglichen Punkt und stellt
damit die Bedingung der Moglichkeit der Eroffnetheit auf eine Subjektperspektive
dar.3*1 Es bleibt jedoch an dieser Stelle zu fragen, inwiefern der Begriff eines trans-
zendentalen Selbst ontologisch verstanden werden kann. Das transzendentale
Selbst als Bedingung der Moglichkeit des Subjektseins des Menschen sollte jeder
ontologischen Bestimmung vorausliegen. Wie dieses ,Selbstsein als Bedingung der
Moglichkeit meiner Selbstpradikation342 als ontologisch bestimmt zu denken ist,
bleibt m.E. offen.

Das transzendentale Selbst bendtigt nun, um die eigene Anschauungslosigkeit zu
liberwinden, ein empirisches bzw. semiotisches Selbst, welches die Anschauungs-
losigkeit mit einer Gestalt und einer Anschaulichkeit vermittelt. ,Die Sichtbarkeit
dieses Selbst begriindet die Erfahrbarkeit des Selbst als Substanz. Gleichzeitig ist

das empirische Selbst in dieser seiner Eigenart wiederum vom transzendentalen

337 SCHARTL, Trinitatslehre, 95.

338 Vgl. zu Augustinus Kap. 2.3 und SANDER, Einfiihrung in die Gotteslehre, 88-93.

339 SCHARTL, Trinitatslehre 96.

340 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 62.

341 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 62; SCHARTL, Trinitdtslehre 96.
342 STOSCH, Trinitat, 107.

114



Selbst unterschieden, obwohl es freilich Instanz eben der sich in seinen Vermitt-
lungen vollbringenden Selbst-Substanz ist.“343 Das empirische Selbst kann so auch
als Aufienseite des Subjektseins beschrieben werden, mit dem das Selbst anschau-
lich und fassbar wird. Damit verbunden ist auch die Moglichkeit in Beziehung zum
Anderen zu treten.344

Damit transzendentales Selbst in seiner formalen Identitit und empirisches
Selbst in seiner Anschaulichkeit nicht unverbunden nebeneinander stehen bleiben,
bedarf es der Vermittlung dieser beiden Dimensionen und dies geschieht durch
das konkrete, intentionale Selbst. Durch dieses Selbst wird die Differenz zwischen
transzendentalem und empirischem Selbst aufgehoben, ,ohne sie in einer Riick-
fiihrung auf den Ursprungspunkt auszuradieren oder fiir unerheblich zu erkla-
ren.“345 Dadurch verbiirgt das intentionale Selbst die Ganzheit des einen Selbst.346

Werden diese drei Dimensionen des einen Selbst auf die Trinitat tibertragen, so

ergibt sich daraus folgendes:

,Der trinitarische Vater reprasentiert [..] das transzendentale Selbst Gottes, das im Sohn in
seine Anschaulichkeit kommt und im Geist erst seine Ganzheit gewinnt. Weil der ewige Logos
das empirische Selbst Gottes ist, reprasentiert er die Wahrheit Gottes, der Geist die Einsicht in
diese Wahrheit durch den Willen zur Anerkennung, der den Zusammenhang zwischen dem
empirischen und dem transzendentalen Selbst Gottes ermdéglicht. Und in eben diesem Geist
kann das Andere zu Gott - die Welt ndmlich - in die Selbstvermitteltheit Gottes eingeschrie-
ben und einbegriffen werden. Als Selbst, das Identitdt und Individualitiat hat, kann Gott als
Substanz begriffen werden. In den Prozessen seiner Vermittlung in Logos und Geist kann er
gleichwohl auch als reinstes, dauer-entgrenztes Ereignis beschrieben werden, das sich in der
Dimension des Geistes in einer vollkommen reprdsentativen Weise in der Ereignishaftigkeit
der Heilsgeschichte abbilden kann, ohne deswegen selbst zeitlich sein zu miissen.“347

Gott ist so als ein Subjekt zu denken, ,dessen autonome Selbst-Affirmation zu-
gleich Selbstsetzung bedeutet, dessen Selbstreferenz Zeugnischarakter hat, dessen
Gegenstandlichkeit aus der Selbstreferierbarkeit entspringt.“348

Damit der zuvor entwickelte Begriff des Selbst auch im Kontext der Trinitdt an-
gewendet werden kann, muss er drei Aufgaben erfiillen: Zum einen muss die zeitli-
che Dimension fiir die Trinitadt in eine dauer-entgrenzte Dauerlosigkeit eingebettet

werden. Zum anderen diirfen auch das empirische und das konkrete Selbst nicht

343 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 62.

344 SCHARTL, Trinitatslehre, 96.

345 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 63.

346 SCHARTL, Trinitatslehre, 96.

347 SCHARTL, Trinitatslehre, 96.

348 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 169.

115



durch Zeitkategorien bestimmt werden, die fiir das Endliche giiltig sind. Und zum

Dritten gilt:

,Die Offnung des Selbst auf das Andere-seiner-selbst hin, die im rein Endlichen (auf der Ebene
des empirischen Selbst prafiguriert, auf der Ebene des konkrete [sic!] Selbst konkret einbe-
ziehbar) eine Notwendigkeit darstellt, muss im Horizont der Gotteslehre so formuliert wer-
den, dass sie zwar fiir Gott wesentlich ist, die Existenz von Welt aber nicht ernétigt; zu be-
stimmen ware dies also [...] als notwendige Moglichkeit des Anderen-seiner-selbst im Hinblick
auf Gottes Selbst-Substanz.“349

Nur wenn diese drei Aufgaben erfiillt werden, ist es moglich, Gott als ,,dauer-
entgrenzt dauerloses’ absolutes Leben“3>0 zu denken. ,Auf dieser Folie kann sein
Leben als ewiges, nicht in zeitliche Teile zerfallendes Ereignis gefasst werden, bei
dem sich sein Selbst vermittelt als die Instanz eines Ursprungspunktes und Grun-
des, der die wahre Erscheinung des gottlichen Selbst aus sich hervorbringt und
eben dieses wahre Bild seiner selbst sich selbst wiederum zu- und einschreibt in

der Dimension des konkreten Selbst.“351

4.1.4 Der Zeichenbegriff als Grundlage einer Trinitdtstheologie -
trinitarische Semiose

Neben dieser selbstbewusstseinstheoretischen Entfaltung der Trinitdtstheologie
bietet Thomas Schartl noch einen weiteren Zugang, namlich den einer semioti-
schen Rekonstruktion der Trinitatstheologie im Ausgang von Charles S. Peirce, ,die
beim Zeichenverstehen ansetzt und insofern auch ein intramentales Geschehen zur
Explikation der Trinitatstheologie verwendet.“352 Die Grundlage fiir diesen Zugang

bildet der Zeichenbegriff, der fiir die Rede von Gott so konzipiert werden muss,

»dafd er sowohl den Gedanken der ,semiotischen’ Selbstvermittlung Gottes in die menschliche
Wirklichkeit zulafdt [gemeint ist die Inkarnation; K.L.] als auch diese Semiose als von Gott noch
einmal unterfangen artikulieren und diese Semiose so formulieren kann, dafd in ihr das Mo-
ment der Anerkennung, die in der inkarnationslogischen Weiterung der Perspektive auf die
Selbstidentifikation Gottes mit den menschlichen Bezeichnungs- und Bestimmungsweisen be-
steht, einen bleibenden Ort zu finden vermag.“353

349 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes 63f.
350 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 64.
351 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 64.
352 StoscH, Trinitatstheologie, 109.
353 SCHARTL, Theo-Grammatik, 142.

116



Peirce unterscheidet drei grundsatzliche Kategorien: die Erstheit, die Zweitheit
und die Drittheit: , Eine Erstheit ist etwas, das so ist, wie es ist, ohne Beziehung auf
irgend etwas anderes. Eine Zweiheit ist etwas, das ist, wie es ist, weil es in Bezie-
hung zu einer zweiten Entitit steht, aber zu nichts weiterem. Eine Drittheit
schlieflich ist etwas, das wesentlich darin besteht, daf es eine Zweitheit hervor-
bringt.“354 Damit sind Erstheit, Zweitheit und Drittheit radikal voneinander zu un-
terscheiden, aber auch absolut aufeinander angewiesen. Eine Zweitheit ohne Erst-
heit ist genauso wenig zu denken wie eine Drittheit ohne Erstheit und Zweitheit.
Dennoch wird die Erstheit nie die Zweiheit oder die Drittheit sein konnen.

Wenn dieses Konzept der Erstheit, Zweitheit und Drittheit auf den Begriff des
Zeichens libertragen wird, so ist das Zeichen der Ausgangspunkt und die Erstheit.
Das Zeichen ist zunachst einmal unabhéngig und steht fiir sich. Ein Zeichen kann
allerdings nur dann Zeichen sein, wenn es ein Objekt hat, welches es zu bezeichnen
gilt. Damit benoétigt es eine Zweitheit, welches das Objekt darstellt. Das Objekt wird
dadurch, dass es als Objekt angesprochen wird, zum Objekt. ,Das Zeichen ist in
diesen Prozefd unabdingbar einbezogen. Denn das Objekt gelangt zu der ihm eigen-
tiimlichen Objekthaftigkeit nur iiber das Zeichen, das es fiir ein Anderes zum Ob-
jekt machen kann.“355> Zwischen Zeichen und Objekt bedarf es aber noch der Ver-
mittlung durch einen Interpretanten ,Der Interpretant ist nicht der Interpret, son-
dern etwas sozusagen im Geist des Interpreten, das an die Stelle des das Objekt
prasentierenden Zeichens tritt.“36

In Bezug auf die Trinitat lasst sich so ,Gottes Selbstvermittlung und Selbstidenti-
fikation [...] als semiotischer Prozess verstehen, der trinitarisch ist, weil und indem
er das Gefilige von Erstheit, Zweitheit und Drittheit in einer wesentlichen, sozusa-
gen naturalen und vollkommenen Weise zum Ausdruck bringt.“357 Voraussetzung
dafiir ist, dass sich Gott mit der menschlichen Sprache so identifiziert, dass Aussa-

gen moglich werden,

»die einen Weg aus der Uneigentlichkeit in die Eigentlichkeit beschreiten. Diesem an der Spra-
che problematisierten und konkretisierten Ubergang liegt ein semiotischer Prozefs zugrunde,
der zur Voraussetzung hat, daf} der bezeichnete ,Gegenstand’ sich im Bezeichnen und in der

354 SCHARTL, Theo-Grammatik, 143.
355 SCHARTL, Theo-Grammatik, 144.
356 SCHARTL, Theo-Grammatik, 144.
357 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 173.

117



Entschliisselung des Zeichens durch die Interpretation nicht verliert. Diesen Gedanken auf die
christliche Lehre und Rede von Gott zu libertragen, heifst zu behaupten, dafd Gott sich in einer
Weise bezeichnen und interpretieren lafdt, daf} in diesem Bezeichnen und Interpretieren das
Bezeichnete nicht verloren ist, sondern in seinem Sein bleibt, ja in sein Sein kommt, und daf3
diese Bezeichnung Gottes - die zur Wirklichkeit und Dynamik des ,Objektes’ ,Gott* wesentlich
gehort - die Grundlage jeder gelingenden, in ihrem Ziel ankommenden Rede von Gott dar-
stellt. Die Einbeziehung der semiotischen Perspektive macht die Gottesrede notwendiger Wei-
se zu einer Rede vom trinitarischen Gott.“358

Die Berechtigung, den semiotischen Prozess auf die Trinitdt zu libertragen und
ihn als Anknilipfungspunkt zu sehen, sieht Schartl in den Ansatzen Karl Rahners
und Karl Barths gegeben, da die trinitdtstheologischen Ansitze beider Theologen
auch eine wie bei der Semiose vorgenommene Unterscheidung von Erstheit,
Zweitheit und Drittheit vornehmen, diese aber dann wieder so vermittelt denken,
dass eine Selbstidentifikation Gottes moglich wird.3>?

Die fiir die Trinitdtstheologie grundlegende These lautet damit folgendermaf3en:

»(TR) Grund der trinitarischen Gotteslehre ist der Gedanke, dafd Gott - zunachst als dem
Menschen gegeniiberstehender ,Gegenstand‘ gedacht und erfahren - sich dem Menschen in
dem von ihm selbst autorisierten Zeichen und durch die Vermittlung des von ihm autorisier-
ten Interpretanten ,zur Bezeichnung gibt'.“360

Wird diese These nun weiter entfaltet, gilt weiter:

A(TS) Es gibt einen Gegenstand a, der zu einem Gegenstand b in eine Relation tritt, indem
er diese Relation iiber ein von ihm getragenes ¢ vermittelt und den Endpunkt d der Vermitt-
lung auf b hin selbst tragt.“361

Damit sind a, ¢, d (Zeichen, Objekt und Interpretant) auf der einen Seite und b
(Interpret/Mensch) auf der anderen Seite die Grundkategorien der trinitarischen
Ausformulierung. Im Riickbezug auf die klassische Trinitdatstheologie ware dann im
Vater die ,Gottheit’ Gottes versammelt, die im Sohn zum Zeichen wird und im Geist
den Interpretanten findet, der dem Menschen eine Interpretation dieses Zeichen
ermoglicht.362

Wenn unter der Mafdgabe der Vollkommenheit3¢3 und der Internalisierung36+

der Gedanke der Differenzierungen im Objekt-, Zeichen- und Interpretantenbegriff

358 SCHARTL, Theo-Grammatik, 151.

359 Vgl. SCHARTL, Theo-Grammatik, 152. ,,Auch wenn BARTH und RAHNER selbst nicht ausdriicklich auf
das (fundamental-)semiotische Problem der Gottesrede reflektierten, so kann man - unterstiitzt
von der elaborierten Semiotik Peirces - das Moment der Semiose als das beiden Ansitzen zu-
grundeliegende und in seiner fundamentalen Bedeutung auch nicht mehr iiberbietbare trini-
tarische Denkmodell kennzeichnen.” Ebd., 152.

360 SCHARTL, Theo-Gammatik, 152.

361 SCHARTL, Theo-Grammatik, 153.

362 Vgl. SCHARTL, Theo-Grammatik, 157.

363 Das, was von Gott gesagt werden darf, ist in vollkommener Weise sagbar. Vgl. SCHARTL, Theo-
Grammatik, 154.

118



auf die Trinitat tibertragen wird, kann Gott als hochst dynamisches Leben und Sein

zur Sprache gebracht werden:

,Der ,Gegenstand' als unmittelbares Objekt ist das Gottsein Gottes, das im Vater als dynami-
sches Objekt angesagt wird, das im Geist wiederum (dank der Vermittlung im Aoyog) als ,fina-
les Objekt’ im Er- und Umgreifen der durch den Interpretanten gegebenen Interpretations-
moglichkeiten sich selbst konstituiert. Das Gottsein ist freilich nicht etwas neben Vater, Sohn
und Geist, sondern der formale Prozef der Semiose, der nur durch die an diesem Prozefd Be-
teiligten (ndmlich Vater, Sohn und Geist) in Gang gehalten wird.“365

Der auf die Trinitatstheologie libertragene semiotische Prozess lasst sich damit

folgendermafien darstellen:

Vater

d c

Interpretant/ Zeichen/
Geist Logos

b
Mensch

Zwangslaufig ergibt sich aus diesem Gefiige die Frage nach der Relevanz und der
Rolle des Menschen. Bedarf die dargestellte Semiose zwangslaufig der Rolle b, also
des Menschen, dass Gott sich trinitarisch offenbaren kann? Kann Gott sich als Zei-
chen nur offenbaren und durch den Geist als Interpretanten erfahrbar werden,
wenn es einen — den - Mensch gibt, der als Interpret diese Semiose ermdoglicht? ,Ist
das trinitarische Sein Gottes - das wir in richtiger theologischer Intuition als not-
wendiges Sein kennzeichnen wiirden - vom nicht-notwendigen Sein des Menschen
abhdngig?“3%¢ Um diesen Einwand zu entgehen, muss aufgezeigt werden koénnen,
dass Gottes Wesen an sich notwendig trinitarisch strukturiert ist und das im Gefii-
ge angegebene b notwendig auch zu seinem Wesen gehort und nicht etwas ihm
Gegeniiberstehendes, nicht-notwendig zu Denkendes ist. Gottes Sein muss in die-

sem Sinne ,wesentlich [als] Sein in Vermittlung (und in unserem Fall: in semioti-

364 Grundsatz der Internalisierung: ,alles, was von Gott gesagt wird, [ist] wesentlich zu sagen [...], so
daf$ die Anwendung der Fundamentalkategorien Gott nicht dufderlich sein kann, sondern eine
notwendige, innere, eben wesentliche ,Eigenschaft’ Gottes spiegelt.” SCHARTL, Theo-Grammatik,
154.

365 SCHARTL, Theo-Grammatik, 157.

366 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 175.

119



scher Vermittlung“3¢7 gedacht werden. Mit der Variable b wird im Letzten ja die
Alteritat angesprochen, die in Gott in irgendeiner Weise mitgedacht werden muss,
um das Verhaltnis von Einheit und Vielfalt ndher bestimmen zu kénnen. Der im
folgenden Kapitel dargestellte Ansatz von Bernhard Nitsche bedenkt diese Alteritat
in der Rolle des Heiligen Geistes, der jegliche Andersheit in Gott hineinzudenken
ermoglicht. Aber wie kann diese Aufgabe nun ein monosubjektiver Ansatz erfiil-

len?

,Im Rahmen von (TS) kénnen wir die Frage nur relativ formal beantworten, indem wir an die
Tatsache erinnern, dass es sich bei der Semiose Gottes um eine sowohl vollkommene als auch
internalisierte Semiose handelt: Im Prozess der Zeichenwerdung und der Findung des Inter-
pretanten ist die Kategorie der Alteritit formal mitgesetzt, ohne dass schon die Existenz eines
geschopflichen Anderen notwendig gefordert und ohne dass die Trinitat als Sozietat karikiert
werden miisste. 368

Die formale Alteritat sieht Schartl schon durch die Dynamik zwischen dem Gott-
lichen Zeichen (c) und dem Interpretanten (d) anderseits gegeben. Durch diese

formale Alteritat ist es dann auch moglich,

»,das menschliche Sprechen als integrales Moment an der Selbst-Bezeichnung Gottes zu be-
greifen und in die Eigentlichkeit dieser Selbstbezeichnung zu situieren. Das Zeichen selbst
verweist auf seine Realisation im Raum menschlicher Geschichte [...], der Interpretant wiede-
rum birgt in sich alle Moglichkeit der Interpretation und ebenso die Finalisierung auf die ge-
lingende, definitive (freilich erst eschatologisch realisierbare) Interpretation des Zeichens
durch das Andere Gottes: das Geschopf.“369

So ist es dann auch moéglich zu denken, dass Gott sich in der trinitarischen Semi-
ose als Subjekt konstituiert. ,Das im Vater gegebene Selbstsein Gottes ist dann ein
transzendentales Ich, das als Prinzip des Gottseins in der Vermittlung im Sohn
(dem ,semiotischen Ich’), als dem Inbegriff des Anderen, im Geist sein ,konkretes,
sich sozusagen ereignendes Ich’ (und so in gewisser Weise zu sich selbst) fin-

det.“370

367 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 175.
368 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 175.
369 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 175f.
370 SCHARTL, Theo-Grammatik, 163.

120



4.1.5 Zusammenfassung und kritische Diskussion

Schartl entwickelt einen monosubjektiven trinitatstheologischen Ansatz, der den
Ausgangspunkt bei dem menschlichen Selbstbewusstsein nimmt. Dieses Selbstbe-
wusstsein ist durch drei Dimensionen, das transzendentale, das empirische und das
intentionale Selbst ausgezeichnet. Das transzendentale Selbst stellt hier die Bedin-
gung der Moglichkeit des Subjektseins dar, welche verbiirgt, dass ich schon ich bin,
bevor ich mir dariiber bewusst bin, dass ich ich bin. Das empirische Selbst kann
demgegentiber als direkte Wahrnehmung des eigenen Selbst gedacht werden. Die-
se beiden Instanzen des Subjektseins bediirfen aber einer Vermittlung, die durch
das intentionale Selbst verbiirgt wird und welches ,fiir die zeichenhafte Aneignung
und Symbolisierung des Selbstbewusstseins steht. Ich kann mich nicht anders er-
greifen als durch Zeichen und bin doch unabhdngig von den Zeichen empirisch da
und liegen allen Zeichenhandlungen und aller empirischen Selbstwahrnehmung
transzendental voraus.“3”1 Diese drei Dimensionen, die das eine Subjektsein des
Menschen abbilden, werden auf Gott libertragen und als Instanzen des einen We-
sens Gottes verstanden. Schartl verzichtet in seinem Ansatz auf den Personbegriff
und verwendet stattdessen den Begriff der Instanz, da dieser Begriff neutral genug
erscheint, um die Problemzusammenhinge, die mit der Verwendung des Person-
begriffs verbunden sind, zu liberwinden. Im Riickgriff auf einen semiotischen Zei-
chenbegriff, der mit der notwendigen Einteilung in Erstheit, Zweitheit und Drittheit

bzw. in Gegenstand, Zeichen und Interpretant einhergeht, kann Schartl formulieren:

,Gott konstituiert sich in der trinitarischen Semiose als Subjekt. Das im Vater gegebene Selbst-
sein Gottes ist dann ein transzendentales Ich, das als Prinzip des Gottseins in der Vermittlung
im Sohn (dem ,semiotischen Ich‘), als dem Inbegriff des Anderen, im Geist sein ,konkretes, sich
sozusagen ereignendes Ich’ (und so in gewisser Weise zu sich selbst) findet.“372

Durch den Riickgriff auf diese semiotische Denkform kann Schartl zeigen, dass
,ein legitimiertes und ankommendes Sprechen von Gott nur dann moglich ist,
wenn Gott es in den Akt seiner Selbstbezeichnung aufnimmt, wenn es als Moment
in der Semiose Gottes begriffen werden kann: Die im Vater versammelte ,Gottheit

Gottes wird im Sohne, dem ewigen Aoyog, zum Zeichen und findet im Geist den

371 STOSCH, Streit um die Trinitat, 247.
372 SCHARTL, Theo-Grammatik, 163.

121



Interpretanten, der in den Geschopfen die Interpretation leite.“373 Gott ist so ,ins-
gesamt” als Subjekt zu denken, ,dessen autonome Selbstaffirmation zugleich
Selbstsetzung bedeutet, dessen Selbstreferenz Zeugnischarakter hat, dessen Ge-
genstandlichkeit aus der Selbstreferierbarkeit entspringt. In hegelianischer Termi-
nologie liefde sich so von einem absoluten Subjekt sprechen, das an und fiir sich
Subjekt ist“.374

Zunachst ist somit festzustellen, dass Schirtl seinen an der lateinischen Traditi-
on orientierten Ansatz vor allem spekulativ entwickelt. Dabei werden ,menschli-
che Bewusstseinsphdanomene und Zeichenbildungsprozesse analog auf Gott [...]
libertragen, um so die Rede von der Trinitat als begriffliche Notwendigkeit aufzu-
zeigen.“375 Bei dieser spekulativen Herangehensweise wird eine direkte Riickbin-
dung oder Verzahnung mit der Heilsgeschichte sicher im Hintergrund mitbedacht,
jedoch nicht expliziert. Dieser Vorrang einer spekulativen, immanenten Trinitats-
theologie hat zunachst den Vorteil, dass Schartl so dem immer wieder der lateini-
schen Trinitatstheologie gemachten Vorwurf entgehen kann, dass Gott nur auf-
grund der Offenbarung trinitarisch strukturiert sei.3’¢ Die nicht explizit gemachte
Verzahnung mit der Heilsgeschichte wirft jedoch neue Schwierigkeiten auf, die
nicht aufRer Acht gelassen werden diirfen. In diesem Sinne treffen auf Schartl die
gleichen Vorwiirfe zu, wie sie Hans-Joachim Sander an das augustinische Trinitats-

konzept formuliert:

,Sie [die Gotteslehre] gelangt zwar zu einem heilvollen, sich wechselseitig stairkenden Relatio-
nengeflecht Gottes, aber sie erreicht kein heilsgeschichtliches Relationengeschehen und wird
durch eine primar auf ewige Relationen fixierte Sprache beschrankt. Sie laboriert mit dem
Problem, dass die Heilsgeschichte nur daufderlich mit der inneren Trinitidt verbunden ist, weil
sie sich ganz auf das Innere des Ortes konzentriert, den sie behandelt. Das Auf3en dieses Ortes,
das dieses Innere nicht mehr kontrollieren kann, die Geschichte, bleibt der Trinitdtstheologie
von Augustinus [und damit auch der Schartls (K.L.) ...] dufderlich.“377

So ist in Bezug auf das trinitatstheologische Grundaxiom Rahners die Anfrage zu
stellen, warum hier nicht im erkenntnistheologischen Sinne zunachst von der 6ko-
nomischen Trinitdatstheologie und damit von der Offenbarung Gottes ausgegangen

wird. Auch wenn natiirlich eine ékonomische Ausbuchstabierung des Ansatzes

373 SCHARTL, Theo-Grammatik, 156f.

374 SCHARTL, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform, 168.
375 STOSCH, Trinitat, 110.

376 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 33.

377 SANDER, Einfiihrung in die Gotteslehre, 90.

122



moglich ist, so erscheint die Verbindung zur Heilsgeschichte jedoch in gewisser
Weise als kontingent und nachtréglich. An dieser Stelle zeigt sich ein grundlegen-
der Unterschied in den Ausgangspunkten und Begriindungsanspriichen der Ansat-
ze von Thomas Schartl auf der einen und Magnus Striet und Bernhard Nitsche auf
der anderen Seite. Wahrend Thomas Schartl primar spekulativ und immanent-
trinitatstheologisch argumentiert, gehen Magnus Striet und Bernhard Nitsche vom
heilsgeschichtlichen Zeugnis bzw. der Offenbarung aus, um von dort die Bedingun-
gen der Moglichkeit des trinitarischen Wesens Gottes aufzuzeigen.

Weiterhin ist eine Riickfrage an die Betonung der notwendigen trinitarischen
Redeweise durch Thomas Schartl zu stellen. Schirtl versucht in seinem Ansatz,
eine begrifflich notwendige trinitarische Strukturierung Gottes zu plausibilisieren,
in der Gottes Wesen auch ohne Offenbarung notwendig trinitarisch sei. Aus dem
entwickelten Leitbegriff des ,absoluten Lebens‘ ergibt sich fiir Schartl namlich die
Einsicht, ,dass ein Gott, der absolutes Leben ist, mit begrifflicher Notwendigkeit
trinitarisch ist: Gott ware auch dann dreifaltig, wenn es weder eine Welt noch je-
mals eine Inkarnation gegeben hétte.“378 Diese Rede von einer Notwendigkeit in
Gott scheint aber der menschlichen Rede von Gott unangemessen. Auch wenn
menschliche Bewusstseinsphdnomene oder Phanomene der Semiose auf Gott
libertragen werden kénnen, um die Rede vom trinitarischen Gott verstandlicher
werden zu lassen, so darf diese Rede nicht zu einer notwendigen Rede vom trinita-
rischen Wesen Gottes flihren. Auf die Frage, ob man so spekulativ von Gott spre-

chen miisse, antwortet Jiirgen Werbick:

,Man darf als Christ so sprechen. [...] Gott darf so angesprochen, von ihm darf so gedacht und
geredet werden, weil man ihm die ,héchsten Namen* (Dionysius Areopagita) beilegen und ihn -
als von ihm erwahlter, vertrauter Freund und erwahlte, vertraute Freundin (Vgl. Joh 15,15) -
als den vollkommen Guten wertschatzen, dieses Wertschitzen aber auch denkend verantwor-
ten darf: Den dreieinen Gott als den unendlich Vollkommenen zur Sprache bringen darf, der
denkend erahnt werden kann als der noch unendlich Gréf3ere und Bessere zu aller menschli-
chen Vollkommenbheit.“379

Auch wenn man von Gott trinitarisch sprechen darf, so gibt es in Gott kein
»,Muss“. Er muss nicht aus menschlichen Denknotwendigkeiten heraus trinitarisch

strukturiert sein. Diese Denkformen kénnen uns zwar helfen, uns dem Mysterium

378 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 68.

379 JURGEN, WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube - Abkehr vom Monotheismus? In: MUNA
TATARI/ KLAUS VON SToscH (Hg.), Trinitdt - Anstof3 fiir das islamisch-christliche Gespriach
(Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 217-230, hier 229f.

123



denkend anzundhern. Aber auch hier sollte im Letzten die Geheimnishaftigkeit
Gottes bewahrt werden.

Schlief3lich stellt sich die Frage, warum gerade diese Bewusstseinsphdanomene,
die scheinbar notwendig tertidr strukturiert sind, auf Gott zu iibertragen sind und
ob sie nicht ggf. auch binar gedacht werden kénnten. Zumindest kann angefragt
werden, inwiefern die Dimensionen des transzendentalen, des empiri-
schen/semiotischen und des intentionalen/konkret Selbst wirklich notwendig in
der Ubertragung auf Gottes Wesen auf eine trinitarische Strukturierung hinauslau-
fen, zumal Thomas Schartl selbst nicht durchgangig prazise diese Unterscheidung
verwendet. So buchstabiert er an anderer Stelle auch das Leben Gottes in den Di-
mensionen des transzendentalen, empirischen und semiotischen Selbst aus38%, was
dann fiir eine bindre Struktur sprechen wiirde, da empirisch und semiotisch sich
gegenseitig entsprechen.381 So bleibt letztlich offen, ob nicht auch wie bei Augusti-
nus an dieser Stelle eher tertidre Strukturen kiinstlich konstruiert werden, um eine
Analogie zum menschlichen Bewusstsein zu schaffen, als dass sie wirklich notwen-
dig auf diese trinitarische Strukturierung hinweisen.

So bleibt letztendlich die Frage, ob der Begriindungsanspruch Schartls in Bezug
auf die Herleitung einer notwendigen trinitarischen Strukturierung Gottes wirklich
in diesem Mafde angemessen ist und durchgehalten werden kann. Seine Kritik an
einem im neuzeitlichen Sinne verstandenen Personbegriff ist gut nachvollziehbar
und wird vor allem im Gesprdach mit Bernhard Nitsche noch relevant werden.
Nichtsdestotrotz wird durch die Betonung der Denknotwendigkeit einer trinitari-
schen Strukturierung der heilsgeschichtliche Bezugspunkt der Trinitatstheologie
aus den Augen verloren. An dieser Stelle soll nun im kommenden Kapitel ein trans-
zendentalphilosophischer, interpersonaler Ansatz vorgestellt werden, der von sei-
nem Begriindungsanspruch her lediglich die Bedingungen der Moglichkeiten auf-
zeigen wird. Hier wird vor allem die innertrinitarische Verwendung des Personbe-

griffs zu diskutieren sein.

380 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 66
381 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 62.

124



4.2 Gott als Relationalitdt denken: Soziale Trinitatstheologie

Der Ausgangspunkt eines modern-interpersonalen Ansatzes ist es zunachst, Gott
als Liebe zu verstehen und ihn damit relational strukturiert zu denken. Gott wer-
den Eigenschaften zugesprochen, die eine relationale Strukturierung als Voraus-
setzung fiir solche Aussagen beinhalten. Beispiele hierfiir sind die Aussagen ,Gott
ist die Liebe“ oder ,,Gott ist barmherzig”. Falls Gott die Liebe ist und damit relatio-
nal strukturiert gedacht werden soll, dann muss auch ein Gegeniiber in Gott ange-
nommen werden. Es kann nicht gentigen, die Welt als Gottes Gegeniiber anzuneh-
men, das er liebt; denn dann miisste konsequenterweise gedacht werden, dass Gott
der Welt bedarf, um vollkommene Liebe zu verwirklichen und er damit vor der
Erschaffung der Welt nicht vollkommen war. Liebe und auch Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit kann erst dann vollkommen sein, wenn sie sich urspriinglich auf ein
Gegentiber offnet bzw. an einem Gegentiber realisiert. Zudem bedarf es einer drit-
ten Instanz, die das Gegeniibersein zu einer Einheit vermittelt. Die Notwendigkeit
dieser dritten Instanz ergibt sich auch, wenn man freiheitsanalytisch tiber das
Phianomen der Liebe nachdenkt. Wenn die Liebe die Anerkennung der Freiheit des
Anderen ist, ist die Bejahung der Freiheit des Anderen erst dann vollkommen,
wenn auch die Freiheitsverhdltnisse der anderen Freiheit mitgeliebt werden.382
Die christliche Theologie spricht hier von Vater, Sohn/Logos und dem Heiligen
Geist.

Schon nach Richard von St. Viktor kann Liebe nur dann vollkommen verwirklicht
sein, wenn sie sich zwischen verschiedenen Personen ereignet: ,Wo es [...] keine
Mehrzahl von Personen gibt, kann auch keinesfalls eigentliche Liebe sein.“383

Und, so Klaus von Stosch:

»Wird Gott als Liebe gedacht, dann muss Gott folglich als interpersonales Geschehen gedacht
werden, dann muss Gott in sich relational strukturiert sein. Wenn Gott die Liebe ist und nicht

382 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 192: ,Der Ent-schluss zu vollkommener Freiheit ist ein Ent-
schluss zu anderer Freiheit und zur Freiheitsmoglichkeit der anderen Freiheit, ein eigenes
Freiheitsverhaltnis zu haben.” .

383 RICHARD VON ST. VIKTOR, Die Dreieinigkeit. Ubertragung und Anmerkungen von H.U. V. BALTHASAR,
Einsiedeln 1980, 85.

125



nur Liebe hat, dann hat er nicht nur Beziehungen, sondern dann ist er in héchst vollkomme-
nem Maf3e Beziehung.“384

Auch sozialpolitische Argumentationen finden im Zusammenhang mit der Be-
grindung der sozialen Trinitatstheologie ihren Ankniipfungspunkt. So sehen bei-
spielsweise Jiirgen Moltmann oder Leonardo Boff das innertrinitarische Verhaltnis
der Personen zueinander als Modell eines gesellschaftlichen Zusammenlebens,
welches durch Hierarchiefreiheit und Wertschatzung von Andersheit bestimmt ist.
Hier steht dann anstatt des innertrinitarischen Liebes- vor allem das Anerken-
nungsverhaltnis im Vordergrund.385

Neben dieser Herleitung der sozialen Trinitatslehre wird bspw. von Magnus
Striet vor allem ein heilsokonomisches, gnoseologisches Argument immer wieder
ins Feld gefiihrt: Wenn sich in Jesus Christus der eine Gott den Menschen zugesagt
hat, dann muss Jesus Christus der Sachgrund der Trinitatstheologie sein. Die Sote-
riologie und der Glaube an die Erlésung zwingen dazu, Jesus als den Logos zu iden-
tifizieren. Denn Jesus muss, so Magnus Striet, ,als der praexistente, gleichur-
spriinglich mit dem Vater existierende Sohn [...] bestimmt werden, weil ansonsten
nicht mehr denkbar ware, dass Gott selbst in der Freiheit des Menschen Jesus in

seiner Heilsentschiedenheit offenbar wurde.“386

»[NJur dann, wenn denkbar bleibt, dass der eine Gott selbst sich in seiner Entschiedenheit
dem Menschen in der Geschichte Jesu zuwandte und im Geist auch bleibend als er selbst zu-
wendet, ist Gott selbst Grund und Inhalt des gegenwartig erfahrenen und fiir die Zukunft er-
hofften Heils.“387

Ausgangspunkt fiir die gnoseologische Begriindung der Trinitatstheologie ist
damit die Soteriologie.388 Im Mittelpunkt steht die erlosende Botschaft Jesu Christi,

in der sich Gott selbst in unbedingter Liebe dem Menschen zuwandte.38°

384 KLAUS VON SToSCH, Drei Religionen - Ein Gott? Untersuchungen im Umfeld der neueren Debatte
um Monotheismus und Trinitatstheologie. In: JOACHIM NEGEL/ MARGARETA GRUBER (Hg.), Figuren
der Offenbarung. Biblisch - Religionstheologisch - Politisch (JThF 24), Miinster 2012, 173-203,
hier 176.

385 Vgl. JURGEN MOLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, unverand. Nachdr. d. 3. Auf-
lage, Glitersloh 1994, 214f; LEONARDO BOFF, Der dreieinige Gott. Aus d. Portug. von Jiirgen Kuhl-
mann (Bibliothek Theologie der Befreiung), Diisseldorf 1987, 112. Vgl. KLAUS VON STOSCH, Streit
um die Trinitat. In: DERS./MUNA TATARI, Trinitat - Anstof fir das islamisch-christliche Gesprach
(Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 237-258, hier 239. Vgl. dazu auch
das Modellschema 2 in THOMAS SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes. In: MUNA
TATARI/ KLAUS VON STOSCH (Hg.), Trinitdat - Anstof3 fiir das islamisch-christliche Gesprach (Bei-
trage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 30.

386 Vgl. MAGNUS STRIET, Spekulative Verfremdung? Trinitdtstheologie in der Diskussion. In: HerKorr
56 (2002) 202-207, hier 203.

387 STRIET, Spekulative Verfremdung? 204.

388 Aaron Langenfeld beschreibt in seiner Dissertation zur christlichen Soteriologie das Verhaltnis
von Soteriologie und Trinitatstheologie in dem Sinne, dass er die Trinitadtslehre als Funktion der

126



Die Unterscheidung der trinitarischen Personen findet in der gnoseologischen
Begriindung der ,biblisch bezeugte[n] Selbstunterscheidung des Sohnes vom Va-
ter“390 jhren Ausgangspunkt. ,Wenn [so Striet] wirklich Gott selbst in der Geschich-
te Jesu sich geoffenbart hat, dann darf auch mit einer ewigen Selbstunterscheidung

Jesu vom Vater gerechnet werden“3°1. Denn:

,Es war der Glaube an die geschichtliche Selbstgegenwart Gottes im Menschen Jesus, ndherhin
der Glaube daran, dass in der Menschwerdung Gottes (Mk 15,39) sein unbedingter Heilswille
geschichtliche Wirklichkeit fiir alle Menschen geworden war, der dazu nétigte den in dieser
Geschichte offenbar gewordenen und durch den Geist als bleibend gegenwartig erfahrenen
Gott als trinitarisch zu glauben.“392

Aufgrund des Rahnerschen Axioms, die 6konomische Trinitdt sei die immanente
und umgekehrt, wird nun der Riickschluss gezogen, dass diese biblisch bezeugte
Selbstunterscheidung auch auf die immanente Trinitdt zu beziehen sei. So ergibt

sich aus heilsokonomischen Grinden das Festhalten an der Rede von drei Perso-

nen in Gott.393

Diese Denkfiguren einer sozialen Trinitatslehre, die ausgehend von der Bestim-
mung Gottes als Liebe eine trinitarische Strukturierung herleiten, sind umstritten.
Sie rekurrieren in ihren starken Varianten wie bspw. bei Magnus Striet auf einen
neuzeitlichen Personenbegriff, der mit der Annahme von Selbstbewusstsein und

Freiheit verbunden ist. Im folgenden Kapitel soll Magnus Striets Ansatz zundchst

Soteriologie versteht: ,Die Auseinandersetzungen mit islamischen Theologien zwingen
christliche Theologie zur Reflexion des Verhdltnisses von Soteriologie und der theoretischen Be-
stimmung der heilsgeschichtlich wirksamen, gottlichen Personen in der Trinitdtslehre, insofern Er-
l6sung nur durch die Offenbarung der Heilswirklichkeit des einen Gottes geschehen kann. Wird
die Trinitdtslehre in diesem Sinne als Funktion der Soteriologie betrachtet, muss sie im strengen
Sinne Interpretament des monosubjektiven Wesens Gottes sein, der sich in den ,distinkten
Subsistenzweisen‘ (Rahner) in Transzendentalitat (Geist) und Kategorialitat (Logos) offenbart.”
AARON LANGENFELD, Das Schweigen brechen. Christliche Soteriologie im Kontext islamischer
Theologie (Beitrage zur Komparativen Theologie 22), Paderborn 2016, 401.

389 Vgl. STRIET, Spekulative Verfremdung? 204.

390 MAGNUS STRIET, Monotheismus und Schépfungsdifferenz. Eine trinitatstheologische Erkundung.
In: PETER WALTER (Hg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieine Gott (QD 216),
Freiburg 2005, 132-153, hier 143.

391 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 143.

392 STRIET, Spekulative Verfremdung? 203. Vgl. zur Selbstunterscheidung auch WOLFHART PANNEN-
BERG, Systematische Theologie, Bd.1, Gottingen 1988, 335-347.

393 Thomas Schartl fiihrt in diesem Zusammenhang das Argument an, dass der Hl. Geist aus dieser
Begriindung immer herausfallen wiirde. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 49.
Auch Klaus von Stosch weist darauf hin, hdlt aber an der Ubertragung der heilsgeschichtlichen
Selbstunterscheidung des Sohnes vom Vater auf die immanente Trinitat fest: ,Das Problem bei
dieser Argumentation ist allerdings der Heilige Geist, der in der Bibel kaum als eigenes Subjekt
auftritt und sich jedenfalls nicht in Selbstunterscheidung vom Vater absetzt. Dennoch bleibt es
richtig, dass die Freiheitsdifferenz zwischen Jesus und Gott auch innertrinitarisch eingeholt
werden muss.“ KLAUS VON STOSCH, Streit um die Trinitat, 240.

127



vorgestellt werden, um anschliefdend auf Bernhard Nitsches Denkansatz einzuge-
hen, der zwar ebenfalls vom freiheitsanalytischen Paradigma ausgeht, aber ent-

scheidende Prazisierungen vornimmt.

4.2.1 Grundpfeiler einer sozialen Trinitatstheologie unter dem
Paradigma einer transzendentalphilosophischen
Glaubensverantwortung

4.2.1.1 Zur Wahl des Freiheitsparadigmas fiir die Rechenschaft des Glaubens

Die Grundintention der gegenwartigen freiheitsanalytisch orientierten Ansatze
ist die Vermittlung des Begriffs der Freiheit, der in der neuzeitlichen Philosophie
zum Maf3stab des Menschen geworden ist, mit dem der Heilsgeschichte. Die christ-
liche Heilsgeschichte lasst sich ausbuchstabieren als eine Geschichte der Befreiung
und der Freiheit. Wenn Gott ein Gott ist, der den Menschen einzig und allein aus
Mitteln der Liebe fiir sich gewinnen will, dann muss der Mensch ein durch Freiheit
bestimmtes Wesen sein.3°* Zudem konnen die Handlungen des Menschen nur dann
eine humane Dignitat aufweisen, wenn der Mensch frei ist. ,Erst durch die Freiheit,
die als solche ergriffen und gewahlt ist, wird sein Tun zum ,eigenen’, das blof3 ge-
tane Handeln zum gewollten und nun auch vollends zurechenbar, sittlich qualifi-
zierbar, desgleichen - zumindest im Blick auf den Wert des unvertretbaren Ent-
schlusses - unersetzbar."3%°

Nach Thomas Prépper zeichnet sich der Mensch durch eine Ansprechbarkeit fiir
Gott und fiir Gottes Selbstoffenbarung aus. Diese Ansprechbarkeit setzt ein freies
Antwortenkonnen des Menschen voraus und damit auch Gottes Achtung der
menschlichen Freiheit.3°¢ Der Mensch ist ansprechbar fiir die in der Selbstoffenba-
rung Gottes real gewordene unbedingte Liebe Gottes.3°” Wenn die unbedingte Lie-

be Gottes zu uns Menschen der Kern der christlichen Glaubenswahrheit ist, kann

394 PAUL PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken. Transzendentalphilosophische Glau-
bensverantwortung in der Auseinandersetzung zwischen Hansjiirgen Verweyen und Thomas
Propper (ratio fidei 19), Regensburg 2003, 90f.

395 THOMAS PROPPER, Theologische Anthropologie (2 Bde), Freiburgi. Br. 2011, hier Bd. 1, 503.

396 Vgl. PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd. 1, 490.

397 PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd. 1, 490.

128



der Mensch nichts anderes als frei sein, denn Liebe braucht um ihrer selbst willen
Freiheit.3°8 Die Freiheit kann indes nicht metaphysisch begriindet werden, ,[w]ohl
kann sich menschliche Freiheit ausgehend von ihrer formalen Unbedingtheit als
,ins Dasein geworfene’ durch einen freisetzenden Schopfungsakt begriindet ver-
stehen“.3% Wenn nun aber Gott selbst die Freiheit des Menschen unbedingt aner-
kennt, dann muss es moglich sein, dass sich die Theologie auf ein freiheitsanalyti-
sches Denken einldsst und daraus auch Konsequenzen fiir den Gottesgedanken
zieht.#00

Die Transzendentalphilosophie bietet sich nach Propper fiir die Rechenschaft
tiber die Verniinftigkeit des Glaubens mehr als jedes andere philosophische Den-
ken an, da sie, ,weil sie von sich aus ,nur‘ Reflexion auf ,Bedingungen der Maéglich-
keit' ,reine’ Transzendentalphilosophie sein will, [...] sich auf das ereignete Ge-
schehen (der Offenbarung) und die vollzogene Wirklichkeit (des Glaubens), deren
anthropologische Moglichkeiten sie bedenkt und deren Sinn sie erschliefdt, unab-

l6sbar bezogen“491 weifd. Und, so nochmals Propper:

»Iranszendentalphilosophie [...] ist ein ebenso entschiedenes wie sich selbst bescheidendes
Denken. Ihre Entschiedenheit fiir die formal unbedingte Freiheit bestimmt ihre Orientierung,
ihr Wissen um das blof formale Wesen dieser Unbedingtheit ihre Grenze. Gerade so bleibt sie
aufmerksam fiir die unverfiigbaren Voraussetzungen wirklicher Freiheit in Natur und Ge-
schichte und ihren (mdglichen) absoluten Daseins- und Sinngrund im frei sich erschliefienden
Gott. Sie schliefdt deshalb keineswegs aus, sondern gibt die Méglichkeit frei und stellt sogar
Mittel bereit, den sich tatsdchlich offenbarenden Gott selbst zu bedenken.“402

4.2.1.2 Freiheitsanalytik nach Hermann Krings und Thomas Prépper

Die Freiheit ist in dieser transzendentalphilosophischen Perspektive ,als Idee
der Vernunft ein Begriff, der das Wesen der Vernunft als transzendentale Aktuali-
tat bezeichnet bzw. ihrer Selbstreflexion zugehorig ist. Anhand dieser Idee wird

weder etwas begriffen noch etwas erreicht, ,durch sie wird ausschlief3lich Vernunft

398 PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd. 1, 491. Vgl. hierzu auch PLATZBECKER, Radikale Auto-
nomie vor Gott denken, 91: ,Die unbedingte Freiheit gilt so hinsichtlich der Begriindung der An-
sprechbarkeit des Menschen fiir Gott und als Instanz seiner Antwortfahigkeit im freien Ge-
geniiber zu Gott als die unabdingbare und von Gottes Offenbarung und Gnade selbst bean-
spruchte anthropologische Voraussetzung, die auch durch die Siinde (Rém 3,23) niemals so vol-
lig zerstort werden kann, dass sie von der Gnade nicht wieder aktualisiert und freigesetzt wer-
den konnte.”

399 PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken, 92.

400 Vgl. PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken, 93.

401 PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd. 1, 588.

402 PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd. 1, 588-589.

129



gedacht'.“403Ausgangspunkt fiir Hermann Krings und Thomas Propper ist die trans-
zendental-reduktive Argumentation und damit die ,begriffliche und logisch kon-
trollierte Zuriickfithrung eines Gegebenen auf ein nicht Gegebenes [...], ohne wel-
ches das Gegebene nicht als moglich gedacht werden kann."4%# Die Freiheitsanalyse
fragt nach den notwendig zu denkenden Bedingungen des Menschseins und damit
der Freiheit. Da hier aber lediglich nach den Bedingungen der Méglichkeit eines
Faktums gefragt werden soll, geht es nicht um Existenzaussagen.*05

Den Ausgangspunkt der hier vorgestellten Freiheitsanalytik bildet die Herleitung
des von Hermann Krings zugrunde gelegten Subjektbegriffs4°¢ und damit die Her-
leitung eines transzendentalen Ichs. Dieses transzendentale Ich wird im Rahmen
der transzendentalen Reflexion auf etwas Unbedingtes zuriickgefiihrt und struktu-
rell als ,Retroszendenz” beschrieben. Ausgangspunkt fiir diese Herleitung ist zu-
nachst der von Krings entwickelte Erkenntnisbegriff.#%7 Nach Krings sind zunachst
fiir das, was man als Erkennen versteht, vier Elemente zu unterscheiden: ,erstens
das Erkennende, zweitens das Erkannte, drittens das, was ,zwischen‘ dem Erken-
nenden und dem Erkannten ,ist' und das Medium ihrer relationalen Einheit bildet,
das Erkennen im engeren Sinn, viertens eben diese Einheit von Erkennendem und
Erkanntem im Erkennen und das Erkennen im weiteren Sinn.“4%8 Damit besteht rein
formal fiir den Erkenntnisakt eine Relation zwischen dem Erkennendem einerseits
und dem Erkannten andererseits.40°

Diese Relation und damit die Erkenntnis kommen dann zustande, wenn eine
Einheit zwischen Fundamentum und Terminus, zwischen Erkennendem und Er-
kanntem erreicht wird. Fiir eine Relation bedarf es allerdings erst eines Funda-

mentums, eines Erkennenden; damit sich das Erkennende aber 6ffnen kann, beno-

403 PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken, 95 mit Zitat aus HANS MARTIN BAUMGARTNER,
Freiheit als Prinzip der Geschichte. In: DERS. (Hg.), Prinzip Freiheit. Eine Auseinandersetzung um
Chancen und Grenzen transzendentalphilosophischen Denkens. FS H. Krings (Praktische Philo-
sophie 10), Freiburg/Miinchen 1979, 313.

404 HERMANN KRINGS/ EBERHARD SIMONS, Art. Gott. In: HphG 2 (1973), 614-641, hier 633.

405 Vgl. MAGNUS LERCH, All-Einheit und Freiheit. Subjektphilosophische Klarungsversuche in der Mo-
nismus-Debatte zwischen Klaus Miiller und Magnus Striet (Bonner Dogmatische Studien 47),
Wiirzburg 2009, 134. HERMANN KRINGS, Erkennen und Denken. Zur Struktur und Geschichte
transzendentalen Verfahrens in der Philosophie. In: Ph] 86 (1979), 1-15, hier 5f.

406 Vgl. zur folgenden Herleitung: LERCH, All-Einheit und Freiheit, 133-157.

407 LERCH, All-Einheit und Freiheit, 133.

408 HERMANN KRINGS, Transzendentale Logik, Miinchen 1964, 49.

409 Vgl. KRINGS, Transzendentale Logik, 49. Krings verwendet fiir den Begriff ,das Erkennende“ auch
den Begriff ,Fundamentum®, sowie fiir ,Das Erkannte“ den Begriff ,Terminus“. Vgl. dazu auch
LERCH, All-Einheit und Freiheit, 137.

130



tigt es seinerseits einen Gehalt, einen Terminus.#10 An dieser Stelle zeigt sich die
gegenseitige Verwiesenheit von Fundamentum und Terminus aufeinander, gleich-
zeitig aber auch ihre funktionale Verschiedenheit.411

Die Relation zwischen beiden ist nach Krings als Hintibergang bzw. Transzendenz
zu fassen, wobei Transzendenz als formaler Begriff jegliche materiale Bestimmt-
heit ausschlief3t.412, Das Wort ,Transzendenz', unspezifisch und synonym mit Rela-
tion gebraucht, bezeichnet also einen Charakter, der einer Seinsaktualitit zu-
kommt und tiberall dort sich zeigt, wo eine Relationalitat vorkommt.“413 Wenn nun
das Fundamentum sich in seiner Aktualitit zum Terminus transzendiert (hintiber-
geht) und gleichzeitig wieder zu sich zuriickkehrt (retroszendiert), kann die
Transzendenz als reflexe Transzendenz beschrieben werden. So lasst sich die
Struktur der reflexen Transzendenz nach Hermann Krings in drei Momente unter-

teilen:

»[a] Das Moment des Hintlibergehens und des Seins beim anderen, jedoch nicht derart, daf das
Fundamentum sich dabei zuriicklief3e oder sich im anderen verlére.

[b] Das Moment der Riickkehr in sich und des Beisichseins, jedoch weder derart, dafd das an-
dere dabei zuriickbliebe und verlorenginge - das Transzendierende ,behdlt’ den Terminus -,
noch derart, dafd das andere in seinem Selbstsein aufgeldst und ,einverleibt’ wiirde.

[c] Das Moment der transzendentalen Einheit’ von Fundamentum und Terminus.“414

Um wirkliches Erkennen realisieren zu konnen, bedarf es also nicht nur der
Hinwendung zum Erkannten (Transzendenz), sondern auch der gleichzeitigen Zu-
rickwendung (Retroszendenz) zum Erkennenden als dem Erkennenden. Erst
durch die Riickwendung vom Erkennenden kann der Erkennende zum Erkennen-

den werden und sich so konstituieren.415

410 Vgl. KRINGS, Transzendentale Logik, 50. Vgl. dazu auch LERcH, All-Einheit und Freiheit, 138.

411 Vgl. KRINGS, Transzendentale Logik, 50: ,Die hier gebrauchten Bezeichnungen ,Fundamentum’
und ,Terminus’ zeigen an, daf} die Verschiedenheit und Gegensatzlichkeit der Relate nicht so
sehr eine sachhafte als eine funktionale ist. Jedes der beiden Relate hat innerhalb der Rela-
tionsstruktur eine eigene Funktion; die Relate sind relational nicht gleichwertig.”

412 KRINGS, Transzendentale Logik, 51. LERCH, All-Einheit und Freiheit, 139. Nach Krings kénnen so-
mit die Begriffe ,Relation und Transzendenz [...], sofern der Begriff der Transzendenz nicht spe-
zifisch, sondern allgemein und formal verstanden wird, als Synonyma genommen werden.“ Ebd.,
51.

413 KRINGS, Transzendentale Logik, 51.

414 KRINGS, Transzendentale Logik, 54.

415 KRINGS, Transzendentale Logik, 55. Denn: ,Schon die formale Analyse des Vorbegriffs des Erken-
nens zeigt, was spater vollends deutlich werden soll, daf nicht [zuvor] ein erkennendes Wesen
da ist, welches [dann] beildufig transzendiert und erkennt, sondern dafy Erkennen und Dasein
als erkennendes Wesen dasselbe ist, ebenso wie Erkennen und Dasein als erkanntes Wesen das-
selbe ist.“ Ebd., 55.

(S I

131



Indem nun Hermann Krings das Erkennende, das Fundamentum, als ,Ich“ und
den Terminus als ,,Gegenstand“ bzw. als ,je aktuellen Gehalt” bezeichnet, wird auch
die subjekttheoretische Relevanz der Erkenntnistheorie deutlich. Denn Krings
thematisiert Magnus Striet zufolge mit dem Begriff des transzendentalen Ich nicht
weniger als ,die Frage, woher liberhaupt Einheit ist — eine Einheit, die faktisch in
jeder Synthese oder relationalen Wissensstruktur gesetzt ist.“416 In diesem Zu-
sammenhang setzt Krings die Einheit als Moglichkeitsbedingung der Relation an,
denn ,[j]ede Relation setzt eine Einheit der Relate, so auch das Erkennen. Es ist
seinem Wesen nach relationale und transzendentale Einheitsstiftung.“417 Aber
welche Einheit liegt dieser Einheitsstiftung nun zugrunde? Um einem infiniten Re-
gress zu entkommen, muss im Letzten eine unbedingte Einheit angenommen wer-
den, die sich selbst nicht erst durch die Relation zu einem anderen konstituiert,
sondern sich als Einheit selbst aktualisieren kann und damit keiner Vermittlung
bedarf.*18 Diese einheitsstiftende Einheit findet Krings im transzendentalen Ich,
das als ,Einheit durch sich selbst“41° gedacht werden kann, vor.420

Das transzendentale Ich setzt sich nach Krings selbst und konstituiert sich bei
dieser Setzung. Diese Selbstsetzung ist als transzendentale Setzung von jeder em-

pirischen Setzung zu unterscheiden.*?! Doch wie kann die transzendentale Einheit

416 MAGNUS STRIET, Das Ich im Sturz der Realitdt. Philosophisch-theologische Studien zu einer Theo-
rie des Subjekts in Auseinandersetzung mit der Spatphilosophie Friedrich Nietzsches (ratio fidei
1), Regensburg 1998, 249. Denn, so Striet weiter: ,[D]ie Frage lautet folglich, ob das transzen-
dentale Ich in seiner einheitsstiftenden Funktion bei Krings vor dem Verdacht bewahrt bleibt,
die Grundfiktion zu sein, die alle anderen Fiktionen bedingt. [...] Um den Prozefd der Suche nach
dem einheitsbegriindenden Unbedingten nicht in infinitum gehen zu lassen, zugleich aber ,das
Faktum der wirklichen relationalen Einheit [...] die ,urspriingliche’ Einheit’ fordert, muf? die al-
len Einheitsaktualisierungen und auch formalen Einheitsfunktionen zugrundeliegende Einheit
,selber’ Einheit ,sein‘ ‘. Dies kann die gesuchte Einheit aber nur sein, wenn sie Einheit durch sich
selbst ist und sich urspriinglich selbst aktualisiert, da ihr ansonsten wiederum ein Ein-
heitsgrund vorausgedacht werden miifste. Krings bezeichnet diese ,primare, einheitsstiftende
Einheit [...] ihrem formalen Wesen nach als urspriingliche Selbsteinheit’ oder als ,Ich".“ STRIET,
Das Ich im Sturz der Realitat, 249f. mit Zitaten aus KRINGS, Transzendentale Logik, 62.

417 KRINGS, Transzendentale Logik, 62.

418 Vgl. KRINGS, Transzendentale Logik, 62.Vgl. LERCH, All-Einheit und Freiheit, 142.

419 KRINGS, Transzendentale Logik, 62.

420 KRINGS, Transzendentale Logik, 62f. So konstatiert Magnus Striet: ,Krings hat mit dieser ur-
spriinglichen Einheit ein das theoretische Wissen begriindendes Unbedingtes benannt, das sel-
ber nicht noch einmal erkldart werden kann und auch nicht mehr erklart werden muss: Denn als
etwas Unbedingtes ist es durch nichts anderes als durch sich selbst erkldarbar. Das heifdt nicht,
dafs es zu seinem Seinkénnen nicht auf etwas, das nicht es selbst ist, angewiesen sein konnte im
Sinne einer es ermoglichenden Bedingung. Wohl aber, daf3 es in seiner Urspriinglichkeit formal
unbedingt ist. [...] Was Krings (spater) als das Moment der formalen Unbedingtheit der Freiheit
bezeichnet die ja gerade dadurch gekennzeichnet ist, daf? sie urspriinglich und d.h. nicht
ableitbar ist, gilt auch fiir das Ich der urspriinglichen Selbsteinheit [= transzendentales Ich, K.L.],
insofern sie eine ,Einheit im Entspringen’ ist.“ STRIET, Das Ich im Sturz der Realitdt, 250-251. Mit
Verweis auf HERMANN KRINGS, Handbuchartikel Freiheit. In: DERS., System und Freiheit. Ge-
sammelte Aufsatze (Reihe Praktische Philosophie 12), Freiburg/Miinchen 1980, 99-130.

421 Vgl. LERCH, All-Einheit und Freiheit, 143.

132



des Ich erreicht werden? Das Ich weist nach Krings immer schon eine immanente
Distanz auf. Diese Distanz meint nach Krings ,eine je iiberwundene und in das
Beisichsein aufgehobene Distanz“422 bzw. eine ,Differenz in einer Identitat“423. An
dieser Stelle bezieht sich Krings nun auf den zuvor entwickelten Erkenntnisbegriff:
Das Ich o6ffnet sich als das Fundamentum/ das Erkennende auf einen Terminus/
das Erkannte hin (es transzendiert) und dabei kehrt es zugleich in sich zuriick (es
retroszendiert), insofern es sich einen Terminus als ,etwas" vorstellt, das ihm ent-
gegensteht. Dadurch entsteht eine Einheit durch Differenz, indem das Ich zu einem
Gehalt heriibergeht und sich zur eigenen Identitat vermittelt.424 ,Sofern die Trans-
zendenzform erst darin vollendet ist, da® das Ubersichhinaussein je in einer Re-
troszendenz ,iiberschritten’ ist, bedeutet sie zugleich, daf$ das Ich reflexiv bei sich
selbst ist. Die immanente reflexe Transzendenz macht das formale Wesen der
Selbsteinheit aus; als diese Transzendenz ,ist’ das Ich.“425

Damit erreicht das Ich seine Identitdt, indem es reflexiv liber sich hinausgeht
und ,gleichzeitig42¢ in sich zuriickkehrt. Die Retroszendenz ist damit die Bedin-
gung der Moglichkeit einer gehaltvollen Reflexion. ,Reflexion, Differenz und folg-
lich jedwedes Wissen sind in ihrer realen Existenz nicht vorgegeben, sondern ge-
hen hervor und zwar durch einen Akt des transzendentalen Ich.“427 Subjektivitat
meint damit bei Krings nicht den Gegensatz zu einem Objekt, sondern ist transzen-
dental zu verstehen, ,er bedeutet eine Identitat, welche allererst den Grund fir
einen Gegensatz wie den von Subjekt und Objekt bietet.“428

Die Transzendenz des Menschen, ,welche als spontanes Sich-Offnen fiir Wirk-
lichkeit jedem konkreten Akt der Reflexion und jeder praktischen Selbstbestim-
mung der Freiheit schon vorausliegt [kann...] ,prareflexiv’ und ,pratemporal’ be-
nannt werden“.#29 Sie ist damit die Bedingung der Moéglichkeit, Identitat des Men-

schen zu denken. Eine vollstandige Identitdt ist damit hingegen noch nicht ausge-

422 KRINGS, Transzendentale Logik, 63.

423 KRINGS, Handbuchartikel Freiheit, 115.

424 Vgl. LERCH, All-Einheit und Freiheit, 144f.

425 KRINGS, Transzendentale Logik, 64.

426 Als ranszendentaler Aktus kann das Ich im strengen Sinne nicht zeitlich gedacht werden.

427 LERCH, All-Einheit und Freiheit, 147.

428 HERMANN KRINGS, Art. Philosophie. In: NHThG 4 (1991), 205-217, hier 211. Vgl. hierzu auch
LERCH, All-Einheit und Freiheit, 148.

429 BERHARD NITSCHE, Endlichkeit und Freiheit. Studien zu einer transzendentalen Theologie im Kon-
text der Spatmoderne (Religion in der Moderne 8), Wiirzburg 2003, 212.

133



sagt, dazu bedarf es noch der konkreten Offnung auf Gehalt.43° Denn, so nochmals

Krings:

,Das Ich ,nimmt Grund‘ und zwar dadurch, daf} die transzendentale Aktualitit des Ich einen
selbstseienden Gehalt als ihren Terminus aktuiert und als Terminus setzt. Das Ich schafft nicht
den Gehalt, in welchem es Grund nimmt; es ,schafft’ sich jedoch den Terminus formaliter als
den Terminus seiner Transzendenz. Das Ich nimmt den Gehalt als den ,Grund‘ seines gehalt-
vollen Wirklichseins.“431

Die Transzendentalitdt mit der inbegriffenen Retroszendenz ist nun an sich ein
formaler, leerer Akt des Ichs, welcher in seiner Leere auf die formale Freiheit ver-

weist. Denn

»[w]eil kein faktisch-endlicher Gehalt, kein reales Seiendes die transzendentale Aktivitat des
Ich zu erschopfen und der Retroszendenz seiner Selbsteinheit ein Ende zu setzen vermag, ist
das Ich ,‘frei; es ist kraft seiner urspriinglichen und reinen Formalitdt inkommensurabel fiir
jeden bestimmten Terminus und mithin durch keinen Terminus als Transzendenz aufhebbar.
Eine Grenze ist schlechthin nicht denkbar’. Die Transzendentalitit des Ich verbiirgt also zu-
gleich das Moment der formalen Unbedingtheit menschlicher Freiheit.“432

Formal-unbedingte Freiheit meint das ,schlechthin urspriingliche und vom
Menschsein unabtrennbare Vermogen, zu jeder Gegebenheit und Bestimmtheit, zu
den Systemen der Notwendigkeit und noch der Vorfindlichkeit des eigenen Da-
seins sich verhalten, d.h. sie distanzieren, reflektieren und affirmieren (oder negie-
ren) zu konnen“.433 Die formale Freiheit ist als unbedingte Freiheit gehaltlos, sie
liegt der (gehaltvollen) Selbstbestimmung des Menschen als Moglichkeitsbedin-
gung voraus, ,,indem sie die Fahigkeit des Ich begriindet, ,sich in ein qualifiziertes

o

Verhdltnis zu sich wie zur Wirklichkeit iberhaupt zu setzen'. 43* Formal-

unbedingte Freiheit ist die ,,unbedingte Bedingung [...], ohne die spezifisch humane

430 Vgl. LERCH, All-Einheit und Freiheit, 149.

431 KRINGS, Transzendentale Logik, 68.

432 LERCH, All-Einheit und Freiheit, 150f. mit Zitat aus KRINGS, Transzendentale Logik, 72.

433 THOMAS PROPPER, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, 2. We-
sentl. erweit. Auflage, Miinchen 1988, 184.

434 LERCH, All-Einheit und Freiheit, 151. Mit Verweis auf GEORG ESSEN, Die Freiheit Jesu. Der neuchal-
kedonische Enhypostasiebegriff Im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie (ra-
tio fidei 5), Regensburg 2001, 180. Vgl. auch PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken,
98. Vgl. hierzu auch Krings: ,Das positive Wesen der Freiheit wird dadurch bestimmt, daf} der
Wille sich selbst einen Inhalt gibt. Damit erfillt der Begriff des transzendentalen Entschlusses
oder des urspriinglichen Sichoffnens den Begriff der transzendentalen Freiheit. Transzen-
dentale Freiheit besagt, dafd das Wollen sich selbst als urspriinglich materiales Wollen bejaht.
Transzendentale Freiheit begriindet empirische Freiheit; denn durch das Moment des trans-
zendentalen Entschlusses bewahrt die konkrete materiale Bestimmtheit des Willens auch im ge-
schichtlichen Kontext, der in bezug auf den Willen als das Ensemble der empirischen Be-
stimmungsfaktoren verstanden werden muf3, den Charakter der transzendentalen Selbstbe-
stimmtheit.“ HERMANN KRINGS, Freiheit. Ein Versuch Gott zu denken. In: DERS., System und Frei-
heit. Gesammelte Aufsatze (Reihe Praktische Philosophie 12), Freiburg/Miinchen 1980, 161-
184, hier 174.

134



Vollziige wie Moralitdt, Kommunikation, Recht usw., aber auch die Reflexionsleis-
tungen der Vernunft sich nicht als moglich begreifen lassen.“435

Indem sich Freiheit nun auf einen Gehalt hin eroffnet, wird sie zur existierenden,
material bedingten Freiheit. Sie ist damit der konkrete Entschluss und der be-
stimmte Vollzug der Freiheitsentscheidung in einer bestimmten Situation. ,Das

bedeutet nun nicht,” so Paul Platzbecker,

»dass die gesuchten Gehalte beliebig sein kénnten. Ein Gehalt kann nur insoweit das erfiillen-
de der Freiheit sein, als er das sie Ermoglichende ist. Die Suche nach dem angemessenen Ge-
halt scheint aber in die Aporie zu fithren: Denn da die formale Unbedingtheit der Freiheit zu-
gleich ihre Fahigkeit und ihr Streben begriindet, sich von jedem faktisch-endlichen Gehalt zu
distanzieren und ihn zu iberschreiten, scheint sie wesentlich unerfiillbar zu sein.“436

Damit ist der Widerspruch benannt, indem sich die menschliche Freiheit vorfin-
det: Sie kann sich in einer material bedingten Welt nicht als unbedingte realisieren.
Einen gleichwertigen Gehalt kann die unbedingte Freiheit nur in der unbedingten
Freiheit des Anderen finden. Denn, so Krings, ,Freiheit gibt sich letztlich und erst-
lich dadurch einen Inhalt, daf? sie andere Freiheit bejaht. Nur im Ent-schluf zu an-
derer Freiheit setzt sich Freiheit selbst ihrer vollen Form nach.“437

Diese Anerkennung der Freiheit des Anderen geschieht beispielsweise dann,
wenn ich dem Anderen nochmals zutraue anders zu sein, als ich ihn bislang erlebt
habe, ihn also nicht auf eine Wirklichkeit seines Seins festlege. Diese Anerkennung
ist nur symbolisch moglich, wobei diese Symbole auch immer auch der Moglichkeit
des Scheiterns unterliegen. Gott ist in dieser Konzeption so zu denken, dass er den
Widerspriichen von formaler und materialer Freiheit nicht unterliegt. Mit Nitsche

lasst sich so zusammenfassen:

»Zur Freiheit gehoren [...] die folgenden transzendentalen Strukturmomente: erstens das ent-
schlieRende Sich-Offnen auf Gehalt; zweitens der Gehalt selbst, der im Terminus erfafst wird;
drittens die Selbstvermittlung der Freiheit in Bezug auf den Gehalt, die als formale Selbstver-
mittlung an anderer Stelle Retroszendenz genannt wird und als materiale und geschichtliche
ein reales Selbstvermittlungsverhaltnis bezeichnet. Hinzu gehort viertens auch die andere
Freiheit als materiale Bestimmung des Gehaltes, welche im Aktus des Entschlieflens bejaht
wird, sowie die Abhdngigkeit aller Freiheitsvollzilige, welche durch material endliche Gehalte
bestimmt sind, von der urspriinglichen transzendentalen Freiheit. 438

435 THOMAS PROPPER, Freiheit als philosophisches Prinzip theologischer Hermeneutik. In: DERS,
Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik, Freiburg/Basel/
Wien 2001, 5-22, hier 15.

436 PLATZBECKER, Radikale Autonomie vor Gott denken, 99. Mit Verweis auf KRINGS/SIMONS, Art. Gott,
635f. und PROPPER, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte, 184f.

437 KRINGS, Freiheit. Ein Versuch Gott zu denken, 174.

438 NITSCHE, Endlichkeit und Freiheit, 217.

135



Wie nun aus diesen freiheitstheoretischen Vortiberlegungen trinitarische Kon-

zeptionen abgeleitet werden konnen, soll im nachsten Schritt erlautert werden.

4.2.2 Drei Freiheiten in Gott? Trinitdtstheologie im univoken
Freiheitsdenken

Die Grundlage des Ansatzes Magnus Striets bildet die oben dargestellte Frei-
heitsanalyse und damit die Annahme, dass Gottes Wesen als vollkommene Freiheit
beschrieben werden kann. Wenn Freiheit als unbedingt sein sollende und unbe-
dingt zu achtende Wiirde des Menschen gilt, dann muss auch Gott frei sein, denn
nur ein freier Gott kann das Sein der Freiheit gewdhrleisten.*39

Vor allem die Frage nach der Theodizee zwingt nach Striet zu der Annahme, Got-
tes Wesen als frei zu denken. Jeder Versuch einer Theodizee kann nur scheitern,
wenn er nicht den freien Willen des Menschen annimmt; wenn dieser freie Wille
jedoch angenommen wird, muss auch Gott als freies Wesen gedacht werden.440
Striet verweist in diesem Zusammenhang auf Kants moralischen Gottesbeweis, der
Gott als notwendiges Postulat der menschlichen Vernunft annimmt.#41 ,Notwendi-
ges Postulat aber ist ihr [der menschlichen Vernunft] eben der freie Gott, weil nur
ein durch Freiheit sich auszeichnender Gott das definitive Sein der Freiheit gewah-
ren und ihr Sinn ermoéglichen kann.“442

Die notwendige absolute Differenz zwischen Gott und seiner Schopfung erfor-
dert nach Striet zudem die Annahme eines freien Gottes. Nur wenn diese absolute

Differenz bestehen bleibt, ist der Mensch vor Gott frei und nicht von ihm determi-

439 Vgl. STRIET, Monotheismus und Schépfungsdifferenz, 136-138, hier 136: ,Denn ist erst einmal
die menschliche Freiheit in ihrer Aktualitat als unbedingt seinsollende und damit die unbedingt
zu achtenden Wiirde einer jeden auch nur potenziellen Freiheit bejaht, dann ist [...] nur noch ein
sich durch Freiheit auszeichnender Gott fiir den Menschen akzeptabel.”

440 Im Hintergrund steht die free will defense als Antwortversuch auf die Frage nach dem Leid in der
Welt. Sie lauft darauf hinaus, das (moralische) Leid letztlich als Preis der Freiheit des Menschen
zu benennen. Vgl. dazu ausfiihrlich KLAUS VON STOSCH, Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer
theodizeesensiblen Rede vom Handeln Gottes in der Welt, Freiburg/Basel/Wien 2006, Kap. C:
Das Theodizeeproblem, 175-318, bes. 229-256.

441 Vgl. STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 138.

442 STRIET, Monotheismus und Schépfungsdifferenz, 138.

136



niert zu denken.#43 Gott ist nur dann als vollkommene Liebe denkbar, wenn er der
Schopfung nicht bedarf und sie damit kontingent und nicht notwendig ist. In die-
sem Sinne ist er vollig frei, zu schaffen und die Schopfung in Freiheit zu entlassen,

um Mitliebende zu gewinnen. 444

JAusschlieflich ein Gott aber, der nicht nur urspriinglich, sondern auch bleibend frei ist ge-
geniiber einer Schopfung, erlaubt es, mit einer Freiheit des Menschen ihm gegeniiber zu rech-
nen. Nur wenn Gott vollkommen frei ist, kann das Verhaltnis des Menschen gegeniiber Gott als
ein freies bestimmt werden.“445

Die Besonderheit an Magnus Striets Ansatz besteht nun in der Annahme, dass es
moglich sei, univoke Begriffe und damit gleichbedeutende Begriffe fiir die Rede
von Gott zu verwenden. ,Univok (eindeutig) ist ein Ausdruck dann gebraucht,
wenn er zur Bezeichnung von Gegenstanden (,Gegenstand’ = Leerpradikator fiir
Dinge, Handlungen, verhalten, Sachverhalte, Zustdnde) in gleicher Bedeutung ver-
wendet wird.“446 Magnus Striet folgt in diesem Zusammenhang der scotistischen
Tradition und geht davon aus, dass eine Analogie einen univoken Kern enthalten
muss, um etwas beiden Gegenstinden oder Begriffen zu pradizierendes Gemein-
sames aussagen zu konnen. Nach Johannes Duns Scotus sind Begriffe, die nicht zu-
mindest im Kern ein univokes Element aufweisen, als dquivok einzustufen. Damit
ist die Analogie nicht ein Drittes zwischen Univozitit und Aquivozitit, sondern
schliefdt in jedem Falle univoke Elemente in sich ein.#4” Der univoke Kern der ana-
logen Rede ist dabei so prazise begrifflich zu fassen, dass die univoke Bestimmung
des Begriffs ,nicht nur fiir den Begriff selbst, sondern auch fiir die im Begriff ge-
fasste Sache beansprucht“448 wird.

Striet geht davon aus, dass Gott verstanden werden kann und will, wenn er den
Menschen fiir sich gewinnen will*4?; damit ist es aber mdglich, eine spekulative

Denkform der Trinitatstheologie zu entwerfen, die das Wesen Gottes erschliefst.

,Denn wenn zum einen die geschichtliche Gestalt der Selbsterschlieffung Gottes normierend
fiir dessen begriffliches Verstehen ist, und wenn zum anderen (die freilich nur in der Instanz
der Theologie zu begriindende Hoffnung) besteht, dass deshalb, weil Gott das menschliche
Verstehen will und sucht, um in freier Anerkennung durch den Menschen in bestimmter und

443 Vgl. STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 139.

444 Vgl. STOSCH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 75.

445 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 139.

446 JoACHIM TRACK, Art. Analogie. In: TRE 2(1978), 625-650, hier 626.

447 Vgl. dazu TRACK, Art. Analogie, 636. Der univoke Kern ist fiir Striet im Begriff der Freiheit auszu-
weisen.

448 NITSCHE, Gott und Freiheit, 46.

449 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 146.

137



das heifdt: in der seinem Wesen als Liebe geméafien und doch frei entdufierten Weise Gott fiir
den Menschen sein zu koénnen, dann darf vorausgesetzt werden, dass er verstanden werden
kann und es eine durch die Vernunft des Menschen erzeugbare Denkform gibt, die diesen Gott
verstehend erschliefdt. 450

Die Grundlage dieser Denkform bildet die Heilsgeschichte und damit der Gedan-

ke der Selbstoffenbarung Gottes. Gott offenbart sich in der Geschichte so wie er ist,

451 er entdufdert sich ,aus der Unverfiigbarkeit seiner Freiheit heraus [...] und zwar

deshalb, weil er verstanden werden will, um so Gott fiir den Menschen, der Heilige

inmitten seines Volkes (vgl. Hos 11,9) sein zu kdnnen.“452 Wenn sich Gott in Wort

und Geist in der Geschichte selbst offenbart und so selbst mitteilt, so miissen Wort

und Geist als Weisen der Selbstmitteilung zu seinem Wesen gehoren, denn so wie

sich Gott zu uns verhalt, sich dem Menschen offenbart, so muss es auch eine Ent-

sprechung in seinem inneren Wesen geben. 453

450

451

452
453

MAGNUS STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels. In:
DERS./ERWIN DIRSCHERL (Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitatsglaube (QD 210),
Freiburg/Basel/Wien 2004, 155-198, hier 159. Magnus Striet stellt sich mit seinem Ansatz ge-
gen eine negative Theologie. Vgl. auch dazu sehr ausfiihrlich: MAGNUS STRIET, Offenbares Geheim-
nis. Zur Kritik der negativen Theologie (ratio fidei 14), Regensburg 2003.

Vgl. GISBERT GRESHAKE, Streit um die Trinitat. Ein Diskussionsbeitrag. In: HerKorr 56 (2002) 534-
537, hier 535.

STRIET, Monotheismus und Schéopfungsdifferenz, 146.

»,Nun bin ich der Ansicht, dass eine konsequent offenbarungstheologisch ansetzende Trinitdts-
theologie sich ihre materialen Vorgaben von dem Ereignis vorzugeben lassen hat, das als das Er-
eignis der Selbstoffenbarung Gottes geglaubt wird.“ STRIET, Monotheismus und Schépfungsdif-
ferenz, 142. Dieser Ausgangspunkt ist systematisch fiir den trinitatstheologischen Ansatz Striets,
da er auf den Grundannahmen Préoppers beruht. Auch fiir Proppers freiheitsanalytischen Ansatz
ist es mafdgeblich, dass der Ausgangspunkt des Selbstoffenbarungsgedankens Gottes Jesu Leben,
Tod und Auferstehung ist, von dem her der Gedanke einer Selbstmitteilung begriindungslogisch
gebildet wird. Vgl. hierzu: MAGNUS LERCH, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer frei-
heitstheoretischen Offenbarungstheologie (ratio fidei 56), Regensburg 2015, 324-325.

Im Hintergrund steht hier das beriihmte trinitatstheologische Axiom Karl Rahners der Identitat
von immanenter und 6konomischer Trinitdt und die hiermit verbundene Kritik vonseiten
Wolfhart Pannenbergs. Zwar stimmt auch Pannenberg grundsatzlich mit Rahner darin {liberein,
dass der priméare Zugang zur Trinitat nur auf der Grundlage der Heilsgeschichte erfolgen kann,
kritisiert aber zugleich Rahners eigenen trinitatstheologischen Ansatz, da dieser das eigene
Grundaxiom nicht radikal genug beachte. ,Die Konsequenz daraus miifite eigentlich sein, daf3
nicht der Gedanke der Selbstmitteilung Gottes durch Sohn und Geist, sondern das konkrete Ver-
haltnis Jesu zum Vater Ausgangspunkt der trinitatstheologischen Reflexion wird. Rahner kam
dieser Konsequenz nahe [...]. Dennoch arbeitete Rahners Explikation der Trinitatslehre nicht
das Gegeniiber Jesu zum Vater als seine Selbstunterscheidung vom Vater aus, sondern wahlte
den Gedanken der ‘Selbstmitteilung’ des Vaters durch den Sohn (357f) als Leitgedanken
(371ff.).“ PANNENBERG, Systematische Theologie, Bd. 1, 334f. Mit Verweis auf KARL RAHNER, Der
dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte. In: MySal 2 (1967), 317-397,
hier 357f. und 371ff. Karl Rahner selbst verwahrte sich gegeniiber der Verwendung des
Personbegriffs fiir die immanente Trinitatstheologie und betonte, dass es innertrinitarisch kein
Du geben kann. Vgl. RAHNER, Der dreifaltige Gott als transzendentaler Urgrund der Heilsge-
schichte, 366 FN 29.

Der Kritik Pannenbergs schliefdt sich Striet nun an, wenn er herausstellt: ,Akzeptiert man Pan-
nenbergs Argument, dass es die Selbstunterscheidung Jesu von dem von ihm als Vater ange-
sprochenen Gott Israels ist, die den hermeneutischen Ausgangspunkt der Trinitatslehre dar-
stellt, dann wird man weder bei Karl Barth noch bei Karl Rahner stehen bleiben kénnen, er-
reichen doch beide (und wollen dies ja auch ausdriicklich nicht) im Rahmen ihres trinitarischen
Offenbarungsbegriffs noch keineswegs einen Personenunterschied in Gott selbst.” STRIET, Kon-

138



Wenn nun die Heilsgeschichte und damit die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus
von Nazareth der Ausgangspunkt jeder trinitarischen Reflexion ist, muss auch die
(oben schon erwdhnte) Selbstunterscheidung des Sohnes vom Vater innertrinita-
risch zur Geltung kommen. Denn ,[w]enn wirklich Gott selbst in der Geschichte
Jesu sich geoffenbart hat, dann darf auch mit einer ewigen Selbstunterscheidung
Jesu vom Vater gerechnet werden*“.4>

Auf dieser Basis des Grundaxioms und des Selbstoffenbarungsgedankens geht
Striet somit von einer (strengen) Identitit von immanenter und 6ékonomischer
Trinitat aus.*>> Daraus folgt aber, dass die in der Heilsgeschichte sichtbar gewor-
denen personalen Freiheitsdifferenzen auch auf das immanente Wesen Gottes zu

libertragen seien:

~Wenn [...] aus gnoseologischen Griinden, die reale Unterscheidung Jesu von dem als Vater
angeredeten Gott auf der Ebene der immanenten Trinitdt gedacht insofern identifizierbar sein
soll, als die immanente Trinitdt ja gerade als der ermdglichende Grund des spezifischen, in
seiner geglaubten Faktizitdt den Ausgangspunkt theologischen Nachdenkens bildenden heils-
geschichtlichen Selbstoffenbarwerdens Gottes gedacht wird, so kann dies nur geschehen,
wenn auch auf Ebene der immanenten Trinitét eine in Kategorien freier Personalitdt auszusa-
gende Selbstunterscheidung der Personen geschieht".456

kreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 178. Vgl. hierzu auch
LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 325.
Diese urspriingliche Debatte wurde im Zusammenhang mit Magnus Striets ,trinitdtstheologi-
schen Vorstof3* 2002 wieder aufgegriffen. Dieser Vorstofd wurde von HERBERT VORGRIMLER und
HELMUT HOPING heftig kritisiert, von GISBERT GRESHAKE bspw. aber unterstiitzt.
Vgl. zu dieser Debatte: Gisbert Greshake, Streit um die Trinitat, 534-537. HELMUT HOPING, Deus
Trinitas. Zur Hermeneutik trinitarischer Gottesrede. In: MAGNUS STRIET/ERWIN DIRSCHERL,
Monotheismus Israels und christlicher Trinitdtsglaube (QD 210), Freiburg i.Br./Basel/Wien
2004, 128-154. STRIET, Spekulative Verfremdung? 202-207.) HERBERT VORGRIMLER, Randstan-
diges Dasein des dreieinigen Gottes? Zur praktische und spirituellen Dimension der Trinitats-
lehre. In: Stimmen der Zeit 220 (2002) 545-552.
Striet greift den Einwand Greshakes gegen die Verfechter des Rahnerschen trinitdtstheolo-
gischen Ansatzes auf, Gott begegne uns in der Heilsgeschichte so, wie er ist, so dass dies sich
auch in einer immanenten Trinitdtstheologie wiederfinden lassen miisse: ,Wie Gott sich in der
Geschichte, vor allem im Christus-Geschehen, gezeigt und sich dem Menschen erschlossen hat,
so ist er auch seinem innersten Wesen nach. Kurz und formal gesagt: Die immanente Trinitét ist
die 6konomische und umgekehrt. An der geschichtlichen Offenbarung Gottes [...] ist nun aber
ein Doppeltes abzulesen: Da treten erstens drei unterschieden handelnde Personen auf, und
diese verhalten sich zweitens untereinander ,interkommunikativ, das heif3t als ,communio’, als
Gemeinschaft. GRESHAKE, Streit um die Trinitdt, 535. Greshake und Striet wenden sich hier
gegen die Tendenzen einer monosubjektiven Auslegung der Trinitdtstheologie, die die
heilsokonomische Perspektive nicht geniigend wiirdige. Denn, so nochmals Greshake: ,Es gibt
Theologen, und dazu gehoren Rahner und Vorgrimler, fiir welche die ,Unterscheidung in Gott’
gegeniiber dessen unbedingter Einheit zuriicktritt.“ GRESHAKE, Streit um die Trinitat, 535.

454 STRIET, Monotheismus und Schoépfungsdifferenz, 143.

455 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 174.

456 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 188f. Vgl.
zur Frage, ob Striet wirklich von einer strengen Identitit von immanenter und 6konomischer
Trinitat ausgeht: LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 329-331.

139



4.2.2.1 Christologische Voraussetzungen: Die Freiheit Jesu bei Georg Essen

Die christologischen Voraussetzungen des trinitatstheologischen Ansatzes Mag-
nus Striets basieren auf dem 2001 veroffentlichten Entwurf Georg Essens, der von
einer strengen Identitdt der Freiheit Jesu mit der Freiheit des gottlichen Logos
ausgeht.*>7 Besonders deutlich wird das Gewicht des christologischen Entwurfs
Essens fiir Striets trinitatstheologischen Ansatz, wenn Magnus Lerch betont, dass
vor allem die Christologie den Grund fiir die Annahme von drei Freiheiten in Gott
darstellt: ,[D]ie hinreichende Begriindung fiir die von Striet vorgenommene trini-
tatstheologische Weichenstellung, in dem einen Wesen Gottes drei Bewusstseins-
bzw. Freiheitszentren anzusetzen, liegt m.E. in der systematischen Kombination
aus der christologischen Identitats- und Univozitatsthese.“458

Der neuralgische Punkt der Christologie ist die Frage nach den zwei Naturen -
gottlich und menschlich - Jesu Christi. Ist Jesus nur Mensch, dann kann er nicht
erlosen, weil Gottes Zusage an den Menschen in seiner Verwirklichung in der Ge-
schichte nicht gegeben ware. Ist Jesus nur Gott, dann kann der Mensch auch nicht
erlost werden, da Gott die menschliche Natur nicht tatsachlich angenommen hatte,
seine Offenbarung also Tauschung bleiben kénnte. Es muss also eine Moglichkeit
geben, einsichtig zu machen, wie das Geglaubte - Gott wendet sich im Menschen
Jesus von Nazareth selbst den Menschen erl6send zu und wird so zum Realsymbol
der gottlichen Liebe zu den Menschen - denkméglich wird, ohne dass die Mensch-
heit oder die Gottheit Jesu geleugnet werden diirfte.

Ausgehend von einer grundlegenden Analyse der neuchalkedonischen Enhy-
postasielehre und der ihr zugrunde liegenden Intentionen versucht Georg Essen
diese im Sinne der neuzeitlichen Subjekt- und Personphilosophie mit Hilfe der
transzendentalphilosophischen Freiheitsanalyse und auf der Basis des Gedankens

der geschichtlichen Selbstmitteilung Gottes zu reformulieren.ss» Zentral ist hierbei

457 ESSEN, Die Freiheit Jesu, 291. ,Weil die gottliche Freiheit des Vaters selbst dieser Gehalt ist, fiir
den sich die Freiheit Jesu in einem unableitbaren Entschlufd so 6ffnet, dafd sie diesen fiir ihn
gegebenen, jedoch nicht symbolisch vermittelten Gehalt affirmiert und darin einstimmt in die
fiir ihn unbedingt entschlossene Liebe des Vaters, kann die Freiheit des Menschen Jesus keine
andere sein als die Freiheit des gottlichen Sohnes selbst.”

458 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 333. Anmerkungen K.L.

459 Die These der vorliegenden Untersuchung lautet nun, zwischen der inaddaquaten begrifflichen
Fassung der Enhyposthasielehre einerseits und der sie leitenden Intention anderseits zu un-
terscheiden, dass letztere auf der Basis der vorstehenden offenbarungstheologischen Grund-
these und mit Hilfe der transzendentalphilosophischen Freiheitsanalyse sowie des mit ihr ge-

140



die gnoseologische, an der Heilsgeschichte orientierte Herangehensweise, die wir
auch bei Magnus Striet finden.

Die Freiheitsanalyse zeigt, wie schon in Kapitel 4.2.1.2 herausgearbeitet wurde,
das Grunddilemma menschlicher Freiheit auf, indem sie zwischen der formell un-
bedingten und material bedingten Freiheit unterscheidet. Die formell unbedingte
Freiheit kann in der Welt nur in der materialen Bedingtheit realisiert werden.
Gleichwertigen Gehalt erhdlt Freiheit lediglich in der Freiheit des Anderen. Damit
bendtigt die unbedingte Freiheit die Anerkennung der anderen (unbedingten)
Freiheit, was wiederum nur symbolisch vermittelt geschehen kann. Aus der Analy-
se der Freiheit, die in ihrer formellen Unbedingtheit nur durch ein Unbedingtes als
Gehalt ihrer selbst erfiillt werden kann, die aber als material bedingte sich nur
symbolisch realisieren kann, kann man zu der Idee Gottes als vollkommene Frei-
heit kommen, die nicht nur formaler, sondern auch material unbedingt ist. Wenn
die Offenbarung Gottes als Liebe gedacht wird, muss sie gleichsam als unbedingtes
Anerkennungsgeschehen von Freiheiten gedacht werden. Diese Offenbarung muss
aber dann auch in symbolischer Vermittlung als Unbedingtes erkannt werden und
sie muss die Freiheit des Objektes, dem die Offenbarung gilt, ernst nehmen. Dies ist
nur in der Freiheit eines Menschen moglich, so dass eine wirkliche Selbstoffenba-
rung Gottes nur durch einen Menschen geschehen kann. Damit kommt Georg Essen
zu der grundlegenden ontologischen Annahme der formalen Identitidt der Freiheit
des innertrinitarischen Logos mit der Freiheit des Menschen Jesu von Nazareth in
der hypostatischen Union. Dabei stimmt die menschliche Freiheit Jesu in die Frei-
heit des Logos ein und bleibt so als selbstdndige gewahrt.

Gnoseologisch wird diese Identitiat (unvermittelte Unmittelbarkeit) in Jesu Mitt-
lerrolle fiir uns gedacht. Im Handeln und der Freiheit Jesu von Nazareth ist es uns
moglich, dem Realsymbol der Liebe Gottes zu begegnen. Das Besondere am Men-
schen Jesus von Nazareth ist, dass er seinen Willen vollkommen vom Willen des
Vaters bestimmen lasst. Diesen Bezug auf den (innertrinitarischen) Vater muss der
Mensch Jesus von Nazareth bewusst vollzogen haben, Jesus von Nazareth ist der

Logos, der sich auf den Vater bezieht. So geht Essen von einer numerischen Einheit

wonnen Person Begriffs verstehend angeeignet und reformuliert werden kann.“ ESSEN, Die Frei
heit Jesu, 271f.

141



der menschlichen Freiheit Jesu und der des innertrinitarischen Logos aus. In Jesus
von Nazareth kann diese Freiheit indes nur in material bedingter Weise realisiert
werden - wohingegen der innertrinitarische Logos die Freiheit formell unbedingt
realisieren kann. Jesu ontologische Besonderheit gegeniiber dem Menschen liegt
somit nicht in einer unbedingten Freiheit, sondern in seiner unvermittelten Unmit-
telbarkeit zum Vater, in deren Bewusstsein er lebt: Jesus ldsst sich in seiner Frei-
heit von der bedingungslosen Zuwendung des Vaters leiten, insofern diese Freiheit
diejenige des Logos ist. Die Freiheit Jesu von Nazareth ist also insofern mit der
Freiheit des innertrinitarischen Logos identisch, ,als sie sich wie diese aus der un-
vermittelten Unmittelbarkeit des Vaters bestimmt.“460

Wichtig ist, dass Georg Essen und Magnus Striet an dieser Stelle von einem uni-
voken Freiheitsbegriff ausgehen: ,Indem der Freiheit Jesu die formalen Freiheits-
aspekte, d.h. ,die Momente des urspriinglichen Sich-Offnens der Freiheit durch sich
selbst, ihrer Selbstbestimmbarkeit sowie des unbegrenzten Sichoéffnenkdnnens
und des Sichbeziehenkonnens auf Gehalte, die von ihr unterschieden sind‘ univok
pradiziert werden, sind diese unter der Voraussetzung der Identititsthese Essens
gleichermafden der gottlichen Freiheit des ewigen Logos zuzuschreiben.“461

Diese Kombination aus Identitdats- und Univozitatsthese fiihrt trinitatstheolo-
gisch schliefdlich dazu, dass innertrinitarisch von drei Freiheiten auszugehen ist.
Wenn namlich eine formale Identitdt zwischen der Freiheit Jesu von Nazareth und
dem innertrinitarischen Logos besteht, wenn sich also Jesus frei vom Vater unter-
scheidet und die Freiheit Jesu mit der Freiheit des inntrinitarischen Logos iden-
tisch ist, gilt aufgrund des Rahnerschen Grundaxioms auch, dass der innertrinitari-
sche Logos als Freiheit gegeniliber dem Vater zu bestimmen ist. Durch den von

Georg Essen zugrunde gelegten transzendentalphilosophischen Freiheitsansatz

460 STOSCH, Gott - Macht - Geschichte, 360. An dieser Stelle sind sicher Anschlussfragen an den Ent-
wurf Essen zu stellen. Vgl. hierzu: KLAUS VON STOSCH, Neuzeitliche Denkwege zur Hypostatischen
Union: eine Positionsbestimmung im Gesprach mit Fichte und Wittgenstein (unveroéffentlicht),
1-5. Vor allem bleibt offen, wie die Freiheit Jesu von Nazrateh trotz der unvermittelten
Unmittelbarkeit zur Freiheit des innertrinitarischen Logos eine menschliche und damit ma-
teriell bedingte Freiheit bleibt und Jesus so auch “menschlich glaubt, zweifelt, mit seinem
Schicksal, seiner Sendung und dem Willen des Vaters ringt”. LERCH, Selbstmiteilung Gottes, 307.
Die soteriologischen Konsequenzen daraus waren nach Klaus von Stosch zutiefts fragwiirdig.
Denn wenn diese Freiheit Jesu nicht eine menschliche Freiheit ist, und wenn Jesus nicht die
menschlichen Zweifel teilen kann, ,die wir haben, weil er die Abgriinde der Siinde nicht kennt,
die wir kennen, kann er uns auch nicht aus diesen Abgriinden erlésen.“ Stosch, Neuzeitliche
Denkwege zur Hypostatischen Union, 6.

LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 332f. mit Zitat aus STRIET, Monotheismus und Schépfungsdiffe-
renz, 146.

46

—-

142



kann er aufzeigen, ,daf die strenge Gegenlaufigkeit personaler Gemeinschaft und
die Selbstbestimmung selbstbewufdter Subjekte fiir den Begriff der Person konsti-
tutiv sind: die Beziehungen von Personen und ihre wechselseitige Anerkennung
sind zu begreifen als Differenz-Einheit verschiedener und je urspriinglicher Frei-
heiten.“462 Im Ausgang von diesem Personbegriffs kann den trinitarischen Perso-
nen Freiheit pradiziert werden.*¢3 Dennoch bleibt letztlich die Frage bestehen, wie
aufgrund des Freiheitsbegriffes der ,,ab ovo ein Intersubjektivitatsbegriff ist [...] die

Gleichurspriinglichkeit der drei Personen hinreichend gedacht“4¢* werden kann.

4.2.2.2 Trinitdtstheologische Konsequenzen aus der freiheitsanalytisch begriindeten
Christologie

Im Riickgriff auf die christologische These Essens sieht Striet die Voraussetzung
der ewigen Selbstunterscheidung Jesu vom Vater in der ,strenge[n] Identitit der
menschlichen Freiheit Jesu mit der Freiheit des ewigen Logos“ gegeben.*¢> Damit
kann nach Striet die These gewagt werden, ,ob nicht in Gott mit drei Freiheiten
und damit auch drei Bewusstseinen zu rechnen ist.“466 Innertrinitarisch muss so-
mit ein Personbegriff angewandt werden, ,der die fiir den neuzeitlichen Subjekt-
und Personbegriff konstitutiven freiheits- und bewusstseinstheoretischen Momen-
te aufnimmt.“467 Die subjekthafte Freiheit ist indes die transzendentallogische

Moglichkeitsbedingung fiir eine Selbstunterscheidung und die sich daraus erge-

462 ESSEN, Die Freiheit Jesu, 331.

463 Vgl. ESSEN, Die Freiheit Jesu, 331.

464 Vgl. ESSEN, Die Freiheit Jesu, 334f.

465 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 143. Striet fasst den Zusammenhang von dem
Gedanken der Selbstoffenbarung und den Konsequenzen fiir eine Trinitatstheologie folgender-
mafden zusammen: ,Erweist sich [der..] Begriff [der Freiheit K.L.] indessen aber, weil die
hermeneutische Erschlieffung des Gottesbegriffs beim Datum seines Selbstoffenbargeworden-
seins ansetzt, als unverzichtbar, wird ein bei der Geschichte Jesu ansetzendes trinitatstheolo-
gisches Denken auch Gott in seinem Ansichsein, seinem immanent-trinitarischen Dasein, in Ka-
tegorien personaler Freiheit zu verstehen versuchen. Zum einen deshalb, weil Jesu konkretes,
Gottes Entschiedenheit fiir den Menschen Wirklichkeit werden lassendes Handeln als freie
Selbstbestimmung Gottes zu verstehen ist. Zum anderen, weil die freie Selbstunterscheidung
Jesu vom Vater dann auch in den innertrinitarischen Verhaltnissen identifizierbar sein muss,
wenn wirklich im strengen Sinn von Selbstoffenbarung im Fleisch eines Menschen die Rede sein
soll, dessen Freiheit die des gottlichen Logos ist. Gdbe es hier keine Ubereinstimmung im Sinne
einer strengen Identitdt so lief3e sich nicht von der Selbstoffenbarung des ewigen Gottes reden.”
STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 168.

466 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 147.

467 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 185. Striet
verfolgt auch hier das Anliegen, nicht in dquivoker Weise von der Freiheit Jesu und der Freiheit
des Menschen sprechen zu miissen. Wenn dies namlich der Fall wéare, ware es nicht mehr mog-
lich, ,erlautern zu kdnnen, wie denn von einer realen Menschwerdung des freien Gottes zu re-
den sei.“ Ebd. 185.

~

143



benden Relationen.#%8 Folgerichtig muss fiir Striet der eine Gott als ,wesentlich
durch Freiheit und durch innertrinitarische Dialogizitiat bestimmt gedacht wer-
den“4%?, Wenn das Rahnersche Axiom als strenge Identitdt von immanenter und
okonomischer Trinitat ausgelegt wird, so wird es laut Striet moglich, die heilsoko-
nomisch offenbar gewordenen Freiheitsrelationen auch auf das immanent-
trinitarische Wesen Gottes zu beziehen und dann in einem nachsten Schritt das
trinitarische Dasein Gottes ,als Kommerzium dreier gleichurspriinglicher Freihei-
ten“470 zu denken.471

Die Freiheit Gottes ist nach Striet im Unterschied zur menschlichen eine voll-
kommene Freiheit, die der Differenz von formeller Unbedingtheit und materieller
Bedingtheit nicht unterliegt. Die Freiheit des Menschen kann sich erst dann zu ei-
nem Gehalt in ein Verhdltnis setzen, wenn sie diesem begegnet; Freiheit gewinnt
durch das Sich-Offnen auf Gehalt ihre Gestalt. Dieser Vorgang ist ein zeitlich und
material bestimmter. Die gottliche Freiheit ist demgegentiber so zu denken, dass
sie ,in einer durch nichts anderes als durch sich selbst vermittelten Weise [...] voll-
kommen“472 ist. Damit besteht der Unterschied zwischen der menschlichen und

der gottlichen Freiheit darin, dass die menschliche Freiheit erst durch die Vermitt-

468 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 328.

469 STRIET, Offenbares Geheimnis, 248. Mit Magnus Lerch sind an diese Schlussfolgerung jedoch
zwei Anfragen zu formulieren: ,Erstens ist im Hinblick auf die menschliche Freiheit Jesu noch
einmal zu problematisieren, ob eigentlich so selbstverstdndlich das geschopfliche Gegeniiber
Jesu zum Vater als streng identisch mit dem innertrinitarischen Gegeniiber des ewigen Logos
gedacht werden muss (angesichts des Selbstoffenbarungsgedankens) bzw. kann (angesichts der
ontologischen Realdifferenz zwischen goéttlicher und menschlicher Freiheit).” LERCH, Selbst-
mitteilung Gottes, 328. Die zweite Anfrage stellt sich laut Lerch in Bezug auf die angenommene
(strenge) Identitdt von immanenter und 6konomischer Trinitat. ,Diese wird ndmlich von Striet
keineswegs durchgéangig betont, sondern vielmehr an den Stellen faktisch zuriickgenommen, wo
er die Freiheit Gottes in seinem Schopfungs- und Heilshandeln zur Geltung bringt.“ Ebd. 329.
Vgl. zu dieser Frage ebd., 329- 331. Lerch zeigt hier auf, dass der Begriff einer ,strengen Iden-
titat” im Kontext des Freiheitsdenkens problematisch sei. Vgl. dazu auch LERCH, Selbstmitteilung
Gottes, 158-166.

470 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 144.

471 Vgl. dazu LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 331. Lerch stellt hier aber m.E. zu Recht die Anfrage, ob
es wirklich moéglich ist, das Rahnersche Axiom - verstanden als strenge Identitat - fiir diesen Be-
griindungsgang heranzuziehen: ,Freilich wird das Grundaxiom Rahners [..] vom Selbstmittei-
lungsparadigma her sachlogisch erzwungen und muss dazu fiihren, in Gott eine reale (und eben
nicht blofd modale) Differenz vorauszusetzen, wenn anders der eine Gott in den verschiedenen
Medien seines geschichtlichen Handelns als er selbst erfahrbar sein soll. [...] Aber ist damit schon
gesagt, dass die innertrinitarischen Relationen als Kommerzium dreier Freiheiten systematisch
ausbuchstabiert werden miissen, wenn zugleich die Unterscheidung von ékonomischer und
immanenter Trinitdt sowie von menschlicher und gottlicher Wirklichkeit Jesu Christi gelten
soll?“ Aus diesem Grund sieht Lerch hauptsachlich die Christologie Essens als Ausgangspunkt
fiir die Bestimmung des Wesens Gottes als Kommerzium dreier Freiheiten.

472 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 186. Vor
allem muss ausgeschlossen bleiben, ,dass diese [gottliche Freiheit] durch das Sich-Offnen auf ei-
nen Gehalt hin erst zu etwas wird, was sie zuvor nicht gewesen ist, und hierdurch erst ihr per-
sonales Selbstsein gewinnt.“ Ebd.

144



lung der Offnung auf geschichtliche Gehalte hin ihre Gestalt annimmt, die gottliche
jedoch an sich und ohne dufdere Vermittlung schon vollkommen ist.

Da auch die vollkommene, gottliche Freiheit ,transzendentallogisch betrachtet,
zu ihrem Seinkonnen der Gehaltlichkeit“473 bedarf, muss es in Gott diese Gehalt-
lichkeit in Form einer anderen Freiheit geben, denn ,[n]Jach Hermann Krings, ist
der primdre transzendentale Gehalt, zu dem die Freiheit sich entschliefdt, immer
die andere, ebenso transzendental bestimmte Freiheit und die jeweils eigene Frei-
heitsmoglichkeit dieser anderen Freiheit.“4’* Diese andere Freiheit und die Frei-
heitsmoglichkeiten der anderen Freiheit kann es nur geben, wenn es insgesamt

drei vollkommene Freiheiten in Gott gibt. Denn

,Gehalt der drei Freiheiten in dem einen Gott sind und kénnen ja nur die jeweils anderen
Freiheiten sein, da nur gottlicher Gehalt die notwendige Addquanz fir eine gottliche Person
aufweist. Dieses urspriinglich freie Gehaltsein der Personen fiireinander macht das Wesen des
einen Gottes, vollkommene Liebe zu sein aus.“475

Damit sind Vater, Sohn und Geist als frei zu denken und ,mit drei Aktzentren in
dem einen Gott [...], ndherhin mit drei Bewusstseinen in dem einen Gott“47¢ zu
rechnen, denn wenn von Gott in univoken Begriffen gesprochen werden kann,
muss ein subjekttheoretisch orientierter Personbegriff die Trinitatstheologie be-
stimmen.#’7 ,Daraus ergibt sich aber, dass die Anwendung des Personbegriffs auf
das Wesen des einen Gottes keinen Sinn mehr macht. Die Anwendung des Begriffs
der Person ist vielmehr streng auf Vater, Sohn und Geist zu begrenzen. 478

An dieser Stelle drangt sich die Frage auf, wie die Einheit Gottes noch gedacht
werden kann, wenn geradewegs betont wird, dass in Gott mit drei Freiheiten und
drei Bewusstseinen zu rechnen ist. Maf3geblich fiir den offenbarungstheologischen
Ansatz Striets ist die Einsicht, dass die Unterschiedenheit der drei gottlichen Per-
sonen zwar gnoseologisch auf der Grundlage der Heilsgeschichte einsichtig ist. Die
Einheit des gottlichen Wesens muss jedoch spekulativ erschlossen werden. So be-
tont Wolfhart Pannenberg, auf den sich Striet in diesem Zusammenhang bezieht:
»Verborgen sind nicht die trinitarischen Unterschiede von Vater, Sohn und Geist.

Diese Unterschiedenheit kennzeichnet gerade die im Offenbarungsgeschehen sich

473 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 187.

474 NITSCHE, Gott und Freiheit, 192.

475 STRIET, Monotheismus und Schoépfungsdifferenz, 149f.

476 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 191.

477 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 185f.
478 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 186.

145



erschliefRende gottliche Wirklichkeit. Verborgen ist aber die Einheit des gottlichen
Wesens in dieser seiner Unterschiedenheit.“4’? Um diese Einheit denken zu kon-
nen, greift Striet den Gedanken Pannenbergs auf, die Wesenseinheit Gottes durch

die reziproke Relationalitat*8? der trinitarischen Personen zu erschliefien:

,Die Pointe ist [...], dass Selbstunterscheidung die Bedingung der Einheit ist, wie es besonders
im Falle des Sohnes und des Geistes evident ist: Der Gehorsam des Sohnes, seine Unterord-
nung unter den Vater, ist die Bedingung seiner Einheit mit dem Vater und seiner eigenen Iden-
titat als des ewigen Sohnes. Entsprechend ist es im Falle des Geistes Bedingung seiner Identi-
tat als ,Geist der Wahrheit’, dass er ,nicht von ihm selber‘ redet, sondern den Sohn und seine
Gemeinschaft mit dem Vater verherrlicht und gerade so eines Wesens ist mit dem Vater und
dem Sohn.“481

Pannenberg betont damit, dass die Einheit Gottes durch die schon immer gege-
benen Relationen der drei gottlichen Personen zueinander konstituiert wird. Alle
drei Personen sind nur durch die jeweils anderen sie selbst und durch ihre gegen-
seitige Vermittlung sind sie der eine Gott. So macht bspw. das Verhaltnis zum Sohn
den Vater erst zum Vater und umgekehrt.482 Das Sichverhalten in Gott muss dem-
nach nach Striet als strenge Gleichurspriinglichkeit von Vater, Sohn und Geist ge-
dacht werden.#83 ,Selbststand und Beziehung, Wesenseinheit und Differenz, per-
sonale Identitdt und Relationalitit diirfen in Gott weder logisch noch ontologisch
vor-, nach- oder untergeordnet werden.“484

An dieser Stelle greift Striet auf einen wichtigen Punkt Greshakes und Pannen-
bergs sowie Bernd Jochen Hilberaths zuriick: die Verklammerung von Person und
Relation im anthropologischen Personbegriff.485> Magnus Lerch fasst diese Ver-

klammerung wie folgt zusammen:

,Nur in der realen Beziehung zu anderen Personen ist das ,Eigene’ der Person material ge-
setzt, sodass auch im Hinblick auf das endliche Personsein des Menschen Selbststand und Re-
lationalitat, Identitat und Differenz sich als unntrennbar - wenn nicht gar als gleichurspriing-
lich erweisen. Das ,ich‘ bzw. ,Selbst’ wird also vom ,Du‘ her erméglicht, sodass phdnomenolo-
gisch bestimmte, erfiillte, gelungene Personalitdt als Relationalitat begriffen wird.“486

479 PANNENBERG, Systematische Theologie Bd. I, 368f.

480 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 339.

481 WOLFHART PANNNENBERG, Geschichtliche Offenbarung Gottes und ewige Trinitat. In: KuD 49
(2003) 236-246, hier 242.

482 Dieﬁes Beispiel stammt urspriinglich von Athanasius, der sich gegen arianische Tendenzen
wehrte.

483 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 187ff.
Mit dieser Gleichurspriinglichkeit konnen auch subordinatianistische Tendenzen vermieden
werden. Vgl. ebd. 188.

484 ERCH, Selbstmitteilung Gottes, 341.

485 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 342f.

486 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 343.

146



Im Unterschied zu anderen relationalen Ansitzen wird im vorliegenden trans-
zendentalphilosophischen Kontext jedoch das Selbst als die Instanz gedacht, die
aller Differenzwahrnehmung zugrunde liegt, von der aus materiale Relationalitat
erst eroffnet wird. Somit muss die Freiheit auch im innertrinitarischen Kontext
streng auf die drei Personen bezogen werden. Denn nur die Freiheit als Selbst-
stand der drei Personen kann die Relation zur anderen Freiheit erst eroffnen.487
Und genau an diesem Punkt wird die Frage nach der Einheit in Gottes Wesen dran-
gend: Wenn die Grundlage fiir Personalitit eine eigene und freie Selbsturspriing-
lichkeit ist, diese auch fiir die trinitarischen Personen gelten soll, so scheint es hier
eine tritheistische Schieflage zu geben, da die drei trinitarischen Personen gewis-
sermafden zundchst fiir sich stehend und erst in einem zweiten Schritt ein Kom-
merzium dreier Freiheiten gedacht werden.

Unklar ist zudem noch die Verhaltnisbestimmung von Ich und Selbst. Nach Striet

ist der Begriff des Selbst

,ein um sich selbst wissendes, durch sich selbst aktualisierbares und somit auch durch sich
selbst bestimmbares Verhailtnis, das sich in Differenz zu etwas anderem, das nicht es selbst ist,
weifd, und das sich als aktuales Selbstverhiltnis in ein bestimmtes Verhaltnis zu diesem ande-
ren setzen kann.“488

Wird dieser Begriff des Selbst auf das eine Wesen Gottes oder auf die drei Perso-
nen bzw. die drei Freiheiten bezogen? Magnus Lerch plausibilisiert in seiner Ana-
lyse, dass Striet diesen Begriff des Selbst auf die innertrinitarischen Personen und

nicht auf das Wesen Gottes pradizieren will - und das verscharft nach Lerch das

487 Vgl. dazu LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 345f: ,Vor diesem Hintergrund ist klar, dass der
Freiheitsansatz bei der gegenseitigen Selbstunterscheidung der innertrinitarischen Personen
begriindungslogisch noch nicht zum Stehen kommt: ,0hne die Momente des unableitbar freien
Entschlusses und der Selbsturspriinglichkeit freier Affirmation kann die im Geschehen der Liebe
sich ereignende unbedingt flireinander entschiedene Anerkennung nicht wirklich als Frei-
heitsverhaltnis gedacht werden.” Eben darum ist auch den innertrinitarischen Personen Freiheit
zu pradizieren und hebt Striet hervor, dass trinitdtstheologisch ebenfalls der transzendentale
Subjekt- bzw. Freiheitsbegriff zur Anwendung kommen muss; denn die Mdglichkeit wech-
selseitiger Selbstunterscheidung griindet in den transzendentallogisch bereits eruierten Aspek-
ten ,eines durch subjekthafte Freiheit sich auszeichnenden Personseins.” Mit Verweis auf ESSEN,
Die Freiheit Jesu, 331 und STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung
des Gottes Israels, 191.

So fasst auch Magnus Striet zusammen: ,Dieser Prozess des Sichbestimmens durch sich selbst
geschieht, nochmals transzendentallogisch betrachtet, indem die Freiheit sich in bestimmter
Weise auf Gehaltlichkeit bezieht und so eine identifizierbare personale Gestalt gewinnt. Sol-
cherweise mit einer formalen Unbedingtheit menschlicher Freiheit zu rechnen und diesen
Freiheitsbegriff konstitutiv fiir den menschlichen Personbegriff werden zu lassen, unterscheidet
diesen Ansatz von allen Ansatzen, welche das personale Dasein des Menschen von seiner Re-
lationalitdt her oder gar alteritiatstheoretisch explizieren.” STRIET, Monotheismus und Schop-
fungsdifferenz, 147.

488 STRIET, Offenbares Geheimnis, 225.

147



Problem der Wesenseinheit in erheblicher Weise.#8 Denn Striet bewegt sich mit
dieser Definition des Selbst, wie Bernhard Nitsche betont, im Rahmen der Reflexi-
onstheorie des Subjekts und der ,Subjekt-Objekt Differenz, d.h. mit einem sozial-
phdnomenologischen (Selbst-) Vermittlungsverhaltnis“. Damit ist das freie Ich je-
doch ein reflexives und um sich wissendes Ich, ,das sich als solches in der Subjekt-
Objekt-Differenz befindet und auch die Einheit mit sich durch reflexive Akte zual-
lererst konstituiert.“4°0 Nitsche stellt aus diesem Grund die Anfrage, ,ob das von
Striet exponierte Selbstverhaltnis diese Nachtraglichkeit vermeiden kann. Denn es
handelt sich ja um den bewusst gesetzten, also kategorial affirmierenden Aktus
eines Selbst auf etwas hin, das nicht es selbst ist.“491

Striet versucht dieses Problemlage insofern zu l6sen, als er davon ausgeht, ,dass
die gottlichen Personen anfanglos sich in der formell unbedingten Aktualitat der
jeweils eigenen Freiheit vollstdndig als Gehalt aktuieren und so, als die gleichur-
spriinglichen freien Personen, der eine Gott und die vollkommene Liebe sind.“492
Da auch die gottliche Freiheit eines gleichwertigen Gehaltes bedarf, bediirfen sich
die trinitarischen Personen in Wechselseitigkeit.43 Die gottliche Freiheit ist somit
,eine immer schon bei sich seiende Freiheit, die dann auch immer bereits auf Ge-
halt hin geoffnet ist und diesen affirmiert hat.“4%4 Sie ist bestimmbar als formell
und material unbedingte, vollkommene Freiheit. Den entscheidenden Unterschied
der gottlichen Freiheit zur menschlichen Freiheit beschreibt Magnus Lerch folgen-

dermafien:

,Wahrend fiir jede der gottlichen Freiheiten gilt, dass sie als vollkommene in der Einheit von
Ich und Selbst, urspriinglich- unbedingtem Entschluss und trinitarisch vermitteltem Inhalt
und somit in formaler und materialer Unbedingtheit existiert, ist fiir die endliche, material be-
dingte Freiheit charakteristisch, dass die in der unaufhebbaren Differenz von Ich und Selbst,
unbedingtem Entschluss und material bedingter Gestalt ihre konkrete Realitdt gewinnt und
daher ihre personale Identitdat auf dem Weg geschichtlich vermittelter Selbstwerdung ausbil-
det.“495

489 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 347f.

490 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 349.

491 NITSCHE, Gott und Freiheit, 199 FN 539. An dieser Stelle setzt Bernhard Nitsche ein prareflexives
und pratemporales Kommerzium retroszendierender Freiheiten an, um diese bei Striet diag-
nostizierte Differenz zu iiberwinden. Vgl. dazu Kap. 1.2.4

492 STRIET, Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 149.

493 Gehalt der drei Freiheiten in dem einen Gott konnen ja nur die jeweils anderen Freiheiten sein,
da nur gottlicher Gehalt die notwendige Addquanz fiir eine gottliche Person aufweist.“ STRIET,
Monotheismus und Schopfungsdifferenz, 150.

494 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 186f.

495 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 351.

148



Die Einheit der drei Personen wird von Striet durch den Begriff der unvermittel-
ten Unmittelbarkeit*?® erreicht. Alle drei Personen (Vater, Sohn/Logos und Geist)
sind ohne Vermittlung unmittelbar aufeinander bezogen. Sie bilden damit ein
,Kommerzium einer Differenz-Einheit, das von einem Kommerzium endlicher
Freiheiten prazise zu unterscheiden ist.“4°7 Vater, Sohn und Geist sind anfanglos
und unvermittelt so aufeinander bezogen, dass sie in dieser unvermittelten Unmit-
telbarkeit eins sind.4°8 In Gott braucht es damit nicht der Vermittlung durch Mate-
riales zur Offnung auf Gehalt und damit zur Vervollkommnung der Freiheit wie bei
der menschlichen Freiheit, sondern alle drei sind schon ohne Vermittlung so aufei-
nander bezogen, dass sie somit eine Wesenseinheit bilden. Gleichwohl bleibt dieser
Begriff der Wesenseinheit flir die menschliche Vernunft undenkbar. Denn trans-
zendentallogisch setzt der vorliegende Entwurf beim freien Subjekt an (denn die
Annahme der unbedingten Liebe setzt ein freies Subjekt voraus), welches jede Re-
lation zuallererst ermoglicht. Demgegeniiber ist dieser Subjektbegriff in Bezug auf
die trinitarischen Personen so zu denken, dass er eine strenge Simultaneitat ,von
unbedingtem Sich-Offnen und (durch Affirmation der jeweils anderen vollkomme-
nen Freiheit vermittelten) urspriinglichem Selbstsein der drei gottlichen Perso-

nen“499 zuldsst. Die menschliche Vernunft

,kann zwar die Einheit Gottes als strenge Gleichurspriinglichkeit denken, sodass eine jede der
gottlichen Personen ihren Grund in den jeweils anderen hat. Wiederum denkt sie dann aber
ein Paradox, weil sie eine Differenz-Einheit denkt. Spatestens an dieser Stelle muss die
menschliche Vernunft vor dem Geheimnis Gottes verstummen, dem Geheimnis, das ihr im
Denken aufgeht und dessen Nichtmehrdenkbarkeit sie doch gleichwohl denken kann.“500

An dieser Stelle kommt die trinitdtstheologische Reflexion zu ihrem Ende. Zwar
ist es moglich, durch die heilsokonomische Offenbarung die Differenzen in Gott

denkerisch einzuholen. Dies wurde ausfiihrlich aufgezeigt. Bei der Bildung des Be-

496 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 191.

497 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 187.

498 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 352. Vgl. zur ausfiihrlichen Unterscheidung von endlichem
und gottlichem Freiheitskommerzium ebd. 350-353. In Bezug auf Georg Essens stellt Lerch he-
raus: ,Dies entspricht prazise der von Essen gebildeten [..] Bestimmung des trinitarischen Per-
sonbegriffs als ,Einheit von urspriinglich-unbedingtem Sich-Entschlieffen und urspringlich
trinitarisch vermittelter Fiille des Inhalts.” Denn die innertrinitarischen Freiheiten ,haben‘ sich
wechselseitig als Inhalt ihres unbedingten Entschlusses - dies aber so, dass zwischen Entschluss
und Inhalt keine Differenz obwaltet, sondern beides gleichermaféen ,urspriinglich’ gedacht wird,
eben weil der Inhalt der gottlichen Personen trinitarisch (und nicht geschichtlich-symbolisch)
vermittelt ist.“ LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 352.

499 LERCH, Selbstoffenbarung Gottes, 354.

500 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 190.

149



griffs der Einheit innerhalb dieses subjektphilosophischen Ausgangspunktes stof3t
sich die menschliche Vernunft indes an diesem von Striet benannten Paradox, wel-
ches als Hinweis auf die bleibende Geheimnishaftigkeit Gottes gedeutet werden

kann.501

4.2.2.3 Zeitlichkeit in Gott

Mit der Annahme eines Kommerziums von drei Freiheiten in Gott und der An-
wendungsmaoglichkeit von univoken Begriffen ist in Magnus Striets Ansatz die An-
nahme der Zeitlichkeit in Gott verbunden, die sowohl schépfungs- als auch trini-
tatstheologisch begriindet wird. Einzusetzen ist hier bei der These Thomas Prop-
pers, dass ,Zeit [..] als Bedingung fiir die Moglichkeit jeder Interaktion von Frei-
heit“502 gilt. Wenn in Gott mit Freiheit zu rechnen ist, dann muss zwangslaufig auch
ein (wie auch immer gearteter) Zeitbegriff in das Wesen Gottes eingeschrieben
werden.503

Die Erkenntnisse der 6konomischen Trinitdt miissen sich nach Striet auch in die-
sem Zusammenhang auf die immanente Trinitdt beziehen lassen.>% Demzufolge ist
die Kategorie der personalen Freiheit, die bei dem Menschen Jesus von Nazareth
angenommen wird, auch in der immanenten Trinitdt in Bezug auf den Logos anzu-

nehmen.505

»~Zum einen deshalb, weil Jesu konkretes, Gottes Entschiedenheit fiir den Menschen Wirklich-
keit werden lassendes Handeln als freie Selbstbestimmung zu verstehen ist. Zum anderen, weil
die freie Selbstunterscheidung Jesu vom Vater dann auch in den innertrinitarischen Verhalt-
nissen identifizierbar sein muss, wenn wirklich im strengen Sinn von Selbstoffenbarung im
Fleisch eines Menschen die Rede sein soll, dessen Freiheit die des gottlichen Logos ist.506 Gabe

501 Vgl. STRIET, Offenbares Geheimnis, 229. Magnus Lerch fragt an dieser Stelle zu Recht: ,Aber
hangt die logische Konsistenz des Gedankens gottlicher Selbstoffenbarung nicht daran, dass die
Einheit Gottes in der Differenz seiner von ihm untrennbaren Vermittlungsgestalten durch
letztere nicht aporetisiert, sondern denkbar bleibt?“ LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 355. Kann
also eine theologische Denkform letzten Endes bestehen, die diese Einheit Gottes nicht bis in die
letzte Konsequenz zu denken vermag?

502 THOMAS PROPPER, Gott hat auf uns gehofft... Theologische Folgen des Freiheitsparadigmas. In:
DERS., Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik, Freiburg/Ba-
sel/Wien 2001, 300-321, hier 319 FN 64.

503 Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 355.

504 Vgl. zur Diskussion vom Verhéltnis von immanenter und 6konomischer Trinitdatstheologie, Kap.
1.1.2.

505 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 189.
Auch hier bildet die Heilsgeschichte die gnoseologische Grundlage fiir eine spekulative Ausei-
nandersetzung mit der Frage nach der Einheit Gottes.

506 Grundlage hierfiir ist der christologische Entwurf Georg Essens. Vgl. dazu Kap. 2.1.2.1.

150



es hier keine Ubereinstimmung im Sinne einer strengen Identitit, so lieRe sich nicht von der
Selbstoffenbarung des ewigen Gottes reden.“507

Die Konsequenz aus diesem Gedankengang ist aber nun, dass man in Gott Zeit
annehmen muss, denn eine aktuelle Freiheitsentscheidung, die Jesus durch die
Inkarnation ermoglicht ist, setzt diese Zeit voraus.>%8 Die freie Selbstunterschei-
dung Jesu in der Heilsgeschichte muss auch in der immanenten Trinitat existieren,
da sich in der Heilsgeschichte Gott nur so offenbaren kann, wie er wesentlich ist.
509 Die aktuelle, freie Selbstunterscheidung Jesu vom Vater setzt demnach Zeit vo-
raus, ,weil diese allererst die Moglichkeit eines freien Sich-beziehen-Kénnens, die
Moglichkeit des Sich-6ffnen-Konnens auf Gehalt und dessen Affirmation eroff-
net.“>10 Wenn sich Jesus in seiner aktuellen Freiheit von Gott selbst unterscheidet,
kann er dies nur in der Zeit tun und damit muss Zeit auch in der immanenten

Trinitdt angenommen werden.

,Wird den innertrinitarischen Personen jeweils Freiheit pradiziert, so ist Gottes Wesen des-
halb als zeitlich existierendes zu verstehen, weil andernfalls die Moglichkeit des gleichur-
spriinglichen Sich-Offnens sowie der streng reziproken Affirmation der géttlichen Personen
nicht gedacht und somit der freie Charakter dieses Geschehens nicht mehr gewahrt werden
koénnte.“511

M. a. W.: Wenn in Gottes Wesen mit drei Freiheiten zu rechnen ist, dann muss es
auch eine Zeitlichkeit geben, denn dass diese drei Freiheiten sich gleichurspriing-
lich fiireinander 6ffnen, setzt zwangslaufig Zeit voraus.

Striet leitet die Annahme der Zeitlichkeit in Gott insofern schépfungstheologisch
ab, als er die Frage stellt, ,ob nicht auch ein aus dem Nichts schaffender Gott be-

reits zeitlich existieren muss, um schaffen zu konnen, und zwar deshalb, weil der

507 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 168. In
diesem Gedankengang liegt ein Zirkelschluss vor. Dies ist Striet auch bewusst, doch sieht er ihn
als unvermeidlich an. ,Der hermeneutische Zirkel in diesem Verfahren ist freilich un-
vermeidlich. Wird doch bereits vorausgesetzt, was nun historisch verifiziert wird, namlich die
Unverzichtbarkeit des Freiheitsbegriffs als hermeneutische Kategorie des historisch Er-
reichbaren, das zudem bereits biblisch nur in differenzierter theologischer Deutung zuganglich
ist.“ Ebd.

508  Jesu konkrete Menschenzuwendung, dieser dynamische und keineswegs einlinige, von Briichen
und Kontingenzen gezeichnete Weg der Menschenzuwendung Gottes, der nachdsterlich als die
Inkarnation des ewigen Logos begreiflich wurde, kann nur als zeitlich dimensionierter und als
ein unter der Zeit stehender Weg verstanden werden.[...] Unter zeittheoretischen Ge-
sichtspunkten kann dann aber die Geschichte Jesu nur dann als das Realsymbol der Liebe Gottes
begriffen werden, wenn der urspriinglich in wechselseitiger Hingabe existierende Gott zeitlich
existiert und in dieser seiner zeitlichen Daseinsweise sich auf die Geschichte bezieht und in
diese eingeht, ohne allerdings in ihr aufzugehen, sondern in Unterschiedenheit zu ihr bleibend.”
STRIET, Offenbares Geheimnis, 251f.

509 Vgl. zum Grundaxiom: KARL RAHNER, Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ,De Trinitate®. In:
DERS,, Schriften zur Theologie Bd. 4, Ziirich/Einsiedeln/Kéln 1960, 103-133, hier 115.

510 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 189.

511 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 356.

151



Begriff des Schaffens transzendentallogisch Zeitverhaltnisse voraussetzt.“>12 Da
Gott aber nicht der Zeit unterliegen darf, sondern immer noch Herrscher der Zeit
sein muss, ware Gottes Zeitverhaltnis so zu fassen, ,dass er als der zeitlich von
Ewigkeit her existierende zugleich der ewige Ursprung und die Quelle der Zeit ist
und er in diesem Sinn ohne zeitlichen Anfang als zeitlich Existierender in seinem
Dasein unabhangig von der Zeit ist“.513 Striet weist darauf hin, dass nur dann, wenn
Zeitlichkeit in Gott angenommen wird, ,die Bestimmbarkeit Gottes durch die von
ihm als Quelle der Zeit gestiftete Geschichtszeit“514 zu denken ist. Denn ein Gott,
der ein personales Verhaltnis zur Welt und zum Menschen méchte, kann nicht jen-
seits der Zeit stehen und sich nicht von dem Verlauf der Geschichte betreffen las-
sen.>1s

Damit ist das Verhaltnis Gottes zur Zeit nach Striet so zu benennen, dass Gott die

Quelle der Zeit ist. Es geht darum,

,Gott aus seiner eigenen Zukunft heraus so als die ewige Quelle der Zeit verstehen zu lernen,
dass er als diese ewige Quelle einer als radikal kontingent zu begreifenden Weltwirklichkeit
Raum und damit dem Menschen Daseinszeit gewahrt; dass er eine Zeit gewahrt, die sich dem
endlichen Bewusstsein als Zeitablauf getrennter Zeitmomente darstellt und die zugleich,
transzendentallogisch betrachtet, als transzendentale Anschauungsform den Vollzug endli-
cher, in ihrer urspriinglichen Aktualitdt zeitlich existierende Freiheit ermoéglicht; aber auch
eine Zeit gewahrt, auf die Gott als die ewige Quelle der Zeit sich beziehen und sich so als real
Handelnder erweisen kann.“516

Wenn nun Gott aus sich heraus die Quelle der Zeit und seine Zukunft ist, kann er
in jedem Moment der Geschichte gegenwartig sein. Durch die creatio ex nihilo han-
delt Gott absolut frei und ermdéglicht damit die Freiheit des Menschen grundle-
gend, durch die creatio continua gewahrt er in jedem Augenblick aktuell die Frei-
heit des Menschen neu. Die Allwissenheit Gottes wird durch die Kontingenz des
Geschichtsverlaufs insofern nicht beeintrachtigt, als es nicht maéglich ist, Aussagen

mit einem Wahrheitsgehalt tiber eine kontingente Zukunft zu machen.>17 Zu-

512 STRIET, Offenbares Geheimnis, 250.

513 STRIET, Offenbares Geheimnis, 250f.

514 STRIET, Offenbares Geheimnis, 251.

515 Vgl. STRIET, Offenbares Geheimnis, 251. Vgl. SToscH, Einfithrung in die Systematische Theologie,
214,

516 STRIET, Offenbares Geheimnis, 252.

517 Vgl. STRIET, Offenbares Geheimnis, 256: ,Fiir den Begriff der Allwissenheit Gottes aber bedeutet
diese schopfungstheologisch ansetzende Reflexion, dass Gott aus seiner ihm selbst gegen-
wartigen Zukunft heraus, die seine Ewigkeit ist, zwar die Gesamtheit des moglichen Geschehens
vor Augen steht, nicht aber der faktische Verlauf der Geschichte, der wegen der Freiheit des
Menschen und der Freiheit Gottes ein kontingenter ist.”

152



sammenfassend ldsst sich mit Magnus Lerch festhalten: ,Der trinitarische, in der
Gleichurspriinglichkeit dreier Personen als vollkommene Liebe existierende Gott
ist somit die ewige Quelle und Zukunft der Zeit, die zeitlich aber gleichwohl durch
sich selbst und insofern anfanglos existiert.“>18

Auch an dieser Stelle liegt ein der menschlichen Vernunft nicht verstehbares Pa-
radox vor, wenn in Gott von einer anfanglos-zeitlichen Existenz ausgegangen wer-
den muss. Wie auch in Bezug auf die Annahme einer Gleichurspriinglichkeit der
drei Freiheiten in Gott ist es nicht moglich, eine anfanglose dennoch aber zeitlich

bedingte Existenz Gottes zu denken.>1?

4.2.2.4 Problemiiberhdnge

Nun stellen sich bei der kritischen Auseinandersetzung mit diesem gerade dar-
gelegten Ansatz von Magnus Striet einige Anschlussfragen.

Mit Magnus Lerch kann man im Zusammenhang mit dem dem Ansatz zugrunde
liegenden Offenbarungskonzept anfragen, ob es reicht, letztlich die Einheit Gottes
als fiir die Vernunft nicht einholbares Paradox einzuordnen und sie der Geheim-
nishaftigkeit Gottes zuzuschreiben. Der dargelegte Ansatz Striets lauft im Letzten
ja darauf hinaus, dass es der menschlichen Vernunft nicht moglich ist, Gottes Ein-
heit zu denken. Durch die heilsgeschichtliche Herleitung ist es zwar moglich, in
Gott drei Freiheiten anzunehmen, wie diese in strenger Gleichurspriinglichkeit
eine Einheit bilden, bleibt jedoch der gottlichen Geheimnishaftigkeit vorbehal-
ten.520 Magnus Lerch zeigt in seiner ausfiihrlichen Arbeit zum Gedanken der
Selbstmitteilung im freiheitstheoretischen Kontext auf, dass der Gedanke einer

Selbstoffenbarung jedoch nicht an dem Punkt zu stehen kommt, an dem nur die

518 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 357. Mit Verweis auf STRIET, Monotheismus und Schop-
fungsdifferenz, 150.

519, Sie [die menschliche Vernunft] vermag zwar den Grenzbegriff eines vollkommen Unbedingten,
das selbst zeitlich existierend zugleich die Quelle seiner eigenen Zeit und deshalb anfangslos ist,
zu erreichen; aus offenbarungstheologischen Griinden wird dieser Begriff sogar notwendig.
Gleichwohl kann sie Gott als dieses Unbedingte nur als in der Zeit zeitlich anfangend denken,
was aber gerade ausgeschlossen bleiben muss, da es dem Begriff Gottes widerspricht. Im
Nachdenken des offenbar gewordenen Gottes scheitert deshalb die menschliche Vernunft, sie
denkt ein Paradox.” STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Got-
tes Israels, 190.

520 Vgl. dazu auch PANNENBERG, Systematische Theologie Bd. I, 368f. Lerch kritisiert an dem von
Pannenberg vertretenen Offenbarungsdenken, dass es die von Propper, Essen und auch Over-
beck kritisierte Antizipationsthese aufnimmt und stellt in Frage, wie sich Magnus Striet hierzu
verhdlt. Vgl. dazu LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 369f.

153



Verschiedenheit offenbar wird. Eine wirkliche Selbstoffenbarung Gottes ist nur
dann denkbar, wenn sowohl Einheit als auch Differenz gleichermafden in der Ge-

schichte offenbar werden.>2! So fragt Lerch schlussendlich:

,An die Einheitsbestimmung ist der Gottesbegriff so wesentlich gebunden, dass ohne sie we-
der seine Gottheit noch der Gedanke seiner Selbstoffenbarung erreichbar ist. Letzterer hangt
damit aber an der Voraussetzung, dass die Wesenseinheit Gottes nicht nur beteuert, sondern
auch gedacht werden kann. Ist dies in der freiheitstheoretischen Trinitdtslehre noch der
Fall?522

In Bezug auf die Frage nach der Einheit Gottes ist in einem ersten Schritt die Fra-
ge zu stellen, ob der Begriff der vollkommenen Freiheit auf das Wesen Gottes oder
auf die drei Personen zu beziehen ist. Striet betont selbst, ,dass die Anwendung
des Personbegriffs auf das Wesen des einen Gottes [im Kontext dieses freiheitsthe-
oretischen Ansatzes K.L.] keinen Sinn mehr macht. Die Anwendung des Begriffs
der Person ist vielmehr streng auf Vater, Sohn und Geist zu begrenzen.“523 Der Be-
griff der vollkommenen Freiheit ist indes nach Striet zum einen auf das Wesen Got-
tes zu beziehen.52* Zum anderen sind jedoch auch die trinitarischen Personen als
vollkommene Freiheiten zu denken, ,denn diese vollziehen sich jeweils nicht in der
Differenz, sondern in der Einheit von Ich und Selbst - will sagen: jeweils nicht in
der Differenz von formal unbedingter und material bedingter, sondern formal und
material unbedingter Freiheit.“>25 Wenn dem aber so ist, dann ist in Gott auch
letztlich mit drei vollkommenen gottlichen Freiheiten zu rechnen und nicht nur
mit der einen, als die Gott selbst von Krings her zu bestimmen war.526 Zumindest
ist an dieser Stelle die Frage zu stellen, ob nicht eine Inkonsequenz der Verwen-

dung des Begriffs der vollkommenen Freiheit fiir die drei gottlichen Personen auf

521 Auf diesen Punkt hat auch schon Karl Rahner hingeweisens, wenn er schreibt: ,Wir erfahren den
Geist und zwar als Gott (der nur einer ist), den Sohn und zwar als Gott, den Vater und zwar als
Gott. Die Generalisierung: ,Es werden ,drei‘ ,Personen‘ erfahren, ist nachtrdglich dazu, ist
(mindestens zundchst) eine logische Erklarung (keine neue zusatzliche Erkenntnis gegeniiber
dieser urspriinglichen Erfahrung), die nur der Abwehr eines modalistischen Mifdverstandnisses
dieser urspriinglichen Erfahrung dient.“ RAHNER, Der dreifaltige Gott als transzendentaler Ur-
grund der Heilsgeschichte. In: MySal 2 (1967), 317-397, hier 386.

522 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 370.

523 STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 186.

524 Striet erschliefdt ,die triniatrischen Verhaltnisse als ein Kommerzium von Freiheiten]...], welches
als dieses Kommerzium die eine vollkommene Freiheit ist“. STRIET, Konkreter Monotheismus als
trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 187. Somit ist das eine Wesen Gottes als voll-
kommene Freiheit zu bestimmen.

525 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 371.

526 Vgl. dazu auch NITSCHE, Gott und Freiheit, 195; 199. An dieser Stelle konnte auch angefragt wer-
den, ob, wenn die drei Freiheiten jeweils vollkommene Freiheiten sind, das Argument nicht in
einen infiniten Regress fiihrt.

154



der einen, wie auch fiir das Wesen Gottes auf der anderen Seite vorliegt, da beide
Seiten gegensatzliche Pole vertreten — namlich die Einheit des Wesens Gottes und
die Verschiedenheit in den trinitarischen Personen.527 Schlussendlich lauft es auf
den Punkt hinaus, ob und wie wirkliche Einheit bei der Annahme von drei voll-
kommenen Freiheiten (und damit verbunden dreier Selbstbewusstseine und Sub-
jekte) gedacht werden kann.528 Dies wirft implizit jedoch die Frage auf, inwiefern
Gott als Liebe gedacht werden kann, wenn die Einheit dieses Geschehens letztlich
nicht gesichert ist. Wie oben schon gezeigt wurde, geht namlich mit der Pradizie-
rung der drei Freiheiten auf die trinitarischen Personen auch die des Begriffs
»Selbst” auf die drei Personen einher. Wenn diese Personen als ,selbst” jedoch ein
,2um sich selbst wissendes [..] Selbstverhaltnis“>2° haben, greift der Kritikpunkt
Bernhard Nitsches, dass hier nun eine reflexionstheoretische Instanz des Ich vor-
liegt, die der Subjekt-Objekt-Differenz unterliegt. So wird aber die Einheit letztend-

lich immer zu spat kommen, denn:

,Die invariante Einheit des Ich mit sich kann ihren transzendentallogischen Grund nicht im re-
flexiven Selbstverhaltnis des Ich haben, weil diese bereits (als Relation von Ich-Subjekt und
Ich-Objekt) durch Differenz gekennzeichnet ist. Und wie eine solche reflexionstheoretische
Bestimmung die Einheit des Ich nicht zu erkldren vermag, so auch die Einheit des gottlichen
Wesens nicht.“530

Mit der Bestimmung des Ich ist unweigerlich die Erste-Person-Perspektive ver-
bunden. Ich kann niemals wissen, was es fiir einen anderen bedeutet, er selbst zu
sein, genauso wenig wie ein anderer wissen kann, was es fiir mich bedeutet, ich zu
sein. Wenn dem so ist, wie kann dann noch Einheit in Gott gedacht werden? An

dieser Stelle lasst sich mit Klaus von Stosch fragen:

,Wie kann durch Zuwendung eines Ichs zu einem Du aber wirkliche Einheit entstehen? Das
Ich kann noch so sehr vom Du her und auf es hin sein; es bleibt doch in unhintergehbarer Wei-
se ein Ich. [..] Die Subjektperspektive erscheint uns zumindest in unserer Grammatik als un-

527 Magnus Lerch zeigt auf, dass diese Inkonsequenz der Verwendung auch bei dem Begriff ,selbst”
vorliegt, wenn Striet diesen einerseits auf das Wesen, andererseits auf die einzelnen trinita-
rischen Personen bezieht. Vgl. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 342-349;371f.

528 Vgl. hierzu die Kritik Thomas Schartls: ,[W]enn Selbstbewusstsein eine im hohen Mafe indi-
viduierende Eigenart hat (oder sogar als das Individuationsprinzip von Personen angesehen
werden muss), dann kann es nicht sein, dass die trinitarischen Personen derart distinkte Be-
wusstseinssphdren besitzen, dass die je andere trinitarische Person lediglich als Bewusst-
seinsgegenstand im je eigenen, fiir Andere uneinsehbaren Bewusstseinsbezirk auftaucht. Denn
ein solcher Bewusstseinsbezug hatte nicht die Kraft, die durch Selbstbewusstsein individuierte
Distinktheit einer trinitarischen Person in eine Einheit Gottes zuriickzufiihren, auf deren
Grundlage man (ohne einen semantischen Taschenspielertrick) die Einzigkeit Gottes formu-
lieren diirfte“. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 44.

529 STRIET, Offenbares Geheimnis, 225.

530 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 372.

155



hintergehbar, sodass unklar bleibt, wie verschiedene Bewusstseine zusammen durch liebevol-
le Zuwendung eine Einheit bilden konnen, die noch monotheistisch interpretierbar ware.“531

Der neuralgische Punkt an dieser Stelle ist der Begriff des Selbstbewusstseins.
Wie Helmut Hoping betont, orientiert sich der Personbegriff im freiheitstheoreti-
schen Kontext ,am Gedanken selbstbewusster Subjektivitat“, was dazu fiihrt, ,Per-
sonalitat zunehmend von bestimmten Bewusstseinsleistungen wie Selbstreferenz,
Intentionalitdt und Selbstinteresse abhangig zu machen.“>32 Damit ist der Person -
auch der trinitarischen Person, da Striet ja explizit von einem univoken Ansatz
ausgeht! - Selbstbewusstsein zuzuschreiben. Trinitdtstheologisch ist jedoch mit
Bernhard Nitsche festzuhalten, dass ,der reale und reflexiv oder kategorial be-
stimmte Bewusstseinsvollzug Gottes immer nur ein Vollzug sein kann“>33 — damit
aber streng auf das Wesen und nicht die Personen zu beziehen ist, wenn die Ein-
heit Gottes im Letzten nicht zu spat kommen soll.534

Striet versucht dieser Problemlage insofern aus dem Wege zu gehen, als er, wie
oben gezeigt, die Figur der unvermittelten Unmittelbarkeit einfiihrt. In diesem Sin-

ne waren Vater, Sohn und Geist sich nicht als gegeniiberstehend zu denken,

,wie es im endlichen, reflexiv verfassen Selbstverhiltnis des Menschen der Fall ist, das sich als
Ich jedem Nicht-Ich gegeniiber weif3. Vielmehr existieren die gottlichen Personen nicht in der
Differenz, sondern in der Einheit von Ich und Selbst, sind ebenso gleichurspriinglich wie un-
mittelbar auf sich selbst und auf die jeweils andere Person bezogen.“535

So waren die jeweiligen Freiheiten der trinitarischen Personen so unmittelbar
aufeinander bezogen, dass sie eine prareflexive Einheit bilden wiirden.>3¢ Aber
auch dies scheint keine Losung zu liefern, weil nicht klar ist, wie man diese unver-
mittelte Unmittelbarkeit denken kann, denn entweder sind die Freiheiten letztend-
lich doch nicht zu unterscheiden und es ist ein Bewusstsein anzunehmen oder man

denkt schliefdlich doch keine Einheit der Freiheiten.>3” Denn diese prareflexive

531 StoscH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, 261.

532 HOPING, Deus Trinitas, 129.

533 NITSCHE, Gott und Freiheit, 213.

534 Ahnlich konstatiert auch Magnus Lerch, dass fiir ihn nicht ersichtlich ist, ,wie durch drei distink-
te, reflexiv verfasste und im Hinblick auf das menschliche Selbstverhdltnis univok bestimmte
gottliche Bewusstseinszentren der Verdacht der Nachtraglichkeit des innertrinitarischen Aner-
kennungsverhaltnisses abgewehrt werden kann.“ LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 374.

535 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 375.

536 Hier ware also das transzendentale, nicht das reflexive Ich der Ausgangspunkt der Ausbuch-
stabierung des Personbegriffs. Dieser ware dann, wie oben schon in 2.1.1.2 grundgelegt wurde,
der Grund der Einheit des Wesens Gottes. Bei einem univoken Ansatz stellt sich allerdings die
Frage, warum jetzt auf einmal von einem transzendentalen Ich ausgegangen wird, wobei doch
eigentlich das reflexive Ich der Ausgangspunkt fiir den Personenbegriff bilden sollte.

537 ,Die Frage ist nun allerdings, wie unvermittelte Unmittelbarkeit zwischen Freiheiten zu denken
ist, ohne dass die Unterscheidung in verschiendene Bewusstseine unterlaufen wird. Wie kann

156



Vertrautheit, in der die drei Freiheiten unmittelbar aufeinander bezogen sind, be-
zeichnet ja gerade die vorrefiexive Ebene und damit die ,Voraussetzung fiir die Be-
gegnung mit dem Nicht-Ich und umfasst deshalb die Differenz zum anderen Ich
gerade noch nicht (im tranzendentallogischen Sinne). Wenn diese Kategorie nicht
unverstandlich werden soll, so kann mit ihr nur der implizite Selbstbezug, nicht die
explizite Relation auf ,Anderes‘ hin bezeichnet werden“>38, wie Magnus Lerch her-
ausstellt. Es bleibt festzuhalten: Sofern der Freiheitsbegriff und damit verbunden
der Begriff des Selbst streng auf die trinitarischen Personen bezogen wird, scheint
es entweder nicht moglich, zur Einheit Gottes zu gelangen, oder - unter der Hinzu-
nahme der Figur der unmittelbaren Unmittelbarkeit verstanden als prareflexives
Sich-Offnen aufeinander hin - die Unterschiedenheit der zuvor betonten drei Frei-
heiten zu denken.539 Verbunden mit diesem Problem ist die Annahme einer univo-
ken Sprechweise von Gott. Wenn man eine univoke Sprechweise unterstellt, dann
muss Freiheit und der Personbegriff, sowie Selbstbewusstsein, Subjektivitdt etc.
trinitarisch dasselbe meinen, wie es in Bezug auf den Menschen meint. Doch wie
kann man hier dem Anschein des Tritheismus noch entfliehen? Reicht es an dieser
Stelle aus, auf die Geheimnishaftigkeit Gottes zu verweisen?

Auch die Annahme von Zeitlichkeit in Gott birgt Probleme in sich. Bernhard Nit-
sche geht wie Magnus Striet auch von einem Kommerzium goéttlicher Freiheiten
aus, doch meint er, dass es ,aus guten Griinden nicht moglich und auch nicht nétig

ist“>40, eine ,zeitliche Ewigkeit* Gottes anzunehmen.>#! Nitsche denkt ,Gott selbst

eine Freiheit sich in ihrer Freiheit in unvermittelter Unmittelbarkeit auf andere Freiheit be-
ziehen, ohne dass dadurch die Unterscheidung der Freiheiten unmoglich wird?“ SToScH, Streit
um die Trinitat, 243.

Im Hinblich auf den Begriff der unvermittelten Unmittelbarkeit stellt von Stosch heraus: ,Die
Schwierigkeit des Begriffs der unvermittelten Unmittelbarkeit besteht darin, dass der Mensch
als Wesen der vermittelten Unmittelbarkeit zu bestimmen ist und gerade so seine Freiheit
vollzieht. Wie kann aber unter dieser Voraussetzung ein Freiheitvollzug in unvermittelter Un-
mittelbarkeit gedacht werden?“ STOSCH, Streit um die Trinitdt, 243 FN 19. Mit Verweis auf HEL-
MUT PLESSNER, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart 1982,
31-55.

538 LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 376.

539 Ein weiteres Problem stellt sich nach Thomas Schartl in Bezug auf die handlungstheoretische
Komponente des freiheitstheoretischen Personbegriffs: Kann - so kann man zugespitzt fragen -
es nicht so sein, dass sich einer aus der Trinitit in seiner Freiheit dazu entscheidet, aus der
Trinitat auszutreten? Inkompatibilistische Freiheit muss hier zumindest die Moglichkeit fiir eine
wirkliche Freiheitsentscheidung offen lassen. Vgl. SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften
Gottes, 54.

540 NITSCHE, Gott und Freiheit, 200.

541 Vgl. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes Israels, 190.
NITSCHE, Gott und Freiheit, 200. Striet geht, wie oben erlautert, von der Zeitlichkeit Gottes aus,
um den Gedanken der creatio ex nihilo durchzuhalten, denn es braucht die Zeitlichkeit, damit
sich Gott zur Schopfung konkret entschliefien kann.

157



[...] als ein ,Jenseits‘ des Seins und des Nichts und darum auch als ein ,Jenseits‘ der
Zeit“>42, Da Nitsche eine ,formell analoge und dialogische Denkform*“543 der Trini-
tat entwirft und sich damit gegen formell univoke Aussagen von Gott wendet, kann
er ,dem von Kant thematisierten Umstand Rechnung tragen, wonach Gott nur in
Kategorien der Vorstellungskraft und daher in Bestimmungen von Zeit und Raum
zur Sprache zu bringen ist.“54 Das Problem der Verzeitlichung Gottes liegt nach
Nitsche darin, dass der Selbstvollzug des Logos chronologisiert werde, wenn die
Freiheit Jesu von seinem Lebensvollzug und seinen Freiheitsentschliissen her je
neu bestimmt wird. Damit bestimme aber - unter Beachtung der formellen Identi-
tat der Freiheit des innertrinitarischen Logos und der Freiheit Jesu von Nazareth -
jeder Freiheitsentschluss Jesu univok das freie Sein des Logos. Die Konsequenz ist
dann schliefdlich eine Chronologisierung des Wesens Gottes.5*5 Striet rettet sich
aus diesem Problem, indem er eine spezifisch gottliche Zeitlichkeit annimmt>46,
und so in Bezug auf die Zeit wieder zur analogen statt univoken Rede zuriick-
kehrt.>47 Dieser Wechsel zur analogen Rede stellt fiir Striet deshalb kein Problem
dar, weil er durch den Begriff der Freiheit bereits den univoken Kern in der Rede
von Gott bestimmen kann. Das eigentliche Problem bei diesem Perspektivwechsel
betrifft flir Bernhard Nitsche das christologische Fundament des Ansatzes. Ist es
moglich, eine formelle Identitidt der Freiheit Jesu mit der Freiheit des innertrinita-
rischen Logos anzunehmen und so ein univokes Freiheitsverstandnis zur Grundla-
ge zu haben, das aber in Bezug auf die zeitliche Dimension wieder zur analogen

Rede wird? Ist es quasi mdglich, in Bezug auf die Christologie und damit von Jesus

542 NITSCHE, Gott und Freiheit, 201.

543 NITSCHE, Gott und Freiheit, 201.

544 NITSCHE, Gott und Freiheit, 201. Die Zeitlichkeit wiirde , durch ihre Verlagerung in den menschli-
chen Erkenntnisapparat nichts von ihrer Wertigkeit [verlieren]. Denn nach der von Kant voll-
zogenen kopernikanischen Wende lasst sich tUiber die Wirklichkeit unabhdngig von unseren Ka-
tegorien und Anschauungsformen schlechterdings nichts sagen, so dass Anspriiche auf objektive
Wirklichkeitserkenntnis nur in der Zeit und nicht jenseits von ihr mdéglich sind.“

545 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 201.

546 NITSCHE, Gott und Freiheit, 201. STRIET, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbe-
stimmung des Gottes Israels, 189. Damit wird die Rede von der Zeitlichkeit in Gott zur analogen
Rede (und nicht univok).

547 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 202. Dieser Wechsel zur analogen Rede stellt fiir Striet deshalb
kein Problem dar, weil er durch den Begriff der Freiheit bereits den univoken Kern in der Rede
von Gott bestimmen kann. Nitsche sieht hierin ein Problem, weil er sich selbst einer analogen
Denkform verpflichtet und die univoke Redeweise in der Gottrede fiir ungeeignet halt. Vgl.
hierzu auch Kap. 1.3.1.

158



von Nazareth gleichzeitig sowohl univok (in Bezug auf seine Freiheit) als auch ana-
log (beziiglich der Zeit) zu sprechen?548

Letztlich bringen sowohl der Ansatz, Gott als von der Zeit bestimmt (Striet), als
auch der Ansatz, Gott als jenseits der Zeit zu denken, Probleme mit sich. Aufgrund
der menschlichen Willensfreiheit kann Gott nicht absolut jenseits der Zeit gedacht
werden. ,Wenn namlich Gott in seiner ewigen Zeitlosigkeit die gesamte Geschichte
sieht, dann steht in seiner Perspektive zu jedem Zeitpunkt t; bereits fest, was zum
Zeitpunkt t; geschehen wird. Wie kann aber ein Mensch zum Zeitpunkt tz noch frei
sein, eine Handlung a auszufiihren, wenn schon zum Zeitpunkt t; feststand, ob er a
ausfiihren wird oder nicht?“>49

Andererseits bringt die Alternative (und dies ware die Position Striets), eine
zeitliche Ewigkeit in Gott zu denken, das Problem mit sich, wie Gott selbst als Ge-
ber der Zeit gedacht werden kann, ohne sich ihr selbst zu unterwerfen.>>0 Wie
kann Gott so gedacht werden, dass er nicht selbst der Kontingenz der Welt unter-
liegt? Hier miisste die Zeit zwar als etwas von Gott Geschaffenes gedacht werden,
jedoch so, dass sich Gott frei der Zeitlichkeit unterwirft.551

Um diesen beiden Problemlagen zu entkommen, ware Gottes Verhaltnis zur Zeit
so zu bestimmen, das es nicht als einfache Negation der Zeit aufgefasst wird>sZ,
sondern viel eher als eine ,Einheit von Zeitlosigkeit und Vielzeitigkeit“5>3 in Gott
gedacht wird. Hier liegt aber, wie wir oben bereits gesehen haben, ein fiir die
menschliche Vernunft nicht einzuholendes Paradox vor. An dieser Stelle bleibt

schliefllich nur festzuhalten, dass eine angemessene Verhaltnisbestimmung von

548 So stellt auch Helmut Hoping die Frage: ,Lasst sich unter dieser Voraussetzung aber noch eine
formelle Identitadt der Freiheit des gottlichen Logos mit der Freiheit Jesu vertreten?“ HELMUT Ho-
PING, Die Selbstvermittlung der vollkommenen Freiheit Gottes. Kritische Anmerkungen zu Mag-
nus Striets trinitatstheologischem Vorstof3. In: PETER WALTER (Hg.), Das Gewaltpotential des Mo-
notheismus und der dreieine Gott (QD 216), Freiburg/Basel/Wien 2005, 166-177, hier 171.

549 STOSCH, Gott - Macht - Geschichte, 56. Vgl. zur aternalistischen Perspektive und der daraus re-
sultierenden Kritik an temporalistischen Ansdtzen: THOMAS SCHARTL, Gottes Ewigkeit und All-
wissenheit. In: ThPh 88 (2013) 321-339.

550 NITSCHE, Gott und Freiheit, 201.

551 Wie Richard Swinburne treffend beschreibt: ,In dem Maf3, in dem er Gefangener der Zeit ist, hat
er gewahlt, dies zu sein. Gott, nicht die Zeit, gibt den Ton an.“ RICHARD SWINBURNE, Gott und Zeit.
In: CHRISTOPH JAGER (Hg.), Analytische Religionsphilosophie, Paderborn 1998, 196-217, hier 213.

552 Vgl. dazu STOSCH, Gott - Macht - Geschichte, 58.

553 INGOLF U. DALFERTH, Gott und Zeit. In: DIETER GEORGI/HANS-GUNTHER HEIMBROCK/ MICHAEL MOXTER
(Hg.), Religion und Gestaltung der Zeit, Kampen 1994, 9-34, hier 30.

159



Zeit und Ewigkeit zwar schon lange im Fachdiskurs gefordert, aber immer noch

ausstehend ist.>54

4.2.3 Vollkommene Freiheit in Gott? Trinitatstheologie im analogen
Freiheitsdenken

4.2.3.1 Vorbemerkungen

Bernhard Nitsche entwickelt seinen trinitatstheologischen Ansatz wie auch
Magnus Striet auf Grundlage einer transzendentalen Analyse der Freiheit. Das We-
sen Gottes als vollkommene Freiheit kann nach Nitsche als prareflexiv und pra-
temporal ansetzendes Kommerzium dreier retroszendierender gottlicher Freihei-
ten beschrieben werden. Der Anspruch dieses Konzeptes besteht darin, die ,tradi-
tionelle Alternative, wonach das interpersonale Modell die ,substantiale Einheit’
nicht erreicht und die interpersonale Analogie ,das reale und bleibende Gegeniiber
der Hypostasen‘ nicht darstellen kann“555, zu tiberwinden. Es wird versucht, ein
Konzept zu entwickeln, welches die bspw. bei Striet diagnostizierten Probleme, die
aus der Berticksichtigung der Verschiedenheit der trinitarischen Personen resul-
tieren und zum Vorwurf einer tritheistischen Schieflage fiihren kénnen, tiberwin-
det, gleichzeitig aber auch nicht in eine identifikationstheologische bzw. modalisti-
sche Schieflage gerat, indem sowohl Einheit als auch Differenz gleichermafien
ernstgenommen werden.

Ausgangspunkt fiir jede Bestimmung Gottes Wesens ist auch hier die Heilsoko-
nomie.>%6 So sieht Nitsche im Rahnerschen Grundaxiom, dass die immanente Trini-
tat die 6konomische sei und umgekehrt, vor allem die Pointe in seinem erkenntnis-
theoretischen und seinem soteriologischen Sinn, so dass Gott in der Heilsokonomie

als er selbst erfahren werden kann und Riickschliisse auf das Wesen Gottes mog-

554 Vgl. zu dieser Forderung bspw. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 355 FN 163; SToscH, Einfithrung
in die Systematische Theologie, 217; STOSCH, Gott - Macht - Geschichte, 50-61.

555 NITSCHE, Gott und Freiheit, 243. Vgl. zu dieser Problemdiagnose auch NITSCHE, Endlichkeit und
Freiheit, 432.

556 Vgl. dazu NITSCHE, Gott und Freiheit, 65: Die ,Rede von dem einen Gott in drei Personen [ist]
nicht als ein Nummernlotto hoherer Mathematik zu verstehen, sondern als der Versuch, die
innere Lebensdynamik Gottes im Ausgang von den biblisch bezeugten Heilserfahrungen zu
bedenken und diese Gegenwart Gottes fiir das Sein Gottes selbst durchzubestimmen.”

160



lich werden.557 ,Die christliche Trinititslehre ist“, so Nitsche, ,nicht aus einem abs-
trakten spekulativen Bediirfnis erwachsen, sondern folgt bestimmten heilsge-
schichtlichen Erfahrungen, die auf ihre Begriindung in Gott selbst hin durchbuch-
stabiert und daher auf Gottes eigenes Selbstsein zurtickgefiihrt werden.“558 In Be-
zug auf Wolfhart Pannenberg stellt er, dhnlich wie auch Magnus Striet, heraus, dass
der biblische Bezugspunkt fiir die erkenntnistheologische Pointe des Grundaxioms
»in Jesu Verkiindigung der Konigsherrschaft des Vaters, sowie in Jesu spezifischem
Sohnes-Verhéltnis zum Vater“>>? zu sehen ist. Damit ist es aber fiir die heilsoko-
nomisch ansetzende Reflexion notwendig, ,die ,Selbstunterscheidung’ Jesu vom
Vater und vom Heiligen Geist zum Konstruktionspunkt der trinitarischen Reflexion
zu machen.“560

Methodisch pladiert Nitsche fiir eine rein transzendentallogische Denkform und
wendet sich explizit gegen die Anwendung sozialphdnomenologischer Kategorien
im Zusammenhang mit christologischen oder trinitatstheologischen Fragestellun-
gen.>¢! Anders als Magnus Striet geht Bernhard Nitsche jedoch von einer analogen
Sprechweise in Bezug auf die Gottesrede aus. Neben der univoken (eindeutigen)
und der aquivoken (mehrdeutigen)>¢2 Rede stellt sich die Frage, welche Position
der analogen, Ahnlichkeiten aufgreifenden Rede zukommt: Ist sie als etwas Drittes
zwischen beiden zu bestimmen oder sind in ihr univoke Elemente zu erkennen, so
dass sie im letzten als univoke Rede zu bestimmen ist? Wahrend Magnus Striet an
dieser Stelle der scotistischen Tradition folgt, sieht Bernhard Nitsche im Gegensatz
dazu die Analogie als ,ein Medium zwischen Aquivokation und Univokation, das

ein univokes Minimum behauptet, aber nicht den Anspruch erhebt, dass dieses

557 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 165.

558 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre, 87-125, hier 91. Denn, so
Nitsche weiter: ,,Obwohl biblisch keine Anweisung vorliegt, den christlichen Glauben notwendig
trinitarisch auszubuchstabieren, ergibt sich diese trinitarische Gestalt inhaltslogisch doch aus
der spezifischen Gegenwart Gottes in Jesus von Nazareth und im Heiligen Geist der Gemeinde.”
Ebd., 91.

559 NITSCHE, Gott und Freiheit, 190.

560 NITSCHE, Gott und Freiheit, 190. Vgl. auch NITSCHE, Endlichkeit und Freiheit, 432.

561 Vgl. NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre, 95f. Damit wendet er
sich explizit gegen die Rede von Anerkennungsverhaltnissen in der Trinitatstheologie wie bspw.
bei Wolfhart Pannenberg, Magnus Striet, Georg Essen oder Saskia Wendel.

562  Aequivok (mehrdeutig) ist ein Ausdruck dann gebraucht, wenn er zur Bezeichnung unter-
schiedlicher Gegenstidnde in unterschiedlicher Bedeutung verwendet wird.” TRACK, Art. Analo-
gie, 626.

161



univoke Minimum selbst univok durchbestimmt werden kann.“>¢3 Nitsche steht
hiermit in der thomistischen Tradition, die die Analogie als ein Mittleres zwischen
Aquivozitit und Univozitit sieht. Analoge Rede geschieht dementsprechend dann,
,wenn verschiedenen Gegenstinden ein ,Gemeinsames‘ zugesprochen wird, indem
sie einander dhnlich sind.“>¢* Dabei wird zwar ein univokes Minimum in der Rede
unterstellt, da die Analogie ja gerade das Medium zwischen Univozitit und Aquivo-
zitdt und damit die Vermittlungsinstanz beider Positionen sein soll. Dieses univoke
Minimum wird aber eben nicht hinsichtlich der Qualitat und der Quantitat prazi-
siert, wie es in der scotistischen Tradition der Fall ist, sondern unbestimmt belas-

sen.>65

4.2.3.2 Der Personbegriff

Drangend im Zusammenhang mit der Trinitatstheologie wird immer wieder die
Frage nach dem Verstindnis des Personbegriffs in dem jeweiligen Ansatz. So sieht
Bernhard Nitsche im Personbegriff ,das Problem gebiindelt, wie jeweils Selbst-
stand (Eigentiimlichkeit, Individualitat) exponiert, Beziehung (Gemeinsames, So-
zialitdt) konzipiert und das Verhdltnis von Selbststand und Beziehung austariert
wird.“>¢¢ In einer ausfiihrlichen Analyse der kappadokischen Tradition>¢7 stellt er
fir den Personbegriff heraus, dass die Personen/Hypostasen vor allem im Sinne
Gregor von Nyssas und Johannes von Damaskus’ trinitdtstheologisch als ,integrale
Trager des wesentlich Gemeinsamen wie der spezifischen Eigentiimlichkeiten [zu

verstehen sind]. Die Hypostase ist freier und selbstvollmachtiger Trager der spezi-

563 NITSCHE, Gott und Freiheit, 46. Er wendet sich damit gegen den von Pannenberg diagnostizierten
Zusammenbruch der Analogie, da die ,Analogie [nach Pannenberg] kein Drittes zwischen Uni-
vozitdt und Aquivozitat sei, sondern auf die beiden Grundoptionen reflexiv zundchst zurtickfalle,
so dass speziell in der Proportionalititsalalogie ein univokes Motiv wirksam wird, das die me-
diale Position des analogen Denkens betrifft.“

564 TRACK, Art. Analogie, 634. Im Hinblick auf das Sein als der wichtigsten analogen Pradikationen
geht Thomas von Aquin davon aus, dass das Seiende aufgrund der Selbstmitteilung des Seins
Anteil am Sein selbst hat. Damit wird eine allem Seienden zugrunde liegende ,Substanz“ als Ge-
meinsames angenommen, die in der analogen Redeweise erfasst wird. ,Daf analoge Pradikation
moglich ist, ruht so letztlich in der ontischen Gegebenheit, daf} alles Seiende am Sein teilhat. [...]
Dafd wir von Gott analog reden konnen, ist darin gegriindet, dafy unserem noetischen Riick-
schluss auf Gott die ontische Gegebenheit seiner Selbstmitteilung vorausgeht.” Ebd., 635.

565 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 56. Vgl. zur Diskussion Analogie vs. Univozitat ebd., 45-62.

566 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre, 94.

567 Vgl. zu dieser Analyse NITSCHE, Gott und Freiheit, 80-100. Ziel dieser ausfiihrlichen Aus-
einandersetzung mit der kappadokischen Theologie ist fiir Nitsche die Riickbesinnung auf Ein-
sichten der Geschichte der Trinitatstheologie, die fiir das gegenwartige Verstdndnis von Trinitat
fruchtbar gemacht werden sollen. Vgl. dazu NITSCHE, Gott und Freiheit, 67.

162



fischen Eigentiimlichkeiten und der relationalen Gemeinsamkeit (des Wesens).“>68
Damit ist es Nitsche moglich, im Personbegriff die Doppelpoligkeit von Individuali-
tat und Inter-Personalitdt zu vereinen und die biblisch bezeugte Personalitat der
Hypostasen ernst zu nehmen.569

Der so entwickelte Personbegriff wird von Bernhard Nitsche anthropologisch
einsichtig gemacht, indem die Person zum einen durch die Vertrautheit des trans-
zendentalen Ichs mit sich als Selbstbild und zum anderen mit sich als ein durch
»den Welt- und Menschenbezug bestimmtes Leibwesen“>70 bestimmt werden kann.
Das Personsein befindet sich damit immer zwischen den beiden Polen des Selbst-
bezugs (Individuum, interne Personlichkeit) und des Weltbezugs (sozial bestimm-
te Personlichkeit, Inter-Personalitdt). Welche Bedingung muss nun aber erfiillt
sein, damit die Einheit des Ichs zwischen den beiden Polen, zwischen dem Ich-
Agens (vordenklich und vorzeitlich) und dem Ich-Objekt (vorgestellt, raum-zeitlich
konnotiert), moglich ist? An dieser Stelle kniipft Bernhard Nitsche an Hermann
Krings an und benennt die Bedingung der Moglichkeit der Einheit der Person als
die Figur der Retroszendenz, dem urspriinglichen freien Entschluss, der als dyna-

mische Bewegung der Auskehr und Einkehr beschrieben werden kann.>’! Indem

568 NITSCHE, Gott und Freiheit, 168.

569 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 168. Vgl. dazu auch NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und
christliche Trinititslehre, 94f. Hier bezieht sich Nitsche auf Basilius den Grofien und stellt he-
raus, dass im Verstdndnis Basilius’ die Hypostase ,als ontologisches ,(Integral’ von Ge-
meinsamkeit (im Wesen) und idiomatischer Besonderheit beschrieben werden kann. ,Dieses
Modell kann“, so Nitsche weiter, ,zum Paradigma fiir ein modernes trinitdtstheologisches
Denken werden, insofern nun der Begriff der Person (kappadokisch genauer: der Hypostase) als
Integral von spezifischem Eigensein und wesentlich Gemeinsamen fungiert. Die Hypostase ist
als selbstvollmachtiger Trager der Gottheit zugleich spezifisch individuiert und vollstindig
relationalisiert.” NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinititslehre, 95.

570 NITSCHE, Gott und Freiheit, 169.

571 Vgl. hierzu NITSCHE, Gott und Freiheit, 169. Vgl. dazu auch NITSCHE, Muslimischer Monotheismus
und christliche Trinitatslehre, 96-101. Grundlage hierfiir sind die Problemiiberhédnge, die Dieter
Henrich der Reflexionstheorie vom Subjekt zuschreibt. ,Der circulus vitiosus der Reflexions-
theorie vom Subjekt besteht ja in der Schwierigkeit, dass der identifizierende Akt, mit dem ein
Ich sich als diese Ich vorstellt, einer sprachlich und zeitlich bestimmten Verschiebung unterliegt
und sich selbst gegeniiber ,zu spit’ kommt. Der Akt der bewussten Identifikation des Ichs als
Agens mit sich als Ich-Objekt fiihrt nicht zu jener formellen und numerischen Einheit im Wandel
der Ich-denke-Fille, die erforderlich ist, um die Ich-Aktivitit und die Ich-Vorstellung unter
einem beide Seiten einschliefenden Ich-Begriff versammeln zu konnen.“ BERNHARD NITSCHE,
Geist und Freiheit. Zu Status und Funktion der Pneumatologie in einer transzendentalen
Theologie. In: KLAus MULLER/MAGNUS STRIET (Hg.), Dogma und Denkform. Strittiges in der
Grundlegung von Offenbarungsbegriff und Gottesdenken (ratio fidei 25), Regensburg 2005, 151-
162, hier 154.

Vgl. zu der von Henrich diagnostizierten Problemlage auch PROPPER, Theologische Anthropolo-
gie, Bd.1,536f.: ,Die Aporetik dieser Theorie [der Theorie vom Wesen des Ich als Reflexion, K.L.]
erweist sich nun darin, dafd sie sich auf zweierlei Weise in einen Zirkel verstrickt. Soll namlich
das Selbstbewufdtsein als Resultat eines Reflexionsaktes begriffen werden, so miifdte erstens als
Subjekt der Reflexion schon in Anspruch genommen werden, was doch erst erklart werden soll.
Von einem Subjekt in der Funktion des Reflektierenden kann man ja nur reden, ,wo ein Subjekt
sich selbst ergriffen hat' und das ,Ich von sich selbst in der Weise des Wissen gehabt ist". [...]

163



sich also das transzendentale Ich, das Ich-Agens in einem freien Entschluss auf das
Ich-Objekt o6ffnet und gleichzeitig in sich zuriickkehrt (retroszendiert), kann eine
Einheit des Ichs gedacht werden. Wichtig ist hierbei, dass diese Figur der Retros-
zendenz ,jeder Bestimmung durch Anschauungsformen (Zeit und Raum) logisch
vorausliegt. [...] Transzendentaler Entschluss und retroszendierende Dynamik sind
daher vorzeitlich (pratemporal) und vordenklich (prareflexiv).“572

Dieser Personbegriff begriindet anthropologisch die Einheit der Person durch
die Figur der retroszendierenden Freiheit. Der transzendentallogisch entwickelte
Personbegriff ist damit geeignet, ihn auch trinitarisch fruchtbar zu machen, da er
,weder einseitig bewusstseinstheoretisch angesetzt ist, noch privilegiert leiblich
und sozial im Aufdenverhaltnis begriindet wird.“>73 Bernhard Nitsche geht hier also
im Unterschied zu Magnus Striet von dem transzendentalen Ich bzw. vom prarefle-
xiven Selbstbewusstsein als Grundlage fiir die Entwicklung des trinitarischen Per-
sonbegriffs aus - nicht vom reflexiven Selbstverhaltnis des Ichs. Aus diesem Grund
stellt sich fiir ihn am Ende die Frage nach der Einheit des Wesens Gottes nicht so
drangend wie fiir Magnus Striet. In Striets Ansatz bleibt ja letzten Endes das Prob-
lem bestehen, wie die Nachtraglichkeit des Entschlusses der Freiheiten zueinander
liberwunden wird. Dies kann Nitsche dadurch umgehen, dass er den Ausgangs-
punkt im transzendentalen Ich verbunden mit der Figur der Retroszendenz sieht.

Innerhalb seines trinitatstheologischen Ansatzes verwendet Bernhard Nitsche
vorwiegend den Begriff der Hypostase als Trager des wesentlich Gemeinsamen als
auch des der spezifischen Eigentiimlichkeiten im Sinne Gregors von Nyssa und Jo-
hannes von Damaskus’, nicht den Begriff Person.>’# Der Begriff Person wird von

Nitsche vor allem im Kontext einer analogen Personrede aufgegriffen, bei der Va-

Derselbe Zirkel zeigt sich - zweitens - bei der Frage, wie das Ich-Subjekt, wenn es gemaf der
Reflexionstheorie doch erst durch eine Riickbeziehung auf sich Kenntnis von sich erlangt, denn
eigentlich wissen kann, daf$ sein Objekt mit ihm selber identisch ist: es im Objekt also wirklich
im sich weif3.”

572 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre, 100. Mit dieser Denkfigur
ist nach Nitsche nicht nur die dynamische Einheit zwischen Ich-Agens und Ich-Objekt
begriindet, ,sondern in dieser Selbstreferenz und mit diesem Selbstbezug zugleich auch jenes
urspriingliche ,Vertrautsein des Ich mit sich’ als einem leiblich bestimmten Wesen zu begriinden
vermag, auf das Dieter Henrich abhebt. Dadurch kann nicht nur die Einheit des Bewusstseins,
sondern auch die Einheit von Subjektivitat und leiblich bestimmter Objektwelt transzendental
lS)egrundet werden.” Ebd., 100. Vgl. dazu auch PROPPER, Theologische Anthropologie, Bd.l, 578-

84.

573 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre, 101.

574 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 168; DERS., Muslimischer Monotheismus und christliche Trini-
tatslehre, 96.

164



ter, Sohn und Geist als vor-, tiber- und transpersonal zu bestimmen sind. Dieser

Vorschlag wird noch genauer zu beleuchten sein.>75

4.2.3.3 Gottals Liebe denken

»Liebe Briider, wir wollen einander lieben; denn die Liebe ist aus Gott und jeder,
der liebt, stammt von Gott und erkennt Gott. Wer nicht liebt, hat Gott nicht er-
kannt; denn Gott ist die Liebe.” - so die bekannte Formulierung aus dem ersten
Johannesbrief (1Joh 4,7f), die fiir viele sozial-trinitatstheologische Ansatze als Aus-
gangspunkt dient und als Leitgedanke der Trinitatstheologie verwendet wird. An
dieser Stelle geht es nicht darum, Gott eine Eigenschaft zuzuschreiben im Sinne
von Gott ist lieb, sondern sein Wesen wird als die Liebe beschrieben: ,Gott ist die
Liebe.” Wenn die Heilsgeschichte der Ausgangspunkt fiir trinitarische Reflexionen
darstellt, miissen diese Reflexionen Auskunft dartliber geben, wie gedacht werden
kann, dass Gott die Liebe ist - wobei Liebe immer als ein relationales Geschehen
gedacht werden muss.

Auch Bernhard Nitsche kniipft an dieses neutestamentliche Grundverstiandnis an
und versucht, Gottes Wesen als die Liebe zu beschreiben. Liebe kann nach Nitsche
jedoch nur ,,angemessen [...] in den Kategorien der Freiheit und damit der Perso-
nalitdt zur Sprache kommen.“57¢ Wenn Gott die Liebe ist, dann muss sein Wesen
auch durch Freiheit bestimmt werden konnen. Freiheit zielt indes wie oben schon
gezeigt auf die andere Freiheit und deren Anerkennung ab.>’7 , Dieser transzenden-
tale Ent-Schluss [zur anderen Freiheit] und seine materiale Bestimmtheit, die je-
dem Akt der Reflexion sowie dem bewussten kategorialen Wollen logisch voraus
liegt, kann im Nachhinein als Wollen der anderen Freiheit und darum als Liebe be-
stimmt werden.“578 Die Bejahung der Freiheit des Anderen ist Liebe. Die Liebe ist
die ,materiale Konkretheit des vollendeten formellen Freiheitsentschlusses, der in
unbedingter Annahme des Anderen und in einer Solidaritat mit dem Anderen, wel-

che den eigenen Tod um des Geliebten willen nicht scheut, real wird.“579

575 Vgl. dazu Kap. 2.1.3.7 und 2.1.3.8.

576 NITSCHE, Gott und Freiheit, 171.

577 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 177.

578 NITSCHE, Gott und Freiheit, 177.

579 NITSCHE, Gott und Freiheit, 177f. Mit Verweis auf Joh 15,13: ,Es gibt keine grofiere Liebe, als
wenn einer sein Leben fiir seine Freunde hingibt.”

165



4.2.3.4 Gott als vollkommene Freiheit denken

Freiheitstheoretisch ist nach Krings der erfiillende Gehalt menschlicher, trans-
zendentaler Freiheit immer als die andere Freiheit zu bestimmen.>8° Die Freiheit
ist in ihrem Entschluss geleitet von der ,Idee einer formal unbedingten und mate-
rial allen Gehalt realisierenden vollkommenen Freiheit“>81, Dieser Begriff von Frei-
heit, der material als Liebe bestimmt wurde, wird nun von Bernhard Nitsche auf
Gott libertragen.

Da nach Krings der ,primare transzendentale Gehalt, zu dem die Freiheit sich
entschliefdt, immer die andere, ebenso transzendental bestimmte Freiheit und die
jeweils eigene Freiheitsmoglichkeit dieser anderen Freiheit“>82 ist, kann dies ana-
log auch auf die Idee der vollkommenen Freiheit bezogen werden. Denn, so Nit-

sche:

JIndem die gottliche Freiheit formell unbedingt allen materialen Gehalt vollkommen realisiert,
kann der primar erfiillende Gehalt solcher gottlicher Freiheit nur die andere gottliche Freiheit
und ihr jeweils eigenes Freiheitsverhéltnis sein. Gehort es zur Bestimmung der Freiheit hinzu,
nicht nur die andere Freiheit, sondern auch die Freiheitsmoglichkeit der anderen Freiheit zu
wollen, so erfiillt sich die vollkommene Freiheit transzendental-material vollkommen, indem
sie sich zur [sic!] anderer vollkommener Freiheit entschlief3t und das jeweils eigene Freiheits-
verhdltnis der anderen Freiheit freisetzt. Der Ent-schluss vollkommener Freiheit ist ein Ent-
schluss zu anderer Freiheit und zur Freiheitsmoéglichkeit der anderen Freiheit, ein eigenes
Freiheitsverhaltnis zu haben.“583

Damit also Freiheit die Moglichkeit hat, sich zu anderer Freiheit und zu deren
Freiheitsmoglichkeit zu entschliefien, ist es notwendig, eine Dreiheit der Freihei-
ten zu denken. In Gott als der vollkommenen Freiheit sind somit drei Freiheiten
anzunehmen, die sich pratemporal und prareflexiv zueinander entschlief3en. Das
urspriingliche, gegenseitige Entschlief3en ist dann als der Selbstvollzug der trinita-
rischen Hypostasen als der eine Gott und damit als vollkommene Liebe zu bestim-

men.584

,Wird diese Liebe in Einheit durch das wechselseitige Sich-Entschlief3en vollzogen, so sind
Vater, Sohn und Geist zugleich die formell unterschiedenen Trager des einen gottlichen Lie-
besvollzugs und der innergottlichen Hyper-Aktualitdt, welche im menschengeschichtlichen

580 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 177. Vgl. dazu auch Kap. 2.1.1.

581 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 177.

582 NITSCHE, Gott und Freiheit, 192.

583 NITSCHE, Gott und Freiheit, 192. Mit Verweis auf STRIET, Monotheismus und Schépfungsdifferenz,
149. Vgl. auch Kap. 2.1.2 Magnus Striet.

584 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 193.

166



Geschehensereignis der gottlichen Liebe anwest. Insofern, aber auch nur insofern sind sie als
,Liebende’ qualifizierbar.“585

Bernhard Nitsche wehrt so auch hier alle auf die drei gottlichen Hypostasen
libertragenen, sozialphdnomenologischen Anerkennungsverhaltnisse ab. Gottes
Wesen ist als vollkommene Liebe zwar einsichtig zu machen, doch kann der inner-
gottliche Entschluss zu Gehalt und somit zur anderen Freiheit durch die Pratempo-
ralitdt und Prareflexivitat nicht mit menschlich-sozialen Anerkennungsverhaltnis-
sen verglichen werden, da diese ,, durch kategoriale Prozesse der Zustimmung oder
Ablehnung, durch empirische Zeitfolgen und sinnliche Wahrnehmungsprozesse,
durch psychologische Dispositionen und individuelle Vorlieben usw. bestimmt
sind.“586 Durch diese transzendentallogische Herangehensweise konnen damit
nach Bernhard Nitsche tritheistische Assoziationen, wie sie durch ein sozialpha-
nomenologisches Personverstindnis entstehen konnen, vermieden werden. Der
Vater ist damit als das ,unbedingte und vorbehaltlose, von Ewigkeit her frei ge-
schehende transzendendentale Sich-Entschlief3en zur Freiheit des Sohnes und des
Geistes [einsichtig zu machen]. Sohn und Geist sind ab ovo transzendentaler Gehalt
des sich entschliefenden Vaters.“>87

Indem trinitatstheologisch ein Personbegriff fruchtbar gemacht wird, der sich
rein transzendentallogisch versteht und so die Einheit des Subjekts begriinden
kann, kann die Einheit der drei gottlichen Hypostasen auch trinitarisch begriindet
werden. Dazu muss nach Nitsche ,das Verhaltnis von gottlicher Freiheit zu gottli-
cher Freiheit ebenso wie das Selbstverhaltnis jeder gottlichen Person prareflexiv
gedacht und die Einheit der freien Trager des gottlichen Lebens in dieser prarefle-
xiven Retroszendenz begriindet werden.“>8 Die gottliche Freiheit entschlief3t sich
prareflexiv und pratemporal, also vor jeder zeitlichen Bestimmung und vor jeder
Reflexion zur anderen Freiheit als dem jeweiligen Gehalt. Diese Figur kann dann im

Anschluss an Hermann Krings als transzendentale Auskehr und retroszendierende

585 NITSCHE, Gott und Freiheit, 193.

586 NITSCHE, Gott und Freiheit, 178.

587 NITSCHE, Gott und Freiheit, 194. Wichtig ist hier der Hinweis, dass Sohn und Geist nicht als
zeitlich nachtraglich zu denken sind. Dadurch dass sie der jeweils primare transzendentale Ge-
halt des Vaters sind, sind sie als pratemporal anzusetzen und somit von Anfang an, jenseits der
Zeit der Gehalt des Entschlusses des Vaters. ,Diese vorzeitige Gleichzeitigkeit ist logisch im
Ausgang vom uranfanglichen Sich-Entschliefden des Vaters zu denken. Unter transzendentallo-
gischen und analogen Voraussetzungen wird der Méglichkeit nach begriindbar, warum die Per-
sonen sich jeweils als primdren Gehalt ihres Sich-Entschliefsens ,haben".” Ebd., 194. Mit Verweis
auf RAHNER, Der dreifaltige Gott als transzendentaler Urgrund der Heilsgeschichte, 387, Anm. 29.

588 NITSCHE, Gott und Freiheit, 200.

167



Einkehr bestimmt werden. Wie auch im Zusammenhang mit dem Erkenntnisbe-
griff schon herausgestellt wurde, ist das Sich-Offnen des Erkennenden auf ein zu
Erkennendes als Transzendenz, die Riickkopplung von dem zu Erkennenden als
Erkanntes zum Erkennenden als Retroszendenz zu beschreiben. Diese Figur kann
auch auf die Offnung der trinitarischen Hypostasen aufeinander iibertragen wer-
den.>8? Indem sich der Vater auf den Sohn hin 6ffnet und gleichzeitig im Geist wie-
der zu sich zuriickkehrt (retroszendiert),>° kann nicht nur die Einheit des Sub-
jekts, sondern auch die Einheit der gottlichen Hypostasen als freie Trager des gott-

lichen Lebens gedacht werden.>91

4.2.3.5 Einheit Gottes als Willens- und Handlungseinheit

Die freiheitstheoretisch hergeleitete Einheit der drei gottlichen Hypostasen
muss sich vor allem der Frage nach der Bewusstseins-, Willens- und Handlungs-
einheit stellen. Nur so kann dem Vorwurf begegnet werden, ein Ansatz, der bei den
gottlichen Personen ansetze, bekomme die Einheit erst zu spat in den Blick.592

Nitsche stellt in diesem Zusammenhang zundchst heraus, dass die Idee der Ein-
heit im Zusammenhang mit der Trinitatstheologie nicht schlechthin univok zu
verwenden sei, da sie immer mit Aspekten dessen belegt sei, ,was unter Einheit
jeweils konkret vorgestellt und semantisch konnotiert wird. [...] So ist auch die
mathematisch-numerische Einsheit nur ein vorstellungsbestimmter Anwendungs-
fall der Idee von Einheit.“>%3 In der Berufung auf die kappadokische Tradition geht
Nitsche in seinem Ansatz von den biblisch unterschiedenen, gottlichen Personen

als freien Tragern aus, die ,eine dynamische Balance von eigentiimlichen Selbst-

589 Die gleiche Figur wird subjektphilosophisch zur Begriindung der Einheit des Subjekts heran-
gezogen. Vgl. Kapitel 2.1.3.2.

590 Vgl. zur Rolle des Geistes als spezifische Aktuierung der Retroszendenz: NITSCHE, Gott und Frei-
heit, 237.

591 Wichtig ist hierbei, dass jegliche zeitliche Vorstellungen aus der Herleitung herausgehalten wer-
den.

592 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 203. Denn, so Nitsches Urteil zu phdanomenologisch hergeleite-
ten, trinitdtstheologischen Ansatzen, ,kommt die phdnomenologische Bestimmung von Inter-
Personalitat trinitatstheologisch immer ,zu spat, um die ursprungliche Einheit und Uberein-
kunft der freien Trager in Gott angemessen aussagen zu konnen, so ist sie nicht dazu geeignet,
die ab ovo gegebene Einheit der innergottlichen Lebensdynamik zu begriinden. Im Blick auf eine
solche soziale Phanomenologie der Personen ist Rahners Einwand voll zuzustimmen, wonach es
innertrinitarisch kein ,gegenseitiges Du‘ geben kann.” Ebd., 206.

593 NITSCHE, Gott und Freiheit, 203f.

168



stand und perichoretischem Bezogensein“54 realisieren. Kann nun diese Pericho-
rese auch freiheitstheoretisch eingeholt und als Einheit verstandlich werden?
Durch die Ubertragung der Figur der Retroszendenz auf den Subjektbegriff
konnte zundchst die Einheit des Ich-Agens und des Ich-Objekt im Wandel der Ich-
denke-Fille begriindet werden.>*> Wenn diese Figur nun auf den trinitatstheologi-
schen Personbegriff iibertragen wird, kann durch die Annahme der Prareflexivitat
und Pratemporalitidt eine Vertrautheit des Ichs mit sich begriindet werden. ,Die
Figur der Retroszendenz zeigt die Denkmdoglichkeit einer innergoéttlichen Einheit
und Ubereinkunft an, die dem vorstellenden Akt der Re-flexion und der Re-
identifikation ebenso vorausgeht, wie den kategorialen Begegnungsformen und
phdnomenologisch bestimmten Anerkennungsverhaltnissen von Ich und Du.“5%
Durch die Aufnahme transzendentallogischen Denkens konnen die freien Trager
von Anfang an als Gehalt der anderen gottlichen Freiheiten einsichtig gemacht und

Einheit gedacht werden.

»In dieser wechselseitig retroszendierenden Einheit von Vater, Sohn und Geist kann das gottli-
che Freiheitskommerzium so urspriinglich gedacht werden, dass in diesem wechselseitigen
und einander freisetzenden Sich-Entschlieflen der freien Trager zueinander das Sich-
Entschliefden formal als Einheit und Einssein in ur-spriinglich retroszendierender Einung zu
begreifen ist, wobei der Entschluss in der Vertrautheit mit der jeweils anderen Freiheit Grund
nimmt.“597

Die transzendentallogische Annahme eines prareflexiven Kommerziums gottli-
cher Freiheiten ermoglicht es, die formelle Willenseinheit und damit ,ihr[en]
transzendental-materialer[en] Gehalt der Freisetzung anderer Freiheit“>?8 als je-
der denkbaren kategorialen Willensbestimmung vorausliegend zu bestimmen.>99
,Durch den Gedanken der wechselseitig retroszendierenden Einheit ist der dreiei-
ne Gott in seinem Sein als Liebe die konkrete eine, weil gemeinsame und iiberein-
stimmende Willens- und Handlungseinheit.“6%0 Dadurch, dass Bernhard Nitsche
also die Figur der prareflexiven Retroszendenz auf die gottlichen Hypostasen tiber-

tragt, kann er die Annahme verschiedener Willen in Gott vermeiden. Da die gottli-

594 NITSCHE, Gott und Freiheit, 205.

595 NITSCHE, Gott und Freiheit, 205f. Vgl. dazu auch Kap. 2.1.3.2.
596 NITSCHE, Gott und Freiheit, 206.

597 NITSCHE, Gott und Freiheit, 207.

598 NITSCHE, Gott und Freiheit, 207.

599 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 207.

600 NITSCHE, Gott und Freiheit, 208.

169



chen Trager sich schon von Anfang an und vor jeder Reflexion zum gegenseitigen
Gehalt bestimmen, kann es keine unterschiedenen Willen mehr geben, vielmehr

herrscht von Anfang an so eine Willens- und damit auch Handlungseinheit.

4.2.3.6 Statusgleichheit und Monarchie

Neben der Vermittlung des interpersonalen und des intrapersonalen Modells
der Trinitatstheologie erhebt das vorgestellte Modell den Anspruch, auch die bibli-
sche Theozentrik zu wahren und so eine Offnung zu 6stlichen Trinititsmodellen
voranzutreiben.®?! Dies ist nach Bernhard Nitsche dadurch méglich, dass im An-
schluss an Jiirgen Moltmann zwischen Konstitutions- und Relationsebene zu un-
terscheiden ist.

Der Ausgang von der Heilsokonomie erfordert es zwangslaufig, die biblisch be-
zeugte Monarchie des Vaters auch immanenttrinitarisch einzuholen, jedoch ohne
die von Ewigkeit an bestehende Gleichrangigkeit der Personen aufzugeben.602
»Fordert der erkenntnistheologische Sinn des Grundaxioms dazu auf, die biblische
Theozentrik innertrinitarisch grundzulegen, so kann eine relationale Subordinati-
on nur so adiaquat zur Geltung gebracht werden, dass sie eine ontologische und
soteriologische Inferioritdt von Sohn und Geist ausschlief3t.“¢93 Auch in diesem Zu-
sammenhang kniipft Bernhard Nitsche an die Kappadokische Tradition an, indem
er herausstellt, dass bei Basilius zwar von der heilsgeschichtlichen Bezeugung der
Personen hin zur innertrinitarischen Einheit gedacht wird, in einer Gegenbewe-
gung von Gregor von Nyssa und Gregor von Nazianz jedoch vor allem die freie
Selbstentfaltung ,der im Vater begriindeten Einheit auf die Dreiheit hin“ betont

wird.604

JAufgrund der systematischen Niahe zum biblischen Befund und zur dogmengeschichtlichen
Lehrentwicklung ist es reizvoll, diese gestufte kappadokische Denkbewegung zum Konstruk-
tionspunkt der transzendental-freiheitstheologischen Bestimmung des Paradoxes von Monar-
chie und Statusgleichheit zu machen. In der Konsequenz sind die Hypostasen/Personen als
freie Trager sowohl ihrer spezifischen Eigentlimlichkeiten als auch ihrer relationalen Gemein-
samkeit im Wesentlichen zu kennzeichnen.“605

601 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 242.
602 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 213.
603 NITSCHE, Gott und Freiheit, 225.
604 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 214.
605 NITSCHE, Gott und Freiheit, 214.

170



Neben dem biblischen und heilsgeschichtlichen Befund hat sich eine Trinitats-
theologie an der dogmengeschichtlichen Entwicklung zu orientieren. Hierzu bietet
das Nizdnokonstantinopolitanum, das wichtigste christliche Glaubensbekenntnis,
den richtigen Ausgangspunkt. Fiir dieses Glaubensbekenntnis stellt Nitsche heraus,
dass in ihm keine singuldre Wesensidentitdt der trinitarischen Personen behauptet
wird, es vielmehr eine Wesensgleichheit bzw. Wesenseinheit festhalt.6%  Das alt-
kirchliche Bekenntnis zeigt, dass die grenzbegriffliche Beschreibung der Immanenz
Gottes von der erfahrungsbestimmten oikonomia ausgeht. Die dynamische, leben-
dige und inhaltsbestimmte Fiille und Einheit des dreieinen Gottes wird dadurch
zur Geltung gebracht, dass die gleichen Sachgehalte des wahren Gottseins ,in je
eigener Weise' ausgesagt werden.“®07 Das Glaubensbekenntnis spricht die Grund-
bestimmungen des Gottseins, des Allschépferischseins und des Allméachtigseins so
allen drei trinitarischen Hypostasen in je spezifischer Weise zu, so dass durch die-
se Grundbestimmungen nicht nur die je spezifischen Appropriationen in der Wei-
se, wie die Grundbestimmungen eingelost werden, sondern auch das wesentliche
Gemeinsame aller drei Personen betont wird.6%8 Wie nun die Wesensgleichheit und
Wesenseinheit gleichzeitig mit der Monarchie des Vaters zu denken ist, beantwor-
tet das Bekenntnis natiirlich nicht. An dieser Stelle setzt nun wieder der Ansatz
Bernhard Nitsches ein. Der Anspruch an das von ihm vorgelegte Modell einer
transzendental-freiheitstheoretischen Herleitung der Trinitdtstheologie ist damit
klar umrissen: ,[Es] hat nicht mehr und nicht weniger zu leisten, als das genannte
Paradox in seiner Moglichkeitsstruktur systematisch aufzuhellen, um mit guten
Griinden sowohl die ,Monarchie des Vaters‘ als auch die ,Statusgleichheit der Per-
sonen/Hypostasen’ festhalten zu kénnen.“609

Um diesen Anspruch verwirklichen zu kénnen, setzt Bernhard Nitsche auf die
Komplementaritat von Konstitutions- und Relationsebene und schlief3t sich damit

Jurgen Moltmanns Unterscheidung dieser beiden Ebenen an.610

,Die von Moltmann favorisierte Unterscheidung ermoglicht es, konstitutionslogisch mit der
Monarchie oder dem Ursprung Gewdhren des Vaters einzusetzen und die konstitutionslogi-

606 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 215. Vgl. den Text des Glaubensbekenntnisses in DH 150. Vgl. zur
dogmengeschichtlichen Herleitung auch Kap. 1.2.

607 NITSCHE, Gott und Freiheit, 216.

608 Vg]. NITSCHE, Gott und Freiheit, 216.

609 NITSCHE, Gott und Freiheit, 214.

610 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 220.

171



sche Unterschiedenheit der Personen so zu formulieren, dass relationslogisch, d.h. auf der
Ebene der konkreten Beziehungen, eine Wechselseitigkeit der Personen in ihrem Sich-
Entschlief3en fiireinander grundgelegt werden kann.“611

Damit sind Monarchie und Statusgleichheit gewissermafden auf zwei unter-
schiedlichen Ebenen verortet. Die Konstitution betreffend kann damit immer noch
von der Monarchie des Vaters ausgegangen werden, vom Vater aus konstituiert
sich das Wesen Gottes tiberhaupt. Die Relationen und damit das perichoretische,
sich durchdringende Geschehen zwischen den trinitarischen Personen ist aller-
dings streng statusgleich zu denken, hier gibt es keine Unterscheidung zwischen

den einzelnen Personen. Denn, so Moltmann selbst:

LAuf der perichoretischen Ebene gibt es in der Trinitdt also keinen Vorrang einer Person liber
die andere, auch nicht des Vaters. Hier ist die Trinitat eine nicht-hierarchische Gemeinschaft.
Von einer »Monarchie« des Vaters kann, wenn iiberhaupt, nur auf der Konstitutionsebene der
Trinitat die Rede sein, nicht aber im perichoretischen Leben der Trinitat. Nicht die Monarchie
des Vaters, sondern die Perichoresis ist in der Trinitat das »Siegel ihrer Einheit« [...]. Es ist
auch nicht der Heilige Geist, der in der Einheit des Vaters und des Sohnes das »Band der Ein-
heit« (Augustin) fiir die Trinitat darstellt. Diese Auffassung wiirde die Trinitédt zu einer Binitat
reduzieren und dem Heiligen Geist die ihm eigene Personalitdt rauben. Nicht ein Subjekt in
der Trinitat stellt die Einheit dar, sondern jene triadische Intersubjektivitat, die wir Perichore-
sis nennen.“612

Damit koénnen Sohn und Geist Kkonstitutionslogisch als von der ur-
sprunggewahrenden Urspriinglichkeit des Vaters hervorgehend verstanden wer-
den. Die vaterliche Freiheit ist damit als diese Ur-Sprung gewahrende Vor-
Urspriinglichkeit zu beschreiben, die damit das konstituierende Ur-Movens des
gottlichen Freiheitskommerziums ist und zugleich die Unterschiedenheit der drei
gottlichen Trager freisetzt und deshalb der ,Vater” genannt wird. Dieser konstitu-
tionslogische Vorrang des Vaters entspricht der biblisch bezeugten Monarchie des
Vaters.?13 In dieser gottimmanenten, voranfanglichen und urewigen Entschlos-
senheit des Vaters zum Sohn und zu Geist ist der voranfangliche Anfang aller An-
fange je schon als ,Unterschiedenheit in Einheit’ gesetzt.“614

Im Gegensatz dazu ist auf der Relationsebene zu beachten, dass die Personen in
ihrer Lebensdynamik und Beziehungsfiille so wechselseitig voneinander freige-

setzt und aufeinander bezogen sind, dass sie durch ihre jeweiligen Beziehungen

611 NITSCHE, Gott und Freiheit, 220.

612 JURGEN MOLTMANN, Im Lebensraum des dreieinigen Gottes. Neues trinitarisches Denken. In: Bo-
goslovni vestnik 70 (2010) 167-184, hier 173. Mit Verweis auf WOLFHART PANNENBERG, Systema-
tische Theologie, Bd. 1, 353. Vgl. dazu 2.1.3.8.

613 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 222.

614 NITSCHE, Gott und Freiheit, 222.

172



zueinander als Personen bestimmt werden kénnen. Die Personen sind damit in je
eigener Weise selbstzentriert (subsistent) und selbstlos (relational).61>

Die ,Unterschiedenheit in Einheit’ des trinitarischen Kommerziums kann nach
Nitsche durch die Figur der Retroszendenz als ,Einheit in Unterschiedenheit’ be-
stimmt werden, da sich die Hypostasen als vollkommen freie Trager in ihrer Un-
terschiedenheit ab ovo vollkommen zur jeweils anderen Freiheit und deren jewei-
ligen Freiheitsmoglichkeiten entschlossen haben, dass sie eine Einheit bilden. ,Das
vordenkliche und vorzeitliche Zugleich von Unterscheidung und Gemeinsamkeit im
Sich-Entschliefden der gottlichen Freiheit begriindet, warum die Konstitutionsebe-
ne und die Relationsebene zwei verschiedene ,Blickwinkel* derselben Lebensdy-
namik benennen, ohne dass diese ,Hinblicke‘ (Aspekte) voneinander getrennt oder
gar antagonistisch gegeneinander ausgespielt werden kénnen.“¢16 Damit leistet es
die Figur der prareflexiven und pratemporalen Retroszendenz zwischen Konstitu-
tions- und Relationsebene zu unterscheiden und damit die biblisch bezeugte
Patrozentrik zu wahren ohne die Statusgleichheit der Personen aufzugeben und in
eine ontologische oder soteriologische Subordination zu verfallen. Denn, so noch-

mals Bernhard Nitsche,

»[d]ie Gefahr einer ontologischen oder soteriologischen Inferioritit [des Sohnes und des Geis-
tes, K.L.] besteht in dem hier vertretenen transzendental-reduktiven Konzept sich entschlie-
ender vollkommener freier Trager deshalb nicht, weil die innertrinitarische ta&is in der ret-
roszendierenden Einheit der drei freien Trager der Gottheit nicht zeitanalog, sondern vorzeit-
lich und schopferisch-zeitgewahrend zu denken ist. Sie existiert aber auch kategorial gehalt-
lich nicht, weil der Vater als schlechthin sich-entschlieffende ursprungslose und ursprungsge-
bende Freiheit alles dem Sohn und alles dem Geist gibt.“617

4.2.3.7 Konkretion der Rede von Vater Sohn und Geist

Die Rede von Vater, Sohn und Geist ist nach der transzendental-reduktiven Her-
leitung eines Kommerziums retroszendierender Freiheiten in einem nachsten
Schritt zu konkretisieren. Grundlegend hierfiir ist die Einsicht Nitsches, dass so-
wohl Impersonalitdt als auch Personalitdt als grenzbegriffliche Rahmenbestim-

mungen der Transzendenz zu verstehen sind.®18 Zur Betonung der Analogizitat der

615 Vgl. Gott und Freiheit, 222f.

616 NITSCHE, Gott und Freiheit, 222.

617 NITSCHE, Gott und Freiheit, 225.

618 Vg]. NITSCHE, Gott und Freiheit, 226. Vgl. zudem: BERNHARD NITSCHE, Gott - Welt - Mensch. Rai-
mon Panikkars Gottesdenken - Paradigma fiir eine Theologie in interreligioser Perspektive?
(Beitrdge zu einer Theologie der Religionen 6), Ziirich 2008, Teil D: 489-588.

173



Rede von Gott profiliert Nitsche eine Personrede durch die Prapositionen ,vor*,
y2uber“ und ,trans“ die die unterschiedlichen Dimensionen des jeweiligen Per-
sonseins betonen sollen und sich zwischen Impersonalitit und Personalitat wie-
derfinden.61?

Der Vater ist Vater, da er der Ursprung Gewdhrende fiir Sohn und Geist ist, er
setzt sie ab ovo frei. Er ist damit zum einen der konstitutionslogische Ursprung,
zum anderen aber auch relational als Liebe zu bestimmen, da er sich in seiner voll-
kommenen Freiheit auf die Freiheit des Anderen hin o6ffnet. ,Weil der Vater zu-
gleich die Insistenz der selbstbezogenen Konzentration und die selbstlose Exzent-
rizitat des sich selbst ganz dem Sohn Schenkenden ist, kann er Grund sowohl der
Einheit der Gottheit als auch ihrer dynamischen Lebensekstase nach aufden
sein.“020 Da der Vater in seiner Ursprung gewahrenden Urspriinglichkeit die prin-
zipiierende Freiheit ist, ist er das gottliche Prinzip der Freiheitseroffnung und geht
damit der vollkommenen, freigesetzten (gezeugten) Freiheit des Sohnes voraus.
,Die schlechthin prinzipiierende vollkommene Freiheit des Vaters kann in ihrem
konstitutionslogischen Voraus auch ,vor‘-personal genannt werden, denn der Vater
eroffnet die Fiille des Seins und der Personalitit, welche der Sohn als sein ewiges
Ebenbild ist und als sein geschopfliches Ebenbild in Jesus manifestiert.“¢?! Die Be-
schreibung des Vaters als ,vor“-personal betont so die Ursprung gewahrende Ur-
spriinglichkeit aus der Sohn und Geist hervorgehen.

Der Sohn ist im Sinne der Wesensgleichheit mit dem Vater der Gezeugte und
damit von jeglichem Geschopflichen zu unterscheiden. Er geht selbst als vollkom-
mene Freiheit aus der vollkommenen Freiheit des Vaters hervor, er ist Licht von

Licht und Gott von Gott.622 Er ist als der Sohn von Ewigkeit her die ,ewig-freie Zeu-

619 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 226. Nitsche versucht durch die prapositionale Charakteri-
sierung ,eine relative Anschlussfahigkeit an eher impersonale religiose Transzendenzvor-
stellungen” zu erdffnen. Im Hintergrund steht hier der Dialog mit dem Hinduismus. Vgl. BERHARD
NITSCHE, Pannikars Dreiklang der Wirklichkeit im Spiegel christlicher Trinitdtstheologie. In:
DERS. (Hg.), Gottesdenken in interreligioser Perspektive. Raimon Panikkars Trinitatstheologie in
der Diskussion. Unter Mitarbeit von Guido Beck. Frankfurt a.M./Paderborn 2005, 249-273.

Vgl. auch NITSCHE, Gott - Welt - Mensch, Teil D. Ob diese prapositionale Charakterisierung auch
eine Offnung zum Islam erméglicht, scheint fragwiirdig zu sein.

620 NITSCHE, Gott und Freiheit, 227f.

621 NITSCHE, Gott und Freiheit, 228.

622 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 229. Vgl. dazu das Bekenntnis des Konzils von Nizada: ,Gott aus
Gott, Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, geboren, nicht geschaffen, von einer Sub-
stanz mit dem Vater“, DH 125.

174



gung des Vaters und dessen reine ,Selbstaussage‘ oder ,Selbstaussprache’.“¢23 Der
Sohn bzw. Logos wird fiir Menschen durch den mit dem Logos hypostatisch geein-
ten Menschen Jesus von Nazareth zur realsymbolischen Gegenwart.624 Im Men-
schen Jesus von Nazareth kann in untiiberbietbarer Weise bis in den Tod am Kreuz
die Liebe Gottes des Vaters zum Menschen erfahren werden. Dadurch, dass der
Logos in Jesus von Nazareth zur Person wird und dieses Personsein als Sohn ,in
seiner menschlich uniiberbietbaren und innergoéttlich tiberbordenden Fiille“625 ist,
ist der Sohn als vollkommenes Personsein als , liber“-personal zu beschreiben.626
Der Geist als der vom Vater Gehauchte ist das Verbindende zwischen Vater und
Sohn einerseits und zwischen Gott und Schopfung andererseits. ,Innerhalb der
Dynamik der Liebe ist der Geist derjenige, welcher sich selbst zuriicknimmt, um
die anderen Personen umso stiarker hervortreten zu lassen. In dieser relationalen
Proexistenz ist er der Verbindende sowohl zwischen dem ewig-zeugenden Vater
und ewig-schopferischen Sohn als auch zwischen der trinitarischen Lebensfiille
und der freigesetzten Schopfung.“627 Der Geist ist es, von dem das Wort Gottes sei-
nen Sinn erfdhrt, der Jesus von Nazareth als dem Sohn die Orientierung am Willen
des Vaters ermoglicht. Er begleitet, indem er die Schopfung in ihre eigene Freiheit
freildsst, den formellen Entschluss der Freiheit des Menschen und damit auch den
Freiheitsentschluss Jesu von Nazareth. Der Geist ist es, der dem Menschen immer
wieder das Angebot der Teilhabe an der Lebensdynamik von Vater und Sohn ge-
wahrt. Er ist es, der durch die Retroszendenz Vater und Sohn in Einheit verbindet
und ihnen innergéttlich einen Freiheitsraum eroffnet.628 ,Durch dieses spezifisch
perichoretische Inneseins des Geistes, retroszendierend in Gott und freilassend in
der Schopfung, kann der Geist ,trans-personal’ genannt werden. [...] Indem der
Geist wie keine andere trinitarische Person im Anderen bei sich selbst ist, steht er

transimmanent fiir den Aspekt des transpersonalen Selbstseins um Sohn und im

623 NITSCHE, Gott und Freiheit, 229. Mit Verweis auf HANS URS VON BALTHASAR, Theodramatik 1-4,
Einsiedeln 1973-1983, hier Bd. 3, 300 und RAHNER, Der dreifaltige Gott als transzendentaler Ur-
grund der Heilsgeschichte, 366.

624 Bernhard Nitsche setzt hier christologisch ein formal-dialogisches Freisetzungsverhaltnis des
Wirken des Logos in Jesus von Nazareth an. Vgl. dazu Kap. 2.1.3.8.

625 NITSCHE, Gott und Freiheit, 235.

626 Vg|. NITSCHE, Gott und Freiheit, 235.

627 NITSCHE, Gott und Freiheit, 240.

628 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 235-240.

175



Vater. Daher ist er zugleich die Instanz, welche die Verbundenheit in perichoreti-

scher Kommunikation ,personifiziert".“62°

4.2.3.8 Kritische Diskussion des Ansatzes

Nach der ausfiihrlichen Darstellung des Ansatzes Bernard Nitsches soll dieser
kritisch diskutiert werden. Auch Nitsche stellen sich dhnliche Anfragen wie Mag-
nus Striet, wobei der Ansatz Bernhard Nitsches den Anspruch erhebt, die beiden
gemeinsam gestellten Anfragen zu entkraften. Die starksten Anfragen an ein inter-
personales Modell kommen selbstverstandlich aus der Richtung der intrapersona-
len bzw. monosubjektiven Ansatze. Deshalb werden hier vor allem die Kritikpunk-
te Thomas Schartls an Bernhard Nitsches Konzept aufgegriffen, da sie am dran-
gendsten fiir die Rettung des interpersonalen Ansatzes sind.

Thomas Schartl kommt nach einer eigenen Analyse sozialer trinitdtstheologi-
scher Ansatze zu einem sehr Kklaren Urteil: ,Sowohl der Ansatz von drei Subjekten,
drei Bewusstseinszentren als auch die Annahme von drei Freiheiten in Gott zersto-
ren die Einheit Gottes oder tragen zumindest dazu bei, dass das Wesen des einen

Gottes im Kommerzium von Subjekten oder Freiheiten zerrieben wird.“630

(1) Der zentrale Kritikpunkt Schartls bezieht sich auf die Verwendung eines star-
ken Personbegriffs31, der fiir ihn zwangslaufig zur innertrinitarischen Anwendung
eines Subjektbegriffs in Bezug auf die Hypostasen fiihrt. Wenn die gegenwartigen
interpersonalen Ansitze versuchen, einen auch anthropologisch relevanten Per-
sonbegriff in der Trinitdtstheologie zu verwenden, dann verbindet sich mit diesem
Begriff auch die Annahme von Selbstbewusstsein, da Selbstbewusstsein als das
Individuationsprinzip schlechthin von Personen angesehen werden muss.®32 Wenn

sich die Trager der Freiheiten bzw. die Personen prareflexiv zueinander entschlie-

629 NITSCHE, Gott und Freiheit, 241.

630 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 56.

631 Auch wenn Nitsche selbst in seinem Ansatz eher von Hypostasen als von Personen spricht, tref-
fen die Vorwiirfe Schartls doch den eigentlichen Punkt, da die Implikationen des Personbegriffs
auch trinitarisch fruchtbar gemacht werden sollten und so auf die Hypostasen iibertragen wer-
den koénnen. Kritisch zu fragen bleibt allerdings, warum Bernhard Nitsche sich hier nicht fiir ei-
nen Begriff entscheidet.

632 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 43f.

176



3en konnen sollen, so miisse nach Schartl auch die Frage gestellt werden, wie de-

ren Ontologie (vor dem jeweiligen Entschluss) zu beschreiben sei.

,Wird diese Frage aber einmal gestellt, dann holt man den ganzen [..] Ansatz zwangslaufig
bewusstseinstheoretisch ein; und die pra-reflexive Entschlossenheit entpuppt sich auf eben
dieser neuen Ebene womoglich als nicht viel mehr als die subjekt-konstitutive (traumwander-
lisch sichere) Fahigkeit eines Ich-Sprechers, den Ausdruck ,ich® korrekt zu verwenden und
dadurch ein Wissen-Wie dariiber zu bekunden, wie man indexikalisch Kontexte erzeugt (und
darin wurzelt sozusagen das Wunder der Subjektivitat).“633

Die Konsequenz hieraus ist nicht weniger als die Annahme einer Ersten-Person-
Perspektive fiir die Hypostasen und damit verbunden die Annahme von Selbstbe-
wusstsein: Wenn die trinitarischen Personen auch prareflexiv iiber Subjektivitat
verfligen, verfligen sie auch prareflexiv liber eine Erste-Person-Perspektive. Wenn
dem so ist, ist dem Tritheismus jedoch nicht mehr zu entweichen.34

Durch die transzendentallogische Herleitung der Einheit der trinitarischen Per-
sonen versucht Bernhard Nitsche diesen Vorwurf zu entkraften. Das Problem der
Erste-Person-Perspektive stellt sich fiir ihn deshalb nicht, weil er sich gerade fiir
ein rein transzendentallogisches Denken entscheidet und sich damit gegen sozial-

phdanomenologische oder bewusstseinsphdnomenologische Ansatze wendet.

»[S]owohl ein sozialphdnomenologischer Ansatz (,Anerkennungsverhaltnis‘) als auch eine be-
wusstseinsphdanomenologische Reflexionstheorie (,Differenz von Ich-Agens und Ich-Objekt’
bzw. von ,Selbst’ und ,Ich‘) [bekommen] die dynamische ,Einheit’ zu spat in den Blick [...]. Es
gehort zu den klassischen Selbst-Bewusstseins-Konzepten, dass sie das ,Selbst’ reflexiv im Un-
terschied zum agierenden transzendentalen Ich sowie in konstitutiver Abgrenzung gegeniiber
andern ,Ichen‘ bestimmen. Weil eine solche Selbstbewusstseinstheorie weder die Einheit des
Ich noch die wesentliche Gemeinsamkeit von Subjekten urspriinglich ansetzen kann, kommt
eine ,re-flexive’ Bestimmung der Einheit des Bewusstseins systematisch jeweils ,zu spat".“635

Nitsches Ansatz des Kommerziums retroszendierender Freiheiten setzt explizit

prareflexiv und damit vor jeder Ersten-Person-Perspektive an.

,Wahrend beim Menschen das transzendentale Mit-Bewusstsein und das explizite Selbst-
Bewusstsein zu unterscheiden sind, kann eine solche Unterscheidung in Gott letztlich nicht
vorgenommen werden. Transzendentales Mit-Bewusstsein und re-flexives Selbstbewusstsein
kommen in Gott je schon iiberein, wie auch die Personen in ihrem wechselseitigen Sich-Offnen
und in ihrer retroszendierenden Verbundenheit je schon tiberein kommen und eins sind.“636

Fiir die gottlichen Personen gilt dann, dass das Ich der jeweiligen Person nur ein

Ich vom Anderen her und auf den Anderen hin ist. Die drei trinitarischen Personen

633 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 50f.

634 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 47.
635 NITSCHE, Gott und Freiheit, 212.

636 NITSCHE, Gott und Freiheit, 212f..

177



haben sich also schon zueinander entschlossen, ,bevor” sie dies tiberhaupt reflek-
tieren konnen. Da dieser Entschluss zudem auch pratemporal zu denken ist, ist ein
Entschluss der innertrinitarischen Freiheiten gegeneinander undenkbar. Er kann
mangels Zeit nicht stattfinden und mangels Reflexivitat nicht liberlegt werden. Aus
diesem Grund stellt sich fiir Nitsche die Frage nach jener Ontologie der prareflexi-
ven Trager und deren Subjektivitdt nicht.637

Allerdings ware in diesem Kontext doch nochmals die Frage zu stellen, wie das
Verhaltnis zwischen den drei einzelnen gottlichen Freiheiten der trinitarischen
Personen und dem Wesen Gottes zu bestimmen ist. Wenn das Wesen Gottes nach
Hermann Krings als vollkommene Freiheit zu bestimmen ist, kann Gott als selbst-
konstitutives, selbsturspriingliches Wesen gedacht werden.®38 In diesem Sine be-
schreibt Krings die vollkommene, unbedingte Freiheit als , die Idee der Einheit von
unbedingter Form des Sich-6ffnens und unvermittelter Fiille der Inhaltlichkeit“639.
In der vollkommenen Freiheit fallen also die Offnung auf Gehalt und der Gehalt in
eins. Wenn man nach der Konstitutionsbedingung dieser vollkommenen Freiheit
fragt, so konnten die drei Freiheiten der gottlichen Personen ein Hinweis sein. Da-
bei stellt sich jedoch die Frage, inwiefern diese drei Freiheiten jeweils transzen-
dentallogisch als vollkommene Freiheit zu qualifizieren sind oder ob diese Denkfi-
gur nicht in einen infiniten Regress fiihrt, insofern jede der drei Freiheiten wiede-

rum Freiheiten als jeweiligen Gehalt aufweisen miisste.

(2) Ein weiterer Kritikpunkt Thomas Schartls bezieht sich auf die handlungsthe-
oretische Komponente des freiheitstheoretischen Personbegriffs und damit verbun-
den auf die Annahme eines inkompatibilistischen Freiheitsbegriffes. Es muss nam-
lich auch innertrinitarisch tiberhaupt maglich sein, die andere Freiheit zu wollen.
Das Wollen der anderen Freiheit verlangt aber auch, dass das Gegenteil moglich ist,
denn ,[w]o es keine Wahlbarkeit des Wollbaren gibt, kann es auch keine echte

Wahl und kein Wollen geben.“®40 Wenn es moglich sein soll, den Personbegriff auf

637 Vgl. dazu auch Kap. 2.1.3.5.

638 Vgl. KRINGS, Freiheit. Ein Versuch Gott zu denken, 177. ,Fiir die entwickelte Struktur der endli-
chen Freiheit kann es dahingestellt bleiben, ob die vollkommene Freiheit, auf welche als Idee
Bezug genommen wird, als gottliche Freiheit oder als Freiheit des Gottes oder auch als Gott be-
zeichnet wird.“

639 KRINGS, Freiheit. Ein Versuch Gott zu denken, 176.

640 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 54.

178



die trinitarischen Instanzen zu libertragen und diese durch Freiheit bestimmt sein
sollen, miissten sie zumindest die Moglichkeit haben, sich gegen den Anderen zu

entscheiden und damit tiber Wahlfreiheit verfligen. Dadurch ist fiir Schartl klar:

L Entweder verstehen wir nicht im Ansatz, was Freiheit innertrinitarisch bedeutet. Oder wir
haben es hier mit einem kompatibilistischen innertrinitarischen (die Personen koénnten sich
theoretisch entscheiden, wie sie wollten, das Resultat der Entscheidung ist faktisch schon ge-
setzt) Freiheitsbegriff zu tun. In beiden Fallen wird die Freiheit der innertrinitarischen Perso-
nen irrelevant fiir alle anthropologischen, soteriologischen und gnadentheologischen Applika-
tionen.“641

Nach Bernhard Nitsche stellt sich jedoch die Frage nach einem kompatibilisti-
schen Freiheitsbegriff deshalb nicht, weil fiir die innertrinitarischen Personen kei-

ne Wahlfreiheit angenommen werden muss.

,Fir die Anwendung dieses Modells ist es entscheidend, dass die Freiheit ihre transzendental-
materiale Erfiillung im Entschluss zu anderer Freiheit und dem Freiheitsverhaltnis anderer
Freiheit findet. Hingegen ist die Verfehlung dieses Gehaltes oder das Wollen des Bésen bereits
nach Kant kein Vermogen der Freiheit, sondern ihre Verfehlung oder ihr ,Unvermogen’. In die-
ser Hinsicht ist das Moment der ,Wahlfreiheit’ zwar nicht unbedeutend, aber doch deutlich se-
kundar gegeniiber dem Entschluss von Freiheit flir Freiheit.“642

Wenn dem so ist und die Wahlfreiheit erst in einem weiteren Schritt nach der
Selbstwahl der Freiheit anzusetzen ist, ist es fiir Gott unmoglich, sich gegen sich
selbst zu entscheiden. Gott kann sein Wesen eben nicht aufheben, indem sich die
einzelnen Hypostasen in ihrer Freiheit gegeneinander entscheiden. Der Entschluss
gegen die Bejahung der Freiheit des Anderen ist in diesem Sinne eine Selbstverfeh-
lung der Freiheit. Diese Selbstverfehlung ist fiir Gott nicht denkbar.43 Die Freiheit
in Gott muss so nach Nitsche nicht kompatibilistisch und damit in bestimmter Wei-
se determiniert sein, damit sich keine der trinitarischen Personen gegen die ande-
ren entscheidet. Der Entschluss gegen die andere Freiheit ist Selbstverfehlung.

Allerdings ware hier die Riickfrage an Bernhard Nitsche zu stellen, ob es sich
hierbei nicht zumindest doch um einen theologischen Kompatibilitismus handelt.
Die transzendentale Analyse der Freiheit des Menschen zeigte gerade auf, dass
Offnung auf Gehalt und der jeweilige Gehalt sich nicht immer entsprechen. In Be-
zug auf die gottliche, vollkommene Freiheit ist jedoch anzunehmen, dass sich hier

in besonderer Weise Wesen und Willen entsprechen und gleichurspriinglich zu

641 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 54.

642 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitdtslehre, 103f. Vgl. dazu auch NIT-
SCHE, Endlichkeit und Freiheit, 424.

643 Vgl. NITSCHE, Endlichkeit und Freiheit, 424.

179



denken sind. Gottes Wille wiirde an dieser Stelle durch sein Wesen bestimmt. Doch
kann man an dieser Stelle wirklich noch von Freiheit sprechen oder ist dieser Be-
griff nicht deutlich dquivok zum alltaglichen Freiheitsverstandnis? Auch wenn
Wahlfreiheit nicht ausschlief3lich bestimmendes Kriterum fiir Freiheit ist, so wird
sie doch i.d.R. bei der Verwendung des Freiheitsbegriffs impliziert, so dass die
Verwendung des Freiheitsbegriffs hier zumindest Konnotationen einspielt, die in
die Richtung von Wahlfreiheit fiihren und die Bernhard Nitsche eigentlich vermei-

den will.

(3) Ein nachster Punkt betrifft die Herleitung der Dreiheit in Gott und damit der
Phianomenologie der Liebe. Die zentrale Anfrage Thomas Schartls an Vertreter ei-
ner sozialen Trinitdtstheologie lautet: Warum braucht die Vollkommenheit der
Liebe lediglich die Dreiheit, warum keine Vierheit oder Fiinftheit? Wie bei Richard
von St. Viktor und Richard Swinburne wird von sozialen Trinitdtstheologen zur
Begriindung der Trinitat oft darauf hingewiesen, dass Liebe sich auf ein Gegeniiber
und sich mit diesem Gegeniiber auf ein Drittes hin 6ffnen muss, um vollkommen zu
sein.®44 Auf die Anfrage, warum es sich gerade um drei Personen/Hypostasen han-
dele und nicht um vier oder fiinf, antwortet Nitsche mit vielen seiner Kollegen,
dass eine numerische Quantifizierung keinerlei qualitativen Mehrwert erzeuge.64>
Dieses Argument wird von Schartl deshalb als nicht stichhaltig anerkannt, weil es
auf der schlichten Setzung beruhe, dass der Vierte nur die Quantitat, nicht aber die

Qualitat der Liebe steigere.

,S0 einleuchtend es ist zu sagen, dass die Liebe zu einer anderen Person die Selbstliebe auf-
bricht, dass die Liebe zu einem Dritten auch alle egoistischen Elemente in der Liebe zwischen
Zweien zerbricht, so wenig schliissig ist es zu behaupten, dass die Liebe zu einem Vierten qua-
litativ nichts Neues brachte, sondern nur die Wiederholung der Liebe zu einem Dritten sei.
Phanomenologisch steht zu vermuten, dass die Qualitdt von Liebe von vornherein nicht im

644 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 28f.

645 In diesem Zusammenhang weist Bernhard Nitsche darauf hin, dass Freiheit sich notwendiger-
weise auf andere Freiheit und auf deren eigenes Freiheitsverhaltnis hin 6ffnen muss und damit
eine Dreiheit der Freiheiten in Gott erforderlich ist, sofern Gott als vollkommene Freiheit und
damit als vollkommene Liebe zu denken ist. Damit reicht es begriindungslogisch vollkommen
aus, eine Dreiheit der Freiheiten anzunehmen. Damit kann schon gedacht werden, ,dass der
Vater sich vordenklich und vorzeitlich vollkommen zur Freiheit des Sohnes und dessen
Freiheitsverhdltnis zum Geist entschliefdt [...] usw. Wer demgegeniiber einen qualitativen
Mehrwert durch quantitative Steigerung (vier oder fiinf usw. Freiheiten) annimmt, libertragt
endliche Mengenvorstellungen und kategoriale Gehalte des menschlichen Freiheitsvollzugs auf
Gott.“ NITSCHE, Muslimischer Monontheismus und christliche Trinitatslehre, 104.

180



Zahlenspiel von Eins, Zwei und Drei erfasst zu werden vermag, weil die Richtungssinne und
Begriindungsmotive von Liebe [...] ausgesprochen vielschichtig sind."“646

Bernhard Nitsches Antwort auf diese Anfrage ist der Hinweis auf die Unter-
scheidung von Entdeckungszusammenhang bzw. dem heilsgeschichtlichen Be-
stimmungszusammenhang und dem reflexiven Begriindungszusammenhang, ,der
immer nur ex post die ,Bedingung der Moglichkeit’ bedenkt.“¢4” So geht es Nitsche
also lediglich darum, im Blick auf die Heilsgeschichte im Nachhinein darzulegen,
warum es transzendentallogisch sinnvoll ist, eine Dreiheit in Gott anzunehmen und
nicht eine Vierheit oder Fiinfheit. Mit der Annahme eines Kommerziums vollkom-
mener Freiheiten kann die notwendige Annahme einer Dreiheit dargelegt werden.
Da heilsgeschichtlich von vornherein aber von der Dreiheit ausgegangen wird,
stellt sich die Frage nach der Vierheit usw. gar nicht.648

An diesem Punkt setzt die Kritik Schartls nochmals an: Trinitatstheologische
Modelle gehen immer von der Rekonstruktion des trinitarischen Dogmas aus, um
einsichtig zu machen, warum es sinnvoll ist, trinitarisch von Gott zu sprechen. Dies
versuchen sie auf der Grundlage bestimmter Begriffe wie Freiheit, Liebe etc., von
denen man herleiten kann, dass Gott notwendig trinitarisch strukturiert zu denken
ist und , Gottes Einheit keine monolithisch-tote Identitdt sein und meinen darf.“64°
Das gleiche macht damit auch Bernhard Nitsche, wenn er Gott als Kommerzium
retroszendierender Freiheiten beschreibt. ,Wiirde man namlich“ so Schartl, ,das
,ex post als ,Erkenntnisgrund’ der Trinitat radikal ernst nehmen, so waren auch
alle begrifflich angeleiteten Rekonstruktionsversuche (also auch der von Nitsche)
von vornherein zum Scheitern verdammt oder als unzuldssig diskreditiert.“650
Auch wenn man Schartl an diesem Punkt zugestehen muss, dass Nitsche hier unzu-
lassigerweise die Begriindungsebenen wechselt, kann man doch auch spekulativ
den Gedanken einsichtig machen, warum eine Dreiheit in Gott qualitativ nicht zu

liberbieten ist. Wenn namlich Liebe die Zuwendung zur Freiheit und den damit

646 SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 29f.

647 NITSCHE, Gott und Freiheit, 193.

648 Hier wird nochmals deutlich, inwiefern sich die Ausgangspunkte von Thomas Schartl und Bern-
hard Nitsche unterscheiden, wenn Bernhard Nitsche gerade betont, dass sein Ansatz zundchst
vom heilsgeschichtlichen Zeugnis ausgeht, demgegeniiber Thomas Schartl jedoch rein spekula-
tiv die Notwendigkeit der trinitarischen Strukturierung darzulegen versucht.

649 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 29

650 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 29.

181



verbundenen Freiheitsverhéltnissen dieser Freiheit braucht, braucht es zwangs-
laufig eine dritte Freiheit. Die Freiheit des Geistes als die dritte Freiheit neben der
Freiheit des Vaters und des Sohnes ist nun aber als alle nur denkbaren Freiheits-
moglichkeiten umfassende Freiheit zu denken, so dass alle nur denkbaren Frei-
heitsverhaltnisse in der Beziehung zum Geist im Hegelschen Sinne aufgehoben
sind. Damit ist ausgeschlossen, dass eine vierte Freiheit eine qualitative Steigerung

durch den Einbezug anderer Aspekte an Freiheitsmoglichkeiten erwirken konnte.

(4) Im Zusammenhang mit der Komplementaritat von Statusgleichheit und Mo-
narchie kritisiert vor allem Pannenberg die Unterscheidung von Konstitutions- und
Relationsebene. Da die Trinitdtslehre aus der Selbstoffenbarung Gottes und damit
aus der Heilsokonomie abzuleiten sei, muss sie sich auch ihre Vorgaben aus der

Geschichte Jesu geben lassen.

»[F]ir eine an der Geschichte Jesu orientierte Behandlung der Trinitdtslehre geht die Konstitu-
tion der Trinitat nicht dem Leben der Trinitdt schon voraus, sondern ereignet sich in diesem
Lebensvollzug. Wenn die Zeugung des Sohnes in den Evangelien auf die Taufe bezogen wird
(Lk 3,22), wenn die Einsetzung Jesu zum ,Sohne Gottes in Macht’ mit seiner Auferstehung von
den Toten zusammengehort (Rom 1,4), wenn Jesus selbst bei seiner Taufe Empfanger des
Geistes ist (Mk 1,10), der nach Johannes vom Vater ausgeht und den Jesus den Seinen senden
wird (Joh 15,26), dann sind Konstitution und Leben der Trinitat ineinander verwoben. Die Be-
schreibung der personalen Relationen zwischen Vater, Sohn und Geist muss dann diesem
Sachverhalt ebenso wie der Gegenseitigkeit in den trinitarischen Beziehungen Rechnung tra-
gen.“651

Diese Kritik Pannenbergs wird von Bernhard Nitsche zuriickgewiesen, da sie
selbst sehr voraussetzungsreich sei. Wenn die Heilskokonomie und damit der bib-
lische Befund Ausgangspunkt der trinitarischen Reflexion sei, dann bringe die bib-
lische Theozentrik ,gerade das Geschaffensein des Menschen Jesus in seinem Ver-
héltnis zum Vater zum Ausdruck und behauptet damit - innerhalb seines [gemeint
ist Pannenbergs, K.L.] univoken Denkansatzes - einen konstitutionslogischen Vor-
rang des Schopfers im Relationsgeschehen. Dieses Problem kann Pannenberg nur
tiberbriicken, indem er den gottlichen Sohn von Ewigkeit in formaler und materia-

ler Univozitat als Voraussetzung des konkreten Seins Jesu versteht.“652 Damit be-

651 WOLFHART PANNENBERG, Der offenbarungstheologische Ansatz in der Trinitdtslehre. In: MICHAEL
WELKER/MIROSLAV VOLF (Hg.), Der lebendige Gott als Trinitat (FS Jirgen Moltmann), Giitersloh
2006, 13-22, hier 20.

652 NITSCHE, Gott und Freiheit, 221, Anm. 596.

182



steht auch hier das methodische Problem zwischen Analogie und Univozitit im
Vergleich der beiden Ansatze. Zudem berticksichtigt Pannenberg laut Nitsche hier
nicht die Unterscheidung von Aussagen erster Ordnung (Relation Jesus - Vater)

und Aussagen zweiter (Jesus —Logos) und dritter (Ordnung (Logos - Vater).653

»Klassisch gesprochen ist hier zu fragen, ob Pannenberg damit nicht die Gegenlaufigkeit von
ratio cognoscendi (Relationsebene) und ratio essendi (Konstitutionsebene) aufder Kraft setzt
bzw. umkehrt. In Pannebergs [sic!] Begriindung scheint mir ein Hegelianismus lebendig, wel-
cher die immanente Trinitdt als Resultat der oikonomia konzipiert, weshalb die ,Monarchie’
des Vaters ,Resultat’ des heilsokonomischen Lebensvollzugs ist, wie umgekehrt die Gottheit
des Vaters im Lebensvollzug des Sohnes auf dem Spiel steht.“654

(5) Im Hinblick auf die Konkretion der Personrede stellt sich die Frage, inwiefern
diese Redeweise schliissig ist und ob sie wirklich zu einem vertieften Verstindnis
des vorliegenden Ansatzes beitragen kann. Nitsche konzipiert die Redeweise vor
dem Hintergrund, dass dadurch die Analogizitat des Ansatzes deutlicher als Integ-
ral von univoken und dquivoken Momenten bestimmt werden kann. ,Dabei kenn-
zeichnet das Adjektiv ,personal‘ den christlichen und monotheistischen personalen
Reflexionszusammenhang. Hingegen dienen die Prafixe ,vor-', ,iiber-* und ,trans-‘
dazu, den analogen Charakter dieser Personrede zu verdeutlichen.“¢5> Was aber
nun genau darunter zu verstehen ist, bleibt m.E. offen. Grundsatzlich verzichtet
Nitsche auf den Begriff ,Person” im trinitdtstheologischen Zusammenhang und
verwendet stattdessen den Begriff der Hypostase bzw. der freien, subjektiven Tra-
gerschaft. Dadurch schafft er es, sehr prazise zu benennen, wie sich die einzelnen
Hypostasen als Wesen Gottes konstituieren. Dies ermdglicht, dass die mit dem Be-
griff der Person verbundenen Vorstellungen aus dem anthropologischen Kontext

nicht zu schnell auf die gottlichen Hypostasen projiziert werden und die analoge

653 Aussagen erster Ordnung betreffen die ,narrative Organisation des urspriinglichen Erfahrungs-
zeugnisses“, Aussagen zweiter Ordnung betreffen die reflexive Ebene der ,immanente[n] Durch-
bestimmung des narrativen Zeugnisses von der Gegenwart Gottes als Vater, Sohn und Geist [...],
welche bereits neutestamentlich vor allem in den Hymnen und Liedern iiber Jesus als den Chris-
tus Gottes und Herrn der Gemeinde gebiindelt wird“, Aussagen dritter Ordnung schlief3lich re-
flektieren ,die zentralen Problemfelder und Uberhangfragen der trinitarischen ,Grenzaussagen’,
welche metareflexiv mit methodologischen Vorentscheidungen (z.B. transzendental versus pha-
nomenologisch) und spezifischen systematischen Problemindikatoren (etwa der Verhéltnisbe-
stimmung von Monarchie und Statusgleichheit) verbunden sind“. NITSCHE, Gott und Freiheit,
170f.

654 NITSCHE, Gott und Freiheit, 221, Anm. 596.

655 NITSCHE, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitdtslehre, 112. Vgl. auch NITSCHE, Gott
und Freiheit, 226: ,Eine solche je spezifische Akzentuierung des Personseins der voneinander
unterschiedenen freien Trager des gottlichen Lebens unterstreicht die analoge Verwendung des
Personbegriffs und konturiert das je spezifische Profil von Vater, Sohn und Geist.”

183



Struktur des Ansatzes quasi gewahrt bleibt. Durch die nun doch wieder aufgegrif-
fene personale Redeweise wird dieser Vorteil jedoch negiert, da mit den verwen-
deten Charakterisierungen anthropologische Konnotationen wachgerufen werden.

Wenn das Wesen Gottes als Kommerzium dreier prareflexiver und pratempora-
ler, retroszendierender Freiheiten bestimmt wird, wie kann es dann sein, dass der
Vater vor-personal ist, wenn doch jegliche Zeitdimensionen aus dem Kommerzium
herausgehalten werden sollen? Wenn der Vater eine eigene Freiheit hat, so ist er
Person. Wie kann er dann dadurch vor-personal werden, dass andere Freiheit und
Personalitiat durch ihn konstituiert wird? Dies dndert doch nichts an seiner ihm
zugesprochenen Personalitit. Verfiihrt nicht letztlich die Praposition ,vor“ dazu,
doch wieder zeitliche Dimensionen in Gott einzutragen? Und was bedeutet es
schliefdlich, wenn eine Person vor-personal ist? Eine Person ist — oder sie ist nicht;
wie kann sie vor der Personalitiat sein? Oder meint Person hier letzten Endes doch
wieder etwas ganz anderes?

Ahnlich stellt sich die Lage beziiglich des Logos und des Geistes als iiber- und
transpersonal dar. Inwiefern kann der Mensch Jesus von Nazareth als der Logos als
liber-personal gelten, wenn doch das wahre Menschsein nicht zu kurz kommen
darf? Im Hinblick auf den Geist verscharft sich nochmals das Problem: Betont Nit-
sche in besonderer Weise die Eigenstandigkeit und die Rolle des Geistes im Kom-
merzium der drei Freiheiten in Gott, so wird er mit der Charakterisierung als
stranspersonal” in erster Linie als verbindendes Element zwischen Vater und Sohn
und zwischen Gott und Schopfung eingefiihrt. Wird dadurch nicht seine eigene
Personalitat in gewisser Weise gefahrdet? Und ist nicht auch der Sohn als Mittler
zwischen Gott und Schépfung anzusehen? So droht ein entscheidender Vorteil des
Ansatzes, namlich der Profilierung der Rolle des Geistes, an dieser Stelle wieder zu
verfallen.

Grundsatzlich stellt sich zudem die Frage, warum es einer alternativen Sprech-
weise bedarf, um die analoge Struktur des Ansatzes - vor allem im Bezug auf die
Verwendung des Personbegriffs - zu betonen. Dadurch, dass Nitsche doch grof3-
tenteils auf den Personbegriff in Bezug auf die drei Hypostasen verzichtet, um ei-
nem Missverstandnis des Begriffes vorzubeugen, sehe ich keine Notwendigkeit, die

Rede nun wieder einzufiihren, um dann damit die analoge Struktur zu betonen. Es

184



steht zu bezweifeln, dass diese alternative Sprechweise zu einem tieferen Ver-

stindnis des Ansatzes fiihren kann.

4.2.3.9 Zusammenfassung

Bernhard Nitsche hat einen Ansatz vorgelegt, der Gott als vollkommene Freiheit
und damit als Liebe denken will. Die unbedingte Anerkennung der Freiheit des
Anderen wird hier als Liebe einsichtig gemacht. Wenn Gott die vollkommene Frei-
heit ist, benotigt es auch in Gott einen gleichwertigen Gehalt, an dem sich die voll-
kommene Freiheit realisieren kann. Da aber immer auch die Freiheitsmoglichkei-
ten der anderen Freiheit zu etwas Drittem hin mitgeliebt werden miissen, muss es
drei vollkommene Freiheiten in Gott geben. Damit die Annahme dieser drei Frei-
heiten nun nicht zum Tritheismus fiihrt, muss ausgeschlossen werden, dass sie
sich gegeneinander wenden konnen. Bernhard Nitsche denkt sie deshalb als prare-
flexiv und pratemporal. Sie sind also schon vor jeder Zeit und jeder Reflexion so
sehr aufeinander bezogen und haben sich schon in einem dynamischen Wechsel-
spiel so sehr zueinander entschlossen, dass sie nicht voneinander getrennt werden
kénnen und so eine in sich differenzierte Form der Einheit bilden. Da dieser Ansatz
sich als rein transzendentallogisch versteht, geht er immer von den Bedingungen
der Moglichkeit aus, Gott als Freiheit und als Liebe zu denken und befindet sich
immer an den Grenzen des noch Denkbaren. Bestehen bleibt letztlich allerdings die
Frage nach dem Verhaltnis von den drei gottlichen Freiheiten zur einen gottlichen

Freiheit des Wesens.

185



5 CHRISTLICHE KONZEPTIONEN AUF DEM PRUFSTAND: DAS GESPRACHSANGEBOT
JURGEN WERBICKS

In diesem letzten Kapitel der vorliegenden Arbeit soll es nun abschlief3end da-
rum gehen, die behandelten christlichen trinitatstheologischen Ansitze auf den
Priifstand des interreligiosen Dialogs, genauer des christlich-muslimischen Dialogs
zu stellen. Im Laufe der Arbeit wurden in Kapitel 3 im Gesprach mit muslimischen
Theologen Anfragen an christliche Trinitdtstheologie entwickelt, mit denen sich
christliche Ansatze auseinanderzusetzen haben und auf die sie Antworten zu for-
mulieren haben. Die in Kapitel 4 in den Blick genommenen christlichen Ansatze
der Trinitatstheologie wurden bislang zwar nur innerchristlich diskutiert, dabei
sind implizit aber immer wieder auch die Themenfelder der Anfragen aus musli-
mischer Sicht zur Sprache gekommen. Diese Ergebnisse sollen nun nochmals sys-
tematisch dargestellt werden. Im Anschluss daran wird schlief3lich der Ansatz Jiir-
gen Werbicks vorzustellen sein und zu schauen sein, inwiefern er eine Antwort auf

die formulierten Anfragen bieten kann.

5.1 Der Priifstand: Christliche Ansatze und die Anfragen aus
muslimischer Perspektive

Im Folgenden sollen die in Kapitel 3 formulierten Anfragen aus der Perspektive
der muslimischen Theologie aufgegriffen und in das direkte Gesprach mit den
christlichen Ansatzen von Bernhard Nitsche und Thomas Schartl gebracht werden.
Dabei werden zunachst jeweils die Anfragen wiederholt und anschlieféend in Be-

zug auf beide Ansatze diskutiert.656

656 Da schon in der innerchristlichen Diskussion in Kapitel 4.2 aufgezeigt werden konnte, welche
Problemiiberhdnge im Ansatz von Magnus Striet festzumachen sind und inwiefern Bernhard
Nitsches Ansatz eine Weiterentwicklung des Ansatzes von Magnus Striet darstellt, wird an
dieser Stelle nur der Ansatz von Bernhard Nitsche in die Diskussion eingebracht.

186



5.1.1 Attribute und Hypostasen

Muslimische Anfrage: Vor allem in Anschluss an die Diskussion um das Verhdltnis

von Hypostasen und Attributen Gottes in 3.3.1 muss christliche Theologie besonderen
Wert darauf legen, die Differenzen zwischen den Attributen und den Hypostasen Got-
tes deutlich zu markieren. So ist die Trinitdtstheologie dazu aufgefordert, die Attribu-
te Gottes wie Unverdnderlichkeit, Allmacht, Ewigkeit etc. so zu formulieren, dass sie
sowohl das Wesen als auch die Hypostasen Gottes gleichermafSen betreffen und nicht

auf der personunterscheidenden Ebene angesetzt werden.

Im Gesprach mit muslimischen Positionen muss christliche Theologie, wie sich
schon wahrend der gesamten Arbeit zeigte, besonderen Wert darauf legen, den
Unterschied zwischen Attributen und Hypostasen deutlich herauszustellen. Alle
Attribute Gottes sind sodann gleichermafien auf sein Wesen als auch auf die Hy-
postasen Vater, Sohn und Geist zu beziehen, da letztlich das Wesen Gottes in diesen
Hypostasen besteht.

Natiirlich wird diese Unterscheidung von Attribut und Hypostase sowohl im
monosubjektiven Ansatz Thomas Schéartls als auch im interpersonalen Ansatz
Bernhard Nitsches beachtet, dennoch sind unterschiedliche Zugange im Verstand-
nis der Attributen Gottes und unterschiedliche Ausdifferenzierungen des Hyposta-
senbegriffs festzumachen.

Im Zusammenhang mit der Frage nach den Attributen kann bei Thomas Schartl
im Kontext einer monosubjektiven Trinitdatstheologie die simplicitas dei, die Ein-
fachheit Gottes, als Metapradikat beschrieben werden, von dem aus alle anderen
Eigenschaften und Attribute in den Blick genommen werden.®5” Da Schartl stark
vom hegelianischen Subjektverstindnis aus denkt, kann er betonen, dass alle Ei-

genschaftsaussagen bzw. Attribute Gottes letztlich im Substanzbegriff zusammen-

657 Vgl. BERNHARD NITSCHE, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium. Versuch iiber das
trinitarische Selbstsein und die Eigenschaften Gottes. In: Thomas MARSCHLER/THOMAS SCHARTL
(Hg.), Eigenschaften Gottes. Ein Gesprach zwischen systematischer Theologie und analytischer
Philosophie (Studien zur systematischen Theologie, Ethik und Philosophie 6), Miinster 2016,
411-443, hier 411.

187



fallen.658 Dabei ist die Substanz Gottes als ,als der Wahrmacher fiir alle Eigen-

schaftsaussagen, die von Gott getroffen werden“®> zu verstehen.

,Es kann fiir alle Aussagen von Gott nur einen einzigen Wahrmacher geben: Die Substanz Got-
tes, deren lumineszierende Eigenart addquat nur in der von Hegel dargelegten Weise erfasst
werden kann. Sie ist reinstes In-Sich-Stehen in einer sich reflektierten Gehaltlichkeit.“660

So werden quasi von der Substanz aus die Eigenschaften bzw. Attribute Gottes
betrachtet. Die trinitarischen Hypostasen werden dagegen im Sinne von Instanzen
der Selbstvermittlung Gottes ,in einem ewigen Ereignis, in dem Gott sich vom Sub-
stanzsein (in seiner ganzen transzendenten Abstraktheit) zum Subjektsein (in sei-
ner weltzuwendbaren Personhaftigkeit) vermittelt,“¢61 verstanden.

Im Gegensatz zum Ansatz Thomas Schartls kann im interpersonalen Ansatz
Bernhard Nitsches zunachst die Liebe als Metapradikat Gottes beschrieben wer-
den.%¢2 Das Wesen Gottes wird als Freiheitskommerzium verstanden, das in erster
Linie durch das Attribut Liebe bestimmt wird. Durch die freiheitsanalytische Aus-
richtung des Ansatzes Nitsches wird hier zundchst der Fokus auf die heilsékono-
mische Dimension der Herleitung der Trinitdtstheologie gelegt. Ausgehend vom
biblischen Zeugnis und den Entwicklungen der ersten Jahrhunderte der Kirchen-
geschichte - und hier vor allem im Rekurs auf die kappadokische Trinitatstheolo-
gie -, versucht Bernhard Nitsche einsichtig zu machen, dass das Wesen Gottes vor-
reflexiv und pratemporal als Kommerzium dreier Freiheiten gedacht werden kann.
Allerdings ist die Attributenlehre in diesem methodologischen Zugang als For-

schungsdesiderat zu bestimmen:

658 Vgl. THOMAS SCHARTL, Einfachheit Gottes und die Trinitét. In: Thomas MARSCHLER/THOMAS SCHARTL
(Hg.), Eigenschaften Gottes. Ein Gesprach zwischen systematischer Theologie und analytischer
Philosophie (Studien zur systematischen Theologie, Ethik und Philosophie 6), Miinster 2016,
379-409, hier 403.

659 SCHARTL, Einfachheit Gottes und die Trinitat, 399.

660 Schartl bezieht sich hier auf folgendes Hegel-Zitat: ,Dieses Sein ist die Substanz, als die letzte
Einheit des Wesens und Seins ist sie das Sein in allem Sein, - weder das unreflektierte Unmittel-
bare noch auch ein abstraktes, hinter der Existenz und Erscheinung stehendes, sondern die
unmittelbare Wirklichkeit selbst, und diese als absolutes Reflektiertsein in sich, als anundfiir-
sichseiendes Bestehen. — Die Substanz als diese Einheit des Seins und der Reflexion ist wesent-
lich das Scheinen und das Gesetztsein ihrer.” G.W.F. HEGEL, Wissenschaft der Logik II (Werke 6),
ed. E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfiirt a.M. 21990, 219. Zitiert nach SCHARTL, Einfachheit
Gottes und die Trinitat, 399f.

661 SCHARTL, Einfachheit Gottes und die Trinitat, 407.

662 Allerdings wiirde Thomas Schartl an dieser Stelle wohl auch darauf verweisen, dass seine Trini-
tatstheologie auch vom Pradikat der Liebe aus entwickelt werden kann. ,Das hier skizzierte Mo-
dell ist freilich immer noch in der Lage, von der Liebe Gottes zu sprechen - aber sie ist primar je-
nes freie Geschenk an die Schopfung, das vom Vater als dem Grund des Gottseins Gottes ausgeht,
im Logos ihre wahre Ausprdgung und im Geist ihre Geschenk-Gestalt findet; in der von Chris-
tinnen und Christen erzadhlten und liturgisch gefeierten Heilsgeschichte wird eben diese Liebe
erinnert und vergegenwartigt.” SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 67.

188



,Die Aufgabe, ein systematisch alternatives Konzept zu formulieren, welches nicht dem Meta-
pradikat der simplicitas verpflichtet ist, sondern der trinitatstheologischen Entwicklung der
letzten Jahrzehnte (im deutschsprachigen Raum) gemaf? den Gedanken Gottes im Ausgang
von der biblischen Differenzierung der Personen und systematisch unter dem Metapradikat
der Liebe (bzw. transzendental als Kommerzium der Freiheit) profiliert, musste das Verhalt-
nis des Seins Gottes zu seinen Attributen in den Hintergrund treten lassen."663

Vor diesem Hintergrund kann neben dem Metapradikat der Liebe auch die All-
macht Gottes ausbuchstabiert werden. Hingegen ist zum einen noch zu klaren, in-
wiefern die ,,absoluten’ Attribute (Ewigkeit, Unwandelbarkeit, Allmacht usw.) als
Konsequenzen des Seins Gottes einerseits sowie als systematische Implikate auch
der heilsgeschichtlich-relationalen und insofern ,relativen’ biblischen Attribute
(Barmherzigkeit, Treue, Gerechtigkeit usw.) zu erschliefden sind.“®®* Zum anderen
ist zu klaren, inwiefern in diesem freiheitsanalytischen Ansatz die jeweiligen Attri-
bute auf die einzelnen trinitarischen Hypostasen zu beziehen sind. Die Hypostasen
sind als jeweils freie Trager des wesentlich Gemeinsamen und der spezifischen
Eigentiimlichkeiten zu bestimmen, was schliefdlich zu der Frage fiihrt, ,wie die drei
freien Trager (Hypostasen) [..] im gottlichen Freiheitskommerzium das eine Sein
Gottes jeweils gemeinsam und seine Attribute jeweils ,eigentiimlich’ frei aktuie-

ren.“665

5.1.2 Zeitlichkeit Gottes

Muslimische Anfrage: Zudem muss Trinitdtstheologie in besonderem Mafle darauf
achten, dass keine zeitlichen Kategorien in das Wesen Gottes eingetragen werden

und so die Zeitlosigkeit Gottes gewahrt bleibt (vgl. Kap. 3.3.2).

Der Blick auf das Verhdltnis des Wesens Gottes zu seinen Hypostasen kann
schnell dazu fiihren, zeitliche Kategorien von Vorher und Nachher in das Wesen
Gottes einzutragen. So miissen trinitdatstheologische Ansatze besonderen Wert da-
rauf legen, genau diese Assoziationen der zeitlichen Kategorien zu vermeiden und

auszuschlief3en.

663 NITSCHE, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium, 440.
664 NITSCHE, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium, 442f.
665 NITSCHE, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium, 443.

189



Diese zeitlichen Kategorien kann Thomas Schartl durch die Annahme einer
»dauer-entgrenzten Dauerlosigkeit” in Gott vermeiden. Gottes Leben wird als ,ewi-
ges, nicht in zeitliche Teile zerfallendes Ereignis gefasst“®6. Damit legt Thoams
Schartl besonderen Wert darauf, genau diese zeitlichen Konnotationen von Beginn
an auszuschlieféen. Dadurch, dass Thomas Schartl grundsatzlich auch von der Ein-
heit Gottes ausgehend die Instanzen als Instanzen der einen Substanz Gottes denkt,
stellt sich die Frage nach einem zeitlichen Vor- und Nachher nicht so drangend wie
in einem interpersonalen Ansatz, der von einem wie auch immer gearteten Ent-
schluss von drei Personen zueinander ausgeht.

Bernhard Nitsche versucht die Gefahr einer Verzeitlichung Gottes durch die An-
nahme der Pratemporalitat des Freiheitsentschlusses der drei gottlichen Freihei-
ten zueinander zu iiberwinden. Die drei gotttlichen Freiheiten entschliefden sich
pratemporal und prareflexiv, das heif3t ohne jegliche Zeitlichkeit und vor jeder Re-
flexion zueinander und bilden somit ein Freiheitskommerzium. Allerdings bleibt
an dieser Stelle die Frage bestehen, wie ein solcher Entschluss zu anderer Freiheit
pratemporal ohne ein Vor- und Nachher erfolgen kann bzw. genauer, ob ein Ent-
schluss nicht ein Vor- und ein Nachher bedarf. Letztlich lauft diese Frage darauf
hinaus, ob hier nicht doch ein kompatibilistisches Freiheitsverstiandnis vorliegt, da
zumindest das alltdgliche Verstdndnis von Freiheit auch Wahlfreiheit und damit
ein Vorher und Nachher einschliefst. Wenn aber diese Dimensionen aus Gott her-
ausgehalten werden sollen, so ist die Frage, ob der Begriff der Freiheit hier nicht
etwas ganz anderes meint als das, was wir alltaglich unter Freiheit verstehen und
ob dieser Begriff hier angemessen ist.667

Es bleibt an dieser Stelle letztlich noch einmal festzuhalten, dass die theologische
Verhaltnisbestimmung des Wesens Gottes zur Zeit und Ewigkeit auch heute noch

umstritten ist und ein Forschungsdesiderat darstellt, das es zu bearbeiten gilt.6¢8

666 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 64.

667 Vgl. zur Frage nach Zeitlichkeit in Gott auch BRIAN LEFTOW, Tempting God. In: Faith and
Philosophy 31(2014), 3-23. Leftow geht in der Tradition der lateinischen Trinitatstheologie da-
von aus, dass sich das eine gottliche Wesen in der Gestalt der gottlichen Personen an un-
terschiedlichen Zeiten der Geschichte - quasi wie in einer Zeitreise- unterschiedlich zeigt. Wenn
man diese Verhiltnis Gottes zur Zeit annehmen wiirde, konnte der Freiheitsentschluss als un-
terschiedliche Punkte der Zeitreise verstanden werden. Allerdings bleibt hier wieder die Frage
bestehen, inwiefern die trinitarischen Personen als distinkt voneinander gedacht werden kon-
nen.

668 Vgl. zu dieser Forderung bspw. LERCH, Selbstmitteilung Gottes, 355 FN 163; STOSCH, Gott - Macht
- Geschichte, 50-61.

190



5.1.3 Mehrfachinstantiierung

Muslimische Anfrage: Im Zusammenhang mit den Anfragen an eine mdgliche

Mehrfachinstantiierung muss trinitdtstheologisch plausibilisiert werden kénnen, wa-

rum Gottes Wesen gerade in drei Hypostasen zu denken ist (vgl. Kap. 3.3.3).

Die Frage nach einer moglichen Mehrfachinstantiierung stellt sich fiir monosub-
jektive Ansatze wie bei Thomas Schartl nicht in dem Mafde wie interpersonalen
Ansatzen bspw. von Bernhard Nitsche. Das liegt daran, dass monosubjektive An-
sdtze in besonderem Mafde die Einheit betonen, da sie ja von dem einen Wesen
Gottes ausgehend denken und dabei die simplicitas dei in besonderer Weise in den
Blick nehmen. Allerdings stellte sich schon in der Auseinandersetzung mit dem
Ansatz Thomas Schirtls die Frage, inwiefern die Ubertragung von tertidren Struk-
turen des Bewusstseins auf das Wesen Gottes wirklich notwendig sind bzw. ob
diese Strukturen wirklich notwendig tertidr sind. In diesem Sinne wurde auch
schon in der kritischen Diskussion des Ansatzes darauf hingewiesen, ob die Be-
wusstseinsphdnomene, die von Schértl in Anspruch genommen und in den Dimen-
sionen des transzendentalen, des empirischen/semiotischen und des intentiona-
len/konkreten Selbst beschrieben werden, notwendig tertidr strukturiert sind,
zumal Thomas Schartl wie gezeigt selbst nicht durchgiangig prazise diese Unter-
scheidung verwendet.669

Vor allem im Zusammenhang mit der Beschreibung des Wesens Gottes als Liebe
stellt sich die Anfrage nach einer moglichen Mehrfachinstantiierung nochmals
starker. So wird haufig die Frage gestellt, warum vollkommene Liebe sich gerade in
drei Personen manifestiert und sich kein qualitativer Mehrwert bei vier oder fiinf
Personen ergibt.670 Liebe kann allerdings angemessen, wie Bernhard Nitsche be-
tont, nur durch die Kategorie der Freiheit bestimmt werden.6”1 Vom Begriff der

Freiheit aus kann dann begriindet werden, dass

,ein Kommerzium von drei Freiheiten den qualitativen Hochstfall eines Freiheitskommerzi-
ums versinnbildlicht. Findet die transzendentale Freiheit ihre materiale Erfiillung im Ent-

669 Vgl. dazu Kap. 4.1.5. Vgl. SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 62; 66.
670 Vgl. SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 28.
671 Vgl. NITSCHE, Gott und Freiheit, 171.

191



schluss zu anderer transzendentaler Freiheit und ihrem eigenstandigen Freiheitsverhaltnis, so
ist ein Kommerzium von drei Freiheiten geeignet, den qualitativen Hochstfall des transzen-
dentalen Freiheitsvollzugs anthropologisch und via reductionis zu verdeutlichen. In einem sol-
chen Kommerzium von drei Freiheiten kann gedacht werden, dass jeweils eine Freiheit auf ei-
ne andere Freiheit hin entschlossen ist und darin auch zu einem eigenstandigen Freiheitsver-
haltnis dieser anderen Freiheit. Demgegeniiber erzeugen quantitative Weiterungen keinen
qualitativen Mehrwert.“672

Natiirlich kann an dieser Stelle wie bereits in Kapitel 4.2.3.8 zu sehen war, mit
Thomas Schartl die Frage gestellt werden, ob nicht im Sinne einer Phanomenologie
der Liebe durch eine vierte Person nicht ein qualitativer Mehrwert eingetragen
wiirde.673 Allerdings ist hier theologisch nochmals festzuhalten, dass durch die
Freiheit des Geistes alle nur denkbaren Freiheitsmoglichkeiten und jede denkbare
Andersheit in das Wesen Gottes aufgehoben sind. In diesem Sinne bringt eine vier-

te Freiheit in der Tat keinen qualitativen Mehrwert.

5.1.4 Handlungseinheit

Muslimische Anfrage: Weiterhin ist zu erkldren, wie eine Handlungseinheit bei ei-

ner Betonung der Verschiedenheit der Personen/Hypostasen angenommen werden
kann, so dass die Werke Gottes nach aufden als nicht getrennt betrachtet werden

kénnen und dennoch die Distinktheit der Personen intelligibel bleibt (vgl. 3.3.4).

Diese Anfrage bezieht sich letztlich auf die Verhaltnisbestimmung von Einheit
und Verschiedenheit innerhalb des gottlichen Wesens. Zum einen muss Trinitats-
theologie natiirlich plausibilisieren kénnen, dass die Werke Gottes nach aufden
nicht getrennt werden diirfen. Dennoch ist auf der anderen Seite auch aufzuzeigen,
dass es unterschiedliche Hypostasen in Gott gibt. Nun werden in einem monosub-
jektiven Ansatz wie bei Thomas Schartl grundsatzlich die Einheit und damit ver-
bunden auch die Handlungseinheit der trinitarischen Instanzen besonders ernst
genommen und betont. Gefordert sind an dieser Stelle wieder eher interpersonale

Ansitze, da man hier vermuten konnte, dass die drei trinitarischen Personen in

672 NITSCHE, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium, 437.
673 Vgl. dazu SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 30 und Kap. 4.2.3.8.

192



ihrer Freiheit jeweils eigenstdndige Handlungsmoglichkeiten haben. Im Kontext
der Frage nach der Handlungseinheit der trinitarischen Personen verweist Nitsche
jedoch darauf, dass sich die gottlichen Hypostasen schon von Anfang an und vor
jeder Reflexion (prareflexiv und pratemporal) zum gegenseitigen Gehalt bestim-
men, so dass es keine unterschiedenen Willen mehr geben kann. Vielmehr herrscht

von Anfang an eine Willens- und damit auch eine Handlungseinheit.674

5.1.5 Verstandnis des Hypostasen- und Personbegriffs

Muslimische Anfrage: Die zentralste Frage der Trinitdtstheologie ist schliefSlich die

Frage nach dem richtigen Verstdndnis des Hypostasen- bzw. Personbegriffs. Diese
Frage stellte sich schon im Kontext der dogmengeschichtlichen Entwicklung und der
Ansdtze der kappadokischen Kirchenvdter und Augustinus und tritt auch in der Aus-
einandersetzung mit der koranischen Kritik und der Diskussionsbeitrdge Theodore
Abtu Qurrahs oder Abu ’‘Isa al-Warraqs immer wieder zu Tage. Trinitdtstheologie
muss zumindest Anndherungen an die Bedeutung des Begriffs der Hypostase bzw. der
trinitarischen Personen liefern kénnen, die eine klare Differenz zur muslimisch rezi-
pierten Attributenlehre aufzeigt. Dabei sind jegliche Verweise, die das Hypostasen-
verstdndnis in die Ndhe eigenstdndiger Entitdten oder Substanzen bringen, strengs-
tens zu vermeiden. Im Gegensatz dazu muss auch identifikationstheologischen Ten-
denzen, die die heilsgeschichtlich begriindete Verschiedenheit nicht gentigend wah-
ren, ausgewichen werden. Auch schliefsen sich Ansdtze aus, bei denen es so anmutet,
dass das eine Wesen Gottes quasi etwas Viertes neben den drei Hypostasen Gottes ist.
Schliefdlich sind auch alle Ansdtze zu vermeiden, die subordinantianistische Tenden-

zen aufweisen.

Die zentrale Frage auch der gegenwartigen Debatten um trinitdtstheologische
Ansatze ist die Frage nach dem Hypostasen- bzw. Personenbegriff. Vor allem die

Diskussionen um den neuzeitlichen Personenbegriff zeigen die Schwierigkeiten

674 Vgl. dazu Kap. 4.2.3.5.

193



auf, die mit einer Ubernahme des Personenbegriffs gegenwirtig verbunden sind.
Aus diesem Grund verwendet Thomas Schartl den Begriff der Instanz, um diese
Problemfelder zu iberwinden. Nur so ist fiir ihn gewahrleistet, dass Aspekte wie
die Annahme von drei distinkten Bewusstseinen oder die Erste-Person-
Perspektive der trinitarischen Instanzen vermieden werden konnen. Die Instanzen
sind dabei als das Ereignis der Selbstvermittlung der einen Substanz Gottes zu ver-
stehen. Inhaltlich werden diese Instanzen durch das transzendentale, das semioti-
sche und das empirische Selbst hergeleitet. Wahrend in Ansatzen sozialer Trini-
tatstheologie teilweise die restlose Verschiedenheit der trinitarischen Personen so
grofd gedacht wird, dass die Differenz zwischen Gott und Welt ,fast (vernachlassig-
bar) klein erscheint“¢’>und in der innertrinitarischen Verschiedenheit aufgehoben
ist, wird bei Thomas Schartl eine Verschiedenheit der Instanzen natiirlich mitbe-
dacht, sie ist jedoch eben nicht so grof3 wie die Differenz zwischen Gott und Welt.
Bernhard Nitsche verwendet anstatt des Personbegriffs den Begriff der Hyposta-
se, die als ,integrale Trager des wesentlich Gemeinsamen wie der spezifischen Ei-
gentlimlichkeiten [zu verstehen sind]. Die Hypostase ist freier und selbstvollmach-
tiger Trager der spezifischen Eigentliimlichkeiten und der relationalen Gemein-
samkeit (des Wesens).“67¢ Ausgangspunkt ist fiir ihn zunachst die Auseinanderset-
zung mit der kappadokischen Trinitatstheologie. In Bezug auf Hermann Krings
entwickelt Nitsche schliefdlich den Gedanken des Kommerziums der drei gottlichen
Freiheiten, die prareflexiv und pratemporal sich gegenseitig als Gehalt bestimmen
und so das Wesen Gottes bilden. Es bleibt aber letztlich die Frage, inwiefern hier

der Begriff Freiheit nicht andere Konnotationen hervorruft.6?”

5.1.6 Heilsgeschichtliche Riickbindung

Muslimische Anfrage: Bei all diesen spekulativen Fragen, die sich auf die immanen-

te Trinitdtstheologie beziehen, muss jedoch gerade im Gesprdch mit dem Islam her-

675 SCHARTL, Trinitat, Einheit und Eigenschaften Gottes, 33.
676 NITSCHE, Gott und Freiheit, 168.
677 Vgl. dazu Kap. 4.2.3.8.

194



ausgearbeitet werden, warum es heilsgeschichtlich tiberhaupt notwendig ist, christ-
lich von drei Personen zu sprechen, in denen mir Gott begegnet. So ist Trinitdtstheo-
logie vor allem herausgefordert, eine ausfiihrliche heilsgeschichtliche Riickbindung

vorzulegen.

Vor allem im Dialog mit dem Islam muss christliche Trinitatstheologie darlegen
konnen, welche Erfahrungen urspriinglich dazu fiihrten, Gottes Wesen als trinita-
risch zu bestimmen. In Bezug auf diese Frage wird abermals die grundsatzlich un-
terschiedliche Herangehensweise von Thomas Schartl und Bernhard Nitsche deut-
lich.

Thomas Schartl entwickelt seine Trinitatstheologie zunachst rein immanent. So
wird eine heilsgeschichtliche oder biblische Verortung der Trinitdtstheologie si-
cher mitgedacht, aber zumindest nicht expliziert. Schartl betont in seinem Ansatz
besonders stark die Notwendigkeit der Dreifaltigkeit Gottes, denn auch ohne Welt
und ohne Inkarnation ist sein Wesen als trinitarisch zu bestimmen.®’8 Nun ist na-
tiirlich eine heilsgeschichtliche oder biblische Verortung dieses Ansatzes mdglich.
Dennoch stellt sich die Frage, ob nicht dem Ansatz Schartls im Bereich der spekula-
tiv-immanenten Trinitatstheologie ein deutlich hoherer Begriindungsanspruch
zugrunde liegt, als es bei Bernhard Nitsche der Fall ist und der fiir das muslimisch-
christliche Gesprach Probleme mit sich bringen kann.

Bernhard Nitsche geht im Gegensatz zu Thomas Schartl zundchst vom biblischen
Befund aus und entwickelt von dort aus eine spekulative Denkfigur, bei der das
Wesen Gottes als Kommerzium dreier Freiheiten bestimmt wird. Dabei wird durch
das transzendentallogische Vorgehen vor allem nach den Bedingungen der Mog-
lichkeit gefragt und keine notwendigen Existenzaussagen gemacht. Durch den
Ausgang von der Heilsgeschichte kann Bernhard Nitsche schliefdlich auch dem
Rahnerschen Axiom insofern entsprechen, als durch das Primat der heils6komi-
sche Herleitung der erkenntnistheologische Sinn beachtet wird. In diesem Sinne ist
vor allem durch die heilsgeschichtlichen Erfahrungen Gottes Wesen als trinitarisch
zu bestimmen, die sodann - wie das Axiom auch besagt - Konsequenzen fiir die

Bestimmung des immanenten Wesens Gottes mit sich bringen.

678 Vgl. SCHARTL, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes, 68.

195



Zusammenfassung:

Die Diskussion der trinitatstheologischen Ansdtze Thomas Schartls und Bern-
hard Nitsches mit den muslimischen Anfragen ergab zum einen, dass der Vorteil
des monosubjektiven Ansatzes Thomas Schartls im Verzicht auf den Personbegriff
liegt, so dass die Gefahr von Subjektivitdt innertrinitarisch vermieden werden
kann. Jedoch stellt sich hier die Anfrage, inwiefern man wirklich von einer Not-
wendigkiet der trinitarischen Rede von Gott sprechen kann.

Der Vorteil des interpersonalen Ansatzes Bernhard Nitsches liegt hingegen in
seiner heilsgeschichtlichen Herleitung und seinem Begriindungsanspruch, lediglich
die Bedingungen der Moglichkeiten und keine Existenzaussagen formulieren zu
wollen. Allerdings bleibt hier schlief3lich die Frage, inwiefern der Begriff der Frei-
heit hier nicht zu sehr vom alltaglichen Verstandnis abweicht und so nicht mehr

rezipierbar ist.

5.2 Das Gesprachsangebot: Jiirgen Werbicks trinitatstheologischer
Ansatz

In der Diskussion der trinitdtstheologischen Ansadtze mit den muslimischen An-
fragen konnten letztendlich nicht alle Problemfelder iiberwunden werden. Aus
diesem Grund soll nun abschliefend der monosubjektive Ansatz Jiirgen Werbicks
skizziert werden, der diese Problemfelder zu iiberwinden versucht und so ein Ge-
sprachsangebot fiir den muslimisch-christlichen Dialog darstellen kann.

Ausgangspunkt fiir den trinitdtstheologischen Ansatz Jiirgen Werbicks ist die
Beschreibung des Wesens Gottes als die Liebe. Anstatt aber dieses Liebesgesche-
hen nun spekulativ einsichtig machen zu wollen, wie es in interpersonalen Ansat-
zen der Fall ist, geht Werbick von der Herleitung der Heilsgeschichte Gottes mit
den Menschen aus. Dabei verwendet er den Personbegriff, versucht ihn aber eben
nicht durch Freiheit oder Selbstbewusstsein zu fiillen, sondern ihn durch seine
Relationalitat zu bestimmen. ,Das Personsein kann in diesem Kontext als Modell

dafiir dienen, die einzelnen Personen so zu definieren, dass sie genauso als Ermog-

196



lichung von Relationalitat gedacht werden, wie als Ergebnis von Beziehungswirk-
lichkeit.“¢7? Neben den sehr formalen bzw. spekulativen Zugiangen von Thomas
Schartl und Bernhard Nitsche liegt hier also der Versuch vor, Gott als Liebe zu den-
ken, dies aber im Ausgang von den biblisch bezeugten Erfahrungen mit dem Gott

Israels und Jesus Christus.

5.2.1 Grundlegung: Glaubensapologetik

Anders als bei Thomas Schartl und Bernhard Nitsche, die sprach- und subjekt-
philosophisch bzw. transzendentallogisch versucht haben, den Glauben an die
Trinitat als logisch konsistent auszuweisen, findet man in Jiirgen Werbicks Theolo-
gie vor allem eine Auseinandersetzung mit den Argumenten der Religionskritik,
auf die er in einem Ad-hoc-Verfahren konkret-situativ zu antworten versucht. Die
Fundamentaltheologie wird so wesentlich zur Glaubensapologetik, wobei es vor
allem darum geht, die Einwande des Gegners - in diesem Falle der Religionskritik -
zu widerlegen.®8® Fundamentaltheologie ist nach Werbick grundsatzlich ,ein ar-
gumentatives Verfahren, das die Glaubensoption als rechenschaftsfiahig und re-
chenschaftspflichtig ansieht und sich auf Grund nachvollziehbarer Argumente mit
kritischen Einwendungen gegen die Glaubenshoffnung auseinandersetzt, die den
Christen geschenkt ist und sie ,erfiillt’ (vgl. 1 Petr 3,15).“¢81 Die Theologie nimmt
hier jedoch einen Mittelweg zwischen den Positionen ein, die entweder im Rahmen
des gesellschaftlich anerkannten Spiels des ,Griinde Gebens und Griinde Verlan-
gens“ eine absolut kohdrente Begriindung des Glaubens verlangen®82 oder denen,
die einen vollkommenen Riickzug aus diesem Spiel flir notwendig erachten, da die

Theologie ihren eigenen sprachspielinternen Regeln unterliegt, die von externer

679 STOSCH, Trinitat, 132.

680 Vgl. dazu SToscH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 339.

681 JURGEN WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik. In: ThRv 98 (2002), 399-408,
hier 400.

682 Das Gesellschaftsspiel ,Griinde geben und Griinde verlangen’ institutionalisiert die Verpflich-
tung, eine Behauptung dadurch zu rechtfertigen, daff das Behauptete aus anderem Begriindeten
begriindet wird und selbst Grund ist fiir ,robuste’, als solche identifizierbare Forderungen.”
WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 399. Mit Verweis auf R. B. BRANDOM,
Begriinden und Begreifen. Eine Einflihrung in den Inferentialismus, Frankfurt a.M. 2001, 67ff.

197



Seite nicht nachvollziehbar sind.®83 Dieser Mittelweg ist deshalb unbedingt not-

wendig, weil

,Glaubensiiberzeugungen [..] ja nicht als subjektiv beliebige und nur fiir die Uberzeugten
selbst nachvollziehbare Einstellungen angesehen werden [diirfen]. Sie fungieren vielmehr als
Normen eines regelgeleiteten gemeinschaftlichen Lebenszusammenhangs und erweisen ihre
Rationalitdt darin, daf} sie eine widerspruchsfreie, diesen Lebenszusammenhang schliissig
strukturierende und nachhaltig stabilisierende Normierung leisten, die es dann auch ermoég-
licht, daf? Menschen erfolgreich in ihn einbezogen - ,hineinsozialisiert’ - werden. Theologie
hatte hier die Aufgabe, die interne Logik des Regelwerks zu sichern und so dafiir Sorge zu tra-
gen, dafd das von ihm regulierte religiose Sprachspiel als kohdrent wahrgenommen und die
darin vorgesehenen bzw. moglichen ,Spielziige’ als aufeinander bezogen verstanden werden
konnen."684

So stellt sich die Frage nach der Rationalitidt der zu begriindenden religiosen
Glaubensiiberzeugungen zum einen intern in Bezug auf die Kohdrenz der ver-
schiedenen Glaubenssitze zueinander und zum anderen extern in Bezug auf die
Frage nach der Rationalitat der Religion als Gesamt der ihr zugrunde liegenden
Regeln.®8> Wenn aber religionsintern Geltungsanspriiche formuliert werden, fiir
die auch lebensform-extern Geltung beansprucht wird, so miisste man entweder
Rationalitatskriterien formulieren, die kontextiibergreifend fungieren und so eine
sprachspielexterne Wiirdigung ermoglichen. 686 Diese notwendigen Kriterien
miissten in der Lage sein, letztlich , Geltungsanspriiche als unbedingt — nicht mehr
nur kontext-relativ — giiltig auszuzeichnen und in diesem Sinne auch zu begriin-
den.“87 Alternativ dazu - und dies ist dann auch Werbicks eigene Vorgehensweise
- kann versucht werden, in dem oben bereits erwdhnten Ad-hoc-Verfahren die
gegen die eigenen Glaubensiiberzeugungen eingefiihrten Argumente zu entkraften
und sie so als haltlos zu erweisen. So wiirde jede Frage nach dem starkeren Argu-

ment konkret-situativ beantwortet. Anders als in der reformed epistemology reicht

683 Vgl. dazu WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 400. Vgl. zum Sprachspiel-
Konzept nach Wittgenstein: STOSCH, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz, 16-49.

684 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 400.

685 Vgl. dazu auch 1.U. DALFERTH, Kombinatorische Theologie. Probleme theologischer Rationalitit
(QD 130), Freiburg/Basel/Wien 1991, 66: ,Einerseits tritt [das Rationalitatsproblem der zu-
grunde liegenden Glaubenssatze, K.L.] als Frage nach der Rationalitdt oder Irrationalitdt eines
bestimmten gegebenen Glaubens auf, und diese kann nur nach internen Kriterien der Lebens-
form, zu der dieser Glaube gehort, beantwortet werden. Andererseits gibt es die fundamentalere
Frage der Rationalitdt oder Irrationalitdt dieser ganzen Lebensform. ... Fragen dieser Art sind] il-
legitim, weil wir uns immer nur auf interne Kriterien einer Lebensform beziehen kdnnen, die
sich zwar beschreiben und explizieren lassen, aber ihrerseits nicht wiederum durch externe
Kriterien gerechtfertigt werden kénnen.“

686 [etztlich stellt sich fiir Werbick die Frage, ob es die Moglichkeit gibt, ,die als Argumente hervor-
gebrachten Versuche der Antwort auf die vielstimmige Bestreitung christlicher Geltungsan-
spriche in ihrer argumentativen Stringenz zu beurteilen®. Vgl. WERBICK, Fundamentaltheologie
als Glaubens-Apologetik, 401.

687 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 401.

198



es Werbick jedoch nicht aus, die Argumente des Gegners zu widerlegen, sondern er
fragt mit Hansjlirgen Verweyen: ,Wenn die philosophische Vernunft in der Ad-
Hoc-Verteidigung jedes einzelne gegen den Logos christlicher Hoffnung vorge-
brachte Argument als unverniinftig entlarven kénnen soll, muss dann nicht noch
eine systematisch kohdrente Begriindungsfahigkeit angenommen werden, die die
durchgehende Konsistenz dieser sporadischen ,Repliken‘ ermdéglicht und so deren
Rationalitat beurteilbar macht?“688

In der Wiirdigung dessen, was ist liegt fiir Jiirgen Werbick die urspriinglichste
Herausforderung der menschlichen Vernunft.®8? Die Wiirdigung dessen, was ist
»zielt auf jene schopferische Entsprechung, in der die Wiirde der mir Begegnenden
als um ihrer selbst willen Seiende und Sein-Sollende zur Geltung kommt und ich
mich meinerseits zum Selbstsein herausgefordert erfahre: mich als einen Men-
schen wertschdtzen kann, dessen Wiirde darin liegt, die mir begegnenden Anderen
in ihrem Fiir-sich-selbst-Sein zu wiirdigen.“¢0 Diese elementare Herausforderung
der menschlichen Vernunft durch die Wiirdigung dessen, was ist wird mich indes
lediglich durch die Bitte des Anderen um seine eigene Wiirdigung erreichen und ist
so auch immer dem , Konflikt der Interpretationen“ (Paul Ricoeur) ausgesetzt.

Resultierend aus diesem Begriff der Wiirdigung dessen, was ist kann Werbick ei-
nen Gottesbegriff entwickeln, der Gott als den Ursprung nach der Suche nach Wiir-
digung erfasst und bei dem Gott dafiir sorgt, dass diese Suche nach Wiirdigung
nicht in die Irre fiihrt.6°1 Gott wiirdigt den Menschen, indem er ihn an seiner ur-
spriinglichen Intention der Wiirdigung teilhaben lasst, ,ihn [..] freisetzt und
dadurch wiirdigt zu wiirdigen.“62 Die Wiirdigung des Anderen besteht nun gerade
darin, dass ich mich selbst als unbedingt von Gott gewiirdigt erfahre und so am

Wirklichwerden der Wiirdigung teilhaben kann.

,In biblischer Uberlieferung wird diese Reflexivitit der Wiirdigung als das Gottgeheimnis der
Liebe ausgelegt: Gott ist die Liebe, die sich mitteilen und die Liebenden an der ihr geltenden
Liebe teilhaben lassen will. Die Liebe will sich selbst. Aber das heifdt, daf3 sie sich verschwen-
den und so Liebe hervorrufen will. Dieser Hervor-Ruf ist sie selbst. Er erreicht die Geliebten -
wenn er sie erreicht -als der Ruf, unbedingt zu wiirdigen, was ist und sein soll; als der Ruf, das

688 STOSCH, Einfilhrung in die Systematische Theologie, 339. Mit Zitat aus HANSJURGEN VERWEYEN, Got-
tes letztes Wort. Grundrifd der Fundamentaltheologie, Regensburg 32000, 65.

689 Vgl. WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 403.

690 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 403.

691 Vgl. dazu SToscH, Einfiihrung in die Systematische Theologie, 341.

692 STosCH, Einfithrung in die Systematische Theologie, 341.

199



Entwiirdigende zu erkennen, damit es liberwunden werde, und Moglichkeiten zu entdecken,
das, was unbedingt sein soll, hervorzubringen.“693

Damit wird durch die Metapher der Wiirdigung ein Prozess eroffnet,

,der auf Unbedingtheit abzielt und als Prozefd der Wiirdigung dem Begriff unbedingt seinen
hermeneutischen Ort gibt: den Ort von woher er verstanden werden darf; einen prozessualen
Ort gewissermafien, da Unbedingtheit menschlich immer eine Prozefs- und keine Zustandska-
tegorie ist: Kennzeichen dessen, was sein soll, nicht Beschreibung dessen, was ist.“694

Da sich dieser Prozess als rationale Dynamik aus der Hoffnung speist, dass in
ihm schon der Geist ,unbedingter Wiirdigung“ wirke, ist es moglich, einen Grenz-
begriff des Denkens des Absoluten zu bilden, der ,der Inbegriff der Hoffnung auf
unbedingte Wiirdigung durch den [ist], der sich selbst bedingungslos dazu be-
stimmt, unbedingt zu wiirdigen, die nach Wiirdigung verlangen [...]. Als Inbegriff
der Hoffnung ist dieser Grenzbegriff des Denkens denkbar; denkbar als Urwirk-
lichkeit der Liebe, die sich selbst will und sich selbst nur so wollen kann, dafd sie
sich als Liebe zur Geltung bringt: an sich Anteil gibt.“¢?> Indes ist es nur moglich,
diese Wirklichkeit der Begegnung mit dem Absoluten mithilfe von Begriffen zu
erzdhlen. ,Die Erzdhlungen wenden nicht nur Begriffe auf ein Geschehen an. Sie
stellen eine offene, oft nur fragende Korrelation zwischen den Begriffen und dem
zu Erzahlenden her - und so verandern sich die Begriffe; so geben sie dem Begrei-
fen neu zu denken, wozu es unterwegs ist und woran es sich nicht vergreifen
darf.“6%6 So erklart sich auch Werbicks eigener theologischer Zugang, der auf den
ersten Blick im Vergleich zu den anderen bisher behandelten Ansatzen eben pri-

mar theologisch argumentiert.

693 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 405.
694 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 407.
695 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 407.
696 WERBICK, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik, 407.

200



5.2.2 Der schonste Gedanke: Christologie und Pneumatologie als
Vorgaben der Trinitatstheologie

Trinitatstheologie lasst sich vor allem durch die Vorgaben der Christologie und
der Pneumatologie bestimmen. Christologisch halten wir daran fest, dass sich Gott
in der Menschwerdung mit dem Menschen Jesus von Nazareth identifiziert, er sich
so dem Menschen ,entdufdert“®®’ und seine Hingabe und sein Dasein fiir den Men-
schen in Jesus Christus konkret wird. In dieser Identifikation geschieht ,die Selbst-
gabe Gottes in die Immanenz der Menschenwelt: Gott gibt sich in sie hinein, damit
die Menschen mit ihm Gemeinschaft haben und in der Gemeinschaft mit ihm zu
Gott-entsprechenden Menschen werden konnen.“¢%8 In Jesus von Nazareth als dem
Christus geschieht die Kenose, die Entdufierung Gottes in der Menschwerdung,
geschichtlich konkret. Die Begegnung mit Gott in Christus fordert deshalb den
Menschen heraus; er muss Stellung beziehen, sich zu dieser Begegnung verhalten.
Gottes Selbsthingabe geht bis zum Letzten: Die Geschichte Jesu Christi zeigt, wie
sich die Menschen gegen ihn stellen, ihn zuriickweisen und in letzter Konsequenz
ans Kreuz schlagen - eine Konsequenz, die sich daraus ergibt, dass die Selbsthin-
gabe Gottes ,den Weg der Verséhnung mit den Unversohnten bis zum Auflersten
geht, da sie den Selbst- Einsatz des Versohners gegen die Unversohnlichkeit bis
zuletzt durchhalt und so die Zukunft der Gottesherrschaft offen halt.“6%°

Die bekannte Parabel vom Konig und dem Bettelmddchen nach Sgren Kier-
kegaard stellt die christlogische Herausforderung sehr prazise dar. Sie scheitert
allerdings genau an der Stelle, an dem der Konig sein wahres Sein als Konig preis-
gibt und das Madchen zu sich in den Konigspalast holt.”7%° Ubertragen auf die Men-
schwerdung Gottes stellt sich die Frage, wie gedacht werden kann, dass sich in Je-
sus von Nazareth, als dem Christus, wahrer Mensch und wahrer Gott gleicherma-
en zeigen. Wie kann gedacht werden, dass auch im Menschsein und im Leiden

Jesu das Heil Gottes durchscheint? Christologie ware nach Werbick vollkommen

697 ,Seid untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entdufderte sich und wurde wie
ein Sklave und den Menschen gleich.” Phil 2,5-7.

698 WERBICK, Gott verbindlich, 544.

699 WERBICK, Gott verbindlich, 547.

700 Vgl. SPREN KIERKEGAARD, Philosophische Brocken. In: DERS., Gesammelte Werke, 10. Abteilung.
Hg. von E. Hirsch und H. Gerdes, Miinchen 31991, 23ff. (nicht eingesehen). Zitiert nach WERBICK,
Gott verbindlich, 521.

201



falsch verstanden, wenn in ihr der Versuch der Stilisierung des Leidens Christi un-
ternommen wirde. ,Nicht auf das dufierste und schlimmste menschliche Leiden
bezieht sich die Rede von der christologischen Exposition, sondern auf die vorbe-
haltlose Selbst-Hineingabe Gottes in die Immanenz der Menschenwelt und des
Menschenlebens, damit sie zum Ort Seines Daseins wirden; zum Ort Seiner Zu-
ganglichkeit, der Zugdnglichkeit Seiner guten Herrschaft.“791 Die Menschwerdung
Gottes in Christus ermoglicht jedem Menschen an jedem Ort die Verwandlung der

Welt zur basileia tou theou, zum Reich Gottes.

,Die christologische Exposition intendiert die Verwandlung der Elends-Welt von Grund auf.
Und sie ruft in diese Verwandlung hinein. Sie macht mit dieser Verwandlung einen Anfang der
nicht aufthéren wird anzufangen; der nicht aufthéren wird, alle in diesen Anfang einzubeziehen,
die sich ihm 6ffnen. Die christologische Exposition intendiert und initiiert die pneumatologi-
sche Inklusion. Genauer noch: Die pneumatologische Inklusion ist der Sinn der christologi-
schen Exposition. Das Anteilnehmen geschieht um des Anteilgebens willen; es ist immer schon
dieses Anteilgeben.“702

Indem sich Gott in Christus mit den Menschen identifiziert und sich ihnen und
ihrer Welt aussetzt, 6ffnet er sich ihnen, gibt den Unterdriickten unter ihnen einen

Raum - und gerade in dieser Offnung ist der Geist Gottes zu finden.

,Gott gibt den Verfolgten und von Lasten Bedriickten in sich den Raum, in dem die Macht der
Siinde nichts mehr vermag. Er ist dieses Sich-Offnen und Hereinholen. Er ist Sein Geist, der die
Menschen hereinholt, sie zuerst mit der Sehnsucht nach diesem In-Gott-Sein ansteckt, mit der
Leidenschaft fiir Gottes Herrschaft, Gottes Gerechtigkeit und Zukunft.“703

Diese pneumatologische Inklusion schliefdt ausdriicklich alle in die Erh6hung des
Gekreuzigten mit ein. Wer sich aber vom Geist ergreifen lasst und sich in Gott hin-
einholen lasst, der wird auch in die Verantwortung fiir die Errichtung des Reiches
Gottes in dieser Welt hineingenommen. Durch christologische Exposition und
pneumatologische Inklusion wird Gottes Dasein in doppelter Hinsicht zur Geltung
gebracht: Zum einen identifiziert sich Gott im Menschenleben mit dem Menschen
durch Christus; zum anderen identifiziert er sich in seinem Heiligen Geist als die
Zukunft aller Menschen, er schenkt ihnen eine (neue) Identitit aus dem Glauben
heraus. Da der Mensch in seinem Wunsch nach Wiirdigung in dieser Welt keinen

Ort hat, kann gerade der Geist dem Menschen Ermutigung durch das Gebet geben:

701 WERBICK, Gott verbindlich, 549.
702 WERBICK, Gott verbindlich, 548f.
703 WERBICK, Gott verbindlich, 549.

202



,Die Immanenz ist in dieser eschatologisch-apokalyptischen Geist-Erfahrung der Ort der Be-
drangnis und der Angst (vgl. auch Joh 16,33). Der Geist aber - der Paraklet - erschliefst den
Glaubenden ihre Situation in der Welt. Er ermutigt sie, sich von der Bedrangnis in der Welt
nicht in dem Glauben irre machen zu lassen, dass der Menschen- und Gottessohn zum Vater
geht, ihnen einen guten Ort fiir immer zu bereiten (Vgl. Joh 14,2f).“704

Mit der christologischen Exposition und der pneumatologischen Inklusion ist
das Feld beschrieben, in dem Transzendenz und Immanenz zusammengedacht
werden kénnen. Christologie und Pneumatologie entsprechen hier dem Verhaltnis

von Transzendenz und Immanenz:

,Der Geist, der die nach den ,ewigen Wohnungen* sich Sehnenden beseelt und zu ihrer Sehn-
sucht und ihrer Gottes-Utopie, zur Welt-Transzendenz ermutigt, ist der Geist, der vom Vater
im Gekreuzigten ausgeht: der Geist, der die Immanenz Gottes in seinem Christus beseelte und
ihn zum Geschehen der Selbstvergegenwartigung Gottes in der Todes-Welt der Menschen
machte. Er ist deshalb der Geist, der die Transzendenz in der Immanenz vergegenwartigt und
gerade so den Abstand bis zur Kaum-Ertraglichkeit aufreifdt, der jetzt noch zwischen Gott und
der Welt aufklafft.705

Eine endgiiltige Uberwindung dieses Abstandes zwischen Gott und Welt wird es
nur im Eschaton geben. Erst im Eschaton wird die Welt endgiiltig in Gott aufgeho-
ben. Der Weg hierhin fiihrt aber durch die Nachfolge Christi und ist begleitet durch

den Parakleten, der den Menschen fiir diese Nachfolge ermutigt. 706

5.2.3 Der Kern der Trinitatstheologie: Der Personbegriff

Durch das biblische und heilsgeschichtliche Zeugnis offenbart sich Gott den
Menschen insofern, als ,er zuinnerst von der Liebe bewegt wird, sie in sich selbst
lebt und sie in der Gemeinschaft mit denen leben will, die seine Liebe erwidern
koénnen.“7%7 Diese Liebe Gottes wird, wie eben schon gezeigt werden konnte, dem
Menschen zum einen durch die Begegnung mit Christus und zum anderen durch
die Begegnung mit dem Heiligen Geist zuteil.”%8 In diesem Sinne kann man von ei-
ner dreifachen Prdsenz Gottes fiir die Menschen sprechen: ,Gottes hervorbrin-

gend-tragende Prdsenz, Gottes mitmenschlich-solidarische Prasenz, Gottes zur

704 WERBICK, Gott verbindlich, 551.

705 WERBICK, Gott verbindlich, 552.

706 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 553.
707 WERBICK, Gott verbindlich, 560.

708 Vgl. Kap. 5.2.2.

203



Teilhabe an seinem Geist und zur Mitwirkung mit ihm inspirierende Prasenz.“70°
Anstatt nun aber innertrinitarisch den Personbegriff durch den Begriff der Pra-
senz- oder Daseinsweise zu ersetzen, halt Werbick bewusst am Personbegriff fest,
deutet ihn allerdings durch die Auseinandersetzung mit der Personalitat des Heili-

gen Geistes.”10

5.2.3.1 Pneumatologische Entfaltung des Personbegriffs

In Jesus von Nazareth begegnet uns Gott als mitmenschliches Gegeniiber, ergrif-
fen werden wir jedoch von diesem Gegeniiber zuinnerst. Dieses Ergriffen-Sein von
Gott bewegt mich innerlich zur Umkehr und es gibt mir die Gottes-Ergriffenheit,
die ich zur Nachfolge so notwendig brauche. Die Gottes-Ergriffenheit ist christlich
als das Wirken des Heiligen Geistes zu benennen. Sie ist als die pneumatologische

Inklusion das Pendant zur christologischen Exposition.

,Der Konkretheit des mitmenschlich-personalen Gegeniibers korrespondiert die Universalitat
des Gottes-Horizonts der zukiinftig gegenwartigen Gottesherrschaft, die von den einzelnen
Menschen in der geistgewirkten Bekehrung zuinnerst Besitz ergreift und in ihrem Zeugnis das
Angesicht der Menschenwelt auf Gottes Zukunft zu verdndern anfangt.“711

Gott begegnet mir damit zum einen in meinem mitmenschlichen Gegeniiber. Der
Logos ist zu unserem Mitmenschen und somit zu unserem konkreten Gegeniiber
geworden. Dieses Gegeniiber ist uns als biblische Uberlieferung heute noch zu-
ganglich. In den Schriften des Neuen Testaments finden wir die Zeugnisse dieser
Gottes-Begegnung mit dem Logos in Jesus von Nazareth. Durch diese Texte ergreift
uns aber zuinnerst das, ,was dieses Gegentiber selbst beseelt und inspiriert hat,
sodass wir das Wort vernehmen konnen, auf das sein Menschenleben die schlicht-
hin authentische Zeugen-Antwort war: Den Gott-Logos, den Jesu Menschenleben
giiltig kommunizieren konnte, weil es ein Leben ganz aus dem Heiligen Geist
war.“712 So wird mir durch das dufierliche Gegeniiber Jesu von Nazareth ein inne-
res Gott-Ergriffensein moglich, das durch den Heiligen Geist bewirkt wird. Die
Kommunikation Gottes vollzieht sich in diesen beiden Dimensionen: in dem Ge-

geniibersein von Jesus von Nazareth und in der inneren Beriihrung durch den Hei-

709 WERBICK, Gott verbindlich, 609.
710 Vgl. StoscH, Trinitat, 134.

711 WERBICK, Gott verbindlich, 596.
712 WERBICK, Gott verbindlich, 596.

204



ligen Geist, der den Menschen Anteil haben ldsst an dem gottlichen Kommunikati-
onsgeschehen.

Wie ist dieser Gedanke nun genauer zu konkretisieren und inwiefern kann der
Personbegriff durch die Personalitdt des Heiligen Geistes bestimmt werden? Auch
menschliche, personale Kommunikation vollzieht sich in zwei Dimensionen: Zu-
nachst begegnet mir mein Gegeniiber, indem es meine Aufmerksamkeit fordert. Ich
muss mich auf die Botschaft meines Gegentibers einlassen. Diese Botschaft soll,
wenn Kommunikation gelingt, mich in meinem tiefsten Inneren erreichen und so

eine Antwort von mir hervorrufen, die mich in Freiheit fithren kann.

»,Dass es mich zuinnerst ergreift und mitnimmt: darauf zielt das mir von meinem Gegeniiber
gesagte Wort, wenn es von Herzen kommt. Und es darf mich ergreifen und mit sich nehmen,
wenn es mich in die Freiheit fiihrt - und nicht in die Zweideutigkeit der halbherzig hergesag-
ten Worte verstrickt, in die Eigeninteressen, die mich durch Liigen, Parolen und Schlagworte
verfiihren.“713

Diese zwei Dimensionen von Kommunikation kénnen als ein Hinweis auf die
gottliche Kommunikation verstanden werden. Gott sagt uns im Logos sein We-
senswort zu. Gottes Wesenswort wird im fleischgewordenen Logos fiir uns
menschlich konkret und ruft uns und fordert uns heraus, ihm zu folgen. Dagegen
haucht uns der Heilige Geist den Mut und das Vertrauen ein, diesem Ruf Folge zu
leisten und sich in die Zukunft Gottes hineinzuwagen. Der Geist erreicht uns zu-

nachst durch die Begegnung mit dem menschgewordenen Logos.

,Von ihm - von seinem menschlichen Zeugnis fiir das Gotteswort - springt die Reich-Gottes-
Faszination liber auf die Menschengeschwister, die bei ihm sind und mit ihm sein wollen. Ur-
spriinglich geht der Geist vom Vater aus, um das Menschsein Jesu hervorzurufen und einzu-
bergen in das so menschlich faszinierende und herausfordernde Zeugnis fiir Gottes Wesens-
wort. Jesus Christus hat sich ganz von diesem Geist durchdringen und vom Logos einnehmen
lassen. Und so geht der Geist auch von ihm aus, die Menschen zur Jesus-Nachfolge zu bewe-
gen. 714

Dass in Bezug auf Jesus von Nazareth als dem Sohn Gottes der Personbegriff
verwendet wird, ist naheliegend, auch wenn sich natiirlich christologisch direkt
Fragen zur Zwei-Naturen-Lehre bzw. hypostatischen Union anschliefden wiirden.

Den Heiligen Geist nun als Person zu beschreiben und von diesem Gedanken aus

713 WERBICK, Gott verbindlich, 597. Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Hinweis, dass Jiirgen
Werbick einen Freiheitsbegriff verwendet, der durch die lutherische Position beeinflusst zu sein
scheint. Freiheit wird hier nicht in erster Linie als Wahlfreiheit verstanden. Es geht hier viel
mehr um die Freiheit, die durch die Entscheidung, dem mich in Anspruch nehmenden
(gottlichen) Ruf zu folgen, ermoglicht wird. Je mehr ich versuche, diesem Ruf zu folgen, desto
freier werde ich.

714 WERBICK, Gott verbildlich, 598.

205



den Personbegriff zu fiillen, ist hingegen noch néher zu erlautern.”!> In welchem
Sinne ist vom Heiligen Geist als Person zu sprechen? So fragt Werbick selbst: ,Mo-
bilisiert der Gedanke der pneumatologischen Inklusion nicht eher monistische As-
soziationen, Vorstellungen des Einbeziehens und Einbezogenwerdens; Vorstellun-
gen eines vor- oder iliberpersonalen Einheitsgrundes, in den die zu einer tiberper-
sonalen Vollendung gelangenden Menschen eingelassen ware?“716

Werbick stellt heraus, dass der Person-Begriff in Bezug auf den Heiligen Geist
deutlich anders zu konturieren ist, als es in Bezug auf Jesus Christus der Fall ist -
eben nicht im Sinne eines personalen Gegeniibers, sondern in der innersten Ergrif-
fenheit. Auch mitmenschliche-personale Kommunikation bezieht, wie oben schon
dargestellt, beide Dimensionen ein: das Sich-Gegeniibersein und gleichermafien
auch das zuinnerste Ergriffensein. Werbick versucht in diesem Zusammenhang das
Dasein des Heiligen Geistes als die ,vollkommene Realitdt der kommunikativen
Prasenz Gottes“ zu verstehen.’l” Erfahren kann ich diese kommunikative Prasenz
zum einen in der Begegnung mit dem mir gegeniiberstehenden, mitmenschlich
gewordenen Logos, wenn er mich herausfordert, mich in die Gotteszukunft hinein-
zuwagen. Zum anderen begegnet mir diese kommunikative Prdsenz dann, wenn
ich mich mitgenommen und einbezogen fiihle in diese von Gott ermdglichte Frei-
heit, dem mir geltenden Ruf zu entsprechen. ,Indem Gottes Dasein im Heiligen
Geist mich so fiir Gott einnimmt und in die Gottesfreiheit mitnimmt, personalisiert
es mein personales Dasein als personales Mit-Dasein mit dem Gott, der mein Da-
sein will - der nicht ohne mich sein will.“718 Konkret wird diese Erfahrung vor al-
lem dann, wenn mir mein Gegeniiber nicht mehr als blofies Gegeniiber begegnet

und mir dieses

,Gegenilibersein mir nicht als Entfremdung widerfahrt. So geschieht sie mir auch nicht als Ein-
schrankung meiner personalen Freiheit, vielmehr gerade als die Herausforderung, in die Got-
teszukunft hineinzuwagen, in der ich als Person interpersonal gewiirdigt sein werde - mit-
daseiend mit dem Gott, dessen Dasein mir jetzt schon in Jesus Christus widerfahrt.“719

715 Vgl. WERBICK, Gott verbildlich, 599.
716 WERBICK, Gott verbindlich 599.
717 WERBICK, Gott verbindlich, 600.
718 WERBICK, Gott verbindlich, 601.
719 WERBICK, Gott verbindlich 600.

206



Die kommunikative Prasenz Gottes vollzieht sich so im Zugleich des Mitgenom-
menwerdens in die Gotteszukunft und des Einbezogenwerdens in die Gottesfrei-

heit,

»in der sich fiir mich die eschatologische Identitdt von Sollen und Wollen ereignen wird [...].
Ich darf mich auf ein Bezogensein beziehen, von dem her und auf das hin ich mich auf mich
selbst und auf alle anderen Wirklichkeiten beziehen kann und in keiner dieser Beziehungen
nur noch als Objekt vorkomme. Indem Gottes Dasein im Heiligen Geist mich so fiir Gott ein-
nimmt und in die Gottesfreiheit mitnimmt, personalisiert es mein personales Dasein als per-
sonales Mit-Dasein mit dem Gott, der mein Dasein will - der nicht ohne mich sein will.“720

Der Heilige Geist ist damit derjenige, der mich wachruft, mich zur Nachfolge mo-
tiviert, der mich in das Personsein fiihrt, indem er mich ergreift und mich dem Ruf
folgen lasst. Durch ihn werde ich wahrhaft zur Person im interpersonalen Gesche-
hen Gottes, durch ihn werde ich in Gottes Wesen hineingenommen. Mein persona-

les Dasein wird zum Mit-Dasein mit Gott.721

5.2.3.2 Christologische Entfaltung des Personbegriffs

In Bezug auf die Pneumatologie konnte nun ein Personbegriff entwickelt wer-
den, der in erster Linie das innerliche Ergriffenwerden und Hineingenommenwer-
den in die (Gottes-)Kommunikation betont. Der Heilige Geist fiihrt mich durch sei-
ne Personalitdt zu meiner eigenen Personalitdt, indem er mich zuinnerst ergreift.
Dagegen fiihrt die christologische Entfaltung des Personbegriffs in eine andere Di-
mension, namlich die des Gegeniiberseins.

Im Rahmen der Christologie muss der Personbegriff eine Einheitsvorstellung
leisten, ,die Gottliches und Menschliches nicht vermischt und doch dem Vermdégen
Gottes theologisch Raum gibt, im Anderen seiner selbst er selbst zu sein.“722 Das
Menschsein Jesu von Nazareth wird allerdings nicht durch die gottliche Gegenwart
geschmalert, im Gegenteil kommt gerade das Menschsein Jesu von Nazareth durch
die gottliche Wirklichkeit und die Gegenwart Gottes durch den Heiligen Geist zur

eigentlichen Vollendung. Damit gehen die zwei Naturen Christi nicht ineinander

720 WERBICK, Gott verbindlich, 600f.
721 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich 601.
722 WERBICK, Gott verbindlich, 583.

207



auf, die menschliche Natur wird nicht verwandelt, sondern sie wird durch die gott-

liche Natur vollendet.

,Die innerweltliche Gegenwart des Gottlichen schliefdt demnach das Menschliche nicht aus
dem eigenen Da-sein aus. Sie bezieht sich vielmehr so auf es bzw. sie bezieht es so in sich ein,
dass Gott in und unter den Menschen ganz als er selbst da sein und dass die Menschen in sei-
ner Gegenwart ganz sie selbst werden kénnen. “723

Aber wie kann diese hypostatische Union gedacht werden, bei der die unver-
mischte und ungetrennte Einheit der gottlichen und der menschlichen Natur Chris-
ti gewahrt bleiben? Hier macht das Konzil von Chalzedon sehr deutlich, dass der

Grund der Einheit in der gottlichen Wirklichkeit des ewig gezeugten Logos besteht.

,Das ewige gottliche Wesenswort ruft die ihm vollkommen entsprechende Antwort im
Menschlichen hervor. In der menschlichen Antwort findet der ewige Logos jene geschichtlich-
welthafte Resonanz, die ihm ein menschliches Da-Sein in der Welt gibt: Der ,treue Zeuge‘ des
Wortes - Jesus, der Christus - lebt ganz aus diesem Wort und fiir es.“724

Jesus, der Christus, lebt damit aus seiner Bestimmung, die Antwort auf den Ruf
Gottes zu sein und findet darin auch seine personale Existenz. Der Logos ist der
Ruf, auf den Jesus von Nazareth die Antwort gibt.

Dieser Gedanke des Hervorgerufenseins kann zundchst auch in anthropologi-
schen Zusammenhdngen einsichtig gemacht werden. Der Mensch ist in seinem Sein
zunachst einmal hervorgerufen. Er folgt in seinem Leben einem Ruf, auf den er
Antwort sein will. Dieser Ruf kann entweder als Ruf zu einem Leben in Fiille sein,
er kann aber auch ein Ruf in ein zukunftsloses Leben sein, ein falscher Ruf, der

nicht zur Vollkommenheit fithrt. Menschsein bedeutet in jedem Falle,

»einem Ruf zu folgen, der sich mir erst erschlief3t, wenn ich ihn mit allem, was ich bin, zu ho-
ren und zu beantworten versuche. Dieser Ruf kann mir zum Schicksal werden, wenn er mich
dazu verurteilt, ihn zu ,widerlegen’ oder sein Zerstérungswerk zu vollenden. Er ruft mich in
meine personale Freiheit hervor, wenn er mich auf die Spur meiner Gotteszukunft setzt. 725

Aber wie kann ich diesen Ruf als einen Ruf in meine Gotteszukunft, in meine per-
sonale Freiheit erkennen? Das Wort, das den Menschen in das Leben ruft, kann
diese Zukunft bezeugen, da es das Gotteswort ist. ,Personales Dasein griindet sich
ein in den ihm selbst unverfiigbaren Grund seines Daseins. Es hort sich ein und

spricht sich selbst hinein in das Wort, auf das hin es sich selbst ergreifen und leben

723 WERBICK, Gott verbindlich, 585.
724 WERBICK, Gott verbindlich, 585.
725 WERBICK, Gott verbindlich, 586.

208



kann.“726 Personalitat wird so verstanden als der Bezug zu dem Ruf, dem man ent-
sprechen will. Nur so kann die Person letztlich sich selbst entsprechen, wenn sie
auf den Ruf hort und sich auf das gute, hervorrufende Wort bezogen weif3. Wenn

sie diesem Ruf entspricht, ist sie zugleich Antwort auf den Ruf und sie selbst.

,Personsein hat seinen Sinn im Entsprechen. Es vollbringt seinen Selbstvollzug in dreifacher
Entsprechung: Es bezieht sich auf sich selbst, wo es dem Wort entsprechen kann, dem es sich
verdankt weif3, und wo es denen entspricht, die in diesem Wort mit gemeint sind. Der reflexiv-
reflektierende Selbstbezug, der um diese bezogene Selbst-Entzogenheit mehr oder weniger
ausdriicklich weifd und die darin moglich gewordene Selbst-Entsprechung mehr oder weniger
,person-sinngemaf}’ vollzieht, macht menschliche Subjektivitiit aus. Die Gestalt der Antwort, in
der sich die Menschen-Person auf ihr Hervorgerufensein bezieht und ihr zu entsprechen ver-
sucht, ist ihre Identitdt.“727

Menschliche Identitat wird also dadurch bestimmt, inwiefern ich versuche, die
Antwort und die Entsprechung auf den Ruf zu sein, der mich ereilt. Meine Subjekti-
vitat ist indes mein reflexiver und reflektierender Selbstbezug, wenn ich mehr oder
weniger weif3, dass ich mich eigentlich nicht mir selbst verdanke, sondern auf den
mich ereilenden Ruf hin bezogen bin und versuche diesem zu entsprechen und ihn
zu vollziehen. Damit kann Identitat sich nur in Interaktion ausbilden, in dem Men-
schen dem Ruf Gehor schenken, der sie herausfordert, sie selbst zu sein und sich

selbst zu entsprechen.

,50 bedeutet das Hervorgerufenwerden ins Personsein einerseits die Ausbildung einer Ich-
Perspektive - also der Perspektive der ersten Person -, in der ich mich auf meinen Weg geru-
fen weif, zumindest erahne, worauf ich mit meinem Leben zu antworten versuche. Dieses
Hervorgerufenwerden vermittelt sich mir aber andererseits in Begegnungen mit anderen
Menschen, die mich aus ihrer Ich-Perspektive wahrnehmen, in ihr vorkommen lassen, mich in
ihr vielleicht vereinnahmen oder mir gerecht werden wollen.“728

Damit steht Personsein immer zwischen Selbstbehauptung und mitmenschlicher
Entsprechung. Ich muss mich dann selbst behaupten, wenn die Fremdperspektive
der Anderen nicht mich wahrnimmt und nicht mich wiirdigt, sondern eine verzerr-
te Wahrnehmung von mir hat. Andererseits kann ich die mitmenschlichen Ent-
sprechungen insofern als personkonstituierend erfahren, ,da und insofern mir in
den anderen der Hervor-Ruf horbar wird, in dem ich mich zu mir selbst hervorge-
rufen weifs. In der Ich-Perspektive beziehe ich mich als Subjekt auf andere - und

darin auf den Logos, der mich selbst in mein Personsein hervorruft.“72°

726 WERBICK, Gott verbindlich, 587.
727 WERBICK, Gott verbindlich, 587.
728 WERBICK, Gott verbindlich, 588.
729 WERBICK, Gott verbindlich, 588.

209



Wie lassen sich nun diese anthropologischen Strukturen auf die Theorie der hy-
postatischen Union innerhalb der Christologie libertragen und was bedeuten sie
fiir die Person Jesus von Nazareth? Der Ruf, dem Jesus von Nazareth folgt, ist der
Ruf des Logos. Der Logos und damit das Wesenswort Gottes ist derjenige, der
grundsatzlich das Personsein Jesu von Nazareth hervorruft. In seinem Leben ver-
sucht Jesus von Nazareth als der Christus, diesem Ruf des Wesenswortes Gottes zu
entsprechen und es zu erfiillen. ,Das Personsein Jesu, des Christus, ist gegriindet, ja
es ist gegeben in dem Hervorruf, aus dem er lebt. Und es ist ihm - als Mensch - ge-
schenkt, sich mit diesem Hervorruf ganz und gar identifizieren zu kénnen, also sei-
ne menschliche Identitiat ganz darin zu haben, diesen Hervorruf als Zeuge des Lo-
gos selbst mitzuverantworten.“730

Die Personalitat liegt also in dem Wort Gottes, in dem Hervorruf des Logos. Der
Logos als gottliche Person ist das Geschehen des Gotteswortes, das aber in dem
Menschen Jesus von Nazareth als Zeugnis getragen wird. In der Realisierung und
Entsprechung des Rufes des Logos kann Jesus von Nazareth seine menschliche
Freiheit und - noch grundsatzlicher - sein Menschsein liberhaupt realisieren.”31
Indem Jesus dem Ruf entspricht, entspricht er ,dem Vater, der ihn sandte, wie dem
gottlichen Wesenswort, auf das er menschliche Antwort ist. [...] Die Menschennatur
ist dem Logos hypostatisch geeint, da sie aus ihm und fiir ihn lebt, so dass es die
menschliche Identitit Jesu von Nazaret ausmachte, die dem Logos ganz und gar
entsprechende Antwort zu sein, an der die Menschen das Wort haben.“732

Das Besondere am Menschen Jesus von Nazareth ist es, dass er sich ganz mit
dem Ruf des Logos, der Zusage des Logos an ihn, identifiziert weifd. Das ist es, was
ihn von allen anderen Menschen unterscheidet. Und dadurch ,wird er als Mensch
zum Dasein Gottes in der Menschenwelt bzw. ist er dieses Dasein Gottes von An-
fang an, da dieses Leben von seinen Anfdngen an ganz aus dem Geist Gottes ist.“733
Das Leben Jesu von Nazareth ist ein ganz und gar menschliches Leben. Er ist eine
Person unter allen anderen Personen seiner Umwelt. Da aber sein Hervorruf, sein

,Person-Sinn“ darin liegt, aus dem Heiligen Geist die vollkommene Entsprechung

730 WERBICK, Gott verbindlich, 588.
731 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 588f.
732 WERBICK, Gott verbindlich, 589.
733 WERBICK, Gott verbindlich, 589.

210



des Willens des Vaters zu sein, ist er die vollkommene ,Gottes-Entsprechung” un-
ter den Menschen. Es gibt damit neben dem menschlichen Personsein Jesu kein
zweites, gottliches Personsein. ,Es transzendiert sich vielmehr in das Personsein
des Logos, da sein personal-menschlicher Entsprechungssinn der gottlichen
Selbstentsprechung entspricht.“734

Flir das Verhaltnis von Trinitatstheologie und Christologie ist nochmals heraus-
zustellen, dass es zwar die gottliche Hypostase des Logos ist, die das Personsein
des Logos im Menschen Jesu von Nazareth konstituiert. Davon ist aber nochmals
zu unterscheiden, dass der Logos zwar der einen Gottesnatur, dem einen gottli-
chen Wesen vollkommen teilhaftig wird, diese Teilhaftigkeit des Logos aber nicht
konstitutiv fiir den Menschen Jesu von Nazareth ist. Hier ist also eine klare Tren-
nung von christologischer und trinitatstheologischer Fragestellung notwendig.”35
An dieser sehr feinen Unterscheidung werden zentrale christliche Glaubensaspek-
te sichtbar: Zundchst kann Gott im Anderen seiner selbst als er selbst da sein.
Durch seine weltliche Anwesenheit kommt es aber nicht zur Vergéttlichung des
menschlichen Seins; das menschliche Sein wird Jesus als dem Christus nicht aber-
kannt. ,Wo Gott gegenwartig wird, ist Menschsein zu seiner Vollendung herausge-
fordert und ermachtigt. Gottes Dasein in der Welt hat die Qualitédt der personalisie-
renden, identitatsstiftenden Inspiration, dieser Herausforderung zu folgen.“73¢ Da
gerade aber Gott den Menschen als Mensch begegnet und diese Begegnung damit
eine zutiefst mitmenschliche Begegnung ist, so muss das christliche Gottesbe-
kenntnis einen personalen Gott benennen. Gott kann christlich keine apersonale
Wirklichkeit sein. Aber wie ist dieses zusammenzudenken? Wie kann Gott als das
Unendliche personal - und damit sehr konkret - gedacht werden? Wie kann das

Unendliche mir geschichtlich und personal begegnen? Wie kann ich in Jesus von

734 WERBICK, Gott verbindlich, 589.

735 ,Man wird in trinitatstheologischer Perspektive die gottliche Hypostase des Logos, die das
Personsein des Fleisch gewordenen Logos in seinem geschichtlich-mitmenschlichen Dasein
konstituiert, von der einen Gottesnatur darin unterscheiden, dass der Logos dieser Gottesnatur
vollkommen teilhaftig ist, die Gottesnatur aber nicht konstitutiv wird fiir das Menschsein - die
menschliche Natur - Jesu Christi.“ WERBICK, Gott verbindlich, 590. Werbick weist in diesem Zu-
sammenhang aber zu Recht darauf hin, dass diese Gedankengidnge recht schwer einzuholen
sind. ,Diese subtilen Unterscheidungen mogen sich iibertrieben spitzfindig anhoéren - als Aus-
geburt der hellenistischen Ontologisierung des biblischen Glaubens. Und man kommt nicht um-
hin zuzugeben, dass sie sich menschlicher Vorstellungskraft weitgehend entziehen. Sie sind un-
anschaulich, weil sie sich auf Extrapolationen beziehen, auf die hin man im Ausgang von der
mbeélsghli(%hen Selbsterfahrung nur erste und nicht sehr weit fithrende Schritte zu tun vermag.”
Ebd., 590f.

736 WERBICK, Gott verbindlich, 591.

211



Nazareth der Gott-Person, dem ,mitmenschlich, personale[n], geschichtliche[n]
Widerfahrnis Gottes“ begegnen? So fragt Werbick schliefilich: ,Ist der Christologie
und der Gotteslehre damit tatsachlich Undenkbares zu denken aufgegeben und ein
in sich widerspriichlicher Gottesgedanke auferlegt, ein Gottesgedanke jedenfalls,
der die endliche menschliche Selbsterfahrung als Person hineinprojiziert?“737

Die christologische Exposition der Trinitatstheologie will in erster Linie heraus-
stellen, dass die Menschwerdung des Logos gerade nicht in eine Verendlichung des
Gottlichen fiihrt, sondern in ihr das Gottliche konkret-geschichtlich gegenwartig
wird. Die Schriften des Alten und des Neuen Testaments zeigen immer wieder auf,
dass der Gott der Bibel ein beziehungswilliger und -machtiger Gott ist. Diese Kon-
kretion der Beziehungswilligkeit ist die Logik der Liebe, denn: ,Liebende verwirk-
lichen ihren Beziehungswillen, indem sie der Geliebten konkret zeigen, was ihre
Liebe bedeutet und vermag, welcher Herausforderung sie sich aussetzt und ge-
wachsen sein will.“738 Diese Liebe, die mir konkret begegnet und mich ergreift, for-
dert zu verantwortungsvollem Handeln auf; es fordert zur Wiirdigung des Gegen-

tibers auf und ist der Ort, an dem eine Gottesbeziehung moglich wird.

5.2.3.3 Trinitarische Explikation des Personbegriffs

Wie ist nun schliefllich das Verhéltnis zwischen diesen beiden ,Personen” des
Logos und des Heiligen Geistes und Gott als dem Vater zu beschreiben?

Gott selbst ist zundchst als das eine Subjekt zu bestimmen. Dieses Subjektsein
teilt Gott allerdings im Sinne der vollkommenen Selbstmitteilung auch mit dem

Sohn und dem Geist.

»Aber damit ist noch einmal die offenkundig unvermeidliche Unterscheidung gemacht zwi-
schen dem, der mitteilt, und denen, denen (auf vollkommene Weise) mitgeteilt wird. Und es
ist ausgeschlossen, dass die ,Gott-Personen®, denen das Gottes-Subjekt sein Subjektsein mit-
teilt, aus sich selbst Subjekte sind.“739

Der Subjektbegriff ist damit streng auf Gott zu beziehen, jedoch nicht auf die
trinitarischen Personen, und es wird damit klar, dass es sich bei diesem Ansatz um
einen monosubjektiven Ansatz der Trinitdtstheologie handelt. Wenn Gott als Sub-

jekt benannt werden kann, ist er gleichzeitig als selbsturspriinglich zu denken: ,Er

737 WERBICK, Gott verbindlich, 594.
738 WERBICK, Gott verbindlich, 594.
739 WERBICK, Gott verbindlich, 603.

212



ist nicht aus einem anderen; er ist in diesem Sinne ursprungs- und anfanglos.“740
Diese Selbsturspriinglichkeit Gottes ist lediglich als Grenzbegriff denkbar. Denn im
Gegensatz zu der Subjektivitat Gottes sind menschliche Subjektivitit und mensch-
liches Denken eben nicht selbsturspriinglich: ,Sie haben ihr Woher, ihr Worin und
ihr Wofir zugleich als ihre Grenze, worauf sie sich beziehen und sich damit selbst
vollziehen.“741 Als Grenzbegriff kann diese selbsturspriingliche Subjektivitat aber
gerade die grenzenlose Beziehungsmachtigkeit und Beziehungswilligkeit Gottes

aussagen.

,Gott, der ursprungslos Beziehungsmachtige - der ,Vater’ - , bezieht sich in seinem Fleisch ge-
wordenen Logos und in seinem heiligen Pneuma auf die im Unheil der Beziehungslosigkeit
verlorenen Menschen. Aber er ist ganz in denen, in denen er sich auf die Menschen bezieht. In
ihnen geschieht sein ,Wesen": die unendlich beziehungswillige und beziehungsmachtige Liebe,
die erist. [...]

Er ist Gott, der ,Vater’, der sein Wesen in der Weise selbsturspriinglicher Subjektivitat lebt.
Sein Subjektsein teilt er denen mit, in denen er auf vollkommene Weise ist. In ihnen - den
gottlichen ,Mit-Subjekten’ - teilt er sich den Menschen so mit, dass er sie zum Subjektwerden
herausfordert. Im Fleisch gewordenen Logos und im heiligen Pneuma fordert er die Menschen
heraus, fiireinander einzustehen und einander so den Raum zu gewdahren, als sie selbst vor-
kommen zu diirfen. Im Filireinander-Einstehen wird wahr, dass der und die Andere Subjekt
sein diirfen, dass sie nicht zum Objektsein - zum blofden Gutsein fiir die anderen - verurteilt
sind.“742

Somit ist der Vater die Gottes-Person im Sinne des Gottes-Subjekts, das Subjekt,
das die vollkommene Beziehungsmachtigkeit verbiirgt. Dagegen ist der Logos die
Gottes-Person, die als Gegentliber dem Menschen widerfahrt. Der Geist ist schlief3-
lich die Gottes-Person, die den Menschen innerlich ergreift und in die Beziehungs-
willigkeit hineinnimmt. Damit werden in der Rede von Vater, Logos Geist als Per-
son jeweils ganz unterschiedliche Dimensionen des Personseins angesprochen: das

Gegeniibersein (Logos), das Zuinnerst-Ergriffen sein (Geist) und schlief3lich

»das fiireinander Einstehen, in dem wir unseres gemeinsamen Grundes und unserer gemein-
samen Bestimmung innewerden und uns als Subjekt auf diesen Grund wie auf diese Bestim-
mung beziehen. Das dreidimensionale Bezogen sein auf die gottliche Beziehungsmacht und
Beziehungswilligkeit gibt das begriffliche Schema vor, nach dem Christen von den drei Perso-
nen der einen Gottheit sprechen.“743

740 WERBICK, Gott verbindlich, 603.
741 WERBICK, Gott verbindlich, 604.
742 WERBICK, Gott verbindlich, 605.
743 WERBICK, Gott verbildlich, 606.

213



Der hier vorgelegte Personbegriff ist vor allem durch die Weitung in Auseinan-
dersetzung mit der Pneumatologie deutlich anders konturiert, als es im Kontext
der interpersonalen Ansatze der Fall ist. Werbick ist durchaus bewusst, dass vor
allem die Rede vom Heiligen Geist ein ,semantisches Wagnis“ darstellt.74* Er fiillt
den Personbegriff eben nicht durch die Dimensionen der Subjektivitat oder der

Freiheit. So erlautert Werbick:

,Den Personbegriff ordne ich jener Identitatserfahrung zu, die sich auf dem Schnittpunkt zwi-
schen Ichperspektive und der Perspektive der Anderen einstellt und sich dabei immer auch
als problematisch erweist: Inwieweit komme ich als ich selbst in den Perspektiven der Ande-
ren vor? Inwieweit kann ich die Anderen, obwohl ich sie meiner Perspektive ,einverleibe’, als
Dasein in sich selbst wiirdigen, ihnen in diesem Sinne ,entsprechen‘? Der Personbegriff be-
schreibt eine Problem-Konstellation, eine prekire Balance, insofern er nicht einfach Subjekt-
sein und Objektsein gegeneinander stellt, sondern die Spannung zwischen Selbstbezug und
Bezogenwerden durch andere bzw. zwischen dem Bezug auf andere und dem Selbstbezug ar-
tikuliert.“745

Indem nun also sowohl der Logos als auch der Geist als Person verstanden wer-
den, konnen die Dimensionen des Gegeniiberseins und des Zuinnerstseins, die Di-
mensionen des Subjektseins und des Objektseins zusammengedacht werden. So
kann der Personbegriff als Integral fiir diese beiden Pole dienen und die Interper-
sonalitdt Gottes bezeugen: ,Denn wenn die Personen subjektive und objektive Sei-
ten in sich bergen, die nur voneinander her und aufeinander hin verstandlich wer-
den, wird deutlich, dass der Personenbegriff die relationale Struktur des Wesens
Gottes beschreiben kann.“746 Damit kann dieser Personenbegriff aber gerade ein-
sichtig machen, dass Gottes Wesen die Liebe ist, indem er gerade eine vollkomme-
ne Kommunikation der gottlichen Personen, eine vollkommene ,Teilhabe und
Teilnahme aneinander“ beschreibt.’47 ,Gerade weil die einzelnen trinitarischen
Personen nicht anders da sein kénnen und sich auch nicht anders auf sich selbst
beziehen konnen, als indem sie sich auf die anderen Personen beziehen, kann von
ihnen nur gesprochen werden, indem sie unterscheidend miteinander in Bezie-

hung gesetzt werden.“748 Dadurch wird es moglich, in Gott Selbststand der Perso-

744 WERBICK, Gott verbindlich. 600.

745 WERBICK, Gott verbindlich, 636.

746 STOSCH, Trinitat, 134.

747 WERBICK, Gott verbindlich, 627.

748 STOSCH, Trinitdt, 135. Vgl. dazu auch JURGEN WERBICK, Art. Trinitatslehre. In: THEODOR SCHNEIDER/
BERND JoCHEN HILBERATH (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2: Gnadenlehre, Ekklesiologie, Ma-
riologie, Sakramentenlehre, Eschatologie, Trinitadtslehre, Diisseldorf 1992, 481-576, hier 547.

214



nen und die jeweiligen Relationen zueinander gleichzeitig zu denken: ,die Perso-
nen [sind, K.L.] genauso durch die Relationen konstituiert [..] wie die Personen
Ermoglichung von Relationalitdt sind.“74° Und so nochmals Werbick: ,Gott ist eins
in drei Personen, da die drei géttlichen Personen sich je auf sich selbst beziehen, in-
dem sie sich auf die beiden anderen beziehen, und da ihr Duverhdltnis mit ihrem

Selbstverhdltnis unmittelbar identisch ist."750

5.2.4 Trinitat als Hochstbegriff

Im vorhergehenden Abschnitt wurde ein Personbegriff entwickelt, der auf mit-
menschliche Erfahrungen zuriickgreift und diese reflektiert. Personsein umfasst
drei Dimensionen, die jeweils auf die gottlichen Personen bezogen werden kénnen.
Damit entsteht ein Entsprechungsverhaltnis zwischen den gottlichen Personen
und diesen drei Dimensionen des Personseins. Dieser so entwickelte Personbegriff
soll vor allem eines leisten: Er soll die Gottes-Prasenz zum Ausdruck bringen. In
Jesus von Nazareth als dem Logos und im Heiligen Geist ist Gott den Menschen
prasent. Er nimmt Anteil am menschlichen Leben und gibt selbst Anteil an seiner
Beziehungswirklichkeit und -machtigkeit.”>! ,Im Anteilnehmen und Anteilgeben
realisiert sich das hochste Gut, das Er ist: Liebe in hochster Selbst-Verwirklichung
und Selbstmitteilung. [..] Die Realititen des Anteil-Nehmens und Anteil-Gebens
(Sohn und Geist) sind keine Gott untergeordneten Mittlerrealitaten. Sie sind Gott
selbst, sind ihm ,wesentlich’; sie gehoren gleichsam in ihn hinein.“752 Der Person-
begriff will an dieser Stelle genau das zur Sprache bringen: die vollkommene Pra-
senz Gottes fiir den Menschen in seinen drei Prasenzweisen. Doch stellt sich hier

direkt die Riickfrage, ob diese drei Prasenzweisen des einen Gottes wirklich als

749 Stosch, Trinitat, 135. Vgl. dazu auch WERBICK, Art. Trinitdtslehre, 547.

750 WERBICK, Art. Trinitdtslehre, 547. Genau in dieser Entsprechung von Du-Verhdltnis zum
Selbstverhéltnis der gottlichen Personen liegt die Unterscheidung zum menschlichen Person-
verstandnis: ,Fiir das mitmenschliche Personverstiandnis gilt, dafé das Selbstverhaltnis von je-
dem Duverhaltnis - und sei es das intimste - noch einmal unterschieden sein muf und selbst
dann noch unterschieden ist, wenn das Ich diese Unterscheidung - etwa in der Depressivitit
oder der Ekstase — nicht wahrhaben will.“ Ebd., 547.

751 Vgl. JURGEN WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus? In:
MUNA TATARI/ KLAUS VON STOSCH (Hg.), Trinitidt - Anstof3 fiir das islamisch-christliche Gesprach
(Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 217-235, hier 223.

752 WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus? 223.

215



eigenstiandige Personen benannt werden kénnen bzw. diirfen. Werbick macht hier
darauf aufmerksam, dass gerade die Reflexion der mitmenschlichen Erfahrungen
zeigt, dass ,[k]eine der drei Prasenzweisen [..] auf eine andere zuriickgefiihrt und
von ihr her begriffen werden [kann].“7>3 Alle drei Prasenzweisen sind fiir ein Be-
ziehungsgeschehen konstitutiv. Dennoch kann der Mensch diese drei Prasenzwei-

sen nicht zu einer Einheit verbinden.

»,Menschliches Denken mag vielleicht gerade noch erahnen, dass diese Einheit vom Grunde
ausgeht und in ihm Bestand hat [dies wére die personale Dimension des Vaters, K.L.], sich im
Gegeniibersein als zutiefst wohltuende Gegenseitigkeit der flireinander Anderen realisiert
[Logos, K.L.] und sich in ihrem Ergriffensein vom Wofiir ihrer Selbsttranszendenz erfiillt
[Geist, K.L.]. Aber schon diese Beschreibung verfillt ins strukturierende Nebeneinander und
Nacheinander, anstatt die reine Prasenz zu denken."754

So kommt der Mensch immer an die ,Grenze zum Verstummen“755, wenn er ver-
sucht, die Einheit dieser drei Prasenzweisen zu denken bzw. zur Sprache zu brin-
gen. Es gelingt zwar, die drei Prasenzweisen Gottes in Vater, Logos und Geist durch
die Reflexion auf mitmenschliches Beziehungsgeschehen zu benennen; sie als reine
Prasenz zu denken, wird jedoch nicht gelingen. Alle drei Prasenzweisen sind zwar
,miteinander gegeben und aus ihrem Miteinander verstehbar75¢, dennoch konnen

sie nicht voneinander abgeleitet werden.

LAuf dreifache Weise geschieht gleich vollkommen das Eine, des einen Gottes Prasenz fir die
Menschen: Gottes hervorbringend-tragende Prasenz, Gottes mitmenschlich-solidarische Pra-
senz, Gottes zur Teilhabe an seinem Geist und zur Mitwirkung mit ihm inspirierende Prasenz.
Weil keine dieser drei Prasenzweisen in der anderen aufgeht, weil keine von ihnen im Dasein
Gottes fiir die Menschen untergeordnete Bedeutung hat, und weil doch jede im Wesenszu-
sammenhang mit den jeweils anderen theologisch zu bedenken und zu lobpreisen ist, deshalb
spricht die Trinitatstheologie von dem einen gottlichen Wesen der drei gottlichen Perso-
nen“7s7,

Wenn Gott als das, wortiber Hoheres nicht gedacht werden kann, zu bestimmen ist,
ist Gottes vollkommene Prasenz auch unter diesem Aspekt des Grenzbegriffes zu
verstehen. Die gottliche vollkommene Prasenz ermoglicht es, dass Gott sich dem
Menschen so mitteilt, wie er selbst ist und sich ihm so zuganglich macht. Gott ist im

Logos als der Mitmensch prasent und wird in der Welt gegenwartig. Im Geist ist er

753 WERBICK, Gott verbindlich, 608.
754 WERBICK, Gott verbindlich, 608.
755 WERBICK, Gott verbindlich, 609.
756 WERBICK, Gott verbindlich, 609.
757 WERBICK, Gott verbindlich, 609.

216



dem Menschen so prasent, dass er ihn zuinnerst ergreift und so fiir die Prasenz im
Gegeniiber 6ffnet.7>8

Trinitat stellt somit einen fiir die Menschen nur am Rande einholbaren Grenzbe-
griff dar, der versucht, die Erfahrungen der Prasenz Gottes fiir den Menschen in
Jesus von Nazareth und im Heiligen Geist einzuholen und so Immanenz und Trans-
zendenz Gottes zusammenzudenken. Letztlich bleibt aber dennoch die Frage: Kann
bzw. muss man in dieser Weise vom trinitarischen Wesen Gottes sprechen? An

dieser Stelle antwortet Werbick:

,Christlich darf man Gott so denken - als den, der im Hochsten, das Menschen noch zu denken
vermogen, gerade noch erahnt wird; als den, der das Versprechen, das in diesem Gedanken
liegt, erfiillen kann und unendlich weit libertreffen wird, weil in ihm ewig-unermesslich Wirk-
lichkeit ist, was dieses Versprechen verspricht.“759

Auch wenn man gegen die Trinititstheologie allgemein einwenden konne, dass
sie doch letztlich menschlichen Denknotwendigkeiten entspringt, so betont
Werbick dennoch, dass eben die Sprache des Glaubens in der (betenden, lobprei-
senden) Anrede es ist, die Gott trinitarisch anspricht.”69 Damit ist fiir Werbick die
Wendung ,man diirfe so von Gott sprechen“ mehr als nur ein ,theologischer

Trick“761, denn:

,Gott darf so angesprochen, von ihm darf so gedacht und geredet werden, weil man ihm die
,hochsten Namen’ (Dionysius Areopagita) beilegen und ihn [..] als den vollkommenen Guten
wertschatzen, dieses Wertschitzen aber auch denkend verantworten darf: Den dreieinen Gott
als den unendlich Vollkommenen zur Sprache bringen darf, der denkend erahnt werden kann
als der nicht unendlich Gréf3ere und Bessere zu aller menschlichen Vollkommenheit.“762

Vor allem im Hinblick auf die immanente Trinitatstheologie ist nochmals ein
Punkt herauszustellen: Wenn wir von Gott sprechen, tun wir dies aus der Perspek-
tive der Glaubenden, welche von der aufienstehenden Beobachterperspektive
sorgsam zu unterscheiden ist. (Immanente) Trinitatstheologie gerdt daher aus den
Fugen, wenn man sich anmaf3t, gleichsam aus der aufdenstehenden Beobachterper-

spektive zu beschreiben, wie Gottes Wesen ist bzw. zu sein hat. Auch hier ist es

758 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 610f.

759 WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus?, 226.

760 Die Trinitdtstheologie weifd sich von dem biblisch bezeugten Vertrauen darauf gerechtfertigt,
dass Gottes unendlich beziehungsméachtige und beziehungswillige Prasenz nur grofier, nie aber
kleiner sein kann als Theologinnen und Theologen von ihr denken.“ WERBICK, Gott verbindlich,
613.

761 WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus?, 229.

762 WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus?, 229f. Dieses Zitat
wurde schon einmal auf. S. 123 verwendet, da es aber so zentral fiir den Gedankengang
Werbicks ist, wurde es hier nochmals aufgegriffen.

217



wieder ein Grenzbegriff, der versucht, von Gottes Wesen als dem Dasein fiir uns
Menschen zu sprechen: dem der gottlich-selbsturspriinglichen Subjektivitat. Gottes

Wesen wird so als sich selbst vollziehendes Subjekt gedacht.

»Gott ,vollzieht sich’ ewig als aus sich selbst entspringendes Sich-auf sich-Beziehen. Er ist nicht
konstituiert durch sein Sich-auf-anderes-Beziehen. Dieses Sich-auf-anderes-Beziehen ent-
springt vielmehr seinem gottlichen Willen, in dem er sein Wesen so vollzieht, dass er seine
tberfliefRende Liebe Nichtgottlichem zugute kommen lasst.“763

In seiner gottlichen Freiheit bestimmt sich Gott selbst dazu, sich dem Menschen
so mitzuteilen wie er ist und ihn so in seine gottliche Liebe hineinzunehmen.”¢* Die
Annahme des Subjektseins des Wesens Gottes kann daher die Vollkommenheit
Gottes zum Ausdruck bringen, da in der gottlichen Subjektivitit das Dasein, das
Seinkénnen und das Seinwollen schlechthin identisch zu denken sind, was
menschliches Denken nur als Grenzbegriff einholen kann.”6> Damit steht fiir
Werbick jedoch auch nochmals fest, dass trinitdatstheologisch nur von einem Sub-

jekt Gottes (und nicht von drei gottlichen Subjekten) zu reden ist.

»Wenn von Gott Selbstgegebenheit und Selbsturspriinglichkeit pradiziert werden diirfen, so
meint Subjektivitat hier den ,ewigen‘ Selbstvollzug des Gottseins in seiner Selbstgegebenheit
und Selbsturspringlichkeit. Dieser subjektive Selbstvollzug des Daseins Gottes kann in bib-
lisch-monotheistischer Tradition nicht multipliziert gedacht werden.“766

Damit ware der Selbstvollzug des einen gottlichen Subjektes als Geschehen des
Miteinander und Fiireinander drei gottlichen Personen zu denken. Die drei gottli-
chen Personen vollziehen demnach auf je ihre Weise das Dasein Gottes, wobei
Sohn und Geist ,an der Gottes-Subjektivitit des Vaters vollkommen“ anteilha-

ben.767

763 WERBICK, Gott verbindlich, 621.

764 Gottes Freiheit liegt also nicht darin, dass er auch anders gekonnt hatte. Sie liegt vielmehr
darin, dass alles, worauf er sich als nichtgdttliche Wirklichkeit bezieht, aus seiner Selbstbe-
stimmung als gottliches Subjekt hervorgeht und dass auch das Wie seiner Beziehung zum
Nichtgottlichen seinem selbstbestimmten Willen entspringt.“ WERBICK, Gott verbindlich, 621.

765 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 622.

766 WERBICK, Gott verbindlich, 622. Werbick wendet sich hier insbesondere gegen Jiirgen Moltmann,
der innertrinitarisch von drei Subjekten reden wiirde.

767 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 622f.

218



5.2.5 Zusammenfassung und Wiirdigung

Jirgen Werbick versucht in seinem trinitatstheologischen Ansatz, Gottes Wesen
als Liebe und damit als vollkommene Beziehungsmachtigkeit und Prasenz fiir den
Menschen einsichtig zu machen. Ausgangspunkt sind dabei die biblisch bezeugten
Erfahrungen der Jiingerinnen und Jiinger mit Jesus Christus und dem Heiligen
Geist. In Jesus Christus erfahren sie Gott als ein Gegeniiber, das ihnen begegnet; im
Heiligen Geist werden sie von Gott zuinnerst ergriffen. Gott ist so fiir den Men-
schen in dreifacher Weise prasent: in der hervorbringend-tragenden Prasenz des
Vaters, in der mitmenschlich-solidarischen Prasenz des Sohnes und in der die Teil-
habe an ihm ermoglichenden Prasenz des Geistes.”68

Werbick hélt in seinem Ansatz am Begriff der Person fest, der jedoch nicht mit
der Subjektivitit oder der Selbstbewusstseinsperspektive eingefiihrt wird, son-
dern durch die Personalitit des Geistes eine Umdeutung erfahrt. Das Festhalten am
Personbegriff ist fiir Werbick aus dem Grunde so wichtig, weil gerade durch den
Personbegriff die Spannung zwischen Subjektsein und Objektsein, zwischen
Selbstbezug und Bezug auf etwas Anderes, zwischen dem Selbststand der Person
und der Relation zum Anderen thematisiert wird, die flir die Trinitatstheologie
mafdgeblich ist.76° Vater, Sohn und Geist stehen sich eben nicht einfach gegeniiber,
sondern sie stehen in der Spannung zwischen ihrem je eigenen Selbststand und
dem Bezogensein auf die jeweils Anderen. ,Insofern sowohl der Geist als auch der
Logos als Personen charakterisiert werden, fiillt sich dieser Begriff mit der inneren
Dynamik genauso wie mit dem Gedanken des Gegeniiberseins, Subjektsein und
Objektsein greifen ineinander und werden in Relationalitat gedacht.“770

Zusammengehalten werden diese beiden Dimensionen der Personalitdt durch
den einheitsstiftenden Grund des Vaters und dessen Subjektsein. Das eine gottliche
Subjekt vollzieht sich so im ,Miteinander und Fiireinander dreier Personwirklich-
keiten [..], die das Dasein Gottes in je unterschiedlicher Weise aber eben doch als

das eine Dasein Gottes leben. Und sie leben es so, dass der Sohn und der Heilige

768 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 609.
769 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 636.
770 STOSCH, Trinitat, 134.

219



Geist an der Gottes-Subjektivitiat des Vaters vollkommen teilhaben.“””1 Wichtig ist
in diesem Zusammenhang die Unterscheidung zum menschlichen Personsein.
Menschliches Personsein kann nicht ohne den subjektiven Selbstvollzug gedacht
werden, der als Selbstbezug durch den Fremdbezug bestimmt ist. Damit kann ich
mich nur dann auf mich selbst bzw. auf den Grund meines Seins beziehen, wenn
dies durch den Fremdbezug geschieht, indem ich mich also auf den oder das Ande-
re beziehe. Dieser Bezug auf das Andere wird aber von mir vollzogen, so dass ich
nicht Objekt, sondern Subjekt dieses Bezuges bin. ,Die Grundkonstellation der
menschlichen Erfahrung von Subjektivitit wurzelt in der Zweiheit von Ich und
Nicht-Ich, die so vermittelt werden muss, dass das Ich nicht als blofde Hervorbrin-
gung oder als blofses Objekt eines Anderen vollzogen wird, dass es sich vielmehr in
dieser Grunddifferenz als Identitit gesetzt weifd und selbst vollzieht.” 772 Genau
diese Grunddifferenz und dieses Bezogensein auf etwas Anderes, ihm Auferliches
darf in Gott nicht gedacht werden. Gottes Subjektsein ist ein voraussetzungsloses
Subjektsein; der Bezug auf etwas Anderes vollzieht sich schon innerhalb des gottli-
chen Wesens, in dem Bezug der drei gottlichen Personen aufeinander. Damit be-
zieht sich der Personbegriff innertrinitarisch ,auf die kommunizierenden Gottes-
wirklichkeiten, in denen und durch die Gott immer schon wirkt, was er ist: voll-
kommene Kommunikation der Liebe in vollkommener Partizipation - in vollkom-
mener wechselseitiger Teilhabe und Teilnahme aneinander.“’73 So lasst sich in Be-
zug auf die trinitarischen Personen nicht mehr zwischen ,Selbststand und Du-
Verhaltnis“774 unterscheiden, ,die Personen [sind] genauso durch die Relationen
konstituiert [..] wie die Personen Ermoéglichung von Relationalitit sind.“775
Werbick versucht also eine Unterscheidung zwischen Person und Subjekt in dem
Sinne, dass Sohn und Geist am Subjektsein des Vaters teilhaben. So kommt er
schlief3lich zu einem zwar monosubjektiven (weil Vater, Sohn und Geist nur ein
Subjekt sind), aber interpersonalen (weil von drei sich gegenseitig aufeinander

beziehenden Personen ausgehenden) Ansatz.”76

771 WERBICK, Gott verbindlich, 622f.

772 WERBICK, Gott verbindlich, 624.

773 WERBICK, Gott verbindlich, 627.

774 STOSCH, Streit um die Trinitat, 252. Vgl. dazu WERBICK, Art. Trinitatslehre, 547.
775 STOSCH, Streit um die Trinitat, 252.

776 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 631.

220



Der hier dargestellte Ansatz ermoglicht es, im Ausgang von der Heilsgeschichte
am Personbegriff festzuhalten, ihn aber so zu fiillen, dass er der einen Subjektivitat
Gottes nicht entgegensteht. Vielmehr haben alle drei Personen Anteil an dieser
Einheit der gottlichen Subjektivitdt und verbiirgen die Prasenz Gottes fiir uns in
der Geschichte.

Der besondere Clou des hier dargestellten Ansatzes besteht darin, dass Werbick
betont, dass man in dieser Weise nicht von Gott sprechen muss, sondern dass ,man
so von Gott sprechen darf“. Zwar nimmt die Rede von Gott ihren Ausgangspunkt
bei der menschlichen Beziehungserfahrung, ,[ijndem man ihr auf den Grund zu
gehen, sie zu denken versucht und so eine Ahnung davon zu gewinnen hofft, wie
sich im Geheimnis menschlicher Beziehungswilligkeit und Beziehungsfahigkeit
Gottes Unendlichkeit als Verheifdung ankiindigt.“””7” Werbick stellt jedoch beson-
ders heraus, dass sich die Betenden auf diesen trinitarischen Gott bezogen wuss-
ten, wenn sie sich in der Doxologie des Taufbekenntnisses dem dreifaltigen Gott

zuwendeten.

,Von dieser doxologischen Wurzel hat sich auch trinitatstheologisches Denken nie abgetrennt,
so sehr sie liber seinen Distinktionen und Definitionen in Vergessenheit geraten sein mag.
Trinitatstheologie bleibt in ihrer Wurzel das Staunen dariiber, dass Gott so angesprochen
werden darf, und die dieses Staunen tragende Zuversicht, dass er zutreffend so angesprochen
wird.“778

Die menschlichen Erfahrungen mit Jesus Christus und mit dem Heiligen Geist
ermoglichen uns diese Redeweise von Gott und seiner unendlichen beziehungs-
machtigen und beziehungswilligen Prasenz fiir den Menschen.””® Diese Redeweise
von Gott vollzieht sich jedoch immer in Grenzbegriffe, die durch die menschliche
Vernunft nur schwer einholbar sind.”80

Damit gelingt es Werbick durch den Ausgang von der Heilsgeschichte, die Um-
deutung des Personbegriffs und durch das Bestehen darauf, dass man von Gott
nicht trinitarisch sprechen muss, sondern darf, die Problemiiberhdnge zu tiber-
winden, die letztlich bei Thomas Schartl und Bernhard Nitsche bestehen blieben,
und ein Gesprachsangebot an muslimische Theologie zu formulieren, welches vor

allem die Erfahrungen des sich uns offenbarenden Gottes zur Sprache bringt.

777 WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube - Abkehr vom Monotheismus?, 226.

778 WERBICK, Gott verbindlich, 612.

779 Vgl. WERBICK, Gott verbindlich, 613.

780 Vgl. WERBICK, Christlich-trinitarischer Gottesglaube - Abkehr vom Monotheismus?, 230.

221



5.3 Rickblick

Was bleibt nun am Ende dieser Arbeit festzuhalten? Der Blick auf die Dogmenge-
schichte und die ausfiihrliche Auseinandersetzung mit muslimischen Theologen
ergaben Anfragen an trinitdtstheologische Ansitze, die es zu beachten gilt. Vor al-
lem in Bezug auf den Person- bzw. Hypostasenbegriff ist Trinitdtstheologie dazu
aufgefordert, ihn so zu bestimmen, dass er letztlich die heilsgeschichtlichen Erfah-
rungen mit Gott zur Sprache bringt, ohne in eine tritheistische oder identifikations-
theologische Schieflage zu geraten. Daneben sind es vor allem die Fragen nach dem
Verhaltnis Gottes zur Zeit, nach der Handlungseinheit der trinitarischen Hyposta-
sen, einer moglichen Mehrfachinstantiierung und der heilsgeschichtlichen Riick-
bindung, die die Trinitatstheologie herausfordern. Die Auseinandersetzung mit
dem Islam zeigte aber auch, dass nicht die Trinitat als solche durch den Koran und
den Islam abgelehnt werden muss, sondern dass es auf die konkrete Ausformulie-
rung des jeweiligen Ansatzes ankommt.

Mit den Ansdtzen von Thomas Schartl und Bernhard Nitsche wurden zwei An-
satze aus sehr unterschiedlichen theologisch-philosophischen Denkformen behan-
delt. Beide formulieren auf sehr unterschiedliche Weise trinitarische Ansatze, die
einerseits im jeweiligen System iiberzeugend sind, dennoch bestimmte Problem-
liberhdnge - vor allem auch im Gesprach mit dem Islam und den erarbeiteten An-
fragen - nicht auflésen kénnen. Der sprachphilosophisch gepréagte Ansatz Schartls
libertragt die drei Dimensionen des Selbst (transzendental, empirisch und intenti-
onal) analog auf das Wesen Gottes und versucht, damit eine Notwendigkeit der
trinitarischen Strukturierung des Wesens Gottes zu begriinden. Der transzenden-
talphilosophische Ansatz Berhard Nitsches versucht im Gegensatz dazu, Gottes
Wesen als prareflexives und pratemporales Kommerzium retroszendierender gott-
licher Freiheiten einsichtig zu machen. Der in der Arbeit bearbeitete Diskurs um
das richtige Verstindnis der Trinitiatstheologie zwischen Thomas Schartl und
Bernhard Nitsche ist, auch wenn beide Positionen im christlich-muslimischen Dia-
log gewissen Problemiiberhdnge nicht liberwinden kénnen (wie bspw. die not-

wendige Rede vom trinitarischen Wesen Gottes bei Schartl oder der nur analog

222



und damit nur sehr schwer zu verstehende Freiheitsbegriff), vor allem fiir die in-
nerchristliche Diskussion um das angemessene Trinitdtsverstandnis wichtig und
relevant. Durch die immer wieder prazisierten Diskussionsbeitrage von Schartl
und Nitsche entwickeln sich beide Ansdtze immer weiter und fiihren zu einem im-
mer tieferen Ringen um eine angemessene Rede und philosophische Begriindung
im Bereich der spekulativen Trinitdtstheologie.

Der Ansatz Jirgen Werbicks kann die Problemiiberhdnge der beiden im Dialog
mit dem Islam auf den Priifstand gestellten Ansitze vermeiden, indem in diesem
Ansatz primar theologisch argumentiert wird, was ihn von den doch im grofden
Mafie philosophisch argumentierenden Ansiatzen Thomas Schartls und Bernhard
Nitsches unterscheidet. Werbick macht einsichtig, dass Gottes Wesen als Liebe zu
verstehen ist, hdlt aber dennoch am Gedanken der Monosubjektivitit fest. Er ver-
wendet zwar den Personbegriff, verzichtet dabei jedoch auf die Kategorie der Frei-
heit und der Subjektivitat. Der Personbegriff wird demgegeniiber aus der Persona-
litdt des Heiligen Geistes heraus gedeutet und kann so die Annahme von Subjekti-
vitat vermeiden. Vor allem die heilsgeschichtliche Argumentation und die Einsicht,
dass wir von Gott nicht trinitarisch sprechen miissen, sondern diirfen, macht ihn fiir
das Gesprach mit dem Islam gerade so attraktiv. Dennoch bleibt es auch hier wich-
tig, auf die analoge Redeweise zu bestehen, damit der Personbegriff nicht durch
das gegenwartige, alltdgliche Verstandnis von Person gefillt wird. So gelingt es
Werbick, mit dem vorliegenden Ansatz wirklich einsichtig zu machen, dass Gott die
Liebe ist und wie diese gottliche Liebe sich uns Menschen in der Heilsgeschichte in
den trinitarischen Personen zuwendet und fiir uns Menschen prasent ist. Vor allem
der Bezug auf die Heilsgeschichte, auf unsere Erfahrungen mit Gott, kann das Ge-
sprach zwischen Islam und Christentum erméglichen.

Trinitdtstheologie fiihrt allerdings auch dazu, Riickfragen an muslimische Theo-
logie zu stellen. Gerade die Trinitatstheologie will einsichtig machen, wie es mog-
lich ist, dass mir in der Geschichte das Wort Gottes begegnet — und diese Frage
stellt sich auch in Bezug auf das Verstandnis des Korans. So stellt sich auch letztlich
dem Islam die Frage, wie das Verhaltnis von Einheit und Verschiedenheit in Gott zu
bestimmen ist. In diesem Zusammenhang gibt es in der gegenwartigen muslimi-

schen Theologie Ansatze, die 99 Namen Gottes so zu verstehen, dass sie als ,unbe-

223



grenzte Vielfalt in Gott und durch die mehrfache Aufnahme von Gegensatzpaaren
auch Gegensatzlichkeit in Gott“781 zum Ausdruck bringen. So versucht bspw. Muna
Tatari, die 99 Namen als Integral von Verschiedenheit und Einheit im Wesen Got-

tes zu verstehen.

,Die Integration der Einheit dieser Verschiedenheit kann [..] mit Khorchide durch die Barm-
herzigkeit Gottes gelingen, welche Differenz in Gott nicht nivelliert - also nicht das platonische
Ineinsfallen der Gegendtze meint -, sondern die Fiille der Namen harmonisiert, insofern alle
Haltungen Gottes zur Schopfung wesenhaft durch seine Barmherzigkeit konturiert sind, sowie
seine Barmherzigkeit sich auch durch das Prisma der anderen Eigenschaften Gottes kontu-
riert.“782

Durch die Gegensatzpaare wie der Erste und der Letzte, der Ehrende und der Er-
niedrigende etc. wird in gewisser Weise eine Relationalitdat in das Wesen Gottes
eingetragen, wie wir sie auch in der sozialen Trinitatstheologie wiederfinden,
wenn Gottes Wesen als Liebe beschrieben wird. Inwiefern muslimische Theologie
diesen Gedankengang weiter ausarbeiten wird, inwiefern also Gottes Wesen als
Barmherzigkeit als relationales Geschehen beschrieben und durch die 99 Namen
Gottes gedeutet werden kann, muss sich in Zukunft erst noch zeigen. In jedem Falle
eroffnet sich an dieser Stelle eine neue Gesprachsmoglichkeit zwischen gegenwar-
tigen Ansatzen christlicher Trinitdtstheologie und muslimischer Kalam-
Wissenschaft.

Letztlich wird christliche Theologie durch den Dialog mit dem Islam zur Be-
scheidenheit aufgerufen und zu der Einsicht, dass Gottes Wesen immer noch ein-
mal grofder und anders ist, als es unser menschliches Denken einsichtig machen
kann. Jede spekulative Trinitatstheologie muss letztlich zurtickfinden in die Begeg-
nung mit Gott, der sich in seiner unendlichen umfassenden Liebe mir zuwendet -
sowohl im Anspruch meines Nachsten als auch in dem Zuspruch des mich tragen-

den Geistes. Und diese Erfahrung gilt es zur Sprache zu bringen.

781 MUNA TATARI, Gottes Wesen. Eine islamische Perspektive im komparativen Gesprach. In: MuNA
TATARI/ KLAUS VON SToscH (Hg.), Trinitdt - Anstof fiir das islamisch-christliche Gesprach
(Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 127-148, hier 139.

782 TATARI, Gottes Wesen, 139.

224



6 LITERATURVERZEICHNIS

ANSELM VON CANTERBURY, De Incarnatione XIII; Uibersetzt aus: Texte zum Universalien-
streit, Bd. 1: Vom Ausgang der Antike bis zur Friithscholastik. Lat., griech. und arab.
Texte des 3.-12. Jhdts., iibers. u. hrsg. von H.-U. WOHLER, 76-96.

AURELIUS AUGUSTINUS, De trinitate. Neu libers. und mit Einleitung hrsg. von JoHANN
KREUZER, Hamburg 2001.

GREGOR VON NAZIANZ, Orationes, 0.0., 0.]. (nicht eingesehen).

BASILIUS VON CASAREA, De spiritu sncto. Uber den Heiligen Geist. Ubers. und eingeleitet
von HERMANN JOSEF SIEBEN (Fontes Christiani 12), Freiburg/Basel/Wien,

RICHARD VON ST. VIKTOR, Die Dreieinigkeit. Ubertragung und Anmerkungen v. H.U. VON
BALTHASAR, Einsiedeln 1980.

ALSTON, W.P., Substance and the Trinity. In: STEPHEN DAvIS/DANIEL KENDALL/GERALD
0’CoLLINS (Hg.), The Trinity. An Interdisciplinary Symposium on the Trinity, Oxford
1999, 179-201.

AsAD, MOHAMMAD, Die Botschaft des Koran. Ubersetzung und Kommentar, Diisseldorf
20009.

AwaAD, NAJIB GEORGE, Orthodoxy in Arabic Terms. A Study of Theodore Abu Qurrah’s
Theology in its Islamic Context (Judaism, Christianity, and Islam - Tension, Trans-
mission, Transformation Vol. 3), Boston/Berlin 2015.

BARNES, MICHEL RENE, Reading Augustine’s Theology of the Trinity. In: STEPHEN T.
DAviS/DANIEL KENDALL/GERALD 0’COLLINS (Ed.), The Trinity. An interdisciplinary
Symposium on the Trinity, Oxford 1999, 145-176.

BAUSCHKE, MARTIN, Jesus - Stein des Anstofdes. Die Christologie des Korans und die
deutschsprachige Theologie (Kolner Veroffentlichungen zur Religionsgeschichte
29), Kéln/Weimar/Wien 2000.

BIEL, GABRIEL, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum. Prologus et Liber
primus, Tiibingen 1973.

BIENERT, WOLFGANG A., Dogmengeschichte (Grundkurs Theologie 5,1), Stuttgart 1997.

BOFF, LEONARDO, Der dreieinige Gott. Aus d. Portug. von Jiirgen Kuhlmann (Bibliothek
Theologie der Befreiung), Diisseldorf 1987.

COACLEY, SARAH, ,Persons’ in the ,Social* Doctrine of the Trinity. A Critique of Current
Analytic Discussion. In: STEPHEN DAvIS/DANIEL KENDALL/GERALD 0’CoLLINS (Hg.), The
Trinity. An Interdisciplinary Symposium on the Trinity, Oxford 1999, 123-144.

COURTH, FRANZ, Trinitat. In der Schrift und Patristik (Handbuch der Dogmengeschichte
[I/1a), Freiburg/Basel/Wien 1988.

Cross, RICHARD, On generic and derivation views of God’s trinitarian substance. In:
Scottish Journal of Theology 56 (2003) 464-480.

225



DALFERTH, INGOLF U., Gott und Zeit. In: DIETER GEORGI/HANS-GUNTHER HEIMBROCK/ MICHA-
EL MOXTER (Hg.), Religion und Gestaltung der Zeit, Kampen 1994, 9-34.

DALFERTH, INGOLF U., Kombinatorische Theologie. Probleme theologischer Rationalitat
(QD 130), Freiburg/Basel/Wien 1991.

DRECOLL, VOLKER HENNING, Entwicklungen und Positionen in der Geschichte des Chri-
sentums. In: DERS. (Hg.), Trinitat (Themen der Theologie 2), Tiibingen 2011, 81-
162.

DRECOLL, VOLKER HENNING, Trinitatslehre. In: DERS. (Hg.) Augustin Handbuch, Tiibingen
2007, 446-461.

DOCHHORN, JAN, Zu den religionsgeschichtlichen Voraussetzungen trinitarischer Got-
tesvorstellungen im frithen Christentum und in der Religion Israels. In: VOLKER
HENNING DRECOLL (Hg.), Trinitat (Themen der Theologie 2), Tiibingen 2011, 11-79.

Ess, JoSEF VAN, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiosen Denkens im frithen Islam. Band IV, Berlin/New York
1997.

ESSEN, GEORG, Die Personidentitit Jesu Christi mit dem ewigen Sohn Gottes. Dogmen-
hermeneutische Uberlegungen zur bleibenden Geltung der altkirchlichen Konzi-
lienchristologie. In: IKaZ 41 (2012) 80-103.

ESSEN, GEORG, Die Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff Im Hori-
zont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie (ratio fidei 5), Regensburg
2001.

FLascH, KURT, Augustin. Einfithrung in sein Denken, Stuttgart 1980.

FRANK, KARL SuUso, Lehrbuch der Geschichte der Alten Kirche, Paderborn (u.a.) 32002.

GLEI, REINHOLD/ KHOURY, ADEL THEODOR, Schriften zum Islam. Johannes Damaskenos
und Theodor Abu Qurra (Corpus Islamo-Christianum, Series Graeca 3), Altenberge
1995.

GRAF, GEORG, Die arabischen Schriften des Theodor Abu Qurra, Bischofs von Haran (ca.
740 - 820). Literaturhistorische Untersuchungen und Ubersetzung (Forschungen
zur Christlichen Literatur- und Dogmengeschichte Bd. 10; 3./4. Heft), Paderborn
1910.

GRESHAKE, GISBERT, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg i. Br. 2007.

GRESHAKE, GISBERT, Streit um die Trinitdt. Ein Diskussionsbeitrag. In: HerKorr 56
(2002) 534-537.

GRIFFITH, SIDNEY H., The Unity and Trinity of God. Christian Doctrinal Development in
Response to the Challenge of Islam - An Historical Perspective. In: MICHAEL
Ro0T/JAMES J. BUCKLEY (Ed.), Christian Theology and Islam, Cambridge 2014, 1-30.

GRIFFITH, SIDNEY H., The Melkites and the Muslims. The Qur’an, Christology, and Arab
Orthodoxy. In: Al-Qantara 33 (2012) 413-443.

GRIFFITH, SIDNEY H., Syriacisms in the ,Arabic Qur'an“: Who were ,those who said
,Allah is third of three’ according to al-Ma'ida 737 In: MEIR M. BAR-ASHER/SIMON
HOPKINS/SARAH STROUMSA/BRUNO CHIESA (Ed.), A word fitly spoken. Studies in Me-

226



diaeval Exegesis of the Hebrew Bible and the Qur’an presented to Haggai Ben-
Shammai, Jerusalem 2007, 83-110.

GRIFFITH, SIDNEY H., Apologetics and Historiography in the Annals of Eutychios of
Alexandria: Christian Self-Definition in the world of Islam. In: RIFAAD EBIED/ HER-
MAN TEULE (Ed.), Studies on the Christian Arabic heritage: In Honour of Father Prof.
Dr. Samir Khalil Samir, S.I. at the Occasion of his Sixty-Fifth Birthday, Leuven 2004,
65-90.

GRIFFITH, SIDNEY H. (transl.), A Treatise an the Veneration of the Holy Icons Written in
Arabic by Theodore Abu Qurrah, Bishop of Harran (c. 755-C.830 A.D.), Louvrain
1997.

GRIFFITH, SIDNEY H., Faith and Reason in Christian Kalam: Theodore Abu Qurrah on
discerning the True Religion. In: SAMIR KHALIL SAMIR/ J@RGEN S. NIELSEN (Ed.), Chris-
tian Arabic apologetics during the Abbasid period (750-1258) (Studies in the his-
tory of religions, Bd. 63), Leiden/New York/Koln 1993.

GRILLMEIER, ALOIS, Jesus der Christus im Glauben der Kirche. Hg. von THERESIA HAINTHA-
LER, 5. Bde., Freiburg i. Br. 2004.

HARNACK, ADOLF VON, Das Wesen des Christentums. Hg. und kommentiert von TRUTZ
RENDTORFF, Giitersloh 1999.

HAUSCHILD, WOLF-DIETER/DRECOLL, VOLKER HENNING, Lehrbuch der Kirchen- und Dog-
mengeschichte. Bd. 1: Alte Kirche und Mittelalter. 5., vollstindig iiberarbeitete
Neuausgabe, Giitersloh 2016.

HEGEL, G.W.F. Wissenschaft der Logik Il (Werke 6), ed. E. Moldenhauer und K.M.
Michel, Frankfiirt a.M. 21990 (nicht eingesehen).

HINTERSTEINER, NORBERT, Interkulturelle Ubersetzung in religioser Mehrsprachigkeit.
Reflexionen zu Ort und Ansatz der Komparativen Theologie. In: REINHOLD
BERNHARDT/ KLAUS VON SToScH (Hg.), Komparative Theologie. Interreligiose Verglei-
che als Weg der Religionstheologie (Beitrage zu einer Theologie der Religionen 7),
Ziirich 2009, 99-120.

HopING, HELMUT, Die Selbstvermittlung der vollkommenen Freiheit Gottes. Kritische
Anmerkungen zu Magnus Striets trinitatstheologischem Vorstof3. In: PETER WALTER
(Hg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieine Gott (QD 216),
Freiburg/Basel/Wien 2005, 166-177.

HoPING, HELMUT, Deus Trinitas. Zur Hermeneutik trinitarischer Gottesrede. In: MAGNUS
STRIET/ERWIN DIRSCHERL, Monotheismus Israels und christlicher Trinitatsglaube
(QD 210), Freiburg i.Br./Basel/Wien 2004, 128-154.

HUSSEINI, SARA LEILA, Early Christian-Muslim debate on the Unity of God. Three Christi-
an scholars and their engagement with Islamic thought (9th century C.E.) (History
of Christian-Muslim Relations 21), Leiden 2014.

KASPER, WALTER, Der Gott Jesu Christi (Das Glaubensbekenntnis der Kirche 1), Mainz
1982.

KERMANI, NAVID, Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des Koran, Miinchen 32007.

227



KHOURY, ADEL THEODOR, Der Koran. Arabisch-Deutsch. Ubersetzung und wissenschaft-
licher Kommentar, Band 5: Sure 4,1-176, Gutersloh 1994.

KIERKEGAARD, S@REN Philosophische Brocken. In: DERS., Gesammelte Werke, 10. Abtei-
lung. Hg. von E. Hirsch und H. Gerdes, Miinchen 31991 (nicht eingesehen).

KHORCHIDE, MOUHANAD/ STOSCH, KLAUS VON, Der andere Prophet. Jesus im Koran, Frei-
burg i.Br. 2018 (in Erscheinung).

KREUZER, JOHANN, Augustinus zur Einfithrung, Hamburg 2005.

KRINGS, HERMANN, Erkennen und Denken. Zur Struktur und Geschichte transzendenta-
len Verfahrens in der Philosophie. In: Ph] 86 (1979), 1-15.

KRINGS, HERMANN, Transzendentale Logik, Miinchen 1964.

KRINGS, HERMANN / SIMONS, EBERHARD, Art. Gott. In: HphG 2 (1973), 614-641.

KRINGS, HERMANN, Handbuchartikel Freiheit. In: DERS., System und Freiheit. Gesammel-
te Aufsatze (Reihe Praktische Philosophie 12), Freiburg/Miinchen 1980, 99-130.
KRINGS, HERMANN, Freiheit. Ein Versuch Gott zu denken. In: DERS., System und Freiheit.
Gesammelte Aufsatze (Reihe Praktische Philosophie 12), Freiburg/Miinchen 1980,

161-184.

KRINGS, HERMANN, Art. Philosophie. In: NHThG 4 (1991), 205-217, KiUNG, HANS, Der
Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Miinchen/Ziirich 32007.

LAMOREAUYX, JoHN C., Theodore Abu Qurra. In: SAMUEL NOBLE/ALEXANDER TREIGER, The
Orthodox Church in the Arab World 700-1700. An Anthology of Sources, Northern
Illinois 2014, 60- 89.

LAMOREAUY, JoHN C., Theodore Abu Qurrah (Library of the Christian East Vol. 1), Bir-
mingham 2005, xii.

LEFTOW, BRIAN, Tempting God. In: Faith and Philosophy 31(2014), 3-23.

LERCH, MAGNUS, Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoreti-
schen Offenbarungstheologie (ratio fidei 56), Regensburg 2015.

LERCH, MAGNUS, All-Einheit und Freiheit. Subjektphilosophische Klarungsversuche in
der Monismus-Debatte zwischen Klaus Miiller und Magnus Striet (Bonner Dogma-
tische Studien 47), Wiirzburg 2009, 134.

LONERGAN, BERNARD, The Triune God. Systematics. Ed. By R.M. Doran/ H.D. Monsour,
Toronto/Buffalo/London 2007, 333-335.

MARKSCHIES, CHRISTOPH, Gibt es eine einheitliche ,kappadozische Trinitatstheologie?
Vorlaufige Erwdgungen zu Einheit und Differenzen neunizanischer Theologie. In:
DERS. (Hg.), Alta Trinita Beata. Gesammelte Studien zur altkirchlichen Trinitatsthe-
ologie, Tiibingen 2000, 196-237.

MARSCHLER, THOMAS, Die Attribute Gottes in der katholischen Dogmatik. In: THOMAS
MARSCHLER/THOMAS SCHARTL (Hg.), Eigenschaften Gottes. Ein Gesprach zwischen
systematischer Theologie und analytischer Philsophie (Studien zur systematischen
Theologie, Ethik und Philsophie 6), Miinster 2016, 3-33.

MENKE, KARL-HEINZ, Jesus ist Gott der Sohn. Denkformen und Brennpunkte der Chris-
tologie, 3., durchgesehene Auflage, Regensburg 2012.

228



MicHEL, THOMAS F. (Ed. and transl.), A Muslim theologian’s response to Christianity.
Ibn Taymiyya’s Al-Jawab Al-Sahih, New York 1984.

MOLTMANN, JURGEN, Im Lebensraum des dreieinigen Gottes. Neues trinitarisches
Denken. In: Bogoslovni vestnik 70 (2010) 167-184.

MOLTMANN, JURGEN, Trinitat und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, unverand. Nachdr. d. 3.
Auflage, Giitersloh 1994.

NITSCHE, BERNHARD, Der drei-eine Gott als Freiheitskommerzium. Versuch tiber das
trinitarische Selbstsein und die Eigenschaften Gottes. In: THOMAS MARSCH-
LER/THOMAS SCHARTL (Hg.), Eigenschaften Gottes. Ein Gesprach zwischen systemati-
scher Theologie und analytischer Philosophie (Studien zur systematischen Theolo-
gie, Ethik und Philosophie 6), Miinster 2016, 411-443.

NITSCHE, BERNHARD, Muslimischer Monotheismus und christliche Trinitatslehre. Urei-
gene Anliegen und Chancen der Begegnung. In: MUNA TATARI/ KLAUS VON STOSCH
(Hg.), Trinitat - Anstof3 fiir das islamisch-christliche Gesprach (Beitrage zur Kom-
parativen Theologie 7), Paderborn 2013, 87-125.

NITSCHE, BERNHARD, Gott und Freiheit. Skizzen zur trinitarischen Gotteslehre (ratio
fidei 34), Regensburg 2008.

NITSCHE, BERNHARD, Gott — Welt — Mensch. Raimon Panikkars Gottesdenken - Paradig-
ma fiir eine Theologie in interreligioser Perspektive? (Beitrdage zu einer Theologie
der Religionen 6), Ziirich 2008.

NITSCHE, BERNHARD, Geist und Freiheit. Zu Status und Funktion der Pneumatologie in
einer transzendentalen Theologie. In: KLAUS MULLER/MAGNUS STRIET (Hg.), Dogma
und Denkform. Strittiges in der Grundlegung von Offenbarungsbegriff und Gottes-
denken (ratio fidei 25), Regensburg 2005, 151-162.

NITSCHE, BERNHARD, Panikkars Dreiklang der Wirklichkeit im Spiegel christlicher
Trinitatstheologie. In: DERS. (Hg.), Gottesdenken in interreligioser Perspektive.
Rainmon Panikkars Trinitatstheologie in der Diskussion. Unter Mitarbeit von
Guido Beck. Frankfurt a.M./Paderborn 2005, 249-273.

NITSCHE, BERHARD, Endlichkeit und Freiheit. Studien zu einer transzendentalen Theo-
logie im Kontext der Spatmoderne (Religion in der Moderne 8), Wiirzburg 2003.
OELDEMANN, JOHANNES, Die Kirchen des christlichen Ostens. Orthodoxe, orientalische

und mit Rom unierte Ostkirche, 2., aktualisierte Auflage, Regensburg 2008.

OHLIG, KARL HEINZ, Ein Gott in drei Personen? Vom Vater Jesu zum ,Mysterium“ der
Trinitat, Mainz 22000.

PANNENBERG, WOLFHART, Der offenbarungstheologische Ansatz in der Trinitatslehre. In:
MicHAEL WELKER/MIROSLAV VOLF (Hg.), Der lebendige Gott als Trinitat (FS Jiirgen
Moltmann), Giitersloh 2006, 13-22.

PANNNENBERG, WOLFHART, Geschichtliche Offenbarung Gottes und ewige Trinitit. In:
KuD 49 (2003) 236-246.

PANNENBERG, WOLFHART, Systematische Theologie, Bd.1, Gottingen 1988.

PARRINDER, EDWARD GEOFFREY, Jesus in the Qur’an, London 1982.

229



PELLETIER, FRANCIS JEFFRY (Ed.), Mass Terms. Some Philosophical Problems, Dondrecht
1979.

PLATZBECKER, PAUL, Radikale Autonomie vor Gott denken. Transzendentalphilosophi-
sche Glaubensverantwortung in der Auseinandersetzung zwischen Hansjiirgen
Verweyen und Thomas Propper (ratio fidei 19), Regensburg 2003.

PROPPER, THOMAS, Theologische Anthropologie (2 Bde), Freiburg/Basel/Wien 2011.

PROPPER, THOMAS, Gott hat auf uns gehofft... Theologische Folgen des Freiheitspara-
digmas. In: DERS., Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg/Basel/Wien 2001, 300-321.

PROPPER, THOMAS, Freiheit als philosophisches Prinzip theologischer Hermeneutik. In:
DERS., Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik,
Freiburg/Basel/Wien 2001, 5-22.

PROPPER, THOMAS, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriolo-
gie, 2. wesentl. erw. Auflage, Miinchen 1988.

QuTB, SAYYID, In the Shade of the Qur’an. Fi Zilal al-Qur’an. Vol. III Sirah 4 Al-Nisa’.
Transl. and ed. by ADIL SALAHI and ASHUR SHAMIS, Leicester 2001.

RAHNER, KARL, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte. In:
MySal 2 (1967), 317-397.

RAHNER, KARL, Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ,De Trinitate“. In: DERS.,
Schriften zur Theologie Bd. 4, Ziirich/Einsiedeln/Kéln 1960, 103-133.

Ricks, THoMAs W., Early Arabic Christian Contributions to Trinitarian Theology. The
Development of the Doctrine of the Trinity in an Islamic Milieu, Minneapolis 2013,

SANDER, HANS-JOACHIM, Einfithrung in die Gotteslehre, Darmstadt 2006.

SCHARTL, THoMAS, Einfachheit Gottes und die Trinitat. In: THOMAS MARSCHLER/THOMAS
ScHARTL (Hg)., Eigenschaften Gottes. Ein Gesprach zwischen systematischer Theo-
logie und analytischer Philosophie (Studien zur systematischen Theologie, Ethik
und Philosophie 6), Miinster 2016, 379-409.

SCHARTL, THOMAS, Trinitatslehre. In: THOMAS MARSCHLER/THOMAS SCHARTL (Hg.), Dogma-
tik heute. Bestandsaufnahmen und Perspektiven, Regensburg 2014, 62-130.

SCHARTL, THOMAS, Trinitdt als Gegenstand der Analytischen Theologie. In: ZKTh 135
(2013) 26-50.

SCHARTL, THOMAS, Trinitdt, Einheit und Eigenschaften Gottes. In: MUNA TATARI/ KLAUS
VON STOSCH (Hg.), Trinitdt — Anstof? fiir das islamisch-christliche Gesprach (Beitrage
zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013, 13-68.

SCHARTL, THOMAS, Gottes Ewigkeit und Allwissenheit. In: ThPh 88 (2013) 321-339.

ScHARTL, THOMAS, Auf der Suche nach einer trinitarischen Denkform. In: KLaus MOL-
LER/MAGNUS STRIET (Hg.), Dogma und Denkform. Strittiges in der Grundlegung von
Offenbarungsbegriff und Gottesgedanke (ratio fidei 25), Regensburg 2005, 163-
178.

SCHARTL, THOMAS, Theo-Grammatik. Zur Logik der Rede vom trinitarischen Gott (ratio
fidei 18), Regensburg 2003.

230



SCHREIBER, STEFAN, Die Anfdange der Christologie. Deutungen Jesu im Neuen Testament,
Neukirchen-Vluyn 2015.

SIRRY, MUN’IM, Scriptural polemics. The Qur’an and other religions, Oxford 2014.

SMITH, J. PAYNE (Ed.), A compendious Syriac Dictionary. Based upon the Thesaurus
Syriacus by R. Payne Smith, Oxford 1903.

SToScH, KLAUS VON, Trinitat (Grundwissen Theologie), Paderborn 2017.

StoscH, KLAus VoN, Neuzeitliche Denkwege zur Hypostatischen Union: eine Positions-
bestimmung im Gesprach mit Fichte und Wittgenstein (unveréffentlicht).

SToscH, KLAUS VON, Streit um die Trinitat. In: DERS./MUNA TATARI, Trinitdt - Anstof flr
das islamisch-christliche Gesprach (Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Pa-
derborn 2013, 237-259.

StoscH, KLAus voN, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen
(Beitrage zur Komparativen Theologie 6), Paderborn 2012.

StoscH, KLAus VoN, Drei Religionen - Ein Gott? Untersuchungen im Umfeld der neue-
ren Debatte um Monotheismus und Trinitdtstheologie. In: JoACHIM NEGEL/ MARGA-
RETA GRUBER (Hg.), Figuren der Offenbarung. Biblisch - Religionstheologisch - Poli-
tisch (JThF 24), Miinster 2012, 173-203.

StoscH, KLaus voN, Offenbarung (Grundwissen Theologie), Paderborn 2010.

StoscH, KLAus voN, Komparative Theologie als Herausforderung fiir die Theologie des
21. Jahrhunderts. In: ZKTh 130 (2008) 401-422.

StoscH, KLAus voN, Einfiihrung in die Systematische Theologie, Paderborn 2006.

StoscH, KLAUS VON, Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede
vom Handeln Gottes in der Welt, Freiburg/Basel/Wien 2006.

StoscH, KLAus voN, Komparative Theologie - ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder
Theologie der Religionen? In: ZKTh 124 (2002) 294-311.

StoscH, KrLaus voN, Grundloser Glaube? Zur Glaubensverantwortung nach Wittgen-
stein. In: FZPhTh 49 (2002) 328-346.

StoscH, KLAUS VON, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen
zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein (ratio fidei 7), Regens-
burg 2001.

STRIET, MAGNUS, Monotheismus und Schopfungsdifferenz. Eine trinitdtstheologische
Erkundung. In: PETER WALTER (Hg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und
der dreieine Gott (QD 216), Freiburg 2005, 132-153.

STRIET, MAGNUS, Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des
Gottes Israels. In: DERS./ERWIN DIRSCHERL (Hg.), Monotheismus Israels und christli-
cher Trinitatsglaube (QD 210), Freiburg/Basel/Wien 2004, 155-198.

STRIET, MAGNUS, Offenbares Geheimnis. Zur Kritik der negativen Theologie (ratio fidei
14), Regensburg 2003.

STRIET, MAGNUS, Spekulative Verfremdung? Trinitatstheologie in der Diskussion. In:
HerKorr 56 (2002) 202-207.

231



STRIET, MAGNUS, Das Ich im Sturz der Realitdt. Philosophisch-theologische Studien zu
einer Theorie des Subjekts in Auseinandersetzung mit der Spatphilosophie Fried-
rich Nietzsches (ratio fidei 1), Regensburg 1998.

SWINBURNE, RICHARD, Gott und Zeit. In: CHRISTOPH JAGER (Hg.), Analytische Religionsphi-
losophie, Paderborn 1998, 196-217.

TAQI-UD-DIN AL-HILALI, MUHAMMAD / MUHSIN KHAN, MUHAMMAD, Interpretations of the
Meanings of the Noble Qur’an in the English Language. With comments from Tafsir
At-Tabari, Tafsir Al-Qurtubi and Tafsir Ibn Kathir and Ahadith from Sahih Al-
Bukhari, Sahih Muslim and other Ahadith books. Part 1 (Strah 1 to 5), Riyadh.

TATARI, MUNA, Gottes Wesen. Eine islamische Perspektive im komparativen Gesprach.
In: MUNA TATARI/ KLAUS VON SToscH (Hg.), Trinitdt - Anstofd fiir das islamisch-
christliche Gesprach (Beitrdge zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013,
127-148.

THoMAS, DAvID, Christian Doctrines in Islamic Theology (History of Christian-Muslim
Relations 10), Leiden/Boston 2008.

THoMAS, DAVID, A Mu'tazili Response to Christianity: Abi "All al-Jubba’l’s Attack on the
Trinity and Incarnation. In: R.Y. EBIED/H.G.B. TEULE (Ed.), Studies on the Christian
Arabic Heritage. FS Samir Khalil Samir S.I (Eastern Christian Studies 5), Leuven
2004, 279-313.

THoMAS, DAVID, The Doctrine of the Trinity in the Early Abbasid Era. In: LLoYD RIDGEON
(Ed.), Islamic Interpetatios of Christianity, London/New York 2001, 78-98.

THoMAS, DAVID, Art. Thalith. In: Encyclopaedia of Islam 10 (2000), 373-375.

THoMAS, DavID (Ed. and transl.), Anti-Christian polemic in early Islam. Abu 'Isa al-
Warraq’s “Against the Trinity”, Cambridge 1992.

TRACK, JOACHIM, Art. Analogie. In: TRE 2 (1978), 625-650.

TREIGER, ALEXANDER, New Works by Theodore Abi Qurra preserved under the name of
Thaddeus of Edessa, in: Journal of Eastern Christian Studies 68 (1-2), 1-51.

VERWEYEN, HANSJURGEN, Gottes letztes Wort. Grundrifd der Fundamentaltheologie,
Regensburg 32000 (nicht eingesehen).

VORGRIMLER, HERBERT, Randstdndiges Dasein des dreieinigen Gottes? Zur praktische
und spirituellen Dimension der Trinitatslehre. In: Stimmen der Zeit 220 (2002)
545-552.

WINKLER, ULRICH, Zum Projekt einer Komparativen Theologie. In: GEORG RITZER (Hg.),
,Mit euch bin ich Mensch...“ (Salzburger theologische Studien 34). FS F. Schleinzer,
Innsbruck 2008, 115-147.

WERBICK, JURGEN, Christlich-trinitarischer Gottesglaube: Abkehr vom Monotheismus?
In: MUNA TATARI/ KLAUS VON SToscH (Hg.), Trinitdt - Anstofd fiir das islamisch-
christliche Gesprach (Beitrage zur Komparativen Theologie 7), Paderborn 2013,
217-235.

WERBICK, JURGEN, Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, Freiburg i. Br. 2007.

232



WERBICK, JURGEN, Fundamentaltheologie als Glaubens-Apologetik. In: ThRv 98 (2002),
399-408.

WERBICK, JURGEN, Art. Trinitatslehre. In: THEODOR SCHNEIDER/BERND JOCHEN HILBERATH
(Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2: Gnadenlehre, Ekklesiologie, Mariologie, Sak-
ramentenlehre, Eschatologie, Trinitdtslehre, Diisseldorf 1992.

233



