
 

 

 

 

 

 

 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Evangelische Theologie 
 

 

 

 

 

 

Empathie 

Hilfe oder Hindernis 

bei aktuellen Integrationsaufgaben  

und dem Umgang mit Radikalisierung? 

 

 
Masterarbeit 

 

Vorgelegt von: 

Rebecca Meier 

 

 

 

Paderborn, 2018 

 



 

 

  



 

 

Inhaltsverzeichnis 

 

1 Einleitung ............................................................................................................................... 1 

2 Definitionen von Empathie ................................................................................................... 4 

2.1 Die Etymologie des Empathiebegriffs .............................................................................. 4 

2.2 Empathiedefinitionen in Lexika ....................................................................................... 5 

2.3 Empathiekonzepte in Monografien .................................................................................. 8 

2.3.1 Edith Stein – Zum Problem der Einfühlung ........................................................................... 9 

2.3.2 Mark H. Davis – An Organizational Model ......................................................................... 11 

2.3.3 Fritz Breithaupt – Narrative Empathie ................................................................................. 12 

2.4 Spiegelneuronen ............................................................................................................. 15 

2.5 Theory of Mind ............................................................................................................... 17 

2.6 Eine eigene Definition .................................................................................................... 19 

3 Chancen und Gefahren von Empathie .............................................................................. 21 

3.1 Die Notwendigkeit der Empathie ................................................................................... 22 

3.2 „Die dunklen Seiten der Empathie“ ................................................................................ 28 

3.3 Eine kontrastive Bewertung ............................................................................................ 42 

4 Der Einsatz von Empathie… .............................................................................................. 44 

4.1 … bei Integrationsaufgaben ............................................................................................ 45 

4.1.1 Integration in Deutschland ................................................................................................... 45 

4.1.2 Empathie und interreligiöser Dialog .................................................................................... 50 

4.2 … beim Umgang mit Radikalisierung ............................................................................ 54 

4.2.1 Die Entstehung von Radikalisierung .................................................................................... 56 

4.2.2 Deradikalisierung und Präventionsmaßnahmen ................................................................... 59 

5 Abschließende Überlegungen ............................................................................................. 63 

5.1 Fazit ................................................................................................................................ 63 

5.2 Ausblick .......................................................................................................................... 66 

6 Literatur ............................................................................................................................... 68 

 

 

 

 

  



1 Einleitung 

1 
 

1 Einleitung 

The biggest deficit that we have in our society and in the world right now is an 

empathy deficit. We are in great need of people being able to stand in somebody 

else’s shoes and see the world through their eyes.1  

– Barack Obama 

„I am against empathy, and one of the goals of this book is to persuade you to be 

against empathy too.“2 Mit diesem Satz beginnt Paul Blooms Monographie 

„Against Empathy”. Diese konträren Positionen zu Empathie vom ehemaligen US-

Präsidenten Barack Obama und dem kanadisch-US-amerikanischen Psychologen 

Paul Bloom spiegeln die Ambivalenz des Konzepts im deutschen Raum wider. 

„Deutschland ist im Jahre 2015 zur Empathie-Nation Nummer 1 geworden – dank 

Angela Merkel.“3 Dass Deutschlands Grenzen nicht geschlossen wurden, sondern 

Menschen, die in akuter Not waren und sind, in Deutschland eine Zuflucht finden 

können, wurde zunächst von allen Seiten gelobt und vielfach als Akt der Empathie 

klassifiziert. Das von Obama angeprangerte Empathiedefizit dürfte in Deutschland 

also kein Problem sein. Oder?  

Bankkunden ignorieren sterbenden Rentner – „Kollektiver Empathieverlust in 

der Gesellschaft“ (Handelsblatt, 31.10.2016)4 

Gaffer – Ausdruck einer empathielosen Gesellschaft (Frankfurter Rundschau, 

18.09.2017)5 

Auffallend viele Schlagzeilen und Zeitungsartikel der letzten Jahre machen jedoch 

einen Mangel an Empathie für das moralische Fehlverhalten von Menschen verant-

wortlich. „In einem Zeitalter der Gewalt, der verhärteten Fronten, eines neuen Na-

tionalismus, des Terrorismus, aber auch der zunehmenden Medialisierung und Iso-

lierung der Menschen kann einem Empathie als zentrales Gegenmittel erscheinen.“6 

Vor allem Studien, wie die von Konrath, O’Brien und Hsing aus dem Jahr 2011, 

                                                           
1 CONROY, As a society. Das Zitat ist Teil einer Ansprache Obamas vor der Kirchengemeinde der 

Ebenezer Baptist Church in der US-amerikanischen Stadt Atlanta und in einem Zeitungsartikel der 

Irish Times erschienen. 
2 BLOOM, Against Empathy, 3. 
3 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 140. 
4 HANDELSBLATT, Bankkunden ignorierten sterbenden Rentner. 
5 SCHWAB, Gaffer. 
6 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 12. 



1 Einleitung 

2 
 

deren Ergebnis war, „dass amerikanische Studenten in den letzten drei Jahrzehnten 

die Fähigkeit zur Empathie in großem Maße verloren haben“7, geben Anlass, mehr 

Empathie für unsere Gesellschaft zu fordern. Dahingegen scheint es erstaunlich, 

dass es Wissenschaftler*innen gibt, die sich deutlich gegen Empathie aussprechen 

und sie beispielsweise wie Bloom für „a poor moral guide“ halten, der uns zu irra-

tionalen und unfairen politischen Entscheidungen führen kann.8 

Es stellt sich also die Frage nach der Bewertung von Empathie: Ist sie eine Hilfe 

oder ein Hindernis? Und kann man das überhaupt generalisierend formulieren? 

Diese Leitfragen bilden den Rahmen der vorliegenden Arbeit und werden insbe-

sondere im Hinblick auf aktuelle Integrationsaufgaben und das Problem der Radi-

kalisierung beantwortet. Da die Integration der nach Deutschland geflüchteten 

Menschen auch massiv von kirchlicher Seite unterstützt wird und ein fruchtbarer 

interreligiöser Dialog, insbesondere der christlich-muslimische, aufgrund der zu-

nehmenden Pluralisierung immer relevanter wird, ist die Diskussion des Empathie-

konzepts vor allem auch für die christliche Theologie von Bedeutung.  

Zu Beginn dieser Arbeit (Kapitel 2) wird zunächst die Basis für eine wissen-

schaftliche Diskussion bereitet, indem die Entstehung sowie die Bedeutung von 

Empathie erläutert werden. Dabei werden vor allem die Unterschiede zwischen ver-

schiedenen Definitionen herausgearbeitet, um der Komplexität und Vielschichtig-

keit des Konzepts gerecht zu werden. Exemplarisch werden dazu drei Konzepte von 

Empathie ausführlicher dargelegt und auf die ausgewählten lexikarischen Definiti-

onen in Kapitel 2.2. bezogen. Es wurden bewusst Konzepte gewählt, die zu unter-

schiedlichen Zeiten entstanden sind, um auch die Entwicklung des Empathiekon-

zepts von einem Begriff aus der philosophischen Ästhetik zu einem interdisziplinä-

ren Bezugspunkt punktuell abzubilden. Die Entdeckung der Spiegelneuronen und 

das Modell der Theory of Mind werden ebenfalls in den Diskurs mit einbezogen, da 

sie wichtige Bezugspunkte der Argumentationen darstellen. Das Ziel des zweiten 

Kapitels ist eine eigene Definition von Empathie, die die Grundlage der weiteren 

Diskussion bildet. 

Eines deduktiven Vorgehens entsprechend beinhaltet Kapitel 3 die etwas kon-

kretere Diskussion über die Vor- und Nachteile, die Chancen und Gefahren von 

                                                           
7 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 67. 
8 BLOOM, Against Empathy, 2. 



1 Einleitung 

3 
 

Empathie. Die Argumentation orientiert sich dabei der Überschaubarkeit halber 

hauptsächlich an zwei Vertretern pro Standpunkt. Für die befürwortende Position 

zu Empathie dienen Arno Gruens und Heinrich Bedford-Strohms Monographien 

„Dem Leben entfremdet“ (2013) und „Mitgefühl“ (2016) als Grundlage. Für die 

Empathie-in-Frage-stellende Perspektive werden Fritz Breithaupts Veröffentli-

chung „Die dunklen Seiten der Empathie“ (2017) sowie das eingangs zitierte Buch 

„Against Empathy“ (2016) von Paul Bloom betrachtet. Schließlich (Kapitel 3.3) 

wird ein Fazit aus dem Vergleich der beiden Positionen gezogen, das wiederum die 

Grundlage für die Diskussion um die Praktikabilität von Empathie im darauffolgen-

den Kapitel bietet. 

Im vierten Kapitel dieser Arbeit finden die bisherigen Erträge der Diskussionen 

eine konkrete Anwendung. Die Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen Sei-

ten von Empathie in den Kapiteln 2 und 3 ermöglicht es, auszuloten, inwiefern Em-

pathie eine Hilfe oder ein Hindernis bei den aktuellen Integrationsaufgaben in 

Deutschland und dem Umgang mit Radikalisierung darstellt. In beiden Kapiteln 

(4.1 und 4.2) wird zunächst definiert, was mit dem jeweiligen Begriff – Integration 

bzw. Radikalisierung – gemeint ist und in einem zweiten Schritt dann argumentiert, 

in welchem Verhältnis Empathie zu ihnen steht. 

Unter Bezugnahme auf den Problemaufriss zu Beginn der Einleitung endet die 

Masterarbeit mit einem Resümee der dreischrittigen Diskussion des Konzepts Em-

pathie und hält einige weiterführende Gedanken im Horizont von Theologie und 

Bildung fest. 

 

  



2 Definitionen von Empathie 

4 
 

2 Definitionen von Empathie 

Obwohl der Begriff der Empathie bzw. Einfühlung eine verhältnismäßig junge Ge-

schichte hat, existiert eine Vielzahl von Definitionen in unterschiedlichen wissen-

schaftlichen Disziplinen. Es gibt Lexikonartikel u.a. in philosophischen, theologi-

schen, pädagogischen und psychologischen Nachschlagewerken, die sich zum Teil 

deutlich voneinander unterscheiden und gleichzeitig Gemeinsamkeiten aufweisen. 

Auch im Bereich Marketing und Personalmanagement hat das Konzept der Empa-

thie an Bedeutung gewonnen.9 In diesem Kapitel wird zunächst die Entstehungsge-

schichte des Empathiebegriffs skizziert. Anschließend werden verschiedene Defi-

nitionen von Empathie präsentiert und gegenübergestellt, die schließlich zu einer 

eigenen Definition des Konzepts führen und damit die Basis für die in dieser Arbeit 

diskutierte Relation von Empathie, Integration und Radikalisierung bildet. 

 

2.1 Die Etymologie des Empathiebegriffs 

Die etymologische Entwicklung des Begriffs Empathie ist komplex. Weit verbreitet 

ist die Annahme, dass der deutsche Philosoph und Psychologe Theodor Lipps mit 

seiner Schrift „Ästhetik. Psychologie des Schönen und der Kunst“ im Jahr 1903 für 

die Etablierung des Begriffs Einfühlung sorgte.10 Die Verbform des Wortes wurde 

allerdings bereits im 19. Jahrhundert unter deutschen Romantikern wie Herder und 

Novalis verwendet. Der deutsche Kunsthistoriker Robert Vischer erwähnte 1873 

erstmals das Substantiv Einfühlung in seiner Abhandlung „Über das optische Form-

gefühl. Ein Beitrag zur Ästhetik“11. Er bezeichnet damit „ein unbewusstes Verset-

zen der eigenen Leibform und hiermit auch der Seele in die Objektsform.“12 Wäh-

rend sich das Konzept der Einfühlung bei Vischer auf das Verhältnis von Mensch 

und Objekt in der philosophischen Ästhetik bezieht, unterscheidet Theodor Lipps 

in seinem Werk „Zur Einfühlung“ (1913) zwischen „subjektiven und objektiven 

[…] [bzw., R.M.] psychischen und physischen Gegenständen.“13 Damit expandiert 

                                                           
9 Vgl. ALTHAUSER, Mit Empathie wirksam führen, 6 f. 
10 Vgl. MAKKREEL, Art. Einfühlung, 296 und Scharfenberg, Art. Einfühlung, 1001. 
11 Vgl. STUEBER, Empathy, <https://plato.stanford.edu/archives/spr2017/entries/empathy/>. 
12 VISCHER, Über das optische Formgefühl, VII. 
13 LIPPS, Zur Einfühlung, 115. 



2 Definitionen von Empathie 

5 
 

er als Erster die Tragweite des Konzepts der Einfühlung in die Gebiete der Anthro-

pologie und Sozialwissenschaften14, da er Einfühlung nun auch als einen zwischen-

menschlichen Prozess beschreibt. 1909 übersetzte der britische Psychologe Edward 

Titchener Lipps Konzept der Einfühlung ins Englische mit dem Wort empathy, 15 

das sich von ἐμπάθεια, dem griechischen Wort für „Leidenschaft, intensives Ge-

fühl“, ableiten lässt.16 Vermutlich ist der heute meist als Synonym für Einfühlung 

verwendete Begriff Empathie eine Übertragung der englischen Übersetzung ins 

Deutsche.17 

 

2.2 Empathiedefinitionen in Lexika 

Da sich in der Vergangenheit viele Wissenschaftler*innen aus teilweise unter-

schiedlichen Disziplinen mit Einfühlung bzw. Empathie beschäftigt haben, existie-

ren heute zahlreiche Definitionen, die in ihren jeweiligen Fachbereichen verschie-

den nuanciert sind. Im Folgenden stelle ich repräsentativ einige Definitionen ge-

genüber, die auf die für diese Arbeit geltende Definition von Empathie abzielen. 

Zunächst handelt es sich dabei um verschiedene Lexionartikel, anschließend stelle 

ich noch drei ausführlichere Konzepte von Empathie aus unterschiedlichen Zeiten 

vor: Edith Steins (Kapitel 2.3.1), Mark H. Davisʼ (Kapitel 2.3.2) und Fritz Breit-

haupts narrative Empathie (Kapitel 2.3.3). 

Alle Definitionen der Lexika haben gemeinsam, dass sie Empathie als etwas ver-

stehen, das immer das Selbst, das Andere und eine Relation der beiden einschließt. 

Unterschiede gibt es in der Auffassung, ob Empathie ein kognitiver oder affektiver 

Vorgang ist oder möglicherweise sogar beides vereint und ob oder inwiefern aus 

Empathie auch Handeln resultiert. Des Weiteren bestehen Differenzen darin, von 

welchen anderen Termini Empathie in den jeweiligen Definitionen abgegrenzt 

wird. Im Lexikon der Psychologie wird Empathie als „die Fähigkeit zu kognitivem 

Verstehen (Kognition) und affektivem Nachempfinden der vermuteten Emotionen 

                                                           
14 Vgl. STUEBER, Art. Empathy. 
15 Vgl. ebd. 
16 ALTMANN, Art. Empathie, 473. 
17 SCHLOSSBERGER, Den Anderen verstehen, 139. 



2 Definitionen von Empathie 

6 
 

eines anderen Lebewesens“18 definiert. Ihre Beschaffenheit sei dabei einerseits ab-

hängig von der „individuellen Disposition“19 und andererseits von „situativen Fak-

toren, wie der eigenen emotionalen Stabilität oder der Zuneigung zum Gegen-

über“20. Des Weiteren wird unterschieden zwischen authentischer Empathie, die 

eine höhere Affektivität aufweist, und funktionaler Empathie, bei der die Kognition 

im Vordergrund steht.21 Abgegrenzt wird Empathie in diesem Fall von Gefühlsan-

steckung, bei der das Selbst im Gegensatz zu Empathie „die auslösende Emotion 

des Gegenübers [nicht, R.M.] als dem Anderen zugehörig erlebt“22. In einer separat 

gelisteten anwendungsorientieren Definition von Empathie wird dieselbe im Ver-

hältnis zu Sympathie und Antipathie betrachtet und sinnbildlich als Pendel be-

schrieben:  

Sympathie ist eher ein Teilen von Gedanken, Gefühlen und Erfahrungen aufgrund von Zunei-

gungsgefühlen zum anderen und Antipathie ist eher die Ablehnung einer Person aufgrund von 

Abneigungsgefühlen. E[mpathie, R.M.] […] [ist, R.M.] ein Pendel, welches im täglichen Leben 

zw. den beiden Polen Sympathie und Antipathie hin- und herschwingt, je nach Qualität der Be-

ziehung zur anderen Person. […] E[mpathie, R.M.] ist eher wahrnehmend […] als bewertend; 

weniger vorurteilend […]; eher ein verstehendes Hinterfragen einer Beobachtung.23 

Die Dimension der „Wahrnehmung und Differenzierung“24 als Eigenschaft von 

Empathie zeigt sich auch in der pädagogischen Definition. Darüber hinaus wird sie 

als „Fähigkeit zur […] Perspektiv- und Rollenübernahme“25 erklärt, die eine „ent-

sprechende emotionale Antwortbereitschaft“26 einschließe. Abgegrenzt wird Em-

pathie in dieser Definition von dem Vorgang des Mitfühlens, da Empathie zusätz-

lich kognitive Aktivität verlange.27  

Auch in der Pädagogik wird Empathie zusammen mit Folgehandlungen gedacht, 

nämlich als „Voraussetzung für prosoziales Verhalten […] und moralische Urteils-

fähigkeit.“28 Die Definition in Wahrigs Fremdwörterlexikon spinnt den Gedanken 

der Rollenübernahmen noch etwas weiter. Dort wird betont, dass Empathie die Fä-

higkeit sei, „neue soziale Rollen zu übernehmen und fremde (Wert-)Vorstellungen 

                                                           
18 ALTMANN, Art. Empathie, 473. 
19 Ebd. 
20 Ebd. 
21 Vgl. ebd. 
22 Ebd. 
23 NEUMANN, Art. Empathie, 474. 
24 TENORTH; TIPPELT, Art. Empathie, 181. 
25 Ebd. 
26 Ebd. 
27 Vgl. ebd. 
28 Ebd. 



2 Definitionen von Empathie 

7 
 

in die eigenen zu integrieren“29. Obwohl es in den anderen Definitionen auch um 

das Hineinversetzen in andere Rollen und Vorstellungen als die eigene geht, so ha-

ben die hier gewählten Adjektive neu und fremd doch einen leicht anderen Charak-

ter, der besonders im Hinblick auf die in Kapitel 3 diskutierten Integrationsfragen 

interessant ist und dort ausführlicher diskutiert wird.  

In der Philosophie wird vor allem der Unterschied zwischen Empathie bzw. Ein-

fühlung und Verstehen betont.30 Makkreel bezeichnet Verstehen als reflective und 

Einfühlung als prereflective, weil Verstehen in Anlehnung an Dilthey mehr als „a 

mere mode of feeling“31 ist.32 Im Lexikon philosophischer Grundbegriffe wird Em-

pathie als „Medium des Verstehens“ betitelt und im Cambridge Dictionary of Phi-

losophy als „precondition for ethical thinking“33. Auch philosophisch betrachtet ist 

der Kern von Empathie bzw. Einfühlung das Sich-Hinein-Versetzen in die Situation 

einer anderen Person, das u.a. auch als „to lose oneself in the other“34 beschrieben 

wird. 

Erwähnenswert sind die unterschiedlichen Richtungen, die das katholische Le-

xikon für Theologie und Kirche (LThK) und das protestantische Lexikon zu Reli-

gion in Geschichte und Gegenwart (RGG) einschlagen. Im LThK wird zunächst die 

psychologische Bedeutung erklärt. Demnach sei Empathie „eine auf der Grdl. eines 

Beziehungsangebotes mögliche Bewegung, in der ein Therapeut bzw. eine Thera-

peutin sich auf das Erleben u. dessen Bedeutung für den Klienten einläßt, ihn in 

seiner Welt zu verstehen […] sucht u. dennoch sich selbst treu bleibt.“35 Theolo-

gisch betrachtet Kiessling Empathie als etwas, das sich „strukturanalog z[ur, R.M.] 

[…] inkarnatorische[n] und erlösende[n] Bewegung Gottes, der ganz Mensch wird 

u. als solcher doch wahrhaft Gott bleibt“36, verhält. Chris Schlauch beschreibt Em-

pathie im RGG als „die Kraft, die Fähigkeit, die Methode, die Art oder den Vor-

gang, durch den es einem Subjekt gelingt, eine Ahnung oder ein Wissen über die 

                                                           
29 WAHRIG-BURFEIND, Art. Empathie, 264. 
30 Vgl. MAKKREEL, Art. Einfühlung, 296. 
31 Ebd. 
32 Vgl. ebd. 
33 GORDON, Art. Empathy, 302. 
34 MAKKREEL, Art. Einfühlung, 296. 
35 KIESSLING, Art. Empathie, 629. 
36 Ebd. 



2 Definitionen von Empathie 

8 
 

innere Erfahrung eines ‚Anderen‘ zu gewinnen und mit ihm in Einheit zu erfah-

ren.“37 Erwähnenswert ist hierbei, dass Schlauch Empathie nicht wie die meisten 

der zuvor zitierten Autoren als etwas per se Zwischenmenschliches definiert, son-

dern ‚das Andere‘ „ein lebloses Objekt, ein Bild, ein Autor, eine Person oder das 

Göttliche“38 sein kann. Dieses Verständnis von Empathie schließt sowohl aktuelle 

wissenschaftliche Diskurse als auch die dem Konzept von Empathie ursprünglich 

zugrunde liegende Definition aus der Romantik und der philosophischen Ästhetik 

ein. Mit den beiden für diese Arbeit wohl wichtigsten Aspekten von Empathie 

schließt Schlauch seine Definition: „Nur mittels Empathie kann man den ‚Anderen‘ 

wirklich verstehen und lieben (agape, caritas) und von ihm geliebt werden. Ebenso 

setzt sinnvolle Forschung auf dem Gebiet der Theol. oder Religionswiss. ein empa-

thisches Verständnis des ‚Anderen‘ voraus.“39 Diese Erkenntnis ist vor allem für 

die in Kapitel 4.1 diskutierten Fragen zur aktuellen Integrationsaufgabe in Deutsch-

land und Europa und die sich daraus ergebenden Folgen für die Religionswissen-

schaften von großer Bedeutung. 

 

2.3 Empathiekonzepte in Monografien 

Keineswegs ist Empathie ein Konzept, dessen Bedeutung sich in Lexikonartikeln 

erschöpft. Es ist ein Thema, dem innerhalb der letzten zwei Jahrhunderte zahlreiche 

Bücher gewidmet wurden, wie beispielweise, die Abhandlung „Zum Problem der 

Einfühlung“ (1918) von Edith Stein, Mark H. Davisʼ Monographie „Empathy“ im 

Jahr 1995 oder das Buch „Kulturen der Empathie“ (32012) von Fritz Breithaupt. 

Das besondere Konzept von Empathie, das Breithaupt in seiner Veröffentlichung 

beschreibt, wird in dem Kapitel zu narrativer Empathie erläutert. Im Folgenden soll 

es zunächst um Steins und Davisʼ Verständnis von Empathie gehen, um eine ge-

dankliche Brücke vom 20. Zum 21. Jahrhundert zu schlagen. 

 

                                                           
37 SCHLAUCH, Art. Empathie, 1159. 
38 Ebd. 
39 Ebd., 1159 f. 



2 Definitionen von Empathie 

9 
 

2.3.1 Edith Stein – Zum Problem der Einfühlung 

Edith Stein hat sich als Schülerin Husserls besonders mit Lipps Verständnis von 

Einfühlung auseinandergesetzt, aber auch mit Anfang des 20. Jahrhunderts viel dis-

kutierten Theorien zur genetischen Herkunft von Empathie. Die Annahme, die 

Stein allen Überlegungen zum Thema Einfühlung zugrunde legt, lautet: „es sind 

uns fremde Subjekte und ihr Erleben gegeben.“40 Diese Tatsache nimmt sie zum 

Anlass, darüber nachzudenken, wie man mit diesen fremden Subjekten und ihrem 

Erleben umgeht. Sie grenzt Einfühlung von äußerer Wahrnehmung ab, doch sieht 

sie es als eine Gemeinsamkeit an, „daß ihr Objekt jetzt und hier selbst da ist.“41  

Einen wichtigen Unterschied, den Stein herausarbeitet, ist der zwischen soge-

nannter Originarität und Nichtoriginarität. „Originär sind alle eigenen gegenwär-

tigen Erlebnisse als solche.“42 Wenn eine Person beispielsweise Freude als Reak-

tion auf eine Situation erlebt, dann seien Gefühl und Freude als Reaktion originär. 

Erinnert sich dieselbe Person zu einem späteren Zeitpunkt an genau diese vergan-

gene Situation und die zu der Zeit empfundene Freude und wird durch diese Erin-

nerung auch jetzt mit Freude erfüllt, so sei zwar der jetzige „Akt des Vergegenwär-

tigens“43 originär, nicht aber der Gehalt der Freude.44 Erlebt nun eine andere Person 

Freude in originärer Form und ich beobachte diese Person dabei bzw. bin Teil der 

für die andere Person Freude generierenden Situation, so ist meine Mit-Freude we-

der originär, noch hat sie den Charakter einer einst originär gewesenen Freude, an 

die ich mich nun zurück erinnere. Ich fühle mich „geleitet von einem originären 

[Erleben, R.M.], das nicht von mir erlebt und doch da ist, sich in meinem nicht-

originären [Erleben, R.M.] bekundet.“45 Das ist, was Stein als Einfühlung bezeich-

net oder auch als „eine Art erfahrender Akt sui generis.“46 Sie stimmt mit Lipps 

darin überein, dass Einfühlung ein „‚inneres Mitmachen‘ der fremden Erlebnisse“47 

ist. Jedoch widerspricht sie der Annahme Lipps‘, dass „das erinnerte und erwartete 

wie das eingefühlte [Erlebnis, R.M.] – , dazu ‚tendiert‘, ein volles zu werden“48. 

                                                           
40 STEIN, Zum Problem der Einfühlung, 1. 
41 Ebd., 5. 
42 Ebd., 6. 
43 Ebd. 
44 Vgl. ebd., 6 f. 
45 Ebd., 10. 
46 Ebd. 
47 Ebd., 11. 
48 Ebd., 12. 



2 Definitionen von Empathie 

10 
 

Für Stein bleibt jedes nicht-originäre Erlebnis nicht-originär, was es nicht zwingend 

zu einem weniger wertvollen Erlebnis macht, aber doch zu einem qualitativ ande-

ren.49 Denn idealerweise sei die „Einfühlungsfreude […] tatsächlich in jeder Bezie-

hung der erfaßten Freude gleich, hat denselben Gehalt und nur einen anderen Ge-

gebenheitsmodus.“50 

Auch die genetischen Theorien, die versuchen das Phänomen Einfühlung zu er-

klären, weist Stein entschieden zurück. Die Nachahmungstheorie, nach welcher 

„eine gesehene Gebärde […] in mir den Trieb [weckt, R.M.] sie nachzuahmen“51, 

sei lediglich eine Erklärung für das Phänomen der „Gefühlsansteckung oder Ge-

fühlsübertragung“52. Das heißt allerdings nur, dass eine „fremde Gebärde“ ein Er-

lebnis in mir wachruft, nicht aber, dass ich dadurch an dem fremden originären Er-

lebnis teilhabe und mich in es einfühle.53 Die Assoziationstheorie besagt, dass „das 

optische Bild der fremden Gebärde[, …] das optische Bild der eigenen Gebärde 

[reproduziert, R.M.], dieses das kinästhetische und dies wiederum das Gefühl, mit 

dem es vorher verknüpft war.“54 Stein versteht Einfühlung jedoch als einen Prozess, 

der keine Umwege über eine Projektionsfläche geht, sondern das Objekt direkt er-

reicht.55 Zuletzt verneint Stein die Analogieschlusstheorie, die ebenfalls als geneti-

sche Theorie gehandelt wird, aber auch von Lipps abgelehnt wurde.56 Vertreter die-

ser Theorie plädierten dafür, dass es möglich sei, nur durch „Schlüsse“ über den 

„Tatsachenbereich“ der inneren und äußeren Wahrnehmung hinaus zu gelangen, 

also eines anderen Menschen Bewusstsein zu erschließen und verstehen basierend 

auf dem eigenen Wissen über diesen anderen Menschen und den eigenen Erfahrun-

gen.57 Stein räumt ein, dass es durchaus vorstellbar sei, „daß ein Ausdruck eines 

andern mich an einen eigenen erinnert und daß ich ihm bei dem andern dieselbe 

Bedeutung zuschreibe, die er bei mir zu haben pflegt.“58 Jedoch ist dieser Analo-

gieschluss dann nicht Einfühlung, sondern „tritt an Stelle der vielleicht versagenden 

                                                           
49 Vgl. STEIN, Zum Problem der Einfühlung, 12. 
50 Ebd., 15. 
51 Ebd., 23. 
52 Ebd., 24. 
53 Vgl. ebd., 23. 
54 Ebd., 25 f. 
55 Vgl. ebd., 26. 
56 Vgl. ebd., 28. 
57 Vgl. ebd., 28 f. 
58 Ebd., 29. 



2 Definitionen von Empathie 

11 
 

Einfühlung und ergibt nicht Erfahrung, sondern eine mehr oder minder wahrschein-

liche Erkenntnis des fremden Erlebnisses.“59 Obwohl sich diese genetischen Theo-

rien nicht auf Dauer durchsetzen konnten, ist es nach wie vor ein Ziel der Wissen-

schaft, Empathie genetisch erklären zu können. Inwiefern die Entdeckung der Spie-

gelneuronen einen Meilenstein in der Empathieforschung darstellt, wird genauer in 

Kapitel 2.4 betrachtet. 

 

2.3.2 Mark H. Davis – An Organizational Model 

Das Empathie-Modell von Mark H. Davis aus den 1990er Jahren entstand als Re-

aktion auf die in vielen Definitionen von Empathie vorhandene problematische Re-

lation von affective response und cognitive role taking.60 Davis schlägt eine sehr 

weitgefasste Definition von Empathie vor, damit sie sowohl den kognitiven als auch 

den affektiven Teil einschließt, im besten Fall zu gleichen Anteilen: „Empathy is 

broadly defined as a set of constructs having to do with the responses of one indi-

vidual to the experiences of another.“61 Sein organizational model besteht aus vier 

Bereichen: antecedents, processes, intrapersonal outcomes und interpersonal out-

comes.62 Der Bereich der antecedents umfasst alle Dispositionen, die zur Ausgangs-

lage des Individuums führen, das Empathie erlebt: seine Empathiefähigkeit, sein 

Bildungshintergrund in Bezug auf Empathie und persönliche Eigenarten, sowie die 

Gegebenheiten der Situation, i.e. Intensität der Situation, Ähnlichkeit der Situation 

zu eigenen Erfahrungen usw.63 Mit processes sind die Vorgänge gemeint, die zum 

Empathieempfinden führen, die jedoch auch ohne Empathie als Resultat vorkom-

men können. Dazu gehören, so Davis, Nachahmungshandlungen, direkte oder 

durch Sprache getriggerte Assoziationen (Stein würde diese beiden ausschließen) 

oder den am meisten fortgeschrittenen Prozess: die Perspektivübernahme. Die mög-

lichen Folgen aus den vorherigen Prozessen unterteilt Davis in intra- und interper-

sonelle Resultate. Erstere betreffen die emotionalen Reaktionen des Individuums, 

das eine Situation beobachtet. Sie können gefühlsartig artig, z.B. in Form von Zorn 

oder Mitgefühl, sie können aber auch nicht-affektiv sein, z.B. in Form von Beurtei-

                                                           
59 STEIN, Zum Problem der Einfühlung, 29. 
60 Vgl. DAVIS, Empathy, 12. 
61 Ebd. 
62 Ebd. 
63 Ebd., 12 ff. 



2 Definitionen von Empathie 

12 
 

lungen. Interpersonelle Resultate beziehen sich auf mögliche Interaktionen zwi-

schen dem beobachtenden und dem beobachteten Individuum. Dabei kann es sich 

um Hilfe, Aggression oder anderes soziales Verhalten handeln.64 Davis versteht 

Empathie also nicht als Prozess, sondern als das Ergebnis eines Prozesses, das von 

einer bestimmten Ausgangssituation abhängt. 

 

2.3.3 Fritz Breithaupt – Narrative Empathie 

Ein neues Konzept stellt Fritz Breithaupt vor, wenn er in seiner Monographie „Kul-

turen der Empathie“ von narrativer Empathie spricht: „Narration, so die These die-

ses Buches, ist die Ausnahmeform, in der Empathie zugelassen wird.“65 Unter Nar-

ration versteht er dabei „eine Gruppierung von Handlungselementen […], die noch 

vor der Unterscheidung von literarischen oder nicht-literarischen Gattungen ope-

riert.“66 Hervorzuheben ist, dass Breithaupt narrative Empathie zwar grundsätzlich 

von nicht-narrativen Formen der Empathie unterscheidet, beide jedoch nebeneinan-

der existieren können.67  

Breithaupt schlägt für seine Zwecke eine sehr weite Definition von Empathie 

vor und bezeichnet sie „als die Vorstellung eines Beobachters, einen anderen emo-

tional oder kognitiv zu verstehen.“68 Bereits in dieser allgemeinen Form von Em-

pathie wird deutlich, dass Breithaupt – wie Lipps und Stein auch – nicht davon 

ausgeht, dass ein Mensch jemals einen anderen Menschen gänzlich emotional oder 

kognitiv verstehen kann. Er differenziert deshalb zwischen subjektiver und akkura-

ter Empathie, wobei akkurate Empathie nie erreicht werden könne und der Begriff 

an sich dadurch zu einem Oxymoron werde.69  

Da Empathie also immer subjektiv ist, entsteht sie auf der Basis subjektiver Be-

obachtungen, die eine Ähnlichkeit zwischen dem Beobachter/der Beobachterin und 

dem/der Beobachteten suggerieren. Diese vermeintliche Ähnlichkeit ist allerdings, 

um bei Breithaupts Formulierung zu bleiben, keine akkurate Ähnlichkeit, sondern 

nur eine subjektiv empfundene Ähnlichkeit, da der Beobachter/die Beobachterin ja 

                                                           
64 Vgl. für den gesamten Absatz: DAVIS, Empathy, 12–19. 
65 BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 12. 
66 Ebd., 130. 
67 Vgl. ebd., 114. 
68 Ebd., 20. 
69 Vgl. ebd., 22. 



2 Definitionen von Empathie 

13 
 

nie faktisch wissen kann, was in dem anderen Menschen vorgeht. Das Fundament 

von Empathie ist für Breithaupt deshalb nicht Ähnlichkeit, sondern die „Zuversicht 

in unsere Empathie“70, die wiederum auf der subjektiv empfundenen Ähnlichkeit 

zwischen dem Selbst und dem Anderen beruht. Das schließt nicht aus, dass nicht 

auch faktisch eine „Teil-Gleichartigkeit“71 zwischen zwei Menschen bestehen 

kann, jedoch wird sie nach wie vor subjektiv wahrgenommen. Deshalb kann es auch 

schnell zu einem sogenannten false consensus effect kommen, also, dass wir „an-

deren die eigene Meinung und Denkweise […] unterstellen.“72 Das kann zwar trotz-

dem zu Empathie seitens des Beobachters/der Beobachterin im Ergebnis führen, 

jedoch ist es dann eine fehlgeleitete Empathie, da sie nicht das eigentliche Befinden 

des Gegenübers widerspiegelt und zwar nicht nur nicht akkurat, denn das ist ja laut 

Breithaupt ohnehin nicht möglich, sondern auch nicht in ähnlicher Form.73 

Das Besondere an dem Modell der narrativen Empathie ist, dass man zunächst 

immer von Dreierszenen ausgeht, in denen es einen Beobachter/eine Beobachterin 

gibt, der/die sich zwischen zwei Parteien entscheiden muss. „Dieses Verständnis 

von Empathie durch Urteil und Parteinahme wird kritisch abgesetzt von der Idee 

der Empathie als Einfühlung in intimen Zweierszenen.“74 Diese Ausgangssituation 

von Empathie erinnert an das Verhältnis von Leser*in und Charakteren in einem 

Buch bzw. Zuschauer*in und Charakteren im Film, wobei – wie eingangs ange-

merkt – Breithaupts Verständnis von Narration vor der Unterscheidung von litera-

risch und nicht-literarisch ansetzt.75 Die meisten Szenen in Narrationen kann man 

auf die Entscheidung des Beobachters/der Beobachterin für eine Partei herunterbre-

chen. Es muss nicht zwangsläufig Empathie entstehen, wie auch in den bisher er-

läuterten Modellen nicht, aber, folgt man Breithaupt, kann Empathie erst zustande 

kommen, wenn jemand Partei ergreift.76 Das heißt, „[a]uch wenn nur einer dort ist, 

so muss man sich dennoch für ihn entscheiden, um ihn verstehen zu können.“77 

                                                           
70 BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 19. 
71 Ebd., 22. 
72 Ebd., 27. 
73 Vgl. ebd., 27 f. 
74 Ebd., 116. 
75 Vgl. ebd., 130. 
76 Vgl. ebd., 171. 
77 Ebd., 188. 



2 Definitionen von Empathie 

14 
 

Breithaupt kommt deshalb auf das Konzept der narrativen Empathie, weil er der 

Meinung ist, „dass menschliche Empathie wesentlich durch narratives Denken ge-

prägt ist und aufgrund von narrativen Mustern und Zwängen zustande kommt. […] 

Wir lassen Empathie zu, wenn wir in Geschichten denken, und wir fühlen uns in 

Narrationen dadurch ein, dass wir Empathie mit anderen und fiktiven Charakteren 

entwickeln.“78 Es gilt daher folgende Korrelation: „Narration verlangt Parteinahme 

– und Parteinahme begünstigt Narration.“79 Im Sinne der narrativen Empathie de-

finiert Breithaupt Empathie deshalb als „die Zugehörigkeit, die man empfindet, 

wenn man die Partei für den einen (und nicht den anderen) ergriffen hat. Hervorge-

rufen wird diese Zugehörigkeitsempfindung durch die (emotionalen und rationalen) 

Strategien, durch die man seine Entscheidung zur Parteinahme narrativ legiti-

miert.“80 Problematisch ist an der Empathie durch Parteinahme, dass so automatisch 

auch Feindbilder entstehen und der Beobachter/die Beobachterin in seiner/ihrer 

Entscheidung beeinflusst werden kann. Das kann er/sie entweder selbst tun, in dem 

er/sie sich die ein oder andere Partei schönredet und mit seiner Parteinahme aber 

eigentlich etwas Bestimmtes bezwecken will, wie zum Beispiel das Vertrauen oder 

die Gunst dieser Person, für die Partei ergriffen wird.  

Anders herum können die beiden Personen, die sich symbolisch gegenüberste-

hen aber auch den Beobachter/die Beobachterin beeinflussen, um seine/ihre Unter-

stützung zu erhalten. „Er beschönigt, was er erzählt, und sorgt dafür, dass es seinen 

Interessen dienlich sein könnte“81. Dieses Phänomen beschreibt Breithaupt als self-

serving bias. Noch einen Schritt weiter geht eine Annahme aus der Biologie, die es 

als einen evolutionären Vorteil von Empathie sieht, dass man durch sie seine Kon-

kurrent*innen besser verstehen kann und somit auch weiß, wie man sie ausschal-

tet.82 Diese beiden mit Vorsicht zu genießenden Aspekte von (narrativer) Empathie 

sind u.a. in der Politik, bei Verhandlungen aller Art und auch bei Radikalisierungs-

prozessen zu beobachten, weshalb sie in Kapitel 4.1 und 4.2 ausführlicher in die 

Diskussion mit einbezogen werden. Insgesamt ergibt sich aus den Überlegungen 

zum Modell der narrativen Empathie, „dass Ähnlichkeit nicht die Voraussetzung 

                                                           
78 BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 114. 
79 Ebd., 172. 
80 Ebd., 116. 
81 Ebd., 118. 
82 Vgl. ebd., 175. 



2 Definitionen von Empathie 

15 
 

zur Empathie, sondern ihr Ergebnis ist […] [und, R.M.] dass nicht echte Ähnlich-

keit, sondern die Überschätzung von Ähnlichkeit die Grundlage von Empathie sein 

könnte.“83 

 

2.4 Spiegelneuronen 

Eine andere mögliche Grundlage von Empathie ergab sich durch eine bahnbre-

chende Entdeckung in der Emotionsforschung von Giacomo Rizzolatti und seinem 

Team Ende der 1980er bzw. Anfang der 1990er Jahre.84 Bei einem Versuch mit 

Makaken-Affen entdeckten sie, dass in einem Affen, der einen Artgenossen dabei 

beobachtet, wie er nach etwas greift, dieselben Hirnregionen aktiviert werden, wie 

bei dem Affen, der die Handlung selbst ausführt.85 1996 veröffentlichte das For-

scherteam einen Artikel, in dem die bei den Affen gemessenen Neuronen den Na-

men Spiegelneuronen erhielten.86 „Gleichzeitig unterstrich der Artikel die Bedeu-

tung der Spiegelneuronen für das menschliche Verhalten.“87 Eine Einschränkung 

bei der Funktion von Spiegelneuronen sei jedoch, dass die beobachtete Handlung 

in einer Art neuronalem Wörterbuch bei dem Beobachter verzeichnet sein müsse, 

damit sein Gehirn die beobachtete Handlung spiegeln könne.88 Darüber hinaus 

spiele die Vorhersagbarkeit der Situation eine bedeutende Rolle: „Bereits zu Beginn 

der Handlung muss der Beobachter erraten können, worum es geht und dass es um 

etwas geht, das in seinem Wörterbuch enthalten ist.“89 Des Weiteren wurde beo-

bachtet, dass „die Spiegelneuronen der Makaken selten [irren, R.M.] und auch […] 

über Mittel des Angleichens der Reaktion (durch Feedback-Schleifen) [verfügen, 

R.M.], während die Bewegung stattfindet.“90 

Da sich derartige Versuche wie bei den Makaken-Affen mit Menschen schwierig 

gestalten, ist über die menschlichen Spiegelneuronen und ihre Aktivität bisher re-

lativ wenig bewiesen. Man vermutet jedoch auf der Basis von Untersuchungen mit 

                                                           
83 BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 175. 
84 Vgl. HICKOCK, Warum wir verstehen, 19. 
85 BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 36. 
86 Vgl. HICKOCK, Warum wir verstehen, 26. 
87 Ebd. 
88 Vgl. BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 37. 
89 Ebd., 37 f. 
90 Ebd., 40. 



2 Definitionen von Empathie 

16 
 

Magneto-Enzephalographie (MEG), Elektro-Enzephalographie (EEG) und trans-

kranialer Magnetstiumulation (TMS),91 „dass Menschen wohl über ein noch ausge-

prägteres System von Spiegelneuronen verfügen“92. Dies sei vor allem „bei Ekel 

und Schmerz, also deutlich negativen Emotionen“93 der Fall. „Beobachter einer 

starken Emotion tendieren dazu, in den gleichen Gehirnregionen (wie etwa der In-

sula) Aktivität aufzuweisen, wie diejenigen, die die Emotion selbst empfinden.“94 

Vieles deutet daher auf einen „Automatismus der Spiegelneuronen hin – und damit 

vielleicht auch von Empathie.“95 Es stellt sich also die Frage, ob Empathie dann gar 

nicht steuerbar ist und wir unserer Fähigkeit, uns in die Gefühlslage anderer Men-

schen hineinzuversetzen hilflos ausgeliefert sind. Zumindest würde das so manche 

Situation erklären, in der wir zum Beispiel Empathie für eine Person empfinden, 

die uns eigentlich nicht sympathisch ist. Trotzdem kann ihr Schmerz durch Empa-

thie auch zu unserem Schmerz werden. Breithaupt erklärt in Anlehnung an die neu-

ronale Forschung, dass Spiegelneuronen nicht automatisch Empathie erzeugen, da 

„die neuronalen Mechanismen im Gehirn […] erst kodiert, aktiviert und interpre-

tiert werden [müssen, R.M.].“96 In diesem Prozess könnte die von Breithaupts stark 

gemachte narrative Empathie als Filter fungieren, der es überhaupt erst ermöglicht, 

dass „aus dem Mitlaufen der Spiegelneuronen Informationen werden.“97 

Diese Erkenntnis suggeriert, dass Prozesse, die zu Empathie führen, möglicher-

weise doch steuerbar sind. Dazu schlägt Breithaupt drei Möglichkeiten vor, wie 

Empathie gesteuert werden kann: 

1) durch das Existieren oder Nicht-Existieren von Spiegelneuronen, die auf einen bestimmten 

Akt kodiert sind; 

2) durch Mechanismen der Unterdrückung oder Kontrolle während der Aktivität der Spiegel-

neuronen; 

3) durch nachgeordnete Prozesse der Verarbeitung der durch Spiegelneuronen gewonnenen 

Information.98 

Argumentiert man mit Breithaupts Theorie, so ist es also möglich, dass ein Mensch 

in manchen Situationen gar nicht dazu in der Lage ist, Empathie zu empfinden, weil 

ihm schlicht die dazu nötigen Spiegelneuronen, der erforderliche „Wörterbuchein-

trag“, fehlt. In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob und auf welche 

                                                           
91 Vgl. BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 40. 
92 Ebd. 
93 Ebd. 
94 Ebd. 
95 Ebd. 
96 Ebd., 42. 
97 Ebd., 187. 
98 Ebd., 43. 



2 Definitionen von Empathie 

17 
 

Weise ein Mensch die fehlenden Spiegelneuronen erlangen kann. Bleibt man bei 

der Vokabularmetaphorik, so müsste es zum Beispiel durch Wiederholung der glei-

chen Vokabel bzw. der gleichen Situation möglich sein. Forscher der Neurobiologie 

haben diesbezüglich u.a. die These aufgestellt, „Autismus lasse sich durch eine 

Funktionsstörung der Spiegelneuronen erklären“99, weil diesen Menschen möglich-

erweise schlicht die nötigen Spiegelneuronen fehlen oder sie auf irgendeine Art und 

Weise blockiert werden.  

Möglicherweise kann man die Aktivität der Spiegelneuronen aber auch schon 

selbst während des Spiegelungsprozesses so beeinflussen oder blockieren, dass das 

Resultat nicht Empathie lautet.100 Dann stellt sich mir jedoch die Frage, ob das 

wirklich jederzeit für alle Situationen möglich ist oder vielleicht von den jeweiligen 

Dispositionen der Person und der Situation abhängt, da die meisten Menschen sich 

sicher an eine Situation erinnern oder sich zumindest eine solche vorstellen können, 

in der man überraschend ergriffen und unkontrolliert von etwas war und daraus das 

Empfinden von Empathie für die beobachtete Person resultierte, ohne dass man es 

wollte.  

Die dritte Möglichkeit, die Breithaupt in den Raum stellt ist u.a. für Kapitel 4.2.2 

von Bedeutung, in der es um die Prävention von Radikalisierung geht. Ist es also 

möglich den Prozess der Spiegelung zunächst zuzulassen, aber dann im Anschluss 

– beispielsweise durch Reflexion – bewusst Empathie zu empfinden oder zu blo-

ckieren? Diesen Fragen und Annahmen muss die Forschung in Zukunft nachgehen, 

während sie in der Praxis bereits, zum Beispiel durch speziell konzipierte Empa-

thietrainings, getestet werden. 

 

2.5 Theory of Mind 

Eine weitere Theorie auf sozial-kognitivem Gebiet, die eng mit dem Empathiekon-

zept verknüpft ist, wurde u.a. von Gallese und Goldman untersucht und Theory of 

Mind (ToM) genannt.101 Dazu hat man Kindern sogenannte False-Belief-Aufgaben 

gestellt. Ihnen wird zum Beispiel ein Buch gezeigt, das von vorne blau und von 

hinten grün ist. Nun kommt eine zweite Person hinzu, der nur die Vorderseite des 

                                                           
99 HICKOCK, Warum wir verstehen, 37. 
100 Vgl. Möglichkeit 2) in: BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 43. 
101 HICKOCK, Warum wir verstehen, 34. 



2 Definitionen von Empathie 

18 
 

Buches gezeigt wird. Das Kind soll nun sagen, was die Person auf die Frage „Wel-

che Farbe hat die Rückseite des Buches?“ antworten wird. Lautet die Antwort des 

Kindes „blau“, so hat es verstanden, dass die neue Person nicht wissen kann, dass 

das Buch auf der Rückseite eine andere Farbe hat als auf der Vorderseite. Antwortet 

das Kind jedoch „grün“, so nimmt es an, dass diese neue Person sein Wissen bereits 

teilt.102 Untersuchungen haben ergeben, dass Kinder, die diese Aufgabe erfolgreich 

lösen, in der Regel 4 Jahre und älter sind.103 Jedoch gibt es auch ähnliche Aufgaben, 

die keine Sprachkompetenz erfordern und die Kinder bereits in jüngeren Jahren lö-

sen können.104 Die Fähigkeit, sich in das Denken anderer hineinzuversetzen, entwi-

ckelt sich also schon sehr früh im Leben, weshalb es wichtig ist, sie entsprechend 

früh zu fördern. Unter der ToM wird also verstanden, „dass jemand eine Vorstel-

lung (Theorie) des Wissens, Wollens oder Fühlens (also zusammengenommen: 

Mind) eines anderen gewinnt.“105 Die Verbindung dieser ToM zu Empathie liegt 

auf der Hand: in beiden Fällen geht es darum, sich in das Denken und Fühlen des 

anderen/der anderen hineinzuversetzen und zu versuchen, zu wissen oder zu fühlen 

was er/sie weiß. Man könnte die ToM im Rahmen des organization model von Da-

vis den antecedents zuordnen, da das, was wir über das Wissen, Denken und Fühlen 

einer anderen Person zu wissen glauben, durchaus den Prozess und das Resultat 

einer Beobachtung beeinflussen können. „Um eine ‚bloße Theorie‘ handelt es sich 

dabei insofern, da der andere ja nicht wirklich ‚mit einem Fenster in der Brust‘, wie 

Goethe sagt, eingesehen werden kann.“106  

Vorausblickend auf Kapitel 4.1 zu den aktuellen Herausforderungen von In-

tegration in Deutschland und Europa müssen wir uns daher fragen: Wissen „die 

Neuen“ bereits was wir wissen? Und welche Antworten können wir dann von ihnen 

zum Beispiel auf Fragen des Zusammenlebens erwarten? Ein klarer Unterschied 

zwischen der ToM und Empathie besteht jedoch, so Breithaupt, darin, dass erstere 

das Ergebnis eines ausschließlich intellektuellen Prozesses sei107, also kognitiv an-

getrieben und nicht emotional imprägniert ist. Es wird sich also auch die Frage stel-

len, inwiefern das Kreieren einer ToM in manchen Situationen vielleicht reicht und 

                                                           
102 Vgl. BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 66. 
103 Vgl. BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 29. 
104 Vgl. ebd. 
105 Ebd., 67 f. 
106 Ebd., 67. 
107 Vgl. ebd., 31. 



2 Definitionen von Empathie 

19 
 

möglicherweise sogar hilfreicher ist, um den anderen Mensch zu verstehen, als das 

Empfinden von affektiver und kognitiver Empathie, wobei sich beide Konzepte 

nicht gegenseitig ausschließen, da eine ToM wie bereits erwähnt, gewissermaßen 

die Prädisposition auf dem Weg zu Empathie ist. 

 

2.6 Eine eigene Definition 

Es wurden zahlreiche Definitionen von Empathie und ihr zugehörige Modelle vor-

gestellt und verglichen. Da sich die Definition eines solch vielseitigen Konzepts 

aber immer auch nach ihrer Funktion bzw. der Fragestellung richten sollte, schließt 

Kapitel 2 mit der Definition von Empathie, die dieser Arbeit zugrunde liegt. Ich 

verstehe Empathie als das Ergebnis, das Resultat eines Prozesses, nicht als den Pro-

zess selbst (vgl. Davis), da es durchaus möglich ist, dass zwei Menschen dieselbe 

Situation beobachten, beide den schematisch gesehen gleichen Prozess durchlau-

fen, aber nicht zwangsläufig beide am Ende dieses Prozesses Empathie empfinden, 

was auch immer der Grund dafür sein mag (vgl. Breithaupt). Des Weiteren bin ich 

der Auffassung, dass es mindestens einen Vergleichspunkt zwischen der beobach-

tenden und der beobachteten Person geben muss, der in der beobachtenden Person 

zumindest subjektiv Ähnlichkeit hervorruft (entgegen der Annahme Breithaupts, 

dass Ähnlichkeit das Ergebnis ist). Auf minimalster Ebene kann der Vergleichs-

punkt zum Beispiel auch einfach die Situation sein, in der sich Beobachter*in und 

Beobachtete*r gleichzeitig befinden. Deshalb meine ich, dass Empathie eine sub-

jektiv empfundene Ähnlichkeit seitens des Beobachters/der Beobachterin erfordert, 

damit sie zu einer ebenfalls subjektiv empfundenen Ähnlichkeit auf beiden Seiten 

führen kann.  

Akkurate Empathie, wie Breithaupt sie nennt, halte auch ich für ein Oxymoron, 

da man in keinem Fall exakt dasselbe wie der Gegenüber empfinden kann (vgl. 

Stein originär/nicht-originär), weil bereits die Dispositionen, die dem Prozess zur 

Empathie vorgeschaltet sind (vgl. Davis), verschieden sind. Für meine Auffassung 

von Empathie ist das allerdings auch irrelevant. Empathie ist nicht nur selbst eine 

Reaktion auf einen Vorgang, sondern initiiert auch immer eine Reaktion. Diese Re-

aktionen können nahezu alles sein – Hilfe, innerer Schmerz, äußere Freude, Wut, 

Aggression, eine Meinungsänderung bezüglich der beobachteten Person etc. Em-

pathie kann nicht stattfinden, ohne dass sie Auswirkungen auf entweder die eigene 



2 Definitionen von Empathie 

20 
 

innere Gefühlslage, die Situation an sich oder die Gefühlslage der anderen Person 

hat. Ob sich die beobachtende Person dabei „korrekt“ in die beobachtete Person 

eingefühlt hat spielt zunächst keine Rolle, da es um die Anstrengung geht, es ver-

sucht zu haben und darum selbst zu glauben, dass man es geschafft hat (vgl. Breit-

haupt). Der Prozess hin zur Empathie ist daher immer auch auf das Selbst gerichtet. 

Es ist möglich, dass die beobachtete Person Feedback gibt und man feststellt, man 

wusste nicht, wie diese Person sich gefühlt hat. Das kann im negativen Sinne zu 

Zweifeln an der eigenen Empathiefähigkeit führen oder im positiven Sinne dazu, 

dass man bei einer nächsten Situation die Dispositionen sorgfältiger analysiert und 

kritischer mit der eigenen Überzeugung, zu wissen wie ein anderer Mensch sich 

fühlt, umgeht. Empathiefähigkeit mag also einerseits von neuronalen Vorausset-

zungen (Stichwort: Spiegelneuronen) abhängen. Andererseits erfordert Empathie-

fähigkeit aber auch die Bereitschaft einer Person, Partei zu ergreifen und Empathie 

zuzulassen. Die Steuerungsfähigkeit von Empathie hängt m.E. von dem komplexen 

Zusammenspiel mehrerer Faktoren ab. Jedoch meine ich, dass wenn beispielsweise 

Antipathie zu stark ins Gewicht fällt, Empathie blockierbar ist und andersherum 

Sympathie Empathie als Resultat eines Prozesses begünstigt.  

Empathie erscheint vor diesem Hintergrund als das Resultat eines kognitiven 

oder emotionalen Prozesses des Sich-In-Jemand-Anderen-Einfühlens, dem die be-

wusste oder unbewusste Bereitschaft dazu vorausgeht und auf welches eine Reak-

tion in Form einer (temporären) Emotion, einer (permanenten) Meinung oder einer 

Handlung folgt.  

 

  



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

21 
 

3 Chancen und Gefahren von Empathie 

Im Anschluss an die Diskussion und Erläuterung verschiedener Konzepte von Em-

pathie sowie ihrer Bedeutung im Rahmen dieser Arbeit, stellt sich nun zunächst die 

Frage, welche Chancen und Gefahren Empathie für menschliches Zusammenleben 

birgt. Wie bereits in der Einleitung präsentiert wurde, stellen Journalist*innen, Po-

litiker*innen, Wissenschaftler*innen und vermutlich auch andere Menschen in ih-

rem privaten Umfeld fest, dass heutige Gesellschaften immer mehr unter Empathie-

verlust und Demoralisierung leiden. Vielfach wird dafür plädiert, dass „den Kin-

dern“ zuhause und in der Schule wieder mehr Empathie beigebracht werden muss, 

damit sich die Welt zum Positiven verändert. Ist es jedoch tatsächlich der Fall, dass 

ein Schwund von Empathie auch zwangsläufig die Verschlechterung einer Gesell-

schaft bedeutet und ist umgekehrt eine Steigerung und Verbreitung von Empathie 

gleichzeitig die Lösung dafür, wie eine sogenannte Demoralisierung gestoppt wer-

den kann?  

In diesem Kapitel werden Meinungen, die Empathie stark machen und solche, 

die eine absolute Positivität bezüglich Empathie kritisieren, gegenübergestellt, um 

schließlich zu einem Fazit zu kommen, das Aufschluss darüber gibt, inwiefern Em-

pathie für eine Gesellschaft als positiv oder negativ zu bewerten ist. Exemplarisch 

werden dazu die Argumente des deutsch-schweizerischen Psychoanalytikers Arno 

Gruen sowie die des Ratsvorsitzenden der EKD, Heinrich Bedford-Strohm, denen 

des deutschen Literatur- und Kognitionswissenschaftlers Fritz Breithaupt sowie des 

US-amerikanischen Psychologen Paul Bloom gegenübergestellt und durch ver-

schiedene Perspektiven weiterer Wissenschaftler*innen an geeigneter Stelle er-

gänzt. Dieser Schritt dient gleichzeitig als Überleitung zu den in Kapitel 4 disku-

tierten Fragen zu Integration und der Prävention von Radikalisierung. Leitfragen in 

diesem Prozess sind: Welches Verständnis von Empathie wird unterstützt?, In wel-

chem Verhältnis stehen das Selbst und das Andere zu einander? und Welche Er-

wartungen werden an Empathie für die Gesellschaft gestellt? 

 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

22 
 

3.1 Die Notwendigkeit der Empathie 

„Die Geschichte der großen Zivilisation ist die Geschichte der Unterdrückung un-

serer empathischen Natur. Dadurch verlieren wir die ursprüngliche, jedem Men-

schen gegebene Fähigkeit, in der Wirklichkeit zu leben. Wir haben uns dem Leben 

entfremdet.“108 Arno Gruen erläutert in seiner Monographie „Dem Leben entfrem-

det“, warum Empathie – zumindest in der westlichen Welt – aus dem Fokus geraten 

ist, an Bedeutung verloren hat und aus welchem Grund diese Entwicklung einem 

selbstzerstörerischen Prozess gleichkommt, dem es entgegenzuwirken gilt. Der Ur-

sprung des Empathieverlusts liege im elterlichen Verhalten gegenüber ihrem Kind 

und zwar bereits im frühen Kindesalter.109 Gehen die Eltern nicht auf die Bedürf-

nisse des Kleinkindes, wie Hunger, Wärme, Zuneigung etc. ein, so entwickle sich 

rasch eine Unsicherheit im Innern des Kindes, das zur Folge hat, dass sich dieser 

Mensch unter Umständen ein Leben lang auf die „Jagd nach absoluter Sicher-

heit“110 begibt, die dazu führt, dass er sich „gegen die nächste Unsicherheit wapp-

nen muss“111.112  

Macht, so Gruen, wird zur ultima ratio, um zumindest ein Gefühl von Sicherheit 

zu erlangen. Es sei der Entwicklung von einer „Dominanz der empathischen Wahr-

nehmungen zu einer Dominanz des abstrakten Denkens durch die Unterdrückung 

des mitfühlenden Empathischen“113 geschuldet, dass heute das scheinbar Rationale 

und Abstrakte dem Emotionalen und Konkreten vorgezogen wird. „Indem wir ‚Ge-

fühle‘ als subjektiv und irrational einstufen, entfernen wir uns immer mehr von un-

serer Empathie, also davon, unserem Einfühlungsvermögen zu trauen. Wir schalten 

immer mehr auf gedankliche Wahrnehmungen des Kognitiven um.“114 Das Streben 

nach Macht als Kompensation von Unsicherheit werde zusätzlich dadurch ver-

stärkt, dass „Schmerz und Mitgefühl […] unterdrückt [werden, R.M.], weil sie kul-

turell als Schwäche stigmatisiert sind“115.  

                                                           
108 GRUEN, Dem Leben entfremdet, 13 f. 
109 Vgl. ebd., 41, 55, 85, 105. 
110 Ebd., 22. 
111 Ebd. 
112 Vgl. ebd. 
113 Ebd., 25. 
114 Ebd., 23. 
115 Ebd., 36. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

23 
 

Diese Verkettung sozialer und emotionaler Prozesse führe nicht nur zu einem 

Mangel an Empathie, sondern auch zu „Feinddenken und Gewalttätigkeit“116, was 

bereits durch einen autoritären Erziehungsstil und elterliche Distanz anstelle von 

Liebe und Zuneigung in frühster Kindesentwicklung Wurzeln schlagen kann.117 

„Werden […] seine Schreie oder seine Angst als störend erlebt oder als den Selbst-

wert der Eltern herabsetzend empfunden, werden diese dem Kinde eigenen Gefühle 

zu etwas Verbotenem“118 und die daraus resultierende „Wut wird zum Hass gegen 

sich selbst und gegen andere, die das eigene Selbst, das als schwach wahrgenom-

men wird, verkörpern“119, weil das Kind die Liebe der Eltern braucht und sich dem-

entsprechend der Verneinung seines Selbst annehmen muss. So erklärt Gruen bei-

spielsweise Handlungsmotive von Selbstmordattentätern, die ihre Wut und ihren 

Hass gegen sich selbst in Ideologien oder religiösen Fanatismus hüllen und sich 

dadurch berechtigt fühlen, Gewalt gegen andere auszuüben.120  

Hinzu kommt, dass solche Menschen eine gestörte Identitätsentwicklung durch-

lebt haben, da sie „ihren persönlichen Zusammenhalt auf der Basis von Anpassun-

gen an Autoritäten formen […] [und somit, R.M.] auf der dauerhaften Suche nach 

Sinn und Bedeutung [sind, R.M.].“121 Um ihrem Leben also eine Bestimmung zu 

geben, folgen sie einer politischen oder religiösen Ideologie und „zelebrieren ihren 

nahenden Tod als Sieg.“122 Ist man dabei auch noch Teil einer Gruppe, die dieselbe 

Ideologie vertritt, schwindet die bisher als Last empfundene „Identitätslosigkeit“123 

und wird durch eine „Zugehörigkeitsidentität“124 ersetzt, die zwar faktisch keine 

eigene Identität darstellt, aber als solche erlebt wird.125 Problematisch daran sei al-

lerdings, dass diese Menschen „von ihren empathischen Vorgängen getrennt“ sind 

und so den „Gewalttätern eine Führerrolle“126 zugestehen, die ihnen dafür bieten, 

sich „durch die Teilnahme an inszeniertem Größenwahn und hasserfülltem Selbst-

mitleid […] identifizieren zu können.“127  

                                                           
116 GRUEN, Dem Leben entfremdet., 41. 
117 Vgl. ebd., 41. 
118 Ebd., 52. 
119 Ebd., 53. 
120 Ebd., 85. 
121 Ebd. 
122 Ebd., 86. 
123 Ebd., 87. 
124 Ebd. 
125 Vgl. ebd. 
126 Ebd. 
127 Ebd. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

24 
 

Folgt man Gruens Theorie, so rührt der gesellschaftliche Empathieverlust von 

der bewussten und unbewussten Stigmatisierung, Gefühle, insbesondere Einfüh-

lung, seien etwas Schlechtes und der Inbegriff von Schwäche sowie gleichzeitig der 

Verherrlichung von Erfolg, Macht und Stärke und Konkurrenz.128 „Menschen glau-

ben, soziale Unterschiede spiegelten Unterschiede in den Fähigkeiten.“129 Diese 

Entwicklung ist heikel, da sie „die Stabilität einer Gesellschaft von innen auf[frisst, 

R.M.]“130. Der Teufelskreis dreht sich weiter, wenn zuerst Eltern, dann das soziale 

Umfeld und Bildungsinstitutionen diese Umkehrung von einer einst emotional ge-

prägten zu einer rational bestimmten Gesellschaft bestätigen und vor allem Eltern 

im frühen Kindesalter die Emotionen des Kindes nicht zulassen und unangemessen 

darauf reagieren. Das Ergebnis ist ein „Prozess der Selbstzerstörung“131: „Der Ver-

stand, der schon vom Empathischen getrennt ist, wird durch ein Feuer des Hasses 

ersetzt, weil Menschen den Rationalismus der politischen und demokratischen 

Werte als platt und trivial erleben.“132 Hinzu kommt, dass Befürworter*innen der 

Demokratie keine Chance haben, dieses „Feuer des Hasses“ zu löschen, da auch sie 

von rationalem und abstrakten Denken geprägt sind und deshalb die „Not der Ge-

demütigten und Verarmten nicht emotional erkennen und aufgreifen können.“133 

Stattdessen „produziert“ das System weiter Menschen, die aufgrund von in der 

Kindheit und durch die Gesellschaft erfahrenen psychischen Gewalt Wege suchen, 

diese Aggressionen loszuwerden. „Das heißt, solange wir unser Mitgefühl unter-

drücken, können wir nicht frei werden, um zu unserem Menschsein zu stehen.“134  

Die logische Schlussfolgerung besteht für Gruen also darin, Empathie wieder 

stark zu machen, denn Empathie fördere innere Stärke135 und „Kooperation und 

Empathie sind die bestimmenden Faktoren in unserer Evolution.“136 Deshalb richtet 

Gruen einen Appell an alle: „Wir müssen alles tun, um das Bindungsverhalten in 

seiner grundlegenden Rolle in der Entwicklung der Empathie und des erweiterten 

                                                           
128 Vgl. GRUEN, Dem Leben entfremdet, 106. 
129 Ebd., 107. 
130 Ebd. 
131 Ebd. 
132 Ebd. 
133 Ebd. 
134 Ebd., 115. 
135 Vgl. ebd., 98. 
136 Ebd., 27. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

25 
 

Bewusstseins zu unterstützen.“137 Versteht man, wie Gruen, den Mangel an Empa-

thie als Ursache für eine Gesellschaft, die sich einer zunehmenden Gewaltbereit-

schaft und Terrorismus ausgeliefert sieht, so ist ein Plädoyer für die Verstärkung 

von Empathie vollkommen plausibel. Die Frage ist jedoch, ob tatsächlich ein Man-

gel an Empathie vorliegt und dieser dann auch Hass und Gewalt hervorbringt.  

Heinrich Bedford-Strohm plädiert ebenfalls für die Empathie, jedoch bemängelt 

er nicht fehlende Empathie, sondern sieht Empathie sogar als ein – zumindest in 

Deutschland – ausgeprägtes Merkmal – an.138 Anlass für sein Buch „Mitgefühl“ 

waren seine Erfahrungen mit den nach Europa und Deutschland fliehenden bzw. 

geflohenen Menschen, insbesondere im Jahr 2015. Er meint, „die Bilder vom Sep-

tember 2015 als besonders ausdrucksstarkes Zeugnis von etwas wahrzunehmen, das 

nach wie vor im Engagement von Millionen Deutschen andauert.“139 Angela Mer-

kels Entscheidung im September 2015, die Grenzen Deutschlands nicht zu schlie-

ßen, sondern Flüchtlinge von Ungarn aus nach Deutschland passieren zu lassen, 

beschreibt Bedford-Strohm als „richtig und ein[en, R.M.] Akt der Humanität in ei-

ner Notsituation“140. Die in den Medien präsentierten Bilder von Szenen im Mün-

chener Hauptbahnhof und die sich schnell in ganz Deutschland verbreitende „Will-

kommenskultur“ ließen die Situation von Flüchtlingen in Deutschland zunächst in 

einem positiven Licht erscheinen. Bedford-Strohm fragt zu Beginn seiner Mono-

graphie, was „die Menschen […] mobilisiert hat, um andere Menschen willkommen 

zu heißen, die sie noch nie gesehen hatten? Und aus welcher Quelle kommt es? Was 

ist es, was die Menschen motiviert hat?“141  

Die Antwort auf diese Fragen, gibt er einige Seiten später selbst: „Es war schlicht 

und einfach Empathie. Ein Mitgefühl, das das Leid, das vor Terror und Gewalt flie-

hende Menschen erleben, zum eigenen Leid werden lässt.“142 Bedford-Strohm setzt 

in seiner Definition Empathie mit Mitgefühl gleich. An seinem Beispiel kann man 

erkennen, wie – basierend auf Davisʼ Modell – aus einem kognitiven oder nicht-

                                                           
137 GRUEN, Dem Leben entfremdet, 173. 
138 Vgl. BEDFORD-STROHM, Mitgefühl, 80. 
139 Ebd., 15. 
140 Ebd., 14. 
141 Ebd., 24. 
142 Ebd., 26. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

26 
 

kognitiven Prozess Empathie als interpersonelles Resultat entstand, das wiederum 

intrapersonelle Folgen, nämlich das Willkommen-heißen und Helfen, auslöste.143  

Den Ursprung dieses Ausdrucks von Respekt gegenüber der Menschenwürde 

sieht Bedford-Strohm in Traditionen des Juden- und Christentums verankert144 : 

„Wir Christen glauben gemeinsam mit den Juden an einen Gott, dessen Wesen von 

seiner mitleidenden und mitfühlenden Zuwendung zu den Menschen geprägt ist. 

Das Wort, das in unserer Überlieferung dafür steht, ist Barmherzigkeit.“145 Ein im 

christlichen und jüdischen Rahmen der Flüchtlingsdebatte oft zitierter Vers lautet: 

„Einen Fremdling sollst du nicht bedrängen; denn ihr wisst um der Fremdlinge 

Herz, weil ihr auch Fremdlinge in Ägyptenland gewesen seid.“146 Jahwe spricht zu 

seinem Volk Israel und will genau den Prozess in Gang setzen, der Empathie zur 

Folge haben kann: Menschen erinnern sich an selbst Erfahrenes – in diesem Fall – 

Leid und sollen sich auf diese Weise kognitiv und affektiv in die Lage eines Frem-

den hineinversetzen und dementsprechend handeln. Das ebenfalls häufig zitierte 

Paradebeispiel für Barmherzigkeit bzw. Empathie in den biblischen Schriften ist 

Jesu Erzählung vom barmherzigen Samariter, der sich vom Leid eines Fremden 

berühren lässt und als Reaktion auf sein Empfinden von Empathie Taten walten 

lässt, indem er für den ausgeraubten und verletzten Juden sorgt.147 In diesem 

Gleichnis ist nichts über den Auslöser der empathisch motivierten Handlung be-

kannt. Diese Tatsache rückt dafür das Einfühlungsmoment und das Resultat dessen 

– nämlich das Helfen –, das am Ende der Reaktionskette steht, in den Vordergrund. 

Diese biblische Geschichte ist die Illustration der mit ihr eng verknüpften Goldenen 

Regel, die Jesus im Rahmen seiner Bergpredigt aufstellt und die besagt, dass man 

andere Menschen so behandeln soll, wie man selbst gerne von ihnen behandelt wer-

den würde – unabhängig davon, welchem Volk oder welcher anderen Gruppe sie 

angehören.148  

„Mit dem konstitutiven Charakter der Einfühlung stoßen wir auf ein Charakte-

ristikum jüdisch-christlicher Ethik, das bei der Frage nach dem Umgang mit dem 

                                                           
143 Vgl. DAVIS, Empathy, 13. 
144 Vgl. BEDFORD-STROHM, Mitgefühl, 26. 
145 Ebd., 30. 
146 LUTHERBIBEL 2017, Ex 23,9. 
147 Vgl. ebd., Lk 10,25–37. 
148 Vgl. ebd., Mt 7,12. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

27 
 

Fremdling besonders deutlich wird, das aber für die Ethik als ganze gilt.“149 Davon 

ausgehend, stellt Einfühlung bzw. Empathie also eine grundsätzliche Notwendig-

keit in unserer Gesellschaft dar, mithilfe welcher wir Unbekanntes annehmen, Dif-

ferenzen überbrücken und Zusammenleben friedlich gestalten können sollten. Doch 

der Verlauf der letzten zwei Jahre in Deutschland hat gezeigt, dass politische Ent-

scheidungen nicht immer aus Humanität oder Mitgefühl, wie Bedford-Strohm es 

von Angela Merkel behauptet, getroffen werden können. Mit einer wachsenden An-

zahl neuer Gesellschaftsmitglieder, stellten sich in der Vergangenheit zunehmend 

neue Fragen, wie etwa nach Kriterien für eine Aufenthaltserlaubnis und Asyl oder 

einer sogenannten „Obergrenze“. Die Kirchen, so auch die Evangelische Kirche in 

Deutschland (EKD), brachten Kirchenasyl auf den Radar der Möglichkeiten, um 

Flüchtlinge vor einer Abschiebung zu bewahren, immer den Gedanken der Golde-

nen Regel im Hinterkopf. Bedford-Strohm betont jedoch, dass „[w]enn die Kirchen 

sich von ihrem spezifischen Liebesethos her in die politischen Diskussionen einmi-

schen, dann tun sie das nicht mit klerikalistisch-bevormundender moralischer Bes-

serwisserei, sondern weil sie ihre Aufgabe als vitale Akteure einer demokratischen 

Zivilgesellschaft ernst nehmen.“150 Obwohl sich politisches Recht und (christliche) 

Barmherzigkeit dadurch in manchen Punkten zu widersprechen scheinen, so seien 

sie dennoch „kein Gegensatz, sondern müssen aufeinander bezogen werden.“151 

Des Weiteren fordert Bedford-Strohm, „Humanität und Realismus [nicht mehr, 

R.M.] gegeneinander auszuspielen“152, sondern sie stattdessen in ein „gesundes 

Verhältnis“ zu setzen.  

Arno Gruen sieht das vermutlich anders, da er die Entwicklung unserer Gesell-

schaft – und dazu gehört auch das Wertesystem, das u.a. auf politischem Recht fußt 

– dafür verantwortlich macht, dass „Liebe und damit Empathie nachhaltig, oft zer-

störerisch [beeinträchtigt werden, R.M.].“153 Daher lehnt er ein eher vages aufei-

nander beziehen wie bei Bedford-Strohm ab und macht Empathie als Grundlage 

aller gesellschaftlichen Entwicklungen und Entscheidungen stark, denn „[e]ine 

                                                           
149 BEDFORD-STROHM, Mitgefühl, 32. 
150 Ebd., 45. 
151 Ebd., 44. 
152 Ebd., 50. 
153 GRUEN, Dem Leben entfremdet, 173. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

28 
 

wirkliche Erneuerung einer Gesellschaft wird nur möglich, wenn Empathie die Ba-

sis bildet.“154 Darin, dass Empathie positive Effekte auf das Zusammenleben hat 

bzw. sogar notwendig ist, um ein Zusammenleben auf Dauer möglich zu machen, 

sind sich Gruen und Bedford-Strohm einig. Ähnliche Ansätze sind auch bei einigen 

weiteren Autor*innen zu finden. Elisabeth Naurath, beispielsweise, macht – im 

Rahmen religionspädagogischer Bildungsarbeit – Empathie bzw. Mitgefühl als 

Mittel gegen Gewalt stark155, worauf in Kapitel 4.2 noch ausführlicher Bezug ge-

nommen wird. Der Unternehmensberater Dr. Ulrich Althauser bezeichnet Empathie 

als „eine[n] der Erfolgsfaktoren in der Evolution des Menschen, da davon wesent-

liche Grundvoraussetzungen des Zusammenlebens abhängen.“156 Ergänzend zu 

Gruens Thesen über den Verlust der Empathie in der Gesellschaft, bezieht Althau-

ser ihn auf das Bildungssystem. Althauser macht den Leistungsdruck, der sich zu-

letzt institutionell vor allem in der Umstrukturierung von G9 zu G8 gezeigt hat, in 

Schulen dafür verantwortlich, dass Lehrer*innen nicht die Zeit bleibt, besonders 

individuell und empathisch mit ihren Schüler*innen umzugehen. Die bittere Kon-

sequenz lautet: „Auch die Schüler[*innen, R.M.] lernen so, dass empathisches Ver-

halten eher nicht wichtig ist.“157 Aber nicht nur auf die Schule oder Geschäftsge-

spräche bezogen, sondern auch im Allgemeinen ist Althauser sich sicher: „ohne 

Empathie geht gar nichts.“158 Dass dieser etwas plakativ erscheinende Slogan nicht 

nur auf Zustimmung unter Wissenschaftler*innen stößt, wird im Folgenden deut-

lich. 

 

3.2 „Die dunklen Seiten der Empathie“159 

Häufig drehen sich Diskussionen über Moralität und Ethik auch um Empathie. Die 

Beispiele und Zitate in der Einleitung und auch die Vorstellung der Ansichten zu 

diesem Thema von Arno Gruen und Heinrich Bedford-Strohm zeigen, dass Empa-

thie geradezu ‚gehypt‘ wird. Dabei repräsentiert das Konzept der Empathie Prob-

lem und Lösung zugleich160: Bei Verbrechen, Terrorismus oder unterlassener Hil-

feleistung wird ein Mangel an Empathie ‚diagnostiziert‘ und zur Ursache moralisch 

                                                           
154 GRUEN, Dem Leben entfremdet, 105. 
155 Vgl. NAURATH, Mit Gefühl gegen Gewalt, 22008. 
156 ALTHAUSER, Die unterschätzte Begabung, 22. 
157 Ebd. 
158 Ebd., 23. 
159 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, Titelseite. 
160 Vgl. BLOOM, Against Empathy, 20. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

29 
 

verwerflichen Handelns erklärt. Gleichzeitig lautet die Lösung für das Vermeiden 

solcher Straftaten ebenfalls Empathie. Man könnte also schlussfolgern: Würde un-

sere Gesellschaft (wieder) zu mehr Empathie ‚erzogen‘ werden, sänke die Krimi-

nalitätswahrscheinlichkeit, da ja offenbar gilt, dass Empathie Gutes im Menschen 

hervorbringt und somit schlechte Taten ausbleiben müssten, da ein empathischer 

Mensch ja wüsste, wie sehr er seinen Mitmenschen mit solchen Taten schaden 

würde.  

Auch wenn diese Schlussfolgerung mit einem weiten Verständnis von Empathie 

als ‚wohlwollende Sympathie‘ und ‚einfühlsame Hilfsbereitschaft‘ durchaus nach-

vollziehbar ist, so lässt sie offen, warum dann in der fast 200 Jahre alten Geschichte 

von Empathie noch niemand ein gesellschaftsfähiges Konzept entwickeln konnte, 

das Menschen zu ‚Empathie-Profis‘ macht und Gewalttaten und Verbrechen elimi-

niert. Es ergeben sich daraus vor allem folgende drei Möglichkeiten: Erstens: Mit 

mehr Empathie wäre die Welt tatsächlich ein besserer Ort, es wurde nur noch nicht 

der richtige Weg gefunden, um allen oder zumindest den meisten Menschen genug 

Empathie beizubringen. Oder zweitens: Empathie allein reicht nicht aus. Sie ist 

zwar nötig, aber es fehlt noch eine oder mehrere unbekannte Variable/n, die den 

Effekt von Empathie steigert. Oder drittens: Empathie ist nicht das, für was es ge-

halten wird. Empathie ist nicht durchweg positiv zu bewerten, sondern kann sogar 

auch die Ursache für schlechte Handlungen sein. 

Während Gruen und Bedford-Strohm vermutlich der ersten Möglichkeit nach-

gingen, ordnet sich Fritz Breithaupt eindeutig Möglichkeit drei zu, denn er meint, 

„Empathie führt […] nicht notwendig zu einem Einsetzen für den anderen.“161 Der 

US-amerikanische Psychologe Paul Bloom geht sogar so weit, dass er behauptet: 

„[I]f we want to be good and caring people, if we want to make the world a better 

place, then we are better off without empathy.“162 Diese absolut gegenteiligen Be-

wertungen von Empathie machen es zu einem kontroversen Konzept, dessen Facet-

ten näher ausgeleuchtet werden müssen. Oder anders formuliert: Zwischen „Ohne 

Empathie geht nichts!“ und „Ohne Empathie wäre alles besser!“ liegen Welten, die 

es zu erforschen gilt. Im Folgenden werden deshalb die Positionen Breithaupts und 

                                                           
161 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 22. 
162 BLOOM, Against Empathy, 3. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

30 
 

Blooms zu Empathie ausgeführt, um sie dann im folgenden Kapitel 3.3 denen von 

Gruen und Bedford-Strohm gegenüberzustellen. 

Was sowohl Breithaupt als auch Bloom betonen ist, dass Empathie auch gute 

Seiten hat, wobei Breithaupt das deutlich stärker und öfter hervorhebt als Bloom. 

„Die guten Seiten von Empathie sollen nicht bestritten werden“, so Breithaupt, 

„doch wir müssen uns von einem zu einfachen Bild von Empathie befreien.“163 Ein 

Problem von Empathie, das Breithaupt identifiziert und erläutert, ist, dass „Empa-

thie zunächst und vor allem demjenigen [dient, R.M.], der Empathie empfindet, und 

nicht dem, in den man sich einfühlt.“164 Empathie, ein Konzept, das augenschein-

lich den Fokus darauf legt, wie andere denken und fühlen, ist eigentlich, wenn man 

es demaskiert, ein selbstsüchtiges Konzept. Breithaupt argumentiert, an das Modell 

der narrativen Empathie anlehnend, mit der Rolle des Helfers/der Helferin in Not-

situationen. Er vermutet, „dass es ohne vorgestellten Helfer oder imaginäre positive 

Umstände, die eine Veränderung bewirken, deutlich weniger Empathie gibt.“165 

Das heißt, beobachten wir eine Situation und schätzen sie als ausweglos für die 

betreffende Person ein, sinkt oder verschwindet die Möglichkeit der Empathie. Als 

Beobachter*in muss man also, stimmt man Breithaupt zu, zu dem Schluss kommen, 

dass dem Opfer in der beobachteten Situation geholfen werden kann, im besten Fall 

vom Beobachter/von der Beobachterin selbst, oder dass zumindest eine Aussicht 

auf eine positive Veränderung der Situation besteht, die beeinflusst werden kann, 

auch hier wieder im besten Fall von dem Beobachter/der Beobachterin selbst.166 

Breithaupts Schlussfolgerung lautet deshalb: „Helfer-Identifikation ist das Medium 

von Empathie.“167 

Um sich selbst als Helfer*in oder sich mit einer anderen helfenden Person iden-

tifizieren zu können sind vier Schritte nötig: Erstens, der Beobachter/die Beobach-

terin muss eine Person in der beobachteten Situation als „leidend, bedroht, hilfsbe-

dürftig, benachteiligt oder Ähnliches“168 wahrnehmen. Zweitens, der Beobach-

ter/die Beobachterin muss zu dem Schluss kommen, dass die hilfsbedürftige Person 

unverdient in diese Situation geraten ist und somit in die ‚Opferrolle‘ steigt. „Es ist 

                                                           
163 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 7. 
164 Ebd., 14. 
165 Ebd., 128. 
166 Vgl. ebd. 
167 Ebd., 129. 
168 Ebd. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

31 
 

dabei nicht entscheidend, dass die Vorgeschichte bekannt ist. Es genügt, dass sie 

erahnt oder schlicht vorausgesetzt wird.“169 Im dritten Schritt ist es „nur entschei-

dend, dass dem Beobachter die Möglichkeit eines Auswegs vor Augen steht“170, die 

Situation also nicht hoffnungslos ist. Schließlich muss der Beobachter/die Beobach-

terin im vierten Schritt „das Gefühl haben, dass die Verbesserung der Situation 

nicht von selbst geschehen kann und ein Helfer gebraucht wird, der er selbst sein 

kann“171, aber nicht muss. Empathie ist also, wie in der dieser Arbeit zugrunde lie-

genden Definition, nicht nur ein kognitiv und/oder emotional nachvollzogenes Mit-

gefühl, sondern ihr gehen auch immer die Bedingungen der Situation voraus und 

gleichzeitig wird sie mit einer antizipierten post-situationalen Zukunft gedacht. Als 

Beobachter*in nehmen wir also, zusätzlich zu der eigenen Perspektive, noch zwei 

weitere Positionen ein, „nämlich die des ‚Opfers‘ und die des ‚Helfers‘.“172 

Folgt aus der beschriebenen Empathie des Beobachters/der Beobachterin heraus 

nun ein Akt der Hilfe, so ist das keineswegs selbstsüchtig, zumindest nicht zwin-

gend. Existiert Empathie jedoch nicht in Kombination mit einer moralisch guten 

Handlung, ist sie laut Breithaupt „ein eigennütziges Verhalten.“173 Er spricht in die-

sem Zusammenhang von „gefilterter oder indirekter Empathie“174. Um diesen Ge-

danken zu veranschaulichen, greife ich auf ein Video zurück, das in den sozialen 

Medien für zahlreiche emotionale Reaktionen gesorgt hat.175 Zu sehen sind ein Va-

ter und sein im Rollstuhl sitzender Sohn, die gemeinsam den Extrem-Hindernislauf 

Tough Mudder absolvieren und vor der letzten Hürde, einer steil nach oben verlau-

fenden, rutschigen Rampe, stehen. Der Vater hilft seinem Sohn aus dem Rollstuhl, 

damit dieser sich an dem dafür vorgesehenen Tau die Rampe hochziehen kann, um 

das Ziel zu erreichen. Das Tau hängt jedoch so weit oben, dass der Sohn es nicht 

aus eigener Kraft greifen kann und auf Hilfe angewiesen ist. Der Vater versucht 

deshalb, den Sohn zum Tau zu schieben, der aber immer wieder herunterrutscht. 

Die anderen Teilnehmer*innen beobachten die Situation und durchlaufen somit die 

eben beschriebenen Schritte 1 und 2. Sie erkennen die Hilfsbedürftigkeit des Man-

nes und seines Vaters und durch den am Rande der Situation stehenden Rollstuhl 

                                                           
169 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 129. 
170 Ebd., 130. 
171 Ebd. 
172 Ebd., 131. 
173 Ebd., 205. 
174 Ebd., 134. 
175 TOUGH MUDDER, Inspiring Father-Son Team Tackle. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

32 
 

nehmen sie an, dass der Mann unverschuldet in die Lage des Nicht-Hoch-Kommens 

geraten ist. Es folgen die Schritte 3 und 4: Die Beobachter*innen haben die Men-

schen vor Augen, die es bereits die Rampe hoch zum Ziel geschafft haben und se-

hen, dass dem Mann nicht viel fehlt, um das Seil zu fassen, die Situation verspricht 

also eine positive Wendung. Darüber hinaus können die Beobachter*innen in dieser 

konkreten Situation selbst agieren, was dann auch die ersten dazu bringt, den beiden 

Männern zu helfen. Nach einem gescheiterten Versuch stoßen weitere Beobach-

ter*innen dazu und helfen, nachdem sie die vier genannten Schritte noch einmal 

unbewusst durchlaufen sind. Als der Mann schließlich von denen, die es bereits 

geschafft haben, hochgezogen wird und das Ziel erreicht, jubeln und freuen sich 

alle Beobachter*innen, auch die, die nicht geholfen haben.  

Nun ist es unmöglich, objektiv zu beurteilen, was die Nicht-Helfer*innen bei 

dieser Reaktion empfunden haben, vielleicht war es ‚einfach nur‘ (Mit-)Freude. In 

diesem Fall soll das Beispiel aber die gefilterte Empathie repräsentieren. Die nicht-

helfenden Beobachter*innen und auch wir, als Zuschauer*innen des Videos emp-

finden gefilterte Empathie, da sie bzw. wir nicht selbst die Helferrolle einnehmen, 

sondern uns nur mit den tatsächlichen Helfer*innen identifizieren. „Man kann als 

Beobachter miterleben, wie eine schwierige Situation verändert wird und wie der 

Helfer-Held dafür die verdiente Anerkennung erhält.“176 Der selbstsüchtige Teil 

dieser Art von Empathie ist, dass „indem wir uns mit dem Helfer identifizieren, 

[…] wir uns selbst für unsere Empathie [loben, R.M.] oder […] nach Anerkennung 

durch Dritte [suchen, R.M.].“177 Das bedeutet, es geht in so einem Fall nicht um das 

„Erleben des anderen, sondern um das eigene Empfinden in dieser Situation.“178 In 

dem Beispiel des Videos führt das noch zu keinem Besorgnis erregenden Problem, 

da die Situation mit den agierenden Helfer*innen gelöst werden konnte. Betrachten 

wir aber beispielsweise die seit spätestens Herbst 2015 andauernde Flüchtlings-

krise, so wird das Gefahrenpotential von Empathie in zweierlei Hinsicht deutlich: 

Zu Beginn war die Hilfsbereitschaft groß, Deutschland galt als das ‚Land der Will-

kommenskultur‘. Dadurch, dass aber vor allem in den (sozialen) Medien viel über 

humanitäre Hilfe berichtet wurde, genügte es immer mehr Menschen, sich nur noch 

                                                           
176 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 134. 
177 Ebd., 136. 
178 Ebd., 134. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

33 
 

mit tatsächlichen Helfer*innen zu identifizieren anstatt selbst zu helfen. Deutsch-

land wurde also zunächst weiterhin für seine Willkommenskultur gefeiert, aber die 

Zahl der tatsächlichen freiwilligen Helfer*innen nahm und nimmt ab. Die gefilterte 

Empathie hat, so könnte man mit Breithaupt argumentieren, den Menschen ausge-

reicht, um emotional den gleichen Effekt zu erzielen wie durch eigene Hilfe. Diese 

Unterstellung trifft sicherlich nicht auf alle zu und nach wie vor engagieren sich 

bemerkenswert viele Freiwillige in der Flüchtlingsarbeit. Breithaupt bietet mit sei-

nem Konzept der gefilterten Empathie aber eine mögliche und plausible Erklärung 

dafür, dass die anfängliche Hilfseuphorie bei vielen verblasst ist. 

Der andere Aspekt bezieht sich darauf, dass Empathie fokussiert. Bloom nennt 

es spotlight.179 Bei dem Empfinden von Empathie wird eine bestimmte Situation in 

den Fokus gerückt. Bleiben wir bei dem Beispiel der Flüchtlingskrise, so spielen 

die Medien hier m.E. eine tragende Rolle. Werden hauptsächlich Berichte über 

Menschen in Flüchtlingslagern und an Grenzübergängen gezeigt, so nehmen wir 

diese Situationen wahr und wollen, zum Beispiel aus Empathie heraus, helfen. Was 

dabei aber in Vergessenheit gerät, sind beispielsweise die in den Kriegsgebieten 

zurück gebliebenen Menschen oder Menschen, die abseits von Krieg und Unterdrü-

ckung Leid erfahren. Selbstverständlich kann man sich nicht des Leides aller Men-

schen auf dieser Welt annehmen, jedoch geht es darum, Blooms Kritik an Empathie 

zu verdeutlichen, nämlich, dass sie dadurch, dass sie sich auf einzelne Personen 

oder Personengruppen fokussiert, andere dabei ausblendet und auf diese Weise 

Schaden anrichten kann:  

This makes us care more about them, but it leaves us insensitive to the long-term consequences 

of our acts and blind as well to the suffering of those we do not or cannot empathize with. Em-

pathy is biased, pushing us in the direction of parochialism and racism. It is shortsighted, moti-

vating actions that might make things better in the short term but lead to tragic results in the 

future. It is innumerate, favoring the one over the many. It can spark violence.180 

Dieser Rassismus und diese Gewalt, von denen Bloom spricht, konnten in Deutsch-

land zum Beispiel beobachtet werden, als das erste Flüchtlingsheim in Brand ge-

setzt wurde und sind heute noch zu spüren, wenn rechte Parteien samt Anhängern 

gegen die Integration von Flüchtlingen hetzen, weil sie sich und ihre Bedürfnisse 

von der Politik vernachlässigt fühlen. 

                                                           
179 Vgl. BLOOM, Against Empathy, 9. 
180 Ebd. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

34 
 

Eine weitere (dunkle) Seite von Empathie, die Breithaupt nennt, ist die falsche 

Empathie. Darunter fasst er „eine inakkurate empathische Darstellung, deren Feh-

lerhaftigkeit von außen aufgewiesen wird und dem empathisierenden Menschen 

dergestalt kommuniziert wird, dass diese markierte Fehlerhaftigkeit zu einem Feed-

back für die empathische Leistung wird.“181 Als Veranschaulichungsbeispiel wählt 

Breithaupt die Situation, in der Bundeskanzlerin Angela Merkel während eines öf-

fentlich initiierten Schülergespräches in Rostock mit einem weinenden Mädchen, 

das aus dem Libanon geflohen ist, konfrontiert wird. Diese Szene wurde in den 

Medien intensiv diskutiert, weil Merkel Reems Weinen falsch interpretiert hatte. 

Statt zu verstehen, dass das Mädchen anfing zu weinen, weil es nach vier Jahren in 

Deutschland nun mit ihrer Familie vor der Abschiebung stand, zeigte Merkel durch 

ihre Antwort „Du hast das doch prima gemacht!“, dass sie das Weinen als Zeichen 

ihrer Nervosität fehlinterpretiert hatte, worauf Merkel umgehend von einem anwe-

senden Journalisten hingewiesen wurde.182 Merkel bekommt also das Feedback, 

dass ihre empathische Leistung ungenügend und fehlerhaft war. Sie hatte zwar Am-

bitionen zu einer empathischen Reaktion – sie ist auf das Mädchen zugegangen und 

wollte ihr Mitgefühl aussprechen, hat aber die Vorgeschichte Reems und die Em-

pathie auslösende Situation nicht korrekt zusammengebracht.183 

Die Empathie der Zuschauer*innen und auch aller der, die es im Nachhinein in 

den Medien verfolgt haben, dürfte in Bezug auf Reem groß gewesen sein, denn 

Breithaupt behauptet, „[e]s gibt kaum stärkere Empathie-Auslöser als markierte 

empathische Fehler.“184 Auf Seiten der empathisierenden Person kann solch ein 

Fehler entweder „zum Anstoß und Ansporn akkurater Empathie werden und inso-

fern als Korrektiv wirken [oder] auch frustrieren und zum Aufgeben führen oder 

zur Aggression gegen denjenigen, mit dem man Empathie zu haben glaubte.“185 Die 

wenige Wochen nach diesem Vorfall getroffene Entscheidung Merkels, Deutsch-

lands Grenzen für die kommenden Flüchtlinge zu öffnen, kann, folgt man Breit-

haupts Theorie, eine „empathische Überreaktion“186 gewesen sein, um die falsche 

Empathie gegenüber Reem auszugleichen. Ob das tatsächlich der Fall war, wird 

                                                           
181 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 145. 
182 Vgl. WALDEGG, Angela Merkel konfrontiert mit weinendem Flüchtlingsmädchen. 
183 Vgl. BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 145. 
184 Ebd. 
185 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 146. 
186 Ebd. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

35 
 

niemand prüfen können. Jedoch veranschaulicht das Beispiel, welch massive Aus-

wirkungen affektive Empathie auf die Gesellschaft haben könnte. 

Zugespitzt negativ gesprochen, könnte man also dem Lob Bedford-Strohms an 

Merkels „Akt der Humanität“187 entgegnen, dass es sich dabei lediglich um die 

Überkompensation eines zuvor begangenen Empathie-Fehlers handle. „Humanitäre 

Empathie in dem hier beschriebenen Sinne erweist sich als erstaunlich selbstsüch-

tig, also auf das Ich des Beobachters [in diesem Fall Merkel, R.M.] bezogen.“188 

Meines Erachtens war Merkels Entscheidung im September 2015 richtig und wich-

tig, möglicher Selbstzweck hin oder her. Auch ob es eine kognitiv- oder affektiv-

empathische Entscheidung war, spielt für das Ergebnis, dass dadurch hunderttau-

senden Menschen geholfen und vielen das Leben gerettet wurde, keine Rolle. Den-

noch ist der Einwand berechtigt, dass Empathie zu Kurzsichtigkeit verleiten kann 

und bei der Fokussierung auf eine konkrete Situation möglicherweise der Blick für 

die Folgen in der Zukunft ausbleibt. Dass Angela Merkel dann über Nacht zur ‚Hel-

din‘ der Flüchtlingskrise wurde, lässt Breithaupt vermuten, „dass eine weitverbrei-

tete Reaktion auf die Flüchtlingskrise gar nicht Empathie, sondern Identifikation 

mit der helfenden Heldenfigur Angela Merkel gewesen sein könnte.“189 Damit be-

zieht er sich auf die Facette der gefilterten Empathie, die in Form von einer Identi-

fikation mit Merkel als Heldin stattfindet. „Allerdings ist Identifikation kurzlebig, 

stark selbstbezogen und abhängig von äußerer Anerkennung. Von der kollektiven 

falschen190 Empathie zum Unmut über die Flüchtlinge ist es ein kurzer Weg.“191  

Breithaupt und Bloom sehen aber nicht nur Unmut, sondern auch extremere For-

men der Abneigung, die zu Gewalt führen, und Sadismus in einem direkten Ver-

hältnis zur Empathie: „Schreckliche Fantasien und vielleicht auch Taten sind mög-

lich aufgrund von Empathie und um sie zu erleben.“192 Was beispielsweise in den 

Köpfen, des Folterpaares von Höxter-Bosseborn vor sich ging, während sie ihre 

Opfer zu Tode misshandelten, wird niemand akkurat beschreiben können. Jedoch 

                                                           
187 BEDFORD-STROHM, Mitgefühl, 14. 
188 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 137. 
189 Ebd., 148. 
190 Breithaupt muss hier die gefilterte Empathie meinen, da sie es ist, die durch die Identifikation 

mit einem Helden/einer Heldin „kanalisiert“ wird (vgl. BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 134), wo-

hingegen er falsche Empathie einfach als eine „inakkurate empathische Darstellung“ definiert (vgl. 

ebd., 145). 
191 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 148. 
192 Ebd., 8. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

36 
 

fiel auch im Zuge dieser Berichterstattungen das Stichwort Empathie. Die Ulmer 

Südwest Presse veröffentlicht ein Interview mit dem Kriminalpsychologen Chris-

tian Lüdtke, der auf die Frage, ob „man Empathie und Mitgefühl abschalten können 

[müsse, R.M.], um solche Taten zu begehen“193, antwortet, dass „Menschen, die 

solche Taten begehen, […] so genannte antisoziale Täter [sind, R.M.]. Früher hat 

man sie als Psychopathen bezeichnet. Sie sind eiskalt, berechnend, haben kein [sic!] 

Gefühle. Sie üben im Grunde genommen nur eine unglaubliche Macht aus – sie 

sind Herr über Leben und Tod.“194 Argumentiert man mit Breithaupts Theorie der 

sadistischen Empathie, so sind Psychopathen wie Wilfried W. durchaus dazu in der 

Lage, Empathie zu empfinden, sie haben sogar Gefallen daran. Allerdings geht es 

ihnen nicht darum, die Freude ihrer Mitmenschen nachzuempfinden, sondern die 

Schmerzen. „Ebendieses empathische Mitempfinden des Leiden erregt […] [sie, 

R.M.], beschert […] [ihnen, R.M.] Befriedigung. […] Sadismus verdankt sich hier 

nicht dem Mangel an Empathie, sondern dem Wunsch nach ihrer Steigerung“195. 

Darüber hinaus zählt Breithaupt nicht nur solche abscheulichen Gewalttaten zu em-

pathischem Sadismus, „sondern auch das Strafen und viele leider alltägliche Ver-

haltensformen wie das Demütigen, Herabsetzen oder Bloßstellen.“196 Diese Form 

von Empathie ist ohne Zweifel grausam und unerwünscht und doch zeigt sie, dass 

Empathie differenziert betrachtet werden muss und nicht pauschal als ‚gut‘ dahin-

gestellt werden darf. 

Einen letzten Aspekt aus Breithaupts Monographie, den es zu diskutieren gilt, 

ist das durch die Natur der Empathie geförderte ‚Schwarz-Weiß-Denken‘. Beson-

ders deutlich wird es an dem Beispiel der Dreierszenen aus dem Modell der narra-

tiven Empathie. Dort entscheidet sich der Beobachter/die Beobachterin für eine Par-

tei und gegen eine andere.197 Es stehen also zwangsläufig immer ‚Gut‘ und ‚Böse‘ 

gegenüber. Dieses einfache Kategorie-Denken kann jedoch schwerwiegende Fol-

gen haben. „Die polarisierenden Überzeichnungen von Gut und Böse und verwand-

ten Gegensätzen machen die Narrationen genussreich. Doch zugleich werden damit 

soziale Spaltungen vertieft und verfestigt, was zu offenen Konflikten führen 

                                                           
193 MÜLLER, Psychotherapeut zu Höxter. 
194 Ebd. 
195 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 8. 
196 Ebd., 22. 
197 Vgl. dazu Kapitel 2.3.3 und BREITHAUPT, Kulturen der Empathie, 170 ff. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

37 
 

kann.“198 Breithaupt berichtet von einem dreijährigen Versuch des Empathietrai-

nings bei nordirischen Schülerinnen und Schülern, um das nach wie vor feindliche 

Verhältnis zwischen Katholik*innen und Protestant*innen im Land zu entspannen. 

Dazu haben beide Seiten die Sichtweise der jeweils anderen Konfession kennenge-

lernt, um ihnen so das gegenseitige Verhalten verständlich zu machen. Was nach 

einer plausiblen und zu befürwortenden Idee klingt, entpuppte sich allerdings als 

Verschärfung der Fronten.199 „Tatsächlich wurde die ‚Identifikation der Schüler mit 

der historischen Perspektive ihrer Gemeinschaft stärker‘, nachdem sie die dreijäh-

rige Unterrichtseinheit durchlaufen hatten.“200 Breithaupt nennt mehrere mögliche 

Erklärungen für dieses Phänomen, die an dieser Stelle nicht näher ausgeführt wer-

den können. Festzuhalten ist jedoch, dass Empathie nicht zwingend die Lösung ei-

nes Konflikts herbeirufen muss. „Wenn Empathie eng mit Parteinahme verzahnt 

ist, […] dann wird die Empathie oder Identifikation mit einer Seite nur verstärkt, 

wenn viele Konfliktsituationen dargestellt werden, selbst wenn sie die eigene Seite 

im schlechten Licht zeigen“201. 

Was in dem Prozess der Parteinahme passiert ist, „dass man in die (kognitive, 

emotionale und leibliche) Situation eines anderen Wesens transportiert wird“202 und 

sie auf diese Weise miterlebt. Breithaupt nennt das Mit-Erleben oder co-experi-

ence.203 Problematisch ist daran, dass die Situation zunächst „purifiziert und auf 

einige Kernmerkmale reduziert“204 wird und der Beobachter/die Beobachterin dann 

nach der Parteinahme „die gewählte Seite empathisch beschönig[t]“205. Dabei ist es 

unerheblich, so Breithaupt, „nach welchen Kriterien wir die erste Parteinahme tref-

fen“206. Wichtig ist nur, dass wir sie treffen und dann ist es, wie das Beispiel aus 

Nordirland zeigt, sogar egal, ob wir Negatives über die von uns gewählte Seite er-

fahren, wir empathisieren nach wie vor mit ihr. „Empathie ist das Medium, welches 

schnelle und auch zufällige Parteinahmen in dauerhafte Allianzen überführt.“207 

                                                           
198 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 122. 
199 Vgl. BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 111 ff. 
200 Ebd., 112. 
201 Ebd., 113. 
202 Ebd., 16. 
203 Vgl. ebd., 15. 
204 Ebd., 17. 
205 Ebd., 22. 
206 Ebd., 108. 
207 Ebd., 110. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

38 
 

Deshalb kann sie so gefährlich sein: „Sie festigt schnelle Urteile.“208 Flächende-

ckend problematisch wird es für eine Gesellschaft „[i]n dem Moment, wo Empathie 

einem institutionell überhöhten Individuum gilt“209. Auf diese Weise können bei-

spielsweise politische oder auch terroristische Gruppen rasant wachsen.210 

Breithaupt führt als Beispiel die gewonnene Präsidentschaft Trumps in den Ver-

einigten Staaten von Amerika an. Dieses Beispiel kann man ähnlich auf den im-

mensen Zuwachs an Wählerstimmen für die Alternative für Deutschland (AfD) 

übertragen. Trumps „Emotionen, Wutausbrüche, die vielen Tabubrüche und sein 

selbstbewusstes Auftreten, gepaart mit dem Image des politischen Außenseiters, 

haben einen nicht unbedeutenden Teil der Bevölkerung zur Einnahme seiner Per-

spektive verleitet.“211 Dadurch, dass er von vielen Medien und vor allem den An-

hänger*innen der demokratischen Partei öffentlich denunziert wurde, hat ihn, wenn 

man in den vier Schritten Breithaupts denkt, zum Opfer werden lassen. Dadurch, 

dass es sich um eine Wahl handelt, bei der jede*r Amerikaner*in ab dem Alter von 

18 Jahren mitentscheiden darf, verspüren die Beobachter*innen die Möglichkeit, 

dass sie dem ‚Opfer‘ konkret helfen können, nämlich indem sie es wählen. Trotz 

alarmierender Presseberichte über seine diskriminierende und herabwürdigende Art 

gegenüber Frauen und Menschen nicht-‚amerikanischer‘ Herkunft, wurde er zum 

Präsidenten gewählt. Die Theorie der schnellen und beschönigenden Parteinahme 

Breithaupts erklärt dieses Phänomen: „Wer einmal Trumps Partei ergriffen hat und 

diese Parteinahme mit Empathie paart, kann sich in seiner Parteinahme nun immer 

wieder bestätigt fühlen.“212 Gleiches gilt für die Anhänger der AfD. Sobald sich 

jemand, aus welchem Grund auch immer, für die AfD entschieden hat, wurde er 

oder sie spätestens in der intensiven Wahlkampfphase immer wieder in der Ent-

scheidung bestätigt, da der AfD in der Öffentlichkeit eindeutig die Opferrolle zu-

gekommen ist. Alle anderen Parteien haben sich gegen sie ausgesprochen, Medien 

haben angeblich falsch über sie berichtet und zu Diskussionsrunden wurden sie des 

Öfteren explizit nicht eingeladen. Die Polarisierung von Gut und Böse nimmt ihren 

Lauf und da es sich auch in diesem Fall um eine Wahl handelt, wissen die Beobach-

ter*innen, dass sie – sofern sie gesetzlich berechtigt sind – etwas für das ‚Opfer‘ 

                                                           
208 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 109. 
209 Ebd., 74. 
210 Vgl. ebd. 
211 Ebd., 102. 
212 Ebd. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

39 
 

tun können, nämlich wählen. Breithaupt nennt das „die Logik der Opfer-Empa-

thie“213. 

Auf die Spitze getrieben wird diese Seite von Empathie im Terrorismus. „Terro-

rismus ist, aus dieser Perspektive betrachtet, zunächst eine Hinbewegung, eine Ent-

scheidung für eine Partei und ein sensibles Mitfühlen mit einer Bewegung.“214 Man 

kann deshalb nicht sagen, so seltsam das auch klingen mag, dass Terroristen unem-

pathisch sind. Man darf ‚empathisch‘ in diesem Zusammenhang natürlich nicht als 

moralisch gut oder mitfühlend im Sinne von ‚es ist mir wichtig, dass es meinen 

Mitmenschen gut geht‘ verstehen, sondern lediglich als Adjektiv, dass den Prozess 

bzw. das Ergebnis der Parteinahme und Perspektivübernahme beschreibt. Sie haben 

sich aus irgendwelchen Gründen für eine terroristische Organisation oder Denkrich-

tung entschieden und handeln nun gewissermaßen als Helfer*in, um deren Ziele 

durchzusetzen. Dabei besteht Breithaupt zufolge „das Risiko eines Selbstverlustes, 

eines Verlierens der eigenen Interessen und Perspektiven.“215 Denn wer eine andere 

Perspektive übernimmt, beschönigt und für sich selbst adaptiert, erfährt wahr-

scheinlich eine „Abschwächung der eigenen Interessen, Gefühle, Selbstwahrneh-

mung, Intensität, Identität, des Selbstwerts oder Selbstbewusstseins.“216 Besonders 

gilt das für Menschen aus sozial instabilen Verhältnissen, da sie den Terrorismus 

als eine Möglichkeit sehen, ihre bisher unausgereifte Identität zu entwickeln.217 

Terrorist*innen aus stabilen Verhältnissen hingegen haben „sich anscheinend eine 

Seite zu eigen gemacht, deren Leiden sie derartig stark wahrnehmen, dass sie die 

Verteidigung dieser Seite zu ihrer Lebensberufung erklären.“218 

Bloom, der seine Position zu Empathie unmissverständlich in seinem Buchtitel 

– Against Empathy – zum Ausdruck bringt, erklärt zu Beginn konkret, auf welches 

Verständnis von Empathie er sich bezieht. Er stimmt dem zu, dass, Empathie gut 

sei, wenn sie morality, kindness und compassion bedeute. Auch andere Menschen 

zu verstehen sei gut, obwohl das im Fall von, was Breithaupt sadistische Empathie 

nennt, auch zu Grausamkeit und Ausbeutung führen kann.219 Wenn Bloom sagt, er 

                                                           
213 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 125. 
214 Ebd., 110 f. 
215 Ebd., 84. 
216 Ebd. 
217 Vgl. ebd., 111. 
218 Ebd. 
219 BLOOM, Against Empathy, 3. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

40 
 

sei gegen Empathie, meint er damit „the act of feeling what you believe other people 

feel – experiencing what they experience.“220 Darauf können wir ihm zufolge in 

unserer Gesellschaft getrost verzichten. Er vergleicht es mit “sugary soda”221 – es 

sei verführend, lecker und schlecht für uns.222 Ähnlich wie Breithaupt, sieht auch 

Bloom in Empathie etwas Selbstsüchtiges, da es uns dazu bringt, andere so zu be-

handeln, wie wir uns selbst behandeln.223 Es besteht also ein dezisiver Unterschied 

zwischen Empathie und christlicher Nächstenliebe – Nächstenliebe nach christli-

chem Verständnis ist vor allem auf den Nächsten ausgerichtet und Empathie, folgt 

man z.B. Breithaupt und Bloom, zuerst auf sich selbst. Verteidigt man Empathie 

um den Willen von Moralität, so entgegnet Bloom, dass wir moralische Urteile auch 

ohne Empathie fällen können, da nicht jede missliche Lage, die wir beobachten ein 

bestimmtes ‚Opfer‘ habe, für das wir uns entscheiden müssten.224 Als Beispiele 

nennt Bloom Ladendiebstahl, Steuerhinterziehung oder Müll aus dem Auto werfen.  

Alle diese Situationen würden wir als moralisch verwerflich bezeichnen, ohne 

dass wir zunächst ein ‚Opfer‘ identifizieren müssten, in das wir uns hineinfühlen 

können. Diese Beispiele illustrieren zwar Blooms Argument, jedoch ist das Prob-

lem an Empathie nicht, von Breithaupts Standpunkt aus gedacht, dass man sie zwin-

gend braucht, um Partei zu ergreifen und moralisch zu urteilen, sondern vielmehr, 

dass es quasi automatisch geschieht und unser moralisches Urteil dadurch in die ein 

oder andere Richtung beeinflusst. Es müsste deshalb in Richtung der Funktion und 

Beschaffenheit von Spiegelneuronen gedacht werden und inwiefern Empathie be-

liebig individuell steuerbar und blockierbar ist. Denn wie bereits erwähnt, kritisiert 

Bloom an Empathie, dass sie nur einen bestimmten Fokus setzt und den Rest aus-

blendet. Man könne zudem nur mit einer Person oder Seite gleichzeitig empathisie-

ren225, was einen automatisch dazu zwingt, sich für eine Partei zu entscheiden. 

Durch diese zwingendermaßen entstehenden spotlights werde nur das beleuchtet, 

auf das wir uns fokussieren, weshalb Empathie nichts anderes als eine Reflexion 

unserer Voreingenommenheit sei.226  

                                                           
220 BLOOM, Against Empathy, 3. 
221 Ebd., 13. 
222 Vgl. ebd. 
223 Vgl. ebd., 21. 
224 Vgl. ebd., 22. 
225 Vgl. ebd., 33. 
226 Vgl. ebd., 31. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

41 
 

Darüber hinaus sei es deutlich einfacher, Empathie für Menschen zu empfinden, 

denen wir nahe stehen und die uns ähnlich sind227, weshalb ich in meiner Definition 

von Empathie einen minimalen Vergleichspunkt für das Entstehen von Empathie 

voraussetze. Dementsprechend wäre es beispielsweise schlecht, wenn politische 

Entscheidungen auf der Basis von Empathie getroffen werden, weil sie eben nicht 

alle Betroffenen mit einbeziehen, sondern nur diejenigen, für die Partei ergriffen 

wurde. Oft kann man Empathie im Hintergrund erahnen, wenn Politiker*innen Bei-

spiele für Missstände oder Erfolge geben. Kanzlerkandidat Martin Schulz ist bei-

spielsweise des Öfteren dadurch aufgefallen, dass er jemanden in seinem unmittel-

baren sozialen Umfeld kenne, der oder die von einem Problem betroffen sei, das 

auch viele andere Bürger*innen beklagen. Inwiefern das Teil einer Überzeugungs-

taktik ist, sei dahingestellt. Jedoch steht fest, dass solche Kontakte und Erfahrungen 

durchaus Einfluss auf die Meinungen und Entscheidungen der Politiker*innen ha-

ben, vor allem, wenn ein Politiker/eine Politikerin keine Person kennt, die mit ei-

nem bestimmten Problem konfrontiert ist, da er/sie dieses Problem dann, wenn 

er/sie generell zu empathisch aufgeladenen Entscheidungen neigt, als weniger 

wichtig erachtet oder gar übersieht. Es ist in dieser Hinsicht also durchaus nach-

vollziehbar, dass Bloom meint, man würde moralisch besser und fairer ohne das 

Empfinden von Empathie handeln.  

Stattdessen möchte Bloom das stark machen, was man – als Gegensatz zu emo-

tionaler oder affektiver Empathie – kognitive Empathie nennt. „[I]f I understand 

that you are in pain without feeling it myself, this is what psychologists describe as 

social cognition, social intelligence, mind reading, theory of mind, or mentaliz-

ing“228 und das ist es, was Paul Bloom unterstützt. Er appelliert an den Verstand 

und das kognitiv gesteuerte Einfühlen in den Denkprozess einer anderen Person. Ist 

man zu sehr in das emotionale Einfühlen mit einer Person verwickelt, so könne es 

auf lange Sicht betrachtet zu Nachteilen kommen.229 Beispielhaft beschreibt Bloom 

die Situationen, in denen Eltern ihren Kindern vorübergehend Unzufriedenheit oder 

‚Leid‘ zumuten, damit es ihnen in der Zukunft besser geht, wie etwa bei Aufforde-

rungen wie „[d]o your homework, eat your vegetables, go to bed at a reasonable 

                                                           
227 Vgl. BLOOM, Against Empathy, 31. 
228 Ebd., 17. 
229 Ebd., 35. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

42 
 

hour“230 etc. Es ergibt sich also die Schlussfolgerung, dass es durchaus positive 

Effekte haben kann, wenn man sich der emotionalen Empathie entledigt und seine 

Handlung auf dem Boden des Verstandes fußt.  

 

3.3 Eine kontrastive Bewertung 

Die in diesem Kapitel gegenüber gestellten Positionen zu dem Wert von Empathie 

könnten nicht unterschiedlicher sein. Gruen und Bedford-Strohm sprechen sich 

zwar beide positiv für Empathie aus, jedoch auf der Grundlage verschiedener An-

nahmen. Gruen bemängelt einen massiven Empathieverlust in unserer Gesellschaft, 

der – seiner psychologischen Analyse zufolge – durch ein problematisches Werte-

system hervorgerufen werde, das Macht, Stärke und Rationalität als erstrebenswert 

vermittelt, hingegen Emotionalität und Einfühlungsvermögen, insbesondere bei 

Männern, als Schwäche darstellt. Durch eine entsprechende Erziehung der Eltern, 

in der den Bedürfnissen und Ängsten des Kindes nicht nachgegangen wird, werde 

dieser Empathieverlust zusätzlich verstärkt. Als logische Konsequenz fordert 

Gruen deshalb mehr Empathie unserer Gesellschaft. Beford-Strohm hingegen lobt 

die Empathie der Deutschen. Nur durch empathisches und humanitäres Handeln 

seitens der Bundeskanzlerin und der freiwilligen Helfer*innen, sei es möglich ge-

wesen, eine solch große Anzahl von Flüchtlingen unterzubringen und zu versorgen. 

Gruen konnte 2013 selbstverständlich noch nichts von dem Ausmaß der Flücht-

lingskrise ahnen, jedoch kann sich eine als unempathisch beschriebene Gesellschaft 

auch nicht binnen drei Jahren zu einer hoch empathischen Gesellschaft verändern, 

weshalb beide Positionen nach wie vor mit einander vergleichbar sein sollten. Als 

Theologe zieht Bedford-Strohm biblische und christlich-ethische Argumente für 

Empathie heran, mahnt aber gleichzeitig, dass man Realismus und Humanität nicht 

gegeneinander ausspielen dürfe, sondern politische Entscheidungen und Empathie 

aufeinander beziehen müsse. 

Breithaupt und Bloom sind da anderer Meinung. Insbesondere Bloom spricht 

sich dafür aus, Empathie bei (politischen) Entscheidungen außen vor zu lassen. 

Beide Wissenschaftler sehen großes Gefahrenpotential in empathischen Prozessen, 

                                                           
230 BLOOM, Against Empathy, 35. 



3 Chancen und Gefahren von Empathie 

43 
 

da diese durch Parteinahme bzw. spotlights immer nur eine Person oder eine Inte-

ressensgruppe berücksichtigen und alles andere ausblenden würden. Darüber hin-

aus wirke Empathie beschönigend und idealisiere die favorisierte Partei, sodass im 

schlimmsten Fall ein Identitätsverlust des Selbst die Folge sein könne. Die Unter-

schiede der Positionen kommen unter anderem auch dadurch zustande, dass bei je-

dem Autor ein anderes Verständnis von Empathie vorliegt. Während Gruen Empa-

thie als Fähigkeit versteht, „an den Gefühlen, Intentionen, Ideen und manchmal 

auch an den Bewegungen eines anderen Menschen teilzunehmen, sie mitzuerleben 

oder nachzuempfinden“231, setzt Bedford-Strohm Empathie und Mitgefühl gleich. 

Diese beiden Definitionen kommen sich schon sehr nahe, beide befürworten auch 

das Einsetzen emotionaler Empathie in der Gesellschaft, die sich für Bedford-

Strohm auch als Teil von Nächstenliebe äußern kann. Sie haben also beide die glei-

che Erwartung an Empathie für die Gesellschaft, nämlich, dass sie positive Auswir-

kungen auf diese hat. Bei Gruen scheitert Empathie an einem gestörten Verhältnis 

zwischen dem Selbst und dem Anderen, weil die Gesellschaft die Menschen zu 

nach Macht und Erfolg strebenden Wesen erzieht. Bedford-Strohm sieht in der Em-

pathie vor allem den helfenden Dienst am Anderen. 

Breithaupts und Blooms Verständnis von Empathie ähneln sich darin, dass beide 

zwischen kognitiver und emotionaler Empathie unterscheiden. Breithaupt weist 

zwar wie Bloom auf mehrere Gefahren oder ‚dunkle Seiten‘ von Empathie hin, 

schlussendlich spricht er sich aber nicht gegen Empathie aus, sondern nur gegen 

eine einfache und naive Bejahung. Er unterstützt sowohl die kognitive als auch die 

emotionale Facette von Empathie, sofern man sich der Gefahren emotionaler Em-

pathie bewusst ist. Bloom dagegen ist radikal gegen jegliche Form der emotionalen 

Empathie. Er hält sie für den Grund moralischer Fehlurteile und unfairer Handlun-

gen. Stattdessen setzt er sich für kognitive Empathie (i.e. Theory of Mind) ein, die 

einen zwar die Gedanken und Gefühle einer/eines Anderen verstehen lässt, man 

diese Gefühle dabei aber nicht nachempfindet, sondern auf der vermeintlich ‚sach-

lichen‘ Ebene bleibt. Bloom und Breithaupt sehen Empathie als einen selbstsüchti-

gen Prozess, bei dem es primär nicht um den/die Andere*n geht, sondern um das 

Erlebnis des Selbst. Von Empathie selbst erwarten Breithaupt und Bloom beide 

nichts. Sie erwarten eher von der Gesellschaft, dass sie sich bewusst der ein oder 

                                                           
231 GRUEN, Dem Leben entfremdet, 27. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

44 
 

anderen Form von Empathie bedient, um faires und moralisch gutes Handeln si-

cherzustellen. Ob es sich dabei um eine Kombination kognitiver und affektiver Em-

pathie oder ausschließlich um kognitive Empathie handelt, hängt vom Autor ab. 

Fest steht jedoch, dass alle vier Wissenschaftler dasselbe (utopische) Meta-Ziel ver-

folgen: Eine moralisch gut handelnde und sozial gerechte Gesellschaft. 

4 Der Einsatz von Empathie… 

Seit der Zuwanderung von über einer Million Flüchtlinge innerhalb der letzten zwei 

Jahre232, hat die Frage nach der zukünftigen Gestaltung von der Gesellschaft in 

Deutschland deutlich an Relevanz gewonnen sowie eine neue Richtung eingeschla-

gen. Es geht nicht mehr ‚nur‘ um den Umgang mit der demographischen Entwick-

lung, soziale Gerechtigkeit im Bildungssystem und auf dem Arbeitsmarkt, Grund-

satzfragen unseres Wertesystems, internationale Beziehungen, innere und wirt-

schaftliche Sicherheit und weitere wichtige Zukunftsthemen, sondern es muss nun 

auch darüber nachgedacht werden, welche Rolle die zu uns geflohenen Menschen 

bei diesen Themen spielen und inwiefern bisherige Diskurse möglicherweise er-

weitert oder neu gedacht werden sollten, und welche neuen Fragen sich aus der 

aktuellen Situation in Deutschland ergeben. Insbesondere Integration und Terroris-

mus sind dabei zwei Themenfelder, die neue Frage aufwerfen und neue Aufgaben 

für Politik und Bevölkerung bereithalten.  

In den bisherigen Kapiteln dieser Arbeit wurde Empathie eher abstrakt disku-

tiert. Zunächst ging es um die Definition des Konzepts (Kapitel 2), dann darum, wie 

Empathie zu bewerten ist (Kapitel 3). In diesem Kapitel soll Empathie nun auf ak-

tuelle gesellschaftliche Themen und Fragen bezogen werden. Dazu geht es in Ab-

schnitt 4.1 zunächst um Fragen, die das Thema Integration betreffen und in deren 

Antworten Empathie eine Rolle zu spielen vermag. In Abschnitt 4.2 wird eine Ent-

wicklung thematisiert, die durch das vermehrte Auftreten terroristischer Anschläge 

in Deutschland und Europa, aber auch in den Fluchtgebieten selbst in den Fokus 

öffentlicher Debatten geraten ist: Radikalisierung. Es wird diskutiert, welche Rolle 

Empathie in Radikalisierungsprozessen spielt und vor allem inwiefern sie bei der 

Prävention von Radikalisierung von Nutzen sein kann oder nicht. 

 

                                                           
232 Vgl. BAMF, Das Bundesamt in Zahlen, 11. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

45 
 

4.1 … bei Integrationsaufgaben 

Das Thema der Integration von Flüchtlingen in Deutschland ist spätestens seit die 

nötigsten Ersthilfeleistungen und Unterbringungen organsiert waren an der politi-

schen und gesellschaftlichen Tagesordnung und hat dementsprechend auch den 

Bundestagswahlkampf 2017 erkennbar dominiert. Im Folgenden werden zunächst 

die zahlenmäßige Bevölkerungssituation und die sich daraus ergebenden Integrati-

onsaufgaben dargestellt. Darauf aufbauend wird diskutiert, ob und wenn ja welche 

Position Empathie bei der Beantwortung dieser Fragen einnehmen sollte, damit 

Grundwerte, wie Freiheit und Toleranz weiterhin geschätzt und im Zusammenleben 

umgesetzt werden. 

 4.1.1 Integration in Deutschland  

Wie bereits eingangs in diesem Kapitel erwähnt, sind seit 2015 über eine Million 

Menschen aus unterschiedlichen Kriegs- und Krisengebieten nach Deutschland ge-

flüchtet. Insgesamt leben in Deutschland mittlerweile 10,1 Millionen Menschen aus 

anderen Ländern.233 Deren Zahl hat sich seit der deutschen Wiedervereinigung 

1990 fast verdoppelt.234 Diese Entwicklung zeigt, dass Deutschland kulturell viel-

fältiger geworden ist und verlangt gleichzeitig, dass mit dieser verstärkten Interna-

tionalität und Vielfalt verantwortungsvoll umgegangen wird. Wenn also über In-

tegration diskutiert wird, sollten die acht Millionen Menschen, die vor 2015 nach 

Deutschland gekommen sind, nicht außer Acht gelassen werden. Manche von ihnen 

leben schon mehrere Jahrzehnte hier, andere sind möglicherweise kurz vor den vie-

len Menschen im Jahr 2015 gekommen, manche sind bereits voll integriert, andere 

kaum. Die hohe Relevanz der Integration all dieser Menschen liegt also nicht allein 

in der Sache an sich, sondern auch an der hohen Anzahl von Menschen, die noch 

integriert werden müssen. Weit über 50% der Asylerstanträge im Jahr 2016 gehen 

auf Kinder und Jugendliche bzw. junge Erwachsene bis unter 25 Jahre zurück.235 

Dementsprechend ist die Integrationsaufgabe vor allem auch eine Bildungsaufgabe, 

denn die meisten der zu integrierenden Menschen haben ihren Bildungsweg noch 

                                                           
233 Vgl. BAMF, Das Bundesamt in Zahlen, 107. Zustande kommt diese Zahl durch das Ausländer-

zentralregister (AZR), das nur Ausländer*innen zählt, die sich länger als drei Monate in Deutschland 

aufhalten (vgl. ebd., 104). 
234 Ebd. 
235 Ebd., 22. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

46 
 

nicht abgeschlossen und sind noch nicht für den Arbeitsmarkt qualifiziert. Schließ-

lich sei noch das Religionsverhältnis genannt, da es für die Gestaltung von Integra-

tion eine essentielle Rolle einnimmt. 75,9% der Asylerstanträge im Jahr 2016 ka-

men von Menschen muslimischen Glaubens, 12.2% waren Christen.236 Demnach 

ist es in Deutschland zu einem deutlichen Zuwachs an Religionsvielfalt gekommen, 

vor allem in Bezug auf den Islam. Folglich bedeutet Integrationsarbeit auch Religi-

onsarbeit. Es muss ein ehrlicher und zugleich friedlicher Austausch zwischen den 

unterschiedlichen Religionen stattfinden, insbesondere zwischen Islam und Chris-

tentum, da sie die am häufigsten vertretenen Religionen in Deutschland sind. Im 

Rahmen dieser Arbeit ergeben sich daher drei ineinander überfließende Ebenen, die 

unmittelbar mit den aktuellen Integrationsaufgaben verknüpft sind: die Staatsebene, 

die Bildungsebene und die Ebene des interreligiösen Dialogs. 

Allein in den Jahren 2015 und 2016 haben knapp 900.000 Menschen einen In-

tegrationskurs in Deutschland besucht237, wobei Syrer*innen mit 46, 9 % 2016 die 

größte Gruppe bildeten.238 Die Integrationskurse bestehen aus einem Sprachkurs 

und einem Orientierungskurs, die aufeinander folgen. Letzterer verfolgt das Ziel, 

„Alltagswissen sowie Kenntnisse der Rechtsordnung, Geschichte und Kultur 

Deutschlands zu vermitteln. […] [Themen sind, R.M.] Formen des Zusammenle-

bens in der Gesellschaft und wichtige Werte wie Religionsfreiheit, Toleranz und 

Gleichberechtigung. Für den Orientierungskurs sind in der Regel 100 UE [Unter-

richtseinheiten, R.M.] vorgesehen.“239 Dass ein Mensch nicht innerhalb von 100 

UE in eine völlig neue Gesellschaft integriert werden kann ist unbestreitbar. Im 

öffentlichen Diskurs wird im Zusammenhang mit Integration oft von einer „Gene-

rationenaufgabe“ gesprochen. Doch welche Parameter bestimmen, in welchem Fall 

eine Integration erfolgreich abgeschlossen ist und in welchem Fall nicht? Wie die 

meisten kulturwissenschaftlichen Konzepte hat auch Integration zahlreiche Defini-

tionen. „Die allgemeine Wortbedeutung von Integration im soziologischen Sinn 

meint den Prozess des Zusammenfügens und bezieht sich auf die Gesamtgesell-

                                                           
236 BAMF, Das Bundesamt in Zahlen, 25. 
237 Vgl. ebd., 116. 
238 Vgl. ebd., 119. 
239 Ebd., 122. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

47 
 

schaft. Im öffentlichen Diskurs wurde Integration hingegen zunehmend mit Assi-

milation gleichgesetzt.“240 Der Rat der EKD beschreibt Integration als einen „kon-

tinuierliche[n] Prozess“241, der als Ziel eine „gleichberechtigte gesellschaftliche 

Teilhabe“242 vorsieht und „immer auf Wechselseitigkeit angelegt“243 ist. Damit 

grenzt die EKD ihr Verständnis von Integration deutlich von dem Konzept der As-

similation ab, welches eine Anpassung der Zugewanderten an die deutsche Kultur 

„unter Aufgabe der eigenen kulturellen Identität“244 erwarten würde. Herfried und 

Marina Münkler setzen Integration unter die Überschrift „Aus Fremden ‚Deutsche‘ 

machen“245. Sie bezeichnen Integration als eine „gesamtgesellschaftliche Aufgabe 

und zugleich ein[en] Erfahrungsraum für alle – die Neuankömmlinge wie die Alt-

eingesessenen.“246 Darüber hinaus vertreten sie die Position, dass „[e]ine kluge In-

tegrationspolitik […] zunächst über die zu Integrierenden nachdenken [sollte, 

R.M.] und nicht über jene Teile der deutschen Bevölkerung, die der Integration 

skeptisch gegenüberstehen.“247 Als Grund für diese Meinung nennen sie eine soge-

nannte „Sogdynamik“ bzw. einen sogenannten „Pull-Effekt“.248 Positive Integrati-

onsbeispiele würden, so der Gedanke, anfängliche Skeptiker überzeugen und „ei-

nen sozialen Druck in den Reihen der Migranten“249 erzielen, der weitere Mig-

rant*innen zur Integration mit sich ziehe. 

Ich halte diesen Ansatz sowie die Formulierung „Fremde zu ‚Deutschen‘ ma-

chen für grundsätzlich falsch und kontraproduktiv. Er ist kontraproduktiv, weil eine 

direkte Gegenüberstellung der Bezeichnungen ‚Fremde‘ und ‚Deutsche‘ sowie eine 

Priorisierung von Gruppen im Integrationsprozess das ohnehin schon vorhandene 

Schwarz-Weiß- bzw. Freund-Feind-Denken (Stichwort: narrative Empathie) ver-

stärkt. Zudem erachte ich diesen Ansatz als falsch, da Integrationserfolge nicht da-

von abhängen, zu welchem Zeitpunkt man sich um die jeweiligen Menschen küm-

mert, sondern auf welche Weise und mit welcher Intensität. 

                                                           
240 GHAMLOUCHE, Ein stetes Verhandeln, 31. 
241 EKD, „… denn ihr seid selbst“, 22. 
242 Ebd. 
243 Ebd. 
244 EKD, „… denn ihr seid selbst“, 22. 
245 MÜNKLER/MÜNKLER, Die neuen Deutschen, 227. 
246 Ebd., 237. 
247 Ebd., 234. 
248 Vgl. ebd. 
249 Ebd. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

48 
 

Marco Hofheinz merkt des Weiteren an, dass „eine Integrationspolitik, die Reli-

gion nicht berücksichtigt, zum Scheitern verurteilt ist, da Religion eine wichtige 

Rolle auch im Leben von Eingewanderten spielt“250. Zudem ist es relevant anzu-

merken, dass „[d]ie selbstverständlich geltenden Regeln des Zusammenlebens […] 

sehr viel stärker von starken Wertungen und damit letztlich durch Fermente der 

überkommenen religiösen Ordnung geprägt [sind, R.M.], als das durch die Vertreter 

der liberalen Ordnungsmodelle angenommen wurde. Denn schon […] die grund-

sätzliche Gleichberechtigung aller Menschen, […] stellt die Folge einer Wertüber-

zeugung dar, die letztlich nur über entsprechende religiöse bzw. weltanschauliche 

Traditionen am Leben gehalten werden kann.“251 Deshalb muss im Rahmen von 

Integration auch das Verhältnis von Staat und Religion neu ausgelotet werden. An-

selm sieht den Staat in der Pflicht, sich zu fragen, „wer an die Stelle tritt, die die 

Religion als verbindende Grundlage bislang eingenommen hat“252, wenn „Religion 

als gemeinsames Band in der Gesellschaft wegfällt“253. Nun lässt sich darüber strei-

ten, inwiefern dieses Band nicht auch vor der jüngsten Einwanderungs‚welle‘ schon 

rissig war, jedoch zeigen die zu Beginn des Kapitels zitierten Zahlen auch, dass 

viele der neuen Einwanderer*innen nicht christlichen Glaubens sind und somit zu-

mindest nicht jene religiösen Ansichten teilen, die in Deutschland Grundstein der 

Kultur sind, wenn auch einige kulturelle Aspekte gleich oder ähnlich sein mögen. 

Anselm schlägt daher die Etablierung einer sogenannten ‚Zivilreligion‘ vor, die 

„keine eigene Sozialform“254, sondern „ein Ferment der Bürgergesellschaft“255 sein 

muss. „Ebenso wenig wie die Zivilreligion durch den Staat erzeugt werden kann, 

darf sie unter liberalen Bedingungen einfach mit einer Religion identisch sein.“256 

Obwohl die u.a. in der Religionswissenschaft und Philosophie immer öfter disku-

tierte ‚Zivilreligion‘ als Vorschlag ihre Berechtigung hat und zweifelsohne diskus-

sionswürdig ist, so ist sie für den akuten Handlungsbedarf beim aktuellen Aufei-

nandertreffen der Menschen in Deutschland noch zu abstrakt. 

                                                           
250 HOFHEINZ, Religion – Motor oder Hemmschuh, 347. 
251 ANSELM, Wie weit kann sich der säkulare Staat,137. 
252 Ebd., 138. 
253 Ebd. 
254 Ebd. 
255 Ebd. 
256 Ebd. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

49 
 

Ungeachtet einer detaillierten Definition von Integration, lässt sich zumindest 

allgemein festhalten, dass Integration eine Gemeinschaftsaufgabe von Staat, Bil-

dung und Gesellschaft ist, welche aus allen in Deutschland lebenden Menschen be-

steht, egal wie lange sie schon dort leben, und dass sie auch die Auseinandersetzung 

mit und Verständigung zwischen unterschiedlichen kulturellen Hintergründen und 

Religionen einschließt. Auch im Hinblick auf die Rolle von Empathie in Integrati-

onsprozessen, geht es deshalb im Folgenden um den interreligiösen Dialog, ohne 

den das gesellschaftliche Zusammenleben in Deutschland keine erstrebenswerte 

Zukunft hat. Zu Beginn des interreligiösen Dialogs – im Zusammenhang mit den 

hier diskutierten Integrationsaufgaben ist damit nicht nur, aber vor allem der christ-

lich-muslimische Dialog gemeint – steht die Auseinandersetzung mit dem Selbst 

und dem Anderen. „Dass das Fremde im Eigenen beginnt ist demgegenüber eine 

Grunderfahrung menschlicher Sozialität.“257 Deshalb sei es auch „unabdingbar 

[…], sich selbst nicht aus dem Blick zu verlieren, um ‚mit den Augen anderer sehen 

zu lernen‘“258. In der Begegnung mit etwas Fremdem ist man deshalb auch immer 

in der Begegnung mit sich selbst. „Die Radikalität des Fremden drückt sich darin 

aus“, so Ulrich Dehn, „dass sie die Eigenmächtigkeit des Selbst und seine Möglich-

keiten in Frage stellt und einen Widerstand bietet, der für das Subjekt verstörend ist 

und seine Positionalität herausfordert.“259 Dementsprechend führt ein interreligiö-

ser Dialog, der immer die aktive Auseinandersetzung mit einer anderen religiösen 

Anschauung beinhaltet, dazu, dass sich jede*r auch zwangsläufig mit der eigenen 

Religiosität auseinandersetzen muss. Es ist also unter Umständen eine Kalibrierung 

der eigenen religiösen Perspektive notwendig. Das lässt sich ohne Weiteres vom 

Individuum auf die gesamte Gesellschaft übertragen, wie die Feststellung des Poli-

tikwissenschaftlers Bhiku Parekh zeigt: „Every society seeks, and indeed needs, to 

develop a more or less coherent conception of the kind of society it is, how it came 

to be what it is, and what it wishes to become. This is particularly the case when it 

is undergoing profound changes, which is the case with all societies today.”260 Ohne 

dass es diese Arbeit leisten könnte, die gesellschaftliche Identität Deutschlands aus-

führlich zu diskutieren, so sei dies aber zumindest eine Prämisse, vor allem auf in-

dividueller Ebene, um erfolgreich in den interreligiösen Dialog treten zu können. 

                                                           
257 NAURATH, Mit Gefühl gegen Gewalt, 287. 
258 Ebd., 286. 
259 DEHN, Fremdwahrnehmung und Migration, 272. 
260 PAREKH, Rethinking Multiculturalism, 201. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

50 
 

Zu solch einem interreligiösen Dialog gehört auch, „dass wir die Beurteilung der 

jeweils anderen Religion nicht an ihren Pervertierungen festmachen, sondern min-

destens genauso an ihren starken und zukunftsfähigen Ausdrucksformen.“261 

Damit Integration und damit letztendlich auch das Zusammenleben in Deutsch-

land gelingt, ist es unabdingbar, dass interreligiöser Dialog stattfindet. Das ist vor-

nehmlich ein Prozess, der auf persönlicher Ebene zwischen Menschen stattfindet, 

aber von der Bildungsebene aus unterstützt, möglicherweise auch initiiert und im 

Großen und Ganzen von der Staatsebene begrüßt und gefördert werden muss, da er 

im Umkehrschluss auch wieder auf den Staat in Form eines funktionierenden ge-

sellschaftlichen Zusammenlebens zurückfällt. In einem nächsten Schritt gilt es nun 

zu bestimmen, welche Rolle Empathie in Integrationsprozessen, insbesondere im 

interreligiösen Dialog, einnehmen kann und sollte. 

 

4.1.2 Empathie und interreligiöser Dialog 

Für die Diskussion der Funktion von Empathie bei Integrationsprozessen und inter-

religiösem Dialog sind vor allem die Unterscheidung von affektiver und kognitiver 

Empathie sowie die Konsequenzen aus der Konstellation von Dreierszenen im Be-

reich der narrativen Empathie von Relevanz (vgl. Breithaupt und Bloom in Kapitel 

3.2).  

Die zuvor bereits kritisierte Haltung von Marina und Herfried Münkler, dass 

man sich bei der Integration von eingewanderten Menschen zunächst auch um diese 

kümmern sollte und nicht um „jene Teile der deutschen Bevölkerung, die der In-

tegration skeptisch gegenüberstehen“262, ist vor allem auch aus empathischen Grün-

den problematisch. Denn „[e]ine Haltung der Einfühlsamkeit kann ja nicht bedeu-

ten, dass wir nicht mehr von den Ängsten reden dürfen, die manche umtreiben, die 

hier zu Hause sind. Unsere Empathie brauchen [auch, R.M.] die, die sich als Ver-

lierer gesellschaftliche Verteilungsprozesse fühlen oder Angst haben, zu Verlierern 

zu werden.“263 Was passiert, wenn schon länger in der Gesellschaft lebende Men-

schen zunächst vom Integrationsprozess ausgeschlossen werden, kann man an der 

wachsenden Anzahl von Sympathisant*innen der Alternative für Deutschland 

                                                           
261 BEDFORD-STROHM, Ethisch-theologische Aspekte, 188. 
262 MÜNKLER/MÜNKLER, Die neuen Deutschen, 234. 
263 BEDFORD-STROHM, Mündlicher Bericht, 3. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

51 
 

(AfD) beobachten. Im Bundestagswahlkampf wurde Bundeskanzlerin Merkel des 

Öfteren vorgeworfen, sie habe durch den Fokus auf die Flüchtlingskrise die sozia-

len Probleme vieler Bürger*innen mit deutscher Staatsangehörigkeit vernachläs-

sigt. Durch das Wesen der Empathie in Kombination mit der berechnenden Propa-

ganda der AfD sind schnell eine ‚gute‘ und eine ‚böse‘ Seite entstanden, wobei es 

sich nach dem Prinzip der narrativen Empathie für eine Seite zu entscheiden gilt. 

Anstatt also Integration nach vorne zu bringen, werden so ‚die Flüchtlinge‘ und 

deutsche Staatsbürger*innen gegeneinander ausgespielt. „Was [aber, R.M.] in die-

ser Situation nottut, ist integrieren, nicht polarisieren.“264 Instrumentalisiert wird in 

solchen Fällen vor allem die emotionale Empathie, weil sie einfacher zu manipu-

lieren ist und schnell zur Festigung der Parteinahme bzw. zur Identifikation im 

Sinne der narrativen Empathie führt. Deshalb ist es wichtig, dass der Empathie 

„[b]ei aller mitfühlenden Nähe eine subjektivitätstheoretisch und theologisch fun-

dierte Distanz [bleibt, R.M.], die beide Subjekte vor Vereinnahmung und Verob-

jektivierung schützt. Damit ist Distanz auch in emotionaler Hinsicht eine Grundbe-

dingung für Mitgefühl [synonym zu Empathie gebraucht, R.M.].“265 

Eine eindeutig positive Rolle schreibt Herbert Stettberger der Empathie im in-

terreligiösen Dialog zu:  

Wer sich intensiv in die Situation eines anderen Menschen hineinversetzen kann, möglicher-

weise auf ähnliche Erfahrungen zurückblicken kann, sich dessen Empfindungen und Überlegun-

gen weitgehend zu eigen machen kann, der wird diesen Mitmenschen wertschätzen und womög-

lich zu seinen Gunsten handeln. Gerade für Menschen unterschiedlicher religiöser und kulturel-

ler Provenienz in unserer Gesellschaft stellen empathische Lernprozesse daher eine unabding-

bare Voraussetzung für die gegenseitige Anerkennung und Verständigung dar.266 

Stettberger geht sogar so weit, dass er behauptet, „[e]mpathische Kompetenz kann 

insofern IntitiatorInnen wie AdressatInnen interreligiöser Kommunikation vor 

Fehldeutungen von verbalen und nonverbalen Botschaften schützen.“267 Nun ist 

zwar nicht klar definiert, was Stettberger konkret unter ‚empathischer Kompetenz‘ 

versteht, aber angenommen, er versteht sie – in Anlehnung an das obige Zitat – als 

die Fähigkeit, sich die Empfindungen anderer zu eigen zu machen, so muss ich im 

Sinne Breithaupts und Blooms widersprechen. Erstens, ja, es braucht mindestens 

einen Vergleichspunkt der Ähnlichkeit, damit Empathie – egal welcher Art – statt-

finden kann. Jedoch ist selbst das ‚korrekte‘ Hineinversetzen und Sich-Zu-Eigen-

                                                           
264 BEDFORD-STROHM, Mitgefühl, 76. 
265 NAURATH, Mit Gefühl gegen Gewalt, 284 f. 
266 STETTBERGER, Interreligiöse Empathie, 127. 
267 Ebd., 129. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

52 
 

Machen kein Garant dafür, dass der/die eine Dialogpartner*in den/die andere*n 

wertschätzt oder zu seinen/ihren Gunsten handelt. Zweitens, mit Bloom argumen-

tiert: es braucht keine (emotionale) Empathie, um zu verstehen, wie der andere 

‚tickt‘ und auch Anerkennung ist nicht unmittelbar an Empathie gebunden, egal ob 

emotional oder kognitiv. Drittens, Empathie ist gerade der Grund, weshalb Fehl-

deutungen in (interreligiöser) Kommunikation zustande kommen können und die 

in Kapitel 3.2 beschriebene Szene zwischen Angela Merkel und Reem ist ein an-

schauliches Beispiel. Empathie, wenn sie emotional gefärbt ist, lässt uns vorschnell 

Schlüsse über die andere Person ziehen und kann diese sogar nachhaltig verfesti-

gen. Erhalten wir dann ein negatives Feedback auf unseren empathischen Trug-

schluss, kann es im schlimmsten Fall sogar zu Frustration und Aggression gegen-

über dem/der Kommunikationspartner*in kommen. Beim interreligiösen Dialog ist 

man daher besser beraten auf emotionale Empathie zu verzichten und sich allein 

kognitiv auf das Gespräch einzulassen. Das heißt umgekehrt nicht, dass man einen 

emotionslosen Dialog führt. Es geht vielmehr um die bewusste Reflexion der eige-

nen Religiosität in Bezug zu der des/der anderen. Denn „[j]e reflektierter die Wahr-

nehmung und das Wissen über das eigene Selbst und des Selbst in Interaktion mit 

dem anderen ist, desto ruhiger schwingt das ‚Empathiependel‘ zw[ischen, R.M.] 

den Polen Sympathie und Antipathie.“268 Der Einsatz von interkultureller Kompe-

tenz, wie in Loenhoff definiert, ist daher angebracht. Er versteht darunter „die Fä-

higkeit zu einer reflexiven Haltung gegenüber Fremdheit und damit […] das Ver-

mögen zu einem vernünftigen Umgang mit dem Umstand, daß sich der andere ge-

nau so an seinen wie man sich selbst an eigenen kulturellen Formvorlagen orien-

tiert.“269  

Daran anschließend sollte dem Konzept der ‚gerechtfertigten religiösen Diffe-

renz‘ von Dirk-Martin Grube Beachtung geschenkt werden. Er bezweifelt den Er-

folg einer pluralistischen Herangehensweise in Bezug auf die Begegnung unter-

schiedlicher Religionen aufgrund des Bivalenzprinzips270, welches „die Gleichset-

zung von Verschiedenheit mit Falschheit impliziert.“271 Grube argumentiert dann 

auf der Basis des Bivalenzprinzips, dass weil „Pluralisten vermeiden wollen, andere 

                                                           
268 NEUMANN, Art. Empathie, 474. 
269 LOENHOFF, Interkulturelle Kompetenz, 193. 
270 Vgl. GRUBE, Ein Vorschlag zu einem konstruktiven Umgang, 32. 
271 Ebd., 33. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

53 
 

Religionen als falsch zu bezeichnen, haben sie unter bivalenten Voraussetzungen 

keine andere Wahl, als die Unterschiede zwischen den Religionen weitmöglichst 

zu minimieren oder zu neutralisieren.“272 Das habe allerdings zur Folge, dass die 

Differenzen zwischen den beteiligten Religionen relativiert werden, was für den 

interreligiösen Dialog problematisch sei, da es einem solchen Gespräch die Auf-

richtigkeit nehmen könne.273 Denn im interreligiösen Dialog geht es nicht darum, 

am Ende einer Meinung zu sein, sondern gerade auch darum, Unterschiede festzu-

stellen und die jeweilige Sicht des/der anderen zu verstehen. Grubes Konzept der 

‚gerechtfertigten religiösen Differenz‘ „impliziert also, dass Juden, Muslime, Hin-

dus, Buddhisten und Vertreter anderer religiöser Überzeugungen […] gerechtfertigt 

sein können, ihre jeweiligen religiösen Überzeugungen zu vertreten“274, egal wie 

unterschiedlich sie von solchen, denen sie begegnen, sein mögen.  

Zuletzt wird der Blick noch auf Catherine Cornilles Diskussion zu Empathie und 

interreligiöser Imagination gerichtet. Sie schlägt vor, dass im Kontext religiöser und 

interreligiöser Vorstellungskraft gilt, „the richer and more diverse one’s own reli-

gious life, the more chance one may have of understanding that of others, or the 

capacity for empathy with religious others depends on the nature and degree of in-

tensity of one’s own religious life.”275 Zurecht stellt sie im Anschluss an diese Ver-

mutung die Frage, ob jede*r dann bezüglich Empathie im interreligiösen Dialog auf 

die Erfahrungen beschränkt ist, die er bereits selbst gemacht hat.276 Entgegen der 

Annahme Lipps, dass Empathie nur zustande kommen kann, wenn zuvor eine Ähn-

lichkeit besteht (vgl. Kapitel 2.2), hält Cornille es aber durchaus für möglich, reli-

giöse Standpunkte und Phänomene jenseits der eigenen Erfahrungen machen zu 

können. Wäre das nicht der Fall, würde sich ein interreligiöser Dialog – wenn über-

haupt – vorwiegend auf religiöse Menschen beschränken und solche, die nicht-re-

ligiös sind ausschließen. Gerade in Anbetracht der Säkularisierung Deutschlands 

und Europas innerhalb der letzten Jahrzehnte wäre das sehr kontraproduktiv für ein 

von Respekt und Verständnis geprägtes multikulturelles und multireligiöses Zu-

sammenleben. Um Empathie im interreligiösen Dialog zugänglicher zu machen, 

                                                           
272 GRUBE, Ein Vorschlag zu einem konstruktiven Umgang, 33. 
273 Vgl. ebd., 33 f. 
274 Ebd., 41. 
275 CORNILLE, Empathy and Inter-religious Imagination, 108 f. Vgl. dazu auch: ANSELM, Wie weit 

kann sich der säkulare Staat, 136. 
276 CORNILLE, Empathy and Inter-religious Imagination, 109. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

54 
 

schlägt Cornille vor, sich eher auf universal-religiöse Werte, wie Glückseligkeit, 

Gesundheit, Weisheit, Liebe, Frieden etc. zu konzentrieren.277 Punktuell, insbeson-

dere als Beginn eines interreligiösen Dialogs halte ich das durchaus für sinnvoll. 

Grundsätzlich und für nachhaltige Erfolge ist es allerdings wichtig, dass, wie Grube 

es erklärt, die Differenzen nicht klein geredet werden, sondern man lernt, sich mit 

ihnen auseinanderzusetzen. Das kann durchaus sachlich und ohne eine Form der 

emotionalen Empathie passieren. 

Abschließend zu diesem Kapitel ergibt sich, dass Integration ein von Mig-

rant*innen und Einheimischen gemeinsam getragener Prozess ist, bei dem keine 

Assimilation erwartet oder verlangt werden darf, aber Regeln des Zusammenlebens 

von beiden Seiten eingehalten werden müssen.278 Weiterführend würde sich hier 

die Frage stellen, wer diese Regeln aufstellt, welche das genau sind und auch wie 

ihr Verstoß sanktioniert werden würde. Empathie darf bei der Integration und in-

terreligiösen Dialogen nur insofern eine Rolle spielen, dass sie nicht zu einer ver-

frühten Parteinahme führt und Urteile durch Emotionen verfälscht. Sicherlich ist es 

nicht möglich gänzlich auf Emotionen zu verzichten. Letzteres ist auch nicht Sinn 

der Sache, da sie einer friedlichen Gesprächsatmosphäre durchaus dienlich sein 

können. Es ist allerdings von Vorteil, wenn man sich im interreligiösen Dialog sei-

ner empathischen Prozesse so weit wie möglich bewusst ist oder zumindest im 

Nachhinein darüber reflektiert, da man versuchen kann, Argumente einer anderen 

religiösen Position durchaus auch rational im Sinne einer Theory of Mind zu ver-

stehen. 

 

4.2 … beim Umgang mit Radikalisierung 

Eine weitere Aufgabe, vor die Politik und Gesellschaft in Deutschland und in wei-

ten Teilen der EU innerhalb der letzten Jahre und auch noch zukünftig gestellt wer-

den, ist der Umgang mit Terrorismus, Islamismus, Dschihadismus, Salafismus und 

Radikalisierung. Insbesondere durch eine oftmals fehlende Trennschärfe der Be-

griffe in medialen Beiträgen und öffentlichen Diskursen kommt es zu Fehlkonzep-

tionen ihrer Bedeutungen und fälschlicher synonymer Benutzung. „In Abgrenzung 

zur Religion ‚Islam‘ bezeichnet der Begriff ‚Islamismus‘ eine religiös verbrämte 

                                                           
277 Vgl. CORNILLE, Empathy and Inter-religious Imagination, 104. 
278 Vgl. BEDFORD-STROHM, Ethisch-theologische Aspekte, 187. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

55 
 

Form des politischen Extremismus. Zentraler Bestandteil dieser Ideologie ist der 

propagierte allumfassende Geltungsanspruch des islamischen Rechts, der Scharia, 

in einer totalitären, sämtliche Lebensbereiche betreffenden Auslegung.“279 Islamis-

mus wird jedoch nicht erst problematisch, wenn er sich in terroristischer Gestalt 

zeigt, „bereits die zugrunde liegende politische Ideologie [kann, R.M.] eine Gefahr 

für die freiheitlich demokratische Grundordnung [sein, R.M.]“280. Salafismus ist 

eine „Spielart des Islamismus“281, die sich von dem arabischen Wort für „recht-

schaffene Altvordere“ ableitet und sich auf die ersten drei Generationen von Mus-

limen bezieht.282 Als Salafist wird jemand bezeichnet, „der nur den Koran, die Pro-

phetentradition und den Glauben sowie die Lebensweise der Altvorderen als Quel-

len eines authentischen Islam anerkennt.“283 Dschihadismus – abgeleitet vom ara-

bischen Wort „ğihād, Anstrengung, Kampf, Bemühung Einsatz“284 – ist wiederum 

eine Kategorie des Salafismus, deren Vertreter*innen „eine militantere Position 

ein[nehmen, R.M.] und argumentieren, dass die gegebenen Umstände Gewalt und 

Revolution erfordern.“285 Ein Salafist muss also nicht zwangsläufig auch ein 

Dschihadist sein.286 Terrorismus wird von Verfassungsschutzbehörden als der 

„nachhaltig geführte Kampf für politische Ziele, die mit Hilfe von Anschlägen auf 

Leib, Leben und Eigentum anderer Menschen durchgesetzt werden sollen“287 be-

zeichnet und kann das Ergebnis von Dschihadismus und somit Salafismus und so-

mit Islamismus sein.  

In diesem Kapitel geht es um einen Prozess, der sowohl mit den genannten Be-

griffen als auch indirekt mit Integration zu tun hat: Radikalisierung. Zu beachten 

gilt, dass der Begriff zwar häufig im Zusammenhang mit sich radikalisierenden 

muslimischen Jugendlichen steht, er aber keinesfalls an eine Religion oder Herkunft 

gebunden ist. Radikalisierung kann in jedem Land sowohl religiös als auch politisch 

stattfinden. Der Fokus dieses Kapitels liegt auf dem Prozess der Radikalisierung, 

da er einerseits im Horizont von Empathie höchst diskussionswürdig ist und ande-

rerseits durch seine gesellschaftliche Brisanz eine Thematisierung fordert. Denn 

                                                           
279 BUNDESMINISTERIUM DES INNERN, Islamismus und Salafismus. 
280 Ebd. 
281 BAUKNECHT, Salafismus, 4. 
282 Vgl. ebd. 
283 Ebd. 
284 Ebd. 
285 Ebd. 
286 Vgl. ebd. 
287 BUNDESAMT FÜR VERFASSUNGSSCHUTZ, Art. Terrorismus. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

56 
 

wie in Kapitel 4.1 erwähnt, sind die meisten Menschen, die seit 2015 nach Deutsch-

land eingewandert sind zwischen 18 und 25 Jahre alt288 und gerade diese Alters-

gruppe – herkunftsunabhängig – ist besonders anfällig für Radikalisierungspro-

zesse.289 Das folgende Kapitel gliedert sich in zwei Teile: zuerst werden die Bedeu-

tung und die Entstehung von Radikalisierung skizziert, um anschließend das Kon-

zept der Empathie in ein Verhältnis dazu zu setzen und vor allem zu überlegen, 

inwiefern Empathie eine Hilfe oder ein Hindernis bei Deradikalisierung und der 

Prävention von Radikalisierung darstellen kann. 

 

4.2.1 Die Entstehung von Radikalisierung 

Der Begriff Radikalisierung beschreibt grundsätzlich einen Vorgang, durch den 

Menschen „zu Extremisten werden.“290 Umstritten ist dabei, welche Schritte diese 

Entwicklung beinhaltet. Es besteht allerdings Konsens darüber, dass ein Radikali-

sierungsprozess sich nicht spontan verselbstständigt. „[D]eshalb [geht es, R.M.] 

nicht ausschließlich um das Vorhandensein bestimmter Faktoren und Einflüsse, 

sondern auch – und gerade – um deren Zusammenspiel, Entwicklung und Ver-

lauf.“291 Eine relativ weit verbreitete Stufung von Radikalisierung umfasst „Prä-

Radikalisierung (Konversion, Umdeutung des Glaubens), Identifikation (Akzep-

tanz der Ziele), Indoktrination (Intensivierung der Gruppendynamik) und Aktion 

bzw. ‚Dschihadisierung‘ (Terrorismusunterstützung, Anschlagsplanung).“292 Mi-

chail Logvinov unterscheidet zwei Arten von Radikalisierung: „ad extra und ad 

intra“293 Damit meint er solche Menschen, die sich radikalisieren, um in ein anderes 

Land zu reisen, „um dort in den ‚Heiligen Krieg‘ zu ziehen“294 und andere, die Ge-

walt im Namen ihrer Ideologie im eigenen Land ausüben.295 „Ideologische Radika-

lisierung hänge mit der theologischen Radikalisierung zusammen, wobei [zum Bei-

spiel, R.M.] der Islam als Legitimationsquelle, die dschihadistische Theologie res-

pektive Ideologie als Schlüssel und die Indoktrination als Rekrutierungsstrategie 

                                                           
288 Vgl. BAMF, Das Bundesamt in Zahlen, 21. 
289 Vgl. GLASL, Können extreme Gegensätze, 58. 
290 Vgl. NEUMANN, Radikalisierung, Deradikalisierung und Extremismus. 
291 Ebd. 
292 LOGVINOV, Salafismus, 73. 
293 Ebd., 4. 
294 Ebd. 
295 Vgl. ebd. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

57 
 

gelten.“296 Als Einflussfaktoren (bei der religiösen Radikalisierung im Islamismus) 

differenziert Logvinov sogenannte Pull- und Push-Faktoren. Zu ersteren gehören 

„die salafistische Ideologie, […] Dschihadisten als ‚radikales Ferment‘, […] [und, 

R.M.] Al-Qaida bzw. der IS als ‚Propagandastelle und Ideologie‘“297, von denen 

die Radikalisierungsprozesse begrüßt und gefördert werden. Die Push-Faktoren 

wiederum, sind Missstände, die Menschen dazu bewegen können, sich radikalisie-

ren zu wollen. Dazu gehören eine „fehlende soziale Integration und die kulturelle 

Kluft zwischen den Muslimen und Einheimischen sowie […] Islamophobie im 

Westen.“298 Hier wird deutlich, dass Radikalisierung also u.a. von fehlender oder 

gescheiteter sozialer Integration herrühren kann, was wiederum der Diskussion des 

vorherigen Kapitels zu Empathie in Bezug auf Integration besonderen Nachdruck 

verleiht. Die Ursache für Radikalisierung ist schwierig zu bestimmen und hängt 

immer vom Einzelfall ab. Logvinov stellt die These auf, dass „das fehlende Ur-

Vertrauen zwischen Mutter und Kind, Schamgefühle sowie ein intolerantes Über-

Ich“299 die Ursachen für Radikalisierung sind. Dieser Ansatz erinnert an Arno Gru-

ens Vermutung (vgl. Kapitel 3.1), dass der Empathieverlust der Gesellschaft auf 

fehlerhaftes elterliches Verhalten im frühen Kindesalter zurückgeht.300 Ob eine 

konkrete Korrelation zwischen dem antizipierten Empathieverlust Gruens und dem 

Prozess der Radikalisierung besteht, steht im nächsten Kapitel zur Diskussion. 

Die Frage, die sich außerdem stellt, ist, wie es dazu kommt, dass gerade Jugend-

liche so zahlreich unter den Radikalisierten vertreten sind? Uwe Kemmesies vom 

Bundeskriminalamt behauptet, Radikalismus sei „in aller Regel eine vorüberge-

hende Erscheinung im Jugendalter.“301 Gründe dafür gebe es viele: So kann es bei-

spielsweise die „Unzufriedenheit über die eigene Lebenssituation aufgrund von Ge-

walt und ein Gefühl von Hoffnungslosigkeit innerhalb der Familie [sein, R.M.]“302. 

Des Weiteren „können manche Jugendliche nur schwer die innere Zerrissenheit und 

Isolierung bewältigen, die ihnen [durch, R.M.] ein Leben zwischen den Welten (ge-

sellschaftliche ‚Moderne und ‚konservative‘ Familie) zugemutet wird.“303 Es kann 

                                                           
296 LOGVINOV, Salafismus, 57. 
297 Ebd., 32. 
298 Ebd. 
299 Ebd., 39. 
300 Vgl. GRUEN, Dem Leben entfremdet, 41, 55, 85, 105. 
301 KEMMESIES, Was fördert und behindert, 103. 
302 BOZAY, Islamfeindlichkeit, 141. 
303 Ebd. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

58 
 

daher leicht zu einer Identitätskrise kommen, in der man sich keiner sozialen 

Gruppe vollständig zugehörig fühlt.304 Darüber hinaus, sind Jugendliche in einem 

Alter, in dem „das Bedürfnis, sich von der Elterngeneration abzugrenzen“305 beson-

ders hoch ist. Hinzu kommt, dass Jugendliche sich häufig nicht besonders gut in 

ihrer eigenen Religion auskennen und daher stark von der Schwarz-Weiß-Malerei 

in Alltagsgesprächen oder auch Medienberichten beeinflusst werden, was zu einer 

verfrühten Parteinahme und verzerrten Urteilen führen kann (vgl. narrative Empa-

thie). „Entwicklungspsychologisch sind im Alter von 16 bis ca. 25 Jahren eine Nei-

gung zu Schwarz-Weiß-Denken und ein starkes Verlangen nach lebenswerten Ide-

alen charakteristisch.“306 Daher kommt es sehr gelegen, dass „der Islam als Ersatzi-

dentität angeboten wird, als eine höhere Form der Identifizierung und Zugehörig-

keit. Somit spielen menschliche Kategorien wie Nation und Kultur keine Rolle 

mehr“307, was erklärt, weshalb sich auch immer wieder deutsche Jugendliche, die 

dem Islam nicht angehören, radikalisieren und für die Durchsetzung einer islamis-

tischen Ideologie zu kämpfen bereit sind. Bei der Anfälligkeit für Radikalisierung 

von Mädchen und jungen Frauen spricht Lamya Kaddor von der sogenannten 

„Dschihad-Romantik“, die besagt, dass junge Frauen mit der Perspektive gelockt 

werden, „dass sie hochgeachtete Frauen werden, die mit einem Helden verheiratet 

sind und irgendwann dessen noch mehr geachtete Witwe sein können.“308 Insbe-

sondere für solche Mädchen, die sich durch männliche Dominanz von Vater und 

Bruder oder Brüdern nicht frei entfalten können, dürften sich davon angesprochen 

fühlen.309 Auch, dass Salafisten für die Rekrutierung neuer Kämpfer*innen die so-

zialen Medien benutzen ist für Jugendliche ein attraktivitätssteigernder Faktor. „Of-

fenbar ist in den meisten Fällen ein direkter persönlicher Austausch mit Gleichge-

sinnten für die weitere Radikalisierung bedeutsamer als der Konsum von extremis-

tischer Internetpropaganda.“310 

Trotz aller Alarmierung, die manche Radikalisierungsgeschichten in der Öffent-

lichkeit hervorrufen, plädiert Kemmesies dafür, dass das Thema Radikalisierung 

                                                           
304 Vgl. BOZAY, Islamfeindlichkeit, 141. 
305 Ebd., 143. 
306 GLASL, Können extreme Gegensätze, 59. 
307 BOZAY, Islamfeindlichkeit, 142. 
308 KADDOR, Von Dschihad-Romantik, 11. 
309 Vgl. BAUKNECHT, Salafismus, 21. 
310 LOGVINOV, Salafismus, 87. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

59 
 

„in der gesellschaftlichen Diskussion bisweilen weniger dramatisierend und insge-

samt sachlicher behandelt [wird, R.M.]“311. Er räumt zwar ein, dass „das Risiko von 

Gewalthandlungen […] mit dem Grad der Integration einer Person in entsprechen-

den radikalen Gruppen und dem Grad der gleichzeitigen Distanzierung von alter-

nativen, bisherigen sozialen Bezügen, von denen eher Gewalt moderierende Ein-

flüsse ausgehen[, steigt, R.M.].“312 Dennoch hält er fest, dass „Radikalisierung […] 

nicht zwangsläufig in Gewalt [mündet, R.M.].“313 

 

4.2.2 Deradikalisierung und Präventionsmaßnahmen  

 

Selbst wenn Radikalisierung nicht zu Gewalt führt, so ist sie in einer offenen und 

toleranten Gesellschaft dennoch – zumindest in der hier diskutierten Form – kont-

raproduktiv und polarisierend. Was kann getan werden, um Radikalisierung aufzu-

heben, also zu de-radikalisieren, und welche Möglichkeiten der Prävention von Ra-

dikalisierung bieten sich an und vor allem: Welche Rolle spielt dabei die Empathie? 

Der Konfliktforscher Friedrich Glasl erklärt, dass radikale Positionen aus einer 

Stressquelle entstehen. Diese löse dann emotionale und andere psychische Vor-

gänge aus, die alle dazu beitragen, dass wir zu einer sogenannten „Affektlogik“ 

gelangen.314 Das bedeutet, dass wir alles, was der Gegenüber sagt und tut als nega-

tiv wahrnehmen und unsere Gedanken von „Verdächtigungen, Skepsis und Miss-

trauen generierenen [sic!] Verdächtigungen, Zuschreibungen, Übertragungen und 

Projektionen“315 geprägt sind, was wiederum zu einer „Kognitive[n] Kurzsichtig-

keit“316 führt. Für eine Deradikalisierung hieße das im Umkehrschluss, dass sich 

die Person von ihrer Affektlogik distanzieren muss. Daher scheint das Einüben und 

Einsetzen kognitiver Empathie sinnvoll, weil sie zwar den anderen Standpunkt 

nachvollziehen lässt, die Person dabei aber nicht emotional involviert ist. Glasl hin-

gegen stellt fest, dass „Bedürfnisse und Emotionen […] der primäre Zugang zu 

Verfechtern radikaler Positionen [sind, R.M.], und das Denken […] erst später an-

sprechbar [wird, R.M.].“317 

                                                           
311 KEMMESIES, Was fördert und behindert, 104. 
312 Ebd., 110. 
313 Ebd. 
314 Vgl. GLASL, Können extreme Gegensätze, 55. 
315 Ebd. 56. 
316 Ebd. 
317 Ebd., 60. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

60 
 

Auch Florian Endres von der Beratungsstelle Radikalisierung des Bundesamtes 

für Migration und Flüchtlinge (BAMF) macht eine ähnliche Feststellung. Er diffe-

renziert drei Arten von Deradikalisierungsansätzen: ideologisch, pragmatisch und 

affektiv. Der ideologische Ansatz operiere so, dass er „die Theorie und Rechtferti-

gung für extremistisches oder terroristisches Handeln zu entkräften [versucht, 

R.M.]“318. Bei dem pragmatischen Ansatz „geht es primär darum, extremistische 

Handlungen und gerade auch den Einsatz von Gewalt einzudämmen oder zu unter-

lassen.“319 Die Gefahr, dass das ideologische Denken bestehen bleibt, existiert aber 

auch noch nach einer pragmatischen Deradikalisierung. Affektive Deradikalisie-

rung zielt „auf die emotionale Unterstützung des Individuums und der Schaffung 

einer alternativen Bezugsgruppe […], die der radikalen affektiven Struktur des In-

dividuums entgegengesetzt ist.“320 Schließlich merkt Endres noch eine Abhängig-

keit der drei Ansätze an: „Aus den bisherigen Erfahrungen lässt sich ableiten, dass 

der affektive Part zumeist die Grundlage für erfolgreiche pragmatische und kogni-

tive Ansätze der Deradikalisierung darstellt.“321 Sollte Arno Gruens Forderung 

nach mehr affektiver Empathie also doch nachgekommen werden, um die Gesell-

schaft von Polarität und Radikalismus zu befreien? 

Zumindest ist auch Kemmesies der Meinung, dass die radikalisierten Personen 

eine Form der Unterstützung brauchen, die ihre in den radikalen Gruppen gefun-

dene Unterstützung ersetzen kann. Auch wenn es während des Radikalisierungs-

prozesses darum geht, vor dem „Point of No Return“322 zu intervenieren, könnten, 

so Kemmesies, am ehesten Menschen aus dem nahen emotionalen Umfeld der Per-

son helfen.323 Empathie – und zwar affektive Empathie – scheint also eine wichtige 

Rolle bei (De-)Radikalisierung zu spielen. Die Entscheidung zur Identifikation mit 

radikalen Positionen entsteht offenbar aus fehlender emotionaler Unterstützung. 

„Wenn wir verzweifelt sind, wünschen wir uns nichts so sehr, wie jemanden, der 

uns versteht.“324 Sind wir mit unseren Emotionen alleine und müssen sie möglich-

erweise sogar unterdrücken, so wie es laut Gruen schon im Säuglingsalter der Fall 

ist, wenn Eltern die Ängste und Bedürfnisse ihrer Kinder nicht zulassen, beginnt 

                                                           
318 ENDRES, Die Beratungsstelle, 65. 
319 Ebd. 
320 ENDRES, Die Beratungsstelle, 65 f. 
321 Ebd., 66. 
322 KEMMESIES, Was fördert und behindert, 113. 
323 Vgl. ebd. 
324 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 12. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

61 
 

ein Selbsthass in uns zu wachsen, der sich in Hass auf andere überträgt und bis zum 

Erwachsenenalter und möglicherweise darüber hinaus durch ein Schwarz-Weiß-

Denken verschärft wird und eben zu solchen Prozessen wie Radikalisierung führen 

kann.325 Ein plausibler Weg, um den „Empathiemangel“ nachträglich auszuglei-

chen, ist das Entgegenbringen von mehr Empathie, also dem radikalisierten Men-

schen signalisieren, dass man seine Ängste, Bedürfnisse, Sehnsüchte etc. ernst 

nimmt, indem man sich in seine Lage versetzt und sich in ihn einfühlt. Logischer-

weise, kann man so auch zu der Annahme gelangen, dass mehr affektive Empathie 

in unserer Gesellschaft von vorne herein eine Radikalisierung verhindern würde, 

Empathie also auch eine Präventionsmaßnahme gegen Radikalisierung wäre. 

Deutlich gegen affektive Empathie als Präventionsmaßnahme sprechen aber vor 

allem diese drei Argumente: Erstens ist es schwierig, affektive Empathie zu üben 

oder zu fördern, weil die emotionalen Prozesse, die sich dabei abspielen sehr indi-

viduell und schwer steuerbar sind. Darüber hinaus lebt die affektive Empathie von 

ihrer Authentizität und Aufrichtigkeit, weshalb der Versuch einer künstlichen Her-

beiführung nicht sachdienlich wäre. Zweitens, haben Breithaupt und Bloom über-

zeugend dargestellt, dass eben gerade der Einsatz emotionaler Empathie zu Polari-

sierungen, Urteilsfehlern und Identifikation führen kann, was von Islamist*innen 

bei der Rekrutierung Jugendlicher ausgenutzt wird. Affektive Empathie ist also so-

wohl das Problem als auch das Mittel. Ein Empathiemangel seitens der Jugendli-

chen führt bei ihnen möglicherweise zu einem Wunsch nach Zugehörigkeit und 

dem Gefühl des Verstandenwerdens, der bewusste Einsatz (geheuchelter) affektiver 

Empathie von Islamist*innen führt dazu, dass Jugendliche sich der Ideologie des 

Islamismus annehmen und durch Radikalisierung im schlimmsten Fall zu Dschiha-

dist*innen werden. Drittens, müsste es weitaus mehr Radikalisierungen in Deutsch-

land und der Welt geben, wenn jede*r Jugendliche, der/die zu wenig emotionale 

Empathie erfährt und/oder empfindet, auf die vermeintlich identitäts- und gemein-

schaftsstiftenden Angebote von Islamist*innen eingehen würde. Es muss also einen 

Weg geben, wie man auch ohne eine Radikalisierung mit einem solchen Empa-

thiedefizit umgehen kann. 

                                                           
325 Vgl. GRUEN, Dem Leben entfremdet, 12 ff., 145. 



4 Der Einsatz von Empathie… 

62 
 

Ich schlage daher als eine Präventionsmaßnahme gegen Radikalisierung die De-

maskierung und Dekonstruktion emotionaler Empathie vor. Ich bestreite also we-

der, dass emotionale Empathie eine Grundlage bei der Deradikalisierung bilden 

sollte, noch schlage ich vor, dass – wie auch immer das umsetzbar wäre – emotio-

nale Empathie in unserer Gesellschaft durch ausschließlich kognitive Empathie er-

setzt werden muss. Beide Formen der Empathie sollen bewusst erhalten bleiben, 

wobei „bewusst“ hier der Schlüssel zur Demaskierung ist. Der Einsatz von Empa-

thie ist häufig unbewusst und unreflektiert, weshalb man ihn im alltäglichen Ge-

brauch auch nicht unbedingt als Prozess, sondern einfach als Gefühl – nämlich Mit-

gefühl – beschreibt. In eben dieser Unbewusstheit liegt das Gefahrenpotential. Um 

dem entgegenzuwirken, muss eine Aufklärung über Empathie stattfinden. Wird 

eine emotionale Empathie bei mir ausgelöst, sollte ich wissen, auf welche Weisen 

mich das beeinflussen kann und dass mein Gegenüber mich möglicherweise mittels 

emotionaler Empathie manipulieren möchte. Gleichermaßen sollte – wie Breithaupt 

und Bloom gezeigt haben – verdeutlicht werden, dass das Verstehen und Nachvoll-

ziehen einer anderen Position, Denkweise oder eines anderen Gefühls auch möglich 

ist, ohne diese Position, Denkweise oder dieses Gefühl zu übernehmen, nämlich im 

Sinne kognitiver Empathie. Ist man also in der Lage zwischen diesen beiden For-

men der Empathie zu unterscheiden und sie entweder bewusst einsetzen oder ihre 

Bedeutung im Nachhinein reflektieren kann, sollte zumindest die Wahrscheinlich-

keit, dass man empfänglich für die Identifikation mit radikalen Ideologien ist, sin-

ken – grundsätzlich verhindern kann man solche Prozesse nicht.  

Die Demaskierung und Dekonstruktion eines solch komplexen Konzepts wie 

Empathie ist eine schwierige und andauernde Aufgabe. Zugleich ist sie eine Bil-

dungsaufgabe. Sie sollte bestenfalls bereits in der Erziehung ansetzen. Da das aber 

schwer steuerbar ist, sind vor allem die Bildungsinstitutionen gefragt. Kompeten-

zen, wie Urteilsfähigkeit, Reflexion und kritisches Denken haben in Deutschland 

bereits Platz in den Schulcurricula erhalten, jedoch eher als Metakompetenzen, die 

häufig indirekt gefördert werden. Insbesondere der Religionsunterricht an Schulen 

ist dafür geeignet, sich dieser Aufgabe anzunehmen, weil Empathie auch im inter-

religiösen Dialog eine entscheidende Rolle spielt und der Erfolg eines solchen Di-

alogs bei der aktuellen und zunehmenden Pluralisierung der Gesellschaft von hoher 

Relevanz für ein friedliches Zusammenleben ist. 



5 Abschließende Überlegungen 

63 
 

5 Abschließende Überlegungen  

Um die Diskussion über die hilfreichen und hinderlichen Aspekte von Empathie in 

Bezug auf Deutschlands aktuelle Integrationsaufgaben und Maßnahmen gegen Ra-

dikalisierung abzuschließen, folgen ein Fazit und ein Ausblick mit weiterführenden 

Überlegungen. Das Fazit bezieht sich dabei auf die drei Hauptkapitel 2, 3 und 4 und 

stellt Verbindungen zwischen einzelnen Aspekten daraus her. Der Ausblick dient 

als Anregung für weitere Forschungsprojekte im Bereich der Empathie, wobei dazu 

vor allem die Theologie und die Bildungswissenschaften bzw. Pädagogik in den 

Blick genommen werden. 

 

5.1 Fazit 

Die ausführliche Beschäftigung mit der Definition von Empathie zu Beginn dieser 

wissenschaftlichen Arbeit hat gezeigt, dass Empathie ein dehnbarer Begriff ist, hin-

ter dem sich ein vielschichtiges Konzept verbirgt, weshalb der alltagssprachliche 

Gebrauch von Empathie durchaus irreführend sein kann. Eine wichtige Erkenntnis 

– auch im Hinblick auf das ursprüngliche Verständnis von Einfühlung bei Lipps – 

aus der Beschäftigung mit Edith Steins Konzept der Einfühlung ist die Unterschei-

dung von originären und nicht-originären Erlebnissen. Bereits in dieser Differen-

zierung lässt sich der Ansatz erkennen, den Breithaupt und Bloom vertreten, näm-

lich, dass Empathie immer auf das Selbst bezogen ist. Jedes Erlebnis einer anderen 

Person, egal wie ähnlich es einem vergangenen oder aktuellen eigenen Erlebnis ist, 

ist nicht-originär, wird aber möglicherweise durch die Erinnerung an ein eigenes 

originäres Erlebnis gefiltert. Empathie funktioniert nur über den Umweg des Selbst. 

Davisʼ organization model und seine Auffassung, dass Empathie kein Prozess, son-

dern das mögliche Resultat eines Prozesses ist, deuten bereits auf den Unterschied 

zwischen affektiver und kognitiver Empathie hin, da Davis Empathie als Option 

betrachtet und interpersonal outcomes, wie das Helfen, auch ohne Empathie mög-

lich sind. Breithaupts Konzept der narrativen Empathie stellt sich als äußerst frucht-

bar für die Überlegungen zu der Rolle von Empathie im interreligiösen Dialog und 

bei dem Umgang mit Radikalisierung heraus, da es vor der vorschnellen Partei-

nahme, der Beschönigung und Idealisierung der favorisierten Partei sowie der 

Überschätzung von Ähnlichkeit warnt. Das Kapitel 2.4 zu der Funktion von Spie-



5 Abschließende Überlegungen 

64 
 

gelneuronen hat gezeigt, dass Empathie steuerbar bzw. blockierbar ist, was wiede-

rum eine wichtige Erkenntnis für den Einsatz von Empathie im interreligiösen Di-

alog und bei der Prävention von Radikalisierung ist, da man zumindest durch 

Übung bewusst zwischen affektiver und kognitiver Empathie wählen kann. Die Dif-

ferenzierung von affektiver bzw. emotionaler und kognitiver Empathie, die schließ-

lich auch ein wichtiger Bestandteil meiner Definition von Empathie ist, stellt eine 

essentielle Voraussetzung für die Diskussionen in Kapitel 3 und 4 dar. 

Die Gegenüberstellung der konträren Positionen Gruens, Bedford-Strohms, 

Breithaupts und Blooms zeigt, „dass Empathie in moralischer Hinsicht weder gut 

noch schlecht ist.“326 Sie kann allerdings dazu benutzt werden, moralisch gute oder 

schlechte Handlungen auszuüben. Besonders die Eigenschaft der Parteinahme 

(Breithaupt) und des spotlights (Bloom) ist ein wichtiges Argument für die Bevor-

zugung kognitiver Empathie in bestimmten Kontexten, wie beispielsweise bei po-

litischen Entscheidungen oder dem interreligiösen Dialog. Die radikale Sichtweise 

Blooms, emotionale Empathie gänzlich „auszuschalten“ halte ich für genauso ge-

fährlich, wie eine vorschnelle Parteinahme durch affektive Empathie. Bloom argu-

mentiert mit einem Beispiel aus dem Straßenverkehr: Eine rote Ampel erfordere 

den Stopp des Autos zu jeder Zeit. Nötig sei eine rote Ampel aber nicht immer, da 

man beispielsweise nachts, wenn die Straßen leer sind, trotzdem fahren könne, ohne 

dass etwas passiere. Da man sich aber nicht auf das Urteilsvermögen eines jeden 

Menschen in einzelnen Situationen verlassen möchte, sei die Regel, dass man im-

mer bei Rot stehen bleibt, egal ob faktisch nötig oder nicht. Das gleiche Prinzip 

schlägt Bloom auch für Empathie vor. Anstatt sich darauf verlassen zu müssen, dass 

jeder Mensch weiß, in welcher Situation affektive und in welcher Situation kogni-

tive Empathie angebracht ist, sei es besser, stets eine kognitive Empathie zu for-

dern.327 Würde emotionale Empathie jedoch – wie auch immer das umsetzbar wäre 

– unterdrückt werden, so würde möglicherweise Breithaupts Prinzip der Dreiersze-

nen zum Tragen kommen, nämlich, dass die emotionale Empathie sozusagen in die 

Opferrolle gedrückt wird und eine Antipathie in Bezug auf kognitive Empathie ent-

steht, was katastrophal für die politische Diplomatie und den interreligiösen Dialog 

wäre. Stattdessen sollten beide Formen der Empathie nach wie vor ihre Anwendung 

                                                           
326 BREITHAUPT, Die dunklen Seiten, 203. 
327 Vgl. für das gesamte Beispiel: BLOOM, Against Empathy, 30. 



5 Abschließende Überlegungen 

65 
 

finden, jedoch – wie in Kapitel 4 deutlich wurde – auf bewusste und reflektierte Art 

und Weise. 

Bei der Debatte um die Rolle von Empathie in aktuellen Integrationsaufgaben 

war das Resultat, dass affektive Empathie gewisse Probleme darstellt. Da Integra-

tion eine gleichberechtigte Teilhabe am gesellschaftlichen Leben zum Ziel hat und 

eben nicht die Assimilation der Eingewanderten in die bestehende Kultur verlangt, 

kann emotionale Empathie schnell zur Polarisierung führen, wie am Beispiel der 

AfD erklärt wurde. Es muss bedacht werden, dass die einwandernden Menschen 

eine völlig andere Theory of Mind haben und noch nicht wissen können, was die, 

die bereits integrierte Mitglieder der Gesellschaft sind, wissen. Das soll keine Straf-

taten, wie beispielsweise die in der sogenannten Kölner Silvesternacht verharmlo-

sen oder rechtfertigen, sondern lediglich darauf hinweisen, dass ein kognitives Ver-

stehen deutlich produktiver und zielführender ist als möglicherweise durch emoti-

onale Empathie entstehende Polarisierung. Gleiches gilt für den interreligiösen Di-

alog. Er muss nicht völlig emotionslos stattfinden – ganz können wir unsere Emo-

tionen nicht ausschalten – aber er sollte sich doch so gestalten, dass Unterschiede 

festgemacht und diskutiert werden können, ohne dass dabei eine Parteinahme oder 

spotlights entstehen. Man kann den anderen/die andere auch versuchen zu verste-

hen, ohne affektiv empathisch zu sein.  

Bei dem Umgang mit Radikalisierung verhält sich die Rolle von Empathie etwas 

anders. Emotionale Empathie als Ansatz der Deradikalisierung, wenn der Prozess 

u.a. durch ein Defizit an Empathie und Identität in Gang gesetzt wurde, hat sich 

bisher in der Praxis bewährt und erscheint auch sinnvoll, da ein radikalisierter 

Mensch den Kanal der kognitiven Empathie höchstwahrscheinlich blockiert hat. 

Für präventive Maßnahmen schlage ich in Bezug auf Empathie jedoch einen ande-

ren Ansatz vor. Anstatt sich für die eine oder andere Art der Empathie zu entschei-

den, halte ich eine Demaskierung und Dekonstruktion des Empathiekonzepts für 

sinnvoll. Sie soll zu einem bewussten oder im Nachhinein reflektierten Einsatz von 

Empathie führen, um emotionale Teilhabe und ihre positiven Auswirkungen zu nut-

zen, sich aber gleichzeitig der Gefahren des Missbrauchs emotionaler Empathie be-

wusst zu sein und zu erkennen, dass man sein Gegenüber auch verstehen kann, 

wenn man nicht das vermeintlich ‚Gleiche‘ fühlt oder denkt. 



5 Abschließende Überlegungen 

66 
 

5.2 Ausblick 

Welche Aufgaben ergeben sich im Anschluss an diese Arbeit an die zukünftige 

Forschung und die Gesellschaft?  

Zunächst ist es von substanzieller Bedeutung, dass der Begriff Empathie in der 

Öffentlichkeit, d.h. in den Medien, von Politiker*innen, in Bildungseinrichtungen 

und in religiösen Kontexten bewusster und differenzierter benutzt wird. Eine Häu-

fung von Schlagzeilen, die einen ‚kollektiven Empathieverlust‘ in der Gesellschaft 

beklagen sind wenig konstruktiv und lassen Empathie in einem schleichenden Pro-

zess zum Feind werden. Zudem ist das Empfinden von Empathie höchst individuell 

und darf nicht verallgemeinert werden. Darüber hinaus sollte Empathie nicht wei-

terhin als ‚Allzweckmittel‘ beworben werden, da sie, wie insbesondere Kapitel 3.2 

gezeigt hat, auch dunkle Seiten in sich birgt.  

Stattdessen sollte ein reflektierter Umgang mit Empathie kommuniziert und 

praktiziert werden. Dabei spielt m.E. vor allem die Theologie als Wissenschaft eine 

bedeutsame Rolle, da ihre Vertreter*innen bereits Methoden des interreligiösen Di-

alogs entwickelt und Erfahrung in der Umsetzung gesammelt haben. Des Weiteren 

gilt es, das Verhältnis von Empathie und christlicher Nächstenliebe auszuloten und 

zu prüfen, inwiefern die daraus gewonnenen Erkenntnisse möglicherweise einen 

Einfluss auf die Integrationsarbeit der Kirchen haben. Zudem wäre es förderlich, 

bestehende Integrationsmaßnahmen und Deradikalisierungs- bzw. Präventionspro-

gramme daraufhin zu analysieren, wie Empathie dort eingesetzt wird. Einen An-

knüpfungspunkt könnte in diesem Zusammenhang auch das relativ neue Konzept 

der Religionssensibilität spielen, da Religion sowohl bei der Integrationsarbeit als 

auch bei dem Umgang mit Radikalisierung ein entscheidender Faktor ist. 

Schließlich ist es für das Gelingen der Demaskierung und Dekonstruktion von 

Empathie unablässig, dass Bildungsinstitutionen daran mitarbeiten. Denkbar wären 

diesbezüglich zum Beispiel Projektwochen an Schulen, in denen das komplexe 

Thema der Empathie behandelt und verständlich vermittelt wird. Der Religionsun-

terricht bietet sich selbstverständlich ebenfalls dafür an, über Empathie zu sprechen 

und mögliche Auswirkungen von Empathie nachzuvollziehen. Für eine gelingende 

Integration und eine erfolgreiche Prävention von Radikalisierung ist zudem Biogra-



5 Abschließende Überlegungen 

67 
 

phie- bzw. Identitätsarbeit wichtig. Denn „Intoleranz ist in der Regel nicht ein Zei-

chen einer gefestigten sozialen oder persönlichen Identität, sondern das Symptom 

einer Identitätskrise, die durch die radikale Ablehnung des fremden Anderen be-

wältigt werden soll.“328 Deshalb müssen vor allem die weiterführenden Schulen da-

für sorgen, dass das Curriculum und der Unterricht für ein multikulturelles, interre-

ligiöses Klassenzimmer geeignet sind. Denn „[h]äufig trifft man [beispielsweise, 

R.M.] bei jungen Muslimen auf das Gefühl, dass ihre eigenen Erfahrungen und In-

teressen nicht Gehör finden.“329 Darüber hinaus bieten Schulbücher und Lektüren 

– im Grunde genommen fängt es bereits bei Kinderbüchern an – bisher nur wenig 

kulturelle Vielfalt, sodass Kindern und Jugendlichen, die nicht in ‚der deutschen‘ 

Kultur aufgewachsen sind, Identifikationspersonen fehlen und sie sich deshalb 

nicht richtig zugehörig fühlen und dementsprechend eine labile Identität haben. Der 

Weg zu einer vollständig integrativen Gesellschaft ist lang, und es wird mit Sicher-

heit immer wieder neue Herausforderungen geben. Obwohl es schwierig ist, die 

Komplexität von Empathie aufzudecken und einen reflexiven Einsatz von Empa-

thie zu etablieren, so ist es vermutlich dennoch ein guter Anfang, um es mit Barack 

Obamas Worten zu sagen, zu versuchen, die Welt mit den Augen des/der Anderen 

zu sehen. 

  

                                                           
328 SCHWÖBEL, Christlicher Glaube, 220 f. 
329 BAUKNECHT, Salafismus, 21. 



6 Literatur 

68 
 

6 Literatur 

ALTHAUSER, ULRICH, Mit Empathie wirksam führen. Interview mit Prof. Dr. Gun-

ther Olesch, Geschäftsführer bei der Phoenix Contact GmbH & Co. KG, in: 

Weiterbildung (2012), 6 f. 

ALTHAUSER, ULRICH, Die unterschätzte Begabung, in: Weiterbildung (2012), 22 f. 

ALTMANN, TOBIAS, Art. Empathie, in: Dorsch Lexikon der Psychologie (172014), 

473. 

ANSELM, REINER, Wie weit kann sich der säkulare Staat auf religiöse Normen ein-

lassen – oder: von der eingespielten Enthaltsamkeit zur Rahmensetzung für 

plurale Konzepte des guten Lebens, in: ZEE 61 (2017), 133–140. 

BEDFORD-STROHM, HEINRICH, Ethisch-theologische Aspekte der Migration, in: 

BThZ 33 (2016), 179–196. 

BEDFORD-STROHM, HEINRICH, Mitgefühl. Ein Plädoyer, München 2016. 

BEDFORD-STROHM, HEINRICH, Mündlicher Bericht des Rates der Evangelischen 

Kirche in Deutschland. „Alles, was ihr wollt, dass euch die Leute tun sollen, 

das tut ihnen auch.“ (Matthäus 7,12), Hannover 2015. 

BLOOM, PAUL, Against Empathy, London 2016. 

BOZAY, KEMAL, Islamfeindlichkeit und politischer Islamismus im Blickfeld der 

Ungleichwertigkeitsideologien, in: Ders./Borstel, Dierk (Hgg.), Ungleich-

wertigkeitsideologien in der Einwanderungsgesellschaft, Wiesbaden 2017, 

125–150. 

BREITHAUPT, FRITZ, Kulturen der Empathie, Frankfurt a. M. 32012. 

BREITHAUPT, FRITZ, Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 22017. 

BUNDESAMT FÜR MIGRATION UND FLÜCHTLINGE, Das Bundesamt in Zahlen 2016. 

Asyl, Migration und Integration, Nürnberg 2017. 

BUNDESAMT FÜR VERFASSUNGSSCHUTZ, Art. Terrorismus. 



6 Literatur 

69 
 

BUNDESMINISTERIUM DES INNERN, Islamismus und Salafismus, 

<http://www.bmi.bund.de/DE/Themen/Sicherheit/Extremismusbekaemp-

fung/Islamismus-Salafismus/islamismus-salafismus_node.html>, 

26.09.2017. 

CONROY, CATHERINE, As a society, are we losing our empathy?, 

<https://www.irishtimes.com/culture/books/as-a-society-are-we-losing-

our-empathy-1.2947921>, 26.09.2017. 

CORNILLE, CATHERINE, Empathy and Inter-religious Imagination, in: Religion and 

Arts 12 (2008), 102–117. 

DAVIS, MARK H., Empathy. A Social Psychological Approach, Boulder/Oxford 

1996. 

DEHN, ULRICH, Fremdwahrnehmung und Migration aus Sicht der interkulturellen 

Theologie und der Religionswissenschaft, in: BThZ 22 (2016), 264–283. 

DEUTSCHE BIBELGESELLSCHAFT (Hg.), Lutherbibel Rev., Stuttgart 2017. 

ENDRES, FLORIAN, Die Beratungsstelle Radikalisierung des Bundesamtes für Mig-

ration und Flüchtlinge – Ein Einblick, in: Landeskriminalamt Rheinland-

Pfalz und Bundesamt für Migration und Flüchtlinge (Hgg.), Innere Sicher-

heit in Zeiten von ‚Islamischer Staat‘ (IS) – Globale Konflikte und lokale 

Auswirkungen. Bundesweite Fachtagung 2015, Nürnberg 2016, 64–77. 

EVANGELISCHE KIRCHE IN DEUTSCHLAND, „…denn ihr selbst seid Fremde gewe-

sen“ Vielfalt anerkennen und gestalten. Ein Beitrag der Kommission für 

Migration und Integration der EKD zur einwanderungspolitischen Debatte, 

Hannover 2009. 

GHAMLOUCHE, DAMIAN, Ein stetes Verhandeln. Was Integration in der postmigran-

tischen Gesellschaft bedeuten kann, in: Zeitzeichen (2016), 30–32. 

GLASL, FRIEDRICH, Können extreme Gegensätze überwunden werden?, in: ThPQ 

164 (2016), 54–65. 

GORDON, ROBERT M., Art. Empathy, in: The Cambridge Dictionary of Philosophy, 

Cambridge (32015), 302. 



6 Literatur 

70 
 

GRUBE, DIRK-MARTIN, Ein Vorschlag zu einem konstruktiven Umgang mit religi-

öser Diversität: „Gerechtfertigte Religiöse Differenz“, in: THPh 91 (2016), 

30–45. 

GRUEN, ARNO, Dem Leben entfremdet. Warum wir lernen müssen zu empfinden, 

Stuttgart 42013. 

HANDELSBLATT, Bankkunden ignorierten sterbenden Rentner, <http://www.han-

delsblatt.com/panorama/aus-aller-welt/unglueck-in-essen-bankkunden-ig-

norierten-sterbenden-rentner/14764214.html>, 27.09.2017. 

HICKOCK, GREGORY, Warum wir verstehen was andere fühlen. Der Mythos der 

Spiegelneuronen, übers. v. Elsbeth Ranke, München 2015. 

HOFHEINZ, MARCO, Religion – Motor oder Hemmschuh der Integration? Oder: 

Mehr Religionsfreiheit wagen! Rechtsethische Erwägungen angesichts ak-

tueller integrationspolitischer und religionsrechtlicher Herausforderungen, 

in: Hessischen Blätter (2016), 345–352. 

KEMMESIES, UWE, Was fördert und behindert De-Radikalisierungsprozesse?, in: 

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge (Hg.), Vertrauen schafft Zusam-

menarbeit, Nürnberg 2013, 103–123. 

KIESSLING, KLAUS, Art. Empathie, in: LThK3 3 (1995), 629 f. 

LIPPS, THEODOR, Zur Einfühlung, Bd. II: Psychologische Untersuchungen, hg. v. 

ders., Leipzig 1913. 

LOENHOFF, JENS, Interkulturelle Kompetenz zwischen Person und System, in: EW 

14 (2003), 192–193. 

LOGVINOV, MICHAIL, Salafismus, Radikalisierung und terroristische Gewalt. Erklä-

rungsansätze – Befunde – Kritik, Wiesbaden 2017. 

MAKKREEL, RUDOLF A., Art. Einfühlung, in: Cambridge Dictionary of Philosophy 

(32015), 296. 

MÜLLER, ANTJE, Psychotherapeut zu Höxter. Ein Folterpaar in Höxter – die Nach-

barn sind schockiert. Was sagt ein Psychotherapeut zu den Vorfällen?, 

<http://www.swp.de/ulm/nachrichten/vermischtes/psychotherapeut-zu-

hoexter-12962957.html>, (25.09.2017). 



6 Literatur 

71 
 

MÜNKLER, HERFRIED/MÜNKLER, MARINA, Die neuen Deutschen. Ein Land vor sei-

ner Zukunft, Bonn 2016. 

NAURATH, ELISABETH, Mit Gefühl gegen Gewalt. Mitgefühl als Schlüssel ethischer 

Bildung in der Religionspädagogik, Neukirchen-Vluyn 22008. 

NEUMANN, MELANIE, Art. Empathie, anwendungsorientierte Definition, in: Dorsch 

Lexikon der Psychologie (172014), 474. 

NEUMANN, PETER, Radikalisierung, Deradikalisierung und Extremismus, < 

http://www.bpb.de/apuz/164918/radikalisierung-deradikalisierung-und-

extremismus?p=all>, 26.09.2017. 

PAREKH, BHIKU, Rethinking Multiculturalism. Cultural Diversity and Political The-

ory, Houndmills/New York 2006. 

BAUKNECHT, BERND RIDWAN, Salafismus – Ideologie der Moderne, in: Informati-

onen zur politischen Bildung aktuell 29 (2015). 

SCHARFENBERG, JOACHIM, Art. Einfühlung, in: EKL3 1 (1986), 1001 f. 

SCHLAUCH, CHRIS R., Art. Empathie, in: RGG4 2 (1999), 1159 f. 

SCHLOSSBERGER, MATTHIAS, Den Anderen verstehen und mit ihm mitfühlen, in: 

Breyer, Thiemo [Hg.], Grenzen der Empathie. Philosophische, psychologi-

sche und anthropologische Perspektiven, München 2013, 137–159. 

SCHWAB, GAFFER, Gaffer. Ausdruck einer empathielosen Gesellschaft, 

<http://www.fr.de/politik/meinung/kommentare/gaffer-ausdruck-einer-em-

pathielosen-gesellschaft-a-1353243>, 27.09.2017. 

SCHWÖBEL, CHRISTOPH, Christlicher Glaube im Pluralismus. Studien zu einer The-

ologie der Kultur, Tübingen 2003. 

STEIN, EDITH, Zum Problem der Einfühlung. Reprint der Originalausgabe von 

1917, München 1980. 

STETTBERGER, HERBERT, Interreligiöse Empathie – miteinander voneinander ler-

nen, in: Stettberger, Herbert/Bernlocher, Max (Hgg.), Interreligiöse Empa-

thie lernen. Impulse für den trialogisch orientierten Religionsunterricht, 

Berlin 2013 (Religionspädagogik und Empathie Bd. 1), 127–154. 



6 Literatur 

72 
 

STUEBER, KARSTEN, Art. Empathy, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(2017), <https://plato.stanford.edu/archives/spr2017/entries/empathy/>, 

(25.09.2017). 

TENORTH, HEINZ-ELMAR/TIPPELT, RUDOLF, Art. Empathie, in: Dies. [Hgg.], Beltz 

Lexikon Pädagogik. Studienausgabe (2012), 181. 

TOUGH MUDDER, Inspiring Father-Son Team Tackle. Tough Mudder, 

<https://www.youtube.com/watch?v=1e0IuWJXVAM>, (24.09.2017). 

VISCHER, ROBERT, Ueber das optische Formgefuehl. Ein Beitrag zur Aesthetik, 

Leipzig 1873. 

WAHRIG-BURFEIND, RENATE, Art. Empathie, in: Fremdwörterlexikon6 (2007), 264. 

WALDEGG, FRANK, Angela Merkel konfrontiert mit weinendem Flüchtlingsmäd-

chen, < https://www.youtube.com/watch?v=fRFzPvpJ6Kk>, (24.09.2017). 

 


