
 
 

Fakultät für Kulturwissenschaften 

Institut für Germanistik und Komparatistik/Vergleichende Literatur- und 

Kulturwissenschaft 

 

 

 

 

Masterarbeit zur Erlangung des akademischen Grades Master of Arts (M.A.) 

 

 

 

 

Historische und medienreflexive Zeitdiagnostik in den literarischen 

Städtefeuilletons der Weimarer Republik 

 

 

 

 

vorgelegt bei 

Prof. Dr. Claudia Öhlschläger 

 

und 

 

Jun.-Prof. Dr. Hendrik Schlieper 

 

 

 

 

 

 

vorgelegt von 

Jakob Cyrkel 



Inhalt 

 

 

1. Einleitung.........................................................................................................................3 

 

2. Theoretische Vorüberlegungen....................................................................................8 

2.1 Methodisches Vorgehen mit Versuchscharakter: das Verfahren.......................9 

2.2 Eingrenzung von Raum und Zeit.........................................................................16 

2.3 Kriterien für die Auswahl des Corpus.................................................................19 

2.4 Eine Frage der Gattung..........................................................................................21 

 

3. Hauptteil.........................................................................................................................28 

3.1 Joseph Roth: Im mittäglichen Frankreich (1925).....................................................28 

3.2 Walter Benjamin: Paris, die Stadt im Spiegel (1929)..............................................38 

3.3 Franz Hessel: Ein Garten voll Weltgeschichte (1930).............................................49 

3.4 Siegfried Kracauer: Erinnerung an eine Pariser Straße (1930)..............................58 

 

4. Schlussteil......................................................................................................................68 

4.1 Zusammenführung................................................................................................68 

4.2 Fazit..........................................................................................................................79 

 

5. Literaturverzeichnis......................................................................................................82 

5.1 Primärliteratur........................................................................................................82 

5.2 Forschungsliteratur................................................................................................82 

5.3 Internetquellen.......................................................................................................89 

  



3 

 

1. Einleitung 

 

[W]ir haben keine Kontinuität hinter uns. Wir haben nicht die große 

und ruhmvolle Genealogie hinter uns, in der sich die Macht und das 

Gesetz in ihrer Kraft und in ihrem Glanz zeigen. Wir kommen aus 

dem Schatten. Wir hatten kein Recht und keinen Ruhm und eben 

deswegen ergreifen wir das Wort und fangen an, unsere Geschichte 

zu sagen.1 

 

Obwohl mit dem Ende des Ersten Weltkriegs und den revolutionären Umbrüchen 

von 1918/19 die Zeit des Deutschen Kaiserreichs sowie der Habsburgischen K. und 

K.-Monarchie endete und eine wechselvolle 15-jährige Phase der politischen Emanzi-

pation und Demokratisierung begann, die zahllose ökonomische, wissenschaftliche 

und kulturelle Umwälzungen mit sich brachte, gibt es in der Literatur der Weimarer 

Republik eine ganze Reihe deutscher oder deutschsprachiger Autoren, die sich in ih-

ren feuilletonistischen Texten nicht auf das genuin Neue im eigenen Land, sondern 

auf das Nachbarland Frankreich konzentrieren, vorrangig auf Paris, die „Hauptstadt 

der Welt“2 und die ‚weißen Städte‘ im Süden Frankreichs. Dies ist insofern ein auffäl-

liges Phänomen, da sich das Feuilleton sowie Literatur- und Kulturzeitschriften als 

mediale Formationen in Deutschland endgültig erst im letzten Drittel des 19. Jahr-

hunderts ausdifferenzierten. Ihr Entstehen sei, so Gustav Frank, Madleen Podewski 

und Stefan Scherer, funktional bezogen auf die Reichsgründung im Jahr 1871, mit der 

das Bedürfnis nach einem zentralisierten nationalen Kulturkonzept akut werde, das 

medial erzeugt und dann entsprechend diskursiv begleitet werden müsse. Das Feuil-

leton ist demnach „Produkt und Kophänomen derjenigen Modernisierungsprozesse, 

die Entwicklungen der Presse insgesamt seit der Jahrhundertmitte steuern: Soziale, 

ökonomische, rechtliche, politische und technische Veränderungen führen zur Ent-

stehung einer Massenpresse, zur kleinteiligen Spezialisierung der Presselandschaft, 

zur Professionalisierung und Industrialisierung von Herstellung und Vertrieb und 

 
1  Michel Foucault: Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte. Vorlesungen vom 21. und 28.1.1976 am 

Collège de France in Paris. Hg. v. Walter Seitter. Berlin: Merve 1986, S. 35. 
2  Herta Luise Ott: „‚Ich habe immer leidenschaftlich, aber mit wachen Sinnen geträumt‘ Joseph Roths 

Buchprojekt ‚Die weißen Städte‘ im Lichte der Artikelserie ‚Im mittäglichen Frankreich‘“, in: 

Stéphane Pesnel, Erika Tunner, Heinz Lunzer, Victoria Lunter-Talos (Hg.): Joseph Roth – Städtebilder. 

Zur Poetik, Philologie und Interpretation von Stadtdarstellungen aus den 1920er und 1930er Jahren. Berlin: 

Frank & Timme 2016, S. 199-219, hier S. 199. 



4 

 

zur Etablierung eines entsprechend ausdifferenzierten Lesepublikums.“3 Nun bedie-

nen die vier Feuilletontexte, um die es in der vorliegenden Arbeit gehen soll, als Teil 

dieser medialen Formationen weder die mediale Erzeugung noch die entsprechende 

diskursive Begleitung eines zentralisierten nationalen Kulturkonzepts. Als Exterrito-

riale greifen Joseph Roth, Walter Benjamin, Franz Hessel und Siegfried Kracauer viel-

mehr auf Paris und die ‚weißen Städte‘ Lyon, Nîmes und Tournon als Themen für 

ihre Feuilletontexte zurück, um sich mittels der räumlichen Verschiebung ihre eigene 

„Epoche in ihrer ganzen Komplexität zu vergegenwärtigen“, denn Geschichte spie-

gelt sich „nicht nur in der Zeit, sondern auch im Raum“4 wider. Sie alle antworten 

damit in einer besonderen Weise auf eine ‚Krise des Historismus‘, die einerseits auf 

eine ‚Sinnkrise der historischen Geisteswissenschaft‘ und andererseits ein umfängli-

cheres Phänomen verweist, nämlich eine „Sinnkrise des historischen Bewusstseins 

überhaupt“5, welche auf der Bewusstwerdung der historischen Relativität aller mate-

riellen Dinge, aller Moral und aller Wertmaßstäbe im frühen 20. Jahrhundert basiert.6 

Diese ‚Krise des Historismus‘ als Krise der historischen Denkform insgesamt, die 

zwar nicht originär deutsch ist, wurde im Deutschland der Weimarer Republik be-

sonders tiefgreifend empfunden, weil sich hier – gleichsam im kulturellen Bewusst-

sein wie in der geisteswissenschaftlich orientierten Geschichtswissenschaft – die Ver-

bindung von wissenschaftlich-technischer sowie politischer Modernität auf der einen 

und Tradition auf der anderen Seite als besonders problematisch herausstellte.7 So 

war der Historismus ein Wegbereiter der konservativen Ideologie vom ‚deutschen 

Sonderweg‘, die dem deutschen Volk eine natürliche, historisch begründete 

 
3  Gustav Frank, Madleen Podewski, Stefan Scherer: „Kultur – Zeit – Schrift. Literatur- und Kulturzeit-

schriften als ‚kleine Archive‘“, in: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Heft 

2, 34/2009, S. 1-45, 16 [Hervorhebungen im Original]. 
4  Karl Schlögel: Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik. Frankfurt a. M.: 

Fischer ²2007, S. 9-10: „Immer erwies sich der Ort als der angemessenste Schauplatz und Bezugsrah-

men, um sich eine Epoche in ihrer ganzen Komplexität zu vergegenwärtigen. […] Der Ort hielt den 

Zusammenhang aufrecht.“ 
5  Herbert Schnädelbach: „Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus“, in: 

Hans Michael Baumgartner, Karl-Rahner-Akademie (Hg.): Geschichte denken. Münster: LIT Verlag 

1999, S. 77-94, hier S. 78. 
6  Siehe auch Tobias F. Korta: Geschichte als Projekt und Projektion. Walter Benjamin und Siegfried Kracauer 

zur Krise des modernen Denkens. Frankfurt a. M.: Lang 2001, S. 30-31. 
7  Zu den unterschiedlichen Dimensionen des Historismus-Begriffs und zum Umstand, dass der His-

torismus im Diskurs der literarischen Moderne auch fruchtbar gemacht worden ist, siehe Moritz 

Baßler, Christoph Brecht, Dirk Niefanger, Gotthart Wunberg: „Historismus: Zu einer literaturwis-

senschaftlichen Verwendung des Begriffs“, in: Dies.: Historismus und literarische Moderne. Tübingen: 

Niemeyer 1996, S. 15-35. 



5 

 

Einzigartigkeit (und in überhöhter Form eine Suprematie über die anderen Völker 

Europas und der Welt) einräumte.8 Dieser Ideologie widersprechen Roth, Benjamin, 

Hessel und Kracauer nun auf unterschiedliche Art und Weise, ihnen ist jedoch ge-

mein, dass sie ein historisches Denken ‚retten‘ wollen, jedoch mit gänzlich anderen 

Prämissen als der klassische Historismus oder die Fortschrittsideologie des Marxis-

mus.9 

Für Roth, Benjamin, Hessel und Kracauer ist „die Welt in Trümmern“, die der 

Erste Weltkrieg, der Zerfall des modernen Projekts der Selbstbehauptung mit seiner 

zwingenden Fortschrittsidee und der Verlust jeglicher Evidenz der Wirklichkeit10 hin-

terlassen haben, „nicht das Resultat, sondern die Voraussetzung ihrer Bemühungen, 

den Zustand der metaphysischen Obdachlosigkeit zu kompensieren, der die Men-

schen nach wie vor ‚an dem Mangel des hohen Sinnes in der Welt, an ihrem Dasein 

im leeren Raum‘ leiden lässt, wie Kracauer formuliert. Metaphysische Obdachlosig-

keit beschreibt also die Sorge um Gewissheit angesichts einer als fragmentarisch, kon-

tingent und disponibel erfahrenen Welt.“11 Ihre Feuilletontexte wollen nun einen – 

selbst wieder fragmentarischen und unsystematischen – Beitrag dazu leisten, den von 

Tobias Korta umrissenen „Zustand der metaphysischen Obdachlosigkeit“ zu über-

winden und Geschichte sowie historische Zeit ihrerseits als ‚fragmentarisch, kontin-

gent und disponibel‘ zu markieren, um diese Erkenntnis für den Leser erträglich zu 

machen. Sie erzeugen die Kontingenz der Geschichte also medial und begleiten sie 

entsprechend diskursiv. 

 
8  Siehe Georg G. Iggers: Deutsche Geschichtswissenschaft: eine Kritik der traditionellen Geschichtsauffassung 

von Herder bis zur Gegenwart. Wien: Böhlau 1997 [1968], S. 367: „Die Vertreter des Historismus waren 

im allgemeinen [sic!] davon überzeugt, daß Europa und vor allem Deutschland zu ihrer Zeit den 

Höchstgrad an Vernunftgemäßheit und Zivilisation darstellten.“ Zum ‚deutschen Sonderweg‘ siehe 

auch Andreas Greiert: Erlösung der Geschichte vom Darstellenden. Grundlagen des Geschichtsdenkens bei 

Walter Benjamin 1915-1925. Paderborn: Fink 2011, S. 437-441. 
9  Siehe Korta 2001, S. 49: „Nicht eigentlich der Erste Weltkrieg hat eine Welt in Trümmern hinterlassen. 

Es ist das moderne Projekt der Selbstbehauptung mit seiner Idee des Fortschritts selbst, das – in ei-

nem Wahn von Perfektibilität und Machbarkeit sowie blindem Vertrauen auf die humanistische Ver-

nunft und weitgehend noch unbeherrschte Technik – dies Trümmerfeld bislang unablässig produ-

zierte.“ 
10  Michael Makropoulos: „Krise und Kontingenz. Zwei Kategorien im Modernitätsdiskurs der klassi-

schen Moderne“, in: Moritz Föllmer, Rüdiger Graf (Hg.): Die »Krise« der Weimarer Republik. Zur Kritik 

eines Deutungsmusters. Frankfurt a. M.; New York: Campus 2005, S. 45-77, hier S. 45: „Aber spätestens 

in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts hatte die Wirklichkeit in Europa vollends ihre Evidenz ver-

loren, war nun unabweisbar zum problematischen Objekt der Reflexion geworden und hatte sich 

gerade darin für die Zeitgenossen als ‚Europa dämonischer Begriffe‘ entpuppt, wie Gottfried Benn 

den Sachverhalt dramatisiert hat.“ 
11  Korta 2001, S. 49. 



6 

 

Die ausgewählten Texte eignen sich für eine Analyse dieser Diskursivierungen 

sehr gut, da sie mit ihrem Fokus auf Paris zu jenen literarischen Städtebildern gehö-

ren, die in „den Feuilletons der späten 1920er und der beginnenden 1930er Jahre“ 

gehäuft erscheinen und „zunächst den Anschein erwecken, Stadtbeschreibungen mit 

dem Charakter von Reiseempfehlungen zu sein“, sich bei näherer Betrachtung jedoch 

als „Lektüren der Zeit“ verstehen lassen, wie Claudia Öhlschläger es beschreibt.12 

Diese Städtebilder rekurrierten, so Öhlschläger weiter, nicht nur auf bestehende Ord-

nungen von Stadt, Raum und Mensch, sondern konstituierten historische Räume, in 

denen auch ungeschriebene und unsichtbare Phänomene der Epoche lesbar werden.13 

Um diese Diskursivierungen von Geschichte und historischer Zeit, also um die „nar-

rative Produktion, Speicherung und Vermittlung wissenschaftlichen und kulturellen 

Wissens“14, soll es in der folgenden Arbeit gehen. Sie fragt danach, wie die ausge-

wählten Feuilletontexte von Roth, Benjamin, Hessel und Kracauer als typische kurze 

Formen der Moderne15 zu solchen Wissensarchiven werden und wie sie in dieser 

Funktion Geschichte sowie historische Zeit diskursivieren. Dazu werden Texte unter 

Berücksichtigung ihrer eigenen Historizität auf einen spezifischen Gegenstand hin, 

nämlich die narrative Bewältigung von Geschichte und historischer Zeit, analysiert. 

Dies schließt auch eine Betrachtung der medialen und narrativen Verfahren sowie 

der medienhistorischen Rahmenbedingungen der Texte, also ihren Veröffentli-

chungskontext und ihre Selbstbestimmung in diesem Feld, mit ein. Gewissermaßen 

unter der Oberfläche soll dabei das literaturhistorische Verfahren selbst, also die his-

torisch argumentierende Setzung von Epochen einer Literaturgeschichte, mitreflek-

tiert werden. 

 
12  Siehe Claudia Öhlschläger: „Das punctum der Moderne. Feuilletonistische und fotografische Städte-

bilder der späten 1920er und frühen 1930er Jahre: Benjamin, Kracauer, von Bucovich, Moï Ver“, in: 

Zeitschrift für Germanistik, Heft 3, 22/2012, S. 540-557, hier S. 543. 
13  Öhlschläger 2012, S. 543. 
14  Ruth Mayer: „Clipästhetik in der Industriemoderne. Das frühe Kino und der Zwang zur Moderne“, 

in: Michael Gamper, Dies. (Hg.): Kurz & knapp: zur Mediengeschichte kleiner Formen vom 17. Jahrhundert 

bis zur Gegenwart. Bielefeld: Transcript 2017, S. 251-269, hier S. 258. 
15  Mayer 2017, S. 258: „Die Geschichte der Herausbildung und Bewältigung von Kontingenz ist kom-

plex mit Überlagerungen zur Verarbeitung und Verwaltung von Informationen verknüpft. Ein we-

sentliches Anliegen der Moderne, das sich bereits in der Entwicklung des ‚print capitalism‘ im 18. 

und 19. Jahrhundert manifestiert, aber zu Beginn des 20. Jahrhunderts besonders dringlich wird, ist 

die narrative Produktion, Speicherung und Vermittlung wissenschaftlichen und kulturellen Wissens. 

Die Relevanz der kurzen Formen in der Moderne hängt eng mit dem Trend zur Beschleunigung in 

der Wissensbildung, mit der Formierung einer globalen Öffentlichkeit und mit dem Entstehen neuer 

medialer Technologien und massenadressierender Medien zusammen. Kleine Genres und Formate 

gewinnen exemplarische Bedeutung in diesem Kontext.“ 



7 

 

Die Struktur der vorliegenden Arbeit besteht im Wesentlichen aus drei Teilen: Zu-

allererst wird in den theoretischen Vorüberlegungen (2. Kapitel) das methodische 

Vorgehen umrissen, woran dann im Hauptteil die vier Textanalysen (3. Kapitel) an-

schließen: Sie beginnen mit Joseph Roths Im mittäglichen Frankreich von 1925 (3.1. Ka-

pitel), danach folgen chronologisch Walter Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel von 

1929 (3.2. Kapitel) und Franz Hessels Ein Garten voll Weltgeschichte von 1930 (3.3. Ka-

pitel); den Abschluss bildet die Analyse von Siegfried Kracauers Erinnerung an eine 

Pariser Straße, ebenfalls aus dem Jahr 1930 (3.4. Kapitel). Im Schlussteil (4. Kapitel) 

werden die Analyseergebnisse zusammengeführt und mit den Vorüberlegungen ver-

bunden (4.1. Kapitel), um dann zuletzt in einem Fazit (4.2. Kapitel) noch einmal ge-

bündelt dargestellt zu werden. Die theoretischen Vorüberlegungen umfassen zum 

einen ein methodisches Vorgehen mit Versuchscharakter, nämlich das Verfahren der 

Arbeit (2.1. Kapitel): Hier wird nicht eine singuläre, geschlossene Methode vorge-

stellt, sondern eine Kombination aus Vorgehensweisen des New Historicism und des 

Crossmappings, die sich durch ihre offene Art und Weise besonders zur Herangehens-

weise an die überaus dichten und heterogenen Texte eignet; dabei wird auch der ei-

gene Standpunkt des Interpreten reflektiert. Zum anderen enthalten die theoretischen 

Vorüberlegungen eine Eingrenzung des räumlichen und zeitlichen Hintergrunds der 

Texte (2.2. Kapitel) und eine Reflexion über die Auswahlkriterien für den Textcorpus 

der Arbeit (2.3. Kapitel). Die Vorüberlegungen schließen mit einer Erörterung der 

gattungsspezifischen und poetologischen Charakteristika der Textart (2.4. Kapitel), 

die sich auf den Veröffentlichungskontext und die Stellung der Feuilletontexte zu ge-

nuin literarischen oder journalistischen Texten konzentrieren. 

  



8 

 

2. Theoretische Vorüberlegungen 

 

Wenn ich ein Ensemble theoretischer Diskurse über die Sprache, die 

Ökonomie oder die Lebewesen untersuche, versuche ich nicht, die a 

priori gegebenen Möglichkeiten oder Unmöglichkeiten solcher Dis-

kurse zu bestimmen. Ich betätige mich vielmehr als Historiker, in-

dem ich das gleichzeitige Funktionieren dieser Diskurse und die 

Veränderungen aufzeige, die auf die jeweils sichtbaren Veränderun-

gen zurückgehen. Aber die Geschichte spielt in diesem Zusammen-

hang nicht die Rolle einer Philosophie der Philosophie im Sinne ei-

ner Sprache der Sprachen, wie es ein Historismus im 19. Jahrhun-

dert für sich beanspruchte, der die gesetzgebende und kritische Ge-

walt der Philosophie auf die Geschichte übertragen wollte.16 

 

Diese Arbeit versteht sich in einem doppelten Sinn als ein Beitrag zu einer kulturge-

schichtlich ausgerichteten Literaturgeschichtsschreibung, denn auf der einen Seite 

werden Texte unter Berücksichtigung ihrer Historizität (an „ihrem historischen 

Ort“17) auf einen spezifischen Gegenstand hin (die Diskursivierungen von ‚Ge-

schichte‘) analysiert, während auf der anderen Seite – quasi unter der Oberfläche – 

das literaturhistorische Verfahren selbst (die historisch argumentierende Setzung von 

Epochen einer Literaturgeschichte) reflektiert wird. Dem liegt ein im weitesten Sinne 

interdisziplinäres theoretisches Anliegen zugrunde, das mit kulturpoetischen Ver-

fahren des New Historicism an der Grenze zwischen Literatur- und Geschichtswissen-

schaft angesiedelt ist, denn die unterschiedlichen Perspektiven auf ‚Geschichte‘, die 

in den hier fokussierten Texten aufgezeigt werden, berühren Wissensordnungen bei-

der Disziplinen.18 

Bei diesem Vorgehen kann es jedoch nicht darum gehen, die narrativen Struktu-

ren, Themen und Diskursivierungen der hier zu analysierenden Texte einfach zu ver-

schalten, sie also synthetisierend miteinander zu verknüpfen: Catherine Belsey be-

merkt hierzu programmatisch, es sei voreilig anzunehmen, vergangene Epochen 

seien „irgendwie einfacher als unsere eigene“ gewesen oder dass man „die 

 
16  Michel Foucault: „Über verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben“, in: Ders.: Schriften in vier Bän-

den. Dits et Ecrits: Band 1, 1954-1969. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2001 [1967], S. 750-769, hier S. 766-767 [Hervorhebungen im Original]. 
17  Moritz Baßler: „Einleitung: New Historicism – Literaturgeschichte als Poetik der Kultur“, in: Ders. 

(Hg.): New historicism: Literaturgeschichte als Poetik der Kultur. Tübingen; Basel: Francke 2001², S. 9. 
18  Zur idealen interdisziplinären Arbeitsweise des New Historicism siehe Anton Kaes: „New Histori-

cism: Literaturgeschichte im Zeichen der Postmoderne?“, in: Moritz Baßler (Hg.): New historicism: 

Literaturgeschichte als Poetik der Kultur. Tübingen; Basel: Francke 2001², S. 251-267, S. 259-260. 



9 

 

Kulturgeschichte früherer Zeiten angemessen als abgeschlossen und einheitlich“ dar-

stellen könne.19 Um nicht, wie sie es formuliert, „völlig in die Irre zu gehen“, wird 

dieser Arbeit die Erkenntnis vorangestellt, dass „die Geschichte der professionellen 

Interpretengemeinschaften nur ein Teilstück der Literaturgeschichte ausmacht“ und 

dass „die Literatur ihrerseits die Interpreten geprägt hat“.20 Literatur und ihr histori-

scher Hintergrund werden also als ein reziprokes Netzwerk von Diskursen verstan-

den, die sich gegenseitig bedingen und gleichzeitig erhellen. Aus diesem Grund geht 

es hier nicht darum, eine „einzelne, isolierte Literatur-‚Geschichte‘“21 des Feuilletons 

zu schreiben, sondern die vier Texte miteinander und mit ihrem jeweiligen, zum Teil 

deckungsgleichen historischen Hintergrund in Verbindung zu setzen, ohne sie nor-

mativ zuzurichten. Das bedeutet aber auch, dass die Ergebnisse der Analysen nicht 

oder nur bedingt als Beiträge zu einer Einteilung in Gattungen oder literarische Epo-

chen dienen sollen; sie sollen vielmehr als Teile eines vielschichtigen heterogenen 

Diskursgewebes einer dezentralisierten Literaturgeschichtsschreibung verstanden 

werden. Wie dies genau aussehen soll, also das Verfahren der vorliegenden Arbeit, 

wird im Folgenden kurz umrissen. 

 

2.1 Methodisches Vorgehen mit Versuchscharakter: das Verfahren 

Die Literaturgeschichtsschreibung als Teilbereich der Literaturwissenschaft ist, wie 

jede andere Form der Geschichtsschreibung, theoriebedürftig, auch wenn sie mit ei-

nem relativ klar umrissenen Gegenstandsbereich – ganz allgemein gesprochen: lite-

rarischen Texten in jeder Form – operiert: Entgegen der Auffassung Reinhard Kosel-

lecks, der die Wendung von der „Theoriebedürftigkeit“ der geschichtswissenschaft-

lichen Forschungspraxis geprägt hat, ist der mehr oder weniger eindeutige 

 
19  Siehe Catherine Belsey: „Von den Widersprüchen der Sprache. Eine Entgegnung auf Stephen Green-

blatt“, in: Stephen Greenblatt: Was ist Literaturgeschichte? Hg. v. Gary Smith. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2000, S. 51-72, hier S. 67. Sie fährt fort: „Wir geben zu, dass unsere Welt in sich geteilt, voller 

Konflikte, kulturell vielfältig und intellektuell geschichtet ist, und trotzdem verführt uns die Nostal-

gie dazu, dass wir uns die frühere Kultur als eine konfliktarme Welt vorstellen, in der die wichtigsten 

Werte und Bedeutungen trotz großer sprachlicher und bedeutender Klassen- und Geschlechtsunter-

schiede für selbstverständlich gehalten wurden. Diese verlockende Vorstellung von der Vergangen-

heit scheint mir völlig in die Irre zu gehen.“ 

20  Stephen Greenblatt: „Was ist Literaturgeschichte?“, in: Ders.: Was ist Literaturgeschichte? Hg. v. Gary 

Smith. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 9-50, hier S. 28. Er betont weiter, es gebe „eine komplexe, 

unvermeidliche und entscheidend wichtige Verflechtung unserer eigenen literarischen Normen und 

Interessen mit denen, die die Textspuren der Vergangenheit geformt haben […].“ 

21  Greenblatt 2000b, S. 29. 



10 

 

Gegenstandsbereich der Literaturgeschichtsschreibung aber kein Garant für eine „ge-

schichtliche Systematik“ oder eine „auf einen Objektbereich bezogene Theorie“.22 Dies 

zeigt sich vor allem in der Vielzahl divergierender, einander zum Teil widersprechen-

der Theorieangebote zur Geschichte der Literatur und ihrer Wissenschaft.23 Wenn 

sich die Literaturgeschichtsschreibung nämlich eindeutig von ihrem Gegenstand her 

definiert, ihr eigener historischer Standpunkt demnach an die Historizität der Litera-

tur gebunden ist, verliert sie ihre Gebundenheit an eine allgemeine Geschichtsschrei-

bung; Literatur, Literaturwissenschaft und Literaturgeschichtsschreibung werden so 

voneinander und von einer allgemeinen Geschichte entkoppelt, in letzter Konse-

quenz also ahistorisch. In der modernen Literaturgeschichtsschreibung hat sich, quasi 

als Reaktion auf die ahistorische Argumentationsweise einiger Theoriezweige, eine 

heterogene Gegenbewegung formiert, welche die Historizität sowohl von Literatur 

als auch Literaturgeschichtsschreibung betont; in dieser Tradition sieht sich diese Ar-

beit. 

Frei nach Michel Foucaults Vorschlag, seine eigenen theoretischen Arbeiten als 

‚Werkzeugkasten‘ zu nutzen, also ihre einzelnen Bestandteile zu zerlegen, zu rekom-

binieren und so neue Theorieansätze zu entwickeln24, möchte auch die vorliegende 

Arbeit Elemente zweier Theoriezweige miteinander verbinden: Das theoretische Fun-

dament für die folgenden Überlegungen gründet sich auf Hayden Whites Ansatz der 

‚Textualität von Geschichte‘ (‚poetics of history‘), den er in seinem Werk Metahistory 

erarbeitet hat. Entgegen der üblichen Trennung von historischen Quellen und litera-

rischen Texten, hat der Historiker White die sprachliche und poetische Konstruiert-

heit der Geschichtsschreibung betont und damit die Grenzen zwischen historischen 

 
22  Siehe Reinhart Koselleck: „Über die Theoriebedürftigkeit der Geschichtswissenschaft“, in: Ders.: 

Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 298-316, hier S. 301. 
23  Man denke hier beispielsweise – etwas schematisch dargestellt – nur an die literaturwissenschaftli-

che Hermeneutik, den New Criticism oder die Dekonstruktion, allesamt Theoriezweige, deren Zu-

griffe auf die Historizität von Literatur und deren Verortungen des eigenen wissenschaftlichen 

Standpunkts sich praktisch ausschließen. 
24  Vgl. Michel Foucault: „Gefängnisse und Anstalten im Mechanismus der Macht“, in: Ders.: Schriften 

in vier Bänden. Dits et Ecrits: Band II 1970-1975. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp 2002, S. 651: „Ich wünschte mir, dass meine Bücher eine Art tool-box wären, in der die 

anderen nach einem Werkzeug kramen können, mit dem sie auf ihrem eigenen Gebiet etwas anfan-

gen können.“ Oder Michel Foucault: „Von den Martern zu den Zellen“, in: Foucault 2002, S. 887-888: 

„Alle meine Bücher […] sind […] kleine Werkzeugkisten. Wenn die Leute sie öffnen und sich irgend-

eines Satzes, einer Idee oder einer Analyse wie eines Schraubenziehers […] bedienen wollen, um die 

Machtsysteme kurzzuschließen, zu disqualifizieren oder zu zerschlagen, unter Umständen darunter 

sogar diejenigen, aus denen meine Bücher hervorgegangen sind…nun, umso besser!“ 



11 

 

Fakten und literarischen Fiktionen durchlässig gemacht.25 Was diese Prozesse akade-

mischen Umdenkens ermöglichten, war eine umfassende Neukonzeptualisierung 

des Verhältnisses von Literatur und Geschichte bzw. Literatur und Kultur. Die Nar-

rativierung von Geschichte als „poetisches Verfahren“26 der Geschichtsschreibung, 

der nach White historische Materialien unterworfen werden, um sie sinnvoll zu ma-

chen, bringt aber auch mit sich, dass sich in der Literaturgeschichtsschreibung die 

Schichtungen poetologischer und rhetorischer Verfahren potenzieren: Wenn „phäno-

menal kein objektives Kennzeichen festzumachen [ist], das einen historiographischen 

zuverlässig von einem literarischen Text unterscheiden würde“27, dann verlieren lite-

raturhistoriographische Texte den Status, der ihren Standpunkt klar von ihrem Ge-

genstand trennt; Literatur und literaturhistorischer Text rücken enger zusammen. 

Der New Historicism28 – die erste theoretische Säule dieser Arbeit – greift diese Neu-

konzeptualisierung auf und reagiert damit „auf den alten Historismus, der sich 

ebenso wie der New Criticism über seine offensichtliche politische Parteinahme aus-

schwieg und zugleich eine totalisierende Darstellung der Vergangenheit pflegte“.29 

Indem der unter anderem von Stephen Greenblatt und Catherine Gallagher begrün-

dete New Historicism Literatur, Literaturgeschichte und allgemeine Geschichte als 

Teile eines dezentralisierten Netzwerks begreift, das „ohne die Fluchtpunkte Subjekt 

einerseits und Universalgeschichte andererseits“ auskommt, kann er mit der „euro-

päischen Tradition“ brechen und „der Geschichte den ‚Kohärenzkredit‘“ 

 
25  Siehe dazu Hayden White: Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe. Bal-

timore; London: The Johns Hopkins University Press 1973, S. 1-43. 
26  Siehe Christian Köhler: Mediengeschichte schreiben. Verfahren medialer Historiographie bei Dolf Sternber-

ger und Friedrich Kittler. Paderborn: Fink 2018, S. 61-62. 
27  Köhler 2018, S. 62. 
28  Im Folgenden werden die Begriffe New Historicism und Kulturpoetik synonym für das von Stephen 

Greenblatt, Catherine Gallagher und Doris Bachmann-Medick entwickelte kulturwissenschaftlich 

orientierte literaturwissenschaftliche bzw. -historische Programm verwendet. Siehe dazu auch Doris 

Bachmann-Medick (Hg.): Kultur als Text. Die anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft. Tü-

bingen; Basel: Francke ²2004, S. 7-67. Zum durchaus problematischen Status von Einheit und Syste-

matik des New Historicism als wissenschaftliche Methode siehe Catherine Gallagher, Stephen 

Greenblatt: Practicing New Historicism. Chicago; London: The University of Chicago Press 2000, S. 19: 

„The chapters [Kap. 3 und 4 im zitierten Band, Anm. J.C.] route their theoretical and methodological 

generalizations through dense networks of particulars. As we had not at the outset foreseen that they 

would take such circuitous ways, we wrote two opening chapters […] to try to explain what had 

emerged as our most consistent commitment: a commitment to particularity. […] Writing the book 

has convinced us that the new historicism is not a repeatable methodology or a literary critical pro-

gram.“ 
29  Belsey 2000, S. 53 [Hervorhebungen im Original]. 



12 

 

aufkündigen.30 Dies bedeutet aber auch, dass die hermeneutische Prämisse eines In-

terpreten, der den literarischen Text oder das Kunstwerk von außen betrachtet und 

dessen Sinn von einem neutralen Standpunkt aus zu verstehen versucht, indem er 

einen Dialog mit dem Gegenstand führt, nicht mehr ohne Weiteres haltbar ist.31 An 

die Stelle des Dialogs tritt der nun Diskursbegriff, der originär auf Michel Foucault 

zurückgeht, hier aber modifiziert wird: Alle Arten der Darstellung aus verschiedenen 

kulturellen Bereichen und Zusammenhängen – seien sie nun „im engeren Sinne lite-

rarisch“, „außerliterarisch“ oder „sogar außertextuell“32 – stehen, so die Prämisse, 

miteinander im Austausch, können also verglichen und in Beziehung gesetzt werden. 

Diskurse stellen nun das Verbindende zwischen diesen Arten der Darstellung dar, 

weshalb Moritz Baßler sie als „Fäden“ metaphorisiert, die von einem Medium ins 

andere, von einem Text in den anderen führen. Eine Diskursanalyse dieser Art habe 

nun die Aufgabe, die Repräsentationsformen eines Diskurses zu beschreiben, die spe-

zifischen Gestalten und Funktionen, die er im jeweiligen Medium innehat. Der ein-

zelne Text, so fährt Baßler fort, sei ein Gewebe aus Diskursfäden, „die in ihn hinein-

führen und ihn konstituieren“, er stelle also stets auch eine je besondere Repräsenta-

tion dieser Diskurse dar.33 Eine literaturwissenschaftliche bzw. literaturhistorische 

Analyse nach dem Vorgehen des New Historicism ist demnach eine auf Texte in all 

ihrer Form ausgerichtete Diskursanalyse, die eine „Beschreibung von Intertextualität 

als Eigenschaft nicht nur eines Textes, sondern einer ganzen Kultur“ ermöglicht, „um 

jeweils ein Stück Komplexität, Unordnung, Polyphonie, Alogik und Vitalität der Ge-

schichte zu rekonstruieren“.34 Die Verbindungen zwischen Texten und den histori-

schen Konstellationen, die diese ermöglichen und wiederum von ihnen beeinflusst 

 
30  Baßler 2001, S. 11. Zugleich wird auch das dialektische Modell von Geschichte, das auf Hegel zu-

rückgeht, verabschiedet: „Geschichte, wie sie in der hermeneutischen Tradition denkbar ist, funkti-

oniert also nicht ohne die Fluchtpunkte Subjekt einerseits und Universalgeschichte andererseits. […] 

aber auch umgekehrt gilt: keine kontinuierliche Geschichte ohne totalisierendes Subjekt, sei es nun 

als Individuum gedacht oder als Weltgeist.“ Baßler 2001, S. 11 [Hervorhebung J.C.]. 
31  Siehe Baßler 2001, S. 17: „Das hermeneutische Grundmodell des Gesprächs ist also überführt in ein 

Modell vom kollektiven, polyphonen Charakter sprachlicher und insbesondere literarischer Produk-

tion. Der Interpret steht nicht außerhalb einer abgeschlossenen Aussage, die es zu verstehen gilt, 

sondern ist aktiver Teil der allgemeinen Vernetzung.“ 
32  Baßler 2001, S. 14. 
33  Siehe Baßler 2001, S. 14-15. Er bringt dies auf die knappe programmatische Formel: „Kurz, wie Texte 

aus Diskursen bestehen, bestehen Diskurse aus Texten […].“ 
34  Baßler 2001, S. 15. Siehe dazu auch Kaes 2001, S. 255: „Der Text sollte nicht mehr als autonom, son-

dern als kontingent erscheinen, nicht mehr als Ausdruck eines singulären gottähnlichen Autors, son-

dern als Produkt einer historischen materiellen Konstellation, in der sich soziale und psychische Vor-

gaben, kollektive und private Impulse auf spezifische Weise vermischen.“ 



13 

 

werden, werden also nicht harmonisiert, ihr kontingenter und zuweilen unzusam-

menhängender Charakter bleibt in der Analyse erhalten. 

Dieses Verfahren stößt naturgemäß an bestimmte Grenzen, die zumal für diese 

Arbeit gelten, weil sie institutionalisierte formale Kriterien einhalten muss: Analysen 

dieser Art sind in der aller Regel geprägt von einer anekdotenhaften Schreibweise, 

ihr Stil ist bisweilen sprunghaft und der Interpret muss darauf vertrauen, dass der 

Leser die ausgewählten Textfragmente, an denen die diskursiven Verknüpfungen der 

Texte mit ihren historischen Gegebenheiten aufgezeigt werden sollen, nachvollziehen 

kann35; die Kürze und die Präzision sollen eine ‚Überdehnung‘ der Diskursfäden, also 

eine Überinterpretation verhindern. Diese stilistische und interpretative Freiheit kann 

an dieser Stelle nur partiell genutzt werden: Zwar möchte die vorliegende Arbeit 

auch auf „jeden universalistischen Zugriff […] auf das enorme Stoffreservoir“ ver-

zichten und keine „umfassende, totalisierende Interpretation des einzelnen Textes“ 

vorlegen, kann jedoch nur bedingt „einzelne Diskursfäden in verschiedene Regionen 

des historisch-kulturellen Gewebes“36 verfolgen. 

Die zweite theoretische Säule, für welche die zuvor genannten Einschränkungen 

zwar in Teilen auch gilt, ist das von Elisabeth Bronfen entwickelte Verfahren des 

Crossmappings: Bronfen schlägt vor, „Denkfiguren verschiedener Texte“ aufeinan-

derzulegen und zu kartographieren, um „die Umschrift als kulturelle Kraft“ darzu-

stellen. Unter Umschriften versteht sie Ähnlichkeiten zwischen ästhetischen Werken, 

für die „keine eindeutigen intertextuellen Beziehungen im Sinne von explizit thema-

tisierten Einflüssen festgemacht werden können“, die aber trotzdem Transformatio-

nen sichtbar machen, „die sich durch die Bewegung von einer historischen Zeit in die 

andere“ oder „von einem medialen Diskurs in den anderen“ ergeben.37 Grundan-

nahme hierbei ist, dass jeder ästhetische Repräsentationsakt zwangsläufig und 

 
35  Siehe Stephen Greenblatt: „Erich Auerbach und der New Historicism. Bemerkungen zur Funktion 

der Anekdote in der Literaturgeschichtsschreibung“, in: Ders.: Was ist Literaturgeschichte? Hg. v. Gary 

Smith. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 73-100, hier S. 79: „Das Herausstellen eines Textfragments 

voller Resonanz, das unter dem Druck der Analyse allmählich preisgibt, dass es das ganze Werk und 

zugleich die spezifische Kultur repräsentiert, in der dieses Werk produziert und konsumiert wurde. 

Die Kultur wiederum macht das Fragment ausdeutbar, und zwar sowohl als etwas, das nur in einem 

bestimmten Moment und in einer bestimmten Konstellation geschrieben werden konnte, als auch als 

etwas, das die Lebenswelt jenes Zeitpunkts festhält.“ 
36  Baßler 2001, S. 19. 
37  Siehe Elisabeth Bronfen: „Crossmapping. Kulturwissenschaft als Kartographie von erzählender und 

visueller Sprache“, in: Dies.: Hollywood und das Projekt Amerika: Essays zum kulturellen Imaginären einer 

Nation. Bielefeld: Transcript 2018, S. 33-59, hier S. 34. 



14 

 

unwillkürlich die vorangegangenen Akte aufgreift und verarbeitet; dies ist auch „in 

Form einer bewussten Refiguration“38 denkbar, also in Form von affirmativer Nach-

ahmung oder aversiver Verzerrung. Zwar ist die zeitliche Differenz zwischen den 

einzelnen Feuilletonartikeln in dieser Arbeit nicht so groß, dass man unbedingt von 

einer „Bewegung von einer historischen Zeit in die andere“ sprechen kann, trotzdem 

lassen sich diskursive Ähnlichkeiten oder gleichförmige Denkfiguren in Bronfens 

Sinne feststellen, die über bloß zufällige Konstellationen hinausgehen. Crossmapping 

eignet sich insofern, dass es sich zwar um Texte der gleichen Zeit und Art handelt, 

diese aber von Form, Stil und Inhalt so verschieden und heterogen sind, sodass man 

eher nach analogen oder ähnlichen Diskursivierungen – zum Beispiel mit Paris als 

verbindendem Thema – als nach expliziten intertextuellen Verweisen suchen sollte. 

Das Kartographieren der „kulturellen Umschriften“ ist hier auch sinnvoll, weil die 

jeweiligen Feuilletonartikel Teile eines Netzwerks von Texten sind, das sich äußerst 

schnell aktualisiert und zumindest auf den ersten Blick ephemer zu sein scheint; in 

Teilen erschienen schließlich mehrere Ausgaben der Zeitungen am Tag, was die 

Menge an Texten annähernd unüberschaubar macht. Außerdem bietet sich Bronfens 

Verfahren des Crossmappings als Ergänzung zu dem des New Historicism an, weil die 

Thematisierungen von ‚Paris‘ und die Diskursivierungen von ‚Geschichte‘ als ver-

gleichbare, einander bedingende und beeinflussende zu verstehen sind, die – als Teil 

des Ganzen – wiederum auf umfassendere Diskursformationen verweisen. Die Klam-

mer, die diese beiden Denkfiguren zusammenhält, ist „die Unentrinnbarkeit histori-

scher Prozesse“: Jeder Akt der ästhetischen Repräsentation – und das verbindet das 

Crossmapping mit der Kulturpoetik des New Historicism – entspringt einem „struk-

turierten Prozess der Verhandlungen, der bereits im historischen Ursprung des äs-

thetischen Werkes bemerkbar war, um dann anschließend von den kulturellen Um-

schriften dieses tradiert zu werden“.39 In allen Texten können also die historischen 

 
38  Bronfen 2018, S. 56. Im Umkehrschluss heißt das aber auch, dass nachträgliche Repräsentationsakte 

die vorangegangenen überlagern können, was die Arbeit des Interpreten erschweren kann: „Wenn 

sich also ein nachträgliches ästhetisches Gebilde unweigerlich in ein früheres einschreibt und somit 

den ungetrübten Blick auf kulturelle Gegenstände unmöglich macht, weil diese nur im Zusammen-

hang oder Schatten der auf sie folgenden Umschriften gesehen oder gedeutet werden können, er-

weist sich ein Erforschen der Analogien zwischen zeitgenössischen Refigurationen mit den Reprä-

sentationen der Vergangenheit als brisante kulturelle Arbeit.“ 
39  Elisabeth Bronfen: „Einleitung: Visuelles Lesen als kritische Intervention im kulturellen Imaginären“, 

in: Dies.: Crossmappings: Essays zur visuellen Kultur. Zürich: Scheidegger & Spiess 2009, S. 7-41, hier S. 

9. 



15 

 

und kulturellen Aushandlungsprozesse aufgezeigt werden, die sie bedingen und 

gleichzeitig hervorbringen. Dass dieses Geflecht aus historischen Konstellationen 

und Bedingungen, Refigurationen und Verweisen sowie eigenständigen Repräsenta-

tionsmustern unübersichtlich und undurchdringlich sein kann, reflektiert Bronfen; 

hierin sieht sie gerade den Sinn jeder Kunst: „Man könnte […] sagen, wir brauchen 

Bilder, Erzählungen und kritische Deutungen, um der disparaten und willkürlichen 

Erfahrung unseres alltäglichen Lebens Sinn zu verleihen; um die widersprüchliche 

Komplexität von Welt in eine kohärente, in sich schlüssige Geschichte zu übertragen, 

die wir deuten können.“40 

Um die beiden zuvor genannten theoretischen Teile sinnvoll miteinander kombi-

nieren zu können und gleichzeitig den heterogenen, zum Teil disparaten Texten ge-

recht zu werden, um die es im Folgenden gehen soll, bietet es sich an, nicht von einer 

fest gefügten Methode zu sprechen. Es kann in dieser Arbeit, wie es Christian Köhler 

für seine Dissertation festhält, „[i]m Umgang mit dem Material […] keine starre, im 

Vorfeld festgelegte, einheitliche Methode genügen, die ohne Rücksicht auf alle Texte 

appliziert wird“, stattdessen gilt auch hier: „Was sie braucht, ist ein Verfahren.“41 

Petra Gehring leitet das Verfahren als „dasjenige Vorgehen“ aus Foucaults Gedanken 

zur Methode ab, „das nicht (oder nur zu missverständnisträchtigen Teilen) auf vor-

weg angebbaren Regeln beruht, sondern sich – allein faktisch, technisch oder prak-

tisch kunstvoll – den wichtigeren Teil seiner Regeln erst unterwegs erfindet“.42 Im 

Anschluss an Gehrings Position sollen in dieser Arbeit also die selbst schon dispara-

ten Analyseschritte der Kulturpoetik und des Crossmappings zu einem Verfahren 

verbunden werden, das es ermöglicht, die Diskursivierungen von Geschichte in den 

ausgewählten Feuilletontexten zu markieren, indem dort erst einmal die Diskurse um 

das Thema ‚Paris‘ auf ihre Verbindungen zu einer allgemeinen Geschichte – zum his-

torischen Hintergrund – hin untersucht werden. Verknüpft mit diesem Verfahren „ist 

auch ein ethischer Anspruch“, nämlich „der Anspruch, die eigenen Analysegegen-

stände nicht durch ein Sprechen mit Macht zuzurichten, sondern sich und das eigene 

Schreiben durch sie ebenso formen zu lassen, wie man im Gegenzug sie formt“.43 

 
40  Siehe Bronfen 2009, S. 14. 
41  Köhler 2018, S. 40 
42  Petra Gehring: „Foucaults Verfahren“, in: Michael Foucault: Geometrie des Verfahrens. Schriften zur 

Methode. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, S.373-393, hier S. 381-382. Zitiert nach Köhler 2018, S. 40. 
43  Köhler 2018, S. 41. 



16 

 

2.2 Eingrenzung von Raum und Zeit 

Wie bereits in der Einleitung beschrieben, behandeln die hier analysierten Texte auf 

der diegetischen Ebene allesamt die Stadt Paris oder, wie im Falle Joseph Roths, die 

‚weißen Städte‘ im Süden Frankreichs.44 Die Erzähler erkunden im „Rahmen ihrer 

Großstadtvermessungen“ die „Räume und Topographien“ der Städte und kommen 

bei „abweichenden Rahmenbedingungen“ zu durchaus „heterogenen Perspektivie-

rungen“ der beobachteten Kultur.45 Diese topographische Eingrenzung hat jedoch 

nicht das Ziel, individuelle Zuschreibungen, allgemeine Charakteristika oder spezifi-

sche Eigenheiten besagter französischer Städte zu reproduzieren, sondern sie ent-

springt der Notwendigkeit, im großen und überaus heterogenen Feld der feuilleto-

nistischen Kurzprosa eine Auswahl zu treffen. Obwohl bei der Auswahl rigide Aus-

schlussverfahren zum Tragen kommen, ist dies ein notwendiges Vorgehen, um eine 

verbindende Klammer zu schaffen. Eine ähnliche Eingrenzung nimmt auch Eike Rau-

tenstrauch in seiner Dissertation vor, nur konzentriert er sich auf Berlin als „kulturel-

les Epizentrum“, als „Schmelztiegel moderner Kultur“.46 Diese Begriffe können prob-

lemlos gleichermaßen für die Metropole Paris, die nach dem Ersten Weltkrieg eine 

ähnliche Konjunktur erlebte, ins Feld geführt werden.47 Durch die Verlagerung des 

Themas verändert sich jedoch der Fokus: Entkoppelt man „Produktionsstätte und 

Thema“48 voneinander, so greift man sprachliche und kulturelle Unterschiede auf, die 

einerseits Grundlage und andererseits Ergebnis der Konfrontation des Eigenen mit 

dem Fremden oder Anderen sind. Dadurch verschiebt sich die Erzählperspektive, 

denn die Erzählerfiguren – in der Kurzprosa des Feuilletons meistens das Alter Ego 

des Autors – imaginieren aus der eigenen Sicht die Geschichte und die Geschichten 

 
44  Die Bezeichnung als ‚weiße Städte‘ ist hier streng genommen anachronistisch: Das Buch Die weißen 

Städte, eine eigenständige, aber weitgehend ungedruckt gebliebene Sammlung von kurzen Prosatex-

ten, ist nur in Teilen identisch mit den Feuilletontexten aus dem Jahr 1925, die unter dem Titel Im 

mittäglichen Frankreich als Artikelserie in der Frankfurter Zeitung abgedruckt wurde. Siehe dazu Ka-

pitel 3.1 dieser Arbeit und Claudia Öhlschläger: „Geschichtsbetrachtung jenseits der Norm. Städte- 

und Reisefeuilletons von Franz Hessel, Joseph Roth und Siegfried Kracauer als politische Reflexions-

räume und kleine Bildarchive historischen Wissens“, in: Jessica Güsken, Christian Lück, Wim Pee-

ters, Peter Risthaus (Hg.): Konformieren. Heidelberg: Synchron 2019, S. 183-199, hier S. 191 [im Fol-

genden Öhlschläger 2019a]. 
45  Eike Rautenstrauch: Berlin im Feuilleton der Weimarer Republik. Zur Kulturkritik in den Kurzessays von 

Joseph Roth, Bernhard von Brentano und Siegfried Kracauer. Bielefeld: Transcript 2016, S. 21. 
46  Rautenstrauch 2016, S. 15. 
47  Siehe dazu Daniel Kiecol: Selbstbildnis und Image zweier europäischer Metropolen. Paris und Berlin zwi-

schen 1900 und 1933. Frankfurt a. M.: Lang 2001, hier besonders „Kapitel 1 Das Selbstbild von Paris“, 

S. 22-64, und „Kapitel 3 Das Image der Metropole“, S. 188-237. 
48  Rautenstrauch 2016, S. 15. 



17 

 

des urbanen Raums, also die historischen und ästhetischen Diskurse des Fremden 

oder Anderen; das Phantasma der Metropole Paris wird erschaffen und zugleich re-

produziert. Eben dieses Spannungsfeld zwischen Eigenem und Fremden, Bekanntem 

und Unbekanntem zu einem Zeitpunkt großer sozialer, kultureller und wissenschaft-

licher Veränderungen ist der optimale Nährboden für Reflexionen über das Wesen 

von zeitlichen und historischen Konstellationen, über Geschichte schlechthin. Dieses 

Diskursgefüge ist es nun, worum es in der vorliegenden Arbeit gehen soll. 

Die übergeordnete zeitliche Eingrenzung auf die Jahre zwischen 1918 und 1933, 

also auf eine Zeit, die in Geschichtswissenschaft wie Literaturgeschichtsschreibung 

mit dem Terminus technicus ‚Weimarer Republik‘ umrissen wird49, bietet sich an, weil 

in diesen 15 Jahren die ökonomischen, sozialen, kulturellen und medialen Vorausset-

zungen für die Etablierung des Feuilletons als spezifische ästhetische Repräsentati-

onsform einen Höhepunkt50 erreichte: Die Zahl an Zeitungen und Zeitschriften stieg 

stark an, ihre Binnendifferenzierung in verschiedene Ausgaben – beispielsweise in 

Morgen- und Abendausgabe – verfestigte sich, die Auflagezahlen stiegen51 und die 

„arbeitsteilige[] Struktur der modernen Massenpresse“ etablierte sich, die aufgrund 

der spezifischen Infrastrukturen wiederum „nur in großstädtischen Agglomeratio-

nen“ denkbar war.52 Damit zusammenhängend fand der Beruf des Feuilletonisten, 

der zwar als Typus und literarisches Phantasma schon länger existierte, „seinen 

 
49  Der Terminus technicus ‚Weimarer Republik‘ wird hier vor allem aus Gründen der Praktikabilität 

übernommen, wobei darauf verwiesen wird, dass die kulturellen und ästhetischen Phänomene, um 

die es hier im Wesentlichen gehen soll, mit drastisch abnehmender Tendenz noch bis zum Beginn 

des Zweiten Weltkriegs im Jahr 1939 oder noch darüber hinaus existierten. Vgl. Erhard Schütz: „‚Ich 

zeichne das Gesicht der Zeit‘. Skizzen zu Feuilleton und Feuilletonforschung aus der und zu der Zeit 

von 1918 bis 1945“, in: Kai Kauffmann, Ders. (Hg.): Die lange Geschichte der Kleinen Form. Beiträge zur 

Feuilletonforschung. Berlin: Weidler Buchverlag 2000, S. 177-188, besonders S. 184-188. 
50  Es gilt hier zu betonen, dass das Feuilleton nicht als bloße Modeerscheinung des frühen 20. Jahrhun-

derts aufgefasst wird, die sich nur „im Zuge einzelner theoretischer Strömungen (z.B. Neue Sachlich-

keit) oder gar als innovative Hervorbringung einzelner Personen“ etablieren konnte. Es ist deshalb die 

Rede von einem Höhepunkt, weil das Feuilleton als Teil einer historisch gewachsenen, im 17. Jahr-

hundert verwurzelten Tradition angesehen wird. Siehe Caterina Kostenzer: Die literarische Reportage. 

Über eine hybride Form zwischen Journalismus und Literatur. Innsbruck: Studienverlag 2009, S. 77 [Her-

vorhebungen im Original]. 
51  Hierzu kann man exemplarisch Gabriele Melischeks und Josef Seethalers Analyse des Zeitungsmark-

tes von Berlin und Wien heranziehen. Siehe Gabriele Melischek, Josef Seethaler: „Die Berliner und 

Wiener Tagespresse von der Jahrhundertwende bis 1933. Medienökonomische und politische As-

pekte“, in: Kauffmann, Schütz 2000, S. 60-81, hier S. 64-71. Grundlegend zum Feuilleton als Absatz-

markt siehe Peter Stocker: „Literaturbetrieb, Verlage, Zeitschriften und Zeitungen [Artikel]“. In: 

Lucas Marco Gisi (Hg.): Robert Walser Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2015, S. 

40a-48b, hier S. 44b-45a. 
52  Peter Utz: „‚Sichgehenlassen‘ unter dem Strich. Beobachtungen am Freigehege des Feuilletons“, in: 

Kauffmann, Schütz 2000, S. 142-162, hier S. 148. 



18 

 

genau funktionalisierten und abgegrenzten Raum“.53 Seine Tätigkeit war zugleich Ur-

sprung wie Folgeerscheinung eines Trends der Kultursparte ‚unter dem Strich‘ sowie 

der politisch-kulturellen Zeitschriften. Dass dieser Trend sowohl eine ästhetische 

Selbstermächtigung als auch eine ökonomische Professionalisierung bedeutete, of-

fenbart sich, wenn man den typischen Lebensraum des Feuilletonschreibenden, der 

„wie ein Freiraum aussieht“54, auch als einen von „scharf gezogenen“ und in Teilen 

unsichtbaren Grenzen Bestimmten begreift: „Für die praktizierenden Feuilletonisten 

[…] wird das Paradox, daß sie ihre gemächlichen Sprachspaziergänge im hektischen 

Nachrichtenkommerz der Zeitungen zum Markte tragen müssen, spätestens in den 

zwanziger Jahren unübersehbar.“55 Zugleich zeigte sich erstmals die soziale Funktion 

des Feuilletonisten, denn seine Lebens- und Arbeitsweisen avancierten zum Gegen-

entwurf zur modernen Massenpresse. Seine Langsamkeit, wie sie an der Oberfläche 

sichtbar war, erfüllte in den 1920er und 1930er Jahren, „ebenso wie der scheinbar per-

sönliche Plauderton“, in der Presse eine entscheidende und einzigartige „kompensa-

torische Funktion“:56 Häufig verkörpert in der Figur des Spaziergängers oder des Fla-

neurs, findet der Erzähler des Feuilletons ein entschleunigtes, nachdenkliches Erzähl-

tempo, das sich der Betriebsamkeit und Schnelligkeit der Großstadt wie des Presse-

betriebs entzieht und deshalb als ihr Kontrapunkt fungiert. Dadurch entwindet der 

Erzähler „den zeitungslesenden Großstadtmenschen seinem eiligen Rhythmus“ und 

oktroyiert ihm „durch sein eigenes Schlendern ein gemächlicheres Tempo“57 auf. 

Es soll hier jedoch nicht darum gehen, die zum Teil gegenläufigen großen Erzäh-

lungen, mit denen die 1920er und 1930er Jahre häufig verbunden sind, zur Grundlage 

der Analysen zu erheben, sie also schlicht als gegeben zu reproduzieren. Dies trifft 

auf allgemeine Narrative (beispielsweise das der Weimarer Republik als genuine 

‚Zeit der Krise‘, welche alle Bereiche des Wirtschaftlichen, Politischen, Sozialen oder 

Kulturellen durchdringt58, oder das der ‚Roaring Twenties‘) sowie spezielle Narrative 

 
53  Utz 2000, S. 148. 
54  Utz 2000, S. 142: „Denn als Freiraum konstituiert sich das Feuilleton erst innerhalb seiner scharf ge-

zogenen Grenzen. Erst wer sie auch respektiert, wo sie sich nicht sichtbar zeigen, kann ich in ihnen 

behaupten. Das ist die primäre Anpassungsleistung, die das Feuilleton verlangt.“ 
55  Utz 2000, S. 144. 
56  Utz 2000, S. 145. 
57  Rautenstrauch 2016, S. 53. Zum Tempo im Feuilleton siehe auch Michael Bienert: Die eingebildete Met-

ropole. Berlin im Feuilleton der Weimarer Republik. Stuttgart: Metzler 1992, S. 59-93. 
58  Makropoulos zeigt in diesem Zusammenhang beispielsweise auf, dass der Begriff der ‚Krise‘ nicht 

nur eine negative oder problematische Konstellation bezeichnen, sondern auch als Kennzeichen 



19 

 

(zum Beispiel das Narrativ des Feuilletonisten als ‚Flaneur‘ oder als exzentrischer 

Kontrapunkt zur breiten Masse der Bevölkerung) gleichermaßen zu. Dass speziell das 

populäre Narrativ einer allumfassenden ‚Krise der Weimarer Republik‘ problema-

tisch ist, zeigt Rüdiger Graf treffend auf, wenn er betont, die Krisen- und Zukunfts-

diskurse der Intellektuellen in der Weimarer Republik seien nicht monokausal als 

Folge der „zweifellos vorhandenen, massiven realen Krisenprozesse in Wirtschaft, 

Staat und Gesellschaft“ zu begreifen. Für die Zeitgenossen habe es nicht die eine Krise 

der Weimarer Republik gegeben, sondern stattdessen eine „Vielzahl überaus hetero-

gener und einander zum Teil widersprechender Krisendiagnosen, die „in Abhängig-

keit vom Erfahrungsraum und Erwartungshorizont“ des Zeitdiagnostikers variier-

ten.59 Ebenso soll vermieden werden, die ideologischen, philosophischen oder poeto-

logischen Positionen der fokussierten Autoren zu Grundannahmen der Analysen 

werden zu lassen, es sei denn, diese sind unmittelbar aus den Texten ersichtlich.60 Das 

Ziel ist es vielmehr, diese durchaus in großer Zahl vorhandenen Deutungsmuster als 

in ihrer historischen Zeit verankert zu verstehen, die zu diesem spezifischen Zeit-

punkt erst entstehen oder in den zeitgenössischen Diskursen erstmals artikuliert wer-

den.61 

 

2.3 Kriterien für die Auswahl des Corpus 

Bei den vier Prosatexten, die in diese Arbeit einfließen, handelt es sich um eine Aus-

wahl aus zahllosen gleichberechtigten anderen Texten, die nach zuvor bestimmten 

Kriterien (Thema, Veröffentlichungskontext und Verfügbarkeit) erfolgt ist: Alle Texte 

 
einer offenen und modernen Gesellschaft verstanden werden kann: „Modernität in diesem Sinne 

wurde in Deutschland historisch erstmals im Berlin der Weimarer Republik zur ebenso umfassenden 

wie unabweisbaren Wirklichkeit. Und sie wurde von den Zeitgenossen geradezu automatisch als 

eine absolut offene und deshalb hochgradig krisenhafte Situation erfahren […].“ Siehe Makropoulos 

2005, S. 52. 
59  Siehe Rüdiger Graf: „Die »Krise« im intellektuellen Zukunftsdiskurs der Weimarer Republik“, in: 

Föllmer, Graf 2005, S. 77-106, hier S. 79. 
60  Die untergeordnete Beachtung ideologischer, philosophischer oder poetologischer Vorprägungen 

der Autoren, die in Teilen leicht durch Paratexte, Briefe, Tagebücher oder andere ästhetische Werke 

zur rekonstruieren wären, ist eine schwierige Angelegenheit für den Interpreten: Durch eine starke 

Fokussierung auf die Autoren und ihre Weltanschauungen würden die historischen und kulturellen 

Aushandlungsprozesse verdeckt, um die es hier gehen soll. Ein völliges Ignorieren würde jedoch 

wieder zu den ahistorischen und unpolitischen Prämissen der Interpretationsansätze führen, die mit 

den Verfahren von New Historicism und Crossmapping überwunden werden sollen. 
61  So verfährt exemplarisch auch Rüdiger Graf, wenn er Artikel aus „einflussreichen politisch-kulturel-

len Zeitschriften“ analysiert, um „das Verhältnis von Zukunfts- und Krisendiskurs in der Weimarer 

Republik genauer zu bestimmen.“ Siehe dazu Graf 2005, S. 79-82. 



20 

 

behandeln 1) auf der diegetischen Ebene die französische Hauptstadt Paris oder an-

dere französische Städte und wurden 2) ‚unter dem Strich‘, also im Feuilleton 

deutschsprachiger (Tages-)Zeitungen oder im Kulturressort deutschsprachiger Zeit-

schriften, veröffentlich, sind also 3) von der Editionsphilologie62 verfügbar gemachte 

Teile des kulturellen Archivs der Weimarer Republik.63 

Um dem kulturpoetischen Verfahren des New Historicism völlig gerecht zu wer-

den, müsste diese Textauswahl eigentlich um beliebig viele andere, sowohl literari-

sche als auch nichtliterarische Texte aus dem Feuilleton erweitert werden, um nicht 

die Beschränkungen eines festen Literaturkanons zu reproduzieren. Catherine Belsey 

bemerkt hierzu, die anthropologische Methode des New Historicism mache es mög-

lich, „die Unterscheidung zwischen kanonisch abgesicherten literarischen Kunstwer-

ken einerseits und nichtliterarischen, populären Texten andererseits aufzugeben“.64 

Obwohl inzwischen eine große Zahl an Illustrierten, Magazinen, Zeitschriften und 

(Tages-)Zeitungen in digitaler Form vorliegt65, also verhältnismäßig problemlos ver-

fügbar ist, und viele Beiträge aus dem Feuilleton der Weimarer Republik auch in an-

deren Kontexten, zum Beispiel in Werkausgaben oder Anthologien66, erschienen sind, 

ist dies aber – zumal im Rahmen einer Masterarbeit – nicht ohne Weiteres durchführ-

bar, weshalb eine Auswahl getroffen werden muss.67 Dieser Auswahl liegt jedoch 

 
62  Die oft aus ökonomischer Notwendigkeit, zuweilen aber auch aus künstlerischem Geltungsbewusst-

sein entspringende Praxis einiger Autoren, Feuilletontexte selbst in Buchform zu publizieren, geht 

der Sammlung und Edition oft voraus, kann hier aber keine spezielle Berücksichtigung finden. Vgl. 

Christian Jäger, Erhard Schütz: Städtebilder zwischen Literatur und Journalismus. Wien, Berlin und das 

Feuilleton der Weimarer Republik. Wiesbaden: DUV 1999, S. 252-253: „Schließlich findet auch eine Kri-

tik der feuilletonistischen Produktionen statt, allerdings vorzugsweise im Rahmen von Buchbespre-

chungen, wenn Feuilletons als gebuchte [sic!] Sammlung vorgelegt worden sind. Feuilletons werden 

gemeinhin erst dann kritisch behandelt, wenn sie ihre Aktualität hinter sich gelassen haben und in 

gebundener Form weiterreichenden Anspruch stellen.“ 
63  Zum kulturellen Archiv siehe auch Moritz Baßler: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine 

literaturwissenschaftliche Text-Kontext-Theorie. Tübingen; Basel: Francke 2005, S. 29-30. 
64  Belsey 2000, S. 54. 
65  Vgl. beispielsweise Illustrierte Magazine der Klassischen Moderne, URL: https://www.arthistori-

cum.net/themen/textquellen/illustrierte-magazine-der-klassischen-moderne/ [letzter Zugriff am 

30.07.2019]. 
66  Vgl. beispielsweise die vier Bände der von Inka Mülder-Bach besorgten Gesamtausgabe Siegfried 

Kracauers, die unter dem Titel Essays, Feuilletons, Rezensionen die entsprechenden Texte aus den Jah-

ren 1906 bis 1965 versammeln. Ein Beispiel für eine Anthologie dieser Art ist Gerhard Kaisers Deut-

sche Berichte aus Paris 1789-1933, in der eine große Auswahl an Reportagen und Feuilletontexten aus 

verschiedenen literarischen bzw. historischen Epochen über Paris zusammengestellt wurden. Vgl. 

Gerhard Kaiser (Hg.): Deutsche Berichte aus Paris 1789-1933. Zeiterfahrung in der Stadt der Städte. Göt-

tingen: Wallstein Verlag 2017. 
67  Siehe Baßler 2001, S. 12-13: „So gilt, was eben für die Geschichte generell gesagt wurde, für jede 

konkrete historische Situation: es läßt sich positivistisch eine unüberschaubare Menge an Material 



21 

 

nicht die literarästhetische Qualität der einzelnen Texte oder die Popularität der Au-

toren zugrunde. Sie erfolgt ausdrücklich nicht nach literarischen oder ästhetischen 

Kriterien, deren Bewertung ja ohnehin wieder von historisch variablen Kriterien und 

Präferenzen abhängig ist, sondern ist aus rein pragmatischen Gründen so getroffen 

worden: Die vier Texte sind im Rahmen von kritischen Ausgaben gut erschlossen und 

in der literaturwissenschaftlichen Forschung umfänglich kommentiert worden; die 

Materialgrundlage ist also sehr günstig. Damit steht diese Arbeit vor dem Problem, 

dass sie einerseits nicht-kanonische Texte von kanonischen Autoren behandelt oder 

andererseits diesen kanonischen Status negieren bzw. ignorieren muss.68 Dass diese 

Auswahl im Kern problematisch ist, weil sie zum Teil die Machtmechanismen der 

„überkommenen Narrationen der Literaturgeschichte“69 und eines strengen literari-

schen Kanons reproduziert, ohne dies eigentlich zu wollen, wird dabei reflektiert und 

trotzdem in Kauf genommen.70 

 

2.4 Eine Frage der Gattung 

Am Ende dieser theoretischen Vorüberlegungen soll – in aller Kürze – das Feuilleton 

hinsichtlich seiner Stellung zum bzw. im literarischen Gattungssystem befragt wer-

den, denn der Status des hier zu analysierenden Gegenstands ist nicht selbstevident: 

In der literaturwissenschaftlichen Forschung ist bezüglich der Bezeichnung der Texte 

gleichermaßen von ‚Reiseprosa‘, ‚Denkbildern‘71, ‚Städtebildern‘ und ‚Kurzessays‘ 

die Rede72, womit jeweils verschiedene Arten des Zugriffs auf die Texte verbunden 

sind. Auch werden sie oft pauschal der Stilrichtung der Neuen Sachlichkeit 

 
bereitstellen, die Anzahl der herstellbaren Bezüge ist virtuell unendlich, Vollständigkeit anzustreben 

wäre absurd, es muss ausgewählt werden.“ 
68  Vgl. hiermit auch die Gegenüberstellung verschiedener Positionen zum Status von Kanon und Lite-

ratur in Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 35-41. 
69  Baßler 2001, S. 12. 
70  Zum Verhältnis von New Historicism und Macht siehe Kaes 2001, S.255: „Wie Foucault interessiert 

sich der New Historicism für die Mechanismen von Macht, Autorität und Unterdrückung in der 

Geschichtsschreibung – Mechanismen, die ins Spiel kommen, noch bevor die Kommunikation zwi-

schen Autor, Werk und Leser stattfindet –, denn die Macht entscheidet, ob ein Text überhaupt an die 

Öffentlichkeit gelangen kann oder nicht. Wer spricht, hat die Macht zu sprechen.“ Dies gilt natürlich 

auch für eine entsprechende Literaturgeschichtsschreibung, die um die Machtmechanismen und 

Ausschlusspraktiken von Publikationsmarkt, Editionsphilologie und Wissenschaftsbetrieb – also 

auch um die Etablierung eines literarischen oder ästhetischen Kanons – weiß und diese reflektiert. 
71  Mit dem Begriff ‚Denkbilder‘ ist in diesem Zusammenhang nicht die Textsammlung Walter Benja-

mins gemeint, in der auch der Text Paris, die Stadt im Spiegel enthalten ist. 
72  Hierbei handelt es sich nur um eine kurze Auswahl der verschiedenen Klassifizierungen und Be-

zeichnungen. 



22 

 

zugeordnet, ohne dass diese Zuordnung genauer hinterfragt wird.73 Konsens scheint 

jedoch darin zu bestehen, dass die Texte als Kleine Formen oder als Kurzprosatexte 

zu fassen sind74, die ‚unter dem Strich‘ erschienen sind. Aber auch dieses augen-

scheinliche Charakteristikum, diese „äußere, mediale Grenze“75, als wesentlich anzu-

nehmen, ist problematisch, weil einzelne Texte nicht in der Feuilletonsparte einer Ta-

ges- oder Wochenzeitung erschienen sind, sondern als reguläre Artikel im Kulturteil 

einer Zeitschrift.76 Ein homogener Publikationskontext ist also streng genommen 

nicht gegeben, auch wenn zwischen den zwei Kontexten keine allzu großen Unter-

schiede bestehen, denn beide verweisen gleichermaßen auf eine innere Grenze, wel-

che „die Kultur“ als eigenständiges Ressort, „entsprechend ihrer gesellschaftlichen 

Funktion, vom Bereich der Politik oder der Wirtschaft abgrenzt“.77 

Eine weitere Fluchtlinie bei der Klassifizierung von Feuilletontexten ist die inhalt-

liche Ausrichtung: Almut Todorow subsumiert die Texte auf der einen Seite als ‚Rei-

seprosa‘, „womöglich die umfangreichste Textgruppe“, und ruft damit diegetische 

Motive wie zum Beispiel Bewegung, Begegnung, Aufbruch und Ankunft, aber auch 

relative und relationale Motive wie Exotismus, Fremdes und Eigenes auf; sie schreibt 

ihr „zugleich einen ihrer gattungshistorischen Höhepunkte als dokumentarische und 

ästhetische Form“78 zu. Auf der anderen Seite identifiziert sie Texte des Feuilletons 

als ‚Denkbilder‘, also als Texte, die in einer „philosophischen und zugleich ästheti-

schen Form“ eine ganz neue „Qualität öffentlicher und tagespublizistischer 

 
73  Vgl. Philipp Leson: Die Reisereportagen Joseph Roths. Eine Studie zum Feuilleton der Neuen Sachlichkeit. 

Dissertation im Fachbereich Germanistik der Philipps-Universität Marburg 2016, URL: https://ar-

chiv.ub.uni-marburg.de/diss/z2016/0622/ [letzter Zugriff am 15.08.2019]. 
74  Dass nicht einmal die Eingrenzung auf Prosatexte ohne Einschränkung möglich ist, zeigt Kernmayer 

überzeugend: „Während vor allem die Abendausgaben der großen Blätter meist literarische Arbeiten 

(Romane, Novellen, Erzählungen, aber auch Dramen und Gedichte) im Feuilletonteil vorabdrucken, 

[…].“ Hildegard Kernmayer: „»Unsterblichkeit eines Tages« oder »interdiskursives Sprachspiel«? 

Gattungshistorisches und Gattungstheoretisches zur Frage: Was ist ein Feuilleton?“, in: Sigurd Paul 

Scheichl (Hg.): Feuilleton – Essay – Aphorismus. Nicht-fiktionale Prosa in Österreich. Innsbruck: Univer-

sität Innsbruck Institut für Germanistik (Verlag) 2008, S. 45-67, S. 45-46 [Hervorhebungen J.C.]. 
75  Peter Utz: „Feuilleton [Artikel]“. In: Gisi 2015, S. 49a-55a, hier S.50b. 
76  Als Beispiel hierfür kann man Walter Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel von 1929 heranziehen, 

anonym erschienen in der deutschen Ausgabe der Kulturzeitschrift Vogue. 
77  Utz 2015, S. 50b. 
78  Almut Todorow: „‚Wollten die Eintagsfliegen in den Rang höherer Insekten aufsteigen?‘ Die Feuil-

letonkonzeption der Frankfurter Zeitung während der Weimarer Republik im redaktionellen Selbst-

verständnis“, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 62 (1988), S. 

697–740, hier S. 699. Todorows Fokus liegt allerdings auf einer publizistisch orientierten Geschichte 

des Feuilletons, nicht auf einer dezidiert literaturwissenschaftlichen. 



23 

 

Reflexion“79 produzieren. Diese beiden ‚Textgruppen‘ stehen aber disparat nebenei-

nander, weil sich die eine auf diegetische und die andere auf formale Kriterien stützt. 

Ähnlich stehen die Einordnungen in ‚Kurzessays‘ und in ‚Städtebilder‘ zueinander: 

Rautenstrauch betont, der Essay gewinne seine Überzeugungskraft aus der freien Re-

flexion des Autors80 und sei durch Plötzlichkeit als methodisches Schreibverfahren 

geprägt.81 Seine grundsätzliche Unterscheidung von Kurzessay und Feuilletontext ist 

jedoch durchaus problematisch82, zumal er viele Parallelen „im Formeninventar bei-

der Gattungen“ einräumt: Hybridität, Dialogizität, Intertextualität, Intermedialität 

und Autoreflexivität als Merkmale des experimentellen Charakters der Gattung.83 

Seine starke Ablehnung des Begriffs ‚Städtebilder‘ ist nicht sehr überzeugend, weil er 

hier formale und inhaltliche Kriterien auf eine Stufe stellt, die sich keineswegs aus-

schließen: 

 

Obwohl das Feuilleton sich oft mit den Phänomenen des modernen Großstadtlebens 

befasst hat, beschäftigte es sich auch – sozusagen als Gegenmodell zur Hektik des 

städtischen Alltags – mit Naturimpressionen, Reisen in ländliche Räume oder Besich-

tigungen außerhalb der Stadt gelegener Topographien […]. Der Begriff des Städtebil-

des ist daher als Alternative zum Feuilleton genauso wenig brauchbar wie derjenige 

der Miniatur.84 

 

Es trifft zwar zu, dass sich die Feuilletontexte inhaltlich nicht immer mit städtischen 

Topographien beschäftigen, aber sie sind deshalb nicht ablösbar von den Diskursen 

spezifisch urbaner Erscheinungen oder von großstädtischen Infrastrukturen.85 Wenn 

das Feuilleton als ästhetische und mediale Form an die Großstadt gebunden ist, ge-

nügen nur inhaltliche Abweichungen nicht, um eine solche Zuordnung zu disquali-

fizieren, zumal Rautenstrauch selbst die Bedeutung der Figur des Flaneurs, der als 

„Exponent des Urbanen“ nicht von der Großstadt zu trennen ist, einräumt und vom 

„gefährlich angestiegenen Puls der Großstadt“ spricht.86 Es bietet sich – in Anlehnung 

 
79  Todorow 1988, S. 699. 
80  Siehe Rautenstrauch 2016, S. 29. 
81  Siehe Rautenstrauch 2016, S. 32. Er stellt außerdem heraus, „in der sprachlich verdichteten Textform 

des Essays“ tauchten bestimmte Themen – bei ihm die Architektur – oft „als Metapher, Denkbild, 

Metonymie, Synekdoche oder Personifikation“ auf. Es zeigt sich, dass die bereits erwähnten forma-

len Kriterien des Denkbilds aus Todorows Definition hier implementiert sind. Siehe Rautenstrauch 

2016, S. 37. 
82  Siehe hierzu besonders Rautenstrauch 2016, S. 44-45. 
83 Siehe Rautenstrauch 2016, S. 47. 
84  Rautenstrauch 2016, Fußnote 99, S. 47-48. 
85  Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit. 
86  Siehe Rautenstrauch 2016, S. 52-53. 



24 

 

an Öhlschläger – für die vorliegende Arbeit an, am inhaltlich und strukturell gepräg-

ten Begriff des ‚Städtebildes‘ festzuhalten und sich zu vergegenwärtigen, dass die 

Distinktionsmerkmale zwischen den verschiedenen Definitionsversuchen nicht zur 

Eingrenzung der Textgattung beitragen. 

Die Darstellungen dieser Positionen (und das sind nur Wenige unter Vielen) zeigt 

deutlich, wie schwierig es ist, die im Feuilleton versammelten Texte auf eine syste-

matische Art zu beschreiben. Dabei erscheint es hier letztlich gar nicht zielführend, 

die disparaten Charakteristika, die auf verschiedenen Ebenen durchaus zutreffen, auf 

irgendeine Weise zu synthetisieren. Man kann aber sicherlich festhalten, wie Öhl-

schläger zutreffend bemerkt, dass die im Kern problematische Stellung des Feuille-

tons innerhalb des Literaturbetriebs unter anderem darin liegt, dass es gleichzeitig 

„eine Affinität zur Artikulation von Zeitkritik unterhält“ und „eine Transformation 

der Grenzen zur Literatur hin markiert“, weshalb die „Texte zur sogenannten hohen 

Literatur, die überzeitliche Geltung beansprucht, in Konkurrenz“87 treten. Die Mini-

maldefinition als eine heterogene Textart, die sich kaum durch formale oder inhaltli-

che Kriterien umreißen lässt, „stofflich unbegrenzt“ ist und „in der Überschreitung 

der Gattungsgrenzen sowohl journalistischer wie auch literarischer Prosa die Schnitt-

stelle zwischen Literatur und Publizistik“88 markiert, ist wesentlich durch eine Dis-

tinktion gekennzeichnet: „Neben dem sichtbaren ‚Strich‘ wird das Feuilleton auch 

durch einen zweiten, unsichtbaren Strich bestimmt: seine Abgrenzung von der ‚ho-

hen‘ Literatur, die sich nicht dem ephemeren Tagesgeschäft verschreiben muss.“89 

Diese Abgrenzung zur ‚hohen‘ Literatur kann aber gerade als das literarische Poten-

zial des scheinbar ephemeren Feuilletons angesehen werden, denn aus der bereits 

angedeuteten „Unbestimmtheit der kleinen Form“ ergibt sich „jene literarische Selbs-

treflexivität, die selbst ein zentrales Merkmal der modernen Literatur darstellt“.90 In-

dem sich die Prosa des Feuilletons immer wieder selbstreflexiv auf die Grenzen zur 

 
87  Claudia Öhlschläger: „Figurationen der Krise: Robert Walsers Feuilleton im Kontext der Unterhal-

tungs- und Konsumkultur zwischen 1927 und 1932. Das Beispiel Sport im Bild: Kultur, Gesellschaft, 

Mode“. In: Birgit Nübel, Anne Fleig (Hg.): Figurationen der Moderne. Mode, Sport, Pornographie. Pader-

born: Fink 2011, S. 103-126, hier S. 107. 
88  Kernmayer 2008, S. 46. 
89  Utz 2015, S. 51a. 
90  Jens Hobus: „‚Nun wieder diese kleine Prosa, diese Abweichungen und -zweigungen’. Zur Ethik 

und Ästhetik des Kleinen im Werk Robert Walsers“. In: Sabiene Autsch, Claudia Öhlschläger, Leonie 

Süwolto (Hg.): Kulturen des Kleinen. Mikroformate in Literatur, Kunst und Medien. Paderborn: Fink 2014, 

S. 121-144, hier S. 141. 



25 

 

Tagespresse91 wie zur Literatur bezieht, werden die Distinktionen ständig neu ver-

handelt und verschoben, wodurch die Texte selbst „überzeitliche Geltung“92 gewin-

nen. Auch wurden die kleinen Formate im Feuilleton von den Autoren selbst, bei al-

len strukturellen Unterschieden zur Literatur, nicht immer als ‚Nebenschauplätze‘ ih-

res Schaffens angesehen, sondern vielmehr als „Spielraum eines experimentellen 

Schreibens“93, der sich von der ‚hohen‘ Literatur in seiner medialen Form, nicht aber 

in seinem Wesen unterscheidet. 

Eine dezidiert literaturhistorische Betrachtung von Feuilletontexten in Anknüp-

fung an den New Historicism ist außerdem angebracht, weil diese, wie Gustav Frank, 

Madleen Podewski und Stefan Scherer überzeugend ausführen, als „kleine Ar-

chive“94 bezeichnet werden können. Ihr Ansatz modifiziert die bereits erwähnte Po-

sition Baßlers, der sämtliche Texte als diskursive Archive betrachtet95, dahingehend, 

dass das Medium Zeitung bzw. Zeitschrift eine spezifische „Kleinheit“ der Archive 

produziert, welche wiederum auf bestimmte Beschränkungen verweist: Weil es so-

wohl materielle als auch pragmatisch-soziologische, als auch wissensgeschichtliche 

Grenzen der Archivfunktion des Feuilletons gebe, könne nicht „der gesamte Wissens-

bestand einer historischen Formation“96 in den Blick genommen werden, sondern nur 

„die Formationsregeln, denen das Wissen auch in den heterogenen Zusammenstel-

lungen“97 des Feuilletons bzw. der Literatur- und Kulturzeitschrift unterworfen ist. 

Damit ist jener Modus gemeint, „den sich historische Formationen schaffen, um ihr 

Wissen selbst schon (und immer auf historisch spezifische Weise) jenseits von Diszip-

linarität und Spezialisierung zu präsentieren und zu reflektieren“.98 Das im Feuilleton 

enthaltene und zugleich erzeugte Wissen wird dort „nicht nur […] popularisiert, 

 
91  Siehe Öhlschläger 2019a, S. 184: „Und wenn schließlich Joseph Roth, seinerseits Feuilletonist, einmal 

bemerkte: ‚Große Wahrheiten werden an den Rand geschrieben‘, bestätigt er diesen Wahrheitsan-

spruch der kleinen Form, die im journalistischen Kontext außerhalb des Zentrums alltäglicher Nach-

richten- und Informationsvermittlung verortet ist.“ 
92  Kernmayer 2008, S. 46. 
93  Öhlschläger 2019a, S. 184. 
94  Siehe Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 41-45. Genau genommen binden die Autoren den Begriff 

zwar an das spezifische Medium der Literatur- und Kulturzeitschriften, die „funktional neben die 

Zeitungen treten“. Der Begriff des ‚kleinen Archivs‘ lässt sich aus funktionaler Perspektive also auch 

auf das Feuilleton anwenden, zumindest in der Form der in dieser Arbeit fokussierten Texte. Siehe 

Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 4. 
95  Vgl. Baßler 2005, S. 29-30. 
96  Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 41-42. 
97  Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 42. 
98  Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 42. 



26 

 

sondern vor allem in der literarischen Artikulation auch in lebensweltliche Zusam-

menhänge eingestellt und insofern auf seine Haltbarkeit oder Haltlosigkeit befragt“.99 

Ein Wissensarchiv in diesem Sinne ist das Feuilleton zum einen, weil in ihm der on-

tologische Status der enthaltenen literarischen Texte und sein eigener ständig neu 

verhandelt und reflektiert werden, während es die eigene Gemachtheit durch die 

Texte – quasi im Vollzug – selbst darstellt. Zum anderen verweist die ständige Befra-

gung auf „Haltbarkeit oder Haltlosigkeit“ des im Feuilleton enthaltenen und erzeug-

ten Wissens auf eine zeitliche „Dialektik von Vergegenwärtigung und Archivie-

rung“100, also von alltäglicher und überzeitlicher Geltung, sowie auf Verhandlungen 

von historischen Zeitstrukturen, also von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 

gleichermaßen, die wiederum auf den ontologischen Status der Historizität einer 

Epoche als Ganzes hindeuten.101 Dies wird durch „das Strukturmoment der seriellen 

Wiederholung“102 noch ergänzt: Durch die Periodizität der Tages- und Wochen-

presse, so Öhlschläger, könne der Leser bestimmte Elemente der Feuilletontexte „im-

mer wieder neu und anders“ lesen, was Wiedererkennungseffekte generiere, 

wodurch wiederum kulturelle Erinnerung gestiftet werde.103 Dadurch wird die Co-

dierung von historischer Zeit im Feuilleton verändert, denn das traditionelle Verhält-

nis von Flüchtigkeit und Dauer, analog zum Verhältnis von ephemerer Presse und 

überzeitlicher Literatur, wird in Frage gestellt und gleichzeitig neu geordnet. 

Darüber hinaus treten, so Peter Utz, die hier behandelten Texte „historisch die 

Nachfolge des gesellschaftlichen Gesprächs an“104, was zur Leserbindung beitrage: 

 
99  Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 42. 
100  Claudia Öhlschläger: „Feuilletons als kleine Bildarchive historischen Wissens. Städteminiaturen der 

Weimarer Republik“, in: KulturPoetik. Journal for Cultural Poetics Heft 2/2019 [im Erscheinen, deshalb 

im Folgenden Öhlschläger 2019b]. Siehe auch dort: „[L]iterarische Städtefeuilletons modellieren 

diese ‚Feindialektik der Zeit‘, wenn sie einerseits das flüchtige journalistische Tagesgeschäft mit im-

mer neuen Ansichten bedienen, andererseits aber sich zu kleinen Bildarchiven  entwickeln, in denen 

historisches Wissen und – allgemeiner gesagt – das Wissen um die Historizität der eigenen Epoche 

aufbewahrt und in ein kollektives Gedächtnis überführt wird.“ 
101  Siehe Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 31 [Hervorhebungen im Original]: „Daneben übernimmt sie 

[die Zeitung, Anm. J.C.] Archivfunktionen, indem sie an vergessene, aber als aktuell oder relevant 

behauptete Themen (als Fragen der Zeit) erinnert. In der Bildung ihrer Leser durch solches Traditi-

onsverhalten übernimmt sie neben der Belehrung über relevantes Wissen eine enzyklopädische Funk-

tion komplementär zur Popularisierungsfunktion als Vermittlungsleistung, die ihre mediale Organisa-

tionsform ermöglicht. Eine Unterhaltungsfunktion übernimmt sie schließlich im Oszillieren zwischen 

essayistischer Aufklärung, feuilletonistischem Sprachspiel und gleichermaßen literarischer wie es-

sayistischer Selbstbespiegelung […].“ 
102  Öhlschläger 2019b. 
103  Siehe Öhlschläger 2019b. 
104  Utz 2015, S. 51a. Vgl. dazu Kernmayer 2008, S. 48, S. 50. 



27 

 

Indem sie simulierte ‚Mündlichkeit‘ praktizierten, richteten sie sich an einen ‚impli-

ziten‘ Leser, der jedoch, „anders als in rein fiktionalen Gattungen, auch ein vom Zei-

tungsmarkt bestimmtes, reales Profil“ habe.105 Weil diese Mündlichkeit den „im Ge-

spräch ständig zirkulierenden Themenwechsel[]“ und die „Vielstimmigkeit mündli-

cher Konversation“ nachahmen muss, bedingt sie auch eine „intertextuelle Bewe-

gung“, worin Kernmayer zutreffend ein „zentrales poetologisches Charakteristi-

kum“106 der Feuilletontexte erkennt. Hieran knüpfen die folgenden Analysen unter 

Rückgriff auf die Verfahren des Crossmappings und der Kulturpoetik mit ihrem Fo-

kus auf intertextuelle und interdiskursive Verknüpfungen zwischen den Texten so-

wie deren Funktion als historische Wissensarchive an. 

  

 
105 Siehe Utz 2015, S. 53a. Utz sieht in diesem Rückgriff auf eine simulierte Mündlichkeit ein Vorauswei-

sen auf die literarische Moderne:  „Im modernen Massenmedium etabliert das Feuilleton also eine 

eigentlich archaische Form der literarischen Kommunikation. Einerseits wird es damit wegweisend 

für jene literarische Moderne, die im 20. Jh. eine verlorene Mündlichkeit literarisch wiederzugewin-

nen versucht. Andererseits verfällt es dabei rasch dem Verdikt, es sei bloß eine unverbindliche ›Plau-

derei‹.“ Vgl. auch Almut Todorow: Das Feuilleton der »Frankfurter Zeitung« in der Weimarer Re-

publik. Zur Grundlegung einer rhetorischen Medienforschung. Tübingen: Niemeyer 1996, S. 53-55. 
106  Kernmayer 2008, S. 50. 



28 

 

3. Hauptteil 

 

3.1 Joseph Roth: Im mittäglichen Frankreich (1925) 

 

Nur Glocken schlagen von Türmen aus alter Gewohnheit, nicht um 

die Zeit zu künden. Die Zeiger der Uhren drehn sich ohne Zweck. 

Diese Stadt rechnet nach Jahrhunderten, nicht nach Stunden. Sie 

müßte Uhren von jener Beschaffenheit haben, wie es sie vielleicht 

im Jenseits gibt.107 

 

Eine Reise in den Süden, raus aus der Großstadt, ihrem Trubel und ihrem Lärm, 

scheint die Grundlage der Texte Joseph Roths zu sein, die als Artikelfolge vom 8. Sep-

tember bis zum 4. November 1925 unter dem Titel Im mittäglichen Frankreich in der 

Frankfurter Zeitung erschienen sind.108 Die zehn Städtebilder thematisieren, mehr oder 

weniger zusammenhängend, Besuche in Lyon, Nîmes, Vienne, Tournon, Marseille 

und Nizza im Süden Frankreichs, wobei eine biographisch gesicherte Chronologie 

der Reise des Autors nicht rekonstruierbar – und letztlich auch nicht relevant ist: Die 

Reise, auf die Roth in Briefen und im Vorwort zu seiner weitgehend ungedruckt ge-

bliebenen Sammlung Die weißen Städte verweist109, ist Teil einer „autofiktionale[n] 

Maskerade Roth[s]“, die „keine ‚Wahrheit‘ im Sinne biographischer Authentizität 

verbürgt“.110 Die Stimme des Erzählers müsse deshalb, so betont Achim Küpper, bei 

Roth grundsätzlich von derjenigen des Autors unterschieden werden111; dies berück-

sichtigend, ist trotzdem im Folgenden von der Erzählerfigur Joseph Roth als Alter Ego 

des Autors die Rede.112 Der Ich-Erzähler Roth bereist die besagten sechs Städte nicht 

in einer bestimmten topographischen oder thematischen Reihenfolge113, auch wird 

 
107  Joseph Roth: „Nichts ereignet sich – in Vienne“, Teil von: Joseph Roth: „Im mittäglichen Frankreich“, 

in: Ders.: Werke 2: Das journalistische Werk 1924-1928. Hg. und mit einem Nachwort von Klaus West-

ermann. Frankfurt a. M.: Büchergilde Gutenberg 1994 [1989], S. 427-450, hier S. 431-432.. 
108  Roth 1994 [1989], S. 427-450. Verweise und Zitate werden im Folgenden unter der Sigle ImF direkt 

im Text angegeben. 
109  Siehe hierzu Öhlschläger 2019a, S. 191-192. 
110  Achim Küpper: „Berichte aus der Fremde. Unbehaustheit als Grundmotiv von Joseph Roths Reise-

reportagen und Reiseschilderungen“, in: Thomas Eicher (Hg.): Joseph Roth und die Reportage. Heidel-

berg: Mattes 2010, S. 99-126, hier S. 101. 
111  Siehe Küpper 2010, S. 101. 
112  Dies gilt auch für die Konstellation von Erzählerfigur und Autor in den folgenden drei Analysen. 
113  Die Städte liegen nicht auf einer klar definierten Route und befinden sich nicht in direkter geogra-

phischer Nachbarschaft. Auch die Anordnung der Städtebilder im Publikationskontext erscheint 

willkürlich, da beispielsweise Nîmes zweimal vorkommt, sich die beiden Texte aber nicht expressis 

verbis aufeinander beziehen. Es erscheint vielmehr so, als habe der zweite Nîmes-Text, „Stierkampf 

am Sonntag“, zuerst erscheinen sollen, da er mit dem einleitenden Satz „Am Sonntag fahre ich nach 

Nîmes.“ (ImF 437, Hervorhebung im Original) beginnt und detaillierter auf die Architektur der 



29 

 

die Reise als solche kaum thematisiert: Einzig die Sätze „Acht Stunden dauert die 

Fahrt von Paris nach Lyon. Unterwegs verändert sich die Landschaft sehr plötzlich. 

Nachdem man einen Tunnel passiert hat, ist man in einer südlicheren Welt.“ (ImF 

427), „Am Sonntag fahre ich nach Nîmes.“ (ImF 437) und „Das denke ich auf der Fahrt 

[…]“ (ImF 437) zeugen von der eigentlichen Bewegung einer Reise, die restlichen 

Texte setzen sie praktisch voraus. Was aber allen Texten gemein ist, ist ein starker 

Bezug einerseits auf die Topographien und die Architekturen sowie andererseits auf 

die historische Zeit und die Geschichte der Städte, worauf schon das Adjektiv ‚mit-

täglich‘ im Übertitel verweist: Die altmodisch anmutende Übersetzung der französi-

schen Bezeichnung Midi für die bereiste Region eröffnet einen breiten Wahrneh-

mungshorizont von Raum- und Zeitstrukturen. 

Die Reflexionen über Raum und Zeit werden vom Erzähler vor allem im Modus 

des Flanierens114 oder Gehens entwickelt, denn abgesehen von den kurzen Verweisen 

auf die Reise spielen das Gehen, das Sehen und das Erleben die zentralen Rollen: 

Nach der Begegnung mit einem überaus höflichen, also typisch lyonesischen Kellner, 

die später noch Erwähnung finden wird, wandert Roth beispielsweise trotz einer 

Temperatur von 35 Grad („Jeder Mensch bemerkt: ‚Diese Hitze!‘“, ImF 427) durch die 

Straßen der Stadt „Lyon“. (ImF 427-429) Er ist ausgestattet mit einem Reiseführer115, 

der ihm berichtet, die alte Stadt sei „43 Jahre vor Christi Geburt“ gegründet worden 

und Kaiser Augustus habe „einen Palast, mehrere Monumente und einen Aquädukt 

von 84 Kilometern“ (ImF 428) errichten lassen. Die Beschreibung der Stadt beginnt, 

vermittelt durch den Führer, mit den historischen Anfängen in der römischen Antike, 

wird jedoch nicht chronologisch fortgesetzt: 

 
römischen Arena eingeht, während diese für den ersten Nîmes-Text, „Kino in der Arena“, beinahe 

wie eine Voraussetzung wirkt. Auch über Marseille („Marseille“, „Ein Bootsmann“) und Nizza 

(„Nizza“, „Ein Kino im Hafen“) sind jeweils zwei Texte enthalten, die aber in der Anordnung nach-

einander stehen. 
114  In Roths Fall entspricht das Flanieren jedoch nicht durchweg dem Modus, wie er beispielsweise bei 

Benjamin, Hessel oder Kracauer geprägt wird: Nicht das ziellose Spazieren und Beobachten ohne 

klar bestimmte Absicht, das auf ein Eintauchen in die urbane Masse und eine asynchrone Bewegung 

zu ihr abzielt, betreibt der Erzähler Im mittäglichen Frankreich. Seine Städte sind zum Teil menschen-

leer (besonders eindrucksvoll in „Nichts ereignet sich – in Vienne“, ImF 431-433), zum Teil diktieren 

die Topographien das Tempo und die Richtung seiner Bewegung (zum Beispiel in der zweiten Hälfte 

von „Tournon“, ImF 435-436). Auch taucht der Erzähler nicht in der heterogenen Masse unter, son-

dern figuriert sich selbst eher als das Inkommensurable zur (klein-)städtischen Bevölkerung (so bei-

spielsweise im letzten Absatz von „Stierkampf am Sonntag“, ImF 440). Lediglich die Schilderungen 

des belebten Hafens in „Marseille“ (ImF 442-443) erinnern an die eines Flaneurs im bekannten Mo-

dus. 
115  Zur Rolle des Reiseführers in Feuilletontexten siehe auch Öhlschläger 2019b. 



30 

 

 

Dieses alte Lyon liegt am rechten, ziemlich jähen Ufer der Saône. Steinerne Treppen 

verbinden die übereinanderliegenden Gassen. Die Häuser steigen steil an, ihre Dächer 

bilden Stufen. Eine Zahnradbahn führt zur Höhe und zur Kathedrale, die ihre stolze 

Front wie ein herrschendes und wachendes breites Angesicht der Stadt zugewendet hat 

[…]. (ImF 428) 

 

Wie vom Reiseführer geleitet, schildert der Erzähler hier Historisches, Geographi-

sches und Architektonisches nebeneinander, ohne einen bestimmten Fokus zu beto-

nen. Dabei überlagern sich die verschiedenen Beschreibungen auf der diegetischen 

Ebene, denn es ist eine Zahnradbahn, also moderne Verkehrstechnik, die zwischen 

der natürlichen Geographie, der zeitlosen städtischen Architektur, den antiken Mo-

numenten und der mittelalterlichen Kathedrale vermittelt. Obwohl Roth hier vorran-

gig wohl an der „Vermittlung von Informationen zu der momentanen Lage des […] 

Landes“ gelegen ist116, gleiten seine kurzen, parataktischen Sätze unversehens in freie 

Reflexionen über. Fernando Magallanes bemerkt hierzu passend, er schildere die Re-

alität nicht nur, sondern er interpretiere sie, wodurch ein lebendiger „literarischer 

Mikrokosmos“ entstehe.117 Teil dieses ‚literarischen Mikrokosmos‘ ist – und das ist im 

Zusammenhang dieser Arbeit besonders interessant – ein spielerischer, fast schon iro-

nischer Umgang mit etablierten historischen Epochen. Der Erzähler entdeckt in der 

alten Stadt Lyons ein Neben- und Übereinander historischer Zeiten, die durch ihre 

Bauwerke und Architekturen vermittelt werden: 

 

Im ältesten Teil mischt sich Heidnisches mit frühem Mittelalter und mit der Gegenwart 

in einer lebendigen und intimen Weise. Steine, Töpfe, Brunnen, Scherben, Tiergestalten 

überall. […] In diesem ältesten Teil der Stadt ist kein historisches Andenken tot. Die 

Gegenstände liegen an den Wegen. Das neue Leben blüht nicht aus den Ruinen. Die 

Ruinen blühen im neuen Leben. Hier aber entdeckt jeder Vorübergehende jeden Stein 

aufs neue [sic!], und jeder fühlt die Wonnen des ersten Entdeckers. (ImF 428) 

 

 
116  Dafür sprechen zumindest seine detaillierten und präzisen Angaben sowie der explizite Verweis auf 

einen Reiseführer (möglicherweise einen vom Grieben- oder Baedeker-Verlag), der genau diesen in-

formativen Zugriff auf die Umgebung erst ermöglicht. 
117  Fernando Magallanes: „Reiseliteratur am Beispiel Joseph Roths“, in: Johann Georg Lughofer, Mira 

Miladinović Zalaznik (Hg.): Joseph Roth. Europäisch-jüdischer Schriftsteller und österreichischer Univer-

salist. Berlin; Boston: De Gruyter 2011, S. 119-125, hier S. 122. Siehe dazu auch Magallanes 2011, S. 

119-120 [Hervorhebungen J.C.]: „In seinen Reiseschilderungen und -erzählungen, die er in Form von 

Reportagen, Feuilletons, Tagebuchaufzeichnungen o. ä. veröffentlichte, zeigt sich sein Anliegen, dem 

Leser das Fremde verständlich zu machen und ihm Einblick in andere Kulturen zu geben. Roth tritt 

in diesen Texten zumeist als Beobachter des Geschehens auf, dem es vor allem darauf ankommt, dem Leser das, 

was er durch die Reisen gelernt hat, zu vermitteln. Hinzu kommt sein literarisches Talent, dass es ihm 

ermöglicht, sozio-geographische Schriften in ganz eigenem Stil zu einer Art von Reportage werden 

zu lassen.“ 



31 

 

Das ‚Aufblühen‘ der Gegenwart aus den Ruinen der römischen Antike und des frü-

hen Mittelalters in „lebendige[r] und intime[r] Weise“ modifiziert das Verständnis 

vom Werden und Vergehen historischer Zeit, also das Zusammenspiel von Vergan-

genheit und Gegenwart, indem das Neue in das Alte integriert wird, ohne das die 

einzelnen Teile einander aufheben. Das dialektische Modell von Geschichte, nach 

dem die Vergangenheit zwangsläufig und gesetzmäßig in der Gegenwart aufgeht, 

Gegenwart also immer als Synthese verstanden wird, um Vergangenes erklär- oder 

deutbar zu machen, wird aufgegeben zugunsten einer Gegenwart, in der die Vergan-

genheit in den kleinen und marginalen Dingen („Steine, Töpfe, Brunnen, Scherben, 

Tiergestalten“, ImF 428) erhalten und sichtbar bleibt. Es ist keine historistische Syn-

these von Geschichte sichtbar, in der die Spuren der großen Vergangenheit, zum Bei-

spiel in Form von Tempeln oder Kathedralen, in der Gegenwart aufgehen müssen, 

um eine konsistente Geschichtserzählung zu konstruieren oder den „Sinn der Ge-

schichte“118 zu erkennen. 

Ähnlich verfährt Roth bei der Beschreibung von „Nîmes“ (ImF 429-431), denn 

auch hier wird ein Gebäude aus der römischen Antike, die Arena, zum Sinnbild für 

ein produktives Nebeneinander von Vergangenheit und Gegenwart: Am Abend be-

sucht der Erzähler die antike Arena, die allabendlich zu einem Kino umfunktioniert 

wird, in dem der Spielfilm „Die Zehn Gebote“ (gedreht 1923 von Cecil DeMille) ge-

zeigt wird. In der lebendigen Beschreibung des Arena-Kinos werden verschiedene 

Stationen der Vergangenheit mit der Gegenwart zusammengebracht, die erneut nicht 

in eine konsistente Abfolge von historischen Ereignissen gebracht werden: Während 

ein „paar Bogenlampen“ am Abend „die eine Hälfte der Arena“ beleuchten, bleibt 

die andere im Schatten. Aus diesem Schatten wachsen nun „gespenstig und weiß die 

Konturen der rissigen Steinblöcke“, die „schon so viel erlebt“ haben. Die Verbindung 

moderner Elektrifizierung und Medientechnik – elektrisches Licht und das Kino als 

modernes Medienereignis – mit dem antiken Gebäude sowie die Anthropomorphi-

sierung der Steine machen aus der Arena ein kreatürliches Gebilde, ein „weiße[s], 

runde[s] Ungeheuer“ (ImF 438), das, ähnlich einem Menschen, schon viel erlebt hat: 

 

Im Mittelalter wohnten 200 Familien in den Mauern der Arena und errichteten (in ei-

nem der geräumigen Torbögen) eine Kirche. Im Krieg diente die Arena als Festung. Sie 

 
118  Iggers 1997 [1968], S. 166. 



32 

 

machte den Wandel der Zeiten durch und ist immer wieder das Wahrzeichen jeder 

Epoche. (ImF 429) 

 

Wieder wird, untermauert durch geschichtliche und architektonische Details, histo-

rische Zeit in ein Verhältnis gesetzt, das keine Verdrängung der Vergangenheit durch 

die Gegenwart oder ein Aufgehen des einen im anderen voraussetzt, denn die antike 

Arena kann sowohl als Wohnbehausung und Kirche als auch als Festung, als auch als 

Kino weiterbestehen. Sie bleibt, jeweils abgelöst von ihrem unmittelbaren Funktions-

zusammenhang, erhalten und ist immer wieder „das Wahrzeichen jeder Epoche“. 

Auch im zweiten Text über Nîmes, „Stierkampf am Sonntag“ (ImF 437-440), befin-

det sich Roth in der Arena119 und erlebt dort einen der allwöchentlichen Stierkämpfe 

mit. Noch detaillierter als im vorherigen Text120 schildert er die Ereignisse, die sich 

am Sonntagnachmittag in dem antiken Gebäude abspielen: Der provenzalische Stier-

kampf, dem der Erzähler keinen „Vergleich mit dem berühmten spanischen“ (ImF 

437) zumuten möchte, ist ein gesellschaftliches Großereignis, an dem Menschen aller 

Schichten – darunter „junge[] Männer vom Lande“, welche die Tiere reiten, deren 

Besitzer, Erwachsene, Kinder und Soldaten – sowie Touristen gleichermaßen teilha-

ben. Bedeutend ist die Rolle des Stierkampfes vor allem, weil dieser nicht nur der 

regelmäßigen Unterhaltung dient, sondern auch der Sublimierung und Ableitung 

von kollektiver Unzufriedenheit: 

 

Schließlich ist es für die Ordnung des Staates gut, wenn die Regierten ihren Groll gegen 

Tiere auslassen. Dazu ist ja die kostspielige Arena gebaut worden. Die Römer wußten, 

daß sie immer noch billiger ist als eine Revolution. Und die Nachfolger der Römer wis-

sen es auch. (ImF 437) 

 

Das Verblendungsmuster, das schon die römischen Erbauer im 2. Jahrhundert er-

kannten und nutzten, existiert in der Gegenwart fort – und das auch noch im ur-

sprünglichen Gebäude. Die alte Institution des Gladiatoren- oder Tierkampfes lebt in 

der neuen des Stierkampfes weiter, die moderne Nachfolge gleicht dem archaischen 

Vorbild, es besteht nur ein anderer Funktionszusammenhang. Das Opfer dieser 

neuen Funktion, der Stier, wird im Zuge des Rituals zwar nicht getötet, aber sein 

 
119  Zum Verhältnis der beiden Nîmes-Texte siehe Seite 28-29, Fußnote 111 der vorliegenden Arbeit. 
120  Hier finden beispielsweise auch Kommentare über den Erhaltungszustand („In der großen Arena, 

die noch sehr gut erhalten ist […]“, ImF 437), den genauen Aufbau („Die Arena ist ungefähr drei 

Stockwerke hoch.“ ImF 438) und das Alter („[…] obwohl sie aus dem 2. Jahrhundert nach Christi 

Geburt stammt […]“, ImF 437) des Gebäudes den Weg in den Text. 



33 

 

Leiden lässt ihn für Roth trotzdem zur „Verkörperung aller Märtyrer der Weltge-

schichte“ (ImF 439) werden und sein Blick erinnert ihn an den „leuchtenden Schmerz, 

der im Auge des Gekreuzigten gebrannt hat“ (ImF 440). Hier zeigt sich, dass das Mar-

ginale und Randständige – für die übrigen Zuschauer ist der Stier ‚nur ein Tier‘ – für 

den Erzähler ein Symbol für etwas Großes und Bedeutsames ist. Historische und my-

thisch-religiöse Geschichte ist für ihn nicht nur im Erhabenen der Vergangenheit 

sichtbar, sondern kann sich auch in der Gegenwart offenbaren.121 Dadurch wird die 

etablierte und kanonisierte Hierarchie geschichtlicher Prozesse sowie religiöser Ge-

gebenheiten beträchtlich in Frage gestellt: Wenn der Stier ebenso ein Märtyrer der 

Weltgeschichte sein kann, werden die historischen Beispiele („ein verspotteter, ge-

schlagener Jude aus dem Osten“, „ein Opfer der heiligen Inquisition“, „ein zerrisse-

ner Gladiator“ oder „ein gemartertes Mädchen vor dem mittelalterlichen Rat“, ImF 

439) relativiert und in eine neue Relation zueinander gesetzt. Interessant ist hier auch, 

dass die Beispiele, die sich in Gestalt des Stiers in die Gegenwart fortsetzen, zwar 

allesamt historisch sind, aber nicht in chronologischer Reihenfolge stehen; schon 

dadurch wird die Hierarchisierung durch historische Ab- bzw. Nachfolge dekonstru-

iert. 

Am greifbarsten wird Roths spezifischer Umgang mit Geschichte und historischen 

Prozessen in Im mittäglichen Frankreich aber im Text „Tournon“ (ImF 434-436), denn 

hier durchwandert der Erzähler eine Stadt, die „im 16. Jahrhundert eine berühmte, 

von Gelehrten und Dichtern besuchte und bewohnte“ (ImF 434) war. Die ersten zwei 

Seiten des Feuilletontextes nimmt eine detaillierte Beschreibung des Lyzeums ein, das 

der Kardinal von Tournon „im Jahre 1542“ (ImF 434) gründete und das noch heute 

als Schule genutzt wird. Vor allen Dingen auf die Gründung dieser Schule führt Roth 

die Berühmtheit des Kardinals zurück: 

 

In der Schule ist das Andenken des Kardinals sehr lebendig. Man kann für die Dauer 

seines Namens nicht Besseres tun als Schulen gründen, Häuser, in denen junge Men-

schen leben. Viele Generationen tragen den Namen des Kardinals, in dessen Schule sie 

gegangen sind, wenn nicht im Herzen, so doch im Kopf. (ImF 434) 

 
121  Dies ist besonders interessant, weil sich in Roths Aufzählung der „Märtyrer der Weltgeschichte“ 

auch „ein verspotteter, geschlagener Jude aus dem Osten“ (ImF 439) wiederfindet, ein Bild, das für 

den Autor aufgrund seiner eigenen Biographie besonderes Identifikationspotenzial geboten haben 

dürfte. Siehe hierzu auch das Kapitel „‚Hinter dem Zaun gewann ich mich selbst wieder.‘ Joseph 

Roths journalistischer Blick auf Deutschland und Europa in den Jahren seines Frankreich-Aufent-

halts (1925-1939)“ in Dieter Meyer: Kurt Tucholsky, Joseph Roth, Walter Mehring. Beiträge zu Politik und 

Kultur zwischen den Weltkriegen. Frankfurt a. M.: Lang 2010, S. 293-340. 



34 

 

 

Dieses Andenken, das sich unter anderem in einem Monument „vor dem Eingang 

zum Lyzeum“ (ImF 434) auf dem Schulgelände zeigt, ist an sich nichts Besonderes, 

markiert aber doch eine spezielle Verschiebung historischer Konstellationen. Nicht 

das Erhabene, große Taten oder staatstragende Aktionen begründen einen Platz im 

kulturellen Gedächtnis, sonders etwas so Alltägliches oder Marginales wie eine 

Schule. Wieder besteht das Alte im Neuen fort, geht in ihm auf und bleibt dabei doch 

sichtbar erhalten: Die Vergangenheit des Lyzeums ragt in die Gegenwart der Schule 

hinein und erschöpft sich eben nicht im Andenken an seinen Gründer, denn nach wie 

vor sieht man beispielsweise „leere Bänke [], die nichts mehr und noch nichts zu tun 

haben, die alten Bänke mit den eingeritzten Namen der Insassen, die sich gelangweilt 

haben“ (ImF 435), oder „Inschriften der Schüler“, die diese neben dem alten Beicht-

stuhl an die Wand geschrieben haben (ImF 435); es herrscht „in den alten weißen 

Gängen [noch] die peinliche Sauberkeit eines Raums, der Gäste erwartet“. (ImF 435) 

Die alten Gegenstände und Strukturen aus der Vergangenheit der Schule (Bänke und 

Klassenräume, Inschriften und „[a]lte Gobelins von unschätzbarem Wert“, ImF 435) 

existieren noch und erfüllen dieselben Funktionen wie zuvor. Damit sind sie nicht 

nur Teil einer historischen Tradition, sondern auch lebendige Zeugen eines traditio-

nellen Funktionszusammenhangs, der sich kaum geändert hat. Die zahlreichen De-

tails, mit denen Roth diese Episode ausschmückt, entstammen – im Gegensatz zum 

Text „Lyon“ – nicht einem Reiseführer in Buchform, sondern werden von einer Pfört-

nerin vermittelt, „die, alt und beredt, ihre eigene Geschichte des immerhin älteren 

Lyzeums erzählt“. (ImF 434) Die so vorgetragene Geschichte erscheint wie ein 

Amalgam aus individueller und kollektiver Erinnerung, denn die Dame verbindet 

die eigene Lebensgeschichte spielend mit der des Lyzeums, wobei ihre Redegewandt-

heit durch den Wechsel zwischen hypotaktischen Satzkonstruktionen und rhetori-

sche Fragen besonders eindrücklich wirkt:  

 

Sie zählt 62 Jahre, ist verheiratet und kinderlos, ihr Mann ist ein Gärtner und sehr 

schweigsam, still geworden an der Seite dieser Frau, die ihm seit 40 Jahren jedes Wort 

aus dem Mund nimmt und das lästige Reden erspart. […] Vor 30 Jahren war sie in Paris, 

und schon damals war der Lärm in den Straßen zu arg. Ob ich ihn ertragen könnte? Ich 

wäre wohl jung und glücklich? Ich führe in einem Auto durch die Welt und hätte nichts 

zu tun? Ich bin doch höchstens 25 und mache meinen Eltern eine Freude? Und dieses 

Lyzeum ist alt! Sie sagt ‚alt‘ mit so langgedehnter Bewunderung, daß man große 



35 

 

Ehrfurcht vor den Mauern bekommt und daß man fühlt, was ‚Geschichte‘ bedeutet. 

(ImF 434) 

 

Dass es ausgerechnet diese fast in ein Klischee kippende Episode ist, durch die Roth 

„fühlt, was ‚Geschichte‘ bedeutet“ (ImF 434), ist ein gutes Beispiel für seinen spieleri-

schen und ironischen Umgang mit historischer Zeit.122 Die „so langgedehnte[] Bewun-

derung“ der Pförtnerin für das Alter der Schule erzeugt im Erzähler ein Gefühl von 

Ehrfurcht, das einerseits einen Gegenpol zur Flüchtigkeit der Moderne123 und ande-

rerseits einen Kontrapunkt zu geläufigen Vorstellungen von historischem Andenken 

darstellt. Ähnlich dem Andenken an den Gründer der Schule, genügt das bloße Alter 

und die Fähigkeit der Mauern, die Zeit zu überdauern und ein Fluchtpunkt im histo-

rischen Wandel zu sein, um ins kollektive Gedächtnis der Bewohner sowie der Besu-

cher einzugehen. 

Wenn Roth das Lyzeum verlässt und durch die Straßen Tournons zieht, wird das 

bisher genannte nochmal in kondensierter Form deutlich, denn während ihm in der 

Schule „nichts merkwürdig“ erscheint, ist „nur die Stadt merkwürdig“ (ImF 435): 

Häuser, von denen man glauben könne, sie seien „einmal auf einer Flucht begriffen“ 

gewesen und hätten „sich in einer schluchtenreichen Welt verfangen“, „ohne die Aus-

sicht, je wieder herauszukommen“ (ImF 436), prägen das Bild der Stadt. Die anschau-

lich anthropomorphisierten Gebäude „sind in fortwährender Bewegung, in ängstli-

cher Hast, furchtsam gekrümmt“. (ImF 436) Sie wirken auf den Erzähler wie heimat-

lose Flüchtlinge, die zufällig „zwischen felsigen Hügeln“ (ImF 435) gestrandet sind, 

um einem schrecklichen Schicksal zu entgehen. Analog dazu sind die Bewohner 

selbst „eingesperrt“ in diese Häuser und „alle ihre Tage sind wie wüste Träume, spitz 

 
122  Zu Roths Art, seine Figuren mit einem individuellen Charakter zu versehen, und seinem Umgang 

mit Ironie siehe Matjaž Birk: „‚Der Heroismus der Intellektuellen – Der liquidierte Heroismus‘. 

Fremd- und Selbstbilder in Joseph Roths und Stefan Zweigs Reisefeuilletons“, in: Lughofer, Zalaznik 

2011, S. 101-117, hier S. 105: „Aus gattungspoetologischer Hinsicht tendieren Roths Reportagen zur 

Autoreferentialität und weisen einen akzentuierten poetischen Charakter auf, der sich im Rückgriff 

auf Tropen, vorwiegend Metaphern bzw. Personifikationen, niederschlägt […]. Die Tropen bilden 

das Instrumentarium der visuellen Kraft von Roths reiseliterarischem Erzählen. Sie fungieren als 

Stilmittel der Ironie und Satire […]. Roths poetischer Stil zeigt sich ferner in spezifischer Szenerie 

und Dramaturgie, mit den für das Genre und das Veröffentlichungsmedium charakteristischen re-

tardierenden und akzelerierenden Momenten, die das Ziel verfolgen, die Atmosphäre stimmig ab-

zubilden, bis Personen in ihrem jeweiligen Umfeld glaubwürdig typisiert werden.“ 
123  Dies wird beispielsweise an ihren rhetorischen Fragen, die auf spezifisch moderne und urbane Phä-

nomene hinweisen, sichtbar: „Vor 30 Jahren war sie in Paris, und schon damals war der Lärm in den 

Straßen zu arg. Ob ich ihn ertragen könnte? […] Ich führe in einem Auto durch die Welt und hätte 

nichts zu tun?“ (ImF 434) 



36 

 

und scharf gegen die Giebel in ihrem Leben“. (ImF 436) Die angrenzenden Gassen 

„krümmen sich fortwährend“, „bilden Knäuel“, „verwirren sich ängstlich“ und 

„klimmen zitternd empor“, um „plötzlich wieder hinunter“ (ImF 436) zu fallen. Das 

lebendige Ensemble aus Häusern, Einwohnern und Gassen erzeugt ein starkes Ge-

fühl der Trostlosigkeit, der Unübersichtlichkeit und Bedrängnis bei Roth, vor dem er 

sich nur an die Rhône retten kann.124 Auch die Burg, die mitten in der Altstadt liegt 

und sich „in der Festungsmauer“ (ImF 436) birgt, ist kein Kontrast zu ihrer Umge-

bung, auch sie hat „Angst, eine Burg zu sein“: (ImF 436) Innerhalb der Anlage befin-

den sich die obligatorischen städtischen Institutionen, nämlich das Gefängnis, das 

Bürgermeisteramt und die Präfektur. Diese sind aber nur schwer voneinander zu un-

terscheiden, da der „Herr Bürgermeister“ und der „Herr Polizeipräfekt“ ebenso „hin-

ter Gittern“ (ImF 436) sitzen wie die Gefangenen – und darin gleichen sie allen Ein-

wohnern Tournons, die in ihren Häusern eingesperrt sind. Die typischen urbanen In-

stitutionen entsprechen – unter den Vorzeichen der modernen Demokratie – also so-

wohl räumlich als auch funktional den historischen, war doch die Burg im Mittelalter 

der Sitz der zentralisierten Exekutive, Legislative und Judikative. Wie in „Lyon“ und 

in „Nîmes“ ragt die Vergangenheit also ohne klar erkennbare Brüche in die Gegen-

wart hinein. Die institutionellen Funktionen der Gebäude und Topographien haben 

sich zwar verändert, aber Spuren der historischen Konstellationen bleiben sichtbar 

erhalten, wodurch sich die Zeitordnungen verändern und verschränken. In diesem 

Stadtteil herrscht eine andere Zeitordnung als in der Umgebung des Lyzeums, das 

doch erhaben und natürlich in seiner Dauerhaftigkeit und seinem Alter wirkt. Diese 

halt- und sinnstiftende Funktion erfüllt weder die Burg noch die Altstadt als Ganzes. 

Betrachtet man nun Im mittäglichen Frankreich insgesamt, so erscheint es nur 

schwerlich möglich, eine systematische „Reisephilosophie“ Joseph Roths zu entde-

cken, wie es Matjaž Birk zutreffend fasst. Diese finde, so Birk, „ihren Niederschlag 

vorerst in dem Prozess der Dekonstruktion des romantischen Reiseverstehens, der 

Poetik des Reisens und der Fremde schlechthin“.125 Die vorliegende Analyse der Ar-

tikelfolge zeigt, dass „Fremde und Heimat und deren Repräsentationen[] historische 

 
124  Wie in „Lyon“ nimmt hier die moderne Technik die Rolle der Vermittlerin ein: Aus der Undurch-

dringlichkeit der Altstadt rettet sich der Erzähler über „die große Hängebrücke (die erste Frank-

reichs)“ (ImF 436) in die Vorstadt Tain, die einen völligen Kontrast darstellt: Sie ist „flach, klein und 

jünger und ohne die furchtsame Wirrnis des Auf und Ab.“ (ImF 436) 
125  Birk 2011, S. 103-104. 



37 

 

und relationale geistig-kulturelle Konstrukte sind“.126 Allerdings ist Birks Auffassung 

zu widersprechen, das geschichtsphilosophische Konzept Roths beschreibe „die Ge-

schichte als zyklische Wiederkehr“127, denn die Texte verweisen deutlich auf die Un-

abschließbarkeit sowohl von historischer Zeit und Geschichte als auch von kultureller 

und individueller Identität.128 Öhlschläger bemerkt hierzu, Joseph Roth nähere sich 

in seinen Städtefeuilletons „dem Thema Geschichte über visuelle und andere sinnli-

che Eindrücke, um die Komplexität historischer Zeit in den Griff zu bekommen.“129 

Dies kann auch durch die vorliegende Analyse gestützt werden: Dass historische Ar-

chitekturen und Topographien nämlich als Zeugnisse der Vergangenheit wiederer-

kennbar sind, trotzdem aber als Strukturen und Phänomene weiterbestehen und da-

bei zwischen alten und neuen Funktionszusammenhängen changieren, erzeugt ein 

Spannungsfeld zwischen Antike, Mittelalter und Moderne, das sich nicht durch die 

traditionelle Kanonisierung historischer Epochen auflösen lässt; die „Komplexität 

historischer Zeit“ kann – und soll – also letztlich nicht „in den Griff“ gebracht werden. 

Damit zeugen die Städtebilder von einem erstaunlich modernen Verständnis bezüg-

lich der Codierungen von Identität130 und Geschichte, die aber nicht in einer geschlos-

senen Systematik oder einer allgemeingültigen Poetik aufgehen.131 

 

 
126  Birk 2011, S. 103-104. 
127  Brik 2011, S. 115. 
128  Eine „zyklische Wiederkehr“ würde aber diese Abgeschlossenheit der Vergangenheit jedoch voraus-

setzen. 
129  Öhlschläger 2019a, S. 187. 
130  Um Joseph Roths Verhältnis zu Herkunft, Identität und zu „seiner existenziellen Heimatlosigkeit“ 

kann es hier leider aus Platz- und Zeitgründen nicht gehen, dies wäre aber sicher anschlussfähig. 

Siehe hierzu Öhlschläger 2019a, S. 187: „[…] bei Joseph Roth schließlich ist es die topographische 

und architektonische Struktur der südfranzösischen Stadt Tournon, die den Erzähler dazu anregt, 

über den historischen Wandel der Zeit zu reflektieren und sich mit seiner existenziellen Heimatlo-

sigkeit auseinanderzusetzen.“ Dazu passt die Kellner-Anekdote aus „Lyon“: Die lyonesischen Kell-

ner behandeln Roth nicht nur als Kunden, „als ‚Gast‘ nicht nur im fachtechnischen Sinn“ (ImF 427), 

sondern auch als Gast im Sinne archaischer Gastfreundschaft: Er kann sich darauf berufen, „daß sie 

[ihn] nicht vergessen, daß sie wiederkommen“ (ImF 427) und dass sie ihn unabhängig von seiner 

Herkunft als Gast des Hauses ansehen, weil diese Riten der Gastfreundschaft überzeitliche Gültigkeit 

besitzen, ihn schützen und ein Stück Heimat schaffen, das nicht mit seiner räumlichen oder ethni-

schen Herkunft verknüpft ist. 
131  Auch ist es zutreffend, dass es schwierig ist, überhaupt einen systematischen Zugriff auf diese Be-

griffe im hier fokussierten Werk, zumal in Roths Gesamtwerk zu finden. Siehe dazu Johann Georg 

Lughofer: „Joseph Roth – ein Schriftsteller der Hybridität oder der Reinheit von Kulturen?“, in: Ders., 

Zalaznik 2011, S. 79-86, hier S. 86: „Man kann nur sehr schwer eine postmoderne Programmatik der 

Hybridität der Kulturen in Roths Werk finden. Es ist wohl überhaupt nicht leicht bei Joseph Roth 

eine durchgängige Programmatik und intellektuell untermauerte Einstellungen ausfindig zu ma-

chen.“ 



38 

 

 

 

3.2 Walter Benjamin: Paris, die Stadt im Spiegel (1929) 

 

Diese Historie der Historiker sucht sich einen Standort außerhalb 

der Zeit; sie beansprucht für ihre Urteile eine Objektivität, die auf 

der Apokalypse beruht; aber das kann sie nur, weil sie eine ewige 

Wahrheit, eine unsterbliche Seele und ein Bewusstsein voraussetzt, 

die sich stets gleich bleiben.132 

 

Der Text Paris, die Stadt im Spiegel133, von Walter Benjamin verfasst, erschien am 30. 

Januar 1929 in der deutschen Ausgabe der Zeitschrift Vogue134, allerdings entschied 

sich der Autor, den Artikel anonym abdrucken zu lassen. Die genaue Datierung des 

Textes ist schwierig, da Benjamin keine zuverlässigen Aussagen zu seiner Entstehung 

hinterlassen hat und das ursprüngliche Manuskript verschollen ist. Sicher ist, dass er 

sich in den Jahren 1925 bis 1927 jeweils für längere Zeiträume in Paris aufhielt, um 

dort mit Franz Hessel an einer Übersetzung von Marcel Prousts Sodome et Gomorrhe 

zu arbeiten.135 In dieser Zeit hat ihn Thankmar von Münchhausen, ein Bekannter, den 

er über Hugo von Hofmannsthal kennengelernt hatte, in der Stadt herumgeführt, ihm 

die populären Sehenswürdigkeiten gezeigt und ihn in verschiedene intellektuelle 

und gesellschaftliche Salons eingeführt. Es liegt also nahe, dass der Artikel in seiner 

Urform irgendwann in diesen zwei Jahren verfasst wurde. Die vorliegende Form be-

kam der Text jedoch erst für die Veröffentlichung, da er gekürzt werden musste; in 

 
132  Michel Foucault: „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits: Band II 1970-1975. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002 

[1975], S. 166-190, hier S. 178. 
133  Walter Benjamin: „Paris, die Stadt im Spiegel“, in: Ders.: Gesammelte Schriften IV, 1: Kleine Prosa, Bau-

delaire-Übertragungen. Hg. von Tillman Rexroth Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991 [1974], S. 356-359. 

Verweise und Zitate werden im Folgenden unter der Sigle PSS direkt im Text angegeben. 
134  Bei der Vogue handelt es sich um eine Kultur- und Modezeitschrift, die seit Dezember 1892 mit wö-

chentlichen Ausgaben in den USA erscheint. Die Grundidee des Magazins bestand darin, für die 

reiche und modebewusste Oberschicht eine Zeitschrift zu publizieren, die sich ausschließlich mit 

standesgemäßen Themenbereichen befasst, beispielsweise Mode, Kunst oder Kultur. In den 1910er 

und -20er Jahren wurden internationale Ausgaben gedruckt, ab 1928 auch im Deutschland der Wei-

marer Republik. Die deutschsprachige Ausgabe konnte sich aber nicht lange halten, der Betrieb 

wurde bereits nach 33 Ausgaben im Oktober 1929 eingestellt. Neben der Konkurrenz zum bereits 

etablierten Wochenmagazin Die Dame führte eine finanzielle Krise des amerikanische Mutterverlags 

zur Einstellung. Siehe dazu Norberto Angeletti, Alberto Oliva: Vogue. Die illustrierte Geschichte des 

berühmtesten Modemagazins der Welt. München: Collection Rolf Heyne 2007, S. 7-21 und 92-115. 
135  Das Ehepaar Hessel hat ihm außerdem Unterkunft in ihrer Pariser Wohnung angeboten, was er je-

doch abgelehnt hat. Siehe dazu und für das Folgende Werner Fuld: Walter Benjamin. Zwischen den 

Stühlen. Eine Biographie. München: Hanser 1979, S. 183f. 



39 

 

Benjamins Handexemplar findet sich der Vermerk, die Originalfassung „dieses, hier 

entstellten, Artikels“ befinde sich bei den ungedruckten Papieren.136 

Paris war für Benjamin schon früh intellektuelles Wunschziel, später künstleri-

scher Schaffensort (so in den 1920er Jahren) und schließlich letzte Heimat. Diese in-

nige Verbundenheit mit der französischen Hauptstadt erklärt, warum der Text Paris, 

die Stadt im Spiegel, der den Untertitel „Liebeserklärung der Dichter und Künstler an 

die ‚Hauptstadt der Welt‘“ trägt, „zunächst wie eine touristische Werbung für Paris 

als Weltstadt der Kultur“137 wirkt. Es ist hier aber eine tiefere Wertschätzung für Paris 

angelegt, die sich direkt zu Beginn des Textes ihre Bahn bricht: Der Erzähler, das Alter 

Ego Benjamins, beginnt damit, Paris mit „allen Städten“ der Welt zu vergleichen, und 

behauptet, auf der Welt sei keine andere Stadt, „die sich inniger mit dem Buche ver-

band“ (PSS 356) als Paris. Der erste Satz verrät dem Leser also bereits eine ungefähre 

Richtung, in die sich der Text entwickeln wird: Das Wesen der Stadt Paris ist mit dem 

Wesen des Buches verbunden und gleicht diesem, wodurch sich schon eine hohe „al-

legorische[] und metaphorische[] Komplexität“138 andeutet. Um dies zu untermauern, 

beruft sich Benjamin auf den französischen Autor Giraudoux, der behauptet habe, 

langsam am Ufer eines Flusses entlang zu laufen sei „das höchste menschlicher Frei-

heitsgefühle“ (PSS 356). Folge man nun dieser Aussage und gehe „schlendernd“ an 

der Seine entlang, so meint Benjamin, führe der Weg „zum Buch und ins Buch hinein“ 

(PSS 356). Diese Charakterisierung scheint historisch begründet zu sein, denn er be-

tont, „seit Jahrhunderten“ habe sich „der Efeu gelehrter Blätter“ über das Seine-Ufer 

gelegt und Paris sei dadurch zu einem „große[n] Bibliotheksaal“ (PSS 356) geworden. 

An dieser Stelle bedient sich der Erzähler einer geläufigen Metapher aus der Pflan-

zenwelt, steht der Efeu doch für eine Naturerscheinung, deren Blätter über einen lan-

gen Zeitraum, gänzlich ohne Rücksicht auf äußere Einflüsse, wachsen und dabei mit 

der Zeit alles andere überdecken.139 Seine Blätter adressieren also gleichzeitig die na-

türlichen Blätter der Pflanze wie die beschriebenen und bedruckten Blätter, die im 

Lauf der Jahre von Dichtern und Schriftstellern hier hinterlassen wurden. Im Modus 

 
136  Siehe Benjamin 1991, S. 992. 
137  Öhlschläger 2012, S. 546. 
138 Öhlschläger 2012, S. 546. 
139  Es drängt sich außerdem das Wortspiel mit dem französischen Wort feuilles auf, das im Deutschen 

sowohl für pflanzliche als auch für papierene Blätter steht und dem Feuilleton im Sinne einer ‚Blät-

terfolge‘ seinen Namen gegeben hat. 



40 

 

des Gehens, sei es auch der „vollendetste Müßiggang“ (PSS 356), wird „die beglück-

teste Freiheit“ erlebt, die zwangsläufig „zum Buch und ins Buch hinein“ (PSS 356) 

führt. Bedeutend für diese Arbeit ist die programmatische Fokussierung auf die 

„Dichter und Künstler“, weil es für Benjamin, wie Willi Bolle betont, „als ausge-

macht“ gelte, „daß es Kunstgeschichte bzw. Literaturgeschichte als eigenständige 

Disziplin ‚nicht gibt‘, sondern nur als ‚ein Moment der allgemeinen Geschichte‘“.140 

Der Trennung von allgemeiner Geschichtsschreibung und Literaturgeschichtsschrei-

bung stellt er eine „materialistische Literaturhistorie“141 entgegen, die es ermöglicht, 

in Form einer „Alltags- und Mikrohistorie“142 allgemeine Aussagen über Geschichte 

aus literarischen Werken – und in letzter Konsequenz aus Texten in jeder Form – zu 

applizieren. Dieses alternative literatur- wie kulturhistorische Verfahren vollzieht 

Benjamin aber nicht anhand von „schematischen Periodisierungen“143 der institutio-

nellen oder traditionellen Literaturgeschichte. In seinem Text stehen vielmehr ‚klas-

sische‘ Autoren gleichberechtigt neben ‚modernen‘144, er unterscheidet nicht – oder 

nur in leisen Zwischentönen – zwischen Werken der ‚hohen‘ und ‚niederen‘ Litera-

tur145, was in der folgenden Analyse weiter ausgeführt wird. Damit kann er (mit ge-

wissen Einschränkungen) als ein Vorläufer kulturpoetischer Verfahren gelten.146  

Das Phänomen der untrennbaren Verbundenheit von Paris mit Literatur in jeder 

Form verortet Benjamin nicht nur an der Seine und ihrem Ufer, sondern auch an den 

vielen berühmten Gebäuden und Monumenten der Stadt, die „ein Meisterwerk der 

Dichtung inspiriert“ (PSS 356) hätten: Bei der Kathedrale Notre-Dame de Paris 

kommt ihm Victor Hugos Roman Der Glöckner von Notre-Dame aus dem Jahr 1831 in 

den Sinn147, beim Eiffelturm das Theaterstück Vermählte auf dem Eiffelturme von 1923, 

 
140  Willi Bolle: „Geschichte“, in: Michael Opitz (Hg.): Benjamins Begriffe. Erster Band. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2000, S. 399-442, hier S. 400. 
141  Bolle 2000, S. 401. 
142  Bolle 2000, S. 402. 
143 Bolle 2000, S. 411. 
144  So steht beispielsweise Victor Hugos Der Glöckner von Notre-Dame unterschiedslos in einem Satz mit 

Jean Cocteaus Theaterstück Vermählte auf dem Eiffelturme. 
145  Er nennt zum Beispiel „Zolas Naturalismus“ (PSS 359) oder das Buch Catherine-Paris der „rumäni-

sche[n] Prinzessin“ (PSS 358) Marthe Bibesco ohne eine kritische Bewertung, obwohl diese Werke in 

der zeitgenössischen Rezeption als eher trivial (im Falle Zolas: als rein journalistisch) wahrgenom-

men wurden. Bei „Leroux' berühmtem Kriminalroman“ Das Phantom der Oper hingegen nimmt er 

eine überdeutliche Wertung vor: Dort „sind wir in den Souterrains dieses Baues [der Oper, Amn. J. 

C.] und der Literatur zugleich.“ (PSS 356) 
146  Zu Walter Benjamins Idealbild eines neuartigen Darstellungsstils in der Literaturgeschichtsschrei-

bung und dessen Verhältnis zum Stil des New Historicism vgl. Kaes 2001, S. 260-262. 
147  Siehe Benjamin 1991, S. 992. 



41 

 

verfasst von Jean Cocteau.148 Auch der zuvor bereits erwähnte Jean Giraudoux fällt 

Walter Benjamin bei der Betrachtung des Eiffelturms erneut ein, der diesen im Rah-

men des sechsten Kapitels seines Romans Juliette im Lande der Männer, ebenfalls von 

1923, unter dem Titel „Gebet auf dem Eiffelturm“ thematisiert habe149 und mit dem 

man „auf den schwindelnden Höhen der neuesten Literatur“ (PSS 356) angelangt sei. 

Mit diesen expliziten intertextuellen Bezügen greift der Autor also bewusst sowohl 

traditionelle und kanonische (zum Beispiel Der Glöckner von Notre-Dame) als auch 

zeitgenössische Werke (beispielsweise Juliette im Lande der Männer) auf. Der Blick des 

Autors fällt außerdem noch auf die Pariser Oper, welcher Gaston Leroux mit seinem 

Kriminalroman Das Phantom der Oper von 1910 ein Denkmal gesetzt habe150; aller-

dings erscheint die Bewertung dieses Werkes nicht eindeutig, denn Benjamin be-

zeichnet es zwar als „berühmt[]“, betont aber auch, man sei damit „in den Souterrains 

dieses Baues und der Literatur zugleich“ (PSS 356) angelangt, was darauf hindeutet, 

dass er sowohl die Handlung als auch die Qualität des Buches als ‚unterirdisch‘ er-

achtet. Den letzten an der Oberfläche sichtbaren intertextuellen Bezug liefert der Au-

tor mit dem Triumphbogen, der sich mit Paul Raynals Drama Grab des unbekannten 

Soldaten von 1924 „um die Erde“ (PSS 356) spanne.151  

Die „unauslöschlich[e]“ (PSS 356) Verbindung zwischen Paris und der Literatur, 

die aus ihr und über sie entstanden ist, sieht Benjamin darin begründet, dass die ur-

banen Strukturen – die Straßen, Plätze und Gebäude – ähnlich konstruiert seien wie 

die eines Buches. Die Stadt habe „wie ein routinierter Romancier“ ihren eigenen Auf-

bau genau vorbereitet und sich zugleich, weil in ihr „ein Geist wirkt, der den Büchern 

verwandt ist“, „ins Schrifttum eingezeichnet“. (PSS 356) Nach seiner anthropomor-

phisierenden Beschreibung ist es die Stadt selbst, welche die Lage und Beschaffenheit 

ihrer Architektur geplant hat und dabei wie einer der besagten „Dichter und Künst-

ler“ vorgegangen ist: 

 

Hat sie nicht, wie ein routinierter Romancier, von langer Hand die fesselndsten Motive 

ihres Aufbaues vorbereitet? Da sind die großen Heerstraßen, die von der Porte Maillot, 

der Porte de Vincennes, der Porte de Versailles den Truppen ehemals den Zugang auf 

Paris zu sichern hatten. Und eines Morgens, über Nacht, besaß Paris die besten Auto-

straßen unter allen Städten Europas. Da ist der Eiffelturm - ein reines freies Monument 

 
148  Siehe dazu Benjamin 1991, S. 992. 
149  Siehe Benjamin 1991, S. 992. 
150  Siehe auch Benjamin 1991, S. 992. 
151  Siehe dazu Benjamin 1991, S. 992. 



42 

 

der Technik in sportlichem Geiste - und eines Tages über Nacht, eine europäische Ra-

diostation. (PSS 356-357) 

 

Diese dialektische Konstruktion einer Stadt, die sich in einem autopoietischen Akt 

selbst erschafft und modernisiert152, zugleich aber auch die Schaffung literarischer 

Werke begründet, synthetisiert Paris als ein lebendiges Gebilde, das sich nicht plan- 

oder sinnvoll entwickelt hat. Bisher hat Benjamin die verschiedenen Bezüge, mit de-

nen er Paris betrachtet, in parataktischen Kurzsätzen aufgeführt (zum Beispiel „Eif-

felturm – […]“ oder „Die Oper: […]“, PSS 356); im Folgenden bleibt er zwar bei einer 

losen Aufzählung, aber die Form der Sprache ändert sich: Die Satzkonstruktionen 

werden länger und tendieren zur Hypotaxe. Im starken Kontrast zur anthropomor-

phisierten lebendigen Stadt stehen ihre Plätze, die zwar „feierliche Seiten, Vollbilder 

in den Bänden der Weltgeschichte“ sind, aber gleichzeitig auch „unabsehbar[]“ und 

„leer[]“: (PSS 357) 

 

In roten Ziffern leuchtet das Jahr 1789 auf der Place de Greves. Von dem Gewinkel der 

Dächer umgeben auf jener Place des Vosges, wo er den Tod fand: Henri II. Mit ver-

wischten Zügen eine unentzifferbare Schrift auf jener Place Maubert, ehemals der Zu-

gang zum finsteren Paris. Bei der Wechselwirkung zwischen Stadt und Buch ist einer 

dieser Plätze in die Bibliotheken hineingewandert: auf den berühmten Didot-Drucken 

des vorigen Jahrhunderts steht als Signet die Place du Pantheon. 

 

Die Plätze verweisen zwar auf staatstragende Ereignisse, beispielsweise den Tod 

Heinrichs II. von Frankreich auf der Place des Vosges oder die Französische Revolu-

tion auf der Place de Greves („In roten Ziffern leuchtet das Jahr 1789 […]“, PSS 357), 

oder andere Bezugspunkte der Stadtgeschichte, zum Beispiel die Place Maubert als 

frühneuzeitlicher Hinrichtungsort, wirken dabei aber auffallend unbelebt: Die Revo-

lution wird auf der Place de Greves lediglich durch rote Ziffern repräsentiert, wäh-

rend die Place des Vosges verwinkelt und von Dächern überschattet wirkt und die 

Place Maubert nur an „verwischten Zügen eine[r] unentzifferbare[n] Schrift“ (PSS 

357) erkennbar ist. Die Place du Pantheon, eigentlich der repräsentative Platz vor dem 

Panthéon, ist von ihrem angestammten Platz im Straßenbild „in die Bibliotheken ge-

wandert“ (PSS 357) und für den Erzähler nur noch in den Drucken des Typographen 

 
152  Bezeichnenderweise ist von den „besten Autostraßen unter allen Städten Europas“, vom Eiffelturm 

als „reines freies Monument der Technik in sportlichem Geiste“ und von einer „europäische[n] Ra-

diostation“, die „eines Tages über Nacht“ (PSS 356-357) errichtet wurde, die Rede – allesamt Inbe-

griffe einer technisch geprägten Modernisierung. 



43 

 

Firmin Didot aus dem 18. Jahrhundert sichtbar.153 Diesen Charakterisierungen der 

Pariser Plätze ist gemein, dass sie jeweils die historischen Konstellationen, die sich im 

kulturellen Gedächtnis an ihnen verdichten, ignorieren. Die Orte wirken leblos, weil 

sie als Monumente selbst nichts aussagen, sondern nur als Teil eines Textes oder eines 

Kunstwerks bedeutsam werden können.154 Passend dazu bemerkt Bolle, dass die Per-

spektive, „aus der Benjamin seine Interpretationen des Quellenmaterials konstruiert, 

[] nicht von historiographischen Allgemeinbegriffen (wie in den schematischen Peri-

odisierungen der Universalgeschichte) […] bestimmt“155 wird, sondern von subjekti-

ven, disparaten und unzusammenhängenden Verbindungen zwischen Literatur und 

Kunst, einzelnen geschichtlichen Ereignissen sowie deren topographischen Manifes-

tationen. Denkmäler und Monumente, historische Zeitpunkte und Ereignisse sowie 

Bücher und Kunstwerke ergeben nur in einer verschalteten Betrachtung einen Sinn, 

der unabhängig ist von den sinnstiftenden Synthesen oder den schematischen Perio-

disierungen einer allgemeinen Geschichtsschreibung. Diese Sichtweise ähnelt derje-

nigen in Roths Im mittäglichen Frankreich, weil auch hier die Monumente – in diesem 

Fall die Plätze – aus ihrem unmittelbaren Funktionszusammenhang gelöst werden 

und ihr Verweischarakter auf konkrete historische Ereignisse in Frage gestellt oder 

eingeschränkt wird. 

Die bisherigen Abschnitte des Textes waren eher phänomenologisch aufgebaut 

und haben sich an den Gegebenheiten der Stadt orientiert, wobei die Seine gewisser-

maßen als roter Faden des Textes diente; diese Betrachtungsweise nutzt der Erzähler 

im folgenden Abschnitt nicht mehr, sondern er gelangt auf eine höhere Abstraktions-

ebene: Er kehrt in gewisser Weise zur Literatur zurück und betont, das „literarische 

Spektrum der Stadt“ müsse „von dem geschliffenen prismatischen Verstande ausei-

nandergefaltet“ (PSS 357) werden, um es vollständig erfassen zu können. Bringt man 

diese Voraussetzung mit, so beschreibt es Walter Benjamin, könne man sich „von der 

Mitte den Rändern nähern“ und dabei feststellen, dass die Bücher umso eigenartiger 

erschienen, je weiter man sich in die Peripherie begäbe. In diesem Zusammenhang 

 
153  Interessant ist, wie der Autor innerhalb dieser Aneinanderreihung von Bauwerken – trotz des inhalt-

lichen Kontrasts – moderne und historische Erscheinungen gleichrangig nebeneinander beschreibt 

(Heerstraßen/Autostraßen, Triumphbogen/Eiffelturm), ohne hier durch Wortwahl oder Sprache eine 

Bewertung bzw. Gewichtung vorzunehmen. 
154  Hier als nur mediale Formationen, als „Vollbilder in den Bänden der Weltgeschichte“ oder in Form 

der „berühmten Didot-Drucke[]“ (PSS 357) in den Bibliotheken. 
155  Bolle 2000, S. 411. 



44 

 

wird der Verstand als ein Prisma metaphorisiert, welcher ein großes und verschie-

denartiges Spektrum an Informationen erfassen kann; diese Anforderung, die Benja-

min an seine Leser stellt, nämlich einen prismatischen Verstand zu besitzen, erscheint 

als ein Widerspruch zur potenziellen Leserschaft der Vogue, die bei aller Affinität zu 

Kunst und Kultur eher leichte Unterhaltung verspricht. Ein weiteres Indiz für den 

impliziten Gegensatz zwischen dem Lesepublikum und den äußerst hohen Anforde-

rungen des Textes sind sowohl die vielen intertextuellen Bezüge als auch die Passage 

über das Prisma selbst. 

Mittels der Metapher des Prismas gelangt Benjamin zu der Einsicht, es gebe „ein 

ultraviolettes und ein ultrarotes Wissen um diese Stadt“ (PSS 357), also zwei unter-

schiedliche Erfahrungshorizonte, die über eine Vermittlung in Büchern hinausrei-

chen und sich in den komplementären Medien des Photos und des Stadtplans erfas-

sen lassen. Für ihn sind es „Photo und Stadtplan“, die Erfahrungswerte in mikrosko-

pischer Detailansicht und in makroskopischer Topographie, also „Wissen vom Ein-

zelnen und vom Ganzen“ (PSS 357), liefern. Das Phänomen einer herkömmlichen 

Karte, welche in ihrer Papierform als eher unpraktisch erscheint156, könne am „Plan 

Taride“, einem nach dem Kartographen Alphonse Taride benannten Stadtplan von 

Paris, in Perfektion betrachtet werden und man könne an ihm erfahren, „was ein 

Stadtplan sein kann“. (PSS 357) Allerdings ermöglicht das Studium dieses Plans nicht 

nur das Erfassen der geographischen Räume und Ordnungen der Stadt, sondern auch 

das Erkennen des Wesens der Stadt, die ihre Einzelheiten – ihre Viertel – schon in den 

Straßennamen offenbart. Der Erzähler erkennt, dass man innerhalb dieses Stadtplans 

„halb Frankreich und halb Europa“ vor sich hat, denn im „sogenannte[n] Viertel Eu-

rope“ (PSS 357) tragen die Straßen die Namen anderer europäischer und französi-

scher Städte.157 Die topographische Genauigkeit, mit der der Stadtplan eine Sicht auf 

das Ganze ermöglicht, stellt für Benjamin eine Ergänzung zum Photo dar, welches 

besonders Details darzustellen vermag, und zum Buch, welches Eigenschaften beider 

Medien inkorporieren kann. Erst alle drei Medien gemeinsam ermöglichen es dem 

 
156  „Wer je in einer fremden Stadt an einer Straßenecke bei schlechtem Wetter mit einem der großen 

papierenen Pläne hantieren mußte, die bei jedem Windzuge wie Segel schwellen, an jeder Kante rei-

ßen und bald nur noch ein Häufchen schmutziger Blätter sind, mit denen man sich quält […].“ (PSS 

357) 
157  „Namen wie Havre, Anjou, Provence, Rouen, Londres, Amsterdam, Constantinople ziehen sich 

durch die grauen Straßen wie durch graue Seide changierende Bänder.“ (PSS 357) 



45 

 

Leser, die Stadt vollständig zu erfassen und „verschiedene Schichten historischen 

Wissens zu durchdringen“:158 Nur wenn der Beobachter willens und fähig dazu ist, 

„das Zentrum“ zu verlassen und „seinen Standpunkt an die Peripherie“ zu verlagern, 

„um das vermeintlich Altbekannte in einem anderen Licht erscheinen zu lassen“159, 

und wenn sich im Verstand des Beobachters die Wahrnehmung durch das Prisma – 

die intermediale Kombination aus Buch, Photo und Stadtplan – bricht, kann er „zu 

einem anderen Bild der Stadt“160 gelangen. 

Allerdings verbleibt der Erzähler in seiner Reflexion nicht bei der Metapher des 

Prismas, sondern wendet sich wieder den Büchern zu: Er rekurriert auf das Werk 

Charles Lefeuves, des „Hofhistoriograph[en] Napoleons III.“, der eine umfassende 

Sammlung enzyklopädischer Artikel geschrieben und auf über „hundert Seiten“ (PSS 

357) Wissenswertes über Paris gesammelt habe.161 Diese Zusammenstellung enthält 

jedoch nicht nur „wissenschaftliches Schrifttum, Archivarisches, Topographisches o-

der Geschichtliches“ (PSS 358), sondern auch eine große Fülle an „Liebeserklärun-

gen“ an die Stadt Paris, die zum großen Teil von Nicht-Franzosen stamme, denn die 

„leidenschaftlichsten Galane dieser Stadt“ (PSS 358) seien stets von Außerhalb ge-

kommen.162 Hier kehrt Benjamin nach den assoziativen Reflexionen wieder zur Form 

der losen Aufzählung zurück, wiederholt also die Erzählstruktur des zweiten Absat-

zes, wendet die Perspektive aber ins Internationale: Er berichtet vom Dichter 

Nguyen-Trong-Hiȇp aus Hanoi, der 1897 ein „Preisgedicht auf die französische 

Hauptstadt“ (PSS 358) geschrieben habe, sowie von der rumänischen Prinzessin Bi-

besco, in deren Buch Catherine-Paris aus dem Jahr 1927 die Protagonistin den innigen 

Wunsch verspüre, ihre polnische Heimat und deren Zwänge hinter sich zu lassen, 

um sich in ihre Traumstadt Paris zu flüchten.163 Der letzte Bezug, zugleich der erste 

 
158  Öhlschläger 2012, S. 546. 
159  Öhlschläger 2012, S. 547. 
160  Öhlschläger 2012, S. 547. 
161  Charles Lefeuve arbeitete von 1857 bis 1859 an Les anciennes Maisons de Paris, das schließlich 1867 

erschien. Siehe dazu Benjamin 1991, S. 992. Dieses Projekt ähnelt in gewisser Weise Benjamins un-

verwirklichtem Passagen-Werk, an dem er etwa 13 Jahre lang arbeitete, ohne es vollenden zu können. 

Vgl. Isabel Kranz: Raumgewordene Vergangenheit. Walter Benjamins Poetologie der Geschichte. Paderborn: 

Fink 2011, S. 27: „Schließlich steht jede Auseinandersetzung mit dem sogenannten Passagen-Werk vor 

dem Problem, ein Buch vor sich zu haben, das (so) nie geschrieben wurde. Mit Unterbrechungen 

sammelte Benjamin von 1927 bis 1940 Verweise, Zitate und Gedanken für seine Arbeit über die Pa-

riser Passagen; diese selbst blieb jedoch ein Projekt.“ 
162  Es liegt auf der Hand, dass sich Benjamin hiermit auch selbst adressiert. 
163  Das besagte Werk kannte Benjamin erwiesenermaßen sehr gut, so hat er die deutsche Übersetzung 

in der Kritik Paris als Göttin ausführlich besprochen. Siehe Benjamin 1991, S. 992. Dass dieser eher 



46 

 

explizit intermediale, verweist auf den Photographen Mario von Bucovich, der 1928 

als zweiten Band der Reihe Das Gesicht der Städte im Albertus-Verlag Berlin das Pho-

tobuch Paris mit Photographien der Stadt publiziert hat, zu dem der Schriftsteller und 

Diplomat Paul Morand ein lobendes Vorwort beigesteuert hat, welches ihm „das 

Recht auf seine Liebe“ (PSS 358) bestätigt.164 Diesen intermedialen Verweis auf die 

Photographie greift der Erzähler in den letzten Absätzen auf, indem er sich auf „tau-

send Augen“ und „tausend Objektive[]“ (PSS 358) bezieht, die zusammen mit den 

modernen „Lichtreklamen auf den abendlichen Boulevards“ zur Genese des Phan-

tasmas von Paris als „Ville Lumière“ (PSS 358) beigetragen haben. Es ist aber nicht 

das Licht selbst in seiner physikalischen Beschaffenheit, das für Benjamin untrennbar 

mit der Stadt verbunden ist, sondern der Spiegel: „Paris ist die Spiegelstadt“ und 

„Spiegel sind das geistige Element dieser Stadt“ (PSS 358), weil Spiegel und reflektie-

rendes Glas allgegenwärtig und ein Teil ihres Wesens sind.165 Eine Allegorie für die 

Allgegenwart und Wesensverwandtschaft ist die Seine, „der große, immer wache 

Spiegel von Paris“. (PSS 359) So wie sie Paris durchzieht, durchziehen Spiegel die 

ästhetischen Repräsentationen der Stadt: Es sind „die Schlagworttechnik der Komö-

dien von Marivaux“ (PSS 358), „das Interieur eines Caféhauses, wie ein Hugo, ein 

Vigny es liebten“ (PSS 359) oder die „Spiegel, die trüb und ungepflegt in den Kneipen 

hängen“ und als „Sinnbild von Zolas Naturalismus“ (PSS 359) fungieren, sowie die 

„unendliche[] Erinnerung der Erinnerung, in die sich unter der Feder von Marcel 

Proust sein eigenes Leben verwandelt hat“ (PSS 359), die mit ihren spezifischen poe-

tologischen Qualitäten das zugleich reflektierende wie reflexive Potenzial der Stadt 

widerspiegeln. Es sind erneut Verweise auf literarische Werke, mit denen Benjamin 

seinen Text beendet; sie sind sein Rahmen und stellen einen spezifischen sowie „kon-

stitutiven Bestandteil einer Lektüre der Stadt“166 dar. 

 
nebensächlicher Absatz detaillierter ausfällt als die übrigen und in einem beiläufigen Plauderton ab-

gefasst ist, dürfte sicherlich darin begründet sein. 
164  Siehe hierzu Öhlschläger 2012, S. 544: „Nicht nur feuilletonistische Städtebilder werden in den Zwi-

schenkriegsjahren zum Anlass einer Reflexion über die historische Verortung des Subjekts. An ihre 

Seite tritt eine andere mediale Form der Stadtansicht – die Stadtphotographie, die in den 1920er und 

1930er Jahren zu Popularität gelangt und zum Gegenstand größerer Ausstellungen avanciert.“ Vgl. 

auch Öhlschläger 2012, S. 546-551. 
165  Dass sowohl das Prisma als auch der Spiegel das Licht brechen und seine Bahn „symmetrisch ver-

schoben“ (PSS 359) wiedergeben, ist ein Hinweis darauf, wie Benjamin das Phantasma von Paris als 

‚Stadt der Lichter‘ nicht ungebrochen reproduziert, sondern aufgreift und in seinem Sinne modifi-

ziert. 
166  Öhlschläger 2012, S. 547. 



47 

 

In der Gesamtbetrachtung erweist sich Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel als ein 

komplexer Text, der sich auf verschiedenen Abstraktionsebenen verstehen lässt, ohne 

dass diese sich gegenseitig ausschließen: Auf der oberflächlichen Ebene gelesen, han-

delt es sich um eine unterhaltsame „Liebeserklärung der Dichter und Künstler“ sowie 

des Autors selbst an die ‚Hauptstadt der Welt‘, die tatsächlich, so Öhlschläger, wie 

„eine touristische Werbung für Paris als Weltstadt der Kultur“167 erscheint. Neben 

dieser Lesart ist aber eine weitere, die den geschichtsphilosophischen Gehalt des Tex-

tes und seine medialen Reflexionen fokussiert, problemlos denkbar – und daran zeigt 

sich die eigenartige Konstellation eines mehrdimensionalen Textes in einer Damen- 

und Modezeitschrift wie der Vogue: Weil „Beiträge in Literatur- und Kulturzeitschrif-

ten [im Vergleich zum Feuilleton, Anm. J. C.] weniger stark redigiert“ werden und 

„weil der Eigensinn der Texte – anders als bei der ständig optimierten Leserakzep-

tanz in der Zeitung – gerade deren Attraktivität ausmacht“, so Frank, Podewski und 

Scherer, könne hier dem einzelnen Beitrag mehr Aufmerksamkeit eingeräumt wer-

den.168 Dadurch ist den Autoren die Möglichkeit gegeben, abstraktere Texte mit hö-

herem philosophischen oder poetischen Gehalt und mehr ‚Eigensinn‘ zu publizie-

ren.169 In der Analyse von Paris, die Stadt im Spiegel zeigt sich nun, dass der spezifische 

‚Eigensinn‘170 hier besonders Benjamins Reflexionen über Geschichte und historische 

Zeit betrifft, die in Opposition zu den ideologisch verdächtigen modernen Theorien 

der Geschichte und des Fortschritts171 stehen: Öhlschlägers Einschätzung, Benjamins 

Text entwerfe „ein Bild der Stadt“, „das deren Vergangenheit konserviert“, trifft zwar 

zu, jedoch ist dieses Bild gerade von „heterogene[n] Zeiterfahrungen“ und „Diskon-

tinuitäten“172 geprägt. Geschichte und historische Zeit erscheinen bei ihm – in Form 

 
167  Öhlschläger 2012, S. 546. 
168 Siehe Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 26. 
169  Gleichzeitig wird anscheinend in Kauf genommen, dass die durchschnittliche Leserschaft die Texte 

nicht vollständig, also auf mehreren Abstraktionsebenen, zu durchdringen vermag. 
170  Der ‚Eigensinn‘, welchen Frank, Podewski und Scherer Texten in Literatur- und Kulturzeitschriften 

zusprechen, ist jedoch nicht deckungsgleich mit dem ‚Sinn‘ einer hermeneutischen Interpretation. 
171 Siehe dazu Joseph Mali: „‚Eine Erfahrung, die tiefer geht‘. Benjamins Archäologie der Urgeschichte“, 

in: Ashraf Noor (Hg.): Walter Benjamin: Moderne und Gesetz. Paderborn: Fink 2011, S. 117-154, hier S. 

128-129: „Aber für Benjamin war diese – wie jede andere – Theorie des Fortschritts in sich selbst 

wesentlich mythologisch, denn sie implizierte, daß es eine Ordnung gibt und geben muß. So waren 

zum Beispiel die modernen Theorien der Geschichte beschaffen, ob konservativ (Rassismus), liberal 

(Historizismus) oder radikal (historischer Materialismus). Die Tatsache, daß sie alle auf determinis-

tischen Entwicklungslehren gründeten, machte sie alle gleich mythologisch und zwangsläufig ideo-

logisch.“ 
172  Bolle 2000, S. 402. 



48 

 

einer „Alltags- und Mikrohistorie“ und vermittelt durch ästhetische Repräsentatio-

nen – nicht „dem Determinismus der Fortschrittsideologie“ des dogmatischen Mar-

xismus oder „dem vorgeblich interessenlosen Anspruch des Historismus auf Be-

schreibung der Universalgeschichte“173 entsprechend, sondern als „ein nichtlinearer 

Diskurs, bestehend aus Fragmenten“.174 Jeanne Marie Gagnebin zeigt eindrücklich, 

dass 

 

Benjamin versucht […] eine Geschichte mit zutiefst paradoxer Struktur zu denken: so 

umfassend wie möglich, auch wenn sie erst am Tag des Jüngsten Gerichts vollständig 

wird, und gleichzeitig fragmentiert, diskontinuierlich, lückenhaft, denn jede Form nar-

rativer Kontinuität neigt dazu, einen zwingenden Handlungsverlauf, eine Kausalität a 

posteriori vorzugaukeln, die alles vernachlässigt, was hätte anders sein können, was 

nicht realisiert wurde, jedoch als ‚Anspruch‘ weiterhin in die Gegenwart hineinreicht 

[…].175 

 

Die Absage an eine „narrative[] Kontinuität“ findet sich auch in Paris, die Stadt im 

Spiegel wieder, denn der Erzähler berichtet nicht in kausalen oder kontinuierlichen 

Zusammenhängen von Paris, seine Reflexionen sind sprunghaft und von poetologi-

schen Verfahren durchzogen, die nur in einem intermedialen Zusammenhang er-

sichtlich sind – in „tausend Augen“ und „tausend Objektiven“ (PSS 358) zeigt sich 

schließlich erst das wahre Gesicht der Stadt. Um dies zu erkennen, ist es nötig, sowohl 

das Zentrale, die „Mitte“ (PSS 358), durch die Literatur als auch das Marginale, die 

„äußersten Ränder[]“ (PSS 358), durch den Stadtplan oder die Photographie in den 

Blick zu nehmen. Außerdem muss die Wahrnehmung vom „geschliffenen prismati-

schen Verstande“ (PSS 357) um die Brechung des ultravioletten Wissens (wie im 

Prisma) sowie den „Reflex“ (PSS 358) des ultraroten Wissens (wie im Spiegel) erwei-

tert werden.176 Auch der Zugriff auf die Repräsentationen der Stadtgeschichte ent-

spricht nicht der historistischen ‚Einfühlung‘ in die Repräsentationsakte der 

 
173  Jeanne Marie Gagnebin: „‚Über den Begriff der Geschichte‘“, in: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2011, S. 284b-300b, hier S. 284b. 
174 Bolle 2000, S. 419. 
175  Gagnebin 2011, S. 290a. 
176  „Wenn das literarische Spektrum der Stadt von dem geschliffenen prismatischen Verstande ausei-

nandergefaltet wird, so sehen, je weiter wir uns von der Mitte den Rändern nähern, die Bücher umso 

seltsamer aus. Es gibt ein ultraviolettes und ein ultrarotes Wissen um diese Stadt, die sich beide nicht 

mehr in die Form des Buches zwängen lassen: Photo und Stadtplan, – das genaueste Wissen vom 

Einzelnen und vom Ganzen.“ (PSS 357) Vgl. hierzu Philipp Ekardt: „Die Bestimmung der Aufnahme. 

Licht und Graphie bei Walter Benjamin“, in: Daniel Weidner, Sigrid Weigel (Hg.): Benjamin-Studien 

2. Paderborn: Fink 2011, S. 45-61. 



49 

 

Vergangenheit.177 Der Erzähler Benjamin erfährt die Geschichte der Stadt nämlich 

nicht an den repräsentativen Monumenten und großen Plätzen, die Erinnerungsorte 

beispielsweise an den Tod Heinrichs II. (die Place des Vosges) oder die Französische 

Revolution (die Place de Greves) erscheinen leblos und ohne Aussagekraft. Die Lite-

ratur über die Stadt und aus ihr wiederum ist der eigentliche Erinnerungsort, der die 

Funktion eines ‚Gedächtnisses‘ oder eines historischen Archivs der Stadt übernimmt. 

Staatstragende Ereignisse und große Männer wandern, wie in Gestalt der Place du 

Pantheon, von Straßenbild „in die Bibliotheken“ (PSS 357) und werden Teil der „ge-

lehrte[n] Blätter“ (PSS 356), die sich seit ehedem über die Ufer der Seine legen. 

 

3.3 Franz Hessel: Ein Garten voll Weltgeschichte (1930) 

 
Was es mit dieser »kleinen Form«, wie Alfred Polgar sie nannte, auf 

sich hat und wieviel Hoffnungsfalter von der frechen Felsstirn der 

sogenannten großen Literatur in ihre bescheidenen Kelche flüchten, 

wissen eben nur wenige. Und die andern ahnen gar nicht, was sie 

einem Polgar, einem Hessel, einem Walser an ihren zarten oder 

stachligen Blüten in der Öde des Blätterwaldes zu danken haben.178 

 

Dass die ‚Kleine Form‘ zugleich zarte und stachlige Blüten tragen kann, wie es Ben-

jamin metaphorisiert, zeigt sich exemplarisch an Franz Hessels Ein Garten voll Welt-

geschichte, der erstmals in der von Willy Haas herausgegebenen Berliner Wochenzei-

tung Die literarische Welt. Unabhängiges Organ für deutsches Schrifttum am 3. Oktober 

1930 erschien179, denn auch dieser Text erscheint auf den ersten Blick – ähnlich wie 

 
177 Zu Benjamins Kritik an der historistischen ‚Einfühlung‘ siehe Gagnebin 2011, S. 287a: „Folglich haben 

wir es hier mit einer zeitlichen und historischen Doppelstruktur zu tun: jener des Jetzt und jener des 

neuentdeckten Früher. Diese Konstellation bezieht ihre historische Kraft aus der anerkannten Dis-

tanz zwischen Gegenwart und Vergangenheit, die für beide einen erstaunlichen Resonanzkörper ab-

geben kann. Die Vergegenwärtigung hingegen möchte die Distanz überwinden, da sie eher störend 

wirkt innerhalb eines Geschichtsentwurfs, der die Präsenz überzeitlicher Werte bestätigen soll, mit 

denen sich der Historiker identifizieren soll. Die Kritik der Einfühlung – als ‚Technik‘ des Historis-

mus – hat für Benjamin also keinen bloß methodologischen Wert; sie ist in erster Linie politisch mo-

tiviert. Wenn sich der positivistische Historiker in die Vergangenheit einfühlt, erspart er sich nicht 

nur, das vorherrschenden Bild der Vergangenheit zu hinterfragen, sondern er bestärkt sich vor allem 

selbst im Fortbestand der eigenen Gegenwart, in der Sicherung des Status quo.“ 
178  Benjamin, Walter: „Robert Walser“, in: Ders.: Gesammelte Schriften II, 1: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. 

von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991 [1977], S. 324-

328. 
179  Franz Hessel: „Ein Garten voll Weltgeschichte“, in: Ders.: Werke 3: Städte und Porträts. Hg. und mit 

einem Nachwort versehen von Bernhard Echte. Oldenburg: Igel 1999, S. 307-311. Verweise und Zitate 

werden im Folgenden unter der Sigle GvW direkt im Text angegeben. Ein prominenter Zweitdruck 

erfolgte in der Sonntagsbeilage der Pariser Tageszeitung am 21./22. Mai 1939, etwa vier Monate vor 

dem Beginn des Zweiten Weltkriegs. Dies ist deshalb interessant, weil die Stimmung zwischen den 



50 

 

Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel – wie ein unterhaltsames und kurzweiliges, aber 

auch oberflächliches Städtebild von Paris. Auf den zweiten Blick jedoch entpuppt er 

sich als ein überaus poetischer und vielschichtiger Text, verweist er doch schon im 

Titel auf ein komplexes Spannungsfeld zwischen den kleinsten („Garten“) und den 

größten Dingen („Weltgeschichte“). 

Die Spannung zwischen dem Großen und dem Kleinen sowie dem Gestern und 

dem Heute bestimmt Hessels Text von Beginn an: Der Erzähler, ein nicht weiter be-

zeichneter Müßiggänger und „Stadtfreund“, befindet sich auf einem der beiden Spiel-

plätze von Paris, „auf denen in alter Zeit Weltgeschichte und das große Leben statt-

fand“ (GvW 307); sie befinden sich auf der Place des Vosges – wie sie „seit der Revo-

lution“ (GvW 307) heißt180 – und im Garten des Palais Royal. Im „zweiten dieser Kin-

dergärten“, einem klar begrenzten Raum181, an dem „es hübsch“ ist, „müßigzugehen 

oder auf einer Bank zu sitzen und die Strecke, die ein Baby taumelt, eine Murmel 

läuft, ein Ball fliegt, zu verfolgen“ (GvW 307), verräumlicht und verdichtet sich vor 

den Augen des Beobachters historische Zeit. Dieser „Spielraum der Zeit“, dessen Ver-

lauf dem Erzähler wie der kontingente Lauf eines Murmelspiels oder des Ballwurfs 

der Kinder erscheint182, wird unvermittelt zu einem lebendigen Gedanken- und Re-

flexionsraum, der einen Besuch im Pavillon de Marsan, einem Seitentrakt des Louvre, 

und der dort gezeigten Ausstellung zum Thema „Das Leben des Palais Royal“ zum 

Anlass hat. Der „nachdenkliche[] Aufenthalt“ (GvW 307) auf der Bank im Anschluss 

an den Museumsbesuch scheint die zeitlichen, topographischen und materiellen 

Grenzen zwischen dem Spielplatz und dem Museum zum Verschwimmen oder Ver-

schwinden zu bringen: Vor dem gedanklichen Auge des Erzählers manifestiert sich 

wieder die museale Ausstattung aus „Porträts, Modekupfern und Karikaturen an den 

Wänden“ sowie aus „Dokumenten, Büchern, Theaterzetteln und kleinen Objekten in 

den Glaskästen“ (GvW 307); es kommt zu einer Überblendung der beiden Räume und 

die „Spuren des Vergangenen ragen vielfältig in die Oberfläche des Gegenwärtigen 

 
späteren Kriegsparteien zum Zeitpunkt des Erscheinens schon bis zum Äußersten gespannt war, 

wodurch sich Hessels Rolle als deutscher Autor und Lektor für den Rowohlt Verlag in Frankreich 

sicherlich veränderte, wenn nicht prekär wurde. 
180  Die Bedeutung dieses Platzes im Gesamtensemble der Stadt Paris lässt sich sicherlich daran ermes-

sen, dass er sowohl in Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel als auch in Hessels Ein Garten voll Weltge-

schichte namentlich erwähnt wird und eine tragende Rolle spielt. 
181 „[…] was in denselben paar Metern […] sich alles mag begeben haben.“ (GvW 307) 
182  Siehe Öhlschläger 2019a, S. 189. 



51 

 

hinein“183, wie Eva Banchelli es treffend ausdrückt. Aus dieser schillernden Konstel-

lation aus unterschiedlichen Raum- und Zeitebenen „kann der Stadtfreund“ nun in 

einem fast kindlich-spielerischem Akt „drei Jahrhunderte Paris aufbauen“. (GvW 

307) Die Schilderung dieser verbildlichten Vergangenheit beginnt noch vor dem Bau 

des Schlosses bei Kardinal „Richelieu und seinem Baumeister Lemercier“, die einen 

„Plan mit alten Häusern und Terrains“ betrachten, um an „dieser Stätte sein Palais 

erbauen zu lassen“. (GvW 307) Sie verweist aber gleichsam auf die Ebene einer noch 

früheren Vergangenheit, wird auf dem imaginären Plan doch auch „ein Stück Fes-

tungswall der mittelalterlichen Stadtmauer, gegen die einst Jeanne d’Arc anstürmte 

und vor der sie verwundet wurde“ (GvW 307), angesprochen. In zwei Sätzen nennt 

der Erzähler zwei bedeutende Personen der französischen Geschichte, die zugleich 

untrennbar mit den nationalen Mythen Frankreichs und den urbanen Mythen von 

Paris zusammenhängen, und bringt sie mit dem Kinderspiel seiner eigenen Gegen-

wart in Verbindung. Er verknüpft so ‚geschichtsträchtige‘ Namen mit einem margi-

nalen Ort, wodurch die eigentliche historische Trennung und zugleich die Unter-

scheidung von Bedeutendem und Unbedeutendem nivelliert wird. 

Die Errichtung des Palais erlebt der Erzähler wie einem Zeitraffer, denn er „sieht 

dann das strenge Schloß aufsteigen, dessen Äußeres dem düster vornehmen Wesen 

seines Besitzers entspricht“. (GvW 307) Die Sehweise erinnert hier und in der folgen-

den Passage, die Stationen aus Richelieus Leben im späteren Palais Royal beleuchtet, 

an die filmästhetische Technik des Zeitraffers. Die Erzählweise des Textes ist zwar 

auch im erzähltheoretischen Sinne eine zeitraffende (Erzählzeit und erzählte Zeit fal-

len auseinander, sind asynchron), aber sie funktioniert hier sehr stark über die Sicht-

barkeit der Übergänge, was sie eher vergleichbar mit visuell-filmischen Erzählweise 

des Zeitraffers macht: Das Schloss steigt vor dem Erzähler aus dem Plan bzw. dem 

Boden auf, der Bau bleibt also im Vollzug sichtbar, und er durchwandert anschlie-

ßend die üppigen „Hallen, Treppen und Säle des Inneren“, sieht dabei „Hier“ die 

Gründung der Académie Française im Jahr 1635 und „dort“ die Aufführung des Stü-

ckes Mirame, „die Liebes- und Staatsaktion, deren eigentlicher Autor er selber [also 

Richelieu, Anm. J. C.] ist, wenn er das Stück auch von einem seiner Höflinge hat 

 
183  Eva Banchelli: „Zwischen Erinnerung und Entdeckung. Strategien der Großstadterfahrung bei Franz 

Hessel“, in: Michael Opitz, Jörg Plath (Hg.): „Genieße froh, was du nicht hast“ Der Flaneur bei Franz 

Hessel. Würzburg: Königshausen & Neumann 1997, S. 105-116, hier S. 105. 



52 

 

vollenden und signieren lassen“. (GvW 307) Der Verweis auf das Wetteifern mit dem 

„‚Cid‘ des jungen Corneille“ (GvW 307) zeigt, dass diese Episode zeitlich nachgeord-

net – vielleicht Ende 1636 oder Anfang 1637 – anzusetzen ist. Es wird deutlich, dass 

der Text innerhalb der Erzählung und zugleich als Erzählverfahren sowohl die räum-

lichen als auch die zeitlichen Strukturen durchbricht: Raum- und Zeitachsen werden 

als nicht fixiert und potenziell manipulierbar dargestellt, ein Verfahren, das Sybille 

Krämer unter Rückgriff auf Friedrich Kittler erst „der Epoche der technischen Medien 

(vom Grammophon bis zum Computer)“184 zuschreibt, was Hessels Ein Garten voll 

Weltgeschichte zu einem Schwellentext eines medienhistorischen Übergangs macht, 

denn filmische Verfahren schlagen sich endgültig in den Erzählerverfahren von Tex-

ten nieder.185 

Die „gedankliche Reise in die Geschichte“, die im 17. Jahrhundert beginnt, schrei-

tet, wie Öhlschläger zutreffend beschreibt, „chronologisch“186 fort: Der sterbende Kar-

dinal vererbt „seinem König, seine goldene Kapelle, sein großes Buffet aus ziseliertem 

Silber und seinen großen Diamanten“ (GvW 307-308), der seinen „allmächtigen Mi-

nister“ um nur fünf Monate überlebte. Die Witwe Ludwigs XIII., Anna von Öster-

reich, bezog danach mit ihren drei- und fünfjährigen Söhnen „das nunmehr Palais 

Royal genannte Schloß“. (GvW 308) Unter Rückbezug auf das bereits angesprochene 

Material der Ausstellung wendet sich der Erzähler in seine Gegenwart („Was ist dort 

auf dem kleinen Stich für eine Miniaturfestung mit Schanzen und Bastionen?“, GvW 

308), erneut wird ein Bezug zu dem gegenwärtigen Park und der „Gartenbank“ her-

gestellt, indem er den fünfjährigen König beim Spielen neben „Rodins Victor Hugo“ 

(GvW 308) imaginiert, einer von Auguste Rodin gefertigten Statue des französischen 

 
184  Siehe Sybille Krämer: „Friedrich Kittler – Kulturtechniken der Zeitachsenmanipulation“, in: Alice 

Lagaay, David Lauer (Hg.): Medientheorien. Eine philosophische Einführung. Frankfurt a. M.; New York: 

Campus 2004, S. 201-224, hier S. 206 [Hervorhebung im Original]: „In der Epoche von Schrift und 

Buch wird die durch syntaktische Strukturen linearisierte ‚Zeit des Symbolischen‘ durch Verräumli-

chung wiederholbar und ansatzweise auch umstellbar gemacht. Die Eigenart der Epoche der techni-

schen Medien (vom Grammophon bis zum Computer) liegt darin, die ‚Zeit des Reellen‘, also jene 

Prozesse, die durch syntaktische Strukturen nicht fixierbar und also irreversibel, kontingent, chao-

tisch und singulär sind, als zeitliches Geschehen speicherbar und zugleich auch manipulierbar zu 

machen. Datenverarbeitung nun ist jener Vorgang, bei dem durch Verfahren von Verräumlichung die Zeit-

ordnung von Abläufen verrückbar und umkehrbar gemacht wird.“ [Der kursive Satz ist ein Zitat Friedrich 

Kittlers, Anm. J. C.]  
185  Ähnliches lässt sich über die literarische Montage sagen, die ebenfalls auf filmische Verfahren zu-

rückgeht und beispielsweise in Alfred Döblins Berlin Alexanderplatz zum Einsatz kommt. Diese be-

ruht auch auf einer Manipulation von textuellen Raum- und Zeitachsen, die jedoch in aller Regel die 

Bewegungen und die Übergänge nicht oder nur statisch abbildet. 
186  Öhlschläger 2019b. 



53 

 

Autors, die im Jahr 1909 im Garten des Palais Royal aufgestellt wurde. Auch die bür-

gerkriegsähnliche Zeit der „feindlichen Fronde“ (GvW 308) zwischen 1648 und 1653, 

die im räumlichen Umfeld des königlichen Palais einen ihrer Höhepunkte hatte187, 

wird ihm „nur in der Reproduktion eines Historienmalerbildes aus dem 19. Jahrhun-

dert“ (GvW 308) gegenwärtig, die er in der Ausstellung gesehen hat. In beiden Fällen 

stehen disparate Erscheinungen anachronistisch nebeneinander und überblenden 

sich dadurch gegenseitig, wodurch es zu einer Überlagerung der Zeitebenen 

kommt.188 Dazu trägt auch der mediale Wechsel zwischen dem Text, also der diegeti-

schen Handlung erster Ordnung (der Erzähler auf der Bank) und der diegetischen 

Handlung zweiter Ordnung (der spielende König im Garten), den Kunstwerken, also 

dem Stich und dem Historienmalerbild, sowie Rodins Statue bei. Verstärkt wird der 

oszillierende Wechsel zwischen den medialen sowie den zeitlichen und räumlichen 

Ebenen noch durch Hessels „vertraulichen Plauderton“, nur durch „deiktische und 

didaktisch anmutende Formulierungen wie ‚Da ist‘, ‚Und hier‘, ‚Was ist dort?‘, ‚Und 

jetzt‘, (GvW 307 f.)“ wird ein Eindruck „unmittelbarer Präsenz“ gestiftet.189 Die deik-

tischen Begriffe sind es auch, welche die Handlungen beider Ordnungen voneinan-

der trennen und sie strukturieren: Sie bilden die nachempfundene Bewegung des Er-

zählers im Ausstellungsraum von „Das Leben des Palais Royal“ ab, leiten und beleh-

ren den Leser dadurch. 

Die intermedialen Verknüpfungen setzen sich in der diegetischen Handlung bei-

der Ordnungen weiter fort und je länger die ‚gedankliche Reise‘ des Erzählers dauert, 

desto vielschichtiger werden sie: Dass König „Louis XVI.“, „der später seinem Na-

men, schlau paktierend, aber mit nur kurz dauerndem Erfolg, das Wort ‚Egalité‘ an-

hängte“ (GvW 308), das Palais Royal für privatwirtschaftliche Kaufläden und Cafés 

öffnen ließ, wird durch ein Zitat des Königs illustriert, welches sich irgendwie erhal-

ten und Eingang in die dem Erzähler gegenwärtige Ausstellung gefunden hat. Die 

Lage von „Speisehäusern und Cafés“ – „nicht nur im Erdgeschoß und ersten Stock, 

sondern bis hinab in die Kellerräume“ – sowie ihre Ausstattung „bewundert“ man 

 
187  „Louis‘ erste Apotheose, den berühmten Moment, in dem die Königinmutter die eindringende 

Menge der feindlichen Fronde entwaffnet – sie zieht die Bettvorhänge beiseite und zeigt das schöne, 

schlafende Königskind –, erleben wir wie manches andere nur in der Reproduktion eines Historien-

malerbildes aus dem 19. Jahrhundert.“ (GvW 308) 
188  Siehe dazu Banchelli 1997, S. 106. 
189  Öhlschläger 2019b. 



54 

 

auf „Gravüren und Farbstiche[n]“ (GvW 308) und „[i]m nächsten Bilde“ sieht man 

ein Instrument, das „mit einer geschliffenen Linse, durch welche die Sonne im Au-

genblick, da sie den Meridian erreicht, Pulver erhitzt und entflammt und einen Schuß 

auslöst“. (GvW 309) Nicht nur der explizite Verweis auf das Bild, sondern auch durch 

die technischen Details dieses Apparats wird der Eindruck erweckt, man befinde sich 

noch in der Ausstellung und lese den erläuternden Hinweistext zur Abbildung, was 

der Schilderung eine besondere Anschaulichkeit verleiht. Die Ereignisse während 

und unmittelbar nach der Französischen Revolution – „1789!“ –, die den zweiten Aus-

stellungssaal „greller und unruhiger“ als den ersten machen, werden durch ein Pla-

kat, ein „zierliche[s] Kärtchen“ und „manche[] Bilder[]“ (GvW 309-310) illustriert. Die 

Reflexionen des Erzählers reichen so weit, dass dieser sogar ein in der Ausstellung 

nicht vorhandenes Bild imaginiert, welches „Madame Tallien“ zeigt, die „mit kurz-

geschnittenem Haar in diesem Garten promenierte“. (GvW 309) Also werden nicht 

nur vorhandene Bilder und Ausstellungsstücke zu Anlässen der Imagination des Er-

zählers, sondern auch selbst wieder imaginierte. Zwischen den diegetischen Hand-

lungen beider Ordnungen wird also noch eine potenzielle dritte Ordnung eingeführt, 

welche eine Rückbindung an die Gegenwart – der Blick des Erzählers geht zurück in 

den Garten – ermöglicht und dabei das Nicht-Realisierte umfasst, sich also nur aus 

einem Wissen Hessels konstituiert, das der Leser nicht ergründen kann.190 

Die Kaiserzeit Napoleon Bonapartes von 1804 bis 1814, eine Zeit, die einen kaum 

zu überschätzenden Einfluss auf die Ereignisse in ganz Europa (und darüber hinaus) 

hatte und sich in hohem Maße in die Struktur des französischen Staates sowie die 

kulturelle Identität Frankreichs eingeschrieben hat, wird bei Hessel beinahe neben-

sächlich abgehandelt: Auf „Kaiserzeit: […]“ (GvW 310) folgen nur etwa sechs Zeilen 

Text, dessen Inhalt der Erzähler anhand „von Reisebüchern und Berichten“ entfaltet. 

Weil die „gedankliche Reise in die Geschichte“ eben nur in die Geschichte jenes klar 

abgegrenzten Raums des Palais Royal und dessen Garten führt, ist über Napoleons 

Konsulat, seine Kaiserkrönung, die Napoleonischen Kriege oder andere Dinge dieser 

 
190  Siehe dazu Jörg Plath: Liebhaber der Großstadt. Ästhetische Konzeptionen im Werk Franz Hessels. Pader-

born: Igel 1994, S. 108: „In Bibliotheken [oder Ausstellungen, Anm. J. C.] hat sich der Flaneur erst 

erarbeiten müssen, was er den städtischen Orten, denen die Vergangenheit nicht mehr unmittelbar 

zu entnehmen ist, danach durch ‚Sehen‘ entnehmen kann. Nach der Wissensaufnahme wird das 

sprachliche [oder bildliche, Anm. J. C.] Ausgangsmaterial visuell, in Bilder, transformiert und den 

zugehörigen Orten verbunden. Dies ist das Verfahren der Mnemotechnik.“ 



55 

 

Zeitspanne wenig zu erfahren, so weitreichend sie auch gewesen sind. Der „vertrau-

liche[] Plauderton“191 des Erzählers steigert sich hier und im folgenden Abschnitt, der 

den Einzug der „siegreichen Alliierten“ (GvW 310) in Paris beschreibt, fast ins Gro-

teske, ist doch die Rede von einem Europa, das „von Reisebüchern und Berichten 

erregt“ ist und vom Palais Royal als „‚Tempel der Wollust‘“ träumt (GvW 310). Die 

Soldaten der Alliierten („Kosaken und Panduren, Wellingtons Schotten, Blüchers 

Grenadiere und österreichische Ulanen“, GvW 310) werden anhand einer „lustige[n] 

Karikatur“ beschrieben, was den satirischen und beinahe grotesken Charakter des 

Abschnitts sowie die darin enthaltenen nationalen Stereotype erklärt. Illustrationen 

und eine „Reihe Bücher, Hefte und Stiche“ leiten Hessel durch die Jahre, die auf das 

Ende der Napoleonischen Kaiserzeit folgen und in der „Wiederkehr der Bourbonen: 

[…]“ (GvW 310) gipfeln. Der Verweis auf eine „Balzac-Illustration“, welche „das be-

lebte Barackengerüst“ – eine auch als „‚Holzgalerien‘“ betitelte Behelfskonstruktion 

in dem Teil des Palais Royal, der während der Herrschaft der Orléans nicht beendet 

wurde – zeigt, stellt eine Verbindung zu Balzacs Illusions perdues her, seinem in den 

Jahren 1837-1843 entstandenen Roman. Wieder zeigt sich das mnemotechnische Ver-

fahren, mit dem Hessel das bildlich Sichtbare – und für den Leser nur in der ekphra-

tischen Wiedergabe Greifbare – mit einem intertextuellen Verweis verbindet. Die 

„Baufälligkeit“ und den „Schmutz und Flitter“ des Palais dieser Zeit sowie die „Mak-

ler, Buchhändler, Modistinnen und Freudenmädchen“ (GvW 310), die sich dort auf-

halten, kann der Leser im Detail nur unter Rückgriff auf Balzacs Roman erfahren. Der 

Ton des Textes ändert sich folgerichtig wieder, wenn das Palais wieder in den Besitz 

der königlichen Familie übergeht: 

 

Wir bekommen einige Bürgerfreuden von Louis Phillipe und seiner braven Familie zu 

sehen, aber nicht den neapolitanischen Ball, zu dem er wenige Tage vor der Juli-Revo-

lution den König [Karl X., Anm. J. C.] einlud und auf dem das Wort gefallen sein soll: 

‚Das ist wirklich eine neapolitanischer Ball, wir tanzen auf einem Vulkan.‘ (GvW 311) 

 

Anhand dieser Episode wird klar, wie weit Hessel sich bei der Re-Imagination der 

Ausstellung von seinem Ausgangsmaterial entfernt, sind es doch gerade die Dinge, 

die nicht zu sehen sind, die auf einem mnemotechnischen Hinzufügen durch den Er-

zähler beruhen und auf die zukünftige Revolution und die „drei ‚glorreichen Tage‘“ 

 
191  Öhlschläger 2019b. 



56 

 

(GvW 311) vorausweisen. Sicht- und damit beschreibbar sind erst wieder „die wilden 

Straßenkämpfe beim Palais“ und die darauffolgende Ausrufung Louis Philippes von 

Orléans – dem sogenannten ‚Bürgerkönig‘ – zum „König der Franzosen“ (GvW 311) 

am 30. Juli 1830. Von den weitreichenden strukturellen und politischen Veränderun-

gen, die sich während dieses Prozesses und danach vollzogen haben, ist keine Rede, 

weil diese sich nicht bildlich niederschlagen. Ihr abstraktes Wesen und ihre Ferne 

vom Palais Royal führen dazu, dass Hessel sie nicht aufgreifen kann.192 

Der letzte Abschnitt des Textes, im Ton fast resignativ, führt wieder in die Gegen-

wart des Erzählers zurück: Die „große Zeit von Schloß und Garten [ist] ist schon vor-

bei“ (GvW 311), als Napoleon III. hier im Jahr 1867 einen „Besuch des portugiesischen 

Königspaares“ empfängt. Nach dem Abwandern der „Juweliere und Modehäuser“ 

sowie der „Restaurants und Cafés“ sind „nüchterne Staatsbüros und Direktionen“ in 

die Räume des Palais eingezogen und „der Garten der Revolution und Wollust und 

jetzt eine Promenade von Kleinbürgerhausfrauen, Bonnen und Ammen“. (GvW 311) 

Und ebenso ergeht es dem „Kinderspielplatz, aus dessen Sand und Rasen uns die alte 

Zeit ersteht.“ Der Übergang von ekphratischen und imaginativen Beschreibungen 

der Ausstellung „Das Leben des Palais Royal“193 zu Hessels Gegenwart auf dem Kin-

derspielplatz vollzieht sich ohne deutlich markierten Bruch, das schwellenhafte des 

Gartens selbst spiegelt sich in dieser übergangslosen Erzählweise. Eva Banchelli be-

merkt diesbezüglich, die Erzählerfigur Hessels verweile gern auf der ‚Schwelle‘ oder 

an metaphorischen Übergängen194, zu denen der räumlich abgegrenzte, aber doch of-

fene Garten, der Spielplatz und die Bank, auf welcher der Erzähler sitzt, fraglos ge-

hören. Alle drei räumlichen Ordnungen weisen gleichzeitig Trennendes und Verbin-

dendes auf, sie versprechen „Zugang zu, aber auch Schutz vor einer geschlossenen 

unwiderruflichen Sinngebung“.195 

Wie Öhlschläger völlig zutreffend feststellt, werden in Ein Garten voll Weltge-

schichte „300 Jahre französische Geschichte auf engstem Raum verhandelt – der 

 
192  Die strukturellen Veränderungen und die politischen Reformen lassen sich schließlich selbst nicht in 

Form von ästhetischen Repräsentationen darstellen, sie sind ihrem Wesen nach unsichtbar; nur ihre 

Effekte können sprachlich oder bildlich festgehalten werden. 
193  Es ist ein interessantes sprachliches Detail, dass die Ausstellung „Das Leben des Palais Royal“ heißt: 

Die Anthropomorphisierung des Palais verleiht ihm ein Eigenleben und eine ganz eigene Geschichte, 

die von der Geschichte der Stadt und des Landes in gewisser Weise entkoppelt ist. 
194  Siehe Banchelli 1997, S. 107. 
195  Banchelli 1997, S. 107. 



57 

 

Feuilletonartikel umfasst jeweils eine ‚unter dem Strich‘ stehende halbe Seite auf den 

Seiten 3 und 4 der Wochenzeitung“.196 Zwar geschieht dies tatsächlich chronologisch, 

aber zugleich auch sprung- und lückenhaft: Es sind die Brüche und die räumlichen 

Veränderungen, an denen die Geschichte des Palais Royal – und damit auch die des 

Gartens – deutlich wird. Hessel schildert keine kausalgenetische Abfolge von Ereig-

nissen, sondern beleuchtet die historische Zeit am begrenzten Raum des Gartens 

schlaglichtartig. Zwischen den ekphratischen Rekursen auf die Bilder der (wieder) 

imaginierten Ausstellung werden keine sinnvollen Zusammenhänge hergestellt. Die 

Geschichte dieses speziellen Raums kann weder kausalgenetisch noch in einer „nati-

onalstaatlichen oder gar tragisch-monumentalen Betrachtung von Weltgeschichte, 

wie sie die Geschichtswissenschaft der wilhelminischen Ära und noch der Weimarer 

Republik vertrat“197, angeordnet werden. Auch lässt die historische Entwicklung die-

ses Raums nicht in eine Geschichte des Fortschritts, wie sie der historische Materia-

lismus voraussetzt, integrieren. Der „Mikrokosmos eines hybrid zusammengestellten 

Quellenmaterials, das vor allem auf Veranschaulichung setzt“198, begründet eine „Di-

alektik von Gegenwärtigem und Vergangenem, von Anwesenheit und Abwesen-

heit“, die „im Flaneur einen magischen Interpreten“199 findet. Dies kommt vor allem 

durch die Anwendung (inter-)medialer und mnemotechnischer Verfahren zustande: 

Hessels Erzähler ist nicht nur ein „Leser der Großstadtphänomene“200, sondern ein 

Beobachter, der seine Erfahrung aus einer Kombination verschiedener ästhetischer 

Repräsentationen gewinnt, die sich aus unterschiedlichen medialen Funktionen erge-

ben. Die Erzählweise in Ein Garten voll Weltgeschichte ist auf der extradiegetischen 

Ebene geprägt von einer in Bewegung begriffenen Zeitraffung, die Übergänge sowie 

Überblendungen sichtbar macht und damit an den frühen (Kino-)Film erinnert201, 

 
196  Öhlschläger 2019b. 
197  Öhlschläger 2019b. 
198  Öhlschläger 2019b. 
199  Banchelli 1997, S. 105-106. 
200  Matthias Keidel: Die Wiederkehr der Flaneure. Literarische Flanerie und flanierendes Denken zwischen 

Wahrnehmung und Reflexion. Würzburg: Königshausen & Neumann 2006, S. 29. 
201  Siehe hierzu auch Banchelli 1997, S. 111: „Von dieser Dialektik getrieben, verwandelt sich der Groß-

stadtspaziergang in ein ‚seelige[s] Schweben‘ durch Raum und Zeit, in dem Hier und Dort, Heute 

und Gestern einander gleichzeitig beschwören, und das Gehen übernimmt den fließenden simulta-

nen Rhythmus des Bewußtseinsstroms, wodurch es der verfremdeten Zeitverwirrung des Kinos o-

der der Träume ähnelt.“ Als schwierig erweist es sich in diesem Zusammenhang allerdings, von der 

Wiederbelebung der „in einer technisierten Welt verloren gegangene[n] Aura des Historischen“ aus-

zugehen, wenn Hessels Text selbst bei der Darstellung von Vergangenem auf Verfahren oder Prak-

tiken einer technisierten Welt (zum Beispiel auf – womöglich technische – Reproduktionen von 



58 

 

während auf der intradiegetischen Ebene ekphratische Beschreibungen auf ganz ver-

schiedene Repräsentationsformen aus der bildenden Kunst verweisen; auch hier 

überlagern sich die Bildinhalte zum Teil, die Übergänge von einer Bildbeschreibung 

zur nächsten werden in der Imagination des Erzählers undeutlich. Diese „Abenteuer 

des Auges“, wie Matthias Keidel sie bezeichnet, werden aber nicht rauschhaft erlebt, 

denn „dazu ist Hessels Schreibgestus zu kontemplativ und ausgeglichen“202, zumal 

der „vertrauliche[] Plauderton“ und die „deiktische[n] und didaktisch anmutende[n] 

Formulierungen“203 eher für einen detailreichen „Blick auf die Oberflächenphäno-

mene“204 als für eine rauschhafte Immersion in die imaginierten historischen Räume 

sprechen. Die „verlorene Zeit“ der Vergangenheit soll nicht in ihrer Totalität wieder-

beschworen werden, sondern „als Vielzahl von erinnerten Impressionen“, die letzt-

lich „keine Synthese der Erinnerung zulassen“.205 

 

3.4 Siegfried Kracauer: Erinnerung an eine Pariser Straße (1930) 

 

Ticking away the moments that make up a dull day 

Fritter and waste the hours in an off hand way. 

Kicking around on a piece of ground in your home town 

Waiting for someone or something to show you the way.206 

 

Der Rausch ist es, nicht der Rausch von Drogen oder Alkohol, sondern der unaufhalt-

same und unabwendbare „Straßenrausch“, der den Erzähler in Siegfried Kracauers 

Erinnerung an eine Pariser Straße umtreibt.207 Der Text, erschienen am 9. November 

 
Gemälden, auf Erzähltechniken des Films oder Raum- und Zeitordnungen des Kinos) zurückgreift. 

Siehe Öhlschläger 2019b. 
202  Keidel 2006, S. 29. 
203  Öhlschläger 2019b 
204  Keidel 2006, S. 31. Siehe hier weiter: „Der Blick auf die Oberflächenphänomene […] findet im Flaneur 

das ideale Perspektiv, um den bisher nicht reflektierten und vom Zufall bestimmten Zusammenhän-

gen mit einem flanierenden Denken nachzugehen, das sich von den direkten Beobachtungen inspi-

rieren läßt. Von der Einzelheit kann der ‚Gedanken-Gang‘ ins Allgemeine führen, aber auch ins His-

torische oder Analytische. Diese Offenheit trägt zum Spannungsbogen der Texte bei.“ 
205  Banchelli 1997, S. 110: „Hessel zeigt sich weder an absoluter Gegenwart interessiert, noch glaubt er 

an die Möglichkeit, in ihrer Totalität eine verlorene Zeit beschwören zu können, die sich höchstens 

als epiphanisches Fragment wiederfinden läßt, als Vielzahl von erinnerten Impressionen, die keine 

Synthese der Erinnerung zulassen. Ihn fasziniert vielmehr die permanente Dialektik der verschiede-

nen Zeitebenen, die sich in der Großstadt gesteigert findet.“ 
206  Pink Floyd: „Time“, auf The Dark Side of the Moon 1973. 
207  Siegfried Kracauer: „Erinnerung an eine Pariser Straße“, in: Ders.: Essays, Feuilletons, Rezensionen. 

Band 5, 3: 1928-1931. Hg. von Inka Mülder Bach. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2011, S. 358-364. Verweise 

und Zitate werden im Folgenden unter der Sigle EPS direkt im Text angegeben. Ein Zweitdruck des 

Textes erfolgte1964 – mit leichten Abwandlungen – in Straßen in Berlin und anderswo. 



59 

 

1930 im Feuilleton der Frankfurter Zeitung, beschreibt eine rauschhafte Erfahrung, die 

der Ich-Erzähler Kracauer208 „[f]ast drei Jahre“ zuvor im „Quartier Grenelle“ (EPS 

358) gemacht hat: Ein Zufall, jedoch „nicht eigentlich ein Zufall, sondern der Rausch“ 

(EPS 358), führt ihn in eine nicht weiter bezeichnete Straße und die Begegnung mit 

dieser Straße209 wird zum unmittelbaren Anlass für die folgenden Reflexionen. Es ist 

aber nicht nur ein Rausch, sondern eine „Besessenheit“, die den Erzähler mit ihrer 

„Macht“ (EPS 358) insgesamt vier Wochen lang allein durch Paris treibt und sich zu 

einer „Leidenschaft“ (EPS 359) entwickelt. Sie treibt ihn sogar dazu, jede Nacht im 

Hotel, jeden Theaterbesuch und jeden sozialen Kontakt210 als einen „Verrat“, eine 

„Pflichtvergessenheit“ oder eine „törichte Ablenkung von den Straßen“ (EPS 358-359) 

zu empfinden. 

Die von einer stark emotiven wie affektiven Sprache (überdeutlich an Begriffen 

wie „Rausch“, „Besessenheit“, „Macht“, „Verrat“ oder „Leidenschaft“, EPS 358-359) 

eingeleitete Erinnerung an den vergangenen, nur wage datierbaren Parisaufenthalt 

führt Kracauer zu allgemeinen Reflexionen über Straßen „in allen Städten“ (EPS 359), 

besonders aber über die in Paris: Während Straßen in anderen Städten aus einer mehr 

oder weniger losen Kombination mehrerer Bestandteile („Trottoirs“, „Häuserreihen“ 

oder „Asphaltflächen“) bestehen, können „die verschiedenen Elemente“ (EPS 359) in 

der französischen Hauptstadt nicht voneinander getrennt werden. Nicht nur die ein-

gangs erwähnte Straße scheint ein Eigenleben zu führen, sondern alle Straßen sind 

zusammengefügt „wie die Glieder von Lebewesen“. (EPS 359) Ihre ineinander ge-

wachsene Struktur ist es, die den Erzähler, der gleichsam ein „Träumender“ und ein 

scheinbar „ziellose[r] Schlenderer[]“ (EPS 359) ist, durch die Stadt leitet. Die 

 
208  Wie in den vorherigen Texten ist es auch in Erinnerung an eine Pariser Straße schwierig, eine klare 

Trennung vom Autor Kracauer und der Erzählerfigur aufrecht zu erhalten, weshalb im Folgenden 

die Begriffe ‚Kracauer‘ und ‚Erzähler‘ synonym verwendet werden. Dass zwischen beiden Begriffen 

ein wesentlicher Unterschied besteht, wird – wie in den anderen drei Analysen auch – dabei mitge-

dacht. 
209  Die Begegnung mit der Straße deutet einerseits ein kreatürlich-natürliches oder anthropomorphes 

Wesen an, das der Straße eignet, scheint sie doch lebendig und einem Willen erfüllt zu sein, der sich 

stark auf den Erzähler auswirkt. Andererseits erscheint die Begegnung wie ein sozialer Kontakt, steht 

sie doch kontrapunktisch der Einsamkeit des Erzählers gegenüber: „Damals, als ich der Straße be-

gegnete, verbrachte ich vier Wochen ganz allein in Paris […].“ (EPS 358) 
210  „Sogar die gelegentlichen Zusammenkünfte mit Frauen erschienen mir wie eine Pflichtvergessen-

heit, wie eine törichte Ablenkung von den Straßen, die mich ungleich stärker beanspruchten als ir-

gendein einzelnes Mädchen. Ich genoß sie blindlings und ließ mich von ihnen verbrauchen, und 

kehrte ich auch stets matt von den Ausschweifungen heim, so hielt mich doch nichts davon zurück, 

meiner Leidenschaft am nächsten Tag wieder nachzugehen.“ (EPS 359) 



60 

 

Ziellosigkeit ist jedoch nur eine extrinsische Zuschreibung von „Passanten“, während 

intrinsisch durchaus ein Ziel verfolgt wird – dessen Lage und Beschaffenheit hat 

Kracauer jedoch vergessen, was ihn mit der „Begierde erfüllt“ (EPS 359), sich an ei-

nem unbestimmten Ort wieder an sein eigentliches Ziel zu erinnern. Dieser paradoxe 

Versuch, die eigenen unkontrollierbaren Erinnerungsstrukturen zu beschreiben, 

schließt semantisch und syntaktisch an die Einleitung an, das Erzähltempo steigert 

sich jedoch und führt die allgemeinen Reflexionen zu einem Höhepunkt, der zentral 

für diese Analyse ist: 

 

Wenn ich so nach allen Seiten spähte, aus der Sonne in die Schatten und wieder zurück 

nach dem Tag, hatte ich die deutlich Empfindung, daß ich mich, auf der Suche nach 

dem gewünschten Ziel, nicht nur im Raum bewegte, sondern oft genug seine Grenzen 

überschritt und in die Zeit eindrang. Ein geheimer Schmugglerpfad führte ins Gebirge 

der Stunden und Jahrzehnte, dessen Straßensystem ebenso labyrinthisch angelegt war 

wie das der Stadt selber. (EPS 359) 

 

Die unruhige Stimmung des Erzählers intensiviert sich durch den Wechsel von Licht 

und Schatten zu einer rauschhaften, beinahe epiphanischen Erfahrung, in der Zeit 

und Raum voneinander entkoppelt werden. Während der labyrinthische Stadtraum 

auf der Suche nach dem vergessenen, aber trotzdem gegenwärtigen Ziel durchschrit-

ten wird, löst sich die gewöhnliche Zeitordnung auf, „Stunden“ und „Jahrzehnte“ 

werden gleichförmig empfunden. Zeit und Raum werden dadurch nicht nur als rela-

tiv voneinander erfahren, sondern die Zeit wird verräumlicht und kann ebenso wie 

die Stadt durchschritten werden. Hier deutet sich bereits an, dass sich bei Kracauer 

der „gleichförmige Zeitfluss einer homogenen Zeit“, den er als Grundlage einer 

„‚sinnerfüllten raumzeitlichen Einheit‘“211 auffasst, in eine Vielzahl gleichberechtigter 

Zeiträume auflöst, die unabhängig voneinander verlaufen und auch unabhängig 

voneinander erfahren werden können, aber letztlich trotzdem an eine allgemeine 

Chronologie gebunden bleiben. 

 
211  Stephanie Baumann: „‚Here goes B. wrong‘ Siegfried Kracauers Anmerkungen zu Benjamins ‚Über 

den Begriff der Geschichte‘“, in: Daniel Weidner, Sigrid Weigel (Hg.): Benjamin-Studien 3. Paderborn: 

Fink 2014, S. 31-44, hier S. 37: „Ereignisse, denen man zu einem gegebenen Zeitpunkt begegnet, sind 

seiner Auffassung nach gemeinhin nur ‚im formalen Sinn gleichzeitig‘. Der gleichförmige Zeitfluss 

einer homogenen Zeit wird von ‚geformten Zeiten‘ der verschiedenen Bereiche ‚überschattet‘. […] 

Chronologie vermag daher nichts über die Beziehung zwischen einzelnen Ereignissen auszusagen. 

Kracauer schlussfolgert, ‚dass der Zeitraum sozusagen vor unseren Augen zufällt‘. An die Stelle ei-

ner ‚sinnerfüllten raumzeitlichen Einheit‘ tritt der Zeitraum als eine ‚Art Treffpunkt für Zufallsbe-

gegnungen […]‘.“ 



61 

 

Von dieser „deutliche[n] Empfindung“ (EPS 359) ergriffen, gelangt der Erzähler 

zu der bereits am Anfang erwähnten Straße, „von der“ er eigentlich „erzählen will“. 

(EPS 359) Allerdings folgt hierauf erneut eine allgemeine Reflexion über das Vorge-

hen beim Durchwandern der Stadt („Ich muß hier einschalten, daß […].“, EPS 359), 

woran deutlich wird, dass der Spannungsbogen des Textes nicht linear oder anstei-

gend verläuft, sondern dass sich narrative Abschnitte von hoher Intensität mit Ab-

schnitten langsamerer Reflexion abwechseln. Gleichzeitig wird die Spannung in den 

reflexiven Passagen durch anthropomorphisierende Beschreibungen erhöht, erschei-

nen die „proletarischen Viertel“, von denen sich Kracauer angezogen fühlt, doch wie 

lebendig: Die Häuser „scharen sich […] planloser, häßlicher, dichter“ zusammen, die 

„Gerüche und Dünste“ wagen sich hervor und bilden „körperliche Umrisse“, die 

Straßen „stehen nahe vor dem Aufbruch“ in „ungeordnete[n] Rotten, die sich bald 

zerstreuen oder auch“ – zu einem diffusen „Trommelwirbel“ – „gemeinsam mar-

schieren werden“. (EPS 360) Was wie eine allgemeine Reflexion wirkt, ist in Wahrheit 

eine dichte, intensive Charakterisierung einer lebendigen, wandelbaren Stadt, die 

gleichsam auf das unterschwellig gewaltsame, potenziell revolutionäre Potenzial ih-

rer Bewohner verweist. 

In den folgenden Absätzen findet der Erzähler nun endlich zu der eigentlichen 

Straße, die den unmittelbaren Anlass seiner Erinnerungen darstellt, und versucht, 

ihre topographische Ordnung zu beschreiben. Er gelangt zur Straße, als er sich 

 

dem Abschluß einer Sackgasse zu nähern glaubte, die auf der einen Seite von einem 

hohen, unförmigen Vorstadttheater begrenzt wurde. […] Noch bevor ich mich bis zum 

Grund der Sackgasse durchgezwängt hatte, merkte ich, daß sie gar keine Sackgasse 

war, sondern an ein anderes Gäßchen stieß, das hinter dem Theater vorbeiführte. Mit-

ten auf die weißgekalkte, fensterlose Rückwand des Theaters lief die Straße zu. Sie war 

schnurgerade, nur wenige Minuten lang212 und verhältnismäßig breit. (EPS 360) 

 

Die Architektur der Gasse und der Häuser scheint auf den ersten Blick präzise und 

wirklichkeitsgetreu beschrieben, aber auf den zweiten Blick offenbart sich, dass die 

Beschreibung der labyrinthischen Struktur dieses Raumes nicht aufgeht. Die Sack-

gasse, die tatsächlich keine ist, führt hinter dem „hohen, unförmigen Vorstadttheater“ 

vorbei und doch auf es zu, während ihr anderes Ende „ohne jede Versteckspielerei“ 

 
212  Wieder werden Zeit und Raum überblendet, wird doch die Länge der Gasse – eine Strecke – in Mi-

nuten – einer Zeiteinheit –  angegeben. 



62 

 

auf eine „belebte[] Verkehrsstraße“ (EPS 360) stößt. Erst die eindrückliche mnemo-

technische Wiedergabe der Topographie offenbart ihre verwirrende Struktur, die zu-

gleich einsichtig und verdeckt sowie durchlässig und hermetisch ist. Diese Gasse, die 

ebenso lebendig wie das ganze Viertel erscheint, nimmt Kracauer beim Durchmessen 

der „kleine[n] Strecke“ gefangen, wodurch ihm „das Weitergehen“ erschwert wird. 

Es sind „unsichtbare Netze“ (EPS 360), die ihn unversehens an seinem Platz halten, 

obwohl doch „in geringer Entfernung“ „Autobusse und Lastwagen“ vorbeirattern 

und „vereinzelte Passanten“ die Straße kreuzen. Die bisherige Zeitordnung gerät aus 

den Fugen, das Verhältnis von erzählter Zeit zu Erzählzeit verschiebt sich und der 

Erzähler, der sich verzweifelt über seine „Lage klarzuwerden“ (EPS 360) versucht, 

bewegt sich wie in Zeitlupe fort. Während die Bewegungen um ihn herum also nor-

mal verlaufen, kann er nur unter großen Anstrengungen an ein Hotel, das „von der 

in Paris üblichen Art“ (EPS 361) zu sein scheint, herantreten. Er bewegt sich wie „ein 

Schwimmer, der gegen der Strom ankämpft“ (EPS 361), was noch stärker an eine Zeit-

lupe erinnert. Es ist interessant, dass Kracauer – wie schon Hessel in der vorherigen 

Analyse – hier auf eine spezifische Technik des (Kino-)Films zurückgreift, um die 

asynchronen Zeitläufe der Handlung zu verdeutlichen: Wie in einer filmischen Mon-

tage werden ähnliche Bewegungen im Raum in unterschiedlichem Tempo, also von-

einander entkoppelt, dargestellt, wodurch der Eindruck einer nicht synchron verlau-

fenden Relation von Raum und Zeit entsteht.213 Während er dieses Hotel, welches 

„einen unbewohnten, ja verwahrlosten Eindruck“ macht, genau besieht, fallen ihm in 

den Fenstern über der Gasse „Burschen in Hemdsärmeln und schludrig gekleidete 

Weiber“ (EPS 361) auf, die ihm mit der „schrecklichen Gewalt“ „ihrer bloßen Gegen-

wart“ (EPS 361) wie der Grund für seine Lähmung vorkommen. 

 
213  Streng genommen handelt es sich um eine asynchron verlaufende Relation von Raum und Zeiten, 

erscheinen doch die Bewegungen der anderen Entitäten („Autobusse“, „Lastwagen“ und „Passan-

ten“, EPS 361) zeitlich homogen zu verlaufen. Zur ‚Montage‘ bei Kracauer siehe auch Korta 2001, S. 

145 [Hervorhebung im Original]: „Auf dieser Grundlage, so Kracauer, entsteht in einem zweiten 

Schritt im und durch das Bewusstsein eine bestimmte Konstruktion von Bedeutung, wovon sich die 

Einsicht ableitet: ‚Die Wirklichkeit ist eine Konstruktion.‘ Denn die Art und Weise der Zusammen-

schau, der ‚Montage‘, verleiht den Beobachtungen einen sinnhaften Zusammenhang, der im Kontakt 

von Ich und Welt den ‚Wirklichkeitssplittern‘ aufgrund ihres Daseins im leeren Raum immer erst 

und immer wieder neu zugesprochen werden muss. Die Konstruktion also steckt einzig und allein 

im Mosaik, das aus den einzelnen Beobachtungen auf Grund der Erkenntnis ihres Gehalts zusam-

mengestiftet wird‘.“ 



63 

 

Die lähmende Angst und die Verwirrung, die im Erzähler aufsteigen und die er 

zu verarbeiten versucht, sind durch die synästhetischen und lebendigen, aber zu-

gleich grotesken Beschreibungen beinahe greifbar, werden jedoch abrupt unterbro-

chen: „Ein wenig beruhigt, wollte ich ausschreiten – da wurde mir Einhalt geboten.“ 

(EPS 361) Durch ein geöffnetes Fenster des scheinbar verlassenen Hotels, gleichsam 

wie von einem Rahmen eingefasst, sieht er „ein lebendes Bild“. (EPS 361) Ein unver-

mittelter Tempuswechsel vom Präteritum zum Präsens und der deiktische Kurzsatz 

„Ich sah:“ leiten eine ekphratische Beschreibung der Szene ein, die ihre „Aufmerk-

samkeit auf kleinste Details“214 richtet. Zentrum des lebenden Bildes ist ein junger 

Mann, der „auf einem Stuhl mitten in einem Zimmer“ (EPS 361) sitzt und „seinen 

Kopf in die Hände gestützt“ (EPS 362) hat. Um ihn herum gruppieren sich „ein Bett, 

das benutzt worden ist“, ein Waschtisch mit „schmutzige[m] Waschwasser“, ein 

Schrank, der „seine Kratzer und Risse schamlos zur Schau“ trägt sowie „ein offener 

halbgepackter Koffer, in den eilig Wäsche hineingestopft worden sein muß“. (EPS 

361-362) Die Szene ist so trostlos wie die Gegenstände, die „harren wie angewurzelt“ 

und Kracauer „so aufdringlich“ anstarren, „als seien sie überdeutlich gemalt“. (EPS 

361) In starkem Kontrast zu dieser Anthropomorphisierung steht der „junge Mann 

mit dem ungekämmten Haar“ (EPS 362), der völlig reglos verbleibt und den Erzähler 

nicht beachtet, denn „[n]ichts ist für ihn vorhanden, ganz allein sitzt er auf seinem 

Stühlchen im Leeren. Er hat Angst, die Angst ist es, die ihn so lähmt…“. (EPS 362) In 

dieser Angst, die den nicht weiter bezeichneten jungen Mann lähmt, spiegelt sich 

sprachlich gleichsam die zuvor eindrücklich geschilderte lähmende Angst und die 

Verwirrung Kracauers, als dieser sich durch die Gasse zu bewegen versucht. Wieder 

ist es ein Wechsel der Zeitordnung innerhalb der Handlung, hier auch auf textueller 

Ebene verdeutlicht durch den Tempuswechsel, der Zeit und Raum voneinander ent-

koppelt. Die ekphratische Beschreibung der Szene, die darüber hinaus nicht kom-

mentiert wird, sondern nur durch ihren trostlosen und beängstigenden Inhalt wirkt, 

wird durch das Wegfallen des Rahmens („Ich stehe vor dem Fenster, das sich längst 

verflüchtigt hat, […], EPS 361) zu einem immersiven dreidimensionalen Erlebnis. 

Ähnlich der „aus dem Film kommende[n] Technik der Großaufnahme“ wird die 

Szene vom Rest des Textes abgesetzt, wodurch „‚unser Vertrauen in die Kontinuität 

 
214  Öhlschläger 2019a, S. 198. 



64 

 

des Geschichtsprozesses und dementsprechend in die Macht chronologischer Zeit‘“ 

erschüttert wird. Weil die Szene aber nicht weiter ausgeführt oder kommentiert wird, 

gleicht ihre „Bildhaftigkeit“, wie Öhlschläger treffend erkennt, eher „einer Traum-

struktur, in der das, was gesehen wird, sich verschlüsselt“.215 Damit gleicht die zeit-

lich und räumlich aus dem Rest des Textes herausgelöste Szene dem Anfang, ist auch 

sie eher eine rauschhafte Erfahrung, die mit „Macht“ und „Besessenheit“ (EPS 358) 

auf den Erzähler wirkt und ihn nachhaltig in ihren „Bann“ (EPS 362) zieht. 

Obwohl Kracauer sich vom ‚lebenden Bild‘ lösen kann, verfolgt ihn der Anblick 

auch, als ihm „der Durchbruch zur Verkehrsstraße“ (EPS 362) endlich gelingt. Wie 

diese Ablösung geschieht, vermag er zwar nicht mehr zu rekonstruieren, aber er 

taucht – scheinbar erleichtert – im „vertrauten Tumult“ der belebten Straße unter. 

Während er die neuerlichen Eindrücke zu verarbeiten sucht, kehrt er in Gedanken 

immer wieder zu dem Hotelzimmer zurück, das ihm nun wie eine „Höhle“ erscheint, 

und die ganze Gasse kommt ihm im Nachhinein wie ein „Schlupfwinkel“ vor, in dem 

sich der junge Mann versteckt hält, welcher möglicherweise ein „Verbrecher war, der 

in jenem engen Zimmer vor seinen Verfolgern das Weite gesucht hatte“. (EPS 362) 

Diese rationalen Erklärungsversuche laufen jedoch ins Leere und tragen, zusätzlich 

zur hektischen und lauten Kulisse der Verkehrsstraße, zur Verwirrung des Erzählers 

bei. Diese Verwirrung steigert sich so weit, dass er an seiner sinnlichen Wahrneh-

mung zu zweifeln beginnt.216 Unmittelbare Sinneseindrücke verschwimmen allmäh-

lich mit Erinnerungsbruchstücken, während sich auch seine Raum- und Zeitwahr-

nehmung mehr und mehr verwirrt217, und die rauschhafte Erfahrung, die den Text 

von Beginn an strukturiert, steigert sich zu einem Ausgeliefertsein an die ‚Macht‘ der 

 
215  Öhlschläger 2019a, S. 198: „Kracauer richtet seine Aufmerksamkeit auf kleinste Details. In ihrer Groß-

aufnahme […] wird die ‚Textur von Reflexionen, Analogien, Reminiszenzen‘, aus denen sich 

(Zeit)geschichte [sic!] konstituiert, lesbar. Und es scheint tatsächlich die aus dem Film kommende 

Technik der Großaufnahme zu sein, die es Kracauer erlaubt, ‚unser Vertrauen in die Kontinuität des 

Geschichtsprozesses und dementsprechend in die Macht chronologischer Zeit zu erschüttern‘. Mik-

roskopisch in den Blick genommene Details des Alltagsgeschehens seien allerdings, so räumt 

Kracauer weiter ein, methodisch nicht ohne weiteres mit einer Makrodimension von Geschichte in 

Zusammenhang zu bringen: ‚Hier stellt sich das Problem, ob die wechselseitige Durchdringung von 

Geschichten verschiedener Ebenen überhaupt möglich ist.‘ So gleicht die Bildhaftigkeit der Städ-

tefeuilletons Kracauers nicht selten einer Traumstruktur, in der das, was gesehen wird, sich ver-

schlüsselt.“ 
216  „Oder existierte sie [die Gasse, Anm. J. C.] am Ende gar nicht, und die Burschen und Weiber droben 

mitsamt den Hoteleingeweiden waren Erscheinungen, die sich aus meinem eigenen Zustand erklär-

ten?“ (EPS 362) 
217  „Auf einmal – es mochte über eine Stunde verstrichen sein – stand ich wieder am Eingang der 

Straße.“ (EPS 362) 



65 

 

Gasse. Nur indem sich Kracauer einer Gruppe spielender Kinder, die sorglos in die 

Gasse einbiegen, anschließt, kann er den „Bann“ (EPS 362) endlich brechen und sie 

erneut betreten. Völlig unvermittelt jedoch erscheint erneut das „überdeutliche“ ‚le-

bende Bild‘ vor ihm, der Tempuswechsel vom Präteritum zum Präsens markiert wie-

der das Eintauchen in das Hotelzimmer mit dem jungen Mann darin. Die Immersion 

wiederholt sich zwar, aber das Gesehene ist doch „unberührt von der Zeit geblieben“ 

(EPS 363), weil sich seine Erinnerung inzwischen mit anderen Sinneseindrücken 

überlagert hat, kann er der Zuverlässigkeit des eigenen Sehens und Erinnerns nicht 

mehr trauen.218 Auch die eigene zeitliche Orientierung ist im Zuge der Immersion in 

die Zeit und den Raum des Hotelzimmers verlorengegangen, denn plötzlich ist es 

dunkel und Kracauer ist alleine. 

Der endgültige Ausbruch aus dem bedrohlichen Zugriff der Gasse kann nur erfol-

gen, weil die Anwesenheit der unschuldigen spielenden Kinder im Echo ihres La-

chens nachhallt und der Erzähler sich daran festhalten kann „wie an einem äußersten 

Zipfel“. (EPS 363) Die Beschreibung der Gasse schließt mit einem Rekurs auf ihre Le-

bendigkeit, schließt sie sich doch eigenmächtig hinter ihm. Eine Reihe Gedankenstri-

che verbildlicht auf der textuellen Ebene die Unmittelbarkeit und Endgültigkeit des 

Ausbruchs; die narrativ gestaltete Erinnerung ist beendet und der Text endet mit ei-

ner allgemeinen Reflexion: Die Geschichte dieser speziellen Gasse, so eindrücklich 

und lebendig sie auch beschrieben wurde, ist nur eine Geschichte unter vielen, denn 

es gibt „noch viele Straßen in allen möglichen Stadtteilen“ (EPS 363) von Paris, über 

die sich ähnliche Geschichten erzählen ließen.219 Bedeutsam ist hier, dass die Ge-

schichte dieses Textes – im Sinne einer Handlung – gleichgesetzt wird mit Geschichte 

im chronologischen oder historischen Wortsinn. Die Geschichte all dieser Straßen 

und Stadträume – beispielsweise die der lebendigen „Kirche St. Julien le Pauvre“, die 

„morgens auf[wacht]“ und „abends schlafen[geht] wie irgendein Warenhaus“ – ist 

jedoch nicht „vergangen, sondern lebt weiter, als sei sie von heute“. (EPS 363) Dahin-

ter steht der Gedanke, dass disparate Räume (zum Beispiel Straßen, Plätze oder Ge-

bäude) ihre eigene Geschichte ausbilden können, denn in Paris hat „die Gegenwart 

den Schimmer des Vergangenen“ (EPS 363), was es dem aufmerksamen 

 
218  „Und immer noch hat der Sitzende seinen Kopf in die Hänge gestützt. Ist es vielleicht ein anderer 

junger Mann? Ich entsinne mich, daß ich sein Gesicht nie gesehen habe.“ (EPS 363) 
219  „Jede einzelne von ihnen hat ihren eigenen Geruch und ihre eigene Geschichte.“ (EPS 363) 



66 

 

Spaziergänger ermöglicht, diesen Schimmer zu entziffern, „fremden Schriftzeichen 

gleich“. (EPS 360) Der Schluss von Erinnerung an eine Pariser Straße enthält Kracauers 

„mikrologische[s] Verfahren“220 einer historischen Stadtlektüre quasi in nuce, denn 

wenn man als aufmerksamer Beobachter durch die Straßen geht, sind diese „bereits 

entfernt wie Erinnerungen, in denen sich die Wirklichkeit mit dem vielstöckigen 

Traum von ihr mischt“. (EPS 363-364) Unmittelbare Sinneseindrücke überlagern sich 

automatisch mit Erinnerungsbruchstücken, die Wirklichkeit mischt sich mit dem viel-

schichtigen und zum Teil hermetischen Traum, „Abfälle und Sternbilder“ (EPS 364) 

treffen sich. Es geht also nicht um eine totalisierende Geschichte der Stadt, sondern 

um eine Vielzahl von kontingenten Geschichten der disparaten Stadträume, welche 

die „Heterogenität und Diskontinuität der Wirklichkeit“221 spiegeln und sich nicht 

mit „metaphysischen oder gar heilsgeschichtlichen Hypostasierungen“ – wie bei-

spielsweise bei Hegel oder Benjamin – „und logizistischer Rigiditäten“222 synthetisie-

ren lassen. Dieses Konzept von Geschichte sei, wie Korta zutreffend bemerkt, eine 

klare Absage an alle universalistischen, dogmatischen oder gar ideologischen Kon-

zepte philosophischer oder theologischer Natur.223 Wie sich in der vorliegenden 

 
220  Siehe dazu Korta 2001, S. 144 [Hervorhebung im Original]: „Dem entspricht das seit Ornament der 

Masse (1927) angewandte mikrologische Verfahren, das sich unbeachteten Randphänomenen wid-

met, die für Kracauer – etwas messianisch klingend –, ‚die kleinste Nebenpforte‘ darstellen, durch 

die man ‚in den Mittelpunkt des menschlichen Wesens‘ und durch es hindurch auch zur Gesamtschau 

gesellschaftlicher Prozesse dringen kann. Es sind scheinbar Nebensächlichkeiten, ‚deren Anspruch, 

um ihretwillen anerkannt zu werden, noch nicht genüge geschah‘, wie Kracauer später in Geschichte 

auch mit Bezug auf Die Angestellten formuliert. Dieser mikrologische Ansatz entspricht der Intention 

von kritischer Exterritorialität, die die lebensweltliche Alltagswirklichkeit der Gesellschaft mit der 

Distanz eines Fremden betrachtet, von der Peripherie des scheinbar Normalen aus, von dort, wo im 

Müll und Ausschuss der Gesellschaft ihre eigentliche Normalität deutlicher gewahr wird als in ihren 

Zentren.“ 
221  Korta 2001, S. 103. 
222  Korta 2001, S. 102 [Hervorhebung im Original]: „Es geht Kracauer [in Die Angestellten von 1929, Anm. 

J. C.] darum, im epistemologischen Sinne Bereiche zu betrachten, die durch die Brille transzendental- 

wie auch immanenzphilosophischer Ansätze – gleich ob logizistisch-positivistischer oder normativ-

kritischer Art – nicht oder nicht zureichend erfasst werden können. […] Insofern betrachtet er die 

Geschichte als einen ‚Vorraum‘ stets vorläufiger Einsichten vor dem Bereich der letzten Wahrheiten 

und formuliert eine Geschichtstheorie weitab von metaphysischen oder gar heilsgeschichtlichen Hy-

postasierungen und logizistischer Rigiditäten.“ 
223  Siehe Korta 2001, S. 103 [Hervorhebung im Original]: „Denn ihre [Kracauers und Benjamins, Anm. 

J. C.] Auseinandersetzung mit den gesellschaftstheoretischen und geschichtsphilosophischen Ansät-

zen ihrer Zeit ist sehr durch die Position eines erkenntnistheoretischen Relativismus geprägt. Wo 

Benjamin allerdings das herrschende Wissen geschichtspolitisch und geschichtstheologisch zu kriti-

sieren sucht und nur fast nebenbei erkenntnistheoretisches Neuland erforscht, geht es Kracauer in 

umgekehrter Reihenfolge primär um das epistemologische Problem, ein der Heterogenität und Dis-

kontinuität der Wirklichkeit adäquates Bild von der Gesellschaft, der Physis der Außenwelt wie von 

Geschichte zu gewinnen und erst in der Konsequenz daraus um eine deutliche Absage an alle univer-

salistischen, dogmatischen oder gar ideologischen Konzepte philosophischer oder theologischer Na-

tur.“ 



67 

 

Analyse gezeigt hat, ist bei Kracauer die „imaginäre Zeit, in der sich das Vergangene, 

das Gegenwärtige und Zukünftiges traumähnlich berühren“224, geprägt von einem 

gleichberechtigten Nebeneinander widersprüchlicher Zeitvorstellungen: Innerhalb 

des Textes gibt es auf der einen Seite Passagen, die von allgemeinen Reflexionen des 

Erzählers durchzogen und vergleichsweise handlungsarm sind, während es auf der 

anderen Seite Passagen mit eindrücklichen und lebendigen Schilderungen von Erin-

nerungsbruchstücken gibt. Zwischen diesen unterschiedlichen Ebenen gibt es nun 

die ekphratischen Beschreibungen des ‚lebenden Bildes‘, die wiederum völlig ent-

koppelt von der Zeitlichkeit der anderen Ebenen sind, was durch den Tempuswech-

sel auch auf der extradiegetischen Ebene deutlich wird. Die Zeitläufe dieser drei tex-

tuellen Ebenen verlaufen parallel, aber asynchron zueinander und sie sind dem ho-

mogenen Zeitfluss nicht enthoben. Dies lässt sich beispielsweise daran erkennen, 

dass der Erzähler deutlich markiert, wie die Ereignisse und Handlungen auf der be-

lebten Verkehrsstraße zeitlich völlig normal verlaufen, während die Zeit in der Gasse 

verlangsamt, wie in Zeitlupe und beinahe unmerklich vergeht. Bei der Betrachtung 

des ‚lebenden Bildes‘ hingegen scheint die Zeit völlig stillzustehen, denn der Erzähler 

erkennt bei der zweiten Betrachtung keine Veränderungen; nichts scheint passiert zu 

sein oder auch nur passieren zu können. Entscheidend ist für Kracauer also, dass in 

jedem Zeitraum Zeitlichkeit auf eine ihm eigene Weise erfahren wird, die sich von 

den Zeiterfahrungen in den anderen Zeiträumen unterscheidet.225 

  

 
224  Öhlschläger 2012, S. 553: „Kracauer nimmt in seinen Feuilletons genau diesen unbestimmbaren 

Punkt, an dem sich Neues herauskristallisiert, in den Blick, indem er seine feinsinnige soziologische 

und mikroanalytische Gesellschaftskritik in ein Medium sich beschleunigender Informationskultur 

einspeist, aber innerhalb dieses Mediums Verfahren zur Anwendung bringt, die eine Re-Lektüre 

evozieren und erforderlich machen. Nicht unähnlich dem Spiegel-Konzept Benjamins, perspektiviert 

Kracauer eine imaginäre Zeit, in der sich das Vergangene, das Gegenwärtige und Zukünftiges traum-

ähnlich berühren.“ 
225  Siehe dazu Baumann 2014, S. 38-39. 



68 

 

4. Schlussteil 

 

4.1 Zusammenführung 

Wie sich in den Analysen gezeigt hat, sind die vier ausgewählten Feuilletontexte von 

Joseph Roth, Walter Benjamin, Franz Hessel und Siegfried Kracauer als ‚kleine Ar-

chive‘ des Wissens der Weimarer Republik anzusehen, die auf spezifische, aber 

durchaus heterogene Art und Weise Geschichte sowie historische Zeit diskursivieren. 

Sie unterscheiden sich vor allen Dingen in der Art ihrer narrativen Strukturen (bei-

spielsweise im Verhältnis von Erzählzeit und erzählter Zeit, in der Erzählhaltung und 

im Einsatz von poetischen Ausdrucksformen), gleichen sich aber in der Ablehnung 

einer Synthese von Geschichte und einer deterministischen Sicht auf historische Zeit: 

Joseph Roths Im mittäglichen Frankreich aus dem Jahr 1925 ist geprägt von einem 

deutlichen Bezug einerseits auf die Topographien und die Architekturen sowie ande-

rerseits auf die historische Zeit und die Geschichte der südfranzösischen Städte Lyon, 

Nîmes und Tournon, die hauptsächlich im Modus des Flanierens oder Gehens erfah-

ren werden. Diese Erfahrungen sind bei ihm durch die Nutzung eines Reiseführers 

(so in „Lyon“) oder die Auskünfte einer ortskundigen Führerin (so in „Tournon“) 

vorstrukturiert und zeichnen sich durch historische und topographische Detailkennt-

nisse und einen informativen Sprachgestus aus, wodurch ein lebendiger „literari-

scher Mikrokosmos“226 entsteht. Dieser zeichnet sich durch einen spielerischen, fast 

schon ironischen Umgang mit etablierten historischen Epochen aus, weil sich histori-

scher Zeiten in einem Neben- und Übereinander überlagern. Das äußert sich zum 

Beispiel im ‚Aufblühen‘ der Gegenwart aus den Ruinen oder den erhaltenen Gebäu-

den der Vergangenheit: In „Lyon“ führt eine Zahnradbahn, also moderne Verkehrs-

technik, zur mittelalterlichen Kathedrale und vermittelt so zwischen der natürlichen 

Geographie, der zeitlosen städtischen Architektur und den historischen Monumenten 

(ImF 427-429). Im Fall von Nîmes („Nîmes“, ImF 429-431, und „Stierkampf am Sonn-

tag“, ImF 437-440) ist es eine Arena aus der römischen Antike, die zu einem moder-

nen Freiluftkino oder einem Platz für allwöchentliche Stierkämpfe umfunktioniert 

und so zu einem Sinnbild für ein produktives Nebeneinander von Vergangenheit und 

Gegenwart wird. Historische und mythisch-religiöse Geschichte ist für Roth nicht nur 

 
226  Magallanes 2011, S. 122. 



69 

 

im Erhabenen der Vergangenheit sichtbar, sondern kann sich auch in der Gegenwart 

offenbaren, wodurch die etablierte und kanonisierte Hierarchie geschichtlicher Pro-

zesse sowie religiöser Gegebenheiten beträchtlich in Frage gestellt wird. In „Tour-

non“ schließlich stellt die detaillierte Beschreibung des altehrwürdigen Lyzeums ei-

nerseits einen Gegenpol zur Flüchtigkeit der Moderne und andererseits einen Kont-

rapunkt zu geläufigen Vorstellungen von historischem Andenken dar, steht die 

Schule doch nicht nur in einer historischen Tradition, sondern ist auch ein gegenwär-

tiges, lebendiges Zeugnis eines traditionellen Funktionszusammenhangs, der sich in 

der Gegenwart kaum geändert hat und in ihr fortbesteht. Auch außerhalb des Lyze-

ums, in der Altstadt, ragt die Vergangenheit ohne klar erkennbare Brüche in die Ge-

genwart hinein. Die institutionellen Funktionen der Gebäude und Topographien ha-

ben sich zwar verändert, aber Spuren der historischen Konstellationen bleiben sicht-

bar erhalten, wodurch sich die Zeitordnungen verändern (ImF 434-436). Roths Städ-

tebilder modifizieren das Verständnis vom Werden und Vergehen historischer Zeit, 

also das Zusammenspiel von Vergangenheit und Gegenwart, indem das Neue in das 

Alte integriert wird. Diese Konzentration auf die Geschichte der ‚weißen Städte‘ ist 

jedoch nicht als tröstende „Geschichtsflucht“227 zu verstehen, denn Roths Zugriff ist 

nicht nur von Emphase und Idealisierung geprägt, sondern ist heterogen: Weil die 

Geschichte der südfranzösischen Städte unabgeschlossen und zugleich unabschließ-

bar ist, sich gleichermaßen an kleinen wie großen Phänomenen kristallisiert, kann sie 

nicht als alleinige Grundlage einer neuen, sinnstiftenden und kohärenten Konstruk-

tion von Heimat dienen.228 Das dialektische Modell von Geschichte, nach dem die 

Vergangenheit als Synthese in der Gegenwart aufgeht, um diese erklär- oder deutbar 

zu machen, wird aufgegeben zugunsten einer Gegenwart, in der die Vergangenheit 

in den kleinen und marginalen Dingen erhalten und sichtbar bleibt. Es ist keine 

 
227  Siehe Küpper 2010, S. 105: „In enger Verbindung mit der [] Definition von Heimat als dem ‚gleichsam 

verbannten Land‘ der Kindheit steht aber auch noch eine andere Vorstellung, nach der ‚Heimat‘ als 

eine historische Kategorie erscheint, die sozusagen in die Vergangenheit verlagert wird, also gleich-

sam zurückversetzt wird in der Zeit. Dieser [] Heimatbegriff ist prägend für Die weißen Städte, Roths 

als Reisebuch konzipierte, zu Lebzeiten aber unveröffentlichte Sammlung von Südfrankreichbildern 

aus dem Jahre 1925, hinter deren ‚Geschichtsflucht‘ mit Klaus Westermann die Suche nach einer 

neuen ‚Heimat‘ stand.“ 
228 Siehe auch Lukas Waltl: „Die ‚große Vermessenheit, Städte beschreiben zu wollen‘. Ambivalenzen 

in Joseph Roths fiktionalen und journalistischen Städtebildern“, in: Pesnel, Tunner, Lunzer, Lunzer-

Talos 2016, S. 17-31, hier S. 23-24: „Die Figur der sich fortwährend wandelnden und doch beständi-

gen Stadt dient in Joseph Roths Städtebildern der Relativierung der Gegenwart vor der Macht – aber 

nicht zwangsläufig dem Wert – der Vergangenheit – oder gar der Ewigkeit.“ 



70 

 

historistische Synthese von Geschichte sichtbar, in der die Spuren der großen Vergan-

genheit, zum Beispiel in Gestalt von Tempeln oder Kathedralen, in der Gegenwart 

aufgehen müssen, um eine konsistente Geschichtserzählung zu konstruieren oder ei-

nen „Sinn der Geschichte“229 zu erkennen. 

Walter Benjamin veröffentlichte mit Paris, die Stadt im Spiegel in der deutschspra-

chigen Vogue, also einer Literatur- und Kulturzeitschrift, im Jahr 1929 einen Text, der 

gänzlich anders als Joseph Roths Im mittäglichen Frankreich funktioniert: Seine „Lie-

beserklärung der Dichter und Künstler an die ‚Hauptstadt der Welt‘“, so der Unter-

titel, ist sehr dicht und von hoher „allegorischer und metaphorischer Komplexität“.230 

Er hebt darin die Trennung von allgemeiner Geschichtsschreibung und Literaturge-

schichtsschreibung sowie deren traditionellen Periodisierungen auf, denn in seinem 

Text stehen ‚klassische‘ Autoren gleichberechtigt neben ‚modernen‘, er unterscheidet 

nicht oder kaum zwischen Werken der ‚hohen‘ und ‚niederen‘ Literatur. Die wesent-

liche Verbindung zwischen der Stadt Paris und der Literatur, die aus ihr und über sie 

entstanden ist, sieht Benjamin darin begründet, dass die urbanen Strukturen ( zum 

Beispiel die Straßen, Plätze und Gebäude) ähnlich konstruiert sind wie die eines Bu-

ches. (PSS 356) Nach seiner anthropomorphisierenden Beschreibung ist es nämlich 

die Stadt selbst, welche die Lage und Beschaffenheit ihrer Architektur geplant hat 

und dabei wie einer der besagten „Dichter und Künstler“ vorgegangen ist. (PSS 356) 

Diese dialektische Konstruktion einer Stadt, die sich in einem autopoietischen Akt 

selbst erschafft und modernisiert, zugleich aber auch die Schaffung literarischer 

Werke begründet, verbildlicht Paris als ein lebendiges Gebilde, das sich nicht plan- 

oder sinnvoll entwickelt hat. (PSS 356-357) Benjamins Charakterisierungen der Pariser 

Plätze, die er besonders exemplarisch behandelt, ist gemein, dass sie jeweils die his-

torischen Konstellationen, die sich im kulturellen Gedächtnis an ihnen verdichten, 

ignorieren. (PSS 357) Die Orte wirken leblos, weil sie als Monumente selbst nichts 

aussagen, sondern nur als Teil eines Textes oder eines Kunstwerks an Bedeutsamkeit 

gewinnen. Denkmäler und Monumente, historische Zeitpunkte und Ereignisse sowie 

Bücher und Kunstwerke ergeben für ihn nur in einer verschalteten Betrachtung einen 

Sinn, der unabhängig ist von den sinnstiftenden Synthesen oder den schematischen 

 
229  Iggers 1997 [1968], S. 166. 
230  Öhlschläger 2012, S. 546. 



71 

 

Periodisierungen einer allgemeinen Geschichtsschreibung. (PSS 357) Diese Sicht-

weise ähnelt derjenigen in Roths Im mittäglichen Frankreich, weil auch hier die Monu-

mente (in diesem Fall die bereits erwähnten Plätze) aus ihrem unmittelbaren Funkti-

onszusammenhang gelöst werden und ihr Verweischarakter auf konkrete historische 

Ereignisse (zum Beispiel die Französische Revolution) in Frage gestellt oder einge-

schränkt wird. Benjamins Text ist zu großen Teilen phänomenologisch aufgebaut, ge-

langt bisweilen aber auf eine höhere Abstraktionsebene: Mittels der Metapher des 

Prismas gelangt Benjamin zu der Einsicht, es gebe „ein ultraviolettes und ein ultraro-

tes Wissen um diese Stadt“ (PSS 357), also zwei unterschiedliche Erfahrungshori-

zonte, die über eine Vermittlung in Büchern hinausreichen und sich in den komple-

mentären Medien des Photos und des Stadtplans erfassen lassen. Die topographische 

Genauigkeit, mit welcher der Stadtplan eine Sicht auf das Ganze ermöglicht, stellt für 

Benjamin eine Ergänzung zum Photo, welches nur Details darzustellen vermag, und 

zum Buch, welches Eigenschaften beide Medien inkorporieren kann, dar. Erst alle 

drei Medien zusammen ermöglichen es dem Leser, die Stadt vollständig zu erfassen 

und „verschiedene Schichten historischen Wissens zu durchdringen“.231 Es ist aber 

nicht das Licht selbst in seiner physikalischen Beschaffenheit (das Ultraviolette und 

das Ultrarote), das für Benjamin untrennbar mit der Stadt verbunden ist, sondern der 

Spiegel: „Paris ist die Spiegelstadt“ und „Spiegel sind das geistige Element dieser 

Stadt“ (PSS 358), weil Spiegel und reflektierendes Glas allgegenwärtig und ein Teil 

des Wesens von Paris sind. In der Analyse von Paris, die Stadt im Spiegel hat sich ge-

zeigt, dass Benjamins Reflexionen über Geschichte und historische Zeit in Opposition 

zu den ideologisch verdächtigen modernen Theorien der Geschichte und des Fort-

schritts232 stehen: Sein Bild der Stadt konserviert deren Vergangenheit, ist dabei aber 

von „heterogene[n] Zeiterfahrungen“ und „Diskontinuitäten“233 geprägt. Geschichte 

und historische Zeit erscheinen bei ihm (in Form einer „Alltags- und Mikrohistorie“ 

und vermittelt durch ästhetische Repräsentationen) nicht „dem Determinismus der 

Fortschrittsideologie“ des dogmatischen Marxismus oder „dem vorgeblich interes-

senlosen Anspruch des Historismus auf Beschreibung der Universalgeschichte“234 

 
231  Öhlschläger 2012, S. 546. 
232  Siehe dazu Mali 2011, S. 128-129. 
233  Bolle 2000, S. 402. 
234  Gagnebin 2011, S. 284b. 



72 

 

entsprechend, sondern als „ein nichtlinearer Diskurs, bestehend aus Fragmenten“.235 

Auf eine „narrative[] Kontinuität“236 wird in Paris, die Stadt im Spiegel entschieden ver-

zichtet, der Erzähler berichtet nicht in kausalen oder kontinuierlichen Zusammen-

hängen von Paris, seine Reflexionen sind sprunghaft und von poetologischen Verfah-

ren durchzogen, die nur in einem intermedialen Zusammenhang ersichtlich sind – in 

„tausend Augen“ und „tausend Objektiven“ (PSS 358) zeigt sich schließlich erst das 

wahre Gesicht der Stadt. Um dies zu erkennen, ist es nötig, sowohl durch die Litera-

tur das Zentrale (die „Mitte“, PSS 358), als auch durch den Stadtplan oder die Photo-

graphie das Marginale (die „äußersten Ränder[]“, PSS 358) in den Blick zu nehmen. 

Der Erzähler Benjamins erfährt die Geschichte der Stadt letztlich nicht an den reprä-

sentativen Monumenten und großen Plätzen, die Erinnerungsorte erscheinen leblos 

und ohne Aussagekraft. Die Literatur über die Stadt und aus ihr wiederum ist der 

eigentliche Erinnerungsort, der die Funktion eines ‚Gedächtnisses‘, also eines histori-

schen Archivs der Stadt übernimmt.237 

Franz Hessels Ein Garten voll Weltgeschichte aus dem Jahr 1930 erscheint auf den 

ersten Blick wie ein unterhaltsames und kurzweiliges, aber auch oberflächliches Städ-

tebild von Paris. Auf den zweiten Blick jedoch entpuppt sich der Text als überaus 

poetisch und vielschichtig. Eine Spannung zwischen dem Großen und dem Kleinen 

sowie dem Gestern und dem Heute bestimmt Hessels Text: Vor den Augen des Er-

zählers verräumlicht und verdichtet sich historische Zeit, während dieser auf einem 

der Spielplätze von Paris, einem klar begrenzten Raum, auf einer Bank sitzt „und die 

Strecke, die ein Baby taumelt, eine Murmel läuft, ein Ball fliegt“ (GvW 307), verfolgt. 

In diesem „Spielraum der Zeit“ öffnet sich dem Erzähler, angeregt durch den kontin-

genten Lauf eines Murmelspiels oder des Ballwurfs der Kinder, ein lebendiger Ge-

danken- und Reflexionsraum238, in dem er sich die zuvor gesehene Ausstellung „Das 

Leben des Palais Royal“ wieder in Erinnerung ruft. Die zeitlichen, topographischen 

und materiellen Grenzen zwischen dem Spielplatz und dem Museum verschwimmen 

oder verschwinden und es kommt zu einer Überblendung der beiden Räume; die 

museale Ausstattung (darunter Bilder, Texte, Karikaturen und Statuen) verbildlicht 

 
235  Bolle 2000, S. 419. 
236  Gagnebin 2011, S. 284b. 
237  Hier ließe sich weiterführend mit Elisabeth Bronfens Verfahren des Crossmappings anschließen. 
238  Siehe Öhlschläger 2019a, S. 189. 



73 

 

in der Erinnerung des Erzählers die Vergangenheit des Raums. Die so angeregte „ge-

dankliche Reise in die Geschichte“239 beginnt im 17. Jahrhundert und schreitet „chro-

nologisch“240 bis in die Gegenwart fort. Der oszillierende Wechsel zwischen den me-

dialen, den zeitlichen und räumlichen Ebenen, ein vertraulicher Plauderton und deik-

tische sowie didaktisch anmutende Formulierungen erzeugen den Eindruck „unmit-

telbarer Präsenz“241; dadurch kann die Bewegung des Erzählers im Ausstellungsraum 

eindrücklich nachempfunden werden. Die Gewichtung von Ereignissen aus 300 Jah-

ren französischer Geschichte erfolgt einzig und allein nach ihrer medialen Präsenz 

innerhalb der re-imaginierten Ausstellung: Einzelne Anekdoten über historische ‚Ne-

bensächlichkeiten‘ (beispielsweise das Verhalten Kardinal Richelieus gegenüber Cor-

neille) nehmen mehr Raum ein als Ereignisse, die sich tief in die Struktur des franzö-

sischen Staates sowie die kulturelle Identität Frankreichs eingeschrieben haben (zum 

Beispiel die Kaiserzeit Napoleon Bonapartes); Geschichte wird also, geleitet durch die 

verschiedenen Medien der Ausstellung, enthierarchisiert. Zwar geschieht diese „ge-

dankliche Reise in die Geschichte“ tatsächlich chronologisch, aber zugleich auch 

sprung- und lückenhaft: Es sind die Brüche und die räumlichen Veränderungen, an 

denen die Geschichte des Palais Royal – und damit auch die des Gartens – deutlich 

wird. Hessels Erzähler schildert keine kausalgenetische Abfolge von Ereignissen, 

sondern beleuchtet die historische Zeit am begrenzten Raum des Gartens schlaglicht-

artig. Zwischen den ekphratischen Rekursen auf die Bilder der re-imaginierten Aus-

stellung werden keine sinnvollen Zusammenhänge hergestellt. Die Geschichte dieses 

speziellen Raums kann demnach weder kausalgenetisch noch in einer „nationalstaat-

lichen oder gar tragisch-monumentalen Betrachtung von Weltgeschichte“242 angeord-

net werden. Auch lässt sich die historische Entwicklung dieses Raums nicht in eine 

Geschichte des Fortschritts, wie sie der historische Materialismus voraussetzt, integ-

rieren. Der „Mikrokosmos eines hybrid zusammengestellten Quellenmaterials, das 

vor allem auf Veranschaulichung setzt“243, begründet eine „Dialektik von Gegenwär-

tigem und Vergangenem, von Anwesenheit und Abwesenheit“.244 Dies kommt vor 

 
239 Öhlschläger 2019b. 
240  Öhlschläger 2019b. 
241  Siehe Öhlschläger 2019b. 
242  Öhlschläger 2019b. 
243  Öhlschläger 2019b. 
244  Banchelli 1997, S. 105-106. 



74 

 

allem durch die Anwendung (inter-)medialer und mnemotechnischer Verfahren zu-

stande: Hessels Erzähler ist nicht nur ein „Leser der Großstadtphänomene“245, son-

dern ein Beobachter, der seine Erfahrung aus einer Kombination verschiedener ästhe-

tischer Repräsentationen gewinnt, die sich aus unterschiedlichen medialen Funktio-

nen ergeben. Die Erzählweise in Ein Garten voll Weltgeschichte ist auf der extradiege-

tischen Ebene geprägt von einer in Bewegung begriffenen Zeitraffung, die Übergänge 

sowie Überblendungen sichtbar macht und damit an den frühen (Kino-)Film erin-

nert246, während auf der intradiegetischen Ebene ekphratische Beschreibungen auf 

ganz verschiedene Repräsentationsformen aus der bildenden Kunst verweisen; auch 

hier überlagern sich die Bildinhalte zum Teil, die Übergänge von einer Bildbeschrei-

bung zur nächsten werden in der Imagination des Erzählers undeutlich. 

Siegfried Kracauers Erinnerung an eine Pariser Straße, erschienen im Herbst des Jah-

res 1930, ist ein von rauschhafter Erfahrung geprägter und von fragmentarischen Er-

innerungen geleiteter Text, der in seiner Stimmung und seiner Erzählweise an Joseph 

Roths Im mittäglichen Frankreich erinnert. Kracauers Erzähler berichtet in einer stark 

emotiv wie affektiv aufgeladenen Sprache von einem vergangenen, nur wage datier-

baren Parisaufenthalt. Diese Erinnerungsarbeit führt ihn allmählich zu Reflexionen 

über das Wesen und die Strukturen von Straßen im Allgemeinen und über die von 

Paris im Besonderen. Die unruhige Stimmung dieser Reflexionen intensiviert sich 

durch den Wechsel von Licht und Schatten zu einer rauschhaften, beinahe epiphani-

schen Erfahrung, in der Zeit und Raum voneinander entkoppelt werden: Während 

der labyrinthische Stadtraum auf der Suche nach einem vergessenen, aber trotzdem 

gegenwärtigen Ziel durchschritten wird, löst sich die gewöhnliche Zeitordnung auf, 

„Stunden“ und „Jahrzehnte“ (EPS 359) werden gleichförmig empfunden. Zeit und 

Raum werden dadurch nicht nur als relativ voneinander erfahren, sondern die Zeit 

wird verräumlicht und kann ebenso wie die Stadt durchschritten werden. Hier deutet 

sich an, dass sich bei Kracauer der „gleichförmige Zeitfluss einer homogenen Zeit“, 

den er als Grundlage einer „‚sinnerfüllten raumzeitlichen Einheit‘“247 auffasst, in eine 

Vielzahl gleichberechtigter Zeiträume auflöst, die unabhängig voneinander verlaufen 

und auch unabhängig voneinander erfahren werden können, aber letztlich trotzdem 

 
245  Keidel 2006, S. 29. 
246  Siehe hierzu auch Banchelli 1997, S. 111. 
247  Baumann 2014, S. 37. 



75 

 

an eine allgemeine Chronologie gebunden bleiben. Als ein Strukturprinzip des Textes 

offenbart sich ein unregelmäßiger Wechsel von allgemeinen, langsamer erzählten Re-

flexionen (zum Beispiel über das Vorgehen beim Durchwandern der Stadt) und nar-

rativen Passagen von hoher Intensität; hieran wird deutlich, dass der Spannungsbo-

gen des Textes – analog zur historischen Zeit – nicht linear oder ansteigend verläuft.248 

Die Architektur der Straße, um die es Kracauer dem Titel nach eigentlich geht, und 

der Häuser scheint auf den ersten Blick präzise und wirklichkeitsgetreu beschrieben, 

aber es zeigt sich, dass die Beschreibung der labyrinthischen Strukturen dieses Rau-

mes nicht aufgeht. Die eindrückliche mnemotechnische Wiedergabe der Topographie 

offenbart ihre verwirrende Struktur, die zugleich einsichtig und verdeckt, durchläs-

sig und hermetisch ist. Die Gasse, die ebenso lebendig wie das ganze Viertel erscheint, 

nimmt den Erzähler förmlich gefangen und erschwert ihm das Weitergehen. Die Zeit-

ordnung des Textes gerät so aus den Fugen, das Verhältnis von erzählter Zeit zu Er-

zählzeit verschiebt sich und der Erzähler bewegt sich wie in Zeitlupe fort. Kracauer 

(wie schon Hessel in Ein Garten voll Weltgeschichte) greift hier auf eine spezifische 

Technik des (Kino-)Films zurück, um die asynchronen Zeitläufe der Handlung zu 

verdeutlichen: Wie in einer filmischen Montage werden ähnliche Bewegungen im 

Raum in unterschiedlichem Tempo, also voneinander entkoppelt, dargestellt, 

wodurch der Eindruck einer asynchronen Relation von Raum und Zeit entsteht. 

Durch das geöffnete Fenster eines scheinbar verlassenen Hotels, gleichsam wie von 

einem Rahmen eingefasst, sieht er „ein lebendes Bild“. (EPS 361) Ein unvermittelter 

Tempuswechsel vom Präteritum zum Präsens und ein deiktischer Kurzsatz leiten 

eine ekphratische Beschreibung der Szene ein, die ihre „Aufmerksamkeit auf kleinste 

Details“249 richtet: Ein junger Mann auf einem Stuhl, den Kopf in die Hände gestützt 

(EPS 362), ist umgeben von Alltagsgegenständen (ein Bett, ein Waschtisch, ein 

Schrank sowie „ein offener halbgepackter Koffer“, EPS 361-362). Die Szene ist so trost-

los wie die Gegenstände, jedoch von einem starken Kontrast zwischen den anthropo-

morphisierten Dingen und dem reglosen, von Angst erfüllten jungen Mann geprägt. 

In der Angst, die den nicht weiter bezeichneten jungen Mann lähmt, spiegelt sich 

sprachlich die zuvor geschilderte lähmende Angst und die Verwirrung des Erzählers, 

 
248  Gleichzeitig wird die Spannung in den reflexiven Passagen durch lebendige anthropomorphisie-

rende Beschreibungen erhöht. (EPS 360) 
249 Öhlschläger 2019a, S. 198. 



76 

 

als dieser sich durch die Gasse zu bewegen versucht. Wieder ist es ein Wechsel der 

Zeitordnung innerhalb der Handlung, hier auf textueller Ebene verdeutlicht durch 

den Tempuswechsel, der Zeit und Raum voneinander entkoppelt. Die ekphratische 

Beschreibung der Szene, die darüber hinaus nicht kommentiert wird, sondern nur 

durch ihren trostlosen und beängstigenden Inhalt wirkt, wird durch das Wegfallen 

des Rahmens zu einem immersiven dreidimensionalen Erlebnis. Alle rationalen Er-

klärungsversuche der Szene, die der Erzähler bemüht, laufen ins Leere und tragen zu 

seiner Verwirrung bei, welche sich zu Zweifeln an seiner sinnlichen Wahrnehmung 

steigert. Unmittelbare Sinneseindrücke verschwimmen allmählich mit Erinnerungs-

bruchstücken, während sich auch die Raum- und Zeitwahrnehmung mehr und mehr 

verwirrt. In Erinnerung an eine Pariser Straße wird Kracauers „mikrologische[s] Ver-

fahren“250 einer historischen Stadtlektüre quasi in nuce vorgeführt: Unmittelbare Sin-

neseindrücke überlagern sich automatisch mit unwillkürlichen Erinnerungsbruch-

stücken, die Wirklichkeit mischt sich mit vielschichtigen und zum Teil hermetischen 

Traumstrukturen. Es geht ihm nicht um eine totalisierende Geschichte der Stadt, son-

dern um eine Vielzahl kontingenter Geschichten der disparaten Stadträume, welche 

die „Heterogenität und Diskontinuität der Wirklichkeit“251 spiegeln und sich nicht 

mit „metaphysischen oder gar heilsgeschichtlichen Hypostasierungen“ (wie bei-

spielsweise bei Hegel) und „logizistischer Rigiditäten“252 synthetisieren lassen. 

Betrachtet man die vier Texte insgesamt, so zeigt sich, dass sie als Teil der media-

len Formation des Feuilletons weder an der sprachlich-medialen Erzeugung noch der 

entsprechenden diskursiven Begleitung eines zentralisierten nationalen Kulturkon-

zepts partizipieren. Die Städtebilder der vier Autoren erwecken vielmehr „zunächst 

den Anschein [], Stadtbeschreibungen mit dem Charakter von Reiseempfehlungen zu 

sein“, erweisen sich bei näherer Betrachtung jedoch als feinsinnige und sprachlich 

dichte „Lektüren der Zeit“253, die in ihrer assoziativen Bewegungsform, die dem 

Feuilleton nach Baßler insgesamt zu eigen ist, als ‚Texturen‘ der Moderne verstanden 

werden können.254 Als Exterritoriale schreiben Joseph Roth, Walter Benjamin, Franz 

 
250  Siehe dazu Korta 2001, S. 144. 
251  Korta 2001, S. 103. 
252  Korta 2001, S. 102. 
253  Öhlschläger 2012, S. 543. 
254  Vgl. Moritz Baßler: Die Entdeckung der Textur. Unverständlichkeit in der Kurzprosa der emphatischen Mo-

derne 1910–1916. Tübingen: Niemeyer 1994. 



77 

 

Hessel und Siegfried Kracauer über Paris oder die ‚weißen Städte‘ Südfrankreichs 

und reagieren auf diesem Wege, also in der Betrachtung des zugleich räumlich wie 

zeitlich Fremden oder Anderen, auf die „im kulturellen Prozess virulent[e]“255 ‚Krise 

des Historismus‘ in der Weimarer Republik: Ihre Texte stellen einen Teil des Wis-

sensarchivs ihrer Zeit dar, auf das sie zurückgreifen und das zugleich selbst erwei-

tern, auch indem sie auf spezifisch mediale sowie intermediale Diskurse zurückgrei-

fen. Die spezifisch medialen Diskurse schlagen sich zum Beispiel in Erzähltechniken 

nieder, die sich an Verfahren des Spiel- oder Kinofilms orientieren: In Hessels Ein 

Garten voll Weltgeschichte ist es die Darstellung einer in Bewegung begriffenen Zeit-

raffung, die Übergänge sowie Überblendungen sichtbar macht, und in Kracauers Er-

innerung an eine Pariser Straße ist es die Zeitlupe, die (wie in einer filmischen Montage) 

Bewegungen im Raum in unterschiedlichem Tempo, also voneinander entkoppelt, 

darstellt, wodurch der Eindruck einer asynchronen Relation von Raum und Zeit ent-

steht. Die spezifisch intermedialen Diskurse werden beispielsweise in Hessels Ein 

Garten voll Weltgeschichte sichtbar, der auf die intermediale Überblendung von Kunst-

werken und Texten zurückgreift, um seine „gedankliche Reise in die Vergangenheit“ 

zu verbildlichen. Benjamin kombiniert in Paris, die Stadt im Spiegel die spezifischen 

medialen Charakteristika von literarischem Text, Photographie und Kartographie zu 

einem komplementären Erfahrungshorizont, der über die Vermittlungsfähigkeit der 

Einzelmedien hinausreicht.256 

Die Perspektive der Autoren ist – und das wird in den Städtebildern unterschwel-

lig deutlich – von einer „Metaphysischen Obdachlosigkeit“, also von der „Sorge um 

Gewissheit angesichts einer als fragmentarisch, kontingent und disponibel 

 
255  Frank, Podewski, Scherer 2009, S. 4 [Hervorhebung im Original]: „Betrachtet man die Zeitung also 

im historischen Zusammenhang, so erlauben die Kardinalkriterien der Presse eine Beschreibung der 

spezifischen Problematik des Mediums, die im kulturellen Prozess virulent und durch neue Formen 

wieder beruhigt wird. Solche neuen Presseerzeugnisse entstehen folglich kaum ohne historische Ge-

legenheit, d.h. sie setzen sich kaum ohne Not durch. In jedem Fall etablieren sie sich erst aus einem 

kulturellen Bedürfnis heraus, mediale und institutionelle Lücken, die durch soziale und ideologische 

Zwänge entstehen, zu schließen. Sie stellen damit eine Reaktion auf konkrete Konstellationen, auf 

die je historische Medienwirklichkeit und deren Optionen wie Schwierigkeiten dar.“ 
256  So greift Hessel in Ein Garten voll Weltgeschichte auf die intermediale Überblendung von Kunstwer-

ken und Texten zurück, um seine „gedankliche Reise in die Vergangenheit“ zu verbildlichen. Benja-

min kombiniert in Paris, die Stadt im Spiegel die spezifischen medialen Charakteristika von literari-

schem Text, Photographie und Kartographie zu einem komplementären Erfahrungshorizont, der 

über die Vermittlungsfähigkeit der einzelnen Medien hinausreicht. Siehe dazu auch Öhlschläger 

2012, S. 546. 



78 

 

erfahrenen Welt“257, geprägt. Hierauf antworten ihre Feuilletontexte selbst wieder in 

fragmentarischer und unsystematischer Weise. Sie leisten einen Beitrag dazu, diesen 

„Zustand der metaphysischen Obdachlosigkeit“ zu überwinden und Geschichte so-

wie historische Zeit – historisches Denken insgesamt – zu ‚retten‘, ihrerseits aber als 

‚fragmentarisch, kontingent und disponibel‘ zu markieren, um diese Erkenntnis für 

den Leser erträglich zu machen, ihn also zu normalisieren. Sie erzeugen somit die 

Kontingenz von Geschichte und historischer Zeit medial und begleiten sie entspre-

chend diskursiv. Damit etablieren sie eine alternative Sichtweise auf Geschichte und 

historische Zeit, die sich deutlich von den Prämissen des klassische Historismus oder 

der Fortschrittsideologie des Marxismus258 absetzt: Sie versuchen in ihren Texten 

nicht, eine „längerfristige Logik in bzw. handelnde Kräfte hinter den Ereignissen auf-

zuspüren, die dem Geschichtsverlauf eine gewisse Folgerichtigkeit, einen tieferen 

Sinn verleihen“259, sondern verzichten auf eine lineare Vorstellung und eine Kohä-

renz260 von historischer Zeit. Keine chronologische, an Kausalitäten orientierte Ge-

schichtskonzeption liegt ihren Texten zugrunde, sie üben vielmehr Kritik am homo-

genen Zeitfluss als Ausgangspunkt historischer Sinnbildung.261 

In der Gesamtschau auf die Texte zeigt sich auch, dass den vier ausgewählten 

Feuilletontexten von Joseph Roth, Walter Benjamin, Franz Hessel und Siegfried 

Kracauer nicht nur eine Kritik an jeder Form der Synthese von Geschichte und 

 
257 Korta 2001, S. 49. 
258  Siehe Korta 2001, S. 52: „Fortschritt ist [] eine totalitäre Ideologie, die versucht, über die eigentliche 

Geschichte hinaus alle Lebensbereiche zu umfassen und im Sinne des Kapitalismus und der bürger-

lichen Ordnung alles Geschehen in vorgegebene Bahnen zu zementieren mit dem Anschein einer 

Naturgesetzlichkeit. Die Zeitvorstellung, die sich damit verbindet, ist die einer kontinuierlichen, d.h. 

kausal verknüpften, einer leeren und sich unaufhörlich beschleunigenden Zeit: nämlich historische 

Zeit als großer Fluss, von der die Idee des Fortschritts des Menschengeschlechts nicht zu trennen 

ist.“ 
259  Lucian Hölscher: „Alternative Moderne. Die Zukunftsvorstellungen der Generation vor 1914 in 

Deutschland“, in: Isabel Kranz (Hg.): Was wäre wenn? Alternative Gegenwarten und Zukunftsprojektio-

nen um 1914. Paderborn: Fink 2017. S. 41-67, hier S. 42-43. 
260  Siehe dazu Makropoulos 2005, S. 48: „Was in Europa zwischen 1914 und 1918 geschehen war, hatte 

aber nicht alles bis dahin Vorstellbare überstiegen und damit alle bisherigen Erfahrungen entwertet, 

sondern stellte für diejenigen, die die historisch-metaphysische Situation deuteten, die Möglichkeit 

von Erfahrung überhaupt in Frage. […] Weil das Unvorstellbare, das sonst jenseits des Horizonts des 

Möglichen liegt, auf katastrophale und damit schlechterdings unabweisbare Weise Wirklichkeit ge-

worden war, hatte der Möglichkeitshorizont der Nachkriegsgesellschaft in der Wahrnehmung der 

Zeitgenossen seine Grenze verloren. Und damit das Feld möglicher Erfahrung, das dieser Grenze 

bedarf. Denn das, was erlebt worden war und als Kriegsfolge erlebt wurde, war in keine Kohärenz 

zu bringen, weil es alle bisherigen Kriterien sinnhafter Kohärenz in Frage stellte und am Ende ent-

wertete.“ 
261  Siehe Baumann 2014, S. 34-36. 



79 

 

historischer Zeit inhärent ist, sondern dass sie selbst auch nicht in einer synthetisie-

renden Einordnung in eine literaturgeschichtliche Epoche aufgehen: Es ist deutlich 

geworden, dass es schwierig oder unmöglich ist, die im Feuilleton versammelten 

Texte überhaupt auf eine systematische Art zu beschreiben, und es erscheint letztlich 

nicht zielführend, die disparaten Charakteristika der Texte auf irgendeine Weise zu 

synthetisieren. Man kann zwar festhalten, dass die im Kern problematische Stellung 

des Feuilletons innerhalb des Literaturbetriebs unter anderem darin begründet ist, 

dass es gleichzeitig „eine Affinität zur Artikulation von Zeitkritik unterhält“ und 

„eine Transformation der Grenzen zur Literatur hin markiert“.262 Allerdings weisen 

die Texte, wie sich gezeigt hat, so spezifische Eigenheiten auf, was sowohl ihre inter-

medialen als auch narrativen, als auch ihre diskursiven Strukturen angeht, dass sie 

im Grunde nicht in einem Konkurrenzverhältnis „zur sogenannten hohen Literatur, 

die überzeitliche Geltung beansprucht“263, stehen. Ihre Funktion als kulturelle Wis-

sensarchive verweist nämlich selbst wieder auf überzeitliche Geltung, sodass eine 

Abgrenzung zur ‚hohen Literatur‘ nur durch ihren spezifischen Veröffentlichungs-

kontext im Feuilleton als mediale Formation sinnvoll erscheint. Die Städtebilder ste-

hen als Teil eines reziproken Netzwerks von Diskursen quasi zwischen Literatur und 

Journalismus, sie vermitteln zwischen ihnen, wobei die Grenzen stets neu ausgehan-

delt werden, weshalb sie eine dezentralisierte Literaturgeschichtsschreibung auch so 

behandeln sollte. 

 

4.2 Fazit 

Diese Arbeit hat gezeigt, dass die hier ausgewählten Feuilletontexte, Joseph Roths Im 

mittäglichen Frankreich, Walter Benjamins Paris, die Stadt im Spiegel, Franz Hessels Ein 

Garten voll Weltgeschichte und Siegfried Kracauers Erinnerung an eine Pariser Straße, als 

‚kleine Archive‘ des Wissens der Weimarer Republik anzusehen sind, die auf spezifi-

sche, aber durchaus heterogene Art und Weise Geschichte sowie historische Zeit dis-

kursivieren. Bei allen Unterschieden in der Art ihrer narrativen Strukturen, die in die-

ser Arbeit aufgezeigt wurden, gleichen sich die Texte in der Ablehnung einer Syn-

these von Geschichte und einer deterministischen Sicht auf historische Zeit: 

 
262  Öhlschläger 2011, S. 107. 
263  Öhlschläger 2011, S. 107. 



80 

 

Bei Joseph Roth wird das dialektische Modell von Geschichte, nach dem die Ver-

gangenheit als Synthese in der Gegenwart aufgeht, um diese erklär- oder deutbar zu 

machen, aufgegeben zugunsten einer Gegenwart, in der die Vergangenheit in den 

kleinen und marginalen Dingen erhalten und sichtbar bleibt. Benjamins Reflexionen 

über Geschichte und historische Zeit stehen ebenfalls in Opposition zu den ideolo-

gisch verdächtigen modernen Theorien der Geschichte und des Fortschritts: Sein Bild 

der Stadt konserviert deren Vergangenheit, ist dabei aber von heterogenen Zeiterfah-

rungen und Diskontinuitäten geprägt. Geschichte und historische Zeit erscheinen in 

seiner Alltags- und Mikrohistorie nur vermittelt durch ästhetische Repräsentationen, 

die nicht dem Determinismus einer Fortschrittsideologie des dogmatischen Marxis-

mus oder dem Anspruch des Historismus auf Beschreibung einer Universalge-

schichte entsprechen. Sein Text ist ein nichtlinearer Diskurs, der aus Fragmenten be-

steht und auf eine narrative Kontinuität entschieden verzichtet. In Hessels Fall sind 

es die Brüche und die räumlichen Veränderungen, an denen Geschichte verdeutlicht 

wird. Hessel schildert keine kausalgenetische Abfolge von Ereignissen, sondern be-

leuchtet die historische Zeit am begrenzten Raum (dem Garten des Palais Royal) 

schlaglichtartig. Zwischen den ekphratischen Rekursen auf ästhetische Repräsentati-

onen werden keine sinnvollen Zusammenhänge hergestellt. Geschichte kann so also 

weder kausalgenetisch noch in einer „nationalstaatlichen oder gar tragisch-monu-

mentalen Betrachtung von Weltgeschichte“264 angeordnet werden. Auch lässt die his-

torische Entwicklung des Raums nicht in eine Geschichte des Fortschritts, wie sie der 

historische Materialismus voraussetzt, integrieren. Im Zuge von Kracauers mikrolo-

gischem Verfahren einer historischen Stadtlektüre überlagern sich unmittelbare Sin-

neseindrücke automatisch mit fragmentarischen Erinnerungsbruchstücken, die 

Wirklichkeit mischt sich mit vielschichtigen und zum Teil hermetischen Traumstruk-

turen. Es geht ihm nicht um eine totalisierende Geschichte der Stadt, sondern um eine 

Vielzahl von kontingenten Geschichten der disparaten Stadträume, die sich nicht mit 

„metaphysischen oder gar heilsgeschichtlichen Hypostasierungen“ und „logizisti-

scher Rigiditäten“265 synthetisieren lassen. 

 
264  Öhlschläger 2019b. 
265  Korta 2001, S. 102. 



81 

 

In dieser Arbeit konnte also nachgewiesen werden, dass die Städtebilder nicht zu 

einem zentralisierten nationalen Kulturkonzept beitragen, sondern auf eine alterna-

tive Weise auf die ‚Krise des Historismus‘ in der Weimarer Republik reagieren, die 

sich von der etablierten zeitgenössischen Geschichtstheorie unterscheidet.  



82 

 

5. Literaturverzeichnis 

 

5.1 Primärliteratur 

BENJAMIN, WALTER: „Paris, die Stadt im Spiegel“, in: Ders.: Gesammelte Schriften IV, 1: 

Kleine Prosa, Baudelaire-Übertragungen (=Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; Bd. 

934). Hg. von Tillman Rexroth. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991 [1974], S. 356-359. 

BENJAMIN, WALTER: „Robert Walser“, in: Ders.: Gesammelte Schriften II, 1: Aufsätze, Es-

says, Vorträge (=Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; Bd. 932). Hg. von Rolf Tie-

demann und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991 [1977], 

S. 324-328. 

HESSEL, FRANZ: „Ein Garten voll Weltgeschichte“, in: Ders.: Werke 3: Städte und Port-

räts (=Sämtliche Werke in fünf Bänden; Bd. 3). Hg. und mit einem Nachwort ver-

sehen von Bernhard Echte. Oldenburg: Igel 1999, S. 307-311. 

KRACAUER, SIEGFRIED: „Erinnerung an eine Pariser Straße“, in: Ders.: Essays, Feuille-

tons, Rezensionen. Band 5, 3: 1928-1931 (=Werke, Bd. 5: Essays, Feuilletons, Rezensi-

onen). Hg. von Inka Mülder Bach. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2011, S. 358-364. 

ROTH, JOSEPH: „Im mittäglichen Frankreich“, in: Ders.: Werke 2: Das journalistische 

Werk 1924-1928 (=Werke; Bd. 2). Hg. und mit einem Nachwort von Klaus Wester-

mann. Frankfurt a. M.: Büchergilde Gutenberg 1994 [1989], S. 427-450. 

 

5.2 Forschungsliteratur 

ANGELETTI, NORBERTO; OLIVA, ALBERTO: Vogue. Die illustrierte Geschichte des berühm-

testen Modemagazins der Welt. München: Collection Rolf Heyne 2007. 

BACHMANN-MEDICK, DORIS (Hg.): Kultur als Text. Die anthropologische Wende in der 

Literaturwissenschaft (=UTB; Bd. 2565). Tübingen; Basel: Francke 2004². 

BANCHELLI, EVA: „Zwischen Erinnerung und Entdeckung. Strategien der Großstadt-

erfahrung bei Franz Hessel“, in: Michael Opitz, Jörg Plath (Hg.): „Genieße froh, was 

du nicht hast“ Der Flaneur bei Franz Hessel. Würzburg: Königshausen & Neumann 

1997, S. 105-116. 

BAßLER, MORITZ: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine literaturwissenschaft-

liche Text-Kontext-Theorie. Tübingen; Basel: Francke 2005. 



83 

 

--- : „Einleitung: New Historicism – Literaturgeschichte als Poetik der Kultur“, in: 

Ders. (Hg.): New historicism: Literaturgeschichte als Poetik der Kultur (=UTB; Bd. 

2265). Tübingen; Basel: Francke 2001², S. 7-34. 

--- ; BRECHT, CHRISTOPH; NIEFANGER, DIRK; WUNBERG, GOTTHART: „Historismus: Zu 

einer literaturwissenschaftlichen Verwendung des Begriffs“, in: Dies.: Historismus 

und literarische Moderne. Tübingen: Niemeyer 1996, S. 15-35. 

--- : Die Entdeckung der Textur. Unverständlichkeit in der Kurzprosa der emphatischen Mo-

derne 1910–1916. Tübingen: Niemeyer 1994. 

BAUMANN, STEPHANIE: „‚Here goes B. wrong‘ Siegfried Kracauers Anmerkungen zu 

Benjamins ‚Über den Begriff der Geschichte‘“, in: Daniel Weidner, Sigrid Weigel 

(Hg.): Benjamin-Studien 3. Paderborn: Fink 2014, S. 31-44. 

BELSEY, CATHERINE: „Von den Widersprüchen der Sprache. Eine Entgegnung auf Ste-

phen Greenblatt“, in: Stephen Greenblatt: Was ist Literaturgeschichte? (=Edition 

Suhrkamp; Bd. 2171). Hg. v. Gary Smith. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 51-72. 

BIENERT, MICHAEL: Die eingebildete Metropole. Berlin im Feuilleton der Weimarer Republik. 

Stuttgart: Metzler 1992. 

BIRK, MATJAŽ: „‚Der Heroismus der Intellektuellen – Der liquidierte Heroismus‘. 

Fremd- und Selbstbilder in Joseph Roths und Stefan Zweigs Reisefeuilletons“, in: 

Johann Georg Lughofer, Mira Miladinović Zalaznik (Hg.): Joseph Roth: Europäisch-

jüdischer Schriftsteller und österreichischer Universalist. Berlin; Boston: De Gruyter 

2011, S. 101-117. 

BOLLE, WILLI: „Geschichte“, in: Michael Opitz (Hg.): Benjamins Begriffe. Erster Band 

(=Edition Suhrkamp; Bd. 2048). Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 399-442. 

BRONFEN, ELISABETH: „Crossmapping. Kulturwissenschaft als Kartographie von er-

zählender und visueller Sprache“, in: Dies.: Hollywood und das Projekt Amerika: Es-

says zum kulturellen Imaginären einer Nation (=Edition Kulturwissenschaft; Bd. 148). 

Bielefeld: Transcript 2018, S. 33-59. 

--- : „Einleitung: Visuelles Lesen als kritische Intervention im kulturellen Imaginä-

ren“, in: Dies.: Crossmappings: Essays zur visuellen Kultur. Zürich: Scheidegger & 

Spiess 2009, S. 7-41. 



84 

 

EKARDT, PHILIPP: „Die Bestimmung der Aufnahme. Licht und Graphie bei Walter 

Benjamin“, in: Daniel Weidner, Sigrid Weigel (Hg.): Benjamin-Studien 2. Pader-

born: Fink 2011, S. 45-61. 

FOUCAULT, MICHEL: Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte. Vorlesungen vom 

21. und 28.1.1976 am Collège de France in Paris (=Internationaler Merve-Diskurs; Bd. 

133). Hg. v. Walter Seitter. Berlin: Merve 1986. 

--- : „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits: Band II 1970-1975. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2002 [1975], S. 166-190. 

--- : „Von den Martern zu den Zellen“, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits: 

Band II 1970-1975. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2002 [1975], S. 882-888. 

--- : „Gefängnisse und Anstalten im Mechanismus der Macht“, in: Ders.: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits: Band II 1970-1975. Hg. v. Daniel Defert und François E-

wald. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002 [1974], S. 648-653.  

--- : „Über verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben“, in: Ders.: Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits: Band 1, 1954-1969. Hg. v. Daniel Defert und François Ewald. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001 [1967], S. 750-769. 

FRANK, GUSTAV; PODEWSKI, MADLEEN; SCHERER, STEFAN: „Kultur – Zeit – Schrift. Li-

teratur- und Kulturzeitschriften als ‚kleine Archive‘“, in: Internationales Archiv für 

Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Heft 2, 34/2009, S. 1-45. 

FULD, WERNER: Walter Benjamin. Zwischen den Stühlen. Eine Biographie. München: Han-

ser 1979. 

GAGNEBIN, JEANNE MARIE: „‚Über den Begriff der Geschichte‘“, in: Burkhardt Lind-

ner (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 1992, S. 

284b-300b. 

GALLAGHER, CATHERINE; GREENBLATT, STEPHEN: Practicing New Historicism. Chicago; 

London: The University of Chicago Press 2000. 

GEHRING, PETRA: „Foucaults Verfahren“, in: Michael Foucault: Geometrie des Verfah-

rens. Schriften zur Methode. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, S. 373-393. 

GREENBLATT, STEPHEN: „Erich Auerbach und der New Historicism. Bemerkungen zur 

Funktion der Anekdote in der Literaturgeschichtsschreibung“, in: Ders.: Was ist 



85 

 

Literaturgeschichte? (=Edition Suhrkamp; Bd. 2171). Hg. v. Gary Smith. Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp 2000a, S. 73-100 [Greenblatt 2000a]. 

--- : „Was ist Literaturgeschichte?“, in: Ders.: Was ist Literaturgeschichte? (=Edition 

Suhrkamp; Bd. 2171). Hg. v. Gary Smith. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 9-50 

[Greenblatt 2000b]. 

GREIERT, ANDREAS: Erlösung der Geschichte vom Darstellenden. Grundlagen des Ge-

schichtsdenkens bei Walter Benjamin 1915-1925. Paderborn: Fink 2011. 

HOBUS, JENS: „‚Nun wieder diese kleine Prosa, diese Abweichungen und -zweigun-

gen’. Zur Ethik und Ästhetik des Kleinen im Werk Robert Walsers“. In: Sabiene 

Autsch, Claudia Öhlschläger, Leonie Süwolto (Hg.): Kulturen des Kleinen. Mikrofor-

mate in Literatur, Kunst und Medien. Paderborn: Fink 2014, S. 121-144. 

HÖLSCHER, LUCIAN: „Alternative Moderne. Die Zukunftsvorstellungen der Genera-

tion vor 1914 in Deutschland“, in: Isabel Kranz (Hg.): Was wäre wenn? Alternative 

Gegenwarten und Zukunftsprojektionen um 1914. Paderborn: Fink 2017, S. 41-67. 

IGGERS, GEORG G.: Deutsche Geschichtswissenschaft: eine Kritik der traditionellen Ge-

schichtsauffassung von Herder bis zur Gegenwart (=Böhlau-Studienbücher). Wien: 

Böhlau 1997 [1968]. 

JÄGER, CHRISTIAN; SCHÜTZ, ERHARD: Städtebilder zwischen Literatur und Journalismus. 

Wien, Berlin und das Feuilleton der Weimarer Republik. Wiesbaden: DUV 1999. 

KAES, ANTON: „New Historicism: Literaturgeschichte im Zeichen der Postmo-

derne?“, in: Moritz Baßler (Hg.): New historicism: Literaturgeschichte als Poetik der 

Kultur (=UTB; Bd. 2265). Tübingen; Basel: Francke 2001², S. 251-267. 

KAISER, GERHARD (Hg.): Deutsche Berichte aus Paris 1789-1933. Zeiterfahrung in der Stadt 

der Städte. Göttingen: Wallstein Verlag 2017. 

KEIDEL, MATTHIAS: Die Wiederkehr der Flaneure. Literarische Flanerie und flanierendes 

Denken zwischen Wahrnehmung und Reflexion (=Epistemata, Reihe Literaturwissen-

schaft; Bd. 536). Würzburg: Königshausen & Neumann 2006. 

KERNMAYER, HILDEGARD: „»Unsterblichkeit eines Tages« oder »interdiskursives 

Sprachspiel«? Gattungshistorisches und Gattungstheoretisches zur Frage: Was ist 

ein Feuilleton?“, in: Sigurd Paul Scheichl (Hg.): Feuilleton – Essay – Aphorismus. 

Nicht-fiktionale Prosa in Österreich (=Beiträge eines polnisch-österreichischen 



86 

 

Germanistensymposiums). Innsbruck: Universität Innsbruck Institut für Germa-

nistik (Verlag) 2008, S. 45-67. 

KIECOL, DANIEL: Selbstbildnis und Image zweier europäischer Metropolen. Paris und Berlin 

zwischen 1900 und 1933 (=Europäische Hochschulschriften, Rh. 3: Geschichte und 

ihre Hilfswissenschaften; Bd. 909). Frankfurt a. M.: Lang 2001. 

KÖHLER, CHRISTIAN: Mediengeschichte schreiben. Verfahren medialer Historiographie bei 

Dolf Sternberger und Friedrich Kittler. Paderborn: Fink 2018. 

KORTA, TOBIAS F.: Geschichte als Projekt und Projektion. Walter Benjamin und Siegfried 

Kracauer zur Krise des modernen Denkens (=Europäische Hochschulschriften, Rh. 20: 

Philosophie; Bd. 630). Frankfurt a. M.: Lang 2001. 

KOSELLECK, REINHART: „Über die Theoriebedürftigkeit der Geschichtswissenschaft“, 

in: Ders.: Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 298-

316. 

KOSTENZER, CATERINA: Die literarische Reportage. Über eine hybride Form zwischen Jour-

nalismus und Literatur (=Angewandte Literaturwissenschaft; Bd. 5). Innsbruck: Stu-

dienverlag 2009. 

KRÄMER, SYBILLE: „Friedrich Kittler – Kulturtechniken der Zeitachsenmanipulation“, 

in: Alice Lagaay, David Lauer (Hg.): Medientheorien. Eine philosophische Einführung 

(=Campus Studium). Frankfurt a. M.; New York: Campus 2004, S. 201-224. 

KRANZ, ISABEL: Raumgewordene Vergangenheit. Walter Benjamins Poetologie der Ge-

schichte. Paderborn: Fink 2011. 

KÜPPER, ACHIM: „Berichte aus der Fremde. Unbehaustheit als Grundmotiv von Jo-

seph Roths Reisereportagen und Reiseschilderungen“, in: Thomas Eicher (Hg.): Jo-

seph Roth und die Reportage. Heidelberg: Mattes 2010, S. 99-126. 

LUGHOFER, JOHANN GEORG: „Joseph Roth – ein Schriftsteller der Hybridität oder der 

Reinheit von Kulturen?“, in: Ders., Mira Miladinović Zalaznik (Hg.): Joseph Roth. 

Europäisch-jüdischer Schriftsteller und österreichischer Universalist. Berlin; Boston: De 

Gruyter 2011, S. 79-86. 

MAGALLANES, FERNANDO: „Reiseliteratur am Beispiel Joseph Roths“, in: Johann 

Georg Lughofer, Mira Miladinović Zalaznik (Hg.): Joseph Roth. Europäisch-jüdischer 

Schriftsteller und österreichischer Universalist. Berlin; Boston: De Gruyter 2011, S. 119-

125. 



87 

 

MAKROPOULOS, MICHAEL: „Krise und Kontingenz. Zwei Kategorien im Modernitäts-

diskurs der klassischen Moderne“, in: Moritz Föllmer, Rüdiger Graf (Hg.): Die 

»Krise« der Weimarer Republik. Zur Kritik eines Deutungsmusters. Frankfurt a. M.; 

New York: Campus 2005, S. 45-77. 

MALI, JOSEPH: „‚Eine Erfahrung, die tiefer geht‘. Benjamins Archäologie der Urge-

schichte“, in: Ashraf Noor (Hg.): Walter Benjamin: Moderne und Gesetz (=Makom; 

Bd. 5). Paderborn: Fink 2011, S. 117-154. 

MAYER, DIETER: Kurt Tucholsky, Joseph Roth, Walter Mehring. Beiträge zu Politik und Kul-

tur zwischen den Weltkriegen. Frankfurt a. M.: Lang 2010. 

MAYER, RUTH: „Clipästhetik in der Industriemoderne. Das frühe Kino und der Zwang 

zur Moderne“, in: Michael Gamper, Dies. (Hg.): Kurz & knapp: zur Mediengeschichte 

kleiner Formen vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart (=Edition Kulturwissenschaft; 

Bd. 110). Bielefeld: Transcript 2017, S. 251-269. 

MELISCHEK, GABRIELE; SEETHALER, JOSEF: „Die Berliner und Wiener Tagespresse von 

der Jahrhundertwende bis 1933. Medienökonomische und politische Aspekte“, in: 

Kai Kauffmann, Erhard Schütz (Hg.): Die lange Geschichte der Kleinen Form. Beiträge 

zur Feuilletonforschung. Berlin: Weidler Buchverlag 2000, S. 60-81. 

ÖHLSCHLÄGER, CLAUDIA: „Geschichtsbetrachtung jenseits der Norm. Städte- und Rei-

sefeuilletons von Franz Hessel, Joseph Roth und Siegfried Kracauer als politische 

Reflexionsräume und kleine Bildarchive historischen Wissens“, in: Jessica Güsken, 

Christian Lück, Wim Peeters, Peter Risthaus (Hg.): Konformieren. Heidelberg: Syn-

chron 2019, S. 183-199 [hier Öhlschläger 2019a]. 

--- : „Feuilletons als kleine Bildarchive historischen Wissens. Städteminiaturen der 

Weimarer Republik“, in: KulturPoetik. Journal for Cultural Poetics 2/2019 [im Er-

scheinen, hier Öhlschläger 2019b]. 

--- : „Das punctum der Moderne. Feuilletonistische und fotografische Städtebilder der 

späten 1920er und frühen 1930er Jahre: Benjamin, Kracauer, von Bucovich, Moï 

Ver“, in: Zeitschrift für Germanistik, Heft 3, 22/2012, S. 540-557. 

--- : „Figurationen der Krise: Robert Walsers Feuilleton im Kontext der Unterhal-

tungs- und Konsumkultur zwischen 1927 und 1932. Das Beispiel Sport im Bild: Kul-

tur, Gesellschaft, Mode“. In: Birgit Nübel, Anne Fleig (Hg.): Figurationen der Moderne. 

Mode, Sport, Pornographie. Paderborn: Fink 2011, S. 103-126. 



88 

 

OTT, HERTA LUISE: „‚Ich habe immer leidenschaftlich, aber mit wachen Sinnen ge-

träumt‘ Joseph Roths Buchprojekt ‚Die weißen Städte‘ im Lichte der Artikelserie 

‚Im mittäglichen Frankreich‘“, in: Stéphane Pesnel, Erika Tunner, Heinz Lunzer, 

Victoria Lunzer-Talos (Hg.): Joseph Roth – Städtebilder. Zur Poetik, Philologie und In-

terpretation von Stadtdarstellungen aus den 1920er und 1930er Jahren (=Forum: Öster-

reich; Bd. 3). Berlin: Frank & Timme 2016, S. 199-219. 

PLATH, JÖRG: Liebhaber der Großstadt. Ästhetische Konzeptionen im Werk Franz Hessels 

(=Kasseler Studien zur deutschsprachigen Literaturgeschichte, Bd. 3). Paderborn: 

Igel 1994. 

RAUTENSTRAUCH, EIKE: Berlin im Feuilleton der Weimarer Republik. Zur Kulturkritik in 

den Kurzessays von Joseph Roth, Bernhard von Brentano und Siegfried Kracauer. Biele-

feld: Transcript 2016. 

SCHLÖGEL, KARL: Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik. 

Frankfurt a. M.: Fischer 2007². 

SCHNÄDELBACH, HERBERT: „Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des 

Historismus“, in: Hans Michael Baumgartner, Karl-Rahner-Akademie (Hg.): Ge-

schichte denken (=Religion – Geschichte – Gesellschaft; Bd. 13). Münster: LIT Verlag 

1999, S. 77-94. 

SCHÜTZ, ERHARD: „‚Ich zeichne das Gesicht der Zeit‘. Skizzen zu Feuilleton und Feuil-

letonforschung aus der und zu der Zeit von 1918 bis 1945“, in: Kai Kauffmann, 

Ders. (Hg.): Die lange Geschichte der Kleinen Form. Beiträge zur Feuilletonforschung. 

Berlin: Weidler Buchverlag 2000, S. 177-188. 

STOCKER, PETER: „Literaturbetrieb, Verlage, Zeitschriften und Zeitungen [Artikel]“. 

In: Lucas Marco Gisi (Hg.): Robert Walser Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stutt-

gart: Metzler 2015, S. 40a-48b. 

TODOROW, ALMUT: Das Feuilleton der »Frankfurter Zeitung« in der Weimarer Republik. 

Zur Grundlegung einer rhetorischen Medienforschung. Tübingen: Niemeyer 1996. 

--- : „‚Wollten die Eintagsfliegen in den Rang höherer Insekten aufsteigen?‘ Die Feuil-

letonkonzeption der Frankfurter Zeitung während der Weimarer Republik im re-

daktionellen Selbstverständnis“, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissen-

schaft und Geistesgeschichte 62/1988, S. 697–740. 



89 

 

UTZ, PETER: „Feuilleton [Artikel]“. In: Lucas Marco Gisi (Hg.): Robert Walser Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2015, S. 49a-55a. 

--- : „‚Sichgehenlassen‘ unter dem Strich. Beobachtungen am Freigehege des Feuille-

tons“, in: Kai Kauffmann, Erhard Schütz (Hg.): Die lange Geschichte der Kleinen 

Form. Beiträge zur Feuilletonforschung. Berlin: Weidler Buchverlag 2000, S. 142-162. 

WALTL, LUKAS: „Die ‚große Vermessenheit, Städte beschreiben zu wollen‘. Ambiva-

lenzen in Joseph Roths fiktionalen und journalistischen Städtebildern“, in: 

Stéphane Pesnel, Erika Tunner, Heinz Lunzer, Victoria Lunzer-Talos (Hg.): Joseph 

Roth – Städtebilder. Zur Poetik, Philologie und Interpretation von Stadtdarstellungen aus 

den 1920er und 1930er Jahren (=Forum: Österreich; Bd. 3). Berlin: Frank & Timme 

2016, S. 17-31. 

WHITE, HAYDEN: Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe. 

Baltimore; London: The Johns Hopkins University Press 1973. 

 

5.3 Internetquellen 

Illustrierte Magazine der Klassischen Moderne, URL: https://www.arthistoricum.net/the-

men/textquellen/illustrierte-magazine-der-klassischen-moderne/ [letzter Zugriff 

am 30.07.2019]. 

LESON, PHILIPP: Die Reisereportagen Joseph Roths. Eine Studie zum Feuilleton der Neuen 

Sachlichkeit. Dissertation im Fachbereich Germanistik der Philipps-Universität 

Marburg 2016, URL: https://archiv.ub.uni-marburg.de/diss/z2016/0622/ [letzter 

Zugriff am 15.08.2019]. 

 


