
 
 

       

  

  

Masterarbeit 

 

Brief an Gott - 

Analyse von Gottesverständnissen von Grundschulkindern 

 

 

vorgelegt an der Fakultät für Kulturwissenschaften 

am Institut für Katholische Theologie 

 

bei Prof. Dr. Dr. Oliver Reis (1. Korrektor) 

und Prof. Dr. Rita Burrichter (2. Korrektorin) 

 

 

 

Abgabetermin: 31.01.2020 

 

 

Franziska Maria Koch 

Studiengang:  M. Ed. Lehramt an Grundschulen 

 

 

 



 
 

Inhaltsverzeichnis 

1 Einleitung ............................................................................................................................................. 3 

2 Theoretische Grundlagen ..................................................................................................................... 5 

2.1 Begriffsbestimmungen .................................................................................................................. 5 

2.1.1 Gottesbild und Gottesvorstellung ........................................................................................... 5 

2.1.2 Gottesverständnis, Gottesbeziehung, Gotteskonzept .............................................................. 6 

2.2 Religiöse Sozialisation im Wandel ................................................................................................ 8 

2.3 Diskurs zur Säkularisierung der Gesellschaft .............................................................................. 10 

3 Religionspädagogischer Forschungsstand .......................................................................................... 14 

3.1 Klassische Entwicklungstheorien ................................................................................................ 14 

3.1.1 Das Stufenmodell der kognitiven Entwicklung nach PIAGET .............................................. 15 

3.1.2 Stufen des Glaubens nach FOWLER ...................................................................................... 16 

3.1.3 Stufen des religiösen Urteils nach OSER/ GMÜNDER ........................................................... 17 

3.1.4 Evaluation der klassischen Entwicklungstheorien ............................................................... 20 

3.2 Gegenwärtige empirische Forschungen ...................................................................................... 22 

3.2.1 Rostocker Längsschnittstudie ............................................................................................... 24 

3.2.2 Forschung zur Gottesbeziehung muslimischer Kinder ......................................................... 28 

4 Empirische Forschung ........................................................................................................................ 30 

4.1 Methodisches Vorgehen .............................................................................................................. 31 

4.1.1 Erhebungsverfahren .............................................................................................................. 31 

4.1.2 Auswertungsverfahren .......................................................................................................... 35 

4.2 Erstellung des Kategoriensystems und Codierung der Textstellen ............................................. 39 

4.3 Analyse und Auswertung der Ergebnisse .................................................................................... 41 

4.3.1 Analyse der Gottesbeziehung ............................................................................................... 42 

4.3.2 Analyse der Gottesverständnisse .......................................................................................... 48 

4.3.3 Typisierung ........................................................................................................................... 59 

4.3.4 Abgleich der Erkenntnisse mit dem Stufenmodell von OSER/ GMÜNDER ........................... 61 

5 Fazit und Ausblick .............................................................................................................................. 62 

6 Literaturverzeichnis ............................................................................................................................ 65 

7 Abbildungsverzeichnis ....................................................................................................................... 67 

8 Abkürzungsverzeichnis ...................................................................................................................... 68 

9 Anhang ............................................................................................................................................... 69 

Anhang 1: Briefe der Kinder ............................................................................................................. 69 

Anhang 2: Kategoriensystem ............................................................................................................ 92 

10 Plagiatserklärung ............................................................................................................................ 101 

 



3 
 

 

1 Einleitung 

Während viele Jahrhunderte lang der Gottesglaube ein wichtiges Element im Leben der 

Menschen war, gibt es heute in den westlichen Ländern immer weniger Menschen, die 

sich als gläubig bezeichnen und für die Gott eine wichtige Rolle in ihrem Leben spielt. 

Gleichzeitig nimmt die Vielfalt an Religionszugehörigkeiten immer weiter zu.1 Nicht nur 

die Religion befindet sich in einem ständigen Wandel, sondern auch die Gottesverständ-

nisse der Menschen. Diese Veränderungen wirken sich auch auf den schulischen Kontext 

aus. So treffen heutzutage im Religionsunterricht Schüler2 aufeinander, die mitunter ein 

völlig konträres Gottesverständnis aufweisen: 

„Danke, dass du immer über uns wachst. Du beschützt uns Tag und 

Nacht.“3, Marie, 3. Klasse 

„Ich habe eine Frage, gibt es dich wirklich? Ich glaube es nicht.“4, 

Finn, 3. Klasse  

„Warum hast du Robins Mutter ermordet?“5, Justine, 4. Klasse 

Die hier erkennbare Diversität sollte keineswegs als etwas Schlechtes angesehen werden. 

Vielmehr kann sie eine Bereicherung darstellen. Für die Lehrkräfte ist es jedoch zunächst 

herausfordernd, die unterschiedlichen Gottesverständnisse der Kinder zu (er)kennen und 

während des Unterrichts im Blick zu behalten. Für das Verständnis von fast allen Inhalten 

des Religionsunterrichts ist das Gottesverständnis äußerst bedeutsam. Bibelgeschichten, 

Lieder oder auch das Feiern von christlichen Festen können aufgrund der verschiedenen 

Gottesverständnisse von den Kindern völlig divers gedeutet werden und eine unterschied-

liche Relevanz für die Kinder haben. Für die Planung und Durchführung von Religions-

unterricht ist es somit sehr wichtig, auf diese Diversität einzugehen. Um dies zu ermög-

lichen, muss sich jede Lehrkraft mit den Gottesverständnissen der Kinder 

 
1 Vgl. Hilger, Georg; Ritter, Werner H. & Lindner, Konstantin et al. (2014): Religionsdidaktik Grund-

schule. Handbuch für die Praxis des evangelischen und katholischen Religionsunterrichts. München: Kö-

sel-Verlag, S. 25. 
2 Die weibliche Form ist der männlichen Form in dieser Arbeit gleichgestellt. Lediglich aus Gründen der    

Vereinfachung wurde die männliche Form gewählt. 
3 Siehe Anhang 1, Bild A7, Marie. 
4 Siehe Anhang 1, Bild A6, Finn. 
5 Siehe Anhang 1, Bild A22, Justine. 



4 
 

 

auseinandersetzen. Dabei kann ein Überblick über verschiedene Gottesverständnisse Ori-

entierung bieten. 

Obwohl die Thematik bereits seit vielen Jahren in der religionspädagogischen Forschung 

präsent ist, existieren bis zum jetzigen Zeitpunkt nur wenige Studien, die spezifisch das 

Gottesverständnis von Kindern untersuchen. In vielen Studien wird vorrangig das Got-

tesbild der Kinder untersucht, welches zwar im Zusammenhang mit den Gottesverständ-

nissen steht, jedoch einen anderen Fokus legt.6 Zudem sind die Gottesverständnisse der 

Kinder keineswegs unveränderlich, sondern befinden sich ständig im Wandel. Die regel-

mäßige Analyse der Gottesverständnisse ist somit unumgänglich und unverzichtbar. 

Das Ziel dieser Arbeit ist es daher, die Gottesverständnisse von Grundschulkindern zu 

analysieren. Dabei soll konkret überprüft werden, wie die Kinder Gott in ihr Weltbild 

integrieren, welche Erwartungen sie an ihn richten und welches Verständnis die Kinder 

vom Verhältnis von Gott und Welt bzw. Mensch haben. Zudem gilt es auf Grundlage der 

Erkenntnisse mögliche Typen von Gottesverständnissen herauszustellen und zu überprü-

fen, ob diese mit den klassischen Theorien zur religiösen Entwicklung übereinstimmen. 

Um dieses Ziel zu erreichen, werden in einem ersten Schritt die Theoretischen Grund-

lagen für die weiterführende Analyse gelegt. Hierzu zählen sowohl die Begriffsbestim-

mungen und -abgrenzungen relevanter Termini als auch die Darstellung einer sich im 

Wandel befindenden religiösen Sozialisation. In diesem Zusammenhang soll auch der 

aktuelle Diskurs zur Säkularisierung der Gesellschaft in seinen wesentlichen Aussagen 

beschrieben werden. Im darauffolgenden Kapitel wird der Religionspädagogische For-

schungsstand beleuchtet. Hierzu gehören zum einen die klassischen Entwicklungstheo-

rien von PIAGET, FOWLER und OSER/ GMÜNDER sowie die gegenwärtigen Forschungen, 

wie die Rostocker Längsschnittstudie oder eine Forschung zur Gottesbeziehung muslimi-

scher Kinder. Im nächsten Kapitel erfolgt die Empirische Forschung. Hierfür werden 

von Kindern geschriebene Briefe auf die darin erkennbaren Gottesverständnisse hin un-

tersucht. Anhand dieser Erkenntnisse wird eine Typisierung vorgenommen und ein Ab-

gleich mit einem bestehenden Modell zur religiösen Entwicklung vorgenommen. Zum 

Schluss werden in einem Fazit die wichtigsten Erkenntnisse dieser Arbeit herausgestellt 

 
6 Vgl. Schwendemann, Wilhelm, Eckerle, Sandra & Gleiß, Regine et al. (2001): Gott der Kinder – Ein 

Forschungsprojekt zu Bildern und Gottesvorstellungen von Kindern. Münster: LIT Verlag. S. 73 f. 



5 
 

 

und kritisch hinterfragt sowie ein Ausblick gewagt, indem Leerstellen und Ansatzpunkte 

für eine weiterführende Untersuchung der dargelegten Thematik aufgezeigt werden. 

 

2 Theoretische Grundlagen 

Für die Analyse der Gottesverständnisse von Grundschulkindern ist zunächst ein theore-

tisches Fundament notwendig. Dazu werden zunächst für die vorliegende Arbeit rele-

vante Begriffe, wie Gottesbild, Gottesverständnis oder Gottesbeziehung, definiert und 

voneinander abgegrenzt. Anschließend wird der Wandel der religiösen Sozialisation the-

matisiert und der hiermit im Zusammenhang stehende Diskurs zur Säkularisierung in sei-

nen wesentlichen Aussagen dargeboten. 

 

2.1 Begriffsbestimmungen 

In religionspädagogischen Texten und Veröffentlichungen wird der Begriff des Gottes-

verständnisses in einem engen Sinnzusammenhang mit Begriffen wie Gottesbild, Gottes-

vorstellung, Gottesbeziehung oder Gotteskonzept genutzt. Teilweise findet auch eine sy-

nonyme Verwendung statt. Obwohl sich eine Verwandtschaft zwischen den Termini nicht 

leugnen lässt, ist es ratsam herauszustellen, inwiefern sich diese Begriffe voneinander 

unterscheiden. Nachfolgend werden diese erläutert, Zusammenhänge hergestellt und Un-

terschiede deutlich gemacht. 

 

2.1.1 Gottesbild und Gottesvorstellung 

Sehr häufig wird in der Religionspädagogik von Gottesbildern und Gottesvorstellungen 

gesprochen. Die beiden Begriffe stehen in einem engen Zusammenhang. Eine umfas-

sende Definition zum Gottesbild liefert COPRAY: 

„Gottesbilder sind Konstrukte, sind Vorstellungs- und Gedankenge-

bilde, die sich Menschen aufgrund von Erfahrungen, Überlieferungen 

und Prinzipien erstellen. Einem Gottesbild angemessen ist es, mit ihm 



6 
 

 

zu ringen, es für neue Erfahrungen und Einsichten offenzuhalten, an-

statt es in eine starre Formelsprache zu fassen.“7 

COPRAY betont hier vor allem, dass Gottesbilder bei jedem Menschen sehr individuell 

sind. Zudem stellt er heraus, dass sie keine starren Konstrukte sind, sondern vielen unter-

schiedlichen Einflüssen ausgesetzt sind und sich stets im Wandel befinden. Im Gegensatz 

dazu definieren ZIEBERTZ, KALBHEIM und RIEGEL den Begriff der Gottesvorstellung wie 

folgt:  

„Gottesvorstellungen beziehen sich auf kognitive Repräsentationen und 

Gefühle, die Menschen von Gott als Person, als Wesen oder einer 

Macht haben, einschließlich der Eigenschaften, Handlungsanweisun-

gen und Wirkungsfelder, die mit Gott in Verbindung gebracht wer-

den.“8 

Anhand dieser beiden Definitionen wird deutlich, dass die Begriffe sehr eng miteinander 

verwoben sind. Daher werden sie häufig auch synonym verwendet. Bei beiden liegt der 

Fokus in Abgrenzung zu den nachfolgend erläuterten Termini hauptsächlich auf der vi-

suellen Wahrnehmung Gottes. In der Regel wird das Gottesbild oder die Gottesvorstel-

lung untersucht, indem die Kinder Gott malen wie sie sich ihn vorstellen. Gott kann von 

Kindern sowohl personal (z. B. als König) als auch apersonal (z. B. als Sonne) gedacht 

werden.9  

 

2.1.2 Gottesverständnis, Gottesbeziehung, Gotteskonzept 

Ebenso wie die zuvor erläuterten Termini stehen auch die Begriffe Gotteskonzept, Got-

tesbeziehung und Gottesverständnis in einem engen Zusammenhang. Dennoch beziehen 

 
7 Copray, Norbert (1997): Ist Gott grausam oder leidet er selbst? In: Neumüller, Gebhard (Hrsg.): Im Dia-

log. Kurs Religion für die Sekundarstufe II. Bd. 5. Gott und Gottesbilder (S. 110-112). München: Kösel-

Verlag, S. 111. 
8 Ziebertz, Hans-Georg; Kalbheim, Boris & Riegel, Ulrich (2003): Religiöse Signaturen heute. Ein religi-

onspädagogischer Beitrag zur empirischen Jugendforschung. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, S. 332. 
9 Vgl. Freudenberger-Lötz, Petra (2011): Theologische Gespräche mit Kindern und Jugendlichen. Kon-

zeptionelle Grundlegung und empirische Befunde. In: Freudenberger-Lötz, Petra & Riegel, Ulrich 

(Hrsg.): Baustelle Gottesbild im Kindes- und Jugendalter. Jahrbuch für Kindertheologie (S. 11-20). Stutt-

gart: Calwer Verlag, S. 17. 



7 
 

 

sich die Begriffe auf unterschiedliche Ebenen, weshalb es sinnvoll ist, sie zunächst von-

einander abzugrenzen.  

Bei der Gottesbeziehung liegt das Hauptaugenmerk auf einer emotionalen Verbindung 

zwischen einem Menschen und Gott. Hierunter fallen vor allem das Vorhandensein oder 

auch nicht Vorhandensein von Gefühlen zu Gott, mit ihm in Verbindung stehende Erleb-

nisse sowie an Gott gerichtete Wünsche und Absichten.10 Im Gegensatz dazu zielt das 

Gottesverständnis, wie bereits der Wortbaustein „Verständnis“ verrät, auf die kognitive 

Dimension und das Verstehen ab.11 Laut GROM zählen zum Gottesverständnis vorrangig 

die „intellektuellen, verstandesmäßigen Wahrnehmungen und Erkenntnisse“12. Da die 

Gottesbeziehung und das Gottesverständnis in Korrelation zueinanderstehen, ist es wich-

tig, immer beide Dimensionen zu betrachten und eine strikte Trennung zu vermeiden. 

Laut SZAGUN sind „Gottesverständnis und Gottesbeziehung […] einerseits voneinander 

zu trennende und andererseits eng miteinander verknüpfte Aspekte, vielleicht im Bild der 

Brennpunkte einer in die gesamte Biographie eingebundenen Ellipse zu denken […].“13 

SZAGUN verwendet daher in ihrer Studie, in Anlehnung an GROM, den Begriff des Got-

teskonzepts, welcher den Zusammenschluss des Gottesverständnisses und der Gottesbe-

ziehung bezeichnet.14 Anhand der nachfolgenden Darstellung soll zusammenfassend ver-

deutlicht werden, in welchem Verhältnis die beschriebenen Begriffe zueinanderstehen: 

 

 
10 Vgl. Dannenfeldt, Astra (2009): Gotteskonzepte bei Kindern in schwierigen Lebenslagen. Rostocker 

Langzeitstudie zu Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessions-

losem Kontext aufwachsen. Jena: IKS, S. 22. 
11 Vgl. Grom, Bernhard (2007): Religionspsychologie. München: Kösel-Verlag, S. 163. 
12 Vgl. Grom, Bernhard (2000): Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Jugendal-

ters. 5. Auflage. Düsseldorf: Patmos-Verlag, S. 115 ff. 
13 Szagun, Anna-Katharina (2003): Gibt es den Kinderglauben? In: Fischer, Dietlind et al. (Hrsg.), Religi-

onsunterricht erforschen: Beiträge zur empirischen Erkundung von religionsunterrichtlicher Praxis (S. 

188-206). Münster: Waxmann, S. 189. 
14 Vgl. Dannenfeldt, 2009, S. 22. 



8 
 

 

 

Abbildung 1:  Darstellung zum Gotteskonzept in Anlehnung an ULFAT 
15 

 

Der Fokus dieser Arbeit liegt hauptsächlich auf der Analyse der Gottesverständnisse. 

Aufgrund der starken Verzahnung und Wechselwirkung der beiden Dimensionen wird 

jedoch nicht ausschließlich das Gottesverständnis untersucht, sondern dieses im Zusam-

menhang mit der Gottesbeziehung der Kinder betrachtet. 

 

2.2 Religiöse Sozialisation im Wandel 

Nachdem im vorangegangenen Abschnitt relevante Begriffe erläutert wurden, wird im 

Folgenden der Fokus auf die religiöse Sozialisation gelegt. Diese ist für die vorliegende 

Thematik insofern relevant, als dass religiöse Sozialisation einen starken Einfluss auf die 

Entwicklung des Gottesverständnisses und der Gottesbeziehung von Kindern hat. Kinder, 

die beispielsweise in ihrer Familie eine starke religiöse Bindung erleben, haben in der 

Regel auch eine stärkere Gottesbeziehung, während Kinder aus religionsfernen Familien 

weniger über eine Gottesbeziehung, sondern vorrangig über ein Gottesverständnis verfü-

gen.16 Vor allem im letzten Jahrhundert haben sich die Sozialisationsbedingungen stark 

verändert. Im Folgenden wird dieser Wandel der religiösen Sozialisation näher beleuch-

tet. 

 

 

 
15 Vgl. Ulfat, 2017, S. 15. 
16 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 173. 



9 
 

 

Religiöse Sozialisation im 19. und 20. Jahrhundert 

Um herauszustellen, inwiefern sich die heutige religiöse Sozialisation verändert hat, muss 

zunächst der Blick auf die Vergangenheit gerichtet werden. Noch vor einhundert Jahren 

existierte ein völlig anderes Bild vom Kind. Kinder sollten nicht kindlich sein, da sie 

bereits sehr früh als kleine Erwachsene verstanden und behandelt wurden. Emotionalität 

und Lebendigkeit waren eher unerwünschte Charaktereigenschaften und Kinder, die nicht 

gehorchten, wurden nicht selten mit Gewalt bestraft. Auch die Rolle der Eltern war völlig 

different zu der heutigen. Erwachsene standen damals hierarchisch über dem Kind und 

waren beauftragt, Kinder zu gehorsamen Menschen zu erziehen.17  

Diese Strenge spiegelte sich auch in der religiösen Erziehung wider. Religion war für fast 

alle Menschen ein wichtiger Teil ihres Lebens. Zu den primären Orten religiöser Erzie-

hung zählte neben der Gemeinde vor allem die Familie.18 Damals war der Glaube ein 

„zentraler Referenzpunkt bürgerlicher Erziehung zu einem Leben in sittlicher Gemein-

schaft.“19 Vor allem Menschen, die auf dem Land wohnten, richteten ihren Alltag nach 

dem Kirchenjahr. Religiöse Traditionen wurden von den älteren Menschen an die jüngere 

Generation weitergegeben. Gemeinsam wurde beispielsweise in der Bibel gelesen, gebe-

tet und gesungen. Zudem galt Religion als Fundament einer moralischen Erziehung.20 

Um Druck auszuüben, wurde den Kindern oft mit der Strafe Gottes gedroht. Diese Erzie-

hung führte dazu, dass der Großteil der Kinder religiös sozialisiert war und religiöse Ri-

tuale und Feste kannte. Viele Kinder hatten jedoch vor allem Angst vor Gott und verfüg-

ten über ein starres Gottesverständnis.21 

 

Religiöse Sozialisation heute 

Heutzutage haben sich die Lebensgewohnheiten und die Sichtweise auf Kinder stark ver-

ändert. Im Gegensatz zu früher wird von Kindern heute nicht mehr verlangt, dass sie 

strenge Normen und Regeln befolgen. Vielmehr werden sie weitgehend von ihren Eltern 

dazu angehalten, Sachverhalte zu reflektieren und eigenständig zu handeln.22 Dabei wird 

das Ziel verfolgt, dass Kinder sich selbstständig ein Weltbild generieren und eigene 

 
17 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 11. 
18 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 117 ff. 
19 Schulz, Andreas (2014): Lebenswelt und Kultur des Bürgertums im 19. und 20. Jahrhundert. Berlin: 

Walter de Gruyter, S. 8. 
20 Vgl. ebd., S. 8. 
21 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 11. 
22 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 117 ff. 



10 
 

 

Antworten auf wichtige Lebensfragen finden.23 Insgesamt wird dem Kind im Gegensatz 

zu früher viel mehr Autonomie zugeschrieben. 

Dieser Wandel zeigt sich auch im religiösen Kontext. Heutzutage werden Kinder in der 

Regel nicht mehr dazu gedrängt, vor Mahlzeiten zu beten oder sonntags in die Kirche zu 

gehen. Vielen Eltern ist es wichtig, dass die Kinder zwar Religiosität kennenlernen, je-

doch frei und ohne Zwang entscheiden, ob und an was sie letztendlich glauben. Während 

damals die Religiosität der Menschen stark durch gesellschaftliche Konventionen und die 

Kirche beeinflusst wurde, entscheidet heutzutage jeder selbst, ob Religion innerhalb der 

Familie gelebt wird oder nicht. Daher gibt es auch viele Kinder, die bis zum Schuleintritt 

keinerlei religiöse Erfahrungen gemacht haben und erstmalig im Religionsunterricht von 

Gott erfahren und mit dem christlichen Glauben in Kontakt kommen. Der primäre Ort 

religiöser Sozialisation ist demnach heutzutage nicht mehr nur die Familie, sondern in 

vielen Fällen die Schule.24 Ferner zeichnet sich die religiöse Sozialisation heute durch 

religiöse Pluralität aus. Kinder lernen im Gegensatz zu früher nicht mehr nur den katho-

lischen oder evangelischen Glauben kennen, sondern kommen bereits sehr früh mit einer 

Vielzahl an religiösen Orientierungen in Kontakt. Dies führt dazu, dass der christliche 

Glaube nicht mehr die einzige Option darstellt. Neben der Pluralisierung ist auch die In-

dividualisierung ein zentrales Element der heutigen religiösen Sozialisation. Darunter 

wird verstanden, dass der eigene Glaube nicht mehr nach festen Strukturen und Mustern 

gelebt wird, wie es früher der Fall war, sondern so konstruiert wird wie es einem beliebt.25 

Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass Religion heutzutage in vielen Familien 

nicht mehr selbstverständlich ist und selbstverständlich gelebt wird. Zudem kommen Kin-

der mit vielen unterschiedlichen Glaubensansätzen und individuell gelebten Glaubensfor-

men in Kontakt, weshalb zum jetzigen Zeitpunkt die religiöse Erziehung in jeder Familie 

anders gestaltet wird.  

 

2.3 Diskurs zur Säkularisierung der Gesellschaft 

Im vorherigen Abschnitt wurde erläutert, wie sich die religiöse Sozialisation innerhalb 

der letzten Jahrhunderte gewandelt hat. Oftmals wird in diesem Zusammenhang auch von 

 
23 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 11. 
24 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 36. 
25 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 30 f. 



11 
 

 

einem Religionsverfall gesprochen.26 Daher sollen im Folgenden die wichtigsten Aspekte 

des aktuellen Diskurses zur Säkularisierung der Gesellschaft dargelegt werden. 

Für viele Menschen spielt Religion in ihrem alltäglichen Leben keine bedeutsame Rolle 

mehr. Bereits seit Jahrzenten lässt sich feststellen, dass die Kirchen in Deutschland nicht 

nur unter der Woche, sondern auch am Sonntag nur wenig besucht werden. Nur an großen 

Feiertagen, wie Weihnachten oder Ostern, oder an Gottesdiensten, die im Rahmen von 

Taufen, Hochzeiten oder Trauerfeiern gehalten werden, versammeln sich deutlich mehr 

Menschen in den Kirchen als gewöhnlich.27 Zudem nimmt die Zahl der Katholiken in 

Deutschland zwar nicht gravierend aber stetig ab. Während im Jahr 2012 noch 24.340.000 

Katholiken in Deutschland verzeichnet waren, hat sich die Zahl bis zum Jahr 2018 um ca. 

1,3 Millionen verringert. Auch die evangelische Kirche hat in den letzten Jahren einen 

deutlichen Rückgang an Kirchenmitgliedern erlitten. Insgesamt ist also ein deutlicher Ab-

wärtstrend zu erkennen.28 

Anhand der nachfolgenden Grafik wird der Rückgang der Kirchenzugehörigkeit in 

Deutschland dargestellt: 

 

 
26 Vgl. ebd., S. 119. 
27 Vgl. Heiser, Patrick (2018): Religionssoziologie. Paderborn: UTB Verlag, S. 20. 
28 Vgl. Statistisches Bundesamt (2019): Bevölkerung nach Religionszugehörigkeit (Stand: 16.10.2019) 

https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Bevoelkerungsstand/Tabel-

len/bevoelkerung-religion.html;jsessionid=3DBD2FC4DD46EF0777BF590B5AA8FB89.internet732. 

[28.01.2020]. 

 



12 
 

 

 

Abbildung 2:  Eigene Darstellung: Anzahl der Katholiken in der Bundesrepublik 

Deutschland anhand von Daten des Statistischen Bundesamts29 

 

Die Gründe für den Kirchenaustritt sind sehr unterschiedlich. Während einige Menschen 

nicht mehr bereit sind, die Kirchensteuer zu zahlen, so treten andere Menschen aufgrund 

der Missbrauchsskandale aus der Kirche aus. Der häufigste Grund ist jedoch, dass keine 

Verbindung mehr zum Glauben existiert und viele Menschen Religion als unwichtig an-

sehen. Dies ergab eine von BEDFORD-STROHM und JUNG durchgeführte Untersuchung zur 

Kirchenmitgliedschaft.30 Solche Erkenntnisse verstärken die Diskussionen um eine Ge-

sellschaft, in der „Gottesverdunklung“, „Gottesvergessenheit“ oder „Entchristlichung“ 

herrsche.31  

Dieser Relevanzverlust von Religion und Glaube wird auch als Säkularisierung bezeich-

net.32 Der Säkularisierungsbegriff ist jedoch nicht neu, sondern existiert bereits seit vielen 

Jahrhunderten und wird vor allem seit dem 19. und 20. Jahrhundert stärker diskutiert.33 

 
29 Vgl. Statistisches Bundesamt (2019): Bevölkerung nach Religionszugehörigkeit (Stand: 16.10.2019) 

https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Bevoelkerungsstand/Tabel-

len/bevoelkerung-religi-on.html;jsessionid=3DBD2FC4DD46EF0777BF590B5AA8FB89.internet732. 

[28.01.2020]. 
30 Vgl. Heiser, 2018, S. 20.  
31 Vgl. Pickel, 2019, S. 111. 
32 Vgl. Kläden, Tobias (2019): Pastorale Chancen der Säkularität. In: Knop, Julia (Hrsg.): Die Gottesfrage 

zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter säkularen Bedingungen (S. 245-259). 

Freiburg: Verlag Herder, S. 246. 
33 Vgl. Pickel, 2019, S. 111. 



13 
 

 

Ursprünglich handelte es sich hierbei um „ein[en] innerkirchlicher[n] Rechtsbegriff, der 

den Übergang vom Ordenskleriker zum Weltpriester“ bezeichnet.34 Heutzutage spricht 

man in gesellschaftlicher Hinsicht von Säkularisierung, wenn religiöse Prinzipien an Be-

deutung verlieren, nicht mehr angewendet und vergessen werden oder sie zwar beibehal-

ten, aber nicht mehr in einem religiösen Kontext praktiziert werden.35 

Im aktuellen Diskurs sind hauptsächlich die nachfolgend genannten drei Standpunkte aus-

zumachen.  

Vertreter der Säkularisierungstheorie gehen davon aus, dass der Relevanzverlust von Re-

ligion ein langfristiger und unaufhaltsamer Prozess ist. Der Glaube und die Beziehung zu 

Gott würden demnach nach und nach schwinden. Grund dafür sei, dass immer weniger 

Menschen christlich sozialisiert sind.36 Anhänger der Individualisierungstheorie des Re-

ligiösen gehen hingegen davon aus, dass der Glaube zwar individueller gelebt wird, es 

sich aber nicht um einen Glaubensverlust handele. Sie trennen die Kirchenzugehörigkeit 

und den Glaubensverlust voneinander und glauben, dass zwar immer weniger Menschen 

in die Kirche gehen, die Frage nach Gott jedoch trotzdem weiter Relevanz hat. Zudem 

gibt es eine Gruppe von Theologen, die eine Säkularisierung gänzlich ausschließt. Sie 

gehen nicht davon aus, dass es überhaupt zu einem Bedeutungsverlust der Gottesfrage 

kommen kann. Somit würde es auch nicht zu einem Wandel oder gar einem Verlust des 

Gottesverständnisses kommen. Diese Ansicht kann jedoch nicht durch empirische Kennt-

nisse gestützt werden, weshalb sie in der Diskussion nur wenig standhalten kann.37 

Es stellt sich die Frage, ob eine, wie in der Individualisierungstheorie gedachte, Trennung 

von christlicher Kirche und Glaube an Gott überhaupt möglich ist. Der Soziologe PICKEL 

ist der Meinung, dass auf diese Weise zwar Alltagsprobleme gelöst werden können und 

Spiritualität entstehe, aber die „Formen individualisierter Religiosität in der Regel eben 

nicht mit der Bezeichnung christlich zu versehen [sind].“38 

PICKEL verweist in diesem Zusammenhang auf die von GLOCK entwickelten Kerndimen-

sionen der Religiosität: religiöses Wissen, individuelle religiöse Praktiken, kollektive re-

ligiöse Praktiken, religiöse Erfahrung und der Glaube. Diese Dimensionen stehen in 

 
34 Bucher, Rainer (2019): Gottesfrage und christliche Theologie in kapitalistischen Zeiten. In: Knop, Julia 

(Hrsg.): Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter säkularen Bedin-

gungen (S. 199-213). Freiburg: Verlag Herder, S. 203. 
35 Vgl. Höffe, Otfried & Kablitz, Andreas (2018): Religion im säkularen Europa. Paderborn: Wilhelm 

Fink Verlag, S. 16. 
36 Vgl. Pickel, 2019, S. 116. 
37 Vgl. ebd., S. 113. 
38 Ebd., S. 114. 



14 
 

 

einem engen Zusammenhang. Das Zentrum ist hierbei der Glaube an Gott. Um an Gott 

glauben zu können, sei es demnach wichtig, religiöse Erfahrungen zu machen und über 

religiöses Wissen zu verfügen. Ohne eine Verknüpfung der einzelnen Dimensionen wäre 

der Glaube an Gott also nicht existent. Dies verdeutlicht, dass eine Trennung von Glauben 

und Kirche, wie sie von Vertretern der Individualisierungstheorie vorgenommen wird, 

laut PICKEL wenig Sinn ergibt.39 

Anhand dieser kurzen Darstellung des aktuellen Diskurses wird deutlich, dass der Rele-

vanzverlust des Glaubens ein derzeit für unsere Gesellschaft bedeutsames Thema ist. 

Auch wenn sich nicht konkret sagen lässt, welche bzw. ob eine Theorie wahr ist, ist dieser 

Diskurs äußerst bedeutsam. 

Auch für die Analyse der Gottesverständnisse spielt der Diskurs zur Säkularisierung eine 

wichtige Rolle, da es hier um die Frage geht, welche Bedeutung der Glaube für die Kinder 

heutzutage noch hat und wie sich dies auf die Gottesbeziehung und das Gottesverständnis 

auswirkt. 

 

3 Religionspädagogischer Forschungsstand  

In diesem Kapitel erfolgt nun die Darstellung des religionspädagogischen Forschungs-

stands. Dieser Abschnitt ist in zwei Teile unterteilt. Zunächst werden die für die Thematik 

relevanten klassischen Entwicklungstheorien erläutert. Anschließend wird der Fokus auf 

die aktuellen Forschungserkenntnisse gelegt. In einem letzten Schritt werden methodi-

sche Überlegungen zur Analyse darlegt. 

 

3.1 Klassische Entwicklungstheorien  

Zunächst wird ein Überblick über die klassischen Entwicklungstheorien geboten. Diese 

sind insofern für die Thematik relevant, als dass sie die Grundlage für beinahe alle neue-

ren Theorien zur religiösen Entwicklung sind. Zudem stellt die Entwicklung des kindli-

chen Denkens allgemein und bezogen auf religiöse Inhalte den Ausgangspunkt für die 

Entwicklung des Gottesverständnisses dar. Zu den klassischen Entwicklungstheorien 

zählen die Erkenntnisse von PIAGET, FOWLER und OSER/ GMÜNDER. Diese Theorien 

 
39 Vgl. Pickel, 2019, S. 114 f. 



15 
 

 

werden im Folgenden in ihren wesentlichen Aussagen erläutert. Daran anschließend er-

folgt eine kurze Evaluation der drei Theorien.  

 

3.1.1 Das Stufenmodell der kognitiven Entwicklung nach PIAGET  

Die Entwicklung des Denkens von der frühen Kindheit bis hin zur Adoleszenz spielt für 

das Verständnis von religiösen Inhalten eine wichtige Rolle. Eine für die Entwicklungs-

psychologie äußerst bedeutsame Theorie, welche grundlegend für viele darauffolgende 

Forschungen ist, ist die Theorie der kognitiven Entwicklung. Sie stammt vom Schweizer 

Psychologen PIAGET (1896-1980). Seine Erkenntnisse basieren auf der Auswertung von 

Intelligenztests. PIAGET erkannte, dass Kinder typische Fehler machen und neues Wissen 

in sog. Schemata eingefügt wird. Um ein Gleichgewicht (Äquilibration) herzustellen, 

werden entweder neue Schemata erzeugt (Akkommodation) oder neues Wissen wird in 

bereits vorhandene Schemata eingeordnet (Assimilation).40 

Diese Erkenntnisse bildeten die Grundlage für PIAGETS vierstufiges Modell der geistigen 

Entwicklung. Die erste Stufe ist die der sensomotorischen Phase (0-2 Jahre). In dieser 

Phase beginnt das Kind zu verstehen, dass Geschehnisse auf eigene Handlungen zurück-

zuführen sind. Dem Kind wird also die Relevanz der eigenen Handlung deutlich. Die 

zweite Phase seiner Stufentheorie ist die präoperationale Phase (2-7 Jahre). Kennzeich-

nend für diese Entwicklungsphase ist das egozentrische Denken. Hiermit ist gemeint, dass 

das Kind sämtliche Geschehnisse nur aus der eigenen Perspektive betrachten kann. Die 

konkret-operationale Phase (7-12 Jahre) stellt die dritte Stufe dar. Im Gegensatz zur 

präoperationalen Phase ist das Kind nun in der Lage auch andere Perspektiven einzuneh-

men. Entscheidend ist für diese Phase zusätzlich das konkrete Denken, das die Objekt-

ebene nicht überschreitet. Die letzte Phase von PIAGETS Entwicklungsstufen ist die for-

mal-operatorische Phase (ab 12 Jahre). In dieser Phase hat das Kind sein zuvor rein 

konkretes Denken zum abstrakten Denken weiterentwickelt.  Zudem besitzt es nun, neben 

der Übernahme von anderen Perspektiven, die Fähigkeit eine Metaperspektive einzuneh-

men. Obwohl sich diese Erkenntnisse allgemein auf die kognitive Entwicklung beziehen, 

 
40 Vgl. Büttner, Gerhard & Dieterich, Veit-Jakobus (2013): Entwicklungspsychologie in der Religionspä-

dagogik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 14. 



16 
 

 

sind sie auch religionspädagogisch von großer Bedeutung und stellen die Grundlage für 

viele weitere religionspädagogische Theorien dar.41 

 

3.1.2 Stufen des Glaubens nach FOWLER 

FOWLER (1940-2015) hat ähnlich wie PIAGET eine weitere stufenartige Theorie entwi-

ckelt. Dabei orientierte er sich an den Erkenntnissen von ERIKSON und PIAGET. Seine 

Stufentheorie richtet sich jedoch nicht auf die kognitive Entwicklung, sondern auf die 

Glaubensentwicklung. Dennoch bestehen laut FOWLER Zusammenhänge zwischen den 

beiden Theorien, da Vorstellungen immer auch vom kognitiven Entwicklungsstand von 

Menschen abhängig sind. Grundlage für seine Theorie sind narrative Interviews, die mit 

Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen durchgeführt wurden. In den Interviews wurden 

den Personen persönliche Fragen zu ihrer Lebensgeschichte, Schlüsselerfahrungen, Wer-

ten, Glauben und besonderen religiösen Erfahrungen gestellt.42 

FOWLERS Theorie besteht aus insgesamt sieben Stufen, die vom Kleinkindalter bis hin 

zum späten Erwachsenenalter reichen. Die erste Phase ist im Kleinkindalter bis zum zwei-

ten Lebensjahr anzusiedeln und wird als undifferenzierter Glauben betitelt. In dieser 

Phase wird die Basis für Vertrauen, Mut, Hoffnung und Liebe gelegt und somit auch die 

Grundlage für die nachfolgende Entwicklung des Glaubens. Gleichzeitig erfährt der 

Säugling aber auch wie es ist, verlassen zu werden und sich von der Umwelt bedroht zu 

fühlen. In der zweiten Phase, die in der frühen Kindheit, im Alter von ca. drei bis sechs 

Jahren, einzuordnen ist, wandelt sich der Glaube zu einem intuitiv-projektiven Glau-

ben. In dieser Zeit spielt die Fantasie eine wichtige Rolle für das Kind. Zudem nehmen 

die Erzählungen, Emotionen und Handlungen des elterlichen Glaubens einen starken Ein-

fluss auf das heranwachsende Kind. Abgelöst wird diese Phase ungefähr zum Beginn der 

Schulzeit vom mythisch-wörtlichen Glauben. Im Alter von sieben bis zwölf Jahren wird 

der Glaube vom Kind sehr wörtlich verstanden. Gott wird als menschliches Wesen ge-

dacht, mit dem man diskutieren und Sachen aushandeln kann. Des Weiteren spielt für die 

Heranwachsenden in dieser Phase Gerechtigkeit eine wichtige Rolle. In der darauffolgen-

den Stufe, die als synthetisch-konventioneller Glauben bezeichnet wird, erhält der 

 
41 Vgl. Büttner & Dieterich, 2013, S. 15. 
42 Vgl. Fricke, Michael (2007): Von Gott reden im Religionsunterricht. Göttingen: Vandenhoeck & Rup-

recht, S. 15 f. 



17 
 

 

Jugendliche eine offenere Sicht auf die Welt. Der Glaube ist jedoch noch nicht individu-

alisiert. Einen besonderen Stellenwert für die Entwicklung des Glaubens nehmen gleich-

altrige Freunde ein. Obwohl diese Phase der Jugendzeit zuzuordnen ist, durchläuft sie 

nicht jeder Erwachsene. Viele Menschen verbleiben ihr Leben lang auf dieser Stufe des 

Glaubens. Während in der dritten Phase noch keine Individualisierung des Glaubens statt-

findet, ändert sich dies in der vierten Stufe, welche auch als individuierend-reflektierter 

Glaube bezeichnet wird. Diese Phase ist dem frühen Erwachsenenalter zuzuordnen. Wie 

bereits der Titel verdeutlicht, nimmt neben der Individualisierung auch die Reflexionsfä-

higkeit des jungen Erwachsenen zu. Diese bezieht sich nicht nur auf die Person selbst, 

sondern auch auf generelle Ansichten. Auch die anschließende Stufe, die den Namen ver-

bindender Glaube trägt, wird nicht von jedem erreicht. Menschen, die ungefähr das vier-

zigste Lebensjahr erreicht haben, befinden sich am ehesten auf dieser Stufe des Glaubens. 

Kennzeichnend ist, dass der Erwachsene versucht, gegensätzliche Ansichten einzubezie-

hen. Die letzte Stufe, die nur sehr selten erreicht wird, zeichnet sich dadurch aus, dass der 

Mensch zu einem universalisierenden Glauben gelangt. Er kann gegensätzliche Denk-

weisen und Ansichten miteinander in Einklang bringen. Zudem sind Liebe und Gerech-

tigkeit hier besonders stark ausgeprägt. Menschen, die diese Stufe erreicht haben, sind 

beispielsweise Mahatma Gandhi und Mutter Teresa.43 

 

3.1.3 Stufen des religiösen Urteils nach OSER/ GMÜNDER 

Neben FOWLER haben auch OSER/ GMÜNDER auf der Grundlage von PIAGETS Theorie der 

kognitiven Entwicklung ein Modell entwickelt, das die religiöse Entwicklung beschreibt. 

In ihrem Modell des religiösen Urteils unterscheiden sie fünf Stufen, die sich auf eine 

Dilemma-Situation beziehen. Im Folgenden wird diese Situation kurz erläutert. Der Di-

lemma-Situation ist ein Arzt namens Paul ausgesetzt. Bei einem Flugzeugabsturz hat Paul 

Gott versprochen sich für arme Menschen einzusetzen, falls er den Absturz überlebt. Es 

tritt der Fall ein, dass Paul überlebt. Kurz darauf erhält er jedoch ein vielversprechendes 

Jobangebot. Nun stellt sich die Frage, ob er sein an Gott gerichtetes Versprechen einhal-

ten muss oder nicht.44  

 
43 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 39 f. 
44 Vgl. Büttner & Dieterich, 2013, S. 56. 



18 
 

 

Die nachfolgend aufgezeigten fünf Stufen beinhalten mögliche Antworten auf diese Fra-

gestellung: 

Tabelle 1: Stufenschema für Gläubige und Nicht-Gläubige nach OSER ET AL. 45 

Stufe Version für Gläubige Version für Nicht-Gläu-

bige 

1 Wenn Paul sein Versprechen nicht hält, er-

wartet ihn eine gerechte Strafe, wie bei-

spielsweise eine Krankheit oder Unzufrie-

denheit, usw. Wenn ich Gott nicht gehorche, 

wird mir etwas zustoßen. 

Ich glaube nicht an Gott, 

aber es ist besser, wenn 

man sein Versprechen hält. 

Man weiß nie, vielleicht 

wirst du sonst bestraft,  

z. B. durch Krankheit oder 

einen Autounfall oder man 

fühlt sich unzufrieden.  

2 Ich würde gehen, weil ich sonst ein schlech-

tes Gewissen hätte. Ich würde etwas Groß-

zügiges tun, z. B. Geld spenden. Dann fühlte 

ich mich erleichtert. Demzufolge wollte Gott 

Paul prüfen.  

Wenn ich nicht ginge, 

würde ich Geld spenden o-

der jemandem etwas Gutes 

tun. Somit könnte Paul 

verborgene Kräfte zufrie-

denstellen, wer auch im-

mer sie sein mögen. Dann 

gäbe es keine üblen Fol-

gen. 

3 Paul muss für sich selbst entscheiden, denn 

es hängt nicht von Gott ab. Gott hat andere 

Dinge zu tun, als sich um solche Kleinigkei-

ten zu kümmern. 

Gott bedeutet mir nichts. 

Ich würde für mich selbst 

entscheiden und mich 

nicht mehr um Religion 

kümmern. Mein Wille 

zählt, nicht der irgendeines 

Gottes, der sich sowieso 

nicht um mich kümmern 

würde, falls er existierte. 

4 Für mich ist Pauls Unfall ein Hinweiszei-

chen von Gott. Solche Hinweise verweisen 

auf einen verborgenen Plan. Man muss ler-

nen, sie zu entschlüsseln. 

Es gibt so etwas wie einen 

verborgenen Plan. Irgend-

wie klärt sich die Angele-

genheit. Wir sind alle Teile 

dieses Plans. Deshalb wird 

alles gut gehen, was ich 

auch tue, sogar wenn nie-

mand den geheimen Plan 

erklären kann. 

5 Wäre ich Paul, hätte ich mich auf die eine 

oder andere Weise zu entscheiden und 

würde in die Sache verwickelt. 

Es ist egal, wie ich mich 

entscheide.  

 
45 Oser, Fritz & Reich, Karl Helmut (2000): Wie Kinder und Jugendliche gegensätzliche Erklärungen mit-

einander vereinbaren. In: Büttner, Gerhard & Dieterich, Veit-Jakobus (Hrsg.): Die religiöse Entwicklung 

des Menschen (S. 216-225). Stuttgart: Calwer Verlag, S. 217. 



19 
 

 

Stufe Version für Gläubige Version für Nicht-Gläu-

bige 

Wenn ich dies tue, leiste ich einen Beitrag 

dazu, Gott in der Welt sichtbar zu machen. 

Dabei ist er auf geheimnisvolle Weise mit 

allen Menschen verbunden. 

Am wichtigsten ist es, dass 

ich für andere da bin. 

Dadurch leiste ich einen 

Beitrag, die Existenz von 

etwas, das über das Indivi-

duum hinausreicht, sicht-

bar zu machen. Etwas in 

mir verbindet mich mit al-

len Menschen. 

Anhand dieser beschriebenen Situationen haben OSER/ GMÜNDER ein Stufenmodell zur 

religiösen Entwicklung konzipiert, das im Folgenden näher erläutert wird. Die erste Stufe 

zeichnet sich durch eine Orientierung an absoluter Heteronomie (Deus ex machina) 

aus. Darunter wird verstanden, dass Gott als allmächtiges Wesen gesehen wird, das aktiv 

in das Weltgeschehen eingreift. Wie ein Magier kann er den Menschen bestrafen, wenn 

er nicht gehorcht oder ihn belohnen, wenn seine Handlungen und Absichten gut sind. 

Während Gott also eine aktive Rolle zugeschrieben wird, sieht sich der auf dieser Stufe 

befindende Mensch selbst als äußerst passiv und ausgeliefert. Er befindet sich in völliger 

Abhängigkeit zu Gott.46 

Die zweite Stufe erreichen in der Regel erst ältere Kinder. Kennzeichnend für diese Stufe 

ist die Orientierung an „do ut des“ („Ich gebe, damit du gibst.“). Während der Mensch 

zuvor nicht in das Weltgeschehen eingreifen konnte, wird nun die Ansicht vertreten, dass 

bestimmte Dinge mit Gott verhandelt werden können. Obwohl die Allmächtigkeit Gottes 

auf dieser Stufe immer noch präsent ist, eröffnet sich nun die Möglichkeit durch religiöses 

Engagement Einfluss auf seine Handlungen ausüben zu können. Menschen, denen etwas 

Schlimmes im Leben geschieht, haben demnach Gott nicht durch ihr religiöses Engage-

ment zufrieden gestellt.47 

In der darauffolgenden Stufe, die in der Regel im Jugendalter erreicht wird, zeigt sich laut 

OSER/ GMÜNDER eine Orientierung an absoluter Autonomie (Deismus). Der Fokus 

liegt nun also auf der Eigenständigkeit des Menschen. Während zuvor geglaubt wurde, 

 
46 Vgl. Ulfat, Fahimah (2017): Die Selbstrelationierung muslimische Kinder zu Gott. Eine empirische 

Studie über die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver Beitrag zur Didaktik des Islami-

schen Religionsunterrichts. Paderborn: Verlag Ferdinand Schöningh, S. 37. 
47 Vgl. ebd., S. 37. 



20 
 

 

dass Gott in das Weltgeschehen eingreift, wird diese Ansicht nun nicht mehr vertreten. 

Vielmehr wird der Mensch nun als eigenständig handelndes Wesen gesehen.48 

Die vierte Stufe kennzeichnet sich laut OSER/ GMÜNDER durch eine Orientierung an 

vermittelter Autonomie und dem Heilsplan. Diese Stufe erreichen meist erst ältere Ju-

gendliche. Die zuvor stark betonte Eigenständigkeit des Heranwachsenden ändert sich 

nicht, jedoch erlangt der Mensch zusätzlich die Fähigkeit zur Reflexion. Darunter wird 

verstanden, dass er in seinem Handeln und Denken zwar frei und eigenständig ist, gleich-

zeitig aber auch in seinem Leben Spuren Gottes suchen und erkennen kann. Demnach ist 

es möglich, dass Gott bestimmte Ereignisse im Leben des Menschen ermöglicht und 

lenkt.49 

Nach OSER/ GMÜNDER gelangen Menschen nur in seltenen Fällen bis zur letzten Stufe 

des religiösen Urteils, die durch eine Orientierung an religiöser Intersubjektivität ge-

kennzeichnet ist. Besonders an dieser Stufe ist, dass der Mensch Gott in der Begegnung 

mit anderen erkennt. Zudem fühlt sich der Mensch vollkommen von Gott angenommen.50 

 

3.1.4 Evaluation der klassischen Entwicklungstheorien 

Nachdem in den vorangegangenen Abschnitten die klassischen Entwicklungstheorien er-

läutert wurden, soll nun eine kurze Evaluation derselben durchgeführt werden. Zunächst 

gilt es grundsätzliche Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen The-

orien aufzeigen und anschließend mögliche Kritikpunkte herauszustellen. Anhand der 

Theorien von PIAGET, FOWLER und OSER/ GMÜNDER wird deutlich, dass sich PIAGETS 

Modell allgemein auf die kognitive Entwicklung bezieht, während die anderen beiden 

Theorien spezifisch auf die religiöse Entwicklung ausgerichtet sind. Das von PIAGET ent-

wickelte Modell wurde sowohl bei FOWLER als auch bei OSER/ GMÜNDER als Grundlage 

für ihre Theorien verwendet. Dies zeigt sich am ähnlichen stufenartigen Aufbau der drei 

Modelle. Anders als PIAGET haben OSER/ GMÜNDER und FOWLER jedoch nicht nur die 

Entwicklung bis zur Adoleszenz, sondern bis ins späte Erwachsenenalter beschrieben. In 

allen Theorien wird jedoch das Alter mit einer bestimmten Entwicklungsstufe verknüpft. 

Diese Verknüpfung von Alter und Entwicklungsstufe wird häufig kritisiert. BÜTTNER ist 

der Ansicht, dass es neben dem Alter weitere Einflussfaktoren auf die kognitive 

 
48 Vgl. Ulfat, 2017, S. 37. 
49 Vgl. ebd., S. 38. 
50 Vgl. Büttner & Dieterich, 2013, S. 56 f. 



21 
 

 

Entwicklung gibt. Er verdeutlicht dies anhand eines Beispiels. Er erläutert, dass ein Kind 

in einem spezifischen Bereich ein ausgeprägteres Wissen haben kann als ein Erwachse-

ner. Wenn sich ein 6-jähriges Mädchen beispielsweise besonders für Dinosaurier interes-

siert, ist ihr Wissen deutlich ausgeprägter als das eines Jugendlichen, der sich nie mit 

Dinosauriern beschäftigt hat.51 Des Weiteren ist das Ziel bei allen Theorien das Erreichen 

der nächsten Entwicklungsstufe. Auch dies kann kritisch gesehen werden. Zwar ist es 

positiv, wenn der Mensch sich weiterentwickeln will, allerdings sollte das Streben danach 

nicht mit einer Abwertung niedriger Stufen verbunden sein. Besonders in Bezug auf die 

Entwicklung des Glaubens darf das Verharren auf einer Glaubensstufe nicht als negativ 

gesehen werden. Der Glaube ist etwas sehr Persönliches und sollte nie losgelöst von der 

Lebensgeschichte betrachtet oder bewertet werden.52 

Der zuvor erläuterte Punkt steht in einem engen Zusammenhang mit einem weiteren als 

kritisch zu erachtendem Aspekt. Sowohl in der Theorie von FOWLER als auch in der von 

OSER/ GMÜNDER wird bei der Entwicklung des Glaubens nicht herausgestellt, welche 

Faktoren dazu führen, dass ein Mensch auf eine höhere Stufe gelangt oder weshalb einige 

Menschen auf niedrigen Stufen verharren, während andere die höchste Glaubensstufe er-

reichen. Hier stellt sich die Frage nach den sozialen Bedingungen, der Erziehung und der 

religiösen Sozialisierung eines Menschen. Welchen Einfluss diese Aspekte auf die Ent-

wicklung haben, wird in keiner der beiden Theorien beschrieben.53 Ferner wird bei OSER/ 

GMÜNDER häufig kritisiert, dass ihre Theorie zu kognitiv ist und die Gefühlsebene nicht 

beachtet wird. Dieser Kritik ist sich OSER bewusst. Er merkt diesbezüglich an, dass in den 

Interviews neben der kognitiven Komponente immer auch die Emotionen eine Rolle spie-

len, diese jedoch nicht explizit untersucht wurden.54 Ein weiterer Aspekt ist, dass bei kei-

ner der Theorien ein Unterschied zwischen Geschlechtern vorgenommen wird. Es wäre 

wissenswert, ob sich die Entwicklung von Mädchen /Jungen bzw. Frauen /Männern un-

terscheidet.55 

Zusammenfassend ist zu sagen, dass die Theorien von PIAGET, FOWLER und OSER/ 

GMÜNDER grundlegend für viele gegenwärtige empirische Forschungen und vor allem für 

 
51 Vgl. Ulfat, 2017, S. 33. 
52 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 45. 
53 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 41. 
54 Vgl. ebd., S. 44. 
55 Vgl. ebd., S. 41. 



22 
 

 

die Diagnostik sehr bedeutsam sind.56 Jedoch weisen sie einige Schwachpunkte auf und 

sollte daher keineswegs ohne eine differenzierte Reflexion angewendet werden. 

 

3.2 Gegenwärtige empirische Forschungen 

Nachdem im vorangegangenen Abschnitt die klassischen religionspädagogischen Theo-

rien erläutert wurden, erfolgt im weiteren Verlauf eine Darstellung gegenwärtiger For-

schungen und der daraus resultierenden Erkenntnisse. Zunächst wird ein kurzer Überblick 

über diverse Forschungsprojekte geboten. Im Anschluss werden zwei Studien ausführli-

cher beschrieben, die für die vorliegende Thematik des Gottesverständnisses äußerst be-

deutsame Erkenntnisse liefern. Hierzu zählen die Rostocker Längsschnittstudie und die 

von ULFAT durchgeführte Studie zur Gottesbeziehung muslimischer Kinder. 

Während das Gottesverständnis von Kindern bisher nur wenig erforscht wurde, lassen 

sich zahlreiche Studien zu den Gottesvorstellungen und Gottesbildern von Kindern fin-

den. Wie bereits zu Beginn erläutert, zielen die Begriffe Gottesbild und Gottesvorstellung 

eher auf die Repräsentation von Gott ab. Forschungen, die sich mit dieser Thematik be-

schäftigen, legen somit einen anderen Fokus als Forschungen zum Gottesverständnis. 

Dennoch stehen diese Begriffe und somit auch die Studien im Zusammenhang zueinan-

der. Daher werden im Folgenden zunächst die wichtigsten Erkenntnisse dieser Studien 

zum Gottesbild und zur Gottesvorstellung erläutert.  

SCHWENDEMANN ET AL. führten das Forschungsprojekt „Gott der Kinder“ durch, bei dem 

die Gottesvorstellungen und Bilder von Kindern untersucht wurden. Ziel ihrer Untersu-

chung war es, Gott kennenzulernen, so wie ihn sich die Kinder vorstellen. Dabei sollte 

herausgestellt werden, ob Gott für sie existent ist und wie sie über ihn denken.57 Es wurde 

festgestellt, dass sowohl der Glaube als auch das Gottesbild von Kindern sehr unter-

schiedlich sind. Während einige Kinder sich von Gott beschützt fühlen, sind andere der 

Auffassung, dass Gott auch zornig sein kann. Die Gottesvorstellung der Kinder reicht 

dabei von einem märchenartigen, starken König, über Geister bis hin zu Engeln. Einige 

Kinder sehen Gott aber auch als einen guten Freund oder Bruder.58  

 
56 Vgl. Hilger et al., 2014, S. 49. 
57 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 5. 
58 Vgl. Schwendemann et al., 2001, S. 153. 



23 
 

 

Auch MAULL hat in ihrer qualitativen Längsschnittuntersuchung die Gottesbilder und 

Gottesvorstellungen von Kindern und Jugendlichen untersucht. Gegenstand ihrer Unter-

suchung sind gemalte Bilder von Gott und die im Anschluss geführten Interviews. Ähn-

lich wie SCHWENDEMANN ET AL. wurde in dieser Studie erforscht, wie sich Kinder Gott 

vorstellen und welche Eigenschaften sie ihm zuschreiben.59 Die Ergebnisse zeigen deut-

liche Überschneidungen zu den zuvor erläuterten Erkenntnissen. Die Untersuchung 

ergab, dass viele Kinder Gott als Beschützer der Erde und des Menschen sehen. Ebenso 

wird er von einigen Kinder als bedrohlich angesehen. MAULL schloss daraus, dass Kinder 

über sehr unterschiedliche und zum Teil auch gegensätzliche Gottesvorstellungen verfü-

gen.60 Ferner war es ein Forschungsziel der Studie herauszufinden, ob und wie sich die 

Gottesvorstellungen der Kinder und Jugendlichen im Laufe der Zeit verändern. Um dies 

zu überprüfen, wurde die Untersuchung zu zwei verschiedenen Zeitpunkten durchgeführt: 

zu Beginn der Sekundarstufe I und zu Beginn der Sekundarstufe II. Es zeigte sich, dass 

sich die Gottesvorstellungen im Kindes- und Jugendalter stark verändern und nur bei we-

nigen zum späteren Zeitpunkt eine unveränderte Gottesvorstellung festzustellen war.61  

KLEIN hat ebenfalls die Gottesbilder von Kindern untersucht. Anders als SCHWENDE-

MANN und MAULL richtete sich ihre Forschung jedoch spezifisch auf die Gottesbilder von 

Mädchen. Diese waren zum Zeitpunkt der Untersuchung zwischen sechs und zwölf Jahre 

alt. Mit ihnen wurden sog. Malinterviews geführt. Ergänzend zum Malprozess wurden 

die Kinder dazu angeregt, über ihre Gottesvorstellungen zu sprechen und Fragen über 

ihren Glauben zu beantworten.62 Auch diese Studie zeigte die bedeutsame Vielfalt an 

Gottesvorstellungen. Zudem konnte herausgestellt werden, dass Kinder nicht nur eine 

Gottesvorstellung haben, sondern parallel mehrere Vorstellungen von Gott existieren, 

von denen jedoch immer nur eine bildhaft dargestellt werden konnte.63 

Anhand der dargestellten Studien wird deutlich, dass Gottesbilder und Gottesvorstellun-

gen von Kindern sehr unterschiedlich sind und dass einige Kinder zum Teil völlig kont-

räre Vorstellungen von Gott haben als andere. 

 
59 Vgl. ebd., S. 79. 
60 Vgl. Maull, Ibtissame Yasmine (2017): Gottesbilder und Gottesvorstellungen vom Kindes- zum Ju-

gendalter. Eine qualitativ-empirische Längsschnittuntersuchung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 

127 ff. 
61 Vgl. ebd., S. 165. 
62 Vgl. Klein, Stefanie (2000): Gottesbilder von Mädchen als Zugang zu ihrer religiösen Vorstellungs-

welt. In: Fischer, Dietlind & Schöll, Albrecht (Hrsg.): Religiöse Vorstellungen bilden. Erkundungen zur 

Religion von Kindern über Bilder (S. 97-128). Münster: Comenius-Institut, S. 106. 
63 Vgl. ebd., S. 123. 



24 
 

 

Während es zu den Gottesbildern und -vorstellungen eine Vielzahl an Forschungen gibt, 

wurde das Gottesverständnis von Kindern hingegen erst in wenigen Studien untersucht. 

Es lassen sich jedoch vor allem zwei Studien finden, die bedeutsame Erkenntnisse zum 

Gottesverständnis liefern. Hierzu zählen die Rostocker Längsschnittstudie und die Studie 

zur Gottesbeziehung muslimischer Kinder. Diese Forschungsprojekte werden im Folgen-

den näher beschrieben und die daraus resultierenden Erkenntnisse aufgezeigt. 

 

3.2.1 Rostocker Längsschnittstudie 

Unter der Leitung von SZAGUN (geb. 1940) wurde die Rostocker Längsschnittstudie 

durchgeführt, bei der das Gottesverständnis und die Gottesbeziehung von Kindern unter-

sucht werden, die in mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen. Beobachtet 

wurden insgesamt 55 Kinder im Alter von sechs bis 18 Jahren über einen Zeitraum von 

vier bis acht Jahren. Laut SZAGUN sei das Ziel der Studie „individuelle Bildungsverläufe 

– fokussiert auf das Gotteskonzept – in Einzelfallstudien nachzuzeichnen und bezogen 

auf den sozialen, biografischen und unterrichtlichen Kontext wie unter Aufnahme der 

forschungsbedingten Impulse auszuwerten.“64 Die Erhebung wurde anhand von Colla-

gen, Zeichnungen und Aufstellungsübungen durchgeführt, wobei das Hauptaugenmerk 

auf der Erstellung sog. „Schnipselcollagen“ lag. Neben den visuellen Aufgaben wurden 

mit den Kindern und ihren Eltern Gespräche geführt, die durch Fragebögen und psycho-

logische Tests ergänzt wurden.65 Im Folgenden werden die wichtigsten Erkenntnisse der 

Rostocker Längsschnittstudie aufgezeigt. 

1. Traditionen sind mitten in der Kirche abgebrochen 

Die Studie ergab, dass sich die meisten Bezugspersonen der Kinder (Eltern und Erziehe-

rInnen) nicht mehr eng mit religiösen Traditionen verbunden fühlen. Demnach sehen sie 

sich nicht in der Lage, die Traditionen an die nächste Generation weiterzugeben. Dieje-

nigen, die eine Neuerung religiöser Erziehung vornehmen wollen, benötigen Unterstüt-

zung seitens der Kirche. Außerdem sollten Kinder in Erneuerungsprozesse einbezogen 

 
64 Szagun, Anna-Katharina & Fiedler, Michael (2008): Religiöse Heimaten. Rostocker Langzeitstudie zu 

Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessionslosem Kontext auf-

wachsen. Jena: IKS, S. 14 f. 
65 Vgl. ebd., S. 15 ff. 



25 
 

 

werden, da ihre Impulse gewinnbringend für die Entwicklung des Glaubens sein kön-

nen.66 

2. Die Varianz der Gotteskonzepte ist groß  

Eine weitere Erkenntnis der Studie ist, dass sehr unterschiedliche Gotteskonzepte bei den 

Kindern vorzufinden sind. SZAGUN stellt drei wesentliche Bereiche heraus, in denen Dif-

ferenzen vorzufinden sind. Zum einen zeigen sich Unterschiede im familiären Bezie-

hungsgeschehen. Hiermit ist gemeint, dass Unterschiede im Gotteskonzept im Zusam-

menhang mit familiären Bindungen stehen. Es ist also relevant, welche Beziehung ein 

Kind zu seinen Geschwistern, Eltern oder auch Großeltern hat. Der zweite Bereich, der 

mit Unterschieden im Gotteskonzept verknüpft ist, ist die familiäre Subkultur. Für die 

Entwicklung des Gotteskonzeptes ist von Bedeutung, welche Normen und Werte inner-

halb der Familie vertreten werden, welche emotionale Verbindung die Familie zur Reli-

gion hat und welches Wissen über Religion vorhanden ist. Der dritte Bereich bezieht sich 

auf die sekundäre Sozialisation. Für die Entwicklung des Gotteskonzeptes ist nach 

SZAGUN nicht nur der enge Kreis der Familie bedeutsam, sondern auch das weitere Um-

feld des Kindes.67 

3. Am Anfang steht kein konsistentes Gotteskonzept 

Eine weitere wichtige Erkenntnis der Rostocker Langzeitstudie ist, dass viele Kinder 

nicht von Beginn an über ein stimmiges und ausgeprägtes Gotteskonzept verfügen. 

SZAGUN sieht die Gründe hierfür in wenig bis gar nicht religiös sozialisierten Familien-

strukturen. Es wurde ersichtlich, dass bei Kindern, deren Umfeld nicht religiös ist, eher 

ein Gottesverständnis vorzufinden ist. Im Gegensatz dazu ist bei Kindern, die aus religi-

ösen Familien stammen, die Gottesbeziehung stärker ausgeprägt. Des Weiteren konnte 

festgestellt werden, dass das Gotteskonzept von vielen Kindern sehr anthropomorph ist. 

Hierunter wird verstanden, dass Gott als ein menschenähnliches Wesen gesehen wird. 

SZAGUN konnte jedoch erkennen, dass diese Kinder dennoch über ein Transzendenzbe-

wusstsein verfügen und Gott neben der menschlichen Gestalt auch übernatürliche Fähig-

keiten zuschreiben, wie beispielsweise die Fähigkeit unsichtbar zu sein. Ferner brachte 

die Studie die Erkenntnis, dass Kinder in der Lage sind Metaphern in ihren Gottesbe-

schreibungen zu verwenden, wenn sie von ihren Eltern eine Gottesvorstellung erlernt 

 
66 Vgl. Szagun & Fiedler, 2008, S. 450. 
67 Vgl. ebd., S. 450 f. 



26 
 

 

haben, in denen Gott nicht gegenständlich gesehen wird. Außerdem stellen sich Kinder 

vor, dass Gott alle Menschen beobachtet und alles über sie weiß. In ihrer Vorstellung 

verfügt Gott über Antennen und Fernrohre. Nur wenige Kinder glauben, dass Gott stra-

fend oder manipulierend ist. Allerdings zeigte sich, dass auch ein positives Gotteskonzept 

sehr negative Elemente beinhalten kann, wenn religiöse Kinder schlechte Emotionen in 

Verbindung mit Gott erlebt haben.  

Des Weiteren konnte von SZAGUN herausgestellt werden, dass nicht alle christlich erzo-

genen Kinder auch eine tiefere Verbindung mit Gott haben. Gott wirke laut SZAGUN zum 

Teil als „angelerntes Konzept ohne Erlebnisverwurzelung“68. Diese Kinder wissen zwar, 

dass Gott Menschen hilft und sie beschützt, allerdings scheint dieses Wissen eher aus-

wendig gelernt und beruht nicht auf persönlichen Erlebnissen und Erfahrungen. Gleich-

zeitig gibt es jedoch auch Kinder, die eine enge Beziehung zu Gott haben und diese Ver-

bindung zu Gott in Not- und Problemsituationen als hilfreich und unterstützend erachten. 

Eine weitere Erkenntnis der Langzeitstudie ist, dass das Gottesverständnis und die Got-

tesbeziehung in einem engen Zusammenhang stehen. Widersprüche im Gottesverständnis 

können demnach eine gestörte Gottesbeziehung begründen. SZAGUN erläutert dies an fol-

gendem Beispiel: Ein Kind, welches Gott nur positive Eigenschaften zuschreibt und der 

Ansicht ist, dass dieser den Menschen in Notsituationen hilft, kann eine gestörte Gottes-

beziehung erlangen, wenn es in einer schwierigen Lebenslage feststellen muss, dass Gott 

nicht helfend eingegriffen hat.69  

4. Fließende Übergänge zwischen erster Naivität, Symbolkritik und zweiter Naivität 

In der Langzeitstudie zeigte sich außerdem, dass Kinder schon sehr früh dazu in der Lage 

sind Metaphern zu verwenden. Des Weiteren bereitet es ihnen in der Regel keine Prob-

leme ihr Verständnis von Gott und ihre Beziehung zu Gott in Form von Bildern auszu-

drücken. Laut SZAGUN ist es also möglich und sinnvoll, mit Grundschulkindern über ihre 

Gotteskonzepte zu sprechen und dabei nicht nur positive, sondern auch schwierige Erfah-

rungen zuzulassen.70 

Zudem sollte beachtet werden, dass die Ergebnisse aus der Studie nicht generalisiert wer-

den. Die Forschung wurde nur in Rostock durchgeführt. Die Ergebnisse beziehen sich 

 
68 Szagun & Fiedler, 2008, S. 452. 
69 Vgl. ebd., S. 453 f. 
70 Vgl. ebd., S. 454 f. 



27 
 

 

somit ausschließlich auf diesen Ort. In weiteren Forschungen sollte überprüft werden, ob 

die neu gewonnen Einsichten verallgemeinert und auf die gesamte BRD übertragen wer-

den können.71 

Anmerkungen und Erkenntnisse zu den klassischen Stufenmodellen 

Ferner hat SZAGUN untersucht, ob die Ergebnisse der Rostocker Langzeitstudie mit den 

klassischen Stufenmodellen religiöser Entwicklung von FOWLER und OSER/ GMÜNDER 

übereinstimmen. Dabei zeigte sich, dass in konfessionslosem Kontext keine Parallelen zu 

den genannten Entwicklungsmodellen zu erkennen sind.72 SZAGUN schließt daraus, dass 

die Stufenmodelle nicht dem aktuellen Forschungsstand entsprechen und daher ungeeig-

net sind. Gründe für die differenten Erkenntnisse sieht sie im „fortgeschrittene[n] Tradi-

tionsabbruch mit zunehmender Individualisierung und Pluralisierung von Lebenswel-

ten“.73 Hiermit eng verbunden ist der Begriff der Heterogenität. Das menschliche Denken 

könne laut SZAGUN nicht einfach in Stufen einsortiert werden. Dies würde den Anschein 

machen, als könnte man jedes Individuum in seiner Gesamtheit erfassen und genau be-

stimmen. Vielmehr sollte der Blick auf das Kind gerichtet werden. Auf diese Weise könne 

die Planung von Unterricht verbessert werden und die Kinder im Lernprozess angemes-

sener begleitet werden.74 

Eine weitere Schlussfolgerung der Rostocker Langzeitstudie ist, dass das „Bild vom nai-

ven, an gegenständlichen Vorstellungen festklebende Kind […] revidiert werden 

[muss]“.75 Dieses Bild sei nicht mehr aktuell. Kinder seien auf theologischer Ebene viel 

kompetenter, als man es ihnen oftmals zutraue. Sie können laut SZAGUN, vor allem in 

visualisierter Form, ihre religiösen Vorstellungen auf einem hohen Niveau zum Ausdruck 

bringen. Ferner sind sie in der Lage, Denkanstöße für Erwachsene zu liefern und eine 

veränderte Sichtweise auf religiöse Inhalte anzuregen. Die unterschiedlichen Generatio-

nen können somit voneinander profitieren.76 

 

 
71 Vgl. Szagun & Fiedler, 2008, S. 449 f. 
72 Vgl. ebd., S. 458. 
73 Ebd., S. 458. 
74 Vgl. ebd., S. 458. 
75 Ebd., S. 458. 
76 Vgl. Szagun & Fiedler, 2008, S. 458 f. 



28 
 

 

3.2.2 Forschung zur Gottesbeziehung muslimischer Kinder 

Eine weitere Studie zur Gottesbeziehung wurde von ULFAT im Jahr 2016 durchgeführt. 

Sie gilt als äußerst bedeutsam, da hier erstmalig die Gottesbeziehungen von muslimischen 

Kindern in Europa untersucht wurden. Das Ziel dieser Arbeit war laut ULFAT „mit den 

Methoden der empirischen Sozialforschung handlungsleitende Orientierungen von Kin-

dern in Bezug auf ihre jeweilige Gotteskonstruktionen zu rekonstruieren“77. Als For-

schungsmethode wurden narrative Interviews gewählt, in denen den Kindern zu Beginn 

schwierige Situationen aufgezeigt wurden, die den Anschein erweckten, als gebe es kei-

nen Ausweg. Die beschriebenen Situationen bezogen sich auf die Lebenswelt der Kinder. 

Außerdem weckten sie den Impuls über mögliche Handlungsoptionen nachzudenken. 

Durch die Erzählungen wurden die Kinder angeregt, Gott in ihre Überlegungen mit ein-

zubeziehen, mussten dies jedoch nicht zwangsläufig. Auf diese Weise zeigte sich, welche 

Beziehung die Kinder zu Gott haben, ohne dass sie explizit dazu aufgefordert wurden 

darüber zu sprechen.78 Für die Untersuchung wurden Viertklässler ausgewählt, da diese 

bereits über ein fundiertes Wissen über den islamischen Glauben verfügen. Außerdem 

können diese Kinder laut ULFAT aufgrund ihres kognitiven Entwicklungsstandes bereits 

ihre eigenen Gedanken zum Ausdruck bringen und versprachlichen.79  

Das Hauptaugenmerk der Studie lag auf den Redemodi, also auf der Art und Weise wie 

die Kinder über Gott reden. Daran sollte deutlich werden, welche Beziehung sie zu Gott 

haben. Anhand dieser Redemodi hat ULFAT anschließend die drei verschiedenen Dimen-

sionen „Perspektivität“, „Prinzipialität“ und „Temporalität“ herausgestellt, die im Fol-

genden kurz erläutert werden. Die Dimension Perspektivität zielt darauf ab, wie Kinder 

mit und über Gott sprechen. Anhand der Dimension Prinzipialität wurde untersucht „wie 

Moralität, göttliche Gebote und Alltagsethik von den Kindern in den Interviews darge-

stellt werden“80.  

Die letzte Dimension der Temporalität, zielt darauf ab, wie die Kinder zu den Themen 

„Zeit“ und „Ewigkeit“ stehen und welche Vorstellungen sie bezogen auf das Diesseits 

und Jenseits haben. Laut ULFAT gilt es an dieser Stelle zu betonen, dass die einzelnen 

 
77 Ulfat, 2017, S. 25. 
78 Vgl. ebd., S. 26. 
79 Vgl. ebd., S. 26. 
80 Ulfat, 2017, S. 115. 



29 
 

 

Dimensionen nicht klar voneinander getrennt werden können, sondern dass sie sich ge-

genseitig beeinflussen und überschneiden.81 

Auf der Grundlage der zuvor erläuterten Dimensionen hat ULFAT drei zentrale Typen 

herausgestellt, die die Gottesbeziehungen von muslimischen Kindern beschreiben:  

• Typ A: Relationierung des Selbst zu Gott im Modus der Personalisierung 

• Typ B: Relationierung des Selbst zu Gott im Modus der Moralisierung und Tra-

ditionsorientierung 

• Typ C: Relationierung des Selbst zu immanenten Größen im Modus der Gottes-

ferne82 

Nachfolgend werden die drei verschiedenen Typen näher erläutert, um zu verdeutlichen, 

was darunter zu verstehen ist und wie sich die einzelnen Typen im Wesentlichen vonei-

nander unterscheiden.  

Kinder, die dem ersten Typ zuzuordnen sind, verfügen über einen starken Gottesbezug 

und stehen Gott sehr nah. Sie verbinden persönlich erlebte Erfahrungen mit Gott und 

glauben fest an seine Existenz. Für diese Kinder steht der Glaube in einem engen Zusam-

menhang mit ethischen Haltungen. Des Weiteren ist es ihnen wichtig, an sie herangetra-

gene Verantwortungen nachzukommen und ihre Pflichten zu erfüllen, damit andere Men-

schen und sie selbst glücklich und zufrieden sind. Die Beziehung zu Gott ist zwar in der 

Regel als positiv zu bewerten, allerdings gibt es auch Kinder deren Emotionen Gott ge-

genüber sowohl positiv als auch negativ sind. Ungeachtet dessen hat Gott im Leben dieser 

Kinder eine hohe Bedeutsamkeit.  

Im Unterschied dazu steht bei Kindern, die dem Typ B zuzuordnen sind, die Moralisie-

rung und der Traditionsbezug im Vordergrund. Diesen Kindern ist es besonders wichtig, 

der Tradition zu folgen und den Erwartungen zu entsprechen, die an sie durch ihr soziales 

Umfeld herangetragen werden. Demnach spiegeln ihre religiösen Ansichten und Hand-

lungen die Wünsche ihres sozialen Umfeldes wider. Ferner sind diese Kinder der Ansicht, 

dass sie durch ihr religiöses Denken und Tun Gott beeinflussen können. Je nachdem ob 

sie der Erwartung Gottes entsprechen konnten, erfolgt von Gott eine Strafe oder ein Lohn. 

 
81 Vgl. ebd., S. 115 f. 
82 Ebd., S. 116 f. 



30 
 

 

Zudem verfügen diese Kinder über ein grundlegendes religiöses Wissen und sind in der 

Lage biblische Erzählungen wiederzugeben.83 

Während Kinder des Typs A und B einen Bezug zu Gott aufweisen, fehlt dieser bei Kin-

dern des dritten Typs gänzlich. Gott spielt im Leben dieser Kinder keine Rolle. Demnach 

verbinden sie auch keinerlei persönliche Erfahrungen mit ihm. Vielmehr ist für diese Kin-

der der Bezug zu anderen Menschen von hoher Bedeutsamkeit. Im Umgang mit ihren 

Mitmenschen orientieren sie sich nicht an ihrer Religion, sondern an der Ethik. Dennoch 

verfügen Kinder des Typs C über ein grundlegendes Religionswissen. Anders als Kinder 

des Typs A oder B ist dieses Wissen jedoch nicht mit Emotionen verbunden. Vielmehr 

unterscheiden sie sehr deutlich zwischen der Wirklichkeit und Gott, welcher als Teil der 

fantastischen Welt gesehen wird.84 

Die Arbeit von ULFAT ist insofern bedeutsam und einzigartig, als dass hier erstmalig der 

Versuch vorgenommen wird, die Gottesbeziehung zu typisieren. Jedoch muss beachtet 

werden, dass dieses Forschungsprojekt mit muslimischen Kindern durchgeführt wurde 

und dass sich daher die verschiedenen Typen bisher ausschließlich auf den muslimischen 

Glauben beziehen. Derzeit existieren noch keine vergleichbaren Studien, die eine Typi-

sierung der Gottesbeziehungen christlicher Kinder versuchen. 

 

4 Empirische Forschung 

Auf Basis des dargelegten theoretischen Rahmens sowie der aus erziehungswissenschaft-

lichen sowie religionspädagogischen Forschung bereits gewonnenen Erkenntnisse, soll 

nun die Darlegung des eigenen Forschungsvorhabens im Rahmen dieser Arbeit erfolgen. 

Im Zentrum der Arbeit steht dabei die Frage nach den Gottesverständnissen von Kindern. 

Dabei gilt es herauszustellen, wie die Kinder Gott in ihr Weltbild integrieren, welche 

Erwartungen sie an ihn richten und welches Verständnis die Kinder vom Verhältnis von 

Gott und Welt bzw. Mensch haben. Da das Gottesverständnis in Korrelation zur Gottes-

beziehung steht, soll in dieser Arbeit auch die Gottesbeziehung der Kinder beleuchtet 

werden. Daran anknüpfend gilt es zu überprüfen, ob es unterschiedliche Typen von Got-

tesverständnissen gibt und was für Merkmale diesen Typen zugrunde liegen. Des 

 
83 Vgl. Ulfat, 2017, S. 118 f. 
84 Vgl. ebd., S. 119 f. 



31 
 

 

Weiteren soll in dieser Arbeit ein Vergleich der vorliegenden Erkenntnisse mit dem klas-

sischen Stufenmodell des religiösen Urteils von OSER/ GMÜNDER vorgenommen werden 

und herausgestellt werden, inwiefern die Erkenntnisse mit dem Modell übereinstimmen. 

Um diese Ziele zu erreichen, bedarf es geeigneter Methoden. Die in dieser Arbeit ange-

wandten Methoden zur Erhebung und Auswertung werden im Folgenden näher erläutert.  

 

4.1 Methodisches Vorgehen 

In diesem Abschnitt werden methodische Überlegungen für die Untersuchung der Got-

tesverständnisse dargeboten. Zunächst erfolgt eine Erläuterung des Erhebungsverfahren 

und eine kurze Beschreibung der Stichprobe. Anschließend werden das Analyse- und 

Auswertungsverfahren beleuchtet. 

 

4.1.1 Erhebungsverfahren 

In religionspädagogischen Forschungsprojekten werden vielfältige Methoden angewen-

det, die die Vorstellungen, Gedanken und Einstellungen von Kindern in Bezug auf reli-

giöse Themen untersuchen. Neben Bildbeschreibungen, Zeichnungen und Collagen wer-

den häufig auch Interviews, verfasste Texte oder auch Fragebögen untersucht.85 Wie be-

reits aus den zuvor erläuterten Studien deutlich wurde, werden für die Analyse von Got-

tesvorstellungen und Gottesbildern in der Regel Interviews oder gemalte Bilder zugrunde 

gelegt.  

Laut SCHWENDEMANN bieten gemalte Bilder im Vergleich zu Texten und mündlichen 

Äußerungen einen klaren Vorteil. Er betont: „Gerade Kinder leben und denken in der 

Welt der Bilder. Zeichnen ist für sie eine Möglichkeit, ihre inneren Bilder und ihre Situ-

ation auszudrücken, um so die verbalen Grenzen zu überwinden.“86 

Die Zeichnungen der Kinder entstehen seiner Ansicht nach nicht willkürlich, sondern be-

inhalten eigene Gedanken, Emotionen und Erlebnisse. Die enorme Aussagekraft von Bil-

dern wird häufig auch in therapeutischen Sitzungen genutzt, um Probleme und seelische 

Wunden von Kindern aufzudecken und therapieren zu können. Dieses Anwendungsgebiet 

 
85 Vgl. Ulfat, 2017, S. 40. 
86 Schwendemann et al., 2001, S. 57. 



32 
 

 

verdeutlicht den Gewinn, den die Analyse von Zeichnungen mit sich bringen kann.87 Die 

gemalten Bilder unterscheiden sich dabei stark voneinander. Einige Kinder malen sehr 

viel und detailreich während andere Kinder Probleme beim Zeichnen haben. Wie hoch 

die Zeichenfähigkeit eines Kindes entwickelt ist, hängt von verschiedenen Faktoren ab. 

Einen starken Einfluss auf die Entwicklung hat aber vor allem das soziale Umfeld des 

Kindes.88  

Wie zuvor erläutert, können Bilder viel über die Vorstellungen von Kindern aussagen. 

Daher wird diese Methode in der Religionspädagogik häufig angewendet. Besonders für 

die Analyse von Gottesbildern und Gottesvorstellungen ist das Malen von Bildern beliebt 

und in der Regel sehr aufschlussreich. Für die vorliegende Analyse wird diese Methode 

jedoch bewusst nicht angewendet, da der Fokus nicht auf der bildlichen Vorstellung liegt, 

sondern auf der persönlichen Beziehung zwischen Gott und dem Kind. Es ist nicht aus-

zuschließen, dass gemalte Bilder Aufschluss über diese Beziehung geben können, jedoch 

besteht laut SZAGUN beim Malen die Gefahr, dass die Kinder auf typische Schemata zu-

rückgreifen und somit keine individuellen Ergebnisse erzielt werden. Zudem bietet eine 

andersartige Methode die Möglichkeit, einen neuen Blickwinkel auf die Thematik zu er-

langen und auf diese Weise zu neuartigen Erkenntnissen zu gelangen. 

Eine weitere oft angewendete Methode, mit der religiöse Einstellungen, Gedanken und 

Gefühle von Kindern herausgestellt werden können, ist die Analyse von Interviews. Zent-

ral für die Durchführung von Interviews ist, dass der Interviewer Fragen stellen, Impulse 

senden und Anregungen geben kann. Sowohl der Interviewer als auch der Interviewte 

kommunizieren auf verbaler Ebene miteinander. Ziel des Interviews ist es, neue Erkennt-

nisse, Denk- und Sichtweisen zu erhalten.89 Interviews bieten somit die Möglichkeit, eine 

Vielzahl neuer Informationen zu erhalten und Rückfragen stellen zu können. Schwierig-

keiten können jedoch vor allem bei Interviews mit Kindern auftreten. Besonders für jün-

gere Kinder stellen diese eine Herausforderung dar, da sie oftmals noch Probleme haben, 

ihre Gedanken zu versprachlichen. Zudem kann es durch die direkte Gesprächssituation 

zu Nervosität kommen und möglicherweise ein Blackout auftreten. Besonders bei Ge-

sprächsthemen, die sehr persönlich sind, wie beispielsweise bei Fragen zur Religion und 

 
87 Vgl. ebd., S. 58. 
88 Vgl. ebd., S. 61. 
89 Vgl. Trautmann, Thomas (2010): Interviews mit Kindern. Grundlagen, Techniken, Besonderheiten, 

Beispiele. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 15. 



33 
 

 

zum Glauben, kann es dazu kommen, dass einige Kinder nur sehr wenig sprechen oder 

möglicherweise gar nichts mehr sagen. Zudem ist es möglich, dass Kinder ihre Ansichten 

und Denkweisen nicht ehrlich mitteilen, sondern sie verändert darstellen, damit sie dem 

Interviewer ein positives Bild von sich selbst vermitteln.90 Da die vorliegende Thematik 

auf die Beziehung der Kinder zu Gott und damit auf eine sehr persönliche Ebene abzielt, 

scheint hierfür die Methode des Interviews oder Gesprächs eher ungeeignet. Es könnte 

für einige Kinder sehr unangenehm sein mit einer fremden Person über dieses Thema zu 

sprechen. Daher ist es sinnvoll eine Methode anzuwenden, die den Kindern mehr Anony-

mität zugesteht.  

Eine Methode, die dies gewährleistet, ist das Schreiben von Texten und insbesondere von 

Briefen. In der Psychologie werden Briefe häufig verwendet, um Aufschluss über die 

Persönlichkeit eines Menschen zu erlangen. Briefe können sowohl an reale und fiktive 

Personen geschrieben werden als auch an verstorbene Menschen, um sich von diesen zu 

verabschieden. Ebenso ist es möglich, einen Brief an sich selbst zu schreiben. Auf diese 

Weise können eigene Gedanken und Ängste festgehalten werden und so möglicherweise 

seelische Wunden geheilt werden. Ferner kann ein Brief auch an sich selbst geschrieben 

werden, um die eigenen Erwartungen an die Zukunft zu verschriftlichen und diese dann 

in der Zukunft mit der Realität zu vergleichen. Wie bereits zu Beginn erläutert, können 

Briefe auch an Personen oder Wesen geschrieben werden, die nicht greifbar sind. In diese 

Kategorie ist auch Gott einzuordnen. Der Schreibende kann in seinem Brief Fragen stel-

len, seine Gedanken äußern, inneren Beistand erfahren oder um Hilfe für eine konkrete 

Situation oder Person bitten.91 

Im Gegensatz zum Interview müssen die Gedanken und Sätze bei einem Brief verschrift-

licht werden. Dies kann für einige Kinder eine Hürde darstellen. Jedoch bietet das Schrei-

ben eines Briefes den Vorteil, dass der Schreiber mehr Zeit zum Nachdenken hat und 

längere Gedankenpausen machen kann, ohne sich unter Druck gesetzt zu fühlen. Zudem 

ist es wahrscheinlicher, dass intimere Gedanken preisgegeben werden – insbesondere bei 

Gewährleistung der Anonymität. Dies kann gerade für die Analyse der Gottesverständ-

nisse sehr vorteilhaft und aufschlussreich sein.  

 
90 Vgl. ebd., S. 55. 
91 Vgl. Reichel, René & Rabenstein, Reinhold (2001): Kreativ beraten. Methoden, Modelle, Strategien für 

Beratung, Coaching & Supervision. Münster: Ökotopia Verlag, S. 70 f. 



34 
 

 

Im Hinblick auf das Thema der vorliegenden Arbeit eignet sich somit insbesondere die 

zuletzt beschriebene Methode des Briefschreibens. Aus diesem Grund wurde diese Erhe-

bungsmethode für die Analyse der Gottesverständnisse verwendet. Damit möglichst in-

dividuelle Briefe entstehen, wurde ein offener Arbeitsauftrag gestellt. Den Kindern wurde 

lediglich mitgeteilt, dass sie einen Brief an Gott schreiben sollen. Kindern, die mit diesem 

offenen Arbeitsauftrag überfordert waren, wurden folgende kurze Schreibimpulse gege-

ben: Welche Fragen hast du an Gott? Gibt es etwas, wovon du ihm erzählen möchtest? 

Um Unsicherheiten bezüglich der äußeren Form des Briefes zu vermeiden, wurde den 

Kindern mitgeteilt, dass dies nicht von Bedeutung ist.  

 

Beschreibung der Stichprobe 

Die Erhebung wurde an einer Grundschule mit ca. 210 Schülern im Stadtgebiet Bergisch 

Gladbach durchgeführt. Diese Schule eignete sich für die Erhebung zum einen aufgrund 

vorhandener Kontakte und der Zustimmung der Eltern. Zum anderen ließen die Gesprä-

che mit den Lehrkräften darauf schließen, dass es sich um eine Schule mit einer starken 

Heterogenität handelt und eine große Vielfalt zu erwarten ist. Viele Kinder verfügen über 

einen Migrationshintergrund. Zudem hat eine Vielzahl der Schüler einen sonderpädago-

gischen Förderbedarf im Bereich Lernen oder sozial emotionale Entwicklung. Daher be-

findet sich in jeder Klasse mindestens ein Schulbegleiter. Der Religionsunterricht an der 

Schule findet in kleinen Gruppen von ca. 15 Schülern statt. Viele Kinder gehören jedoch 

keiner Religionsgemeinschaft an und nehmen am parallel stattfindenden Förderunterricht 

im Fach Deutsch teil. Für die Erhebung wurde eine Stichprobe von 45 Schülern gewählt. 

Davon sind je 15 Kinder in einer zweiten, dritten und vierten Klasse. Erstklässler wurden 

hingegen nicht in die Erhebung eingeschlossen, da hier die Schreibkompetenz für das 

Verfassen eines Briefes noch nicht ausreichend ist. Die unterschiedlichen Klassenstufen 

wurden bewusst ausgewählt, da so ein Vergleich der Gottesverständnisse im Hinblick auf 

das jeweilige Alter möglich ist. Von den 45 Briefen wurden alle Briefe aussortiert, die 

nur wenig Aufschluss über das Gottesverständnis geben. Hierbei handelt es sich vorran-

gig um sehr kurze Briefe mit vielen Bildelementen. Für die Untersuchung wurden insge-

samt vier Briefe der Zweitklässler, neun Briefe der Drittklässler und zehn Briefe der 

Viertklässler verwendet. Die Erhebung erfolgte im November und Dezember 2019. Der 

Zeitraum ist für die Analyse von einigen Briefen von Bedeutung. Es wurde den Kindern 



35 
 

 

jedoch verdeutlicht, dass die Briefe keine Wunschlisten sein sollen, sondern an Gott ge-

richtet werden. Um die Anonymität der Kinder zu wahren, wurden die Namen verändert. 

Zudem wurden die Zitate der Kinder zum Zwecke der besseren Lesbarkeit orthographisch 

korrigiert.  

 

4.1.2 Auswertungsverfahren 

Die von den Kindern verfassten Briefe werden mit dem Analyseverfahren der inhaltlich 

strukturierenden Inhaltsanalyse untersucht. Die Inhaltsanalyse wurde erstmalig von WE-

BER im Jahr 1910 vorgeschlagen und sollte zur Analyse von Zeitungen dienen. WEBERS 

Verfahren wurde im Laufe der Jahre kontinuierlich weiterentwickelt und wird noch heute 

in vielen qualitativen Forschungen angewendet.92 Kennzeichnend für dieses Verfahren 

ist die Analyse qualitativer Daten anhand eines Kategoriensystems. Unter dem Begriff 

„Kategorie“ wurde früher eine Anklage oder Beschuldigung verstanden. In den Sozial-

wissenschaften bezeichnet der Begriff heutzutage eine „Klasse“. Eine solche Klasse kön-

nen unter anderem Personen, Gegenstände, Aussagen oder auch Prozesse darstellen. Mit 

dem Kategoriensystem sind demnach alle Kategorien vereint in einem System gemeint. 

Das Bilden von Kategorien stellt einen wichtigen kognitiven Prozess dar, durch den der 

Mensch seine Umwelt verarbeitet. Auch in der Analyse dienen die Kategoriensysteme 

zur Strukturierung und Zuordnung und erleichtern so die Analyse des vorliegenden Tex-

tes.93  BERELSON betont jedoch:  

“Content analysis stands or falls by its categories […] since the cate-

gories contain the substance of the investigation, a content analysis can 

be no better than its system of categories.”94  

Laut BERELSON steht und fällt eine Analyse mit den zuvor gebildeten Kategorien. Eine 

Analyse kann demnach nur so gut sein wie das Kategoriensystem. Die Kategorien sollten 

also sehr sorgsam ausgewählt werden und sich auf das Forschungsziel beziehen. Oftmals 

sind mit der Datenerhebung und der Forschungsfrage bereits wichtige Kategorien 

 
92 Vgl. Kuckartz, Udo (2016): Qualitative Inhaltsanalyse, Methoden, Praxis, Computerunterstützung. 

Weinheim: Beltz Juventa, S. 13. 
93 Vgl. ebd., S. 31. 
94 Berelson, Bernard (1952): Content Analysis in Communication Research. Glencoe: Free Press, S. 147. 



36 
 

 

impliziert.95 Für die Analyse kann das nachfolgend dargestellte Ablaufschema zugrunde 

gelegt werden: 

 

Abbildung 3:  Ablaufschema einer Inhaltsanalyse nach KUCKARTZ 
96 

 

Wie die Darstellung verdeutlicht, wird in einem ersten Schritt der Analyse der Blick auf 

den zu untersuchenden Text gerichtet. Dieser muss zunächst sehr genau gelesen werden. 

Anschließend gilt es, Unklarheiten herauszustellen und wichtige Textstellen hervorzuhe-

ben. Außerdem können in diesem Schritt Anmerkungen an den Text geschrieben und 

erste Ideen festgehalten werden. In der zweiten Phase erfolgt die Bildung von Hauptka-

tegorien. Dies kann sowohl induktiv als auch deduktiv geschehen. Unter einer induktiven 

Vorgehensweise wird verstanden, dass die Kategorien aus dem vorliegenden Material 

gebildet werden. Bei der deduktiven Vorgehensweise erfolgt die Kategorienbildung hin-

gegen auf der Grundlage des Forschungsziels und der für die Analyse relevanten Theo-

rien. Es kann auch sinnvoll sein, beide Vorgehensweisen zu kombinieren. Bei allen Vor-

gehensweisen sollte bereits zu Beginn untersucht werden, ob die Kategorien für das vor-

liegende Material geeignet sind. Ferner sollte genau definiert werden, welche 

 
95 Vgl. Kuckartz, 2016, S. 126. 
96 Vgl. Kuckartz, 2016, S. 100. 



37 
 

 

Textfragmente zu der jeweiligen Kategorie zählen. In der darauffolgenden Phase findet 

der erste Codierprozess statt. Dieser Prozess beinhaltet, dass der Inhalt der Texte in die 

zuvor gebildeten Kategorien eingeordnet wird. Da nicht alle Sätze relevant sind, ist es 

möglich, dass einige am Ende des Codierprozesses übrigbleiben. Zudem ist es wahr-

scheinlich, dass sich ein Satz oder Textfragment auf mehrere Themen bezieht. In einem 

solchen Fall ist eine Zuordnung zu mehreren Kategorien möglich. In der vierten Phase 

werden alle Textstellen zusammengefügt, die der gleichen Kategorie zugeordnet werden 

konnten. Nachfolgend werden sog. Subkategorien gebildet. Um diese zu bilden, müssen 

die bereits vorhandenen Kategorien näher unterteilt und spezifiziert werden. Zur Veran-

schaulichung dient folgendes Beispiel:  Lautet eine Hauptkategorie beispielsweise „Kli-

maschutz“, so kann eine mögliche Subkategorie „Energiesparen“ oder „Mülltrennung“ 

sein. Auch hier ist es sinnvoll, eine Definition für jede Subkategorie zu erstellen, um 

Klarheit zu schaffen und falsche Zuordnungen zu vermeiden. Der neu entstandenen Un-

terkategorie werden anschließend erneut alle zutreffenden Textstellen zugeordnet. In der 

sechsten Phase wird das gesamte Material noch einmal in das nun ausdifferenzierte Ka-

tegoriensystem eingeordnet. Nachdem dieser Arbeitsschritt abgeschlossen ist, findet 

schließlich die eigentliche Analyse statt. Diese erfolgt entlang der zuvor gebildeten 

Haupt- und Subkategorien. Für die Auswertung können unterschiedliche Zusammen-

hänge untersucht werden. Die Analyseformen, die nach KUCKARTZ zur Auswahl stehen, 

sind in dem folgenden Schaubild dargestellt. 



38 
 

 

 

Abbildung 4:  Analyseformen der inhaltlich strukturierenden Inhaltsanalyse 

nach KUCKARTZ 
97 

 

Wie das Schaubild verdeutlicht, kann die Analyse entlang der Hauptkategorien durchge-

führt werden. Dies sollte bei jeder Analyse in einem ersten Schritt erfolgen. Hier gilt es 

zu beleuchten, welche Aspekte zu den Kategorien genannt worden sind und welche nur 

sehr gering oder gar nicht angesprochen wurden. In diesem Zusammenhang sollten auch 

die Subkategorien beschrieben werden. Neben der inhaltlichen Darstellung ist ebenfalls 

eine Nennung von konkreten Zahlen möglich. So kann beispielsweise die Anzahl der 

Nennungen innerhalb einer Kategorie von Bedeutung sein. Da es sich jedoch um eine 

qualitative Analyse handelt, sollten die Daten immer mit Bezug zu den Ursachen und 

Bedingungen interpretiert werden. Eine weitere Auswertungsmethode stellt die Analyse 

von Zusammenhängen der Subkategorien innerhalb einer Hauptkategorie dar. Dabei kann 

es von Interesse sein, in welchem Zusammenhang verschiedene Subkategorien genannt 

werden. Eine weitere Analysemöglichkeit ist die Auswertung von Zusammenhängen zwi-

schen Hauptkategorien. Des Weiteren können auch Kreuztabellen erstellt werden, mit 

denen beispielsweise untersucht werden kann, wie sich Mädchen oder Jungen zu be-

stimmten Themen geäußert haben. Ferner ist laut KUCKARTZ auch eine Analyse von 

 
97 Vgl. Kuckartz, 2016, S. 118. 



39 
 

 

Zusammenhängen mehrerer Kategorien möglich. Zur Veranschaulichung können zudem 

Diagramme erstellt werden. Je nach Thema ist das Konzipieren von Balken- oder Kreis-

diagrammen möglich. Anhand der Diagramme kann beispielsweise verdeutlicht werden, 

wie viele Personen sich zu einem bestimmten Thema geäußert haben.98 

 

4.2  Erstellung des Kategoriensystems und Codierung der Textstellen 

Die Briefe werden mithilfe der zuvor beschriebenen Methode der inhaltlich strukturie-

renden Inhaltsanalyse untersucht. Dabei wird sich am von KUCKARTZ entwickelten Ab-

laufschema orientiert.  

In einem ersten Schritt findet die initiierende Textarbeit statt. Um sich einen ersten Über-

blick über das Material zu verschaffen, werden zunächst alle Briefe der Kinder gelesen. 

Dabei werden wichtige Textstellen markiert und Anmerkungen und Stichwörter notiert. 

Anschließend erfolgt die Bildung der Hauptkategorien. Hierfür wird die deduktive Vor-

gehensweise angewendet. Die Kategorienbildung wird also auf der Grundlage der im 

Theorieteil beschriebenen Modelle und Theorien und in starker Orientierung am zuvor 

formulierten Forschungsziel vorgenommen. Das Hauptziel dieser Arbeit ist es, unter-

schiedliche Gottesverständnisse von Kindern herauszustellen. Aufgrund der bestehenden 

Korrelation gilt es zudem, die Gottesbeziehung der Kinder zu untersuchen. Zunächst wird 

eine grobe Gliederung des Materials entsprechend dieser beiden Hauptkategorien vorge-

nommen. In einem ersten Codierprozess werden daher alle Textstellen aus den Briefen 

herausgearbeitet, die Aufschluss über diese beiden Kategorien geben. Um eine Transpa-

renz bei der Zuordnung zu gewährleisten, ist es notwendig, die beiden Kategorien genau 

zu definieren. Zur Hauptkategorie „Gottesbeziehung“ werden demnach alle Textstellen 

zugeordnet, die Aufschluss über die emotionale Verbindung der Kinder zu Gott geben. 

Aussagen, die hingegen Aufschluss über die intellektuelle Wahrnehmung von Gott geben, 

werden der Kategorie „Gottesverständnis“ zugeteilt. Alle Sätze, die weder für das Got-

tesverständnis noch für die Gottesbeziehung von Kindern relevant sind, bleiben am Ende 

des ersten Codierprozesses übrig und werden außer Acht gelassen. Hierzu zählen bei-

spielsweise Aussagen, in denen Kinder Gott nach seiner äußeren Gestalt fragen. Diese 

Aussagen beziehen sich eher auf das Gottesbild oder die Gottesvorstellung. Wie bereits 

 
98 Vgl. Kuckartz, 2018, S. 118 ff. 



40 
 

 

zu Beginn dieser Arbeit erläutert, besteht hier ein Zusammenhang zu der vorliegenden 

Thematik. Dennoch liegt der Fokus dieser Arbeit auf dem Gottesverständnis und der Got-

tesbeziehung, weshalb diese Aussagen unbeachtet bleiben.  

In einem nächsten Schritt erfolgt nun die Bildung von Subkategorien. Diese dienen der 

genaueren Unterteilung und Klassifikation. Im Unterschied zum ersten Codierprozess 

werden die Subkategorien induktiv gebildet, das heißt direkt aus den vorliegenden Brie-

fen heraus. Jedoch wird hierbei das Ziel dieser Analyse beachtet. Da in einem ersten 

Schritt die beiden Hauptkategorien „Gottesverständnis“ und „Gottesbeziehung“ erstellt 

worden sind, gilt es Subkategorien zu bilden, anhand derer die beiden Kategorien näher 

unterteilt werden können. Zunächst wird der Fokus auf die Kategorie „Gottesbeziehung“ 

gelegt. Anhand der Briefe lassen sich für die Gottesbeziehung die beiden Kategorien 

„Emotionen“ und „Persönliche Beziehung zu Gott“ bilden. Auch hier ist eine genaue De-

finition notwendig, um eine transparente und nachvollziehbare Zuordnung zu den Merk-

malen vornehmen zu können. Zur Subkategorie „Emotionen“ gehören alle Aussagen, in 

denen eine emotionale Haltung Gott gegenüber deutlich wird. Da sich wie bereits erläu-

tert, die Gottesbeziehung auf die emotionale Dimension bezieht, ist es von Bedeutung, 

welche Gefühle die Kinder Gott gegenüber haben, d. h. z. B. ob sie sie Gott mögen oder 

Abneigung für ihn empfinden. Zu der Kategorie „Persönliche Beziehung“ gehören hin-

gegen alle Aussagen, in denen deutlich wird, ob die Kinder eine persönliche Beziehung 

zu Gott aufgebaut haben, d. h. z. B. ob die Kinder Gott von ihrem Leben, ihren Sorgen, 

Ängsten und Hoffnungen erzählen. Für die Hauptkategorie „Gottesverständnis“ wurden 

anhand des Materials insgesamt vier Subkategorien gebildet, die im Folgenden kurz er-

läutert werden. Zum einen wurde die Subkategorie „Schöpfung“ erstellt. Zu dieser gehö-

ren alle Aussagen, in denen deutlich wird, welche Rolle Gott in den Augen der Kinder 

bei der Schöpfung der Erde zukommt, d. h. z. B. ob sie ihn als Schöpfer der Erde ansehen. 

Der zweiten Subkategorie „Weltbild“ werden alle Aussagen zugeordnet, die Aufschluss 

darüber geben, wie die Kinder Gott in ihr Weltbild integrieren Hierzu zählt beispiels-

weise, ob Gott für sie existiert oder nicht. Die Subkategorie „Verhältnis zu den Men-

schen“ schließt hingegen alle Aussagen ein, in denen deutlich wird, wie sich die Kinder 

das Verhältnis von Gott und den Menschen vorstellen, d. h. z. B. wie sich Gott den Men-

schen zuwendet. Die letzte Subkategorie „Verhältnis zu den Geschehnissen auf der Erde“ 

bezieht sich auf alle Aussagen, in denen die Kinder ihre Vorstellungen von Gottes Han-

deln in Bezug auf bestimmte Geschehnisse auf der Erde ausdrücken. 



41 
 

 

Anhand der nachfolgenden Darstellung soll noch einmal die Zusammensetzung der ein-

zelnen Haupt- und Subkategorien verdeutlicht werden: 

 

Abbildung 5:  Eigene Darstellung des Kategoriensystems 

Bevor die Analyse durchgeführt werden kann, erfolgt zunächst die Codierung des gesam-

ten Materials mit dem ausdifferenzierten Kategoriensystem. Dabei werden alle zuvor als 

relevant erachteten Aussagen den gebildeten Kategorien zugeordnet. Dies dient als 

Grundlage für die nachfolgende Analyse der Briefe. Eine Tabelle mit der Codierung der 

aus den Briefen entnommenen Aussagen zu den einzelnen Kategorien wird im Anhang 

beigefügt.99 

 

4.3 Analyse und Auswertung der Ergebnisse 

Auf Grundlage des zuvor erstellten Kategoriensystems und der daraus resultierenden Co-

dierung erfolgt nun die Analyse. Für diese sind die zuvor erstellten Haupt- und Unterka-

tegorien maßgeblich und strukturgebend. Um einen groben Überblick über das gesamte 

Material zu bieten, wird zunächst eine kurze quantitative Analyse der beiden Hauptkate-

gorien „Gottesbeziehung“ und „Gottesverständnis“ durchgeführt. Im Anschluss erfolgt 

eine detaillierte, qualitative Analyse der einzelnen Subkategorien. 

 
99 Siehe Anhang 2. 



42 
 

 

Bei der Gegenüberstellung der Aussagen zur „Gottesbeziehung“ und zum „Gottesver-

ständnis“ zeigt sich, dass sich viele Kinder zu beiden Dimensionen geäußert haben. Die 

Länge der einzelnen Aussagen variiert jedoch stark. Die Zweitklässler haben im Ver-

gleich zu den anderen beiden Klassenstufen etwas weniger geschrieben. Insgesamt waren 

ihre Briefe auch kürzer als die der anderen. Dies lässt sich unter Umständen auf die noch 

nicht so stark ausgebildete Schreibkompetenz zurückführen. Es fällt allerdings auf, dass 

fast alle Zweitklässler Gott in ihrem Brief konkret mitteilen, welche emotionale Haltung 

sie ihm gegenüber haben, während dies von den Dritt- und Viertklässlern viel seltener der 

Fall ist. 

Zudem wird deutlich, dass sich keine Kinder nur zu ihrer Gottesbeziehung geäußert ha-

ben. In Verbindung mit den Aussagen zur Gottesbeziehung stehen bei allen Kindern Aus-

sagen zum Gottesverständnis. Im Gegensatz dazu haben einige Schüler in ihren Briefen 

jedoch ausschließlich Aussagen gemacht, die Aufschluss über ihr Gottesverständnis ge-

ben.100 Des Weiteren kann anhand des Materials herausgestellt werden, dass die Kinder 

sehr unterschiedliche Satzarten verwendet haben. Die Briefe enthalten neben Aussages-

ätze und Instruktionen auch viele Fragesätze. Wobei die Fragesätze und Instruktionen fast 

ausschließlich im Bereich des Gottesverständnisses aufzufinden sind. 

Nachdem ein kurzer Überblick über die beiden Hauptkategorien gegeben wurde, folgt 

nun eine detaillierte Analyse der Aussagen entlang der einzelnen Subkategorien. 

 

4.3.1 Analyse der Gottesbeziehung 

Obwohl der Fokus dieser Arbeit auf dem Gottesverständnis der Kinder liegt, soll anhand 

der Aussagen zunächst herausgestellt werden, welche Beziehung die Kinder zu Gott ha-

ben. Die Erkenntnisse dieser Analyse sind für die nachfolgende Untersuchung der Got-

tesverständnisse von Bedeutung - da wie bereits erläutert - zwischen beiden Dimensionen 

eine Korrelation besteht. Diese kurze Analyse der Gottesbeziehung stellt somit die 

Grundlage für die weitere Analyse dar. 

In Orientierung an den zuvor gebildeten Subkategorien soll in einem ersten Schritt unter-

sucht werden, welche Aussagen die Kinder zu ihren Emotionen zu Gott gemacht haben 

und welche Erkenntnisse diese über ihre Gottesbeziehung geben. Anschließend werden 

die Aussagen untersucht, die Aufschluss über eine persönliche Beziehung zu Gott geben.  

 
100 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Julius. 



43 
 

 

Emotionen 

Anhand der in den Briefen genannten Emotionen soll zunächst herausgestellt werden, 

was für eine Einstellung die Kinder zu Gott haben. Die Untersuchung der Aussagen auf 

dieses Merkmal hin zeigt, dass es vor allem Unterschiede hinsichtlich der verschiedenen 

Klassenstufen gibt. Während einige Kinder in ihren Briefen Gott explizit mitteilen, wel-

che Emotionen und Gefühle sie ihm gegenüber haben, sprechen andere Kinder eher sach-

lich und ohne erkennbare Gefühle. Zunächst gilt es, die Aussagen der Zweitklässler auf 

Emotionen hin zu überprüfen. Hier zeigt sich, dass fast alle Kinder der zweiten Klasse in 

ihren Briefen explizit ihre Zuneigung gegenüber Gott ausdrücken: 

„Ich mag dich.“101 

„Ich lieb dich.“102 

Es scheint so, als würden alle teilnehmenden Kinder sehr positive Emotionen mit Gott 

verbinden und über eine starke Gottesbeziehung verfügen. Ausschließlich die Zweitkläss-

lerin Sabrina äußert sich in ihrem Brief nicht explizit zu ihren Emotionen zu Gott. Die 

weiteren Aussagen von Sabrina, wie beispielsweise „Danke dafür, dass ich geboren 

bin.“103, deuten jedoch darauf hin, dass sie eher positive Emotionen mit Gott zu verbinden 

scheint. Während die Zweitklässler Gott sehr direkt von ihren Gefühlen zu ihm berichten, 

äußern sich fast alle Kinder der dritten Klasse zu diesem Aspekt nicht explizit. Bei Ka-

tharina, Marie, Juliet, Emily, Anna und Lara kann jedoch auf Grundlage ihrer Aussagen 

geschlussfolgert werden, dass sie eher positive Emotionen mit Gott zu verbinden schei-

nen. Emily schreibt beispielsweise, dass sie froh ist, dass Gott auf sie aufpasst104, während 

Anna sich für die Hilfe von Gott bedankt.105 Im Gegensatz dazu lassen sich bei Rike und 

Jan weder direkte noch indirekte Gefühle zu Gott erkennen. Die in ihren Briefen enthal-

tenen Aussagen wirken eher sachlich. Es scheint so, als würden diese Kinder sehr wenig 

Kontakt zum Glauben haben und eine geringe Bindung zu Gott aufweisen. Jedoch sollte 

beachtet werden, dass nicht jedes Kind offen über seine Gefühle spricht bzw. schreiben 

 
101 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Ben. 
102 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Mike. 
103 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 
104 Siehe Anhang 2, Tabelle A4, Emily. 
105 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Anna. 



44 
 

 

kann und daher einige Kinder möglicherweise eine stärkere Gottesbeziehung haben, als 

sich auf Grundlage ihrer Aussagen vermuten lässt. 

Während in vielen Briefen sehr positive Emotionen verschriftlicht wurden, gibt es einen 

Brief, der aufgrund seiner eindeutig negativen Emotionen sehr hervorsticht. Dieser 

stammt vom Drittklässler Finn. Finn schreibt in seinem Brief an Gott: 

„Scheiß Gott, ich will dir sagen, dass ich dich leider hasse, nicht lieber 

Gott. […] Ich könnte dich erschießen.“106 

Finn bringt auf diese Weise seine extreme Abneigung zu Gott zum Ausdruck. An mehre-

ren Stellen betont der Schüler, dass er Gott hasst. Er verwendet zudem einen falschen 

Namen für sich selbst und scheint so vermitteln zu wollen, dass er das Schreiben des 

Briefes als lächerlich und unnötig empfindet. Gleichzeitig ist er jedoch überzeugt, dass 

es Gott nicht gibt. Er schreibt in seinem Brief: 

„Ich habe eine Frage: Gibt es dich wirklich? Ich glaube es nicht.“107 

Diese Aussage wirft die Frage auf, weshalb Finn so negative Emotionen mit Gott verbin-

det, wenn dieser für ihn eigentlich nicht existiert. In dem Fall wäre eher eine gleichgültige 

Haltung zu vermuten. Es scheint so, als würden seine negativen Emotionen auf eine ne-

gative Erfahrung zurückzuführen sein. In seinem Brief schreibt er jedoch nicht, weshalb 

er Gott hasst. Es bleibt somit offen, welche Ursachen dazu geführt haben. Finn ist jedoch 

der einzige Schüler, der in seinem Brief explizit seine Abneigung zu Gott ausdrückt. Viele 

Kinder der vierten Klasse schreiben hingegen, dass sie Gott mögen:  

„Ich mag dich sehr.“108 

„Ich möchte dir sagen, dass du toll bist.“109 

Ebenso gibt es jedoch auch bei den Viertklässlern Schüler, deren Briefe eher sachlich sind 

und keine direkten Äußerungen zu ihren Gefühlen zu Gott enthalten, wie beispielsweise 

die Briefe von Benjamin oder Julius.110 Auffällig ist zudem die Aussage der Viertkläss-

lerin Justine. Diese fragt Gott:  

 
106 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Finn. 
107 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Finn. 
108 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Lukas. 
109 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Marielle. 
110 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Benjamin. 



45 
 

 

„Warum hast du Robins Mutter ermordet?“111 

Im Gegensatz zu Finn äußert sich Justine nicht direkt zu ihren negativen Gefühlen zu 

Gott. Sie scheint jedoch Gott für den Tod einer nahestehenden Person verantwortlich zu 

machen. Dies lässt vermuten, dass Justine eine eher ambivalente oder negative Beziehung 

zu Gott hat. Die weiteren von Justine gemachten Äußerungen, wie z. B.  

„Warum feierst du nicht mit uns Karneval?“112  

lassen eher darauf schließen, dass Justine das Schreiben des Briefes als lustig empfindet 

und ihre Emotionen gegenüber Gott nicht sehr stark ausgeprägt sind. Möglicherweise ist 

der Tod von Robins Mutter die Ursache für einen Bruch in ihrer Gottesbeziehung. Um 

diesem genauer nachgehen zu können, wären jedoch Gespräche mit der Schülerin not-

wendig. Auf Grundlage des Briefes lassen sich hier nur Vermutungen äußern. 

 

Persönliche Beziehung 

Weitere Erkenntnisse zur Gottesbeziehung der Kinder sollen auf Basis der Aussagen zur 

persönlichen Beziehung zu Gott gewonnen werden. Dabei soll untersucht werden, ob eine 

persönliche Beziehung zu Gott erkennbar wird, wie tiefgründig diese Beziehung ist und 

was sie kennzeichnet.  

Die Analyse der Aussagen zu diesem Aspekt macht deutlich, dass es starke Unterschiede 

hinsichtlich der Intimität der Briefe gibt. Während einige Kinder auf einer eher oberfläch-

licheren Ebene verbleiben, öffnen sich andere Kinder in ihren Briefen und teilen Gott sehr 

persönliche Gedanken mit. Kinder, wie Ben oder Johannes, berichten Gott in ihren Brie-

fen beispielsweise eher von alltäglichen Erlebnissen: 

„Ich bin gut in Mathe.“113 

„Ich war am Wochenende bei meiner Oma und meinem Opa. Da sind viele 

Bäume. Da sehen die Blätter schön aus.“114  

 
111 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Justine. 
112 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Justine. 
113 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Ben. 
114 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Johannes. 



46 
 

 

Während Ben seine mathematischen Fähigkeiten mitteilt, berichtet Johannes von seinem 

Wochenende bei den Großeltern. Ihre Aussagen wirken eher wie Tagebucheinträge oder 

alltägliche Gespräche mit Freunden oder Familienmitgliedern. Dies lässt darauf schlie-

ßen, dass die Kinder eine eher oberflächlichere Beziehung zu Gott haben. Unter Umstän-

den erzählen sie Gott vermeintlich oberflächliche Dinge, weil Gott niemand ist, dem sie 

sich anvertrauen. Es ist jedoch auch möglich, dass die Kinder über alltägliche Erlebnisse 

schreiben, weil sie beispielsweise im Unterricht häufig Briefe schreiben sollten, in denen 

sie von ihrem Wochenende berichten. Möglicherweise entspricht dies für die Kinder der 

typischen Briefform. Andere Kinder, wie Johannes, erzählen Gott hingegen von ihren 

Sorgen und Problemen:  

„Ein Junge nennt mich Rotzlöffel.“115  

„Sagst du ihm [Opa Alfred], dass ich ihn vermisse?“116 

Johannes und Sabrina scheinen eine tiefere Beziehung zu Gott zu haben. Indem sie von 

ihren Sorgen berichten, geben sie etwas sehr Persönliches preis. Möglicherweise hilft es 

den Kindern, die Erlebnisse zu verarbeiten. Es scheint so, als würden sie Gott als eine Art 

Vater oder Berater sehen, dem sie Erlebnisse anvertrauen können und der ihnen zuhört 

und für sie da ist. Auch die Drittklässlerin Juliet schreibt Gott von ihren Ängsten und 

Hoffnungen, wie beispielsweise, dass sie hofft, dass es niemals Krieg gibt und dass sie 

sehr alt wird.117 Hier ist nicht eindeutig festzustellen, ob Juliet ausschließlich ihrer Hoff-

nungen mitteilen möchte, oder ob sie Gott gleichzeitig auch darum bittet, die Hoffnungen 

zu erfüllen.  

Eine sehr tiefe Verbindung zu Gott scheint die Schülerin Anna zu haben. Sie schreibt 

Gott: 

„Danke, dass du mir immer hilfst, wenn ich bete.“118 

Für Anna scheint das regelmäßige Beten sehr wichtig zu sein. Anhand der Aussage lässt 

sich darauf schließen, dass Anna eine sehr positive Beziehung zu Gott hat, die von inten-

sivem Austausch geprägt ist.  

 
115 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Johannes. 
116 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 
117 Siehe Anhang 2, Tabelle A4, Juliet. 
118 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Anna. 



47 
 

 

Im Gegensatz zu Anna gibt es in den Briefen von Rike und Jan kaum Anhaltspunkte für 

eine persönliche Beziehung zu Gott.119 Sie berichten Gott weder von persönlichen Erleb-

nissen noch von ihren Sorgen oder Ängsten. Insgesamt sind ihre Briefe, wie auch die 

einiger zuvor beschriebener Kinder, sehr sachlich. Sie teilen Gott in ihren Briefen aus-

schließlich mit, welche Weihnachtswünsche sie haben. Ihre Beziehung zu Gott scheint 

mit sehr vielen Erwartungen verknüpft zu sein und weniger auf einer emotionalen, tief-

gründigen Ebene stattzufinden.  

Wie bereits zuvor erläutert, hebt sich der Brief des Schülers Finn deutlich von denen der 

anderen Kinder ab. Eine persönliche Beziehung zu Gott scheint bei ihm nicht existent zu 

sein. Seine Aussagen lassen vielmehr darauf schließen, dass er nicht an Gott glaubt und 

keine Beziehung zu Gott aufbauen möchte. Die Aussagen der Viertklässler deuten eben-

falls auf eine sehr unterschiedlich ausgeprägte Beziehung zu Gott hin. Auch hier gibt es 

Kinder, die Gott von ihrem Leben berichten, wie z. B. Benjamin oder Carolin:  

„Ich fahre bald zu Oma und Opa. Da will ich Weihnachten feiern.“120 

„Ich bin froh, dass es die Schule gibt. Sonst hätte ich nämlich nie die 

Toni kennengelernt.“121 

Ebenso gibt es jedoch auch bei den Viertklässlern einige Kinder, die sich Gott anvertrauen 

und ihm von ihren Sorgen erzählen, wie beispielsweise Lukas, der von seiner am Vortrag 

entstandenen Verletzung berichtet.122 Auffällig ist, dass die Viertklässler im Vergleich zu 

den jüngeren Kindern insgesamt weniger von persönlichen Erlebnissen, Sorgen und 

Ängsten berichten. Der Fokus, der in den Briefen genannten Aussagen, ist eher auf der 

Ebene des Gottesverständnisses einzuordnen, welche im Folgenden genauer untersucht 

wird. 

Anhand der untersuchten Merkmale konnte herausgestellt werden, dass die betrachteten 

Kinder sehr starke Unterschiede bezüglich ihrer Gottesbeziehung aufweisen. Während 

sich einige Kinder Gott sehr nah zu fühlen scheinen, wirkt es so, als hätten andere Kinder 

kaum einen Bezug zu Gott. Zudem konnte bei einem Kind eine sehr negative Beziehung 

 
119 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Rike & Jan. 
120 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Benjamin. 
121 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Carolin. 
122 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Lukas. 



48 
 

 

zu Gott festgestellt werden. Für die Analyse des Gottesverständnisses sind diese Erkennt-

nisse sehr wichtig. Zum einen können Unklarheiten, die bei der Analyse der Gottesbezie-

hung aufgetreten sind, möglicherweise durch die nachfolgende Analyse des Gottesver-

ständnisses geklärt werden. Zum anderen können Fragen, die bei der Analyse des Gottes-

verständnisses auftreten, auf Grundlage der untersuchten Gottesbeziehung beantwortet 

werden. 

 

4.3.2 Analyse der Gottesverständnisse 

Nachdem im vorherigen Abschnitt bereits die Gottesbeziehung untersucht wurde, soll in 

der weiteren Analyse das Gottesverständnis und somit das Hauptaugenmerk dieser Arbeit 

erforscht werden. Dabei soll der Frage nachgegangen werden, wie die Kinder Gott in ihr 

Weltbild integrieren, welche Erwartungen sie an ihn richten und in welchem Verhältnis 

Gott ihrem Verständnis nach zur Welt und den Menschen steht. Die Analyse erfolgt ent-

lang der aus dem Material entnommenen Kategorien „Schöpfung“, „Weltbild“, „Verhält-

nis zu den Menschen“ und „Verhältnis zu den Geschehnissen auf der Erde“. Im Anschluss 

soll zudem überprüft werden, ob es ähnlich wie bei ULFAT unterschiedliche Typen von 

Gottesverständnissen gibt und ob die Erkenntnisse dieser Arbeit mit dem von OSER/ 

GMÜNDER konzipierten Stufenmodell des religiösen Urteils übereinstimmen. 

 

Schöpfung 

In einem ersten Schritt sollen die Gottesverständnisse der Kinder anhand ihrer Aussagen 

zur Schöpfung untersucht werden. Dabei werden erneut zunächst die Aussagen der Zweit-

klässler und im Anschluss die der Dritt- und Viertklässler betrachtet. 

Von den Zweitklässlern hat sich in ihrem Brief nur Sabrina zur Schöpfung geäußert: 

„Danke dafür, dass ich geboren bin.“123 

Sabrina möchte ihre Dankbarkeit für ihr von Gott geschenktes Leben zum Ausdruck brin-

gen. Der Dank bezieht sich nicht allgemein auf die Schöpfung der Erde, sondern konkret 

auf ihr eigenes Leben. Sabrina scheint Gott als ein sehr mächtiges Wesen anzusehen, dass 

 
123 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 



49 
 

 

über das Leben der Menschen bestimmen kann. Die Aussage macht nicht den Eindruck, 

als hätte Sabrina Angst vor Gott. Vielmehr scheint sie eine große Dankbarkeit für ihn zu 

empfinden. 

Im Gegensatz zu den Zweitklässlern enthalten die Briefe der Drittklässler auffällig viele 

Aussagen zur Schöpfung. Katharina schreibt an Gott beispielsweise:  

„Danke, dass du Tiere, Dinge, Menschen, Pflanzen und noch vieles an-

deres erfunden hast. Ohne dich gebe es alles das was wir jetzt haben 

nicht und meine allerbeste Freundin Enya.“124 

Die Schülerin beschreibt sehr differenziert viele Dimensionen der Schöpfung. Zudem 

hebt sie in diesem Zusammenhang die besondere Rolle Gottes für die Schöpfung hervor. 

Indem Katharina schreibt, dass es ohne Gott all die genannten Dinge nicht gäbe, macht 

sie die Bedeutsamkeit Gottes für die gesamte Erde mit all ihren Lebewesen deutlich. Zu-

dem erläutert sie, dass auch die Freundschaft zu ihrer Freundin Enya ohne Gott nicht 

existieren würde. Mit dieser Aussage bezieht Katharina die Schöpfung konkret auf ihr 

eigenes Leben und hebt noch einmal hervor, wie wichtig Gott für sie und ihr Leben ist. 

Neben Katharina äußert sich auch die Drittklässlerin Marie zur Schöpfung, indem sie in 

ihrem Brief schreibt: 

„Danke, dass du die Erde und uns Menschen erschaffen hast. Dafür 

danke ich dir.“125 

Auch Marie scheint Gott als Schöpfer zu sehen und ihm hierfür sehr dankbar zu sein. 

Ähnliche Worte finden sich auch bei Juliet. Diese bedankt sich neben der Erschaffung 

der Erde auch für die Schöpfung der Menschen und der Tiere.126 Auch Emily schreibt in 

ihrem Brief an Gott:  

„Danke, dass du uns erschaffen hast. Danke, dass du Tag und Nacht 

erschaffen hast. Danke, dass es eine Zukunft gibt.“127 

Auch für Emily scheint Gott sehr wichtig zu sein, da er nicht nur die Welt erschaffen hat, 

sondern auch dafür sorgt, dass es eine Zukunft gibt. Anhand der Aussagen der 

 
124 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Katharina. 
125 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Marie. 
126 Siehe Anhang 2, Tabelle A4, Juliet. 
127 Siehe Anhang 2, Tabelle A4, Emily. 



50 
 

 

Drittklässler wird deutlich, dass das Thema „Schöpfung“ sehr präsent zu sein scheint. Im 

Gegensatz zu den Zweitklässlern haben besonders viele Kinder der dritten Klasse in ihren 

Briefen Gott für die Schöpfung gedankt. Dies lässt vermuten, dass das Thema „Schöp-

fung“ im Religionsunterricht erst vor kurzem besprochen wurde und deshalb sehr präsent 

bei den Kindern ist. Im Gegensatz dazu finden sich in den Briefen der Viertklässler sehr 

wenige Aussagen zur Schöpfung. Ausschließlich die Schülerin Marielle gibt in ihrem 

Brief Aufschluss über ihr Schöpfungsverständnis. Sie schreibt Gott: 

„Danke für das tolle Leben.“128 

Auch Marielle scheint Gott als Schöpfer der Erde zu sehen und ihm dankbar für ihr Leben 

zu sein. Im Gegensatz zu anderen Kindern äußert sie ihre Gedanken zur Schöpfung nur 

sehr kurz und wenig differenziert. Ihre Mitschülerin Ina stellt Gott hingegen eine Frage, 

die sich auf die Schöpfung bezieht. Sie möchte von Gott wissen:  

„Habe ich einen Zwilling, weil du das so wolltest oder war es Zufall?“129 

Ina scheint sich nicht sicher zu sein, ob Gott explizit wollte, dass sie eine Zwillings-

schwester hat oder ob dies reiner Zufall war. Hier stellt sich die Frage, ob sich Ina nur im 

Unklaren darüber ist, inwiefern Gott seine Entscheidungen bewusst trifft, oder ob sie ge-

nerell an seiner Existenz und somit an seiner Rolle in Bezug auf die Schöpfung zweifelt. 

Anhand ihrer Frage wird jedoch deutlich, dass diese Thematik für sie sehr wichtig zu sein 

scheint. 

Zusammenfassend lässt sich über das Gottesverständnis in Bezug auf die in den Briefen 

gemachten Aussagen zur Schöpfung bereits feststellen, dass Gott für viele Kinder eine 

bedeutsame Rolle einnimmt. Er ist für sie der Schöpfer der Erde, des Menschen und der 

Lebewesen, die auf ihr leben. Zudem scheinen sie ihn als sehr mächtig anzusehen und 

schreiben ihm die Fähigkeit zu, über Leben und Tod zu entscheiden. In vielen Briefen 

finden sich jedoch auch keine Aussagen zur Schöpfung. Hier bleibt unklar, ob die Kinder 

Gott nicht explizit als Schöpfer sehen oder ihre Gedanken zur Schöpfung einfach nicht 

aufgeschrieben haben. Dabei ist anzumerken, dass zwar viele Kinder der dritten Klasse 

Aussagen zur Schöpfung gemacht haben, jedoch bei allen Klassenstufen sowohl Kinder 

 
128 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Marielle. 
129 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Ina. 



51 
 

 

waren, die sich hierzu geäußert haben als auch Kinder, die sich nicht auf die Schöpfung 

bezogen haben. 

 

Weltbild 

Nicht nur die Vorstellungen der Kinder zur Schöpfung können Aufschluss über ihr Got-

tesverständnis geben, sondern auch ihre Aussagen, anhand derer das Weltbild der Kinder 

deutlich wird. Diese Aussagen sollen vor allem darauf untersucht werden, welches Welt-

bild der Kinder zugrunde liegt und wie sie Gott in ihr Weltbild integrieren. 

Besonders viele Kinder der zweiten Klasse haben Gott in ihren Briefen gefragt, ob dieser 

in Kontakt mit verstorbenen Menschen steht: 

„Hast du meine Mama gesehen?“130 

„Hast du meinen Opa Alfred gesehen?“131 

„Hast du meinen Urgroßvater gesehen?“132 

Sabrina möchte beispielsweise von Gott wissen, ob dieser ihren verstorbenen Opa Alfred 

gesehen hat. Auch Johannes stellt Gott die Frage, ob dieser seinen Urgroßvater gesehen 

hat. Diese Fragen lassen darauf schließen, dass viele Kinder der zweiten Klasse die Vor-

stellung von einem Gott haben, der gemeinsam mit bzw. bei den Verstorbenen „lebt“. 

Mike fragt zudem: 

„Wie sieht es da oben aus?“133 

Mit der Beschreibung „da oben“ scheint Mike höchstwahrscheinlich den Himmel zu mei-

nen. Bei den jüngeren Kindern scheint somit die Vorstellung vom im Himmel lebenden 

Gott vertreten zu sein. Der Drittklässler Finn hat diesbezüglich eine andere Vorstellung:  

„Ich habe eine Frage, gibt es dich wirklich? Ich glaube es nicht.“134 

 
130 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Ben. 
131 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 
132 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Johannes. 
133 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Mike. 
134 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Finn. 



52 
 

 

In Finns Weltbild scheint Gott nicht existent zu sein. Auch die Viertklässlerin Carolin ist 

sich nicht sicher, ob Gott wirklich existiert. Sie fragt Gott: 

„Gibt es dich wirklich oder bist du nur ein Märchen?“135 

Indem sie Gott fragt, ob dieser nur ein Märchen ist, stellt sie in Frage, ob Gott wie ein 

Märchen von den Menschen erfunden wurde und in Wirklichkeit nicht existiert. Viele der 

Viertklässler fragen in ihren Briefen, ähnlich wie auch die Zweitklässler, ob Gott bei den 

verstorbenen Menschen lebt bzw. diese gesehen hat. Diese Vorstellung ist also bei allen 

Kindern sehr stark vertreten. Auch für Julius scheint Gott hauptsächlich im Himmel zu 

leben. Er stellt Gott in seinem Brief die Frage, ob dieser schon einmal auf der Erde war.136 

Für Julius scheint es somit schlüssiger zu sein, dass sich Gott im Himmel befindet, als auf 

der Erde. Es macht den Eindruck, als sei die „Reise zur Erde“ für ihn eher eine Ausnahme. 

Justine fragt Gott hingegen, ob die Engel seine Diener sind.137 Diese Frage lässt darauf 

schließen, dass Justine Gott als mächtigen Herrscher sieht, dem die Engel untergestellt 

sind. 

Insgesamt wurde anhand der Aussagen deutlich, dass viele Kinder ein sehr ähnliches 

Weltbild haben. Für viele Kinder ist Gott ein Wesen, das gemeinsam mit den Verstorbe-

nen im Himmel lebt. Diese Vorstellungen können durch Geschichten oder Erzählungen 

geprägt sein. Nur wenige Kinder haben hinsichtlich dieses Aspekts andere Vorstellungen. 

Einige Kinder, wie z.B. die Drittklässler Lara und Jan, haben jedoch keine Aussagen ge-

macht, die auf ihr Weltbild schließen lassen. 

 

Verhältnis zu den Menschen 

Ein weiterer Aspekt, der für die Analyse der Gottesverständnisse hinzugezogen wird, ist 

das Verhältnis von Gott zu den Menschen. Dabei gilt es zu untersuchen, welche Vorstel-

lungen die Kinder in Bezug auf das Verhältnis von Gott und den Menschen haben und 

welche Erwartungen sie an Gott richten. Zunächst werden erneut die Aussagen der 

 
135 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Carolin. 
136 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Julius. 
137 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Justine. 



53 
 

 

Zweitklässler näher beleuchtet. Für die Zweitklässlerin Sabrina scheint Gott eine sehr 

wichtige Rolle zu haben. Sie schreibt in ihren Brief: 

„Sagst du ihm [Opa Alfred], dass ich ihn vermisse?“138 

Anhand dieser Aussage lässt sich vermuten, dass Sabrina Gott als Bindeglied oder Ver-

mittler sieht, der Nachrichten an die Verstorbenen im Himmel weitergibt. Demnach hat 

Gott also sowohl Kontakt zu den Menschen auf der Erde als auch zu denen im Himmel. 

Viele Kinder der zweiten Klasse schreiben Gott zudem die Fähigkeit zu, den Menschen 

in Notsituationen zu helfen. Mike schreibt beispielsweise in seinem Brief: 

„Lieber Gott, du hilfst den Menschen in dein Herz und du rettest die 

Menschen. Danke lieber Gott.“139 

Mike bedankt sich für die Hilfe Gottes. Er scheint bereits die Erfahrung gemacht zu ha-

ben, dass dieser den Menschen geholfen hat. Jedoch äußert er sich nicht explizit zu der 

Art und Weise wie Gott helfen soll bzw. bereits geholfen hat. Es stellt sich die Frage, ob 

er von Gott erwartet, dass dieser aktiv in das Weltgeschehen eingreift und auf diese Weise 

die Probleme löst oder, ob er von Gott Hilfe erfährt, indem er sich ihm anvertraut und auf 

diese Weise bestärkt fühlt. Die Aussage, dass Gott die Menschen in sein Herz hilft, ist 

nicht eindeutig zu verstehen. Vermutlich möchte Mike hiermit ausdrücken, dass Gott in 

einem liebevollen Verhältnis zu den Menschen steht. 

Auch einige Drittklässler beschreiben in ihren Briefen, dass sie Gott als Helfer in der Not 

ansehen. Anna schreibt beispielsweise: 

„Danke, dass du mir immer hilfst, wenn ich bete. Du bist immer da, 

wenn ich Hilfe brauche. Danke. […] Bitte, dass du meiner Schwester 

und Mama und Papa hilfst, wenn die Hilfe brauchen und der kleinen 

Emily hilfst, wenn die Hilfe braucht, bitte.“140 

Anhand ihrer Aussage kann gefolgert werden, dass Anna in bestimmten Situationen be-

reits die Hilfe von Gott erlebt hat. Auch hier wird nicht konkret beschrieben, in welcher 

Form Gott geholfen hat. Jedoch schreibt Anna, dass Gott ihr immer dann geholfen hat, 

 
138 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 
139 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Mike. 
140 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Anna. 



54 
 

 

wenn sie zu ihm gebetet hat. Die Hilfe Gottes scheint also mit der Tätigkeit des Betens 

verbunden zu sein. Hier stellt sich die Frage, ob Anna die Vorstellung hat, dass sie nur 

durch ihr Beten und somit aufgrund ihres religiösen Engagements die Hilfe Gottes er-

langt. Demnach könnte Anna mit Gott verhandeln und durch ihr Beten das aktive Ein-

schreiten Gottes erlangen. In ihrem Brief ist jedoch keine eindeutige Aussage hinsichtlich 

dieses Verständnisses zu erkennen. Es ist daher auch möglich, dass Anna durch das Beten 

Beistand von Gott erfährt und auf diese Weise selbst ihre Probleme lösen konnte. Dem-

nach würde Gott nicht aktiv einschreiten, sondern die Schülerin nur passiv durch den 

seelischen Beistand unterstützen. In beiden möglichen Fällen spielt jedoch Gott eine be-

deutsame Rolle für Anna, da er ihr das Gefühl zu geben scheint, dass sie mit ihren Prob-

lemen nicht allein ist. Zudem scheint es ihr nicht nur wichtig zu sein, dass Gott ihr hilft, 

sondern dass dieser auch für ihre Familie da ist, wenn sie Hilfe braucht. Anna scheint sich 

für ihre Familie verantwortlich zu fühlen. Durch ihre Bitte an Gott scheint sie sich absi-

chern zu wollen, dass sich Gott nicht nur um sie, sondern auch um ihre Familie kümmert. 

Andere Kinder der dritten Klasse bringen in ihren Briefen an Gott zudem ihre Dankbar-

keit zum Ausdruck. Die Schülerin Emily schreibt an Gott beispielsweise: 

„Ich bin froh, dass du auf uns aufpasst und uns allen Luft gibst. Danke, 

dass du uns Essen gibst und dass wir eine Familie haben und eine 

Schwester.“141 

Emily wirkt sehr dankbar und erleichtert, dass Gott sie und ihre Familie beschützt. Es 

macht den Anschein, als könnte sie so beruhigter und entspannter leben. Gleichzeitig wird 

durch ihre Aussage deutlich, dass Emily Gott sehr viel Macht zuschreibt. Ihrer Vorstel-

lung nach kann Gott darüber entscheiden, ob die Menschen lebensnotwendige Ressour-

cen wie Luft und Essen erhalten. Gott scheint für Emily daher allmächtig und den Men-

schen übergestellt zu sein. Gott hat demnach die Entscheidungsgewalt über das Leben 

und den Tod der Menschen. Aus ihrer Aussage lässt sich jedoch vor allem ableiten, dass 

Gott für sie vorrangig Schutz bietet und lebenserhaltend ist. Auch die Drittklässlerin Ma-

rie sieht Gott als eine Art Beschützer an. Sie schreibt in ihrem Brief:  

 
141 Siehe Anhang 2, Tabelle A4, Emily. 



55 
 

 

„Danke, dass du immer über uns wachst. Du beschützt uns Tag und 

Nacht und das finde ich toll. […] Wie schaffst du es alle Menschen die-

ser Welt gleichzeitig zu beschützen?“142 

Marie betont, dass Gott sie jederzeit beschützt, ob Tag oder Nacht. Gleichzeitig stellt sie 

sich jedoch die Frage, wie dies möglich ist. Dies lässt darauf schließen, dass Marie Gott 

menschliche Fähigkeiten zuschreibt. Demnach wäre es unmöglich, dass Gott überall auf 

der Welt zur selben Zeit ist. Marie kann sich scheinbar sehr gut vorstellen, in welchem 

Verhältnis Gott zu den Menschen steht. Jedoch zeigt ihre Frage, wie es Gott gelingen 

kann, auf alle Menschen aufzupassen, dass es für sie nur schwer vorstellbar ist, wie Gott 

zu denken ist.  

Eine weitere Erkenntnis über das Verhältnis von Gott und den Menschen und somit auch 

über das Gottesverständnis der Kinder geben die folgenden Aussagen der Drittklässler 

Rike, Jan und Lara. Diese schreiben in ihren Briefen: 

„Ich wünsche mir, dass ich viele Geschenke zu Weihnachten bekomme. 

[…] Ich wünsche mir, dass ich die Martinsgans gewinne.“143 

„Ich hoffe, dass ich das gewünschte Lego Technik Schiff bekomme. […] 

Ich will noch eine schöne Zeit und noch eine schöne Adventszeit.“144 

„Ich wünsche mir, dass meine Mama nicht mehr gegen Katzen aller-

gisch ist. […] Ich wünsche mir, dass Mama uns einen Hund kauft.“145 

Obwohl es sich um drei verschiedene Aussagen von drei unterschiedlichen Kindern han-

delt, scheinen diese Kinder alle ein sehr ähnliches Gottesverständnis zu haben. In ihren 

Briefen werden ausschließlich Wünsche der Kinder genannt. Dies lässt darauf schließen, 

dass sie Gott mit dem Christkind oder dem Weihnachtsmann gleichsetzen. Vermutlich 

erwarten diese Kinder, dass Gott ihre Wünsche erfüllt. Sie äußern dabei sowohl materielle 

Wünsche wie beispielsweise bestimmtes Spielzeug als auch immaterielle Wünsche, wie 

z. B. die Martinsgans zu gewinnen oder eine schöne Adventszeit zu haben. Obwohl im 

Voraus durch die Lehrkraft betont wurde, dass es in den Briefen nicht darum geht 

Wunschlisten zu schreiben, sondern Briefe an Gott, scheinen diese Kinder reine 

 
142 Siehe Anhang 2, Tabelle A3, Marie. 
143 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Rike. 
144 Siehe Anhang 2, Tabelle A5, Jan. 
145 Siehe Anhang 2, Tabelle A6, Lara. 



56 
 

 

Wunschlisten für Weihnachten verfasst zu haben. Dies wirft die Frage auf, ob die Kinder 

die Aufgabe nicht richtig verstanden haben, oder ob sie Gott mit dem Weihnachtsmann 

oder Christkind, das Geschenke bringt, gleichsetzen. Eine eindeutige Einschätzung ist an 

dieser Stelle nicht möglich. Da den Kindern jedoch mitgeteilt wurde, worum es bei dieser 

Aufgabe geht, ist eher zu vermuten, dass die Kinder nur wenig christlich sozialisiert sind 

und ihr Gottesverständnis hauptsächlich auf Weihnachten gründet. Sie scheinen Gott als 

einen Magier zu sehen, der ihnen die Geschenke und Wünsche erfüllt, um die sie ihn in 

ihrem Brief bitten. 

Betrachtet man die Aussagen der Viertklässler hinsichtlich ihres Verständnisses vom Ver-

hältnis von Gott und den Menschen, zeigen sich ähnliche Erkenntnisse wie bei den Zweit- 

und Drittklässlern. Auch hier sehen viele Kinder Gott als Vermittler zwischen den Le-

benden und Verstorbenen146, als Beschützer147 oder als Helfer in der Not148 an.  

Die Schülerin Lara fragt Gott zudem folgendes: 

„Kannst du meine Gedanken lesen?“149 

Lara stellt sich die Frage, ob Gott über all ihre Gedanken Bescheid weiß. Für sie scheint 

unklar zu sein, ob Gott übermenschlich und allwissend ist und somit über besondere 

Kräfte verfügt. 

 

Verhältnis zu den Geschehnissen auf der Erde 

Nachdem zuvor das Verhältnis von Gott und den Menschen untersucht wurde, soll im 

Folgenden das Verhältnis von Gott zu den Geschehnissen auf der Erde beleuchtet werden. 

Hierbei geht es vor allem darum, welche Vorstellungen die Kinder vom Handeln Gottes 

in der Welt haben und welche konkreten Handlungsaufforderungen sie an Gott richten.  

Zu diesem Aspekt haben sich besonders stark die Kinder der vierten Klasse geäußert. 

Jedoch haben auch einige jüngere Kinder Aussagen gemacht, die sich hierauf beziehen. 

Die Zweitklässlerin Sabrina stellt Gott beispielsweise die Frage:  

 
146 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Lara. 
147 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Lara. 
148 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Marina. 
149 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Lara. 



57 
 

 

„Wieso gibt es Weltkriege?“150 

Die von Sabrina gestellte Frage lässt darauf schließen, dass Gott ihrer Ansicht nach über 

alle Geschehnisse auf der Erde Bescheid weiß. Gott scheint für die Schülerin somit all-

wissend zu sein. Jedoch fordert sie Gott nicht auf, konkret einzuschreiten. Der Zweit-

klässler Johannes fragt Gott hingegen: 

„Ein Junge sagt zu mir Rotzlöffel. Das mag ich nicht. Kannst du mir 

helfen?“151 

Johannes schildert zunächst eine für ihn belastende Situation und fragt anschließend, ob 

Gott ihm dabei helfen kann. Diese Aussage wirft die Frage auf, ob er Gott um ein kon-

kretes Einschreiten oder um seelische Unterstützung bittet. Die Erwartung, dass Gott kon-

kret in das Weltgeschehen eingreift, würde mit der Vorstellung eines allmächtigen Gottes 

verknüpft sein, der über die Menschen bestimmen kann wie ein Puppenspieler. 

Besonders markant ist, dass sich von den Drittklässlern keiner zu diesem Aspekt geäußert 

hat, jedoch von den Viertklässlern ungefähr die Hälfte aller Kinder Aussagen gemacht 

haben, die sich auf das Verhältnis von Gott zu den Geschehnissen auf der Erde beziehen. 

Die Kinder haben Gott beispielsweise in ihren Briefen gefragt: 

„Was passiert eigentlich in der Zukunft mit dem Klimawandel?“152 

„Wieso gibt es Krieg?“153 

„Was können wir überhaupt noch gegen die Umweltverschmutzung 

tun?“154 

Wie auch die Zweitklässlerin Sabrina scheinen viele Kinder der vierten Klasse Gott als 

allmächtiges Wesen zu sehen. Ihrer Vorstellung nach weiß Gott somit über alle Gescheh-

nisse auf der Erde Bescheid. Carolin erwartet von Gott nicht nur, dass dieser die Gescheh-

nisse der Gegenwart kennt, sondern auch weiß, was in der Zukunft geschieht. Neben der 

 
150 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Sabrina. 
151 Siehe Anhang 2, Tabelle A2, Johannes. 
152 Siehe Anhang 2, Tabelle A7, Carolin. 
153 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Jessica. 
154 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Ina. 



58 
 

 

Vorstellung, dass Gott allwissend ist, gibt es auch Aussagen, in denen die Kinder Gott 

konkret zum Handeln auffordern. Julius, Ina und Lara schreiben Gott:  

„Tu bitte was gegen die Umweltverschmutzung!“155 

„Warum tust du nichts gegen den ganzen Krieg und die Umweltver-

schmutzung?“156 

„Wenn es dich gibt, dann ändere die Lage mit dem Lehrerwechsel!“157 

„Bitte lass mich bei Lia, Marina und Lina mitspielen!“158 

Die Aussagen der Kinder enthalten konkrete, an Gott gerichtete Handlungsaufforderun-

gen. Gott soll aktiv in das Weltgeschehen eingreifen und so die Probleme in der Welt 

lösen. Hierzu zählt beispielsweise das Schlichten von Kriegen oder auch das Verhindern 

der Umweltverschmutzung. Während die Aufforderungen von Julius und Ina sich auf 

globale Probleme beziehen, fordert Lara Gott auf, ihre persönlichen Probleme, wie den 

Lehrerwechsel oder Schwierigkeiten mit ihren Mitschülern, zu lösen. Für Lara scheinen 

die Probleme zu groß und komplex zu sein und das Lösen dieser Probleme nicht mehr in 

ihrer Macht zu stehen. Während sie sich machtlos zu fühlen scheint, ist Gott ihrer Vor-

stellung nach allmächtig und stark. Er scheint für sie die rettende Kraft zu sein, die all 

ihre Probleme lösen kann. 

Zuletzt ist eine Frage der Schülerin Justine besonders hervorzuheben, die sich von den 

Aussagen der anderen Kinder abgrenzt. Justine möchte von Gott wissen:  

„Warum hast du Robins Mutter ermordet?“159 

Während die meisten Kinder wie beispielsweise Emily oder Marie vor allem betonen, 

dass Gott leben schenkt und sie behütet, scheint Justine die Vorstellung zu haben, dass 

Gott nicht nur Leben schenkt, sondern auch Leben nimmt. Diese Aussage scheint auf der 

Vorstellung zu basieren, dass Gott allmächtig ist und willkürlich über das Leben von 

Menschen entscheiden kann. Indem die Schülerin das Verb „ermorden“ verwendet, 

scheint sie hervorheben zu wollen, dass der Tod für sie ein sehr unvorhersehbares und 

 
155 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Julius. 
156 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Ina. 
157 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Lara. 
158 Siehe Anhang 2, Tabelle A8, Lara. 
159 Siehe Anhang 2, Tabelle A9, Justine. 



59 
 

 

schlimmes Erlebnis für sie war. Zudem fragt sie Gott nach dem „warum“ und somit nach 

dem Grund für den Tod von Robins Mutter. Auch an dieser Aussage wird deutlich, dass 

die Kinder Gott insgesamt als sehr mächtig ansehen und viele Schüler zudem die Vor-

stellung von einem aktiv in das Weltgeschehen eingreifenden Gott haben.  

 

4.3.3 Typisierung 

Anhand der Erkenntnisse, die die zuvor durchgeführte Analyse hervorgebracht hat, soll 

nun überprüft werden, ob sich in Anlehnung an ULFAT verschiedene Typen von Gottes-

verständnissen christlicher Kinder herausbilden lassen. Wie bereits im vorherigen Ab-

schnitt deutlich wurde, weisen die Briefe viele Gemeinsamkeiten aber auch deutliche Un-

terschiede in Bezug auf die Gottesverständnisse der Kinder auf. Während einige Kinder 

konkrete Erwartungen an Gott richten und ein sehr differenziertes Gottesverständnis ha-

ben, sind andere davon überzeugt, dass dieser gar nicht existiert. Ebenso wie von einer 

heterogenen Schülerschaft gesprochen wird, muss also auch von einem heterogenen Got-

tesverständnis gesprochen werden. Dennoch lassen sich auf Grundlage der Analyse ge-

wisse Tendenzen im Gottesverständnis erkennen. Die nachfolgend beschriebenen „Ty-

pen“ sollen keine festgeschriebenen Kategorien darstellen, zu der jedes Kind zweifelsfrei 

zugeordnet werden kann, sondern sie sollen einem Versuch gleichkommen, die aus den 

Briefen festgestellten Schwerpunkte der Gottesverständnisse aufzuzeigen und voneinan-

der abzugrenzen. Anhand der Briefe konnten drei verschiedene Typen herausgearbeitet 

werden: „Gott als allmächtiger Retter und Beschützer“, „Gott als Wünsche-Erfüller“ und 

„Gott als erfundene Märchenfigur“. Zum besseren Verständnis werden die Merkmale der 

einzelnen Typen nachfolgend kurz erläutert. Von den untersuchten Briefen konnten die 

meisten dem ersten Typ „Gott als allmächtiger Retter und Beschützer“ zugeordnet wer-

den. Diesen kennzeichnet vor allem die Vorstellung, dass Gott den Menschen hilft, für 

sie da ist und sie beschützt. Kinder, die dieses Gottesverständnis haben, verfügen in der 

Regel auch über eine positive Gottesbeziehung. Sie empfinden für Gott Dankbarkeit und 

Ehrfurcht. Der zweite Typ „Gott als Wünsche-Erfüller“ konnte vorrangig bei einigen Kin-

dern der dritten Klasse festgestellt werden. Merkmale dieses Typs sind vor allem materi-

elle oder immaterielle an Gott gerichtete Wünsche. Die Kinder sehen Gott hauptsächlich 

als einen Magier und setzten ihn teilweise mit dem Weihnachtsmann oder Christkind 

gleich. Eine Gottesbeziehung in Form von einer emotionalen Verbindung zu Gott ist bei 



60 
 

 

diesem Typ weniger zu erkennen. Vielmehr scheint die Beziehung auf den konkreten 

Wünschen und Erwartungen der Kinder zu basieren. Der letzte Typ „Gott als erfundene 

Märchenfigur“ wurde nur in einem Fall sichtbar. Diesem Typ liegt das Verständnis zu-

grunde, dass Gott nicht existiert und vom Menschen erfunden wurde. Dementsprechend 

finden sich bei diesem Typ keine Aussagen zur Schöpfung, zum Verhältnis von Gott zu 

den Menschen oder zu den Geschehnissen auf der Erde. Die Gottesbeziehung ist entweder 

sehr negativ konnotiert oder gar nicht existent. Anhand der nachfolgend dargestellten Ta-

belle werden noch einmal die zentralen Kennzeichen der einzelnen Typen aufgezeigt: 

 

Tabelle 2:  Eigene Darstellung der Typen von Gottesverständnissen 
 

 Bezeichnung Erwartungen Weltbild Gottesbezie-

hung 

Typ A Gott als all-

mächtiger Ret-

ter und Be-

schützer 

 

• Gott hilft den 

Menschen, 

wenn sie ihn 

darum bitten 

• schreitet konk-

ret in das Welt-

geschehen ein 

• wacht über die 

Menschen und 

beschützt sie. 

• kann zwischen 

den Toten und 

Lebenden ver-

mitteln (über-

bringt Nach-

richten) 

• Gott ist der 

Schöpfer der 

Erde und all-

mächtig  

• lebt bei den 

Verstorbe-

nen im Him-

mel 

• kennt die 

Gedanken 

aller Men-

schen 

• i.d.R. posi-

tive Gottes-

beziehung 

• empfinden 

Dankbarkeit 

und Ehr-

furcht 

• oft Verknüp-

fung persön-

licher Erleb-

nisse/ Erfah-

rungen mit 

Gott 

Typ B Gott als „Wün-

sche-Erfüller“ 
• Kinder richten 

hauptsächlich 

ihre Wünsche 

(sowohl materi-

elle als auch 

immaterielle) 

an Gott 

• erwarten, dass 

er ihre Wün-

sche erfüllt 

• Gott wird 

mit dem 

Weihnachts-

mann oder 

Christkind 

gleichgesetzt 

• ihm werden 

magische 

Kräfte zuge-

schrieben 

 

• Beziehung 

ist vorrangig 

von Erwar-

tungen ge-

prägt 

• basiert i.d.R. 

nicht auf 

persönlichen 

Erlebnissen 

 



61 
 

 

 Bezeichnung Erwartungen Weltbild Gottesbezie-

hung 

• kann aktiv in 

das Weltge-

schehen ein-

greifen 

• fordernde 

Haltung 

Gott gegen-

über 

Typ C Gott als erfun-

dene Märchen-

figur 

 

• keine Erwar-

tungen an Gott 

• Gott existiert 

nicht 

• wurde von 

den Men-

schen erfun-

den 

• Abneigung 

oder Gleich-

gültigkeit 

 

4.3.4 Abgleich der Erkenntnisse mit dem Stufenmodell von OSER/ GMÜNDER 

Wie bereits erläutert, ist es ein weiteres Ziel dieser Arbeit, zu überprüfen, inwiefern die 

aus der Analyse gewonnenen Erkenntnisse zum Gottesverständnis mit dem Stufenmodell 

des religiösen Urteils von OSER/ GMÜNDER übereinstimmen.  

Durch die Analyse konnte herausgestellt werden, dass viele Kinder Gott als sehr mächti-

ges bzw. allmächtiges Wesen sehen. Sie sind beispielsweise der Ansicht, dass Gott der 

Schöpfer der Erde ist, der über Leben und Tod der Menschen entscheiden und Gedanken 

lesen kann. Zudem haben viele Kinder die Vorstellung, dass Gott über alle Geschehnisse 

auf der Erde Bescheid weiß und schreiben ihm somit zu, allwissend zu sein. Einige Kinder 

schildern Gott auch ihre Probleme und bitten ihn konkret um seine Hilfe. Es konnte in 

der Analyse nicht zweifelsfrei festgestellt werden, ob sich die Kinder seelischen Beistand 

von Gott wünschen, oder ein konkretes Einschreiten in das Weltgeschehen. In beiden 

Fällen ist jedoch eine deutliche Machtzuschreibung Gottes zu erkennen.  

Diese Erkenntnisse weisen eine große Übereinstimmung mit der ersten Stufe des Modells 

von OSER/ GMÜNDER auf. Wie bereits zuvor erläutert, zeichnet sich diese erste Stufe 

durch eine Orientierung an absoluter Heteronomie (Deus ex machina), also einer großen 

Fremdbestimmtheit durch Gott aus. Demnach kann Gott in das Weltgeschehen eingreifen 

und über sein Leben bestimmen. Viele Vorstellungen der Kinder bieten somit eine Über-

einstimmung mit den Kernaussagen der ersten Stufe des Modells. Laut dem Modell von 

OSER/ GMÜNDER kann hier auch von der „Tiefenstruktur religiöser Entwicklung“ 



62 
 

 

gesprochen werden, die bei allen Menschen unabhängig von der Zugehörigkeit oder 

Nichtzugehörigkeit zu einer Religion gleich ist (universell, transkulturell, diachron und 

geschlechtsunabhängig).“160 Durch die Analyse konnten jedoch auch sehr differierende 

Vorstellungen der Kinder festgestellt werden. Während einige Kinder Gott beispielsweise 

als Helfer ansehen und eine persönliche Beziehung zu ihm haben, scheinen ihn andere 

Kinder als reinen „Wünsche-Erfüller“ zu sehen bzw. gar nicht erst an seine Existenz zu 

glauben. Diese Vorstellungen unterscheiden sich nicht nur bei Kindern unterschiedlichen 

Alters, sondern zum Teil auch sehr stark bei Kindern, die gleichalt sind und nach dem 

Modell von OSER/ GMÜNDER eigentlich auf derselben Stufe anzusiedeln sind. Darüber 

hinaus ähneln sich die Gottesverständnisse von jüngeren und älteren Kindern teilweise. 

Diese Erkenntnisse sprechen dafür, dass eine Zuordnung zu einer gewissen Stufe der He-

terogenität der kindlichen Denkweisen nicht gerecht werden kann.  

Insgesamt kann bestätigt werden, dass das Stufenmodell von OSER/ GMÜNDER sehr wich-

tig für die Untersuchung der kindlichen Denkweisen und für die religionspädagogische 

Forschung war. Jedoch muss beachtet werden, dass das Modell einige Schwachpunkte 

hat und eine lineare Zuordnung, vor allem in Zeiten einer schwindenden christlichen So-

zialisation eine Homogenität suggeriert, die nicht die Realität widerspiegelt. 

 

5 Fazit und Ausblick  
 

Das Ziel dieser Arbeit war es, die Gottesverständnisse von Grundschulkindern zu unter-

suchen. Dabei galt es herauszustellen, wie die Kinder Gott in ihr Weltbild integrieren, 

welche Erwartungen sie an ihn haben und welches Verständnis die Kinder vom Verhältnis 

von Gott und den Menschen bzw. der Welt haben. Zudem sollte untersucht werden, ob 

verschiedene Typen von Gottesverständnissen zu erkennen sind und inwiefern das Stu-

fenmodell von OSER/ GMÜNDER mit den Erkenntnissen dieser Arbeit übereinstimmen. 

Aufgrund der Korrelation wurden die Gottesverständnisse nicht separat, sondern gemein-

sam mit den Gottesbeziehungen der Kinder untersucht. Um diesen Sachverhalt zu unter-

suchen, wurden im Rahmen des Religionsunterrichts einer Grundschule von den Kinder 

Briefe an Gott verfasst. Bei diesen Schülern handelte es um Zweit- bis Viertklässler aus 

 
160 Ulfat, 2017, S. 38. 



63 
 

 

einem wenig bis gar nicht christlich sozialisierten Umfeld. Die Analyse erfolgte mithilfe 

der von KUCKARTZ entwickelten inhaltlich strukturierenden Inhaltsanalyse. 

Im Rahmen dessen konnte festgestellt werden, dass die Gottesverständnisse der Kinder 

sehr vielfältig sind. Während einige Kinder sehr konkrete Vorstellungen zur Schöpfung 

oder vom Handeln Gottes in der Welt haben, brachten andere Kinder ihre Zweifel zum 

Ausdruck, stellten Gott Fragen oder leugneten seine Existenz. Im Hinblick auf die unter-

schiedlichen Klassenstufen zeigte sich, dass sich die Unterschiede nicht zwangsläufig auf 

das Alter zurückführen lassen. So wiesen die Gottesverständnisse einiger jüngerer Kinder 

deutliche Parallelen zu denen ihrer älteren Mitschüler auf. 

Neben den Unterschieden konnten durch die Analyse auch einige Gemeinsamkeiten in 

den Gottesverständnissen identifiziert werden, wie z. B. die Vorstellung, dass Gott all-

mächtig oder allwissend ist. Auf Grundlage dieser Erkenntnisse wurden drei verschiedene 

Typen von Gottesverständnissen herausgestellt: „Gott als allmächtiger Retter und Be-

schützer“, „Gott als Wünsche-Erfüller“ und „Gott als erfundene Märchenfigur“. An die-

ser Stelle ist es wichtig, hervorzuheben, dass die verschiedenen Typen nicht dem Zweck 

dienen, die Kinder in Kategorien einzuteilen. Vielmehr soll ein Überblick über mögliche 

Gottesverständnisse der Kinder geboten werden.  

Durch einen Abgleich mit dem Stufenmodell des religiösen Urteils von OSER/ GMÜNDER 

konnte festgestellt werden, dass sich die Vorstellungen vieler Kinder bei grober Betrach-

tung der ersten Stufe des Modells zuordnen lassen. Jedoch wurde auch deutlich, dass das 

Modell für die Analyse der Gottesverständnisse zu oberflächlich ist und den heterogenen 

Vorstellungen der Kinder nicht gerecht wird. 

Die genutzte Erhebungsmethode ermöglichte aufschlussreiche Einblicke in die Gottes-

verständnisse der Kinder. Viele Schüler haben in ihren Briefen sehr persönliche Aussagen 

gemacht. Für einige Kinder stellte das Verfassen eines Briefs jedoch aufgrund der gefor-

derten Schreibkompetenz eine Herausforderung dar. Um diesem Problem zu entgehen, 

wäre es für zukünftige Forschungen ratsam, den Kindern freizustellen, ob sie einen Brief 

verfassen oder ihre Gedanken lieber mündlich in Form eines Interviews mitteilen möch-

ten. Zudem konnten einige Aussagen der Kinder nicht klar gedeutet werden. Hier bietet 

es sich an, die Methode des Briefeschreibens durch ein mündliches Gespräch/ Interview 

zu validieren. 

Durch die Analyse im Rahmen der vorliegenden Arbeit konnten bereits wichtige Erkennt-

nisse zu den Gottesverständnissen gewonnen werden. Da es sich hierbei jedoch um eine 



64 
 

 

komplexe Thematik handelt, sollten weitere Untersuchungen mit größeren Stichproben 

durchgeführt werden. Um neue Erkenntnisse zu erlangen, sollte zudem darauf geachtet 

werden, dass sowohl Kinder mit einem starken Bezug zum Glauben als auch Kinder, die 

nur gering christlich sozialisiert sind, betrachtet werden. Wird dies gewährleistet, so ist 

es sehr wahrscheinlich, dass die bereits vorhandenen Typen ergänzt, modifiziert und deut-

licher voneinander abgegrenzt werden können. 

Gerade in der heutigen Zeit, in der Religion für viele Menschen in Deutschland an Be-

deutung verliert, ist es umso wichtiger die heterogenen Vorstellungen der Kinder zu 

(er)kennen und ernst zu nehmen, um den Religionsunterricht daran ausrichten zu können. 

Diese Arbeit liefert dazu einen ersten Beitrag. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

 

6 Literaturverzeichnis 

Berelson, Bernard (1952): Content Analysis in Communication Research. Glencoe: Free 

Press. 

Bucher, Rainer (2019): Gottesfrage und christliche Theologie in kapitalistischen Zeiten. 

In: Knop, Julia (Hrsg.): Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch. Theo-

logie und Pastoral unter säkularen Bedingungen (S. 199-213). Freiburg: Verlag 

Herder.  

Büttner, Gerhard & Dieterich, Veit-Jakobus (2013): Entwicklungspsychologie in der 

Religionspädagogik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Copray, Norbert (1997): Ist Gott grausam oder leidet er selbst? In: Neumüller, Gebhard 

(Hrsg.): Im Dialog. Kurs Religion für die Sekundarstufe II. Bd. 5. Gott und Got-

tesbilder (S. 110-112). München: Kösel-Verlag.  

Dannenfeldt, Astra (2009): Gotteskonzepte bei Kindern in schwierigen Lebenslagen. 

Rostocker Langzeitstudie zu Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kin-

dern, die in mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen. Jena: IKS. 

Freudenberger-Lötz, Petra (2011): Theologische Gespräche mit Kindern und Jugendli-

chen. Konzeptionelle Grundlegung und empirische Befunde. In: Freudenberger-

Lötz, Petra & Riegel, Ulrich (Hrsg.): Baustelle Gottesbild im Kindes- und Ju-

gendalter. Jahrbuch für Kindertheologie (S. 11-20). Stuttgart: Calwer Verlag. 

Fricke, Michael (2007): Von Gott reden im Religionsunterricht. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht. 

Grom, Bernhard (2000): Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- 

und Jugendalters. 5. Auflage. Düsseldorf: Patmos-Verlag. 

Grom, Bernhard (2007): Religionspsychologie. München: Kösel-Verlag. 

Heiser, Patrick (2018): Religionssoziologie. Paderborn: UTB Verlag. 

Hilger, Georg; Ritter, Werner H.; Lindner, Konstantin; Simojoki, Henrik & Stögbauer, 

Eva (2014): Religionsdidaktik Grundschule. Handbuch für die Praxis des evan-

gelischen und katholischen Religionsunterrichts. München: Kösel-Verlag.  

Höffe, Otfried & Kablitz, Andreas (2018): Religion im säkularen Europa. Paderborn: 

Wilhelm Fink Verlag. 

Kläden, Tobias (2019): Pastorale Chancen der Säkularität. In: Knop, Julia (Hrsg.): Die 

Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter sä-

kularen Bedingungen (S. 245-259). Freiburg: Verlag Herder. 

Klein, Stefanie (2000): Gottesbilder von Mädchen als Zugang zu ihrer religiösen Vor-

stellungswelt. In: Fischer, Dietlind & Schöll, Albrecht (Hrsg.): Religiöse Vor-

stellungen bilden. Erkundungen zur Religion von Kindern über Bilder (S. 97-

128). Münster: Comenius-Institut. 

Kuckartz, Udo (2016): Qualitative Inhaltsanalyse, Methoden, Praxis, Computerunter-

stützung. Weinheim: Beltz Juventa. 



66 
 

 

Maull, Ibtissame Yasmine (2017): Gottesbilder und Gottesvorstellungen vom Kindes- 

zum Jugendalter. Eine qualitativ-empirische Längsschnittuntersuchung. Göttin-

gen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Oser, Fritz & Reich, Karl Helmut (2000): Wie Kinder und Jugendliche gegensätzliche 

Erklärungen miteinander vereinbaren. In: Büttner, Gerhard & Dieterich, Veit-

Jakobus (Hrsg.): Die religiöse Entwicklung des Menschen (S. 216-225). Stutt-

gart: Calwer Verlag. 

Pickel, Gert (2019): Vom Narrativ zur Realität? Religionssoziologische Überlegungen 

zu Säkularisierung und Relevanzverlust von Religion als Triebkraft für ein Ver-

blassen von Gott in der Gesellschaft. In: Knop, Julia (Hrsg.): Die Gottesfrage 

zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter säkularen Bedin-

gungen (S.111-129). Freiburg: Verlag Herder. 

Reichel, René & Rabenstein, Reinhold (2001): Kreativ beraten. Methoden, Modelle, 

Strategien für Beratung, Coaching & Supervision. Münster: Ökotopia Verlag.  

Schulz, Andreas (2014): Lebenswelt und Kultur des Bürgertums im 19. und 20. Jahr-

hundert. Berlin: Walter de Gruyter. 

Schwendemann, Wilhelm; Eckerle, Sandra; Gleiß, Regine & Otterbach, Maria (2001): 

Gott der Kinder – Ein Forschungsprojekt zu Bildern und Gottesvorstellungen 

von Kindern. Münster: LIT Verlag.  

Statistisches Bundesamt (2019): Bevölkerung nach Religionszugehörigkeit (Stand: 

16.10.2019) https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoel-

kerung/Bevoelkerungsstand/Tabellen/bevoelkerung-religion.html;jsessio-

nid=3DBD2FC4DD46EF0777BF590B5AA8FB89.internet732. [28.01.2020]. 

Szagun, Anna-Katharina (2003): Gibt es den Kinderglauben? In: Fischer, Dietlind [u.a.] 

(Hrsg.), Religionsunterricht erforschen: Beiträge zur empirischen Erkundung 

von religionsunterrichtlicher Praxis (S. 188-206). Münster: Waxmann. 

Szagun, Anna-Katharina & Fiedler, Michael (2008): Religiöse Heimaten. Rostocker 

Langzeitstudie zu Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in 

mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen. Jena: IKS. 

Trautmann, Thomas (2010): Interviews mit Kindern. Grundlagen, Techniken, Besonder-

heiten, Beispiele. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Ulfat, Fahimah (2017): Die Selbstrelationierung muslimische Kinder zu Gott. Eine em-

pirische Studie über die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver 

Beitrag zur Didaktik des Islamischen Religionsunterrichts. Paderborn: Verlag 

Ferdinand Schöningh. 

Ziebertz, Hans-Georg; Kalbheim, Boris & Riegel, Ulrich (2003): Religiöse Signaturen 

heute. Ein religionspädagogischer Beitrag zur empirischen Jugendforschung. 

Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

 

 



67 
 

 

7 Abbildungsverzeichnis 

Abb. 1: Gotteskonzept 

Abb. 2:  Anzahl der Katholiken in der Bundesrepublik Deutschland 

Abb. 3:  Ablaufschema Inhaltsanalyse 

Abb. 4:  Analyseformen der inhaltlich strukturierenden Inhaltsanalyse 

Abb. 5:  Kategoriensystem 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

 

8 Abkürzungsverzeichnis 

ca.   circa 

ebd.   ebenda 

et al.   und andere 

Hrsg.   Herausgeber 

i.d.R.   in der Regel 

sog.    sogenannt 

vgl.   vergleiche 

z. B.   zum Beispiel 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



69 
 

 

9 Anhang 
 

Anhang 1: Briefe der Kinder 
 

 

Bild A1: Brief von Ben, 2. Klasse  

 

 



70 
 

 

 

 

 

Bild A2: Brief von Sabrina, 2. Klasse 

 

 

 



71 
 

 

 

 

 

Bild A3: Brief von Johannes, 2. Klasse  

 

 

 

 

 



72 
 

 

 

 

 

Bild A4: Brief von Mike, 2. Klasse 

 

 

 

 



73 
 

 

 

 

Bild A5: Brief von Katharina, 3. Klasse 

 



74 
 

 

 

 

 

Bild A6: Brief von Finn, 3. Klasse 

 

 

 

 



75 
 

 

 

 

Bild A7: Brief von Marie, 3. Klasse 

 

 



76 
 

 

 

 

 

Bild A8, Brief von Juliet, 3. Klasse 

 

 



77 
 

 

 

 

Bild A9, Brief von Emily, 3. Klasse  

 

 



78 
 

 

 

 

 

Bild A10, Brief von Anna, 3. Klasse  

 

 



79 
 

 

 

 

Bild A11: Brief von Rike, 3. Klasse 

 

 



80 
 

 

 

 

Bild A12: Brief von Jan, 3. Klasse  

 

 

 



81 
 

 

 

 

Bild A13: Brief von Lara, 3. Klasse 

 

 

 



82 
 

 

 

 

Bild A14, Brief von Lukas, 4. Klasse  

 

 

 

 

 

 



83 
 

 

 

 

 

Bild A15, Brief von Benjamin, 4. Klasse 



84 
 

 

 

 

Bild A16, Brief von Carolin, 4. Klasse  

 

 

 

 

 

 



85 
 

 

 

 

Bild A17, Brief von Marina, 4. Klasse 

 

 

 

 

 



86 
 

 

 

 

Bild A18, Brief von Jessica, 4. Klasse 

 

 



87 
 

 

 

 

Bild A19, Brief von Julius, 4. Klasse  

 

 



88 
 

 

 

 

 

Bild A20, Brief von Ina, 4. Klasse  

 



89 
 

 

 

 

Bild A21, Brief von Lara, 4. Klasse  

 

 



90 
 

 

 

 

Bild A22, Brief von Justine, 4. Klasse  

 

 



91 
 

 

 

 

Bild A23, Brief von Marielle, 4. Klasse 

  



92 
 

 

T
a

b
el

le
 A

1
: 

 
D

ef
in

it
io

n
 d

er
 H

a
u
p
t-

 u
n
d
 S

u
b
ka

te
g
o
ri

en
 

 

Anhang 2: Kategoriensystem 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

 

T
a
b
el

le
 A

2
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 Z
w

ei
tk

lä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 
 

 

T
a
b
el

le
 A

3
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 D
ri

tt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

 

T
a
b
el

le
 A

4
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 D
ri

tt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

 

T
a
b
el

le
 A

5
: 

 
 

C
o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 D
ri

tt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 
 

 

T
a
b
el

le
 A

6
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 D
ri

tt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

 

T
a
b
el

le
 A

7
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 V
ie

rt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 
 

 

T
a
b
el

le
 A

8
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 V
ie

rt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

 

T
a

b
el

le
 A

9
: 

 
C

o
d
ie

ru
n
g
: 

A
u
ss

a
g
en

 d
er

 V
ie

rt
kl

ä
ss

le
r 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

 

10 Plagiatserklärung 

Ich, Franziska Maria Koch, versichere, dass ich die Masterarbeit mit dem Thema „Brief 

an Gott – Analyse von Gottesverständnissen von Grundschulkindern“ selbstständig 

verfasst und keine anderen als die angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe. Die 

Stellen der Arbeit, die ich anderen Werken dem Wortlaut oder dem Sinn nach entnommen 

habe, wurden in jedem Fall unter Angabe der Quellen der Entlehnung kenntlich gemacht. 

Das Gleiche gilt auch für Tabellen, Skizzen, Zeichnungen, bildliche Darstellungen usw. 

Die Masterarbeit habe ich nicht, auch nicht auszugsweise, für eine andere abgeschlossene 

Prüfung angefertigt. Auf § 63 Abs. 5 HZG wird hingewiesen.  

Paderborn, den ..........................    ............................................... (Unterschrift) 

 


