Animalische Epistemologie — Tierwahrheiten bei Franz Kafka am
Beispiel von ,,Ein Bericht fiir eine Akademie*

1  Die Sprachparadoxie bei Franz Kafka ............ccccoevvevviiiiiciciece e, 2
1.1 Die Erkenntnis DArWins .........ccccourvieirnieienrnreinseessre s 6
1.2 Die Wahrheit bei Kafka..........cccoooiiiiiiiceee e 12
1.3 Kafka und die WiSSENSChaft...........cooeiiiiiiiicc e 18
2 Ein Bericht fur eine AKAOEMIE........ccovviiiiiiiie e 19
2.1 Der Affe als Bildtrager der Ambiguitat des Menschen ..........cccoccevevevvevvennene, 21
2.2 Der Hund in seiner kulturkonstituierenden FUNKEiON ...........ccccoovveinenccnennn 22
2.3 Die Hand als physisches Merkmal des Menschen...........cccccvevvvievic e inennenn, 25
2.4 Die Sprache der Menschen und der Entzug der Erkenntnis ...........ccccccevvenenne. 27
2.5 Die Lernfahigkeit des MeNSChen...........ccoeiiiieniineneee e 28
2.6 Der Bericht als Stindenfallerzahlung............ccccooeivininiiienieeee e 29
3 Die Wahrheit Kafkas und ihre Moral...........cccccooviivniniiinnnnnes e 32

4 QUEHIENVEIZEICANIS .....cvie i 33



1 Die Sprachparadoxie bei Franz Kafka

Stummiheit gehort zu den Attributen der Vollkommenheit.*
-Franz Kafka

Wenn jemand von der Vollkommenheit spricht, sollte er ihr dann Attribute zuord-
nen? Ist nicht die Vollkommenheit immer eine Ganzheit? Die VVollkommenheit ist
vollkommen, sie kann nicht eine Eigenschaft mehr oder weniger in sich tragen. Es
ist nicht mdglich, ihr einige Attribute zuzuschreiben und andere wegzulassen, wie
es in der klassischen Begriffsdefinition geschieht (omnis determinatio est negatio).
Ware unter dieser VVoraussetzung der Satz nicht eigentlich eine paradoxe Aussage?
Wenn jemand oder etwas, der oder das eigentlich die Anlage hétte, sprechen zu
kdnnen, aus beispielsweise physischen Griinden nicht sprechen kann, dann wiirde
man ihn oder es als stumm bezeichnen. Stumm kann aber auch weiter gefasst
werden, etwa als die Abwesenheit von Larm, Gerdusch oder Klang im
Allgemeinen. In diesem Sinne kénnte dann auch ein Stein stumm sein, eine Pflanze
oder ein Haushaltsgegenstand. Das Gegenteil von stumm ware dann etwas, das
Laute von sich geben kann. So wiirden eine Maus, die piepst, ein Schaf, das blokt
oder ein Hund, der bellt, in einer Definition als nicht-stumm bezeichnet werden. In
einer anderen ware das Adjektiv stumm kein adaquates Beschreibungsmittel fir
Tiere, da ihnen das Attribut sprechend nicht zukommt. Im obigen Zitat jedoch wird
von der ,,Stummbheit* gesprochen. Im Gegensatz zu dem Wort stumm ist Stummbheit
ein Adjektivabstraktum, bezeichnet also das Stumm-Sein im Allgemeinen. Unab-
hangig davon, wer oder was als stumm angesehen wird, ist doch das Schreiben der
Aussage ,,Stummbheit gehort zu den Attributen der Vollkommenheit® sicherlich
eines nicht: Stummbheit. Abgesehen davon, dass das Fihren eines Stiftes auf einem
Blatt Papier, wenn auch nur minimale, so doch durchaus wahrnehmbare Gerdusche
verursacht, ebenso wie das Tippen auf einer Schreibmaschine oder auf einem
Computer, so ist es doch mdglich, dass in vélliger Stummheit ein Satz wie dieser
auf ein Blatt Papier gebracht wird. Aber der Satz generiert Buchstaben, die flr
Laute stehen, die sich schliefflich zu bedeutungstragenden Zeichen formieren und
damit eine Aussage bilden. Der Satz sagt nicht nur etwas aus, es ist auch moglich,
ihn selbst auszusagen und ihn zu artikulieren. Damit ist der Satz keine Stummbheit
mehr. Als Aussage ist der Satz ,.Stummheit gehort zu den Attributen der
Vollkommenheit“, wenn nicht das Gegenteil, so doch wenigstens etwas anderes als
Stummbeit.

Der Schreiber dieses Satzes gehort offenbar nicht in den Bereich der Vollkom-
menheit. Er gehort in einen Bereich, zu dem die Sprache und die Schrift gehoren.
Und in dem MaRe, in dem er sich im Bereich der Sprache und der Schrift befindet,
befindet er sich auch im Bereich der Konstituierung von Differenz und
Grenzziehung innerhalb eines Sprachsystems. Der zitierte Satz gibt seine
Unterwerfung unter die sprachliche Ordnung zu erkennen. Der Schreiber dieses

! Kafka, Franz: ,,Oktavheft G* (18. Oktober 1917 — Ende Januar 1918). In: Ders.: Schriften
Tageblcher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente 11, hg. v. Jirgen Born,
Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 29-78; hier:
S. 50.



Satzes kann nicht anders, als sich die Vollkommenheit sprachlich und begrifflich
vorzustellen. Er denkt in den Kategorien vollkommen versus unvollkommen und
zeigt mit der Aussage ,,Stummheit gehort zu den Attributen der Vollkommenheit®,
dass er sich offensichtlich in einem Bereich der Unvollkommenheit befindet. Er
lebt innerhalb einer sprachlichen Ordnung und gibt mit der der Proposition
inharenten Paradoxie zu erkennen, dass er doch aus ihr heraus mdchte. Die Schrift
oder die Sprache sind einerseits etwas, dessen er sich bedienen muss, um tiberhaupt
Aussagen treffen zu kdnnen und andererseits etwas, dessen Funktion und dessen
Herstellung von Sinn er nicht nur anzweifelt, sondern die er flr falsch erklért,
obwohl der Begriff falsch in dieser Logik des Verstummens keine Bedeutung mehr
tragt.

Der Satz ,,Stummbheit gehort zu den Attributen der Vollkommenheit* verhandelt ein
erkenntnistheoretisches Problem, insofern hier postuliert wird, dass Aussagen tber
die Vollkommenheit in der Sprache tberhaupt nicht mdglich sind. Und trotzdem
scheint er gewissermalien bezogen auf die VVollkommenheit zu sein, sonst wiirde
der Sprecher sich nicht bemihen, einen Satz Uber sie zu formulieren. Er hat die
Einsicht, dass alle Erkenntnis der Logik der Sprache folgen muss und die
sprachliche Struktur sowohl die Voraussetzung als auch die Grenze des Erkennba-
ren bildet. Aber trotz oder gerade wegen dieser Einsicht, dass die Sprache und das
Vollkommene niemals zur Deckung kommen kdnnen, ist er nicht davon abzuhalten,
mit seiner Sprache darauf anzuspielen, dass es etwas nicht Darstellbares geben
kdnnte und verweist damit mit der Sprache auf die Sprache in ihrer Problematik. Er
ist sich der Grenzen der Sprache bewusst und stellt sie selbstreferentiell nicht nur
an sich in Frage, sondern auch die mit ihr verbundenen Erkenntniswege. So steht
die Sprache ganz im Zeichen der Unmdglichkeit der Darstellung und der
tduschenden Reprasentationsleistung. Aber aus eben dieser Sprachnot heraus
entwickelt der Schreiber eine Art Symbolsprache als ,,schopferische[n]
Widerstand“? gegen die Grenze der Sprache.

Peter-André Alt nennt das die ,,doppelte Schrift Kafkas, welche sich, oberflachlich
betrachtet, zwar Uber die Undarstellbarkeit beklage, jedoch eigentlich eine
»kunstvolle Inszenierung* der ,,Ausdruckskrise® sei und damit keine ,,Paradoxie®,
sondern ,,Bedingung|] literarischer Produktion*.® Das Schreiben Kafkas muss als
Nachdenken Uber die Grenze der Sprache gedacht werden. Er entwickelt Strategien,
»dem Zweifel am Wort eine Lizenz zum Schreiben gleichsam experimentell zu
verschaffen®.* Dieses Nachdenken tber die Grenzen sprachlicher Darstellbarkeit
und der daraus resultierende Versuch, neue Formen des literarischen Ausdrucks zu
finden, charakterisiert die Epoche der Moderne insgesamt.® Kafkas Schreiben

2 Alt, Peter-André: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze. Franz Kafkas Poetik des
Unsagbaren im Kontext der Sprachskepsis um 1900. In: Jahrbuch der Deutschen
Schillergesellschaft. Internationales Organ fiir neuere deutsche Literatur 29 (1985), S. 455-490;
hier: S. 457.

$Ebd., S. 457.

4 Ebd., S. 460.

S Peter-André Alt geht darauf ein, dass die Sprachskepsis bei anderen Prager Literaten zu einer
regelrechten ,,parfiimierten Wortakrobatik* (ebd., S. 464.) geflihrt habe. Gemeint ist die
Ubertrieben ausdrucksstarke Sprache, die lber die Unsicherheit dessen, was gesagt und wie es
gesagt werden kann, hinwegtauschen soll. Davon kann bei Kafka keine Rede sein. (Vgl.: Ebd.,
S. 462-471.)



dementiert sich selbst und darin bedeutet seine Sprache die Unbedeutbarkeit.® Die
Wahrheit determiniert sozusagen ihre Darstellungsform, der sie sich in der Schrift
stets entziehen muss. Die Intransparenz der Vollkommenheit, von der Kafka
erzahlt, fihrt zu dem ,,aporetischen Charakter der Formen, in denen er davon
erzahlt“.” Die Briichigkeit der Sprache sowie ihr gleichzeitiges Bezogen-Sein auf
etwas Undarstellbares zeigen sich in einer Form, die auf etwas verweist, jedoch
gleichzeitig darauf insistiert, dass es eben nicht darstellbar ist. Die Sprache verhalt
sich wie der Ort der Vollkommenheit: sie gibt sich nur in ihrem Entzug zu erkennen.
Auch Walter Benjamin beschéftigt sich mit der Paradoxie in Kafkas Schreiben. Er
nennt es ,,die wolkige Stelle*® in Kafkas Werk. Benjamin formuliert damit seine
Unsicherheit dartiber, ob Kafka es ernst meine oder nicht. Entsprechend seiner
Einteilung der Literaten in Besonnene und Mystiker vermochte Benjamin es nicht,
Kafka einer dieser beiden Kategorien zuzuordnen. Dem Besonnenen sei es nicht
ernst mit seiner Literatur, da seine parabolische Ausdrucksweise zu sprachlichen
Formen fihre, die insubstantiell seien, weil sie Uber sich selbst heraus noch etwas
anderes beschreiben, wahrend es dem Mystiker mit seinen Texten ernst sei, da
dieser direkt das ausdrucke, was er mitzuteilen habe. Da Kafka in seiner Art zu
schreiben jedoch das Wort an sich in seiner Zweideutigkeit herausstellt und die
Gespaltenheit der Rede offenlegt, filhrt die Unmdglichkeit der Ubersetzung in
eigentliche Sinnstrukturen dazu, dass es das Vollkommene in seiner Negativitét
darstellt. Die ,,Distanzierungsfunktion‘®® zwischen Text und Wahrheit geht verloren,
insofern die Sprache sich selbst auf der Grenze zwischen Bedeuten und Nicht-
Bedeuten, der Welt der Sprache und der Welt der Wahrheit (sofern Kafka die
Sprache von der Wahrheit trennt) befindet. Eine Unterscheidung zwischen Text und
dahinter stehendem Allgemeinen, der dahinterstehenden Welt, ist nicht mehr nétig
und moglich, da die Sprache sich selbst darstellt, wie sie ist: briichig und unwahr,
da Welt Gberhaupt nur in der Sprache existiert. So wird die Einteilung zwischen
Mystiker und Besonnenem bei Kafka hinféllig. Seine Sprache gehort ,,weder einer
Ordnung noch ihrer Negation, und dennoch, im Ubergang und als Ubergang,
jeweils beiden an, ohne eine bestimmte neue Ordnung zu bilden“.® Sich dies
bewusst zu machen, muss zu einer Untersuchung von Kafkas Texten fuhren, welche
die dem Text immanente Destruktion des Sinns sowie die damit einhergehende
Verweisstruktur in den Fokus nimmt.

»Sprache kann fiir alles auBlerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber
niemals auch nur anndhernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie entsprechend

¢ In ganz analoger Weise bringt Jacques Derrida die Verborgenheit des Gesetzes aus Kafkas
Erzahlung Vor dem Gesetz in Zusammenhang mit der Verborgenheit des Sinns in der Schrift: ,,Die
Lektlre kann namlich offenbaren, daB ein Text unberiihrbar, im eigentlichen Sinne unantastbar,
weil lesbar [Hervorhebung von Jacques Derrida] ist und zugleich unlesbar in dem MaRe, wie die
Gegenwart eines wahrnehmbaren, fabaren Sinns in ihm ebenso verborgen bleibt wie sein
Ursprung. (Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Edition Passagen 34, hg. v. Peter
Engelmann. Wien 1992, S. 56.)

" Hamacher, Werner: Die Geste im Namen. Kafka und Benjamin. In: Entferntes Verstehen.
Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, hg. v. Werner Hamacher. Frankfurt am
Main 1999, S. 280-323; hier: S. 288.

8 Benjamin, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages. In: Benjamin tiber
Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. v. Hermann Schweppenhauser. Frankfurt am
Main 1981, S. 9-38; hier: S. 20.

® Hamacher: Die Geste im Namen, S. 290.

©Epd., S. 311.



der sinnlichen Welt nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.“** Wie kann
Kafka, der sich innerhalb der Sprache befindet? — demzufolge innerhalb von
Beziehungen und Relationen — schreiben, ohne ganzlich ins Schweigen zu
verfallen? Wie kann er die Prdmissen der Sprache berwinden, in ihr tatséchlich
etwas ausdriicken, auf der Grenze schreiben?

Die doppelte Schrift Kafkas funktioniert, weil er Gber Tiere schreibt, weil Tiere zu
Protagonisten zahlreicher Erzéhlungen werden. Als Teil des zeitgendssischen
Diskurses um Charles Darwin und seine Evolutionstheorie evozieren sie einen
epistemologischen Relativismus, der Grundfesten menschlicher Uberzeugungen
sprengt. Warum der Evolutionstheorie erkenntnistheoretische Bedeutung zukommt,
warum sie einen Wahrheitsbegriff schwierig werden lasst, soll in einem ersten Teil
paradigmatisch, anhand einer Abgrenzung Carl von Linnés von Charles Darwin,
dargestellt werden. Die Gegenlberstellung dient einer Annéherung an das Denken
zu Beginn des 20. Jahrhunderts, das von Sprachskepsis und Wahrheitsverlust
gepragt ist. In die Tiere Kafkas schreibt sich der Diskurs um Darwin ein. lhre
Metaphorik ist nur mit der Evolutionstheorie zu verstehen. Denn auch Kafkas
Denken ist gepragt von einem Verlust des Glaubens, mit Sprache Dinge ausdriicken
zu konnen. Aber der Verlust der Sprache bleibt bei Kafka nie ohne einen Verweis
auf einen Ort, an dem es Wahrheit und Vollkommenheit noch gibt, einen Ort
jenseits der Welt der Sprache — das Paradies.

Die ,doppelte Schrift“®® Kafkas funktioniert deshalb, weil der neue
erkenntnistheoretische Status nach Darwin durch seine Tierfiguren dargestellt wird
und er damit den Glauben an eine Wahrheit in der Sprache zerstéren kann. Mit
dieser Negierung alles Ausdriickbaren nahrt er gleichzeitig die Hoffnung auf einen
Bereich, an dem es alles, was durch die moderne Philosophie dekonstruiert wurde,
noch gibt. Der Ort der Vollkommenheit ist das Paradiesische, von dem der Mensch
maoglicherweise herkam und zu dem er unter dieser Pramisse wieder zuriickkehren
wird. Dazwischen liegt die Welt des Siindenfalls und des Sprachverlusts. Die
Stindenfallvorstellungen Kafkas werden in einem zweiten Punkt untersucht, um das
Uberbleibsel metaphysischer Hoffnung in Kafkas Denken darlegen zu kénnen und
um zu zeigen, dass er im eigentlichen Sinne nicht postmodern ist, sondern vielmehr
ein an Sprache und Wabhrheit Gescheiterter, der verzweifelt nach Erlésung sucht.
Die Tiere Franz Kafkas stehen also flr Zweierlei. Zum einen fir eine von Darwins
Theorie beeinflusste Anthropologie, die den epistemologischen Status nicht nur des
Menschen, sondern auch seiner Wahrheiten in Frage stellt, und zum anderen fir die
Suche nach der vollkommenen Wahrheit, die es moglicherweise aber gar nicht gibt.
Thema dieser Arbeit ist folglich ein Doppeltes. Erstens: Die Weise, auf die Kafka
am Paradigma tierischer Figuren die menschliche Problematik, Wahrheit in Worte
zu fassen, zum Ausdruck bringt. Und zweitens: Wie er die Erschitterung durch
diese Problematik mit der Hoffnung auf einen anderen, einen paradiesischen Ort
kompensiert, an dem Wahrheit und Vollkommenheit noch existieren.

Im Hauptteil soll die Erzahlung Ein Bericht fur eine Akademie im Mittelpunkt der
Betrachtung stehen. Sie ist paradigmatisch fur die oben angefiihrte Problematik.

1 Kafka: ,,Oktavheft G*, S. 59.
2 Auch dies ist an sich eine unzulassige, weil metaphysische, Aussage, eine Topologie.
13 Alt: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze, S. 457.

5



1.1 Die Erkenntnis Darwins

Bevor auf den Paradigmenwechsel des Denkens durch Darwins Evolutionstheorie
eingegangen wird, soll kurz beschrieben werden, woher Kafka diese Theorie kannte
und wie er mit den durch sie initiierten Kontroversen in Kontakt kam. Mit der
Evolutionstheorie kommt er erstmalig durch seinen Lehrer Adolf Gottwald in
Beruhrung. Er regt ihn an Ernst Haeckels Die Weltrathsel zu lesen, in der die Lehre
Darwins populdrwissenschaftlich Verbreitung findet. Uber die philosophischen
und anthropologischen Konsequenzen wird Kafka im Rahmen des Prager Louvre-
Zirkels reflektieren, einem Philosophen- und Literatentreff, an dem er ab 1901
regelmaRig teilnimmt. Neben Friedrich Nietzsche sind Franz von Brentano,
Sigmund Freud und Johann Gottfried Herder Gesprachsthemen.> Im Folgenden
soll der starke Einfluss der Evolutionstheorie auf die ,.episteme“? des 20.
Jahrhunderts in groben Ziigen beschrieben werden, um so den Diskurs aufzeigen zu
konnen, der sich schlie3lich in Kafkas Texten verdichtet.

Die Evolutionstheorie ist eine Theorie der Herkunft des Menschen. Der Mensch ist
aus dem Tier hervorgegangen. Das Hervorgehen des Menschen aus dem Tier ist
eine narzisstische ,,Krankung®,*” sofern dieser sich selbst vom Tier abgrenzt und er
nun von etwas Fremdem abstammt. Die Krankung steigert sich, wenn man bedenkt,
dass er nicht nur vom Fremden kommt, sondern dass das Fremde immer noch Teil
von ihm ist. Es ist das Fremde im Eigenen oder das Eigene im Fremden, weswegen
das anthropozentrische Denken — d. h. eben unter Anderem auch das Denken, in
dem sich der Mensch vom Tier abgrenzt — neu geordnet werden muss.

Die Geschichte der differentialistischen Einstellung des Menschen gegentiber der
Tierheit l&sst sich weit zurtickverfolgen.®® Flr Aristoteles ist es der Verstand, der
den Menschen vom Tier trennt, fur René Descartes sind Tiere lediglich Maschi-
nenwesen, die weder denken noch antworten kénnen (man denke an sein berihmtes
Gedankenexperiment), fiir Kant nicht autodeiktisch auf sich selbst Bezug nehmen,
flir Jacques Lacan kdnnen Tiere nicht ligen und fur Heidegger ist das Tier weltarm,
dagegen der Mensch weltbildend. Giorgio Agamben spricht in diesem Kontext von
der sogenannten ,anthropologische[n] Maschine“,'* die eine Definition des
Menschen durch die Errichtung der Opposition Mensch vs. Tier, bzw. human vs.
inhuman erzeuge.?® Die Maschine funktioniert, indem sie das Humane mittels
bestimmter Zuschreibungen entstehen l&sst. Der Mensch braucht diese Maschine
zur ldentitatskonstruktion: Zahlreiche vergleichende Untersuchungen sollten nach

14vgl. bezlglich des Lektiireverhaltens Franz Kafkas: Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige
Sohn. Eine Biographie. Minchen 2005, S. 107-112.

5vgl.: Ebd., S. 107-109.

16 Diesen Begriff Gbernehme ich von Michel Foucault. Er bezeichnet die Strukturvoraussetzungen
einer bestimmten Zeit, die es ermdglichen, Wissen zu generieren. Vgl.: Foucault, Michel: Die
Ordnung der Dinge. Eine Archédologie der Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974,

S. 169.

17 Sigmund Freud bezeichnet die Theorie Darwins als eine der drei groRen Krankungen der
Menschheit. Vgl.: Freud, Sigmund: VVorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. In: Ders.:
Die Traumdeutung und andere Schriften. Band 1, hg. v. Zweitausendundeins. Frankfurt am Main
2010. S. 711-1046; hier: S. 913.

18vgl. im Folgenden: Wild, Markus: Tierphilosophie zur Einfilhrung. Hamburg 2008, S. 41-67.
19 Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Aus dem Italienischen von David
Giuriato. Frankfurt am Main 2003, S. 47.

20vgl. zur Funktionsweise der anthropologischen Maschine im Folgenden: Ebd., S. 42-48.

6



der Entdeckung der Evolutionstheorie Darwins auf der Basis der Anatomie den
Unterschied zwischen Tier und Mensch begriinden. Ernst Haeckel kann 1874 ein
Ubergangswesen zwischen Tier und Mensch festmachen, zu dem der Arzt Eugen
Dubois 1891 von der Insel Java den entscheidenden Beweis liefert, ndamlich ein
Stiick Schédel- und Oberschenkelknochen jenes Ubergangswesens, das dem
Menschen bereits sehr ahnlich war. Folgewidrig bringt dies Haeckel dazu, dieses
Wesen als sprachlosen Urmenschen zu definieren. Damit siedelt er die menschliche
Sprachlosigkeit als noch nicht (ganz) menschlich auRerhalb des menschlichen
Bereichs an. Trotz der anatomischen Vorgehensweise seitens Dubois definiert
Haeckel den Menschen anhand eines Merkmals, welches nichts mit dem rein
beschreibenden Bereich der Anatomie zu tun hat, ndmlich der Sprache. So wird der
Mensch mittels einer Addition, der Addition des Sprachvermogens, definiert.
Damit sind die menschlichen Zuschreibungen lediglich geschichtliche
Erzeugungen. Die ,,anthropologische Maschine* ist ,,lediglich der Ort einer standig
erneuerten Entscheidung, in der die Zasuren und ihre Zusammenfiigungen stets von
neuem verortet und verschoben werden“.? Heymann Steinthal ist der erste
Philosoph und Anthropologe, der die unausgesprochenen Voraussetzungen der
modernen anthropologischen Maschine in Folge von Haeckels Weltrathsel
aufdeckt. Er hebt den Ursprung der Sprache von dem Ursprung des Menschen ab,
denn er durchschaut, dass der Mensch sich bei der Gleichsetzung dieser Urspriinge
gegenliber dem Tier hoher setzt. Wenn der Ursprung des Menschen gleich dem
Ursprung der Sprache sei, dann sei der menschliche Ursprung hoher und besser
angesiedelt als der tierische. Somit liege der Ursprung des Menschen im Ursprung
seiner hoheren Anschauung gegeniiber den Tieren. Steinthal erkennt: Wenn das
spezifisch Menschliche die Sprache sein soll, missen bereits beim vormenschlichen
Menschen Voraussetzungen gegeben sein, die ihn beféhigen, die Sprache zu bilden
— folgerichtig heif3t das: Bereits der vormenschliche Mensch, der Mensch, bevor er
Mensch wurde, steht hoher als das Tier, da die Voraussetzungen bereits da waren,
die ihn vom Tier abgrenzen. Steinthal entlarvt dies als unzul&ssige Voraussetzung
und entziffert damit die Funktionsweise der modernen anthropologischen
Maschine, die immer nur ,mittels einer AusschlieBung (die immer auch ein
Einfangen ist) und einer EinschlieSung (die immer schon eine AusschlieRung ist)
laufen kann. Giorgio Agamben nennt das die ,,Zone der Ununterscheidbarkeit*?
und meint damit, dass die theriotope Grenzziehung dazu neigt, sich selbst
auszuhebeln. Roland Borgards macht darauf aufmerksam, dass diese Grenzen ihre
,»eigene Dicke* hitten und dass ,,[a]ll das, was an und mit den Tieren voneinander
abgegrenzt und einander entgegengesetzt wird, [...] sich dank einer zwillingshaften
Verwandtschaft immer auch {ibereinander und ineinander blenden [lasse]“.?

Die Demarkationslinie, die zwischen Tier und Nicht-Tier gezogen wird — und hier
wird ganz bewusst von einem Ziehen gesprochen, sofern die Linie artifiziell und
gemacht ist — ist notwendig fir die Etablierung von Kultur, von Ordnung, die Idee

2L Ehd., S. 47f.

2 Ehd.,, S. 47.

2 Ebd., S. 47.

24 Borgards, Roland: Hund, Affe, Mensch. Theriotopien bei David Lynch, Paulus Potter und
Johann Gottfried Schnabel. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift fur deutsche
Philologie 126 (2007), S. 105-142; hier: S. 109.



des Menschen.? Der Mensch definiert sich ex negativo; durch die Unvernunft des
Tieres beweist er seinen eigenen Verstand. Es ist dies eine heuristische
Vorgehensweise, die Lebewesen hierarchisch ordnet. Jacques Derrida spricht in
diesem Zusammenhang von der Konstruktion einer unzuldssigen Grenze, insofern
der Mensch einerseits dem Tier gegenuibergestellt wird und andererseits jenseits der
Grenze des Menschlichen eine ,,homogene Ganzheit* gesehen wird, ,,der gegeniiber
man das Recht, das theoretische oder philosophische Recht auf Unterscheidung
oder Entgegensetzung héatte, namlich die des Tiers im Allgemeinen, des Tiers im
allgemeinen Singular.“#

Doch diese Ordnung, diese Binarisierung, d. h. die Deklarierung des Tieres als wild
und die Bestimmung des Menschen als zivilisiert, ist immer mit Gewalt verbunden.
Es entsteht ein menschlicher Bereich der Ordnung, der Unterscheidbarkeit, der
Individualitaten, der Grenzen. Und es entsteht ein Raum der Tiere, ein Raum der
Ununterschiedenheit, ein Raum der Gleichen, ein Raum der Gesetzlosigkeit, der
Regellosigkeit, der Ausgeschlossenen.?” Es ist der Idealist und Moralphilosoph
Immanuel Kant, der in Die anthropologische Charakteristik den ,,duflere[n] Krieg
in unserer Gattung, so ein groBes Ubel er auch ist“, als ,, Triebfeder [bezeichnet],
aus dem rohen Naturzustande in den birgerlichen“? tiberzugehen. Die Entwicklung
menschlicher Gesellschaft geht fur Kant einher mit der ,,Schwachung“? des Tieres.
Indem das Tier domestiziert, gezlchtigt, erzogen, gebandigt, gez&hmt oder gebannt
wird, kann der Mensch sozialisiert werden. In Anlehnung an Adornos Kritik an
Kant spricht Derrida von einer ,tiefgreifenden Perversitit der Kantischen Moral .
Der Idealist, der Logozentrist, der Anthropozentrist hasst das Tier und bekampft
das Animalische auRerhalb und innerhalb von ihm. Der ,,gnadenlose Krieg[] gegen
das Tier*** ist Teil der Stiftung menschlicher Identitét.

Was passiert jedoch mit menschlicher Identitatskonstituierung, wenn der Mensch
weil}, dass er sich aus dem Affen entwickelt hat? Zwei wichtige von Kafka
rezipierte Denker beschaftigten sich mit diesen Fragen: Friedrich Nietzsche und
Sigmund Freud.

Nietzsche fragt sich, was ein Mensch sei, wenn er vom Tier abstamme: ,,Wie kann
etwas aus seinem Gegensatz entstehen, zum Beispiel Verniinftiges aus Vernunft-
losem?*%2 Er hat bei dieser Konfrontation von der angeblichen Vernunft des Men-
schen mit der scheinbaren Unvernunft des Tieres den Einwand, dass mdglicher-

25 Vgl.: Horkheimer, Max; Adorno, Theodor Wiesengrund: Dialektik der Aufklarung.
Philosophische Fragmente. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 3, hg. v. Rolf Tiedemann.
Frankfurt am Main 1981, S. 283-292.

% Derrida, Jacques: Das Tier, das ich also bin. Aus dem Franzésischen von Markus Sedlaczek.
Passagen Forum, hg. v. Peter Engelmann. Paris 2006, S. 70.

27Vgl.: Vogl, Joseph; Anne von der Heiden: Vorwort. In: Politische Zoologie, hg. v. Joseph Vogl
und Anne von der Heiden. Berlin; Zirich 2007, S. 7-12; hier: S. 8.

28 Kant, Immanuel: Die anthropologische Charakteristik. Von der Art, das Innere des Menschen
aus dem Ausseren zu erkennen. In: Ders.: Werke. Schriften zur Anthropologie,
Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik. Band 10, Zweiter Teil, hg. v. Wilhelm Weischedel.
Darmstadt 1983, S. 623-690; hier: S. 686.

2 Ebd., S. 681.

%0 Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 152.

81 Ebd., S. 153.

%2 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches 1. In: Ders.: Samtliche Werke. Kritische
Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1980, S. 9-366;
hier: S. 23f.



weise ,,ein Irrthum [...] dieser Gegeniiberstellung zu Grunde lieg[e]* und ,,beides
nur Sublimirungen® seien und muss die Frage in den Raum stellen, ob vielleicht
»auch auf diesem Gebiete die herrlichsten Farben aus niedrigen, ja verachteten
Stoffen gewonnen sind?*** Es geht ihm also um das Ratsel der Verwandlung, das
Ratsel des Umschlagens von Natur in Kultur, das Ratsel der Transformation des
Affen in den Menschen, das Rétsel der Entstehung von Vernunft und das Ratsel der
Entstehung von Sprache.

Sigmund Freud wundert sich ebenfalls, wie etwas aus seinem Gegensatz entstehen
konne: Er macht Nietzsches Begriff der Sublimierung populér und beschreibt
Kultur in Das Unbehagen in der Kultur als ,,die ganze Summe der Leistungen und
Einrichtungen [...], in denen sich unser Leben von dem unserer tierischen Ahnen
entfernt und die zwei Zwecken dienen: dem Schutz des Menschen gegen die Natur
und der Regelungen der Beziehungen untereinander*.* Die ,,Sublimirung®, von der
Nietzsche spricht und ,,der Schutz des Menschen gegen die Natur*, von dem Freud
spricht, meinen die menschliche Verleugnung; die Verleugnung der eigenen
Tierheit, die Verleugnung der eigenen Natur, die Verleugnung der Willkdrlichkeit
der allzumenschlichen Grenzziehungen, die Verleugnung, dass menschliche
Wahrheiten ,,eine Summe von menschlichen Relationen“® sind, die Verleugnung
des Begehrens der ,,angenchmen, Leben erhaltenden Folgen der Wahrheit*.%

Aber die Frage nach der menschlichen Identitét ist nicht die Einzige vor dem
Hintergrund der Evolutionstheorie. Auch der epistemologische Status von
Wissenschaft wird ein anderer. Wenn der Mensch nur noch genealogisch
beschreibbar ist, wenn es kein menschliches Sein mehr gibt, nur noch ein
menschliches Werden: Wie verhalt es sich dann mit der Beschreibung von Welt?
Nietzsche spricht in Zur Genealogie der Moral dariiber, dass ,,nur Das definierbar
[sei], was keine Geschichte [habe]“;*” somit wird der Mensch nicht nur der Ge-
schichtlichkeit preisgegeben, sondern auch seiner biologischen Klassifikation und
begrifflichen Definition. Im 18. Jahrhundert galt Carl von Linnés Taxonomie der
Arten, seine Einteilung der Natur und mathematisierbare Ordnung noch als Mdg-
lichkeit, Natur erkennen zu kdnnen.® Die Natur, die lineare Kontinuitét der Arten,
war a priori gegeben, von Gott gesetzt und unverénderbar. Es galt, das Tableau zur
Beschreibung der Arten moglichst differenziert zu verfassen, um die klar
strukturierte Umwelt mit den richtigen Symbolen zu belegen. Michel Foucault
verwendet flr diesen Vorgang den Begriff Transkription und meint damit die noch
bestehende Hoffnung die Dinge der Welt eines Tages ordnen zu kénnen.* Die
Hoffnung auf eine teleologisch voranschreitende Kodifizierung der Welt oder

3 Ebd., S. 23f.

34 Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Das Unbehagen in der Kultur und
andere Schriften. Band 2, hg. von Zweitausendeins. Frankfurt am Main 2010, S. 554f.

3 Nietzsche, Friedrich: Ueber Liige und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1. In: Ders.:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.
Minchen 1980, S. 873-890; hier: S. 880.

% Ebd., S. 878.

37 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. In: Ders.: Samtliche Werke.
Kritische Studienausgabe. Band 5, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Minchen 1980,
S. 245-412; hier: S. 317.

38 Vgl. bezuiglich des Ubergangs von von Linné zu Darwin: Agamben: Das Offene, S. 33-48.

39 vgl. zum Denken von von Linnés, das fiir Foucault reprasentativ fiir das von ihm sogenannte
klassische Zeitalter ist: Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 165-173.

9



Beziehungsmuster muss allerdings mit der Verbreitung der Evolutionstheorie
ausgegeben werden. Philipp Sarasin spricht in diesem Zusammenhang vom
Nominalismus Darwins und bezieht sich damit auf Foucault.® Darwins Theorie
mache die Konstruiertheit biologischer Schemata sichtbar, zeige die Abstraktheit
der Einteilung, die Instabilitit der Betrachtung der einzelnen Daseinsformen, die
nachtraglichen, die a posteriori gesetzten Verortungen der Spezies. Der daraus
resultierende epistemologische Konflikt, dass wissenschaftliche Erkenntnis mehr
oder weniger auf Zuschreibungen, auf willkirlichen Grenzziehungen und
Definitionen beruht, fuhrt unweigerlich zu einer Trennung von Wahrheit und
symbolischer, zeichenhafter oder sprachlicher Darstellbarkeit. Nietzsche beleuchtet
diesen Konflikt in Ueber Wahrheit und Lige im aussermoralischen Sinne 1

folgendermalien:

Wie steht es mit jenen Conventionen der Sprache? Sind sie vielleicht
Erzeugnisse der Erkenntniss, des Wahrheitssinnes: decken sich die
Bezeichnungen und die Dinge? Ist die Sprache der addquate Ausdruck aller
Realititen? [Absatz von Friedrich Nietzsche]

Nur durch Vergesslichkeit kann der Mensch je dazu kommen zu wéhnen: er
besitze eine Wahrheit in dem eben bezeichneten Grade. Wenn er sich nicht mit
der Wahrheit in der Form der Tautologie d.h. mit leeren Hulsen begnlgen will,
so wird er ewig Illusionen fiir Wahrheiten einhandeln. Was ist ein Wort? Die
Abbildung eines Nervenreizes in Lauten. Von dem Nervenreiz aber
weiterzuschliessen auf eine Ursache ausser uns, ist bereits das Resultat einer
falschen und unberechtigten Anwendung des Satzes vom Grunde.*!

Der Glaube an das Vermdgen der Sprache — an ihr Vermdgen, Wissen ausdriicken
zu kénnen, durch sie einen Zugang zur Welt zu bekommen, die Welt und die Dinge
zu strukturieren, Grenzen Uberhaupt ziehen zu kénnen — geht mit Darwin verloren.
Darwin selbst —und das sei an dieser Stelle keinesfalls nebenbei bemerkt — war sich
der ,,Metaphernheit* aller Erkenntnis zutiefst bewusst, was sich nicht zuletzt an
seinen ausfihrlichen Anweisungen an seinen Drucker William West nachweisen
lasst, der seine von Hand gefertigte Skizze (tber die Entwicklung von Arten) auf
keinen Fall zu gleichmaRig umsetzen sollte, denn er (Darwin) wolle mit seinen
Diagrammen lediglich nicht darstellbare Diskontinuitaten zum Ausdruck bringen.
Julia Voss bemerkt in diesem Zusammenhang, dass Darwins Stammbaum keine
einfachen hierarchischen Schemata darstelle, sondern lediglich eine Vereinfachung
von Uber sehr grol3e Zeitabldufe sich entwickelnden Prozessen.*? Sprache wird zum
Konstitutionsort der Wirklichkeit und mit ihr der Mensch, wobei die Sprache, ihr
System, ihre Ordnung, ihre Grenzziehung den Menschen in seiner Form erst
hervorbringt.

Wenn der Mensch durch die Sprache gemacht wird, dann 16st sich zwangsléufig
noch eine weitere Denktradition auf, ndmlich diejenige des Abgrenzungskriteriums

40\v/gl.: Sarasin, Phillipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der
Biologie. Frankfurt am Main 2009, S. 56-77. In diesem Zusammenhang mdchte ich nicht auf den
Zoologen Georges Cuvier eingehen, der zwar einerseits noch an die Unverénderlichkeit der Arten
glaubte, aber andererseits bereits das Individuum zum Gegenstand der Erkenntnis erhob und damit
— Foucault zufolge — Darwin erst moglich machte. Sarasin relativiert diese These, indem er zu
zeigen versucht, dass Foucault Cuvier bereits durch — gewissermalien — die Brille Darwins
betrachtet.

41 Nietzsche: Ueber Luige und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1, S. 878.

42\/gl.: Voss, Julia: Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie 1837-1874. Frankfurt am
Main 2007, S. 25-35.

10



Sprache als Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und Tier. Johann Gottfried
Herder, dessen Schriften Kafka aus dem Louvre-Zirkel kannte, leitet in Abhandlung
uber den Ursprung der Sprache nicht nur den Geist des Menschen aus seiner

Sprache ab; mehr noch: Er macht sie zum humanen Merkmal schlechthin:
Alle Tiere [...] tonen ihre Empfindung: deswegen aber hat noch kein Tier, selbst
nicht das vollkommenste, den geringsten, eigentlichen Anfang zu einer
menschlichen Sprache. Man bilde und verfeinere und organisiere dies Geschrei,
wie man wolle; wenn kein Verstand dazukommt, diesen Ton mit Absicht zu
brauchen, so sehe ich nicht, wie nach dem vorigen Naturgesetze je menschliche,
willkirliche Sprache werde.*®

Der Mensch ist fur Herder das einzige Wesen, das im eigentlichen Sinne spricht,
das Verstand hat und ihn im Zuge dessen auch ,,mit Absicht* brauchen kann. Und
obwohl er darauf insistiert, dass der Mensch Sprache ,,aus eigenen Mitteln und nicht
durch gottlichen Unterricht“# entwickelt, bleibt er der cartesianischen Denk-
tradition verhaftet, insofern bei ihm der Verstand dazukommt, als erkenntnisauto-
nome und extraphysische GrolRRe, als eigenstandige res cogitans. Sprache ist fir ihn
humanes Merkmal, Alleinstellungsmerkmal des Menschen, sofern sie zum
Verstand gehort. Als Spezifikum der Gattung Mensch denkt sie den Dualismus von
Korper und Geist, wenn nur ein bereits vorhandener Verstand sie zu entwickeln
vermag. Mit Darwins Theorie kann eine derartige Argumentation nicht mehr
koharent sein. Kategorien, einfache Dichotomien, simplifizierende Dualismen,
Denkmuster wie Natur vs. Kultur, Mensch vs. Tier, Korper vs. Geist sind selbst erst
sprachlich hervorgebracht; sie verlieren zwangslaufig ihre legitime Berechtigung.
Die Frage muss nun lauten, ob nicht das menschliche Subjekt tiberhaupt erst in der
Sprache entsteht.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass die Evolutionstheorie verantwortlich ist fur
den Zweifel an menschlicher Identitat, fir die Entdeckung der Artifizialitat
menschlichen Selbstbewusstseins, fur eine Herabsetzung des erkenntnistheoreti-
schen Status der Wissenschaft und nicht zuletzt fur die Dekonstruktion der Sprache
als Abgrenzungskriterium des Menschen gegenlber dem Tier und den damit
verbundenen Denk-Dualismen. Cartesianische Tradition wird aufgehoben.

Beim Blick in die Natur, beim Blick auf ein Lebewesen, beim Blick in die Welt
kann der Mensch sich seiner selbst nicht mehr sicher sein. Derrida fragt sich, ob er
sich seiner Nacktheit schamen misse beim Angeblickt-Werden von seiner Katze
oder ob er sich des Schdmens schamen misse.** Kann er der Katze ein Bewusstsein
zuschreiben oder anthropomorphisiert er sie damit? Das Oszillieren zwischen
Fremdem und Eigenem betont die Fragwuirdigkeit nicht nur der Grenze zwischen
Mensch und Tier, sondern auch die Briichigkeit abgrenzender Klassifikationen im
Allgemeinen. Die Katze bei Derrida ist der geeignete Provokateur solcher Spiele-
reien mit der ,,Zone der Ununterscheidbarkeit™* und wird zum Bildtrager der Unsi-
cherheiten jeglicher Epistemologie. Wer sich mit der Grenze zwischen Mensch und
Tier auseinandersetzt, setzt sich gleichzeitig mit Wissensformationen auseinander,
verhandelt nicht nur die Grenze zwischen Natur- und Kultur, sondern den Status

43 Herder, Johann Gottfried: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache, hg. v. Hans Dietrich
Irmscher. Stuttgart 1997, S. 16f.

4 Ebd., S. 37.

4 \gl.: Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 20ff.

4 Agamben: Das Offene, S. 47.

11



der Wissenschaft. Das Thema der Verwandlung, der Anfang des Menschseins, die
Definition des Menschen, das alles ist das Rétsel, das die Volkskunde, Nietzsche
und Freud umtreibt.

Auch Kafka beschaftigt sich mit diesen durch die Verbreitung der
Evolutionstheorie initiierten Fragen. Inwiefern Kafkas ein Sprach- und
Wahrheitsskeptiker ist und ihm trotzdem eine Art metaphysisches Verlangen
nachgesagt werden kann, das wird im nachsten Punkt betrachtet.

1.2 Die Wahrheit bei Kafka

Im Kontext des Prager Louvre-Zirkels kommt Kafka mit der Philosophie Franz von
Brentanos in Beriihrung.*” Dieser Pionier der intellektuellen Moderne beschaftigte
sich mit Wahrnehmung und deren seelischer Verarbeitung. Das empirische Objekt,
welches scheinbar  wahrgenommen, spiele bei dem Vorgang der
Erfahrungsorganisation nur eine untergeordnete bis gar keine Rolle. Nur das
apperzipierende Subjekt und seine intentionale Einstellung konstruiere produktiv
die Wirklichkeit. Damit wird Realitdt — als vom Individuum abhangige Wahr-
nehmung — zum Schein degradiert. Als Psychologe untersucht von Brentano sozu-
sagen empirisch, was die Philosophie bereits in ihren Diskurs aufgenommen hatte:
Die Entstehung von Erkenntnis. Die erkenntnistheoretische Position von Brentanos
sowie Kafkas Interesse an Philosophie, die sich mit Wahrnehmung und Sprache
beschéftigt, dirften nicht zuletzt Kafkas Beschéftigung mit dem Sindenfall
mafgeblich gepragt haben. Der Siindenfall ist insofern ein erkenntnistheoretisches
Problem, als dass er den Moment beschreibt, von dem an Unterschiede
wahrgenommen werden konnen. Es ist nicht verwunderlich, dass eine
Beschéftigung mit erkenntnistheoretischen Problemen zu einer Auseinanderset-
zung mit dem Siindenfall fuhrt, ist dieser doch der Ursprungsmythos der Erkenntnis
schlechthin.

Wahrend eines Aufenthaltes in Zlrau setzt sich Kafka intensiv mit theologischen
Fragen auseinander und im Zuge dessen mit dem biblischen Siindenfall.#¢ Man
spricht von den sogenannten Zurauer Aphorismen und meint damit Kafkas
Privatphilosophie in Bezug auf Wahrheit und Erkenntnis. Sie geben einigen
Aufschluss tber Kafkas Verhaltnis zu Glaube, Religion und Transzendenz, das sehr
schwierig nachzuzeichnen ist, denn es existiert keine zusammenhdngende
Abhandlung Kafkas uber sein Verhéltnis zu einer wie auch immer gearteten
Transzendenz. Es gibt lediglich Aphorismen, d. h. einzelne, sich teilweise
widersprechende Gedankenfetzen, in denen er sein Weltbild darzulegen versucht.
Bereits diese Bruchigkeit, dieser Zerfall, diese Fragmente — doch ist nicht ein
Fragment immer Teil eines Ganzen, ein Bruchsttick einer heruntergefallenen Vase,
die einst heil war? — suggerieren Konfusion, Unklarheit, Intransparenz,
Vorlaufigkeit, Unsicherheit und Verlust, sofern es Uberhaupt etwas Verlorenge-
gangenes gab. Allein die vielen Aphorismen zeigen Kafkas Zweifel an der
Madglichkeit einer koharenten Erz&hlung tberhaupt, an der Mdoglichkeit etwas
darstellen und aussagen zu kdnnen. So stehen seine Aphorismen — obwohl sie
stdndig davon sprechen — nicht fir eine Wahrheit, sondern sie stehen fur sich selbst;

47V/gl. im Folgenden: Alt: Franz Kafka, S. 107-109.
8 \/gl.: Ebd., S. 460f.

12



sie stehen fir ihre eigene Fragwirdigkeit. Zwei Aphorismen sollen exemplarisch
analysiert werden, um einen ersten Eindruck von der Denkweise Kafkas, seiner
Vorstellung von Wahrheit und Erkenntnis, zu gewinnen. Der erste Aphorismus

behandelt den Wahrheitsbegriff:

Es gibt fir uns zweierlei Wahrheit, so wie sie dargestellt wird durch den Baum
der Erkenntnis und den Baum des Lebens. Die Wahrheit des Tétigen und die
Wahrheit des Ruhenden, in der ersten teilt sich das Gute vom Bdsen, die zweite
ist nichts anderes als das Gute selbst, sie weill weder vom Guten noch vom
Bdsen. Die erste Wahrheit ist uns wirklich gegeben, die zweite ahnungsweise.
Das ist der traurige Anblick. Der frohliche ist, da die erste Wahrheit dem
Augenblick, die zweite der Ewigkeit gehort, deshalb verléscht auch die erste
Wahrheit im Licht der zweiten.*°

Es kann nicht ,,zweierlei Wahrheit™ geben. Wahrheit ist per definitionem nicht
teilbar, sie beansprucht alleiniges Geltungsrecht. Es erfiillt aber nur ,,die zweite
Wabhrheit* diese Forderung; sie ,,ist nichts anderes als das Gute selbst®. Das be-
sondere ist, dass im Aphorismus uUberlegt wird, wie die Wahrheit ,,dargestellt wird*.
Der Sprecher verweist in diesem Zusammenhang auf ,,den Baum der Erkenntnis*
und den ,,.Baum des Lebens®. Damit bezieht er sich auf die biblische Stindenfall-
Geschichte. Denn von ihr stammt das Motiv, dass sich durch das Essen vom Baum
der Erkenntnis ,,das Gute vom Bosen teilt; Adam und Eva kénnen von diesem
Moment an das Bdse vom Guten unterscheiden.® Der Baum des Lebens steht dabei
flr das ewige Leben; fiir das, von dem sie von nun an nicht mehr essen kénnen,
weil der Weg zu ihm von Kerubim bewacht wird. Durch den Verweis, dass es sich
bei dieser Geschichte um eine Darstellung handelt, wird die Aufmerksamkeit des
Lesers auf die Gemachtheit dieses Textes gelenkt. Weil der Sprecher also keine
andere Alternative hat, als sich bei der Wahrheitssuche auf Erzéahlungen zu stutzen,
zieht er daraus die Schlussfolgerung, dass nur die ,,erste Wahrheit uns wirklich
gegeben ist“; und das ist eine Wahrheit der Grenzziehungen und der
Unterscheidungen. Zundchst ist es fur den Sprecher ein ,trauriger Anblick®, dass
,Luns® lediglich die ,erste Wahrheit“ gegeben ist. In dem Male, wie das
Formulieren des Aphorismus linear geschieht, sich sukzessive aufbaut, nur nach
und nach ausdriicken kann und daher zeitlich ist, wie sich damit der Sprecher in
dieser Welt der Darstellung, in der Welt der durch Sprache dargestellten Erkenntnis
befindet, in dem Malie bleibt ihm nichts anderes Gbrig, als darauf zu hoffen, dass
es noch einen Baum des Lebens gibt und damit ein der Zeitlichkeit gegentiberge-
stelltes Pendant: die Ewigkeit. Doch von ihm erféhrt er nur in Darstellungen.
Trotzdem hat er eine ,,| Ahnung]““ von der weiten Wahrheit. Kafka bleibt ex negativo
auf die zweite Wahrheit bezogen. Es sollte in diesem Zusammenhang folglich
Vorsicht walten, Kafka einen Ungléubigen zu nennen, ihn gar als Atheisten zu
bezeichnen, den Tod Gottes in seinen Texten implizit vorauszusetzen.s* Die

49 Kafka, Franz: ,,Oktavheft H* (Ende Januar 1918 bis um Anfang Mai 1918). In: Ders.: Schriften
Tageblcher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente I1, hg. v. Jurgen Born,
Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 79-112; hier:
S. 83f.

%0Vgl.: Genesis: Der Fall des Menschen 3,7. (Alle Bibelzitate werden im Folgenden aus dieser
Ausgabe zitiert: Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland und des Evangelischen Bibelwerks
in der Bundesrepublik Deutschland (Hrsg.): Die Bibel. Altes und Neues Testament.
Einheitstibersetzung. Stuttgart 1980. S. 4-52; hier: S. 7.)

51 vgl. diesbeziiglich einen Satz, der besonders die Interpretation der élteren Kafka-Forschung
zeigt:

13



Hoffnung auf Transzendenz, auf einen Gott, auf ein Anderes, bleibt bei ihm

bestehen. Sie bleibt in der Negativitat® erhalten:

Ein erstes Zeichen beginnender Erkenntnis ist der Wunsch zu sterben. Dieses
Leben scheint unertréglich, ein anderes unerreichbar. Man schamt sich nicht
mehr sterben zu wollen, man bittet aus der alten Zelle die man haft, in eine neue
gebracht zu werden, die man erst hassen lernen wird. Ein Rest von Glauben wirkt
dabei mit, wéhrend des Transportes werde zuféllig der Herr durch den Gang
kommen, den Gefangenen ansehn und sagen: Diesen sollt ihr nicht wieder
einsperren. Er kommt zu mir.%3

Der ,,Rest von Glauben* ist es, der bei Kaftka immer mitschwingt. Eine Rettung
oder Erldsung scheint moglich. Er denkt die ,,zweite Wahrheit™ mit der ,,ersten®.
Auf den Ort der vollkommenen Wahrheit schaut er aus der Entfernung. Er weiB,
dass die Wahrheit im eigentlichen Sinne, hier, in der Welt der Darstellung, der Welt
der Sprache, der Welt der Grenzziehungen nicht ist und nicht sein kann. Erst in der
Negation, der Opposition scheint die Wahrheit auf, ist sie fir ihn zu erahnen. ,,.Der
Wunsch zu sterben impliziert die Hoffnung, dass es einen ,,Herr[n]* gibt, der ihn
am Ende bei sich aufnimmt, der nach dem Tod den Sunder wieder in seinem
Paradies empfangt, ihn wieder zurlick zum Ort der zweiten Wahrheit lasst (denn er
ist von ihm gekommen). Was allerdings bei dieser Unterscheidung als einer
raumlichen noch deutlicher wird, ist, dass er diese Differenz raumlich denkt. Beide
Wahrheiten sind fir ihn Orte, die getrennt voneinander liegen. Dieser Teilbereich
liegt diesseits der Grenze, der andere jenseits. Zu hinterfragen ware das Verhéltnis
dieser beiden Seiten zueinander. Die Erkenntnis bewirkt einerseits die Auftrennung
oder die Abtrennung der Wahrheit von der dem Menschen gegebenen Welt, sie
bewirkt andererseits das gleichzeitige Uberwinden-Wollen dieser Lage. Die
»zweite Wahrheit”, die dem Menschen ,,ahnungsweise* gegeben ist, fiihrt zu dem
Glauben an die Moglichkeit eines anderen Daseins. Somit ergibt sich die Wahrheit
als abhéngiges Moment von der Erkenntnis. Die Wahrheit wird vom Ort der
Erkenntnis aus entworfen.

Kafkas Verhaltnis zu Religion ist dabei geprégt von einer Lektire des Alten und
Neuen Testaments sowie der Beschaftigung mit christlichen Denkern wie
beispielsweise Ernst Troeltsch, der versuchte, Denkparadoxien des Christentums
aufzudecken.>* So charakterisiert Kafka seine eigene Religiositat derartig, dass er
zwar mit den ,,Hinterbeinchen noch am Judentum des Vaters kleb[e], er aber mit
den ,,Vorderbeinchen® [...] keinen neuen Boden“®*® mehr finde. Er mochte damit
zum Ausdruck bringen, dass er lediglich weil3, dass er sich in der Welt der Liige
befindet. Alle positiven Facetten des Paradieses oder der Transzendenz werden

,Von der Situation >>Gott ist tot<< geht nun alles, was Kafka schreibt, aus.* (Anders, Giinther:
Kafka pro und contra. Die ProzeR-Unterlagen. Miinchen 1951, S. 84.)

52 Den Begriff ,,Negativitit“ benutzt auch Sabina Kienlechner in ihrer Untersuchung des
Stindenfall-Mythos bei Franz Kafka: Vgl.: Kienlechner, Sabina: Negativitit der Erkenntnis im
Werk Franz Kafkas. Eine Untersuchung zu seinem Denken anhand einiger spéter Texte. Tiibingen
1981.

58 Kafka: ,,Oktavheft G, S. 43.

54 An dieser Stelle soll nicht naher auf das Verhaltnis von Kafka zu Ernst Troeltsch eingegangen
werden. Vgl. diesbeziiglich: Rohde, Bertram: >>und blatterte ein wenig in der Bibel<<. Studien zu
Franz Kafkas Bibellektiire und ihren Auswirkungen auf sein Werk. Wiirzburg 2002.

% Dies schreibt Kafka in einem Brief an Max Brod im Juni 1921: Kafka, Franz: Briefe 1902-1924.
In: Ders.: Gesammelte Werke. Taschenbuchausgabe in acht Banden. Band 8, hg. v. Max Brod.
Frankfurt am Main 1992, S. 337.

14



aufgehoben. Nur die Zerschlagung des Verhaltnisses, die Vertreibung aus dem
Paradies wird immer wieder thematisiert. In der biblischen Grundlage ist die Be-
strafung des Menschen vollends eingelagert in gottliche Flrsorge. Diese Flrsorge,
die Hoffnung, in das Paradies zurlickkehren zu kénnen, ist bei Kafka eliminiert. Die
Wurzeln von Kafkas Auffassung von Wahrheit und Transzendenz speisen sich
eklektizistisch aus Judentum und Christentum, nehmen aber deren Positivitét nicht
mehr an:

[Ich habe] das Negative meiner Zeit, die mir ja sehr nahe ist, die ich nie zu

bekampfen sondern gewissermalen zu vertreten das Recht habe, kraftig auf-

genommen, an dem geringen Positiven sowie an dem &uBersten, zum Positiven

umkippenden Negativen hatte ich keinen ererbten Anteil. Ich bin nicht von der

allerdings schon schwer sinkenden Hand des Christentums ins Leben gefiihrt

worden wie Kierkegaard und habe nicht den letzten Zipfel des davonfliegenden

judischen Gebetsmantels noch gefangen wie die Zionisten.>®
Restimierend lasst sich festhalten, dass Kafka die Erlésungserwartung der
Religionen, insbesondere des Judentums, die Erwartung des Eintritts in einen Ort
der Wahrheit, immer von der sprachlichen Erkenntnis aus denkt. Geradezu
nietzscheanisch muss er sich permanent fragen, ob denn die Wahrheit jemals etwas
anderes sein konne als ,,[e]ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien,
Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen®.%” Ihm ist
klar, dass Reflexionen iber den Siindenfall immer erst mit der Vertreibung aus dem
Paradies beginnen konnen. Selbst wenn es jemals so etwas wie das Paradies
gegeben haben sollte, wenn es Wahrheit, wirkliche Wahrheit, einmal gegeben hatte
oder die Mdglichkeit bestlinde, dass der Mensch dort je wieder hinkommen kann,
dann ist der Sundenfall-Mythos, die Geschichte vom Baum des Lebens, trotzdem
erdacht, innerhalb von Sprache entworfen, letztlich Poesie. Kafka fragt sich, wie,
gesetzt selbst, es hatte den Stindenfall gegeben, Sprache etwas ausdriicken kann,
wenn sie doch nach dem Fall immer unzul&nglich sein muss. Seine Frage ist, wie
der Mensch uberhaupt etwas wissen kann, wenn ihm nur die Sprache als
Erkenntnisinstrument bleibt. Kafkas Stindenfall-Aphorismen handeln also immer
auch von der Entstehung von Sprache, der Entstehung von Zeichenwelt,’ der
Entstehung menschlicher Darstellungen, der Entstehung von Kultur und damit der
Entstehung des Menschen an sich und die Entstehung des Menschen in seiner
Definition als Mensch. Der Silndenfall behandelt derartig das Ratsel des
Umschlagens, das Réatsel der Verwandlung, das Réatsel des Wechsels von einem wie
auch immer vormalig erdachten Zustand in den von Kultur, der durch Wissenschaft
und Verstand gepréagt ist und stets nur szientifisch oder poetisch dargestellt werden
kann.%
Kafkas Privattheologie ist im kulturgeschichtlichen Kontext zu sehen. Sie steht im
Kontext von Charles Darwin, von Friedrich Nietzsche, von Franz von Brentano und
Sigmund Freud. Sie alle sind Teil der Erschitterung menschlicher

% Kafka: ,,Oktavheft H*, S. 98.

5" Nietzsche: Ueber Liige und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1, S. 883.

8 Vgl. tber die Entstehung von Kultur nach dem Siindenfall: Neumann, Gerhard: Der Blick des
Anderen. Zum Motiv des Hundes und des Affen in der Literatur. In: Jahrbuch der Deutschen
Schillergesellschaft 40 (1996), S. 87-122; hier: S. 120f.

% Dies erdrtert Gerhard Neumann in Anlehnung an Immanuel Kant: Verfehlte Anfange und
offenes Ende. Franz Kafkas poetische Anthropologie [aus einem Vortrag hervorgegangen, der am
2. Juli 2009 in der Carl-Friedrich-von-Siemens-Stiftung gehalten wurde]. Miinchen 2011, S. 9-12.

15



Grunduberzeugungen, der Erschitterung des Glaubens an Wissenschaft und Spra-
che. Der Anfang der Menschwerdung, die Definition des Menschseins ist das
Ratsel, das sie umtreibt. lhre Ideen gehoren zu einem Diskurs, der den Hintergrund
von Kafkas Tiererzdhlungen bilden wird, der die Paradoxie seines Zweifels, die
Paradoxie seiner Sprache, die Paradoxie seines Denkens ausdriickt.

Deshalb ist es kein Zufall, dass die typischen Abgrenzungskriterien des Menschen
gegenliber den Tieren, der Faktor X, den der Mensch seinem Tier-Sein hinzu
addiert, immer wieder in seinen Texten auftaucht. Es ist die traditionelle
Funktionsweise der anthropologischen Maschine, die seine Erzahlungen durch-
schauen, die die Einteilung in Mensch und Tier unklar erscheinen lassen, die einen
,unklare[n] Schwellenraum®“® evozieren, der fur die Unklarheit menschlicher
Einteilungen im Allgemeinen stehen wird. Kafkas Privattheologie unterscheidet
sich jedoch insofern vom zeitgendssischen Diskurs, als dass sie den Verlust von
Wahrheit als schmerzhaft empfindet und diesen Verlust zu kompensieren trachtet.
Deshalb muss angemerkt werden, dass Kafkas Tiere zwar einerseits im Kontext des
Diskurses um Darwin zu sehen sind, aber andererseits ebenso zu Wahrheitssuchern
stilisiert werden. Kafka setzt seine Tiere gewissermalien ein, um mit ihnen — dank
dem durch sie hervorgerufenen Diskurs — traditionelle Sprach- und
Wahrheitsvorstellungen zu dekonstruieren und gleichzeitig die durch sie sugge-
rierte Ligenhaftigkeit der Welt in ihrer Verweisfunktion aufzubauen.

Ein Bericht fir eine Akademie ist ein Text, der die Lugenhaftigkeit der Welt mit
einem Tier und den mit dem Tier verbundenen Diskurs zeigt, um negativ auf die
wahre Wahrheit hindeuten zu kdnnen. Rotpeter, der Protagonist der Erzahlung, ein
Affe, flhrt dem Leser ,,den Auftritt des nackten Lebens vor der Wissensordnung
menschlicher Vernunft [oder] das erpresste Gestandnis der stummen Natur
angesichts des Wissensbestandes der Kultur“®* vor Augen. Die Affengeschichte ist
somit sowohl eine Geschichte der Dekonstruktion von Wissenschaft und anderen
kinstlichen Errungenschaften des Menschen, als auch eine Stindenfallgeschichte.
Wenn man von Tiergeschichten spricht, von Geschichten, in denen Tiere Prota-
gonisten sind, dann ruft das den Gedanken an Fabeln, an Gleichnisse und an
allegorisches Sprechen im Allgemeinen hervor. Man denkt an Geschichten, die uns
mit Tieren unser eigenes Handeln vorfuhren, die uns etwas sagen wollen, die uns
belehren, wie etwa die Tierfabeln Gotthold Ephraim Lessings oder Christian
Furchtegott Gellerts. Sie sprechen in einer uneigentlichen Weise, es gibt eine, oft
sogar explizit ausgedriickte, Ubersetzung getreu einer Allegorese, in der die Bild-
hélfte eines Textes eindeutig einer Sachhalfte zugeordnet werden kann. Dies ist bei
Kafka nicht mehr moglich. Um literaturwissenschaftlich genau zu sein, missten die
Begriffe Parabel und Gleichnis eigentlich voneinander abgegrenzt werden, lassen
sich aber auf Kafkas Texte synonym anwenden, weil die Starke der Beziehung von
Bild und Sache, welche den Unterschied zwischen Parabel und Gleichnis
markiert,’? bei Kafka keine Rolle mehr spielt. Deshalb scheint es nicht verwun-

60 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 111.

61 Neumann, Gerhard; Vinken, Barbara: Kulturelle Mimikry. Zur Affenfigur bei Flaubert und
Kafka. In: Sonderheft: Tiere, Texte, Spuren, Zeitschrift flir deutsche Philologie 126 (2007), S.
136-142; hier: S. 137f.

62 \vgl. zur Definition von Parabel und Gleichnis: Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der
Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999, s.v. ,,Gleichnis“ und ,,Parabel.

16



derlich, dass diese Begriffe in der Kafka-Forschung selten weiter differenziert
werden. Diese scheinbare Ungenauigkeit resultiert aus der ,,wolkige[n] Stelle*,
die eine Trennung von ernstem und unernstem Sprechen bei Kafka hinfallig macht.
Dies lasst sich gut veranschaulichen an dem Text Von den Gleichnissen, der wie

eine Art Leseanweisung fiir seine Texte gesehen werden kann:
Viele beklagen sich, dal? die Worte der Weisen immer wieder nur Gleichnisse
seien, aber unverwendbar im téglichen Leben, und nur dieses allein haben wir.
Wenn der Weise sagt: ,,Gehe hiniiber®, so meint er nicht, dal man auf die andere
Seite hinlibergehen solle, was man immerhin noch leisten kénnte, wenn das
Ergebnis des Weges wert wére, sondern er meint irgendein sagenhaftes Driiben,
etwas was wir nicht kennen, was auch von ihm nicht n&her zu bezeichnen ist und
was uns also hier gar nichts helfen kann. Alle diese Gleichnisse wollen eigentlich
nur sagen, da3 das UnfaBBbare unfal3bar ist und das haben wir gewuRt. Aber das,
womit wir uns jeden Tag abmiihen, sind andere Dinge.
Darauf sagte einer: Warum wehrt ihr Euch? Wirdet Ihr den Gleichnissen folgen,
dann waret ihr selbst Gleichnisse geworden und damit schon der taglichen Miihe
frei.
Ein anderer sagte: Ich wette daf’ auch das ein Gleichnis ist.
Der erste sagte: Du hast gewonnen.
Der zweite sagte: Aber leider nur im Gleichnis.
Der erste sagte: Nein, in Wirklichkeit; im Gleichnis hast du verloren.®*

Zunéchst fallt die Zweiteilung des Textes auf. Die Tradition der Erlauterung der
Geschichte, der Ubersetzung der Geschichte in das eigentlich Gemeinte, das Her-
ausziehen einer allgemeinen Wahrheit oder Lehre aus dem Gleichnis wird mit
diesem Text konterkariert. Die Allegorese am Ende des Texts existiert, aber sie
existiert als Dialog. Die Wahrheit verkommt zur Sprachhandlung, die Lehre wird
diskutierbar, damit zweideutig und abanderbar. Die Diskussion dartiber, ob der
wzweite im ,,Gleichnis® oder in ,,Wirklichkeit“ gewonnen habe, ist eigentlich
gegenstandslos. Der Mensch hat nichts anderes, als die ihm gegebene Wirklichkeit
und ein Gleichnis ist immer Teil dieser ihm gegebenen sprachlichen Wirklichkeit.
Das Gleichnis und die Wirklichkeit gleichen sich, indem sie die Wahrheit oder
»irgendein sagenhaftes Driiben” immer nur in ihrem Entzug erkennen lassen
kénnen. Wenn Uber etwas gewettet wird, dann gibt es eine mehr oder minder groRe
Wahrscheinlichkeit, dass ein bestimmter, vorher festgelegter Fall eintritt oder nicht.
Eine Wette beruht immer auf einem Zufallspotential. Eine Wette ist ein Element
des Zweifels, der Unsicherheit darliber, ob ein Gewinn in Aussicht steht, wenn
jemand den Gleichnissen folgt. Wenn die Gleichnisse immer nur aussagen, dass
,,das Unfallbare unfafbar ist*, bedeutet den Gleichnissen zu folgen, sich der eigenen
Briichigkeit seines Daseins bewusst zu werden, die Ligenhaftigkeit der Sprache zu
erkennen. Wenn dies jemand tut, dann ist er ,,der tdglichen Miihe frei®, dann k6nnen
die standigen Bemiihungen um die Aufrechterhaltung des Glaubens an die
weltlichen Wahrheiten aufgegeben werden. Der Einwand des ,,andere[n], dass auch
»das ein Gleichnis* sein konne, dass auch die Liigenhaftigkeit der Welt ein
Konstrukt sein kdnne, nur das Produkt einer gewissen Wahrscheinlichkeit seli, ist
eine fur Kafka typische Paradoxie, wobei er einerseits in der Tradition des

83 Benjamin: Frank Kafka, S. 20.

64 Kafka, Franz: ,,Ehepaar-Heft“ (Oktober/November 1922, méglicherweise bis Dezember 1922).
In: Ders.: Schriften Tagebicher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente 11,
hg. v. Jurgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main
2002, S. 514-533, hier: S. 531f.

17



Gleichnisses schreibt, diese andererseits persifliert, um sie anschlielend, nattrlich
nur unter Vorbehalt, wieder zu rehabilitieren. Sein Gleichnis enthélt eine Lehre,
und zwar die, dass es keine geben kann. Er verweist auf die Undarstellbarkeit der
Wahrheit, er zeigt auf die Wahrheit in ihrem Entzug. Es existiert keine auf3erhalb
der Geschichte oder der Gleichnisse stehende, keine olympische, keine objektive
Figur, die fur eine Ausdeutung der Geschichte dienen konnte. Wahrheit ist
Perspektive, ist subjektiv, ist Auslegungssache, ist Interpretation, ist ,,Verstehen der
Welt als eines menschenartigen Dinges“.% Gilles Deleuze und Felix Guattari
empfinden Kafkas Schreiben deshalb als einen Versuch, jenseits des Subjektiven
zu schreiben, als Ausdruck dessen, dass es keine Bedeutungen, wohl aber
»kollektive Aussageverkettungen“®® gibt. Sein Schreiben zerbreche Formen,
versuche den Inhalt wiederherzustellen, komme aber unmittelbar zu dem Ergebnis,
dass dieser immer mit der Ordnung der Welt im Konflikt stehe.®” Kafkas Gleichnis
stellt nicht das Allgemeine durch das Besondere dar, sondern verweist auf sich
selbst in seiner Fragwardigkeit und ist damit reprasentativ fur das Leben als solches.
Damit bestatigt sich Kafkas Opposition gegenuber jeglichen, in der literaturge-
schichtlichen Traditionslinie des Gleichnisses normalerweise dargestellten, Wahr-
heiten. Es wird die Unmdglichkeit der Ubersetzung der Welt in eindeutige Sinn-
strukturen gezeigt, die Undeutbarkeit der Welt selbst.

1.3 Kafka und die Wissenschaft

,,Alle Wissenschaft ist Metodik im Hinblick auf das Absolute. Deshalb ist keine
Angst vor dem eindeutig Metodischen notig. Es ist Hulse, aber nicht mehr, als alles
aufler dem Einen.“® Methodik kommt aus dem Griechischen und bedeutet
Nachgehen oder Verfolgen. Methodik ist der Weg hin zum Ziel der systematischen
Erkenntnis, meint also die Gesamtheit der Wege, die zu Wissen Uber etwas fuhren
konnen.® Fir Kafka ist ,, Wissenschaft Metodik im Hinblick auf das Absolute*. Ein
Nachgehen, ein Verfolgen, ist etwas dynamisches, etwas, das sich bewegt. Verfolgt
werden kann immer nur etwas, das sich im Moment des Verfolgens nicht mehr am
selben Ort befindet wie der Verfolger. Wissenschaft ist fir Kafka dem Absoluten
immer hinterher, kann es nie einfangen. Deshalb muss sie nicht geftirchtet werden,
denn selbst wenn sie eindeutig ist, wenn sie stimmig ist, wenn sie nicht widerlegbar
ist, bleibt sie immer nur ,,Hiilse*. Eine Hiilse verbirgt ihre Frucht, von der Hiilse
kann nicht auf ihr Inneres geschlossen werden. Eine langliche, grol3e Hulse verbirgt
mitunter viele kleine Bohnen. Wissenschaft verhllt also allenfalls Erkenntnis und
zeigt sie nicht. Wissenschaft kann alles andere sein ,,auler dem Einen®, auller der
einen Wahrheit. Kafka ist damit ein Wissenschaftsskeptiker, der jeder Art von
Forschung misstraut. Wissenschaft sieht nur ,,mit dem irdisch befleckten Auge*"
und ist ,,je nach der Laune und Verwundung des Einzelnen“™ ein ,,entziickendes

8 Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne 1, S. 883.

% Deleuze, Gilles; Guattari, Felix: Kafka. Fur eine kleine Literatur. Aus dem Franzdsischen
Ubersetzt von Burkhart Kroeber. Frankfurt am Main 1976, S. 27.

67vgl.: Ebd., S. 24-39.

88 Kafka: ,,Oktavheft G*, S. 29.

89 Vvgl.: Zwahr, Annette (Hrsg.): Brockhaus. Enzyklopadie in 30 Banden. 21., vollig neu
bearbeitete Auflage. Band 18 MATH-MOSB. Leipzig; Mannheim 2006, s.v. ,,Methodik*.
0 Kafka: ,,Oktavheft G*, S. 33.

"1 Ebd., S. 33.

18



oder ermudendes kaleidoskopisches Spiel*.”> Wissenschaft erkennt schone Formen,
formt die Welt zu einem symmetrischen, harmonischen Bild. Aber ihre Er-
kenntniswege gehen immer von einem ,,irdisch befleckten Auge*” aus. Wissen-
schaft kann folglich nie wahrhaftig sehen. Aber als menschliches Wesen, als Wesen
der Erbsunde, ist ihm die Kraft des aktiven Hervorbringens gegeben. Der
Siindenfall ist auch Provokateur des Schopfertums im Menschen. Der Mensch ist,
um es mit Kafka zu sagen, gezwungen, ,,Hilfskonstruktionen‘’ zu erschaffen, nicht
nur, um ,,einen Augenblick lang ruhen“”® zu kdnnen, sondern auch, um sich sein
Leben auf Erden tberhaupt zu ermdglichen. Der Mensch entwickelt Wissenschaft,
Sprache und Kunst. Die von Nietzsche gepréagte Legitimation der Welt einzig in der
Kunst™ wird bei Kafka zur Ohnmachtserfahrung, die nichts anderes als die
Negativitat des Daseins anzeigt. Er fokussiert das menschliche Schopfertum als
Hinterherjagen der wirklichen Erkenntnis, als ,kaleidoskopisches Spiel“,”” das
Ergebnis des ,,irdisch befleckten Auge[s]*® ist.

2 Ein Bericht fur eine Akademie

Ein Bericht fur eine Akademie fuhrt uns mit dem sich zu einem Menschen entwi-
ckelnden Affen jenen Nominalismus der Wissenschaft vor, der jegliche Ord-
nungskategorien der menschlichen, wissenschaftlichen Welt als haltlos deklariert
und verweist gleichzeitig auf einen paradiesischen Ort der Wahrheit. Um die
»doppelte Schrift“”® Kafkas herausarbeiten zu koénnen, wird zunéchst gezeigt,
inwiefern die Gattung Bericht — als wissenschaftliche Erkenntnisform — persifliert
wird.

Ein Bericht zeichnet sich vor allem durch seine objektiven Schilderungen, durch
Nchternheit und Prézision, durch Verzicht auf Geflihlsbeschreibungen und durch
eine moglichst funktionale, wenig blumige, wenig asthetizistische Sprache aus. Ein
Bericht soll VVorgange schildern, die passiert sind, verzichtet aber auf kausale
Darstellungen, sofern sie nicht — etwa von einem Zeugen — zitiert werden. Ein
Bericht ist ein Sachtext, soll Fakten schildern und nicht fiktional ausgeschmiickt
werden. Als Forderung von einer Akademie, einer Bildungsanstalt, einer Anstalt,
in der Wissen vermittelt werden soll, und einer Anstalt, die Wissen speichert und
reprasentiert, soll der Bericht dazu dienen, das ,,Rétsel [des] Seins*® von Rotpeter
zu l6sen, Erkenntnis zu gewinnen uber ein Wesen wie ihn. Doch dieser Forderung
kann der Affe nicht nachkommen. Der Affe, der sich innerhalb von fiinf Jahren in
einen Menschen verwandelt hat, soll einen Bericht Uber seine Entwicklung
schreiben: ,,Hohe Herren von der Akademie! Sie erweisen mir die Ehre, mich
aufzufordern, der Akademie einen Bericht Uber mein affisches Vorleben

2Ebd., S. 33.

B Ebd., S. 33.

" Ebd., S. 75.

S Ebd., S. 75.

6 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik. In: Ders.: Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen
1980, S. 9-156; hier: S. 9.

TEbd., S. 33.

" Ebd., S. 33.

8 Alt: Doppelte Schrift, S. 457.

8 Ebd., S. 308.

19



einzureichen.*®* Doch er betont immer wieder, dass sein Bericht immer ,,weit vor
der Barriere*® bleiben muss. Dies ist ein ,,Bild[]*,* das Rotpeter benutzt, um zu
zeigen, dass sein Vermdégen zu schreiben erst nach seiner Entwicklung entsteht und
sich ,,das damals affenméBig Gefiihlte“®* den Mdglichkeiten der Sprache entzieht.
Die verloren gegangene ,,alte Affenwahrheit*“® entzieht sich jeder Darstellung. Der
Affe kann damit keinen Bericht im eigentlichen Sinne schreiben; deshalb schreibt
er eine Art Erfahrungsbericht, schildert aus seiner Subjektivitat heraus, verweist
selbstreferentiell auf die Unzulénglichkeit seines Textes sowohl in Bezug auf die
adaquate Beschreibung seiner Verwandlung als auch in Bezug auf die Ubersetzung
der Geschehnisse in Schrift und gibt sich selbst als illegitimes Zentrum der
Erkenntnisse preis. Die Verwendung des szenischen Prasens, die Verwendung der
Technik des inneren Monologs, der zuweilen gar in ein bewusstseinsstromartiges
Erzahlen mindet,® will nicht in die Vorstellung der Gattung Bericht passen. Thm
bleibt nichts anderes Ubrig, als die ,,widerlichen, ganz und gar unzutreffenden,
formlich von einem Affen erfundenen® Worte zu verwenden, auch wenn er sich
der ,,Grenzen ihrer Brauchbarkeit“® bewusst ist. Rotpeter bedient sich in seinem
Bericht der Logik menschlicher Worte, macht aber darauf aufmerksam, dass diese
Logik nichts mit dem Bauchgefuhl — ,,denn Affen denken mit dem Bauch*® — von
Affen zu tun hat. Er kann nicht zum Ausdruck bringen, was ihn damals dazu
bewegte, sich in einen Menschen zu wandeln. Uber sein friiheres Sein als Affe kann

er nur metaphorisch sprechen:
Offen gesprochen, so gerne ich auch Bilder wéhle fir diese Dinge, offen
gesprochen: lhr Affentum, meine Herren, sofern Sie etwas Derartiges hinter
sich haben, kann lhnen nicht ferner sein als mir das meine. An der Ferse aber
kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht: den kleinen Schimpansen wie den
groRen Achilles.®

Rotpeter muss also ,,Bilder wihlen ,,fiir diese Dinge®, er kann nicht iiber sie berich-
ten, er kann nicht eigentlich (ber sie reden. Sein ihm vorangegangenes Affentum
kann er nur im Entzug zu erkennen geben, nur in der Darstellungsverweigerung. Er
kann es lediglich als ,,Loch in der Ferne*,** als ,,Tor, das der Himmel iiber der Erde
bildet“?, als ,,[Kitzeln an der Ferse]®, als ,,vages Gefiihl der Freiheit nach allen
Seiten“* in Erinnerung rufen. Aber er warnt ,,vor dem Gelachter des Affentums*,*
falls die Akademie diesen Metaphern in irgendeiner Weise einen Erkenntniswert
zugestehen wollte, falls sie tatsédchlich Analogien zwischen diesen Bildern und dem
dahinter Stehenden ziehen wollte, falls sie tatsdchlich glaubte, sich nun eine

81 Kafka, Franz: Ein Bericht flr eine Akademie. In: Ders.: Schriften Tagebticher. Kritische
Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten, hg. v. Jirgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost
Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 299-313; hier: S. 299.

8 Ehd., S. 299.

8 Ebd., S. 300.

8 Ebd., S. 303.

8 Ebd., S. 303.

8 vgl.: Ebd., S. 307.

8" Ebd., S. 301.

8 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main 1972, S. 430.

8 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 304.

% Ebd., S. 300.

%L Ebd., S. 300.

%2 Ebd., S. 299.

% Ebd., S. 304.

% Ebd., S. 305.

20



Vorstellung seines Affentums machen zu konnen. Rotpeters Affentum sei ihm
schliel3lich genauso weit entfernt wie dasjenige der Herren von der Akademie. Die
Erinnerungen — obwohl der Begriff Erinnerung nicht recht passt, denn Erinnerung
ist nur durch Reflexionsvermégen und Zeitempfinden méglich und eben diese
entstehen bei Rotpeter erst nach seiner Entwicklung — an die Zeit vor seiner
Verwandlung sind stets unter dem Vorbehalt zu denken, dass sich sein
vorzivilisatorisches, ,,iffisches Vorleben“® nur noch unter dem Eindruck des
Entfernt-Seins davon zeigt. Das vormalige Affenleben ist fiir ihn nur noch in seiner
Negation wahrnehmbar. Deshalb kann er Gber das erhabene Gefuihl der absoluten
Freiheit nur sagen, dass er es ,,vielleicht“® kannte.

Zusétzlich  zu  dieser  Persiflage der Gattung Bericht ist die
Kommunikationssituation geradezu paradox. Der Gegenstand der Forschung soll
selbst Auskunft tiber sich und sein ,,dffisches Vorleben“®” geben. Er ist gleichzeitig
forschendes Subjekt und zu untersuchendes Objekt. Erstens ist da der Affe, der,
oberflachlich betrachtet, auf sich selbst und seine tierische Vergangenheit
zurlckblickt und damit eigentlich die Menschheitsgeschichte im Allgemeinen
untersucht; zweitens ist da die Akademie, die den Affen in den Blick nimmt und
letztlich als Institution, als Manifestation aller kultureller Errungenschaften, als
materiell gewordenes Wissen, selbst in den Blick genommen wird und drittens ist
da der Leser des Berichts, der sowohl die forschende Akademie sein konnte als
auch der von Kafka vorgestellte implizite Leser oder auch der reale Leser an sich,
der zunachst auf den Affen schaut, spéter jedoch, analog zu den hohen Herren der
Akademie, sich selbst in seinem Mensch-Sein als das Objekt der Erforschung
erfahren muss. Durch dieses Oszillieren zwischen der Untersuchung eines Gegen-
standes und der Erfahrung, dass der Affe oder der Mensch sich niemals distanzlos
und objektiv gegenliber empirischen Gegebenheiten verhalten kénnen, fiihrt zum
Verlust eines Glaubens an jegliche hermeneutisch-ontologische Herangehensweise
wissenschaftlicher Experimente.

2.1  Der Affe als Bildtrager der Ambiguitit des Menschen

Der Affe ist in der Kulturgeschichte von Anfang an ein Wesen der Ambivalenz.®
Das Mittelalter personifiziert mit ihm als Beisitzer des Stindenfalls das Teuflische
und das Sexuelle. Ein Bild aus dem 12. Jahrhundert, das von Hans Woldemar
Janson Adam naming the animals genannt wurde, ist paradigmatisch fir die
Ikonographiegeschichte der Affen.® Das Bild inszeniert den Affen als
Mitschuldigen der Vertreibung aus dem Paradies. Einzig der Affe begibt sich
wéhrend der Benennung der Tiere durch Adam in eine Pose der Gleichgultigkeit,
indem er ruhig weiter an seinem Apfel kaut. Diese Sonderstellung gegenuber allen
anderen Tieren riickt ihn in ein ambivalentes Licht. Seine Position gleich gegenuber
Adam, seine spiegelbildliche Haltung zu ihm, I&sst ihn als eine andere Seite des
Menschen erscheinen, als die dunkle Seite, als die Seite, die den Menschen

% Ebd., S. 299.

% Ebd., S. 304.

% Ebd., S. 299.

% vgl. zur Ikonographie des Affen und des Hundes im Folgenden: Neumann: Der Blick des
Anderen, S.105-122.

% Siehe: Janson, Horst Woldemar: Apes and Ape Lore in the Middle Ages and the Renaissance.
London:; The Warburg Institute University of London 1952. S. 107.

21



schlieBlich dazu bringt, vom Baum der Erkenntnis zu essen. Der Affe deutet den
noch bevorstehenden Stindenfall an. Gleichwonhl sensibilisiert er den Bildbetrachter
fur die dem Menschen innewohnende Schopferkraft, obwohl die Benennung der
Tiere im Paradies nicht zu verwechseln ist mit der Sprache im Diesseits. In der
sogenannten adamitischen Sprache entsprechen sich noch Ausdruck und Inhalt; erst
nach dem Siindenfall geht diese Kongruenz verloren. Der Affe ist in diesem Sinne
also Bildtrager einer gewissen Doppeldeutigkeit des Menschen. Das Motiv des
Affen ist eine Vergegenwartigung der teuflischen Versuchung, die in der
Geschlechtlichkeit und in dem Erkenntnisstreben des Menschen ihren Ausdruck
findet; gleichzeitig ist es ein Symbol der Kreativitat und des Schopferischen im
Menschen. Die Ambiguitat der Symbolkraft des Affen bleibt ihm auch nach der
zweiten grol3en Station der Kulturgeschichte des Tieres erhalten. Als Vorform des
Menschen attestiert der Affe von nun an die Ahnlichkeit von Mensch und Tier und
bedroht das menschliche Selbstbewusstsein. Der Affe wird Symbol des Eigenen im
Fremden oder des Fremden im Eigenen und somit der Doppeldeutigkeit und
Zweifelhaftigkeit menschlicher Identitat. Allein diese unvollstandige Erfassung der
zwei wichtigsten Stationen in der Symbolgeschichte des Affen ldsst dessen
identitatszerstorenden Charakter in Bezug auf den Menschen zum Vorschein
dringen. Wenn Kafka also seinen Text einem Affen in den Mund legt, dann initiiert
er den Blick der Affennatur auf den Wissenshestand der Kultur und macht damit
die Zweifelhaftigkeit aller menschlichen Kulturleistungen sichtbar.

2.2 Der Hund in seiner kulturkonstituierenden Funktion

Die Zwiespaltigkeit menschlicher Kulturleistungen wird nicht nur dadurch her-
ausgestellt, dass der Bericht von einem Affen geschrieben wird, sondern auch durch

die Tatsache, dass Rotpeter die Journalisten als ,,Windhunde“'® beschimpft:
Letzthin las ich in einem Aufsatz irgendeines der zehntausend Windhunde, die
sich in den Zeitungen uber mich auslassen: meine Affennatur sei noch nicht
ganz unterdriickt; Beweis dessen sei, dal’ ich, wenn Besucher kommen, mit
Vorliebe die Hosen ausziehe, um die Einlaufstelle jenes Schusses zu zeigen.1%

Der Hund erscheint von Beginn der Uberlieferung an als ein Identitatsgarant des
menschlichen Selbst.’2 In Homers Odyssee ist es der Hund Argos, der den
Odysseus sofort nach sehr langer Zeit wiedererkennt. Er hat die Fahigkeit der
Unterscheidung von Eigenem und Fremden. In &hnlicher Weise tritt der Hund in
Platons Politeia auf, in der er als Wé&chter im Staat die Aufgabe der Distinktion von
Freund und Feind inne hat. Cervantes ist der Erste, der in seinem Text Novelas
ejemplares den Hund zu einem Symbol der Bestatigung menschlicher
Distinguiertheit stilisiert. Er begriindet die literarische, die kunstgeschichtliche
Tradition, in der der Hund meist im Modus des Schutzes des Menschentums, der
Bestatigung seines Seins, der Bejahung menschlichen Selbstbewusstseins
vorgestellt wird. In der bildenden Kunst nimmt der Hund als treuer Grenzbewacher
eine Stellung der Legitimation menschlicher Selbstwahrnehmung ein. In Johann

100 Kafka: Ein Bericht fir eine Akademie, S. 301.
101 Ebd., S. 269.
102 \/gl. zur Kulturgeschichte des Hundes: Neumann: Der Blick des Anderen, S. 99-105.

22



Christian Clausen Dahls Morgen nach einer Sturmnacht*®® wirkt der Blick des
Hundes in der Situation einer Naturkatastrophe, eines Schiffbruchs, in der
Menschen um ihr bloRBes Uberleben bangen, Sicherheit schenkend. Er erscheint
trostend fir den Beobachter der Naturkatastrophe. Zusammen mit dem Beobachter
befindet er sich auf festem Boden, wahrend das Meer tobt. Das Bild zeigt zwei
Raume: Zum einen das Meer, das grausam-erhabene Naturschauspiel, und zum
anderen, ihm diametral gegenuber liegend, die Felsen. Der Gegensatz beider Rdume
konnte groler nicht sein: Das flissige Meer, die unberechenbare, die
unbeherrschbare Natur, und zum anderen der ruhige, statische Felsen, auf dem ein
Mensch mit seinem Hund sitzt. Die Gegeniberstellung von Meer und Felsen
wiederholt sich in der Gegentbersetzung von Mensch und Hund. Der Hund sitzt
mit dem Menschen auf dem Felsen, sitzt diesem aber gegentiber. Der Hund
bekommt dadurch eine komplexe Rolle im Spiel des Menschen mit der Natur. Der
Hund ist einerseits ein Wéchter, der Sicherheit schenkt, und er ist ein Troster.
Andererseits befindet er sich am duRersten Rand des Felsens, sitzt fast an der
Schwelle zum brausenden Meer. Der Mensch kann ihn im Vordergrund und das
Meer im Hintergrund sehen. Der Hund ist Teil der Natur, aber er befindet sich auf
der Seite des Felsens, auf der sich auch der Mensch befindet, auf der Seite, auf der
so etwas wie ein Schiffsbruch, bei dem Menschen sterben, mit dem gemischten
Geflhl der Erhabenheit beobachtet werden kann. Dieses Erhabenheitsgefiihl ist
jedoch nur moglich unter dem Aspekt der Sicherheit. Ein Lustgefuhl bei der
Betrachtung von Gefahrlichem kann nur mit geniigender Distanz des Beobachters
gewonnen werden. So wie Alpen nur schon sein kdnnen, wenn sie mit der Ge-
wissheit eines Gelanders bestiegen werden, so kann ein Schiffsbruch nur schon
sein, wenn er vom Felsen aus betrachtet wird, wenn der Schiffsbruch selbst nicht
unmittelbar miterlebt wird. Der Hund ist Teil dieser Konstellation, ist sicherheits-
gebend, wird zum Teilhaber menschlicher Uberheblichkeit, die aus dem Standpunkt
der Indifferenz eine Katastrophe wie diese ansieht. Als kultivierter Wolf ist der
Hund eine Waffe im Kampf gegen den Naturzustand und damit kulturbildend.
Diese Darstellung des Hundes ist kein Zufall, bedenkt man seine Geschichte:'* Der
Hund besitzt einen hochst widersprichlichen Stand gegenuber der Natur. Als Helfer
bei der Jagd setzt der Mensch etwas gegen die Natur ein, das aus der Natur kommt.
Im wahrsten Sinne des Wortes muss der Mensch etwas Animalisches mit zu sich
und seiner menschlichen Seite nehmen. Der Mensch muss wahrend der Jagd zu
einem Tier werden, um die Spur des Tieres Uberhaupt aufnehmen zu kénnen; er
muss wie er emfpinden.'® Dies ist eine ,,inkludierende Exklusion®,% sofern der
Mensch sich zwar einerseits gegenuber dem Hund abgrenzt, ihn der Natur
zugehorig empfindet, und er ihn andererseits in seiner Zivilisation leben lasst, er
diesseits und nicht jenseits des Gartenzauns, der Grenze zwischen bearbeiteter,
kinstlich angelegter Natur — also Kultur — und Natur, lebt. Damit wird zum einen

103 Dahl, Johann Christian Clausen: Morgen nach einer Sturmnacht.
http://www.kunstkopie.de/a/dahl-johan-christian-clau/morgen-nach-einer-sturmna.html.
Aufgerufen am 24.03.2011.

104\/gl. diesbezlglich: Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 113-124.

105 vgl.: Vogl, Joseph im Interview mit Alexander Kluge: Das politische Tier (2/5)- eine Zoologie
der Macht. http://www.youtube.com/watch?v=2rZHOmXjgRQS. Aufgerufen am 06.01.2012. Min.
3f.

106 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114,

23



der Akt der Ausschliefung des Tieres aus dem Raum des Menschen — die
gewaltvolle Banngeste, mittels der sich der Mensch das Tier zum Untertan macht,
um sich selbst als zivilisiert und das Tier als wild definieren zu kénnen — fokussiert
und zum anderen die EinschlieBung, die kulturbewachende Eigenschaft dessen, was
einst Wolf war und nun zum Hund domestiziert wurde, dessen, was eigentlich zur
Natur gehort.

Auf eben diese Ambivalenz spielt Rotpeter an, wenn er die Journalisten, die Uber
ihn schreiben, als ,,Windhunde‘1%” deklassiert. Genau wie der Hund und seine ihm
vom Menschen gegebene Aufgabe, als Wachhund tber die Grenze von Natur und
Kultur Aufsicht zu halten, erscheinen die Journalisten in der Funktion der
Uberwachung der Kultur. Sie bezichtigen Rotpeter der noch nicht weit genug
fortgeschrittenen Verdrangung seiner Natur. Aber Rotpeter gibt ihnen nicht Recht,
er beschimpft sie, bezeichnet sie als ,,Windhunde“.?®® Ein Affe bezeichnet
»Schreiber 1 als ,,Windhunde*.1° Die kulturbewachende Eigenschaft der Journa-
listen wird damit in seiner Unschérfe herausgestellt und unterstrichen. Als Men-
schen, die schreiben, Menschen, die die Kulturtatigkeit des Schreibens austiben, die
sich angesichts ihrer hohen Kultiviertheit iber den Affen Rotpeter hinwegsetzen,
echauffieren sie sich tber das noch vorhandene tierische Verhalten Rotpeters, der
,,wenn Besucher kommen, mit Vorliebe die Hosen ausziehe, um die Einlaufstelle
jenes Schusses zu zeigen“.''* Die Wut Rotpeters wird verstandlich, wenn man
beachtet, wie die ,,Einlaufstelle“!*2 entstanden ist. Der Schuss war Resultat der Jagd
auf Rotpeter, der gewaltvollen Banngeste der Menschen zum Zweck der Zahmung
oder Tétung. Die Wut Rotpeters bezieht sich auf diese Geste, die eben nur
gewaltvoll eine Grenze zwischen Natur und Kultur zu ziehen vermag. Der
,tierexkludierende Urverrat“®* des Hundes an der Natur wird hier angesprochen
und verweist auf die Willkirlichkeit der Grenzsetzung zwischen Mensch und Tier
sowie auf die Durchl&ssigkeit und Instabilitat der Grenze.

Der Diskurs tber die Instabilitdt der Grenze, die ,,inkludierende Exklusion®,* wird
nicht nur an dieser Stelle von Rotpeter verhandelt, in Form der Beschimpfung,
sondern er rekurriert auf sie immer wieder. So erwéhnt er die ,,Jagdexpedition der
Firma Hagenbeck !>, Einmal mehr bestatigt sich der Schwellenraum zwischen
Mensch und Tier in seiner Unklarheit durch Rotpeters Schilderung seines engen
Kaéfigs, dessen Gitterstabe sich bei ihm ins Fleisch einschneiden.**® Wie Nietzsche
in Genealogie der Moral die Menschwerdung beschreibt, — als Unterdriickung der
animalischen Instinkte auf Grund moralischer Unterdriickung, die sich durch
Gewalt einprégt: ,,Man brennt Etwas ein, damit es im Gedéchtnis bleibt: nur was
nicht aufhort, weh zu thun, bleibt im Gedéchtniss“'*” — so wird dem Tier Rotpeter

107 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 301.
108 Epd., S. 301.

109 Epd., S. 302.

110 Epd., S. 301.

11 Epd., S. 301.

112 Epd., S. 301.

113 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114.

114 Ebd., S. 114.

115 Kafka: Ein Bericht fur eine Akademie, S. 301.
116 \/gl.: Ebd. S. 302.

117 Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, S. 295.

24



das Tierische seines Triebes dank der Firma Hagenbeck ausgetrieben. Die Gewalt
des Lehrers von Rotpeter, die personifizierte Banngeste, brennt Rotpeter sogar im
wahrsten Sinne des Wortes etwas ein: er hilt ihm ,,manchmal die brennende Pfeife
ans Fell, bis es irgendwo, [...] zu glimmen [anfdngt]“.!** Die ,,zehntausend
Windhunde*“*® — ein hyperbolischer Ausdruck — kdnnten ein Zeichen der Kollekti-
vitat, der Allgemeinheit, der Allgemeingiltigkeit des VVorgangs der Domestizierung
sein; die Domestizierung der Affen, die zu der Menschheit wurden und die sich
jetzt illegitimerweise Uber den Affen stellen. Rotpeter spricht also die inharente
Gewalt der Selbstinszenierung des Menschen an.

2.3 Die Hand als physisches Merkmal des Menschen

Als weiteres Bildzeichen der Markierung des Ubergangs von Natur in Kultur ist die
Hand ein Organ, ein physisches Merkmal, das den Mensch-Kdrper auszeichnet. Flr
Johann Gottfried Herder ist die Hand des Menschen im Gegensatz zur Pfote, zur
Tatze, zum Greiforgan des Tieres nicht nur ein physisches Charakteristikum des
Menschen, sondern auch ein geistiges. In seiner Abhandlung Ideen zur Philosophie
der Geschichte der Menschheit, die Kafka aus dem Louvre-Zirkel bekannt war,
leitet er die VVernunft des Menschen unter anderem aus seiner Physis ab:

Durch die Bildung zum aufrechten Gange bekam der Mensch freie und

kinstliche Hénde, Werkzeuge der feinsten Hantierungen und eines

immerwéhrenden Tastens nach neuen Ideen. Helvétius hat sofern recht, daR

die Hand dem Menschen ein groRes Hulfsmittel seiner Vernunft gewesen;

[...]1%0
Auch Rotpeter kennzeichnet seine Hand als kulturbildendes Organ, das die
Zeichenwelt der Kultur erst ermdglicht: ,,Das erste, was ich lernte, war: den
Handschlag geben; Handschlag bezeugt Offenheit; mag nun heute, wo ich auf dem
Hohepunkt meiner Laufbahn stehe, zu jenem ersten Handschlag auch das offene
Wort hinzukommen.“*?* | [D]en Handschlag geben* bezeugt etwas, erinnert an den
Handschlag als symbolischen Vertragsabschluss, an eine Vereinbarung, mit dem
der Affe in die Kulturwelt aufgenommen wird.'? Rotpeter bestéatigt mit diesem
Handschlag seinen Eintritt in die Kultur. Vor diesem Hintergrund ist es nicht
uberraschend, dass auf den Handschlag des Rotpeter zugleich sein erstes Wort folgt.
Als Folge des Handschlags entwickelt er Sprachvermégen. Wenn Sprache bedeutet,
sich mit Hilfe der Vernunft einen Begriff von etwas zu bilden, wenn die Sprache
die Konsequenz der Vernunft darstellt, dann ist hier — ganz in der Theorie Herders
— die Hand ein , Hiilfsmittel seiner Vernunft“. Das Knie nimmt in diesem
Zusammenhang eine ganz analoge Rolle zur Hand ein. So ist das Knie ebenfalls
eine physische Besonderheit des Menschen. Es macht den aufrechten Gang erst
maoglich. So werden die ,,zitternden Knie[]*'?® von Rotpeter in seiner Hockstellung

118 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 310.

119 Epd., S. 301.

120 Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. In: Ders.:
Ausgewahlte Werke in Einzelausgaben. Band 1, hg. v. Heinz Stolpe. Berlin und Weimar 1965, S.
135.

121 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 300.

122 \/gl. diesbezuglich: Friedrich, Lars: Die Topophobie der Handschrift. Zu Franz Kafkas ,,Ein
Bericht fiir eine Akademie®. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift fiir deutsche
Philologie 126 (2007), S. 195-220; hier S. 211.

123 Kafka: Ein Bericht fur eine Akademie, S. 302.

25



am ,,Zwischendeck des Hagenbeckschen Dampfers“!? erwéhnt. Die Kiste wird zu
dem Ort der Metamorphose, sie ist ,,zu niedrig zum Aufrechtstehen und zu schmal
zum Niedersitzen*.*? Rotpeter ist auf dem Weg zum aufrechten Gang; in dieser
Kiste brennen sich die Stabe ein, in ihr wird er zahm. Rotpeter wird zu einem
Menschen mit einem menschlichen Knie, er ist dabei, sich genau wie die Menschen
»aufs Knie“?® schlagen zu koénnen, aufrecht stehen zu kdnnen. Durch den
aufrechten Stand vermag es Rotpeter schlie3lich, den Handschlag zu geben und so
in die Menschenwelt einzutreten. Die Verwandlung des Korpers geht einher mit
seiner geistigen Verwandlung.

Die Hand ist aber nicht nur Voraussetzung dafiir, dass er den Handschlag geben
kann, sie ist auch Signum der Kunstféahigkeit des Menschen. Sie ist VVoraussetzung
dafiir, dass ,,irgendein Kiinstlerpaar oben an der Decke an Trapezen hantieren®?’
kann. Doch auch diese Kunst kann nicht vor Rotpeters Urteil standhalten. Auch die
Kinstler in einem Varieté-Theater werden verspottet und dem ,,Geldchter des
Affentums‘'? ausgesetzt. Die Trapezkunst hat fiir den Affen nichts mit Freiheit zu
tun. Sie ist die ,,entsprechende Tauschung*“?® zu dem ,,groen[n] Gefiihl der Freiheit
nach allen Seiten®,® das er als Affe einst kannte und nun nur noch als ,,Loch in der
Ferne“*** splren kann. Somit wird die Kunst zu einem Komplement der verloren
gegangenen Vorzeit von Rotpeter. Das Schwingen, Schaukeln, Springen und
Schweben der Kunstler wird von Rotpeter abwertend als reine
,Menschenfreiheit“%? bezeichnet. Lars Friedrich deutet diese Kunst als Symbol der
irdischen Schwerkraft einerseits und als Hoffnung auf eine jenseitige Transzendenz
— verdeutlicht durch den aberwitzigen Versuch, die Erdanziehung durch so etwas
wie die Trapezkunst verlassen zu kénnen — andererseits.’* Die Kunst, symbolisiert
durch das Hantieren an der Decke, wird zu einer ,,Geste der Ausweglosigkeit*.*
Die Kunst wird in ihrer Bedeutung fir den Menschen, in der Bedeutung als
Merkmal der Uberlegenheit des Menschen herabgesetzt. Sie wird von Rotpeter als
der verzweifelte Versuch des Menschen gesehen, das Geflihl der Freiheit
nachahmen zu konnen. Letztlich scheitert dieser Versuch. Das einzige, was die
Kunst zeigt, ist die unfreiwillige ,,Verspottung der heiligen Natur“,**> ihren
unfreiwilligen Verweis auf das, was sie nicht ist, ihren Verweis auf das, was sie
friher einmal war und ihr Verhaftet-Sein auf die begrenzten Mdglichkeiten des
Menschen. Die von Rotpeter kritisierte Trapezkunst wird zu einer Kunst, die
Wahrheit zeigt, wie sie nicht ist.

Eine der ersten Ubungen, die der Affe zum Erwerb menschlicher Fahigkeiten er-
lernt, ist das Entkorken, Fassen und Ansetzen einer Flasche. Auffallig ist, dass
Rotpeter vor dem Gelingen der Ubung von einem Greiforgan spricht, — ,, Trotzdem

124 Ebd., S. 302.

125 Epd., S. 302.

126 Epd., S. 306.

127 Epd., S. 304f.

128 Epd., S. 305.

129 Epd., S. 304.

130 Epd., S. 304.

131 Epd., S. 300.

132 Epd., S. 305.

133 \/gl.: Friedrich: Die Topophobie der Handschrift, S. 216.
134 Ebd., S. 216.

1385 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie. S. 305.

26



greife ich, so gut ich kann, nach der hingereichten Flasche“® — wéhrenddessen er
spater nur noch seine Hande erwéhnt: ,Die Hénde in den Hosentaschen, die
Weinflasche auf dem Tisch, liege ich halb, halb sitze ich im Schaukelstuhl und
schaue aus dem Fenster.“¥’Als eigentlicher Initiationsritus des Menschen zur Auf-
nahme in die Erwachsenenwelt ist das Trinken offenbar fiir Rotpeter Zeichen des
Eingangs in die Menschenwelt, ebenso wie das Rauchen. In diesem Sinne kdnnte
das Greifen Rotpeters nach der Flasche gewissermalen ein erster Akt des Begrei-
fens sein, derart, dass immer nur etwas begriffen —im Sinne von verstehen —werden
kann, wovon ein Begriff gebildet wurde. Die Hand, als &ul3erst feinmotorisches
Greiforgan, sorgt dafir, dass Rotpeter sprechen kann und dass er sich Begriffe von
etwas bilden kann, letztlich, dass er reflektieren kann und sein Verstand sich
entwickelt. Die schreibende Hand — auf die der gesamte Bericht bezogen bleibt —
ermoglicht es Rotpeter den Bericht zu schreiben, ermdglicht es den Menschen,
Sprache und Kunst zu fixieren. Aber die Kunst im Allgemeinen und die
Schreibkunst im Besonderen werden der Lacherlichkeit preisgegeben. Die Archi-
vierung von Kultur férdert die Strukturierung von Wissen und etabliert Akademien
als Institutionen der Verwaltung von Wissen. Da diese jedoch nur ,,Ausweg ** sind,
um Uberleben zu kénnen, schopferischer Widerstand gegen den Mangel an
Freiheit, gegen die ,,Erinnerungen der Jugend®,**® gegen den Verlust des ,,dffischen
Vorleben[s]“,*** gegen den Verlust des ,,grole[n] Gefiihl[s] der Freiheit“,** werden
die aus der Physis der Hand resultierenden Leistungen in ihrer Zweifelhaftigkeit zu
Schau gestellt. Die ,Fingerchen [der] schreibenden Hand“%* werden zum
Hassobjekt fur Rotpeter und mit ihr der von ihnen geschriebene Bericht. Der
Bericht als wissenschaftliche Erkenntnisform wird zu einer Angelegenheit des
Davon-Rennens vor dem sicheren Tod und damit zum Entzug der ,alte[n]
Affenwahrheit“.2** Der Bericht kann nur ex negativo auf sie verweisen, denn die
»Sprache kann fiir alles auBlerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise*#
gebraucht werden. Rotpeter dekonstruiert damit die Wissenschaft in ihrer
Erkenntnisfahigkeit.

2.4  Die Sprache der Menschen und der Entzug der Erkenntnis

Den Namen Rotpeter erhalt der Affe aufgrund einer Narbe, die von dem ersten

Schuss auf ihn zurickblieb.
[I]ch bekam zwei Schiisse. Einen in die Wange; der war leicht; hinterliel aber
eine groRe ausrasierte rote Narbe, die mir den widerlichen, ganz und gar
unzutreffenden, foérmlich von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter
eingetragen hat, so als unterschiede ich mich von dem unléngst krepierten, hie
und da bekannten, dressierten Affentier Peter nur durch den roten Fleck auf
der Wange.#

136 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 3009.
137 Epd., S. 313.

138 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 311.
139 Epd., S. 299.

10 Epd., S. 299.

11 Epd., S. 304.

142 Epd., S. 301.

143 Epd., S. 303.

144 Kafka: ,,Oktavheft G*, S. 59.

145 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 301.

27



Diese Aussage zeigt die Arbitraritdt von Namensgebungen. Der Affe wird durch
einen gewaltsamen Schuss benannt und damit in einer Ordnung eingebunden. Der
Name klassifiziert und kategorisiert ihn, bezeichnet jedoch nicht den Affen in
seinem spezifischen Sein. Der Name ist nicht imstande, das Individuelle seiner
Personlichkeit wiederzugeben. Sein Name ist keine Ubersetzung seines Selbst in
Sprache, keine Transkription des Dings in die Schrift, sondern ein auf willkirliche
Zuschreibung basierendes Produkt, das in seiner Zeichenhaftigkeit von der Wahr-
heit weit entfernt ist. Rotpeter macht damit darauf aufmerksam, dass Sprache nicht
das ausdruckt, was sie auszudriicken vorgibt. Er beschreibt, dass Sprache keine
benennende Funktion hat und dass die Welt lediglich vom Menschen ausgehend
betrachtet wird. Die Sprache bietet letztlich nur eine zu relativierende mo-
noperspektivische Sicht auf die Welt. Foucault sagt im Zusammenhang der
klassischen episteme und ihrer Art der Begriffsbildung Folgendes: Auch die
sekundare Begriffshildung, kommt nicht umhin, sich der priméren Begriffsbildung
— dem alltagssprachlichem Gebrauch von Sprache — zu bedienen, und mit ihrer
Hilfe eine neue, eben die sekundare Sprache zu errichten, die sich durch die Utopie
der Korrespondenz von Ding und Wort auszeichnet. Diese Sekundérsprache soll
mit Hilfe der sogenannten ,,unterscheidenden Merkmal[e]*“¢ errichtet werden, die
ein Wesen vom ndchst komplexeren Wesen differenziert, und so allmahlich, unter
der Annahme einer kontinuierlichen Serie von Gattungen, alle Einzelarten
bezeichnen kann.*” Dieses Postulat muss nach der Verbreitung von Darwins
Theorie nicht nur aufgegeben, sondern auch als Denkvoraussetzung vollends
fallengelassen werden. Die Historisierung der Natur flhrt zum Ende des Denkens,
das auf der Hoffnung einer wiederherzustellenden Kongruenz von Sprache und
Welt beruht. Rotpeter, der die Verwandlung nicht innerhalb einer kaum
vorstellbaren, unendlich langen Zeit von mehreren Millionen Jahren durchmacht,
sondern innerhalb von finf Jahren, ist nicht nur eine Symbolfigur der
Dynamisierung der Spezies, sondern eine Symbolfigur fir eine rasant schnelle
Entwicklung hin zu einem Affen. Das Sprachproblem wird durch seinen Bericht
also besonders ausgestellt.

2.5 Die Lernfahigkeit des Menschen

Die Lernféhigkeit gilt seit der Antike als eine anthropologische Grundkonstante:
Denn sowohl das Nachahmen selbst ist den Menschen angeboren — es zeigt
sich von Kindheit an, und der Mensch unterscheidet sich dadurch von den
tbrigen Lebewesen, dal3 er in besonderem MaRe zur Nachahmung beféhigt ist
und seine ersten Kenntnisse durch Nachahmung erwirbt — als auch die Freude,
die jedermann an Nachahmungen hat.4

Weil der Mensch die spezifische Nachahmungsfahigkeit besitzt, kann er sich
»Kenntnisse” aneignen, kann an der Kultur teilhaben. Diese differentialistische
Ansicht halt sich bis zur modernen Biologie. Fur den Verhaltensforscher Michael
Tomasello ist Imitation eine spezifisch menschliche Fahigkeit, die letztlich dazu
flihrt, dass der Mensch die Kultur hervorbringt.'* Tiere hétten zwar die Moglichkeit
der Emulation, aber, da sie dem Beobachteten kein intentionales Bewusstsein

146 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 181.

147 Ebd., S. 173-180.

148 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2008, S. 11.
149 v/gl.: Wild: Tierphilosophie zur Einfilhrung. S. 167-178.

28



zuschreiben konnten, bleibe ihr Nachahmungsverhalten beschrankt auf die un-
mittelbare Manipulierung eines bestimmten Objektes, beispielsweise auf das Wa-
schen der Kartoffel bei den Makaken. Eine bergenerationale Verbreitung des
Erlernten, d. h. die Anh&ufung von Wissen und damit die Entstehung von Kultur,
sei nicht moglich. Diese ,,Theorie des Geistes*™® ist jedoch in ihrer einfachen
Dichotomie nicht zu halten. Tomasello selbst untersucht das affische Vermdgen,
Blickrichtungen verfolgen zu kdnnen — ein Indiz dafiir, jemand anderem Gedanken
zuzuschreiben — und muss erkennen, dass Affen zumindest teilweise die Fahigkeit
besitzen, bei anderen Individuen Intentionen zu erkennen. Diese Ambivalenz der
Nachahmungsfahigkeit als besonderes Kennzeichen des Menschen stellt auch
Rotpeter dar. ,,Es war so leicht, die Leute nachzuahmen.“*** Nach dem Konzept
Tomasellos imitiert Rotpeter, denn er ahmt das Modell nach und ist nicht fixiert auf
einen Gegenstand. Er wird also zum Menschen, weil er menschliche
Nachahmungsféahigkeit besitzt. Doch Rotpeter stellt immer wieder klar, dass seine
Nachahmungsfahigkeit nur die Konsequenz seines Uberlebenswillens ist: ,,Ich
wiederhole: es verlockte mich nicht, die Menschen nachzuahmen; ich ahmte nach,
weil ich einen Ausweg suchte, aus keinem anderen Grund.“*? Seine
,Fortschritte“®®, das ,,Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins
erwachende Hirn**>* — Tomasello wiirde von der Kumulation des Wissens sprechen
— basieren nicht auf einem Subjekt mit einer angeborenen Vernunft, mit einer a
priori vorhandenen GrofRe, — sondern auf einem tierischen Trieb, auf einem
korperlichen Uberlebenswillen. Als erkenntnisautonomes Subjekt entsteht er erst
innerhalb seiner Nachahmungsfahigkeit, aus der hervorgehend er schlieflich
Sprache entwickelt. Sprache als humanes Alleinstellungsmerkmal entsteht aus dem
Tierkorper. Die ,,Durchschnittsbildung eines Européers* ' ist also nichts, das wird
in dem Bericht ausgestellt, womit sich der Mensch gegeniiber dem Tier zuverléssig
abgrenzen konnte. Die Handlungen, die Rotpeter nachahmt, lassen die klassischen
Zuschreibungen der anthropologischen Maschine zweifelhaft in Erscheinung
treten.

2.6 Der Bericht als Stindenfallerzdhlung

Rotpeters Verwandlung in einen Menschen beginnt mit ,,zwei Schiisse[n]*.1
,Einen in die Wange*“%” — dieser trdgt ihm den Namen Rotpeter ein — und einen
,unterhalb der Hiifte“.'® Der zweite Schuss tragt ihm eine Narbe ein, die er zu
zeigen pflegt, wenn er Besucher empféangt:

Er war schwer, er hat verschuldet, daB ich noch heute ein wenig hinke. Letzthin

las ich in einem Aufsatz der zehntausend Windhunde, die sich in den Zeitungen

Uber mich auslassen: meine Affennatur sei noch nicht ganz unterdriickt;

Beweis dessen sei, dal ich, wenn Besucher kommen, mit Vorliebe die Hosen

ausziehe, um die Einlaufstelle jenes Schusses zu zeigen. Dem Kerl sollte jedes

150 Epd., S. 1609.
151 Kafka: Ein Bericht fiir eine Akademie, S. 308.
152 Epd,, S. 311.
158 Epd,, S. 312.
14 Epd,, S. 312.
155 Epd., S. 312.
156 Epd., S. 301.
157 Epd., S. 301.
158 Epd., S. 301.

29



Fingerchen seiner schreibenden Hand einzeln weggeknallt werden. Ich, ich
darf meine Hosen ausziehen, vor wem es mir beliebt; man wird dort nichts
finden als einen wohlgepflegten Pelz und die Narbe nach einem — wahlen wir
hier zu einem bestimmten Zwecke ein bestimmtes Wort, das aber nicht
miBverstanden werden wolle — die Narbe nach einem frevelhaften Schuf3. Alles
liegt offen zutage; nichts ist zu verbergen; kommt es auf Wahrheit an, wirft
jeder GroRgesinnte die allerfeinsten Manieren ab. Wurde dagegen jener
Schreiber die Hosen ausziehen, wenn Besuch kommt, so hatte dies allerdings
ein anderes Ansehen und ich will es als Zeichen der Vernunft gelten lassen,
dal er es nicht tut. Aber dann mag er mir auch mit seinem Zartsinn vom Halse
bleiben!%

Rotpeter macht explizit darauf aufmerksam, dass der Ausdruck ,.frevelhafte[r]
SchuB* nicht missverstanden werden solle. Dies flihrt jedoch paradoxerweise
gerade dazu, dass die Obszonitat herausgestellt wird. So verbindet der Leser den
»frevelhaften Schuf3* mit einer Coitushandlung. Dieser Schuss hat eine Narbe bei
ihm hinterlassen. Mit dem Schuss ist er in die Menschenwelt tberfuhrt. Nach dem
Schuss muss er sein Leben in einem Kafig verbringen und sterben, oder einen
»2Ausweg 1 finden. Durch den Schuss befindet er sich in einer Umgebung, die
nichts mit der groBen Affenfreiheit zu tun hat, und nach dem Schuss bekommt er
einen Namen, der ,,weit vor der Barriere* ¢! zurlickbleibt. Durch den Schuss verliert
er ein Leben, das er als vollkommenes Ideal schildert. Wenn der ,,frevelhafte[]
Schuf3* als Geschlechtsakt verstanden wird, dann wird die Narbe zu einem Symbol
seines jetzigen Lebens in der ,,entsprechende[n] Tduschung*.162

Die Narbe ,,unterhalb der Hiifte“!6® befindet sich in der Schamgegend. Wenn
Rotpeter sie zeigt, wird ,,man dort nichts finden als einen wohlgepflegten Pelz und
die Narbe®. Am Anfang des Berichts schreibt Rotpeter noch von seinem ,,Fell*,%4
wahrend er spéter von seinem ,,wohlgepflegten Pelz* spricht. Der Pelz — als das
Fell eines getoteten Tieres — wird hier zu einem Symbol seiner Domestizierung.
Um in seine Vergangenheit zuriick kommen zu kénnen, miisste Rotpeter sich ,,das
Fell vom Leib [...] schinden®,'%> was seinen Tod bedeuten wirde, oder er miisste
einen Ausweg Uber die Aneignung menschlicher Verhaltensweisen finden. Diesen
»Ausweg 1% wahlt er schlieflich, und sein ,,Fell“**” wird damit zu einem ,,Pelz".
Wenn Rotpeter die Hosen herunterzieht, erblicken die Besucher den Pelz — Zeichen
der Jagd des Menschen auf das Tier, also Zeichen der Kulturalisierung.

Sein Ubergang von Tier zu Mensch beschreibt er auch als ,,LLoch in der Ferne durch
das [er] einstmals kam“.28 An dieser Stelle ergibt sich eine Uberlagerung zweier
Geschichten: der seiner Menschwerdung und der seiner Geburt. Sein Affendasein
schildert er durchweg als ideale Daseinsform, spricht vom ,,grof3e[n] Gefiihl der

19 Ebd., S. 301f.
160 Epd., S. 304.
161 Ebd., S. 299.
162 Epd., S. 304.
183 Ephd., S. 301.
164 Ebd., S. 300.
165 Ebd., S. 300.
166 Ebd., S. 304.
167 Ebd., S. 300.
168 Ebd., S. 300.

30



Freiheit nach allen Seiten*,*® von der ,,heiligen Natur*,*”® von seinem ,,Ursprung‘*’*
und von den ,,Erinnerungen der Jugend“.? Von seinem Dasein als Mensch
hingegen hat er nur negative Attribute zur Verdeutlichung. Er nennt es ,,Ausweg™,'"
,»Verzweiflungstat[]“,'* ,,entsprechende Tauschung®.'”> Sein Dasein als Tier wird
somit zu einer verloren gegangenen, paradiesischen Vorzeit stilisiert. Die
Ineinanderblendung von Geburt und Menschwerdung fiihrt dazu, dass der Bericht
als Sundenfallgeschichte gelesen werden kann. Die Narbe wird so zu einem Symbol
der Erbsiinde, zum ,,Pfahl im Fleisch®“.1® Als Mensch, der nicht mehr Affe ist,
verliert Rotpeter die groRe Freiheit, die Fahigkeit ,,das damals affenmiBig
Gefiihlte* " ausdriicken zu kdnnen. Als Mensch, der aus dem Paradies gefallen ist,
hat er zwar ,,Erkenntnis“,'® aber keine ,,Wahrheit®“. Die beiden Narben werden
damit zu Insignien des Sindenfalls. Die Erbsunde, die sich durch die
Geschlechtlichkeit von Generation zu Generation Ubertragt, fihrt zu einer Sprache,
die immer ,,weit vor der Barriere“'” zurlickbleiben muss. Das Menschsein nach
dem Sindenfall wird zu einem Leben, das die groBe Wahrheit nur in seiner
Negativitit fiihlen kann: ,,An der Ferse aber kitzelt es jeden, der hier auf Erden
geht.18 Der Mensch flihlt das Vergangene in seiner Abwesenheit.

Warum aber zieht Rotpeter als inzwischen gebildeter, gesitteter Mensch, der sich
auf ,,Banketten [und in] wissenschaftlichen Gesellschaften'®* bewegt, vor anderen
Leuten seine Hosen aus? Fiir thn , kommt es auf Wahrheit an“. Er hat es sich mit
dem Bericht zur Aufgabe gemacht, die menschlichen Errungenschaften — die Kunst,
die Sprache, die Lernfahigkeit und die Wissenschaft des Menschen — in ihrem rein
kompensatorischen Aspekt, in ihrer Aufgabe ,,einen Augenblick lang ruhen‘#? zu
konnen, als Lacherlichkeiten in Bezug auf die ,,Wahrheit* oder in Bezug auf das
Verloren-Gegangene zu présentieren. Er mochte ,,offen* sein, er mochte nichts
,verbergen®. Also zeigt er seine Narbe und seinen Pelz. Der Pelz als Sinnbild der
anthropologischen Maschine, als Sinnbild der ,,inkludierenden Exklusion®,*® als
Sinnbild der Gewalt des Menschen am Tier, als Sinnbild der kinstlichen
Hierarchisierung zwischen Mensch und Tier, als Sinnbild der anthropozentrischen
Denkweise, und sein Geschlechtsteil als das, was der Affe mit dem Menschen teilt,
als das, was den Menschen an seine Tierheit erinnert, als das, was Menschen
schamhaft im Verborgenen halten, zeigen bildhaft, was er mit seinem Bericht
auszudriicken versucht. Deswegen emporen sich die ,,Windhunde®“*®* die
Journalisten, auch dartiber. Deswegen bezichtigen sie ihn, dass er seine

169 Epd., S. 304.

170 Epd., S. 305.

11 Epd., S. 299.

172 Epd., S. 299.

173 Epd., S. 304.

174 Epd., S. 307.

175 Epd., S. 304.

176 Der zweite Brief an die Korinther 12,7.

177 Kafka: Ein Bericht fur eine Akademie, S. 303.
178 Epd., S. 309.

179 Epd., S. 299.

180 Epd., S. 300.

181 Epd,, S. 313.

182 K afka: ,,Oktavheft G*, S. 75.

183 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114.

184 Kafka: Ein Bericht fur eine Akademie, S. 301.

31



ZAffennatur*'®> noch nicht ganz unterdriickt hatte und verkennen damit, dass er
lediglich die Paradoxien menschlichen Seins expliziert. Was Rotpeter als ,,Zeichen
der Vernunft“ bewertet, dass sie ihre Hosen vor dem Besuch nicht ausziehen, wird
somit einer gewissen Ironie preisgegeben. Weil sie Vernunft haben, ziehen sie sich
nicht aus. Aber gerade diese Vernunft, diese menschliche Vernunft, die die Dinge
benennt und die Wissenschaft entwickelt, dekonstruiert sich im Bericht. Das
Handeln Rotpeters ist in diesem Sinne konsequenter, ehrlicher und letztlich
vernunftiger als das Handeln der kulturbewachenden Journalie. Weil Rotpeter nicht
den Tod gewihlt hat, ,,das Tor, das der Himmel iber der Erde bildet*,*® weil er sich
fir ein Menschenleben ,auf Erden“!® entschieden hat bzw. weil seine
Metamorphose ,,vorwirts gepeitscht[]“:¢ wurde, kann er auf ein Paradies nur aus
der Ferne schauen, ,,sitzt [er] im Schaukelstuhl“®® — ganz im Gegensatz zu den
Trapezkiinstlern, die allerdings selbst nicht mal anndhernd an das ,,grofe Gefiihl
der Freiheit“!® heranreichen — und ,,schau[t] aus dem Fenster“**! in ganzlicher
Sehnsuchtshoffnung. Thm ist bewusst, dass er sich in einer auf Liigen gebauten Welt
der , Hilfskonstruktionen**2 befindet und das macht er in dem Bericht deutlich. Er
schreibt damit einen Bericht, der strenggenommen wissenschaftlichen Anspriichen
insofern gentigt, als dass er auf seine eigenen Denkpramissen stets aufmerksam
macht und sich damit gegenlber Angriffen immunisiert, die ihm fehlende
Erkenntnisvermittlung vorwerfen, da er zugibt, dass dies, ohne anthropozentrisch
zu denken, sowieso nicht moglich ist. Rotpeter instrumentalisiert die Diskussion
der Differenz zwischen Mensch und Tier, um eine bestimmte Vorstellung, die
Vorstellung eines Seins jenseits des Seins auf Erden, die Vorstellung einer
tatsdchlichen Wahrheit, zur Darstellung bringen zu kénnen.

3 Die Wahrheit Kafkas und ihre Moral

Das diskursive Umfeld Kafkas kann paradigmatisch durch einen Vergleich von
Carl von Linné mit Charles Darwin erértert werden. Diesen Vergleich (ibernahmen
wir von Michel Foucault, der mit ihm den Wechsel des klassischen epistems in das
moderne charakterisieren konnte. Wir haben so gesehen, dass menschliche Identitét
seit Darwin anders gedacht werden muss, dass sie durch gewaltvolle Banngesten
erst entsteht. Weiterhin haben wir gesehen, dass der epistemologische Gehalt von
Sprache quasi nur noch metaphorisch gedacht werden kann, denn wenn die Natur
historisch gedacht wird, dann verschwindet auch der mit einem Postulat verbundene
Glaube, die Dinge eines Tages in Begriffe transkribieren zu konnen. Dieser
zivilisatorische Schock fuhrte dazu, Erkenntnis nur noch als anthropozentrische
Erkenntnis ~ wahrzunehmen und  fihrte zu einem  weitreichenden
Wahrheitsskeptizismus bei Friedrich Nietzsche und Franz von Brentano, die Franz
Kafka in seinem Denken zwar stark beeinflussten, deren Philosophie jedoch nicht

185 Epd., S. 301.
186 Epd., S. 299.
187 Epd., S. 300.
188 Epd., S. 299.
189 Epd., S. 313.
190 Epd., S. 304.
191 Epd., S. 313.
192 K afka: ,,Oktavheft G, S. 75.

32



vollstdndig von Kafka tbernommen wurde. Dies nahmen wir wahr, als wir die
Zlrauer Aphorismen Kafkas analysierten und dabei feststellten, dass Kafka ein Rest
von metaphysischer Hoffnung nicht abgesprochen werden kann. Dieses Relikt
paradiesischer Erlésungshoffnung ist der Grund, dass zwar postmoderne Ideen in
Kafkas Texten zu finden sind, diese aber nicht ohne den Hinweis auf die Kafka
typische Wendung — namlich den negativen Verweis auf das Paradies —
auskommen. Der implizite Leser war gepréagt von der zeitgendssischen Diskussion
um Charles Darwin. Was flr die Wissenschaft nach Darwin der epistemologische
Zweifel an der Funktion von Sprache und an der Legitimitat von Grenzziehungen
und Kilassifikationen im Allgemeinen ist, ist fir Kafka die Sprache nach dem
Stindenfall. Wahrend die Wissenschaft nach neuen Erkenntniswegen sucht, die
vom Absolutheitscharakter der Wahrheit abriicken, sucht Kafka noch nach
Wabhrheit, ohne sich jedoch sicher zu sein, dass sie jemals gefunden werden kann.
Kafka legt den Bericht in den Mund eines Affen, der die typischen
Abgrenzungskriterien des Menschen gegeniiber dem Tier neu verhandelt und
schliellich dekonstruiert. So wie Rotpeter den Blick der ,halbdressierten
Schimpansin‘® nicht ertragen kann, so ist Rotpeters Blick auf die Menschen kaum
zu ertragen, denn er zeigt den Menschen in seiner Nacktheit, ohne seine Kultur, mit
seinen ganzen jammerlichen Verdiensten, die ihn zutiefst erlésungsbedirftig
machen. Aber, ob es etwas anderes als diesen Menschenausweg gibt, kann nie
gesagt werden, denn all die ,,Leistung[en]“*** wdren ohne das Loslassen, ohne den
,»Verzicht auf jeden Eigensinn“*®® Giberhaupt nicht mdglich. Der Bericht zeigt, dass
diejenigen, die das ,,Rétsel“!®® des menschlichen ,,Seins“®” zu l6sen versuchen,
immer ,,Windhunde***® sind und eine Wahrheitsfindung nach dem Siindenfall —
oder nach dem ,,frevelhaften Schu3* — in uneinholbare Ferne riickt.

Der Affe Rotpeter dekonstruiert mit seinem Bericht also nicht nur menschliche
Kulturleistungen wie Sprache und Lernvermdgen, den Irrglauben aus physischen
Merkmalen so etwas wie die Verstandesfahigkeit des Menschen ableiten zu kon-
nen, sondern damit die wissenschaftliche Erkenntnisféahigkeit insgesamt. Aus dem
Glauben an diese Erkenntnisfahigkeit ist die Aufforderung zum Schreiben dieses
Berichts entstanden, der vielmehr Siindenfallerzahlung als Bericht mit einem wis-
senschaftlichen Anspruch ist. In diesem Sinne kann gesagt werden, dass Der
Bericht flr eine Akademie ein fir die Sprachparadoxie von Kafka typischer Text
ist. Einerseits gibt der Bericht an, sich auflerhalb des Bereichs der Wahrheit zu
befinden und andererseits verweist er negativ auf ihn.

4 Quellenverzeichnis

Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Aus dem Italienischen
von David Giuriato. Frankfurt am Main 2003.

198 Ebhd., S. 313.
194 Ebd., S. 299.
15 Ebd., S. 299.
1% Epd., S. 308.
197 Ebd., S. 308.
1% Ebd., S. 301.

33



Alt, Peter-André: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze. Franz Kafkas
Poetik des Unsagbaren im Kontext der Sprachskepsis um 1900. In: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft. Internationales Organ fiir neuere deutsche Literatur
29 (1985), S. 455-490.

Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige Sohn. Eine Biographie. Miinchen 2005.
Anders, Glnther: Kafka pro und contra. Die Proze3-Unterlagen. Miinchen 1951.
Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2008.
Benjamin, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages. In:
Benjamin Uber Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. v. Hermann
Schweppenhéuser. Frankfurt am Main 1981, S. 9-38.

Borgards, Roland: Hund, Affe, Mensch. Theriotopien bei David Lynch, Paulus
Potter und Johann Gottfried Schnabel. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren,
Zeitschrift fur deutsche Philologie 126 (2007), S. 105-142.

Dahl, Johann Christian Clausen: Morgen nach einer Sturmnacht.
http://www.kunstkopie.de/a/dahl-johan-christian-clau/morgen-nach-einer-

sturmna.html. Aufgerufen am 24.03.2011.

Deleuze, Gilles; Guattari, Felix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie.
Ubersetzt von Bernd Schwibs. Frankfurt am Main 2004.

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main 1972.

Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Edition Passagen 34, hg. v. Peter
Engelmann. Wien 1992,

Derrida, Jacques: Das Tier, das ich also bin. Aus dem Franzdsischen von Markus
Sedlaczek. Passagen Forum, hg. v. Peter Engelmann. Paris 2006.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Arch&ologie der
Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974.

Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. In: Ders.: Die
Traumdeutung und andere Schriften. Band 1, hg. v. Zweitausendundeins. Frankfurt
am Main 2010. S. 711-1046.

Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Das Unbehagen in der

Kultur und andere Schriften. Band 2, hg. von Zweitausendeins. Frankfurt am Main
2010, S. 535-596.

34



Friedrich, Lars: Die Topophobie der Handschrift. Zu Franz Kafkas ,,Ein Bericht fiir
eine Akademie®”. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift fiir deutsche
Philologie 126 (2007), S. 195-220.

Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999.

Hamacher, Werner: Die Geste im Namen. Kafka und Benjamin. In: Entferntes
Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, hg. v. Werner
Hamacher. Frankfurt am Main 1999, S. 280-323.

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. In:
Ders.: Ausgewahlte Werke in Einzelausgaben. Band 1, hg. v. Heinz Stolpe. Berlin
und Weimar 1965.

Herder, Johann Gottfried: Abhandlung Gber den Ursprung der Sprache, hg. v. Hans
Dietrich Irmscher. Stuttgart 1997.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor Wiesengrund: Dialektik der Aufkl&rung.
Philosophische Fragmente. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 3, hg. v. Rolf
Tiedemann. Frankfurt am Main 1981, S. 283-292.

Janson, Horst Woldemar: Apes and Ape Lore in the Middle Ages and the
Renaissance. London: The Warburg Institute University of London 1952.

Kafka, Franz: Briefe 1902-1924. In: Ders.: Gesammelte Werke.
Taschenbuchausgabe in acht Banden. Band 8, hg. v. Max Brod. Frankfurt am Main
1992.

Kafka, Franz: ,,Oktavheft G* (18. Oktober 1917 — Ende Januar 1918). In: Ders.:
Schriften Tagebucher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente
Il, hg. v. Jirgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit.
Frankfurt am Main 2002. S. 29-78.

Kafka, Franz: ,,Oktavheft H* (Ende Januar 1918 bis um Anfang Mai 1918). In:
Ders.: Schriften Tagebiicher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und
Fragmente 11, hg. v. Jirgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost
Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 79-112.

Kafka, Franz: ,Ehepaar-Heft* (Oktober/November 1922, moglicherweise bis
Dezember 1922). In: Ders.. Schriften Tageblcher. Kritische Ausgabe.
Nachgelassene Schriften und Fragmente Il, hg. v. Jirgen Born, Gerhard Neumann,
Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 514-533.

Kafka, Franz: Ein Bericht fur eine Akademie. In: Ders.: Schriften Tageblcher.

Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten, hg. v. Jirgen Born, Gerhard Neumann,
Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 299-313.

35



Kant, Immanuel: Die anthropologische Charakteristik. VVon der Art, das Innere des
Menschen aus dem Ausseren zu erkennen. In: Ders.: Werke. Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik. Band 10, Zweiter
Teil, hg. v. Wilhelm Weischedel. Darmstadt 1983, S. 623-690.

Kienlechner, Sabina: Negativitidt der Erkenntnis im Werk Franz Kafkas. Eine
Untersuchung zu seinem Denken anhand einiger spater Texte. Tubingen 1981.

Neumann, Gerhard: Der Blick des Anderen. Zum Motiv des Hundes und des Affen
in der Literatur. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 40 (1996), S. 87-
122.

Neumann, Gerhard; Vinken, Barbara: Kulturelle Mimikry. Zur Affenfigur bei
Flaubert und Kafka. In: Sonderheft: Tiere, Texte, Spuren, Zeitschrift fur deutsche
Philologie 126 (2007), S. 136-142.

Neumann, Gerhard: Verfehlte Anfange und offenes Ende. Franz Kafkas poetische
Anthropologie [aus einem Vortrag hervorgegangen, der am 2. Juli 2009 in der Carl-
Friedrich-von-Siemens-Stiftung gehalten wurde]. Miinchen 2011.

Nietzsche, Friedrich: Ueber Lige und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1. In:
Ders.: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli
und Mazzino Montinari. Miinchen 1980, S. 873-890.

Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik. In: Ders.:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. Minchen 1980, S. 9-156.

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches 1. In: Ders.: Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari. Minchen 1980, S. 9-366.

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. In: Ders.:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 5, hg. v. Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. Mlinchen 1980, S. 245-412.

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland und des Evangelischen Bibelwerks
in der Bundesrepublik Deutschland (Hrsg.): Die Bibel. Altes und Neues Testament.
Einheitslibersetzung. Stuttgart 1980.

Rohde, Bertram: >>und blé&tterte ein wenig in der Bibel<<. Studien zu Franz Kafkas
Bibellektire und ihren Auswirkungen auf sein Werk. Wirzburg 2002.

Sarasin, Phillipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der
Biologie. Frankfurt am Main 2009.

36



Vogl, Joseph; Anne von der Heiden: Vorwort. In: Politische Zoologie, hg. v. Joseph
Vogl und Anne von der Heiden. Berlin; Zurich 2007, S. 7-12.

Vogl, Joseph im Interview mit Alexander Kluge: Das politische Tier (2/5)— eine
Zoologie der Macht. http://www.youtube.com/watch?v=2rZHOmXjgRQS.
Aufgerufen am 06.01.2012.

Voss, Julia: Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie 1837-1874. Frankfurt
am Main 2007, S. 25-35.

Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999.

Zwahr, Annette (Hrsg.): Brockhaus. Enzyklopédie in 30 Banden. 21., véllig neu
bearbeitete Auflage. Band 18 MATH-MOSB. Leipzig; Mannheim 2006.

37



