
 

Animalische Epistemologie – Tierwahrheiten bei Franz Kafka am 

Beispiel von „Ein Bericht für eine Akademie“ 

 

1 Die Sprachparadoxie bei Franz Kafka ...................................................... 2 

1.1 Die Erkenntnis Darwins ..................................................................................... 6 

1.2 Die Wahrheit bei Kafka .................................................................................... 12 

1.3 Kafka und die Wissenschaft ............................................................................. 18 

2 Ein Bericht für eine Akademie ................................................................ 19 

2.1 Der Affe als Bildträger der Ambiguität des Menschen .................................... 21 

2.2 Der Hund in seiner kulturkonstituierenden Funktion ....................................... 22 

2.3 Die Hand als physisches Merkmal des Menschen ............................................ 25 

2.4 Die Sprache der Menschen und der Entzug der Erkenntnis ............................. 27 

2.5 Die Lernfähigkeit des Menschen ...................................................................... 28 

2.6 Der Bericht als Sündenfallerzählung ................................................................ 29 

3 Die Wahrheit Kafkas und ihre Moral ...................................................... 32 

4 Quellenverzeichnis .................................................................................. 33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

1 Die Sprachparadoxie bei Franz Kafka 

 

Stummheit gehört zu den Attributen der Vollkommenheit.1 

-Franz Kafka  

 

Wenn jemand von der Vollkommenheit spricht, sollte er ihr dann Attribute zuord-

nen? Ist nicht die Vollkommenheit immer eine Ganzheit? Die Vollkommenheit ist 

vollkommen, sie kann nicht eine Eigenschaft mehr oder weniger in sich tragen. Es 

ist nicht möglich, ihr einige Attribute zuzuschreiben und andere wegzulassen, wie 

es in der klassischen Begriffsdefinition geschieht (omnis determinatio est negatio). 

Wäre unter dieser Voraussetzung der Satz nicht eigentlich eine paradoxe Aussage? 

Wenn jemand oder etwas, der oder das eigentlich die Anlage hätte, sprechen zu 

können, aus beispielsweise physischen Gründen nicht sprechen kann, dann würde 

man ihn oder es als stumm bezeichnen. Stumm kann aber auch weiter gefasst 

werden, etwa als die Abwesenheit von Lärm, Geräusch oder Klang im 

Allgemeinen. In diesem Sinne könnte dann auch ein Stein stumm sein, eine Pflanze 

oder ein Haushaltsgegenstand. Das Gegenteil von stumm wäre dann etwas, das 

Laute von sich geben kann. So würden eine Maus, die piepst, ein Schaf, das blökt 

oder ein Hund, der bellt, in einer Definition als nicht-stumm bezeichnet werden. In 

einer anderen wäre das Adjektiv stumm kein adäquates Beschreibungsmittel für 

Tiere, da ihnen das Attribut sprechend nicht zukommt. Im obigen Zitat jedoch wird 

von der „Stummheit“ gesprochen. Im Gegensatz zu dem Wort stumm ist Stummheit 

ein Adjektivabstraktum, bezeichnet also das Stumm-Sein im Allgemeinen. Unab-

hängig davon, wer oder was als stumm angesehen wird, ist doch das Schreiben der 

Aussage „Stummheit gehört zu den Attributen der Vollkommenheit“ sicherlich 

eines nicht: Stummheit. Abgesehen davon, dass das Führen eines Stiftes auf einem 

Blatt Papier, wenn auch nur minimale, so doch durchaus wahrnehmbare Geräusche 

verursacht, ebenso wie das Tippen auf einer Schreibmaschine oder auf einem 

Computer, so ist es doch möglich, dass in völliger Stummheit ein Satz wie dieser 

auf ein Blatt Papier gebracht wird. Aber der Satz generiert Buchstaben, die für 

Laute stehen, die sich schließlich zu bedeutungstragenden Zeichen formieren und 

damit eine Aussage bilden. Der Satz sagt nicht nur etwas aus, es ist auch möglich, 

ihn selbst auszusagen und ihn zu artikulieren. Damit ist der Satz keine Stummheit 

mehr. Als Aussage ist der Satz „Stummheit gehört zu den Attributen der 

Vollkommenheit“, wenn nicht das Gegenteil, so doch wenigstens etwas anderes als 

Stummheit.  

Der Schreiber dieses Satzes gehört offenbar nicht in den Bereich der Vollkom-

menheit. Er gehört in einen Bereich, zu dem die Sprache und die Schrift gehören. 

Und in dem Maße, in dem er sich im Bereich der Sprache und der Schrift befindet, 

befindet er sich auch im Bereich der Konstituierung von Differenz und 

Grenzziehung innerhalb eines Sprachsystems. Der zitierte Satz gibt seine 

Unterwerfung unter die sprachliche Ordnung zu erkennen. Der Schreiber dieses 

                                                           
1 Kafka, Franz: „Oktavheft G“ (18. Oktober 1917 – Ende Januar 1918). In: Ders.: Schriften 

Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente II, hg. v. Jürgen Born, 

Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 29-78; hier: 

S. 50.  



3 
 

Satzes kann nicht anders, als sich die Vollkommenheit sprachlich und begrifflich 

vorzustellen. Er denkt in den Kategorien vollkommen versus unvollkommen und 

zeigt mit der Aussage „Stummheit gehört zu den Attributen der Vollkommenheit“, 

dass er sich offensichtlich in einem Bereich der Unvollkommenheit befindet. Er 

lebt innerhalb einer sprachlichen Ordnung und gibt mit der der Proposition 

inhärenten Paradoxie zu erkennen, dass er doch aus ihr heraus möchte. Die Schrift 

oder die Sprache sind einerseits etwas, dessen er sich bedienen muss, um überhaupt 

Aussagen treffen zu können und andererseits etwas, dessen Funktion und dessen 

Herstellung von Sinn er nicht nur anzweifelt, sondern die er für falsch erklärt, 

obwohl der Begriff falsch in dieser Logik des Verstummens keine Bedeutung mehr 

trägt. 

Der Satz „Stummheit gehört zu den Attributen der Vollkommenheit“ verhandelt ein 

erkenntnistheoretisches Problem, insofern hier postuliert wird, dass Aussagen über 

die Vollkommenheit in der Sprache überhaupt nicht möglich sind. Und trotzdem 

scheint er gewissermaßen bezogen auf die Vollkommenheit zu sein, sonst würde 

der Sprecher sich nicht bemühen, einen Satz über sie zu formulieren. Er hat die 

Einsicht, dass alle Erkenntnis der Logik der Sprache folgen muss und die 

sprachliche Struktur sowohl die Voraussetzung als auch die Grenze des Erkennba-

ren bildet. Aber trotz oder gerade wegen dieser Einsicht, dass die Sprache und das 

Vollkommene niemals zur Deckung kommen können, ist er nicht davon abzuhalten, 

mit seiner Sprache darauf anzuspielen, dass es etwas nicht Darstellbares geben 

könnte und verweist damit mit der Sprache auf die Sprache in ihrer Problematik. Er 

ist sich der Grenzen der Sprache bewusst und stellt sie selbstreferentiell nicht nur 

an sich in Frage, sondern auch die mit ihr verbundenen Erkenntniswege. So steht 

die Sprache ganz im Zeichen der Unmöglichkeit der Darstellung und der 

täuschenden Repräsentationsleistung. Aber aus eben dieser Sprachnot heraus 

entwickelt der Schreiber eine Art Symbolsprache als „schöpferische[n] 

Widerstand“2 gegen die Grenze der Sprache. 

Peter-André Alt nennt das die „doppelte Schrift“ Kafkas, welche sich, oberflächlich 

betrachtet, zwar über die Undarstellbarkeit beklage, jedoch eigentlich eine 

„kunstvolle Inszenierung“ der „Ausdruckskrise“ sei und damit keine „Paradoxie“, 

sondern „Bedingung[] literarischer Produktion“.3 Das Schreiben Kafkas muss als 

Nachdenken über die Grenze der Sprache gedacht werden. Er entwickelt Strategien, 

„dem Zweifel am Wort eine Lizenz zum Schreiben gleichsam experimentell zu 

verschaffen“.4 Dieses Nachdenken über die Grenzen sprachlicher Darstellbarkeit 

und der daraus resultierende Versuch, neue Formen des literarischen Ausdrucks zu 

finden, charakterisiert die Epoche der Moderne insgesamt.5 Kafkas Schreiben 

                                                           
2 Alt, Peter-André: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze. Franz Kafkas Poetik des 

Unsagbaren im Kontext der Sprachskepsis um 1900. In: Jahrbuch der Deutschen 

Schillergesellschaft. Internationales Organ für neuere deutsche Literatur 29 (1985), S. 455-490; 

hier: S. 457. 
3 Ebd., S. 457. 
4 Ebd., S. 460. 
5 Peter-André Alt geht darauf ein, dass die Sprachskepsis bei anderen Prager Literaten zu einer 

regelrechten „parfümierten Wortakrobatik“ (ebd., S. 464.) geführt habe. Gemeint ist die 

übertrieben ausdrucksstarke Sprache, die über die Unsicherheit dessen, was gesagt und wie es 

gesagt werden kann, hinwegtäuschen soll. Davon kann bei Kafka keine Rede sein. (Vgl.: Ebd., 

S. 462-471.) 



4 
 

dementiert sich selbst und darin bedeutet seine Sprache die Unbedeutbarkeit.6 Die 

Wahrheit determiniert sozusagen ihre Darstellungsform, der sie sich in der Schrift 

stets entziehen muss. Die Intransparenz der Vollkommenheit, von der Kafka 

erzählt, führt zu dem „aporetischen Charakter der Formen, in denen er davon 

erzählt“.7 Die Brüchigkeit der Sprache sowie ihr gleichzeitiges Bezogen-Sein auf 

etwas Undarstellbares zeigen sich in einer Form, die auf etwas verweist, jedoch 

gleichzeitig darauf insistiert, dass es eben nicht darstellbar ist. Die Sprache verhält 

sich wie der Ort der Vollkommenheit: sie gibt sich nur in ihrem Entzug zu erkennen.  

Auch Walter Benjamin beschäftigt sich mit der Paradoxie in Kafkas Schreiben. Er 

nennt es „die wolkige Stelle“8 in Kafkas Werk. Benjamin formuliert damit seine 

Unsicherheit darüber, ob Kafka es ernst meine oder nicht. Entsprechend seiner 

Einteilung der Literaten in Besonnene und Mystiker vermochte Benjamin es nicht, 

Kafka einer dieser beiden Kategorien zuzuordnen. Dem Besonnenen sei es nicht 

ernst mit seiner Literatur, da seine parabolische Ausdrucksweise zu sprachlichen 

Formen führe, die insubstantiell seien, weil sie über sich selbst heraus noch etwas 

anderes beschreiben, während es dem Mystiker mit seinen Texten ernst sei, da 

dieser direkt das ausdrücke, was er mitzuteilen habe. Da Kafka in seiner Art zu 

schreiben jedoch das Wort an sich in seiner Zweideutigkeit herausstellt und die 

Gespaltenheit der Rede offenlegt, führt die Unmöglichkeit der Übersetzung in 

eigentliche Sinnstrukturen dazu, dass es das Vollkommene in seiner Negativität 

darstellt. Die „Distanzierungsfunktion“9 zwischen Text und Wahrheit geht verloren, 

insofern die Sprache sich selbst auf der Grenze zwischen Bedeuten und Nicht-

Bedeuten, der Welt der Sprache und der Welt der Wahrheit (sofern Kafka die 

Sprache von der Wahrheit trennt) befindet. Eine Unterscheidung zwischen Text und 

dahinter stehendem Allgemeinen, der dahinterstehenden Welt, ist nicht mehr nötig 

und möglich, da die Sprache sich selbst darstellt, wie sie ist: brüchig und unwahr, 

da Welt überhaupt nur in der Sprache existiert. So wird die Einteilung zwischen 

Mystiker und Besonnenem bei Kafka hinfällig. Seine Sprache gehört „weder einer 

Ordnung noch ihrer Negation, und dennoch, im Übergang und als Übergang, 

jeweils beiden an, ohne eine bestimmte neue Ordnung zu bilden“.10 Sich dies 

bewusst zu machen, muss zu einer Untersuchung von Kafkas Texten führen, welche 

die dem Text immanente Destruktion des Sinns sowie die damit einhergehende 

Verweisstruktur in den Fokus nimmt.  

„Sprache kann für alles außerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber 

niemals auch nur annähernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie entsprechend 

                                                           
6 In ganz analoger Weise bringt Jacques Derrida die Verborgenheit des Gesetzes aus Kafkas 

Erzählung Vor dem Gesetz in Zusammenhang mit der Verborgenheit des Sinns in der Schrift: „Die 

Lektüre kann nämlich offenbaren, daß ein Text unberührbar, im eigentlichen Sinne unantastbar, 

weil lesbar [Hervorhebung von Jacques Derrida] ist und zugleich unlesbar in dem Maße, wie die 

Gegenwart eines wahrnehmbaren, faßbaren Sinns in ihm ebenso verborgen bleibt wie sein 

Ursprung.“ (Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Edition Passagen 34, hg. v. Peter 

Engelmann. Wien 1992, S. 56.) 
7 Hamacher, Werner: Die Geste im Namen. Kafka und Benjamin. In: Entferntes Verstehen. 

Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, hg. v. Werner Hamacher. Frankfurt am 

Main 1999, S. 280-323; hier: S. 288.  
8 Benjamin, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages. In: Benjamin über 

Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. v. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt am 

Main 1981, S. 9-38; hier: S. 20.  
9 Hamacher: Die Geste im Namen, S. 290.  
10Ebd., S. 311.  



5 
 

der sinnlichen Welt nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.“11 Wie kann 

Kafka, der sich innerhalb der Sprache befindet12 – demzufolge innerhalb von 

Beziehungen und Relationen – schreiben, ohne gänzlich ins Schweigen zu 

verfallen? Wie kann er die Prämissen der Sprache überwinden, in ihr tatsächlich 

etwas ausdrücken, auf der Grenze schreiben?  

Die doppelte Schrift Kafkas funktioniert, weil er über Tiere schreibt, weil Tiere zu 

Protagonisten zahlreicher Erzählungen werden. Als Teil des zeitgenössischen 

Diskurses um Charles Darwin und seine Evolutionstheorie evozieren sie einen 

epistemologischen Relativismus, der Grundfesten menschlicher Überzeugungen 

sprengt. Warum der Evolutionstheorie erkenntnistheoretische Bedeutung zukommt, 

warum sie einen Wahrheitsbegriff schwierig werden lässt, soll in einem ersten Teil 

paradigmatisch, anhand einer Abgrenzung Carl von Linnés von Charles Darwin, 

dargestellt werden. Die Gegenüberstellung dient einer Annäherung an das Denken 

zu Beginn des 20. Jahrhunderts, das von Sprachskepsis und Wahrheitsverlust 

geprägt ist. In die Tiere Kafkas schreibt sich der Diskurs um Darwin ein. Ihre 

Metaphorik ist nur mit der Evolutionstheorie zu verstehen. Denn auch Kafkas 

Denken ist geprägt von einem Verlust des Glaubens, mit Sprache Dinge ausdrücken 

zu können. Aber der Verlust der Sprache bleibt bei Kafka nie ohne einen Verweis 

auf einen Ort, an dem es Wahrheit und Vollkommenheit noch gibt, einen Ort 

jenseits der Welt der Sprache – das Paradies.  

Die „doppelte Schrift“13 Kafkas funktioniert deshalb, weil der neue 

erkenntnistheoretische Status nach Darwin durch seine Tierfiguren dargestellt wird 

und er damit den Glauben an eine Wahrheit in der Sprache zerstören kann. Mit 

dieser Negierung alles Ausdrückbaren nährt er gleichzeitig die Hoffnung auf einen 

Bereich, an dem es alles, was durch die moderne Philosophie dekonstruiert wurde, 

noch gibt. Der Ort der Vollkommenheit ist das Paradiesische, von dem der Mensch 

möglicherweise herkam und zu dem er unter dieser Prämisse wieder zurückkehren 

wird. Dazwischen liegt die Welt des Sündenfalls und des Sprachverlusts. Die 

Sündenfallvorstellungen Kafkas werden in einem zweiten Punkt untersucht, um das 

Überbleibsel metaphysischer Hoffnung in Kafkas Denken darlegen zu können und 

um zu zeigen, dass er im eigentlichen Sinne nicht postmodern ist, sondern vielmehr 

ein an Sprache und Wahrheit Gescheiterter, der verzweifelt nach Erlösung sucht. 

Die Tiere Franz Kafkas stehen also für Zweierlei. Zum einen für eine von Darwins 

Theorie beeinflusste Anthropologie, die den epistemologischen Status nicht nur des 

Menschen, sondern auch seiner Wahrheiten in Frage stellt, und zum anderen für die 

Suche nach der vollkommenen Wahrheit, die es möglicherweise aber gar nicht gibt. 

Thema dieser Arbeit ist folglich ein Doppeltes. Erstens: Die Weise, auf die Kafka 

am Paradigma tierischer Figuren die menschliche Problematik, Wahrheit in Worte 

zu fassen, zum Ausdruck bringt. Und zweitens: Wie er die Erschütterung durch 

diese Problematik mit der Hoffnung auf einen anderen, einen paradiesischen Ort 

kompensiert, an dem Wahrheit und Vollkommenheit noch existieren. 

Im Hauptteil soll die Erzählung Ein Bericht für eine Akademie im Mittelpunkt der 

Betrachtung stehen. Sie ist paradigmatisch für die oben angeführte Problematik. 

                                                           
11 Kafka: „Oktavheft G“, S. 59.  
12 Auch dies ist an sich eine unzulässige, weil metaphysische, Aussage, eine Topologie. 
13 Alt: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze, S. 457. 



6 
 

1.1 Die Erkenntnis Darwins 

Bevor auf den Paradigmenwechsel des Denkens durch Darwins Evolutionstheorie 

eingegangen wird, soll kurz beschrieben werden, woher Kafka diese Theorie kannte 

und wie er mit den durch sie initiierten Kontroversen in Kontakt kam. Mit der 

Evolutionstheorie kommt er erstmalig durch seinen Lehrer Adolf Gottwald in 

Berührung. Er regt ihn an Ernst Haeckels Die Welträthsel zu lesen, in der die Lehre 

Darwins populärwissenschaftlich Verbreitung findet.14 Über die philosophischen 

und anthropologischen Konsequenzen wird Kafka im Rahmen des Prager Louvre-

Zirkels reflektieren, einem Philosophen- und Literatentreff, an dem er ab 1901 

regelmäßig teilnimmt. Neben Friedrich Nietzsche sind Franz von Brentano, 

Sigmund Freud und Johann Gottfried Herder Gesprächsthemen.15 Im Folgenden 

soll der starke Einfluss der Evolutionstheorie auf die „episteme“16 des 20. 

Jahrhunderts in groben Zügen beschrieben werden, um so den Diskurs aufzeigen zu 

können, der sich schließlich in Kafkas Texten verdichtet. 

Die Evolutionstheorie ist eine Theorie der Herkunft des Menschen. Der Mensch ist 

aus dem Tier hervorgegangen. Das Hervorgehen des Menschen aus dem Tier ist 

eine narzisstische „Kränkung“,17 sofern dieser sich selbst vom Tier abgrenzt und er 

nun von etwas Fremdem abstammt. Die Kränkung steigert sich, wenn man bedenkt, 

dass er nicht nur vom Fremden kommt, sondern dass das Fremde immer noch Teil 

von ihm ist. Es ist das Fremde im Eigenen oder das Eigene im Fremden, weswegen 

das anthropozentrische Denken – d. h. eben unter Anderem auch das Denken, in 

dem sich der Mensch vom Tier abgrenzt – neu geordnet werden muss.  

Die Geschichte der differentialistischen Einstellung des Menschen gegenüber der 

Tierheit lässt sich weit zurückverfolgen.18 Für Aristoteles ist es der Verstand, der 

den Menschen vom Tier trennt, für René Descartes sind Tiere lediglich Maschi-

nenwesen, die weder denken noch antworten können (man denke an sein berühmtes 

Gedankenexperiment), für Kant nicht autodeiktisch auf sich selbst Bezug nehmen, 

für Jacques Lacan können Tiere nicht lügen und für Heidegger ist das Tier weltarm, 

dagegen der Mensch weltbildend. Giorgio Agamben spricht in diesem Kontext von 

der sogenannten „anthropologische[n] Maschine“,19 die eine Definition des 

Menschen durch die Errichtung der Opposition Mensch vs. Tier, bzw. human vs. 

inhuman erzeuge.20 Die Maschine funktioniert, indem sie das Humane mittels 

bestimmter Zuschreibungen entstehen lässt. Der Mensch braucht diese Maschine 

zur Identitätskonstruktion: Zahlreiche vergleichende Untersuchungen sollten nach 

                                                           
14 Vgl. bezüglich des Lektüreverhaltens Franz Kafkas: Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige 

Sohn. Eine Biographie. München 2005, S. 107-112.  
15 Vgl.: Ebd., S. 107-109.  
16 Diesen Begriff übernehme ich von Michel Foucault. Er bezeichnet die Strukturvoraussetzungen 

einer bestimmten Zeit, die es ermöglichen, Wissen zu generieren. Vgl.: Foucault, Michel: Die 

Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974, 

S. 169. 
17 Sigmund Freud bezeichnet die Theorie Darwins als eine der drei großen Kränkungen der 

Menschheit. Vgl.: Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: Ders.: 

Die Traumdeutung und andere Schriften. Band 1, hg. v. Zweitausendundeins. Frankfurt am Main 

2010. S. 711-1046; hier: S. 913.  
18 Vgl. im Folgenden: Wild, Markus: Tierphilosophie zur Einführung. Hamburg 2008, S. 41-67. 
19 Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Aus dem Italienischen von David 

Giuriato. Frankfurt am Main 2003, S. 47.  
20 Vgl. zur Funktionsweise der anthropologischen Maschine im Folgenden: Ebd., S. 42-48.  



7 
 

der Entdeckung der Evolutionstheorie Darwins auf der Basis der Anatomie den 

Unterschied zwischen Tier und Mensch begründen. Ernst Haeckel kann 1874 ein 

Übergangswesen zwischen Tier und Mensch festmachen, zu dem der Arzt Eugen 

Dubois 1891 von der Insel Java den entscheidenden Beweis liefert, nämlich ein 

Stück Schädel- und Oberschenkelknochen jenes Übergangswesens, das dem 

Menschen bereits sehr ähnlich war. Folgewidrig bringt dies Haeckel dazu, dieses 

Wesen als sprachlosen Urmenschen zu definieren. Damit siedelt er die menschliche 

Sprachlosigkeit als noch nicht (ganz) menschlich außerhalb des menschlichen 

Bereichs an. Trotz der anatomischen Vorgehensweise seitens Dubois definiert 

Haeckel den Menschen anhand eines Merkmals, welches nichts mit dem rein 

beschreibenden Bereich der Anatomie zu tun hat, nämlich der Sprache. So wird der 

Mensch mittels einer Addition, der Addition des Sprachvermögens, definiert. 

Damit sind die menschlichen Zuschreibungen lediglich geschichtliche 

Erzeugungen. Die „anthropologische Maschine“ ist „lediglich der Ort einer ständig 

erneuerten Entscheidung, in der die Zäsuren und ihre Zusammenfügungen stets von 

neuem verortet und verschoben werden“.21 Heymann Steinthal ist der erste 

Philosoph und Anthropologe, der die unausgesprochenen Voraussetzungen der 

modernen anthropologischen Maschine in Folge von Haeckels Welträthsel 

aufdeckt. Er hebt den Ursprung der Sprache von dem Ursprung des Menschen ab, 

denn er durchschaut, dass der Mensch sich bei der Gleichsetzung dieser Ursprünge 

gegenüber dem Tier höher setzt. Wenn der Ursprung des Menschen gleich dem 

Ursprung der Sprache sei, dann sei der menschliche Ursprung höher und besser 

angesiedelt als der tierische. Somit liege der Ursprung des Menschen im Ursprung 

seiner höheren Anschauung gegenüber den Tieren. Steinthal erkennt: Wenn das 

spezifisch Menschliche die Sprache sein soll, müssen bereits beim vormenschlichen 

Menschen Voraussetzungen gegeben sein, die ihn befähigen, die Sprache zu bilden 

– folgerichtig heißt das: Bereits der vormenschliche Mensch, der Mensch, bevor er 

Mensch wurde, steht höher als das Tier, da die Voraussetzungen bereits da waren, 

die ihn vom Tier abgrenzen. Steinthal entlarvt dies als unzulässige Voraussetzung 

und entziffert damit die Funktionsweise der modernen anthropologischen 

Maschine, die immer nur „mittels einer Ausschließung (die immer auch ein 

Einfangen ist) und einer Einschließung (die immer schon eine Ausschließung ist)“22 

laufen kann. Giorgio Agamben nennt das die „Zone der Ununterscheidbarkeit“23 

und meint damit, dass die theriotope Grenzziehung dazu neigt, sich selbst 

auszuhebeln. Roland Borgards macht darauf aufmerksam, dass diese Grenzen ihre 

„eigene Dicke“ hätten und dass „[a]ll das, was an und mit den Tieren voneinander 

abgegrenzt und einander entgegengesetzt wird, […] sich dank einer zwillingshaften 

Verwandtschaft immer auch übereinander und ineinander blenden [lasse]“.24  

Die Demarkationslinie, die zwischen Tier und Nicht-Tier gezogen wird – und hier 

wird ganz bewusst von einem Ziehen gesprochen, sofern die Linie artifiziell und 

gemacht ist – ist notwendig für die Etablierung von Kultur, von Ordnung, die Idee 

                                                           
21 Ebd., S. 47f. 
22 Ebd., S. 47.  
23 Ebd., S. 47.  
24 Borgards, Roland: Hund, Affe, Mensch. Theriotopien bei David Lynch, Paulus Potter und 

Johann Gottfried Schnabel. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift für deutsche 

Philologie 126 (2007), S. 105-142; hier: S. 109. 



8 
 

des Menschen.25 Der Mensch definiert sich ex negativo; durch die Unvernunft des 

Tieres beweist er seinen eigenen Verstand. Es ist dies eine heuristische 

Vorgehensweise, die Lebewesen hierarchisch ordnet. Jacques Derrida spricht in 

diesem Zusammenhang von der Konstruktion einer unzulässigen Grenze, insofern 

der Mensch einerseits dem Tier gegenübergestellt wird und andererseits jenseits der 

Grenze des Menschlichen eine „homogene Ganzheit“ gesehen wird, „der gegenüber 

man das Recht, das theoretische oder philosophische Recht auf Unterscheidung 

oder Entgegensetzung hätte, nämlich die des Tiers im Allgemeinen, des Tiers im 

allgemeinen Singular.“26 

Doch diese Ordnung, diese Binärisierung, d. h. die Deklarierung des Tieres als wild 

und die Bestimmung des Menschen als zivilisiert, ist immer mit Gewalt verbunden. 

Es entsteht ein menschlicher Bereich der Ordnung, der Unterscheidbarkeit, der 

Individualitäten, der Grenzen. Und es entsteht ein Raum der Tiere, ein Raum der 

Ununterschiedenheit, ein Raum der Gleichen, ein Raum der Gesetzlosigkeit, der 

Regellosigkeit, der Ausgeschlossenen.27 Es ist der Idealist und Moralphilosoph 

Immanuel Kant, der in Die anthropologische Charakteristik den „äußere[n] Krieg 

in unserer Gattung, so ein großes Übel er auch ist“, als „Triebfeder [bezeichnet], 

aus dem rohen Naturzustande in den bürgerlichen“28 überzugehen. Die Entwicklung 

menschlicher Gesellschaft geht für Kant einher mit der „Schwächung“29 des Tieres. 

Indem das Tier domestiziert, gezüchtigt, erzogen, gebändigt, gezähmt oder gebannt 

wird, kann der Mensch sozialisiert werden. In Anlehnung an Adornos Kritik an 

Kant spricht Derrida von einer „tiefgreifenden Perversität der Kantischen Moral“.30 

Der Idealist, der Logozentrist, der Anthropozentrist hasst das Tier und bekämpft 

das Animalische außerhalb und innerhalb von ihm. Der „gnadenlose Krieg[] gegen 

das Tier“31 ist Teil der Stiftung menschlicher Identität.  

Was passiert jedoch mit menschlicher Identitätskonstituierung, wenn der Mensch 

weiß, dass er sich aus dem Affen entwickelt hat? Zwei wichtige von Kafka 

rezipierte Denker beschäftigten sich mit diesen Fragen: Friedrich Nietzsche und 

Sigmund Freud.   

Nietzsche fragt sich, was ein Mensch sei, wenn er vom Tier abstamme: „Wie kann 

etwas aus seinem Gegensatz entstehen, zum Beispiel Vernünftiges aus Vernunft-

losem?“32 Er hat bei dieser Konfrontation von der angeblichen Vernunft des Men-

schen mit der scheinbaren Unvernunft des Tieres den Einwand, dass möglicher-

                                                           
25 Vgl.: Horkheimer, Max; Adorno, Theodor Wiesengrund: Dialektik der Aufklärung. 

Philosophische Fragmente. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 3, hg. v. Rolf Tiedemann. 

Frankfurt am Main 1981, S. 283-292. 
26 Derrida, Jacques: Das Tier, das ich also bin. Aus dem Französischen von Markus Sedlaczek. 

Passagen Forum, hg. v. Peter Engelmann. Paris 2006, S. 70.  
27 Vgl.: Vogl, Joseph; Anne von der Heiden: Vorwort. In: Politische Zoologie, hg. v. Joseph Vogl 

und Anne von der Heiden. Berlin; Zürich 2007, S. 7-12; hier: S. 8.  
28 Kant, Immanuel: Die anthropologische Charakteristik. Von der Art, das Innere des Menschen 

aus dem Äusseren zu erkennen. In: Ders.: Werke. Schriften zur Anthropologie, 

Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Band 10, Zweiter Teil, hg. v. Wilhelm Weischedel. 

Darmstadt 1983, S. 623-690; hier: S. 686.  
29 Ebd., S. 681.  
30 Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 152.  
31 Ebd., S. 153.  
32 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches 1. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische 

Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 1980, S. 9-366; 

hier: S. 23f.  



9 
 

weise „ein Irrthum […] dieser Gegenüberstellung zu Grunde lieg[e]“ und „beides 

nur Sublimirungen“ seien und muss die Frage in den Raum stellen, ob vielleicht 

„auch auf diesem Gebiete die herrlichsten Farben aus niedrigen, ja verachteten 

Stoffen gewonnen sind?“33 Es geht ihm also um das Rätsel der Verwandlung, das 

Rätsel des Umschlagens von Natur in Kultur, das Rätsel der Transformation des 

Affen in den Menschen, das Rätsel der Entstehung von Vernunft und das Rätsel der 

Entstehung von Sprache.  

Sigmund Freud wundert sich ebenfalls, wie etwas aus seinem Gegensatz entstehen 

könne: Er macht Nietzsches Begriff der Sublimierung populär und beschreibt 

Kultur in Das Unbehagen in der Kultur als „die ganze Summe der Leistungen und 

Einrichtungen […], in denen sich unser Leben von dem unserer tierischen Ahnen 

entfernt und die zwei Zwecken dienen: dem Schutz des Menschen gegen die Natur 

und der Regelungen der Beziehungen untereinander“.34 Die „Sublimirung“, von der 

Nietzsche spricht und „der Schutz des Menschen gegen die Natur“, von dem Freud 

spricht, meinen die menschliche Verleugnung; die Verleugnung der eigenen 

Tierheit, die Verleugnung der eigenen Natur, die Verleugnung der Willkürlichkeit 

der allzumenschlichen Grenzziehungen, die Verleugnung, dass menschliche 

Wahrheiten „eine Summe von menschlichen Relationen“35 sind, die Verleugnung 

des Begehrens der „angenehmen, Leben erhaltenden Folgen der Wahrheit“.36  

Aber die Frage nach der menschlichen Identität ist nicht die Einzige vor dem 

Hintergrund der Evolutionstheorie. Auch der epistemologische Status von 

Wissenschaft wird ein anderer. Wenn der Mensch nur noch genealogisch 

beschreibbar ist, wenn es kein menschliches Sein mehr gibt, nur noch ein 

menschliches Werden: Wie verhält es sich dann mit der Beschreibung von Welt?  

Nietzsche spricht in Zur Genealogie der Moral darüber, dass „nur Das definierbar 

[sei], was keine Geschichte [habe]“;37 somit wird der Mensch nicht nur der Ge-

schichtlichkeit preisgegeben, sondern auch seiner biologischen Klassifikation und 

begrifflichen Definition. Im 18. Jahrhundert galt Carl von Linnés Taxonomie der 

Arten, seine Einteilung der Natur und mathematisierbare Ordnung noch als Mög-

lichkeit, Natur erkennen zu können.38 Die Natur, die lineare Kontinuität der Arten, 

war a priori gegeben, von Gott gesetzt und unveränderbar. Es galt, das Tableau zur 

Beschreibung der Arten möglichst differenziert zu verfassen, um die klar 

strukturierte Umwelt mit den richtigen Symbolen zu belegen. Michel Foucault 

verwendet für diesen Vorgang den Begriff Transkription und meint damit die noch 

bestehende Hoffnung die Dinge der Welt eines Tages ordnen zu können.39 Die 

Hoffnung auf eine teleologisch voranschreitende Kodifizierung der Welt oder 

                                                           
33 Ebd., S. 23f.  
34 Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Das Unbehagen in der Kultur und 

andere Schriften. Band 2, hg. von Zweitausendeins. Frankfurt am Main 2010, S. 554f. 
35 Nietzsche, Friedrich: Ueber Lüge und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1. In: Ders.: 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. 

München 1980, S. 873-890; hier: S. 880. 
36 Ebd., S. 878. 
37 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. In: Ders.: Sämtliche Werke. 

Kritische Studienausgabe. Band 5, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 1980, 

S. 245-412; hier: S. 317. 
38 Vgl. bezüglich des Übergangs von von Linné zu Darwin: Agamben: Das Offene, S. 33-48. 
39 Vgl. zum Denken von von Linnés, das für Foucault repräsentativ für das von ihm sogenannte 

klassische Zeitalter ist: Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 165-173. 



10 
 

Beziehungsmuster muss allerdings mit der Verbreitung der Evolutionstheorie 

ausgegeben werden. Philipp Sarasin spricht in diesem Zusammenhang vom 

Nominalismus Darwins und bezieht sich damit auf Foucault.40 Darwins Theorie 

mache die Konstruiertheit biologischer Schemata sichtbar, zeige die Abstraktheit 

der Einteilung, die Instabilität der Betrachtung der einzelnen Daseinsformen, die 

nachträglichen, die a posteriori gesetzten Verortungen der Spezies. Der daraus 

resultierende epistemologische Konflikt, dass wissenschaftliche Erkenntnis mehr 

oder weniger auf Zuschreibungen, auf willkürlichen Grenzziehungen und 

Definitionen beruht, führt unweigerlich zu einer Trennung von Wahrheit und 

symbolischer, zeichenhafter oder sprachlicher Darstellbarkeit. Nietzsche beleuchtet 

diesen Konflikt in Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne 1 

folgendermaßen: 

Wie steht es mit jenen Conventionen der Sprache? Sind sie vielleicht 

Erzeugnisse der Erkenntniss, des Wahrheitssinnes: decken sich die 

Bezeichnungen und die Dinge? Ist die Sprache der adäquate Ausdruck aller 

Realitäten? [Absatz von Friedrich Nietzsche] 

Nur durch Vergesslichkeit kann der Mensch je dazu kommen zu wähnen: er 

besitze eine Wahrheit in dem eben bezeichneten Grade. Wenn er sich nicht mit 

der Wahrheit in der Form der Tautologie d.h. mit leeren Hülsen begnügen will, 

so wird er ewig Illusionen für Wahrheiten einhandeln. Was ist ein Wort? Die 

Abbildung eines Nervenreizes in Lauten. Von dem Nervenreiz aber 

weiterzuschliessen auf eine Ursache ausser uns, ist bereits das Resultat einer 

falschen und unberechtigten Anwendung des Satzes vom Grunde.41  

Der Glaube an das Vermögen der Sprache – an ihr Vermögen, Wissen ausdrücken 

zu können, durch sie einen Zugang zur Welt zu bekommen, die Welt und die Dinge 

zu strukturieren, Grenzen überhaupt ziehen zu können – geht mit Darwin verloren.  

Darwin selbst – und das sei an dieser Stelle keinesfalls nebenbei bemerkt – war sich 

der „Metaphernheit“ aller Erkenntnis zutiefst bewusst, was sich nicht zuletzt an 

seinen ausführlichen Anweisungen an seinen Drucker William West nachweisen 

lässt, der seine von Hand gefertigte Skizze (über die Entwicklung von Arten) auf 

keinen Fall zu gleichmäßig umsetzen sollte, denn er (Darwin) wolle mit seinen 

Diagrammen lediglich nicht darstellbare Diskontinuitäten zum Ausdruck bringen. 

Julia Voss bemerkt in diesem Zusammenhang, dass Darwins Stammbaum keine 

einfachen hierarchischen Schemata darstelle, sondern lediglich eine Vereinfachung 

von über sehr große Zeitabläufe sich entwickelnden Prozessen.42 Sprache wird zum 

Konstitutionsort der Wirklichkeit und mit ihr der Mensch, wobei die Sprache, ihr 

System, ihre Ordnung, ihre Grenzziehung den Menschen in seiner Form erst 

hervorbringt. 

Wenn der Mensch durch die Sprache gemacht wird, dann löst sich zwangsläufig 

noch eine weitere Denktradition auf, nämlich diejenige des Abgrenzungskriteriums 

                                                           
40 Vgl.: Sarasin, Phillipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der 

Biologie. Frankfurt am Main 2009, S. 56-77. In diesem Zusammenhang möchte ich nicht auf den 

Zoologen Georges Cuvier eingehen, der zwar einerseits noch an die Unveränderlichkeit der Arten 

glaubte, aber andererseits bereits das Individuum zum Gegenstand der Erkenntnis erhob und damit 

– Foucault zufolge – Darwin erst möglich machte. Sarasin relativiert diese These, indem er zu 

zeigen versucht, dass Foucault Cuvier bereits durch – gewissermaßen – die Brille Darwins 

betrachtet.  
41 Nietzsche: Ueber Lüge und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1, S. 878. 
42 Vgl.: Voss, Julia: Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie 1837-1874. Frankfurt am 

Main 2007, S. 25-35.  



11 
 

Sprache als Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und Tier. Johann Gottfried 

Herder, dessen Schriften Kafka aus dem Louvre-Zirkel kannte, leitet in Abhandlung 

über den Ursprung der Sprache nicht nur den Geist des Menschen aus seiner 

Sprache ab; mehr noch: Er macht sie zum humanen Merkmal schlechthin:  

Alle Tiere […] tönen ihre Empfindung: deswegen aber hat noch kein Tier, selbst 

nicht das vollkommenste, den geringsten, eigentlichen Anfang zu einer 

menschlichen Sprache. Man bilde und verfeinere und organisiere dies Geschrei, 

wie man wolle; wenn kein Verstand dazukommt, diesen Ton mit Absicht zu 

brauchen, so sehe ich nicht, wie nach dem vorigen Naturgesetze je menschliche, 

willkürliche Sprache werde.43  

Der Mensch ist für Herder das einzige Wesen, das im eigentlichen Sinne spricht, 

das Verstand hat und ihn im Zuge dessen auch „mit Absicht“ brauchen kann. Und 

obwohl er darauf insistiert, dass der Mensch Sprache „aus eigenen Mitteln und nicht 

durch göttlichen Unterricht“44 entwickelt, bleibt er der cartesianischen Denk-

tradition verhaftet, insofern bei ihm der Verstand dazukommt, als erkenntnisauto-

nome und extraphysische Größe, als eigenständige res cogitans. Sprache ist für ihn 

humanes Merkmal, Alleinstellungsmerkmal des Menschen, sofern sie zum 

Verstand gehört. Als Spezifikum der Gattung Mensch denkt sie den Dualismus von 

Körper und Geist, wenn nur ein bereits vorhandener Verstand sie zu entwickeln 

vermag. Mit Darwins Theorie kann eine derartige Argumentation nicht mehr 

kohärent sein. Kategorien, einfache Dichotomien, simplifizierende Dualismen, 

Denkmuster wie Natur vs. Kultur, Mensch vs. Tier, Körper vs. Geist sind selbst erst 

sprachlich hervorgebracht; sie verlieren zwangsläufig ihre legitime Berechtigung. 

Die Frage muss nun lauten, ob nicht das menschliche Subjekt überhaupt erst in der 

Sprache entsteht.  

Zusammenfassend ist zu sagen, dass die Evolutionstheorie verantwortlich ist für 

den Zweifel an menschlicher Identität, für die Entdeckung der Artifizialität 

menschlichen Selbstbewusstseins, für eine Herabsetzung des erkenntnistheoreti-

schen Status der Wissenschaft und nicht zuletzt für die Dekonstruktion der Sprache 

als Abgrenzungskriterium des Menschen gegenüber dem Tier und den damit 

verbundenen Denk-Dualismen. Cartesianische Tradition wird aufgehoben.  

Beim Blick in die Natur, beim Blick auf ein Lebewesen, beim Blick in die Welt 

kann der Mensch sich seiner selbst nicht mehr sicher sein. Derrida fragt sich, ob er 

sich seiner Nacktheit schämen müsse beim Angeblickt-Werden von seiner Katze 

oder ob er sich des Schämens schämen müsse.45 Kann er der Katze ein Bewusstsein 

zuschreiben oder anthropomorphisiert er sie damit? Das Oszillieren zwischen 

Fremdem und Eigenem betont die Fragwürdigkeit nicht nur der Grenze zwischen 

Mensch und Tier, sondern auch die Brüchigkeit abgrenzender Klassifikationen im 

Allgemeinen. Die Katze bei Derrida ist der geeignete Provokateur solcher Spiele-

reien mit der „Zone der Ununterscheidbarkeit“46 und wird zum Bildträger der Unsi-

cherheiten jeglicher Epistemologie. Wer sich mit der Grenze zwischen Mensch und 

Tier auseinandersetzt, setzt sich gleichzeitig mit Wissensformationen auseinander, 

verhandelt nicht nur die Grenze zwischen Natur- und Kultur, sondern den Status 

                                                           
43 Herder, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache, hg. v. Hans Dietrich 

Irmscher. Stuttgart 1997, S. 16f. 
44 Ebd., S. 37. 
45 Vgl.: Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 20ff.  
46 Agamben: Das Offene, S. 47.  



12 
 

der Wissenschaft. Das Thema der Verwandlung, der Anfang des Menschseins, die 

Definition des Menschen, das alles ist das Rätsel, das die Volkskunde, Nietzsche 

und Freud umtreibt.  

Auch Kafka beschäftigt sich mit diesen durch die Verbreitung der 

Evolutionstheorie initiierten Fragen. Inwiefern Kafkas ein Sprach- und 

Wahrheitsskeptiker ist und ihm trotzdem eine Art metaphysisches Verlangen 

nachgesagt werden kann, das wird im nächsten Punkt betrachtet.  

1.2 Die Wahrheit bei Kafka 

Im Kontext des Prager Louvre-Zirkels kommt Kafka mit der Philosophie Franz von 

Brentanos in Berührung.47 Dieser Pionier der intellektuellen Moderne beschäftigte 

sich mit Wahrnehmung und deren seelischer Verarbeitung. Das empirische Objekt, 

welches scheinbar wahrgenommen, spiele bei dem Vorgang der 

Erfahrungsorganisation nur eine untergeordnete bis gar keine Rolle. Nur das 

apperzipierende Subjekt und seine intentionale Einstellung konstruiere produktiv 

die Wirklichkeit. Damit wird Realität – als vom Individuum abhängige Wahr-

nehmung – zum Schein degradiert. Als Psychologe untersucht von Brentano sozu-

sagen empirisch, was die Philosophie bereits in ihren Diskurs aufgenommen hatte: 

Die Entstehung von Erkenntnis. Die erkenntnistheoretische Position von Brentanos 

sowie Kafkas Interesse an Philosophie, die sich mit Wahrnehmung und Sprache 

beschäftigt, dürften nicht zuletzt Kafkas Beschäftigung mit dem Sündenfall 

maßgeblich geprägt haben. Der Sündenfall ist insofern ein erkenntnistheoretisches 

Problem, als dass er den Moment beschreibt, von dem an Unterschiede 

wahrgenommen werden können. Es ist nicht verwunderlich, dass eine 

Beschäftigung mit erkenntnistheoretischen Problemen zu einer Auseinanderset-

zung mit dem Sündenfall führt, ist dieser doch der Ursprungsmythos der Erkenntnis 

schlechthin.  

Während eines Aufenthaltes in Zürau setzt sich Kafka intensiv mit theologischen 

Fragen auseinander und im Zuge dessen mit dem biblischen Sündenfall.48 Man 

spricht von den sogenannten Zürauer Aphorismen und meint damit Kafkas 

Privatphilosophie in Bezug auf Wahrheit und Erkenntnis. Sie geben einigen 

Aufschluss über Kafkas Verhältnis zu Glaube, Religion und Transzendenz, das sehr 

schwierig nachzuzeichnen ist, denn es existiert keine zusammenhängende 

Abhandlung Kafkas über sein Verhältnis zu einer wie auch immer gearteten 

Transzendenz. Es gibt lediglich Aphorismen, d. h. einzelne, sich teilweise 

widersprechende Gedankenfetzen, in denen er sein Weltbild darzulegen versucht.  

Bereits diese Brüchigkeit, dieser Zerfall, diese Fragmente – doch ist nicht ein 

Fragment immer Teil eines Ganzen, ein Bruchstück einer heruntergefallenen Vase, 

die einst heil war? – suggerieren Konfusion, Unklarheit, Intransparenz, 

Vorläufigkeit, Unsicherheit und Verlust, sofern es überhaupt etwas Verlorenge-

gangenes gab. Allein die vielen Aphorismen zeigen Kafkas Zweifel an der 

Möglichkeit einer kohärenten Erzählung überhaupt, an der Möglichkeit etwas 

darstellen und aussagen zu können. So stehen seine Aphorismen – obwohl sie 

ständig davon sprechen – nicht für eine Wahrheit, sondern sie stehen für sich selbst; 

                                                           
47 Vgl. im Folgenden: Alt: Franz Kafka, S. 107-109. 
48 Vgl.: Ebd., S. 460f. 



13 
 

sie stehen für ihre eigene Fragwürdigkeit. Zwei Aphorismen sollen exemplarisch 

analysiert werden, um einen ersten Eindruck von der Denkweise Kafkas, seiner 

Vorstellung von Wahrheit und Erkenntnis, zu gewinnen. Der erste Aphorismus 

behandelt den Wahrheitsbegriff: 

Es gibt für uns zweierlei Wahrheit, so wie sie dargestellt wird durch den Baum 

der Erkenntnis und den Baum des Lebens. Die Wahrheit des Tätigen und die 

Wahrheit des Ruhenden, in der ersten teilt sich das Gute vom Bösen, die zweite 

ist nichts anderes als das Gute selbst, sie weiß weder vom Guten noch vom 

Bösen. Die erste Wahrheit ist uns wirklich gegeben, die zweite ahnungsweise. 

Das ist der traurige Anblick. Der fröhliche ist, daß die erste Wahrheit dem 

Augenblick, die zweite der Ewigkeit gehört, deshalb verlöscht auch die erste 

Wahrheit im Licht der zweiten.49  

Es kann nicht „zweierlei Wahrheit“ geben. Wahrheit ist per definitionem nicht 

teilbar, sie beansprucht alleiniges Geltungsrecht. Es erfüllt aber nur „die zweite 

Wahrheit“ diese Forderung; sie „ist nichts anderes als das Gute selbst“. Das be-

sondere ist, dass im Aphorismus überlegt wird, wie die Wahrheit „dargestellt wird“. 

Der Sprecher verweist in diesem Zusammenhang auf „den Baum der Erkenntnis“ 

und den „Baum des Lebens“. Damit bezieht er sich auf die biblische Sündenfall-

Geschichte. Denn von ihr stammt das Motiv, dass sich durch das Essen vom Baum 

der Erkenntnis „das Gute vom Bösen“ teilt; Adam und Eva können von diesem 

Moment an das Böse vom Guten unterscheiden.50 Der Baum des Lebens steht dabei 

für das ewige Leben; für das, von dem sie von nun an nicht mehr essen können, 

weil der Weg zu ihm von Kerubim bewacht wird. Durch den Verweis, dass es sich 

bei dieser Geschichte um eine Darstellung handelt, wird die Aufmerksamkeit des 

Lesers auf die Gemachtheit dieses Textes gelenkt. Weil der Sprecher also keine 

andere Alternative hat, als sich bei der Wahrheitssuche auf Erzählungen zu stützen, 

zieht er daraus die Schlussfolgerung, dass nur die „erste Wahrheit uns wirklich 

gegeben ist“; und das ist eine Wahrheit der Grenzziehungen und der 

Unterscheidungen. Zunächst ist es für den Sprecher ein „trauriger Anblick“, dass 

„uns“ lediglich die „erste Wahrheit“ gegeben ist. In dem Maße, wie das 

Formulieren des Aphorismus linear geschieht, sich sukzessive aufbaut, nur nach 

und nach ausdrücken kann und daher zeitlich ist, wie sich damit der Sprecher in 

dieser Welt der Darstellung, in der Welt der durch Sprache dargestellten Erkenntnis 

befindet, in dem Maße bleibt ihm nichts anderes übrig, als darauf zu hoffen, dass 

es noch einen Baum des Lebens gibt und damit ein der Zeitlichkeit gegenüberge-

stelltes Pendant: die Ewigkeit. Doch von ihm erfährt er nur in Darstellungen. 

Trotzdem hat er eine „[Ahnung]“ von der weiten Wahrheit. Kafka bleibt ex negativo 

auf die zweite Wahrheit bezogen. Es sollte in diesem Zusammenhang folglich 

Vorsicht walten, Kafka einen Ungläubigen zu nennen, ihn gar als Atheisten zu 

bezeichnen, den Tod Gottes in seinen Texten implizit vorauszusetzen.51 Die 

                                                           
49 Kafka, Franz: „Oktavheft H“ (Ende Januar 1918 bis um Anfang Mai 1918). In: Ders.: Schriften 

Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente II, hg. v. Jürgen Born, 

Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 79-112; hier: 

S. 83f.  
50 Vgl.: Genesis: Der Fall des Menschen 3,7. (Alle Bibelzitate werden im Folgenden aus dieser 

Ausgabe zitiert: Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland und des Evangelischen Bibelwerks 

in der Bundesrepublik Deutschland (Hrsg.): Die Bibel. Altes und Neues Testament. 

Einheitsübersetzung. Stuttgart 1980. S. 4-52; hier: S. 7.)  
51 Vgl. diesbezüglich einen Satz, der besonders die Interpretation der älteren Kafka-Forschung 

zeigt: 



14 
 

Hoffnung auf Transzendenz, auf einen Gott, auf ein Anderes, bleibt bei ihm 

bestehen. Sie bleibt in der Negativität52 erhalten: 

 Ein erstes Zeichen beginnender Erkenntnis ist der Wunsch zu sterben. Dieses 

Leben scheint unerträglich, ein anderes unerreichbar. Man schämt sich nicht 

mehr sterben zu wollen, man bittet aus der alten Zelle die man haßt, in eine neue 

gebracht zu werden, die man erst hassen lernen wird. Ein Rest von Glauben wirkt 

dabei mit, während des Transportes werde zufällig der Herr durch den Gang 

kommen, den Gefangenen ansehn und sagen: Diesen sollt ihr nicht wieder 

einsperren. Er kommt zu mir.53 

Der „Rest von Glauben“ ist es, der bei Kafka immer mitschwingt. Eine Rettung 

oder Erlösung scheint möglich. Er denkt die „zweite Wahrheit“ mit der „ersten“. 

Auf den Ort der vollkommenen Wahrheit schaut er aus der Entfernung. Er weiß, 

dass die Wahrheit im eigentlichen Sinne, hier, in der Welt der Darstellung, der Welt 

der Sprache, der Welt der Grenzziehungen nicht ist und nicht sein kann. Erst in der 

Negation, der Opposition scheint die Wahrheit auf, ist sie für ihn zu erahnen. „Der 

Wunsch zu sterben“ impliziert die Hoffnung, dass es einen „Herr[n]“ gibt, der ihn 

am Ende bei sich aufnimmt, der nach dem Tod den Sünder wieder in seinem 

Paradies empfängt, ihn wieder zurück zum Ort der zweiten Wahrheit lässt (denn er 

ist von ihm gekommen). Was allerdings bei dieser Unterscheidung als einer 

räumlichen noch deutlicher wird, ist, dass er diese Differenz räumlich denkt. Beide 

Wahrheiten sind für ihn Orte, die getrennt voneinander liegen. Dieser Teilbereich 

liegt diesseits der Grenze, der andere jenseits. Zu hinterfragen wäre das Verhältnis 

dieser beiden Seiten zueinander. Die Erkenntnis bewirkt einerseits die Auftrennung 

oder die Abtrennung der Wahrheit von der dem Menschen gegebenen Welt, sie 

bewirkt andererseits das gleichzeitige Überwinden-Wollen dieser Lage. Die 

„zweite Wahrheit“, die dem Menschen „ahnungsweise“ gegeben ist, führt zu dem 

Glauben an die Möglichkeit eines anderen Daseins. Somit ergibt sich die Wahrheit 

als abhängiges Moment von der Erkenntnis. Die Wahrheit wird vom Ort der 

Erkenntnis aus entworfen.  

Kafkas Verhältnis zu Religion ist dabei geprägt von einer Lektüre des Alten und 

Neuen Testaments sowie der Beschäftigung mit christlichen Denkern wie 

beispielsweise Ernst Troeltsch, der versuchte, Denkparadoxien des Christentums 

aufzudecken.54 So charakterisiert Kafka seine eigene Religiosität derartig, dass er 

zwar mit den „Hinterbeinchen noch am Judentum des Vaters kleb[e]“, er aber mit 

den „Vorderbeinchen“ […] keinen neuen Boden“55 mehr finde. Er möchte damit 

zum Ausdruck bringen, dass er lediglich weiß, dass er sich in der Welt der Lüge 

befindet. Alle positiven Facetten des Paradieses oder der Transzendenz werden 

                                                           
„Von der Situation >>Gott ist tot<< geht nun alles, was Kafka schreibt, aus.“ (Anders, Günther: 

Kafka pro und contra. Die Prozeß-Unterlagen. München 1951, S. 84.) 
52 Den Begriff „Negativität“ benutzt auch Sabina Kienlechner in ihrer Untersuchung des 

Sündenfall-Mythos bei Franz Kafka: Vgl.: Kienlechner, Sabina: Negativität der Erkenntnis im 

Werk Franz Kafkas. Eine Untersuchung zu seinem Denken anhand einiger später Texte. Tübingen 

1981. 
53 Kafka: „Oktavheft G“, S. 43. 
54 An dieser Stelle soll nicht näher auf das Verhältnis von Kafka zu Ernst Troeltsch eingegangen 

werden. Vgl. diesbezüglich: Rohde, Bertram: >>und blätterte ein wenig in der Bibel<<. Studien zu 

Franz Kafkas Bibellektüre und ihren Auswirkungen auf sein Werk. Würzburg 2002.  
55 Dies schreibt Kafka in einem Brief an Max Brod im Juni 1921: Kafka, Franz: Briefe 1902-1924. 

In: Ders.: Gesammelte Werke. Taschenbuchausgabe in acht Bänden. Band 8, hg. v. Max Brod. 

Frankfurt am Main 1992, S. 337. 



15 
 

aufgehoben. Nur die Zerschlagung des Verhältnisses, die Vertreibung aus dem 

Paradies wird immer wieder thematisiert. In der biblischen Grundlage ist die Be-

strafung des Menschen vollends eingelagert in göttliche Fürsorge. Diese Fürsorge, 

die Hoffnung, in das Paradies zurückkehren zu können, ist bei Kafka eliminiert. Die 

Wurzeln von Kafkas Auffassung von Wahrheit und Transzendenz speisen sich 

eklektizistisch aus Judentum und Christentum, nehmen aber deren Positivität nicht 

mehr an: 

[Ich habe] das Negative meiner Zeit, die mir ja sehr nahe ist, die ich nie zu 

bekämpfen sondern gewissermaßen zu vertreten das Recht habe, kräftig auf-

genommen, an dem geringen Positiven sowie an dem äußersten, zum Positiven 

umkippenden Negativen hatte ich keinen ererbten Anteil. Ich bin nicht von der 

allerdings schon schwer sinkenden Hand des Christentums ins Leben geführt 

worden wie Kierkegaard und habe nicht den letzten Zipfel des davonfliegenden 

jüdischen Gebetsmantels noch gefangen wie die Zionisten.56 

Resümierend lässt sich festhalten, dass Kafka die Erlösungserwartung der 

Religionen, insbesondere des Judentums, die Erwartung des Eintritts in einen Ort 

der Wahrheit, immer von der sprachlichen Erkenntnis aus denkt. Geradezu 

nietzscheanisch muss er sich permanent fragen, ob denn die Wahrheit jemals etwas 

anderes sein könne als „[e]ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, 

Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen“.57 Ihm ist 

klar, dass Reflexionen über den Sündenfall immer erst mit der Vertreibung aus dem 

Paradies beginnen können. Selbst wenn es jemals so etwas wie das Paradies 

gegeben haben sollte, wenn es Wahrheit, wirkliche Wahrheit, einmal gegeben hätte 

oder die Möglichkeit bestünde, dass der Mensch dort je wieder hinkommen kann, 

dann ist der Sündenfall-Mythos, die Geschichte vom Baum des Lebens, trotzdem 

erdacht, innerhalb von Sprache entworfen, letztlich Poesie. Kafka fragt sich, wie, 

gesetzt selbst, es hätte den Sündenfall gegeben, Sprache etwas ausdrücken kann, 

wenn sie doch nach dem Fall immer unzulänglich sein muss. Seine Frage ist, wie 

der Mensch überhaupt etwas wissen kann, wenn ihm nur die Sprache als 

Erkenntnisinstrument bleibt. Kafkas Sündenfall-Aphorismen handeln also immer 

auch von der Entstehung von Sprache, der Entstehung von Zeichenwelt,58 der 

Entstehung menschlicher Darstellungen, der Entstehung von Kultur und damit der 

Entstehung des Menschen an sich und die Entstehung des Menschen in seiner 

Definition als Mensch. Der Sündenfall behandelt derartig das Rätsel des 

Umschlagens, das Rätsel der Verwandlung, das Rätsel des Wechsels von einem wie 

auch immer vormalig erdachten Zustand in den von Kultur, der durch Wissenschaft 

und Verstand geprägt ist und stets nur szientifisch oder poetisch dargestellt werden 

kann.59 

Kafkas Privattheologie ist im kulturgeschichtlichen Kontext zu sehen. Sie steht im 

Kontext von Charles Darwin, von Friedrich Nietzsche, von Franz von Brentano und 

Sigmund Freud. Sie alle sind Teil der Erschütterung menschlicher 

                                                           
56 Kafka: „Oktavheft H“, S. 98. 
57 Nietzsche: Ueber Lüge und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1, S. 883.  
58 Vgl. über die Entstehung von Kultur nach dem Sündenfall: Neumann, Gerhard: Der Blick des 

Anderen. Zum Motiv des Hundes und des Affen in der Literatur. In: Jahrbuch der Deutschen 

Schillergesellschaft 40 (1996), S. 87-122; hier: S. 120f.  
59 Dies erörtert Gerhard Neumann in Anlehnung an Immanuel Kant: Verfehlte Anfänge und 

offenes Ende. Franz Kafkas poetische Anthropologie [aus einem Vortrag hervorgegangen, der am 

2. Juli 2009 in der Carl-Friedrich-von-Siemens-Stiftung gehalten wurde]. München 2011, S. 9-12. 



16 
 

Grundüberzeugungen, der Erschütterung des Glaubens an Wissenschaft und Spra-

che. Der Anfang der Menschwerdung, die Definition des Menschseins ist das 

Rätsel, das sie umtreibt. Ihre Ideen gehören zu einem Diskurs, der den Hintergrund 

von Kafkas Tiererzählungen bilden wird, der die Paradoxie seines Zweifels, die 

Paradoxie seiner Sprache, die Paradoxie seines Denkens ausdrückt. 

Deshalb ist es kein Zufall, dass die typischen Abgrenzungskriterien des Menschen 

gegenüber den Tieren, der Faktor x, den der Mensch seinem Tier-Sein hinzu 

addiert, immer wieder in seinen Texten auftaucht. Es ist die traditionelle 

Funktionsweise der anthropologischen Maschine, die seine Erzählungen durch-

schauen, die die Einteilung in Mensch und Tier unklar erscheinen lassen, die einen 

„unklare[n] Schwellenraum“60 evozieren, der für die Unklarheit menschlicher 

Einteilungen im Allgemeinen stehen wird. Kafkas Privattheologie unterscheidet 

sich jedoch insofern vom zeitgenössischen Diskurs, als dass sie den Verlust von 

Wahrheit als schmerzhaft empfindet und diesen Verlust zu kompensieren trachtet. 

Deshalb muss angemerkt werden, dass Kafkas Tiere zwar einerseits im Kontext des 

Diskurses um Darwin zu sehen sind, aber andererseits ebenso zu Wahrheitssuchern 

stilisiert werden. Kafka setzt seine Tiere gewissermaßen ein, um mit ihnen – dank 

dem durch sie hervorgerufenen Diskurs – traditionelle Sprach- und 

Wahrheitsvorstellungen zu dekonstruieren und gleichzeitig die durch sie sugge-

rierte Lügenhaftigkeit der Welt in ihrer Verweisfunktion aufzubauen. 

Ein Bericht für eine Akademie ist ein Text, der die Lügenhaftigkeit der Welt mit 

einem Tier und den mit dem Tier verbundenen Diskurs zeigt, um negativ auf die 

wahre Wahrheit hindeuten zu können. Rotpeter, der Protagonist der Erzählung, ein 

Affe, führt dem Leser „den Auftritt des nackten Lebens vor der Wissensordnung 

menschlicher Vernunft [oder] das erpresste Geständnis der stummen Natur 

angesichts des Wissensbestandes der Kultur“61 vor Augen. Die Affengeschichte ist 

somit sowohl eine Geschichte der Dekonstruktion von Wissenschaft und anderen 

künstlichen Errungenschaften des Menschen, als auch eine Sündenfallgeschichte.  

Wenn man von Tiergeschichten spricht, von Geschichten, in denen Tiere Prota-

gonisten sind, dann ruft das den Gedanken an Fabeln, an Gleichnisse und an 

allegorisches Sprechen im Allgemeinen hervor. Man denkt an Geschichten, die uns 

mit Tieren unser eigenes Handeln vorführen, die uns etwas sagen wollen, die uns 

belehren, wie etwa die Tierfabeln Gotthold Ephraim Lessings oder Christian 

Fürchtegott Gellerts. Sie sprechen in einer uneigentlichen Weise, es gibt eine, oft 

sogar explizit ausgedrückte, Übersetzung getreu einer Allegorese, in der die Bild-

hälfte eines Textes eindeutig einer Sachhälfte zugeordnet werden kann. Dies ist bei 

Kafka nicht mehr möglich. Um literaturwissenschaftlich genau zu sein, müssten die 

Begriffe Parabel und Gleichnis eigentlich voneinander abgegrenzt werden, lassen 

sich aber auf Kafkas Texte synonym anwenden, weil die Stärke der Beziehung von 

Bild und Sache, welche den Unterschied zwischen Parabel und Gleichnis 

markiert,62 bei Kafka keine Rolle mehr spielt. Deshalb scheint es nicht verwun-

                                                           
60 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 111. 
61 Neumann, Gerhard; Vinken, Barbara: Kulturelle Mimikry. Zur Affenfigur bei Flaubert und 

Kafka. In: Sonderheft: Tiere, Texte, Spuren, Zeitschrift für deutsche Philologie 126 (2007), S. 

136-142; hier: S. 137f. 
62 Vgl. zur Definition von Parabel und Gleichnis: Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der 

Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999, s.v. „Gleichnis“ und „Parabel“.  



17 
 

derlich, dass diese Begriffe in der Kafka-Forschung selten weiter differenziert 

werden. Diese scheinbare Ungenauigkeit resultiert aus der „wolkige[n] Stelle“,63 

die eine Trennung von ernstem und unernstem Sprechen bei Kafka hinfällig macht. 

Dies lässt sich gut veranschaulichen an dem Text Von den Gleichnissen, der wie 

eine Art Leseanweisung für seine Texte gesehen werden kann:  

Viele beklagen sich, daß die Worte der Weisen immer wieder nur Gleichnisse 

seien, aber unverwendbar im täglichen Leben, und nur dieses allein haben wir. 

Wenn der Weise sagt: „Gehe hinüber“, so meint er nicht, daß man auf die andere 

Seite hinübergehen solle, was man immerhin noch leisten könnte, wenn das 

Ergebnis des Weges wert wäre, sondern er meint irgendein sagenhaftes Drüben, 

etwas was wir nicht kennen, was auch von ihm nicht näher zu bezeichnen ist und 

was uns also hier gar nichts helfen kann. Alle diese Gleichnisse wollen eigentlich 

nur sagen, daß das Unfaßbare unfaßbar ist und das haben wir gewußt. Aber das, 

womit wir uns jeden Tag abmühen, sind andere Dinge. 

Darauf sagte einer: Warum wehrt ihr Euch? Würdet Ihr den Gleichnissen folgen, 

dann wäret ihr selbst Gleichnisse geworden und damit schon der täglichen Mühe 

frei.  

Ein anderer sagte: Ich wette daß auch das ein Gleichnis ist.  

Der erste sagte: Du hast gewonnen.  

Der zweite sagte: Aber leider nur im Gleichnis.  

Der erste sagte: Nein, in Wirklichkeit; im Gleichnis hast du verloren.64 

Zunächst fällt die Zweiteilung des Textes auf. Die Tradition der Erläuterung der 

Geschichte, der Übersetzung der Geschichte in das eigentlich Gemeinte, das Her-

ausziehen einer allgemeinen Wahrheit oder Lehre aus dem Gleichnis wird mit 

diesem Text konterkariert. Die Allegorese am Ende des Texts existiert, aber sie 

existiert als Dialog. Die Wahrheit verkommt zur Sprachhandlung, die Lehre wird 

diskutierbar, damit zweideutig und abänderbar. Die Diskussion darüber, ob der 

„zweite“ im „Gleichnis“ oder in „Wirklichkeit“ gewonnen habe, ist eigentlich 

gegenstandslos. Der Mensch hat nichts anderes, als die ihm gegebene Wirklichkeit 

und ein Gleichnis ist immer Teil dieser ihm gegebenen sprachlichen Wirklichkeit. 

Das Gleichnis und die Wirklichkeit gleichen sich, indem sie die Wahrheit oder 

„irgendein sagenhaftes Drüben“ immer nur in ihrem Entzug erkennen lassen 

können. Wenn über etwas gewettet wird, dann gibt es eine mehr oder minder große 

Wahrscheinlichkeit, dass ein bestimmter, vorher festgelegter Fall eintritt oder nicht. 

Eine Wette beruht immer auf einem Zufallspotential. Eine Wette ist ein Element 

des Zweifels, der Unsicherheit darüber, ob ein Gewinn in Aussicht steht, wenn 

jemand den Gleichnissen folgt. Wenn die Gleichnisse immer nur aussagen, dass 

„das Unfaßbare unfaßbar ist“, bedeutet den Gleichnissen zu folgen, sich der eigenen 

Brüchigkeit seines Daseins bewusst zu werden, die Lügenhaftigkeit der Sprache zu 

erkennen. Wenn dies jemand tut, dann ist er „der täglichen Mühe frei“, dann können 

die ständigen Bemühungen um die Aufrechterhaltung des Glaubens an die 

weltlichen Wahrheiten aufgegeben werden. Der Einwand des „andere[n], dass auch 

„das ein Gleichnis“ sein könne, dass auch die Lügenhaftigkeit der Welt ein 

Konstrukt sein könne, nur das Produkt einer gewissen Wahrscheinlichkeit sei, ist 

eine für Kafka typische Paradoxie, wobei er einerseits in der Tradition des 

                                                           
63 Benjamin: Frank Kafka, S. 20.  
64 Kafka, Franz: „Ehepaar-Heft“ (Oktober/November 1922, möglicherweise bis Dezember 1922). 

In: Ders.: Schriften Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente II, 

hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 

2002, S. 514-533, hier: S. 531f.  



18 
 

Gleichnisses schreibt, diese andererseits persifliert, um sie anschließend, natürlich 

nur unter Vorbehalt, wieder zu rehabilitieren. Sein Gleichnis enthält eine Lehre, 

und zwar die, dass es keine geben kann. Er verweist auf die Undarstellbarkeit der 

Wahrheit, er zeigt auf die Wahrheit in ihrem Entzug. Es existiert keine außerhalb 

der Geschichte oder der Gleichnisse stehende, keine olympische, keine objektive 

Figur, die für eine Ausdeutung der Geschichte dienen könnte. Wahrheit ist 

Perspektive, ist subjektiv, ist Auslegungssache, ist Interpretation, ist „Verstehen der 

Welt als eines menschenartigen Dinges“.65 Gilles Deleuze und Felix Guattari 

empfinden Kafkas Schreiben deshalb als einen Versuch, jenseits des Subjektiven 

zu schreiben, als Ausdruck dessen, dass es keine Bedeutungen, wohl aber 

„kollektive Aussageverkettungen“66 gibt. Sein Schreiben zerbreche Formen, 

versuche den Inhalt wiederherzustellen, komme aber unmittelbar zu dem Ergebnis, 

dass dieser immer mit der Ordnung der Welt im Konflikt stehe.67 Kafkas Gleichnis 

stellt nicht das Allgemeine durch das Besondere dar, sondern verweist auf sich 

selbst in seiner Fragwürdigkeit und ist damit repräsentativ für das Leben als solches. 

Damit bestätigt sich Kafkas Opposition gegenüber jeglichen, in der literaturge-

schichtlichen Traditionslinie des Gleichnisses normalerweise dargestellten, Wahr-

heiten. Es wird die Unmöglichkeit der Übersetzung der Welt in eindeutige Sinn-

strukturen gezeigt, die Undeutbarkeit der Welt selbst.  

1.3 Kafka und die Wissenschaft 

 „Alle Wissenschaft ist Metodik im Hinblick auf das Absolute. Deshalb ist keine 

Angst vor dem eindeutig Metodischen nötig. Es ist Hülse, aber nicht mehr, als alles 

außer dem Einen.“68 Methodik kommt aus dem Griechischen und bedeutet 

Nachgehen oder Verfolgen. Methodik ist der Weg hin zum Ziel der systematischen 

Erkenntnis, meint also die Gesamtheit der Wege, die zu Wissen über etwas führen 

können.69 Für Kafka ist „Wissenschaft Metodik im Hinblick auf das Absolute“. Ein 

Nachgehen, ein Verfolgen, ist etwas dynamisches, etwas, das sich bewegt. Verfolgt 

werden kann immer nur etwas, das sich im Moment des Verfolgens nicht mehr am 

selben Ort befindet wie der Verfolger. Wissenschaft ist für Kafka dem Absoluten 

immer hinterher, kann es nie einfangen. Deshalb muss sie nicht gefürchtet werden, 

denn selbst wenn sie eindeutig ist, wenn sie stimmig ist, wenn sie nicht widerlegbar 

ist, bleibt sie immer nur „Hülse“. Eine Hülse verbirgt ihre Frucht, von der Hülse 

kann nicht auf ihr Inneres geschlossen werden. Eine längliche, große Hülse verbirgt 

mitunter viele kleine Bohnen. Wissenschaft verhüllt also allenfalls Erkenntnis und 

zeigt sie nicht. Wissenschaft kann alles andere sein „außer dem Einen“, außer der 

einen Wahrheit. Kafka ist damit ein Wissenschaftsskeptiker, der jeder Art von 

Forschung misstraut. Wissenschaft sieht nur „mit dem irdisch befleckten Auge“70 

und ist „je nach der Laune und Verwundung des Einzelnen“71 ein „entzückendes 

                                                           
65 Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne 1, S. 883. 
66 Deleuze, Gilles; Guattari, Felix: Kafka. Für eine kleine Literatur. Aus dem Französischen 

übersetzt von Burkhart Kroeber. Frankfurt am Main 1976, S. 27.  
67 Vgl.: Ebd., S. 24-39. 
68 Kafka: „Oktavheft G“, S. 29.  
69 Vgl.: Zwahr, Annette (Hrsg.): Brockhaus. Enzyklopädie in 30 Bänden. 21., völlig neu 

bearbeitete Auflage. Band 18 MATH-MOSB. Leipzig; Mannheim 2006, s.v. „Methodik“.  
70 Kafka: „Oktavheft G“, S. 33.  
71 Ebd., S. 33.  



19 
 

oder ermüdendes kaleidoskopisches Spiel“.72 Wissenschaft erkennt schöne Formen, 

formt die Welt zu einem symmetrischen, harmonischen Bild. Aber ihre Er-

kenntniswege gehen immer von einem „irdisch befleckten Auge“73 aus. Wissen-

schaft kann folglich nie wahrhaftig sehen. Aber als menschliches Wesen, als Wesen 

der Erbsünde, ist ihm die Kraft des aktiven Hervorbringens gegeben. Der 

Sündenfall ist auch Provokateur des Schöpfertums im Menschen. Der Mensch ist, 

um es mit Kafka zu sagen, gezwungen, „Hilfskonstruktionen“74 zu erschaffen, nicht 

nur, um „einen Augenblick lang ruhen“75 zu können, sondern auch, um sich sein 

Leben auf Erden überhaupt zu ermöglichen. Der Mensch entwickelt Wissenschaft, 

Sprache und Kunst. Die von Nietzsche geprägte Legitimation der Welt einzig in der 

Kunst76 wird bei Kafka zur Ohnmachtserfahrung, die nichts anderes als die 

Negativität des Daseins anzeigt. Er fokussiert das menschliche Schöpfertum als 

Hinterherjagen der wirklichen Erkenntnis, als „kaleidoskopisches Spiel“,77 das 

Ergebnis des „irdisch befleckten Auge[s]“78 ist. 

2 Ein Bericht für eine Akademie 

Ein Bericht für eine Akademie führt uns mit dem sich zu einem Menschen entwi-

ckelnden Affen jenen Nominalismus der Wissenschaft vor, der jegliche Ord-

nungskategorien der menschlichen, wissenschaftlichen Welt als haltlos deklariert 

und verweist gleichzeitig auf einen paradiesischen Ort der Wahrheit. Um die 

„doppelte Schrift“79 Kafkas herausarbeiten zu können, wird zunächst gezeigt, 

inwiefern die Gattung Bericht – als wissenschaftliche Erkenntnisform – persifliert 

wird.  

Ein Bericht zeichnet sich vor allem durch seine objektiven Schilderungen, durch 

Nüchternheit und Präzision, durch Verzicht auf Gefühlsbeschreibungen und durch 

eine möglichst funktionale, wenig blumige, wenig ästhetizistische Sprache aus. Ein 

Bericht soll Vorgänge schildern, die passiert sind, verzichtet aber auf kausale 

Darstellungen, sofern sie nicht – etwa von einem Zeugen – zitiert werden. Ein 

Bericht ist ein Sachtext, soll Fakten schildern und nicht fiktional ausgeschmückt 

werden. Als Forderung von einer Akademie, einer Bildungsanstalt, einer Anstalt, 

in der Wissen vermittelt werden soll, und einer Anstalt, die Wissen speichert und 

repräsentiert, soll der Bericht dazu dienen, das „Rätsel [des] Seins“80 von Rotpeter 

zu lösen, Erkenntnis zu gewinnen über ein Wesen wie ihn. Doch dieser Forderung 

kann der Affe nicht nachkommen. Der Affe, der sich innerhalb von fünf Jahren in 

einen Menschen verwandelt hat, soll einen Bericht über seine Entwicklung 

schreiben: „Hohe Herren von der Akademie! Sie erweisen mir die Ehre, mich 

aufzufordern, der Akademie einen Bericht über mein äffisches Vorleben 

                                                           
72 Ebd., S. 33.  
73 Ebd., S. 33.  
74 Ebd., S. 75.  
75 Ebd., S. 75.  
76 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. In: Ders.: Sämtliche 

Werke. Kritische Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 

1980, S. 9-156; hier: S. 9.  
77 Ebd., S. 33.  
78 Ebd., S. 33.  
79 Alt: Doppelte Schrift, S. 457. 
80 Ebd., S. 308.  



20 
 

einzureichen.“81 Doch er betont immer wieder, dass sein Bericht immer „weit vor 

der Barriere“82 bleiben muss. Dies ist ein „Bild[]“,83 das Rotpeter benutzt, um  zu 

zeigen, dass sein Vermögen zu schreiben erst nach seiner Entwicklung entsteht und 

sich „das damals affenmäßig Gefühlte“84 den Möglichkeiten der Sprache entzieht. 

Die verloren gegangene „alte Affenwahrheit“85 entzieht sich jeder Darstellung. Der 

Affe kann damit keinen Bericht im eigentlichen Sinne schreiben; deshalb schreibt 

er eine Art Erfahrungsbericht, schildert aus seiner Subjektivität heraus, verweist 

selbstreferentiell auf die Unzulänglichkeit seines Textes sowohl in Bezug auf die 

adäquate Beschreibung seiner Verwandlung als auch in Bezug auf die Übersetzung 

der Geschehnisse in Schrift und gibt sich selbst als illegitimes Zentrum der 

Erkenntnisse preis. Die Verwendung des szenischen Präsens, die Verwendung der 

Technik des inneren Monologs, der zuweilen gar in ein bewusstseinsstromartiges 

Erzählen mündet,86 will nicht in die Vorstellung der Gattung Bericht passen. Ihm 

bleibt nichts anderes übrig, als die „widerlichen, ganz und gar unzutreffenden, 

förmlich von einem Affen erfundenen“87 Worte zu verwenden, auch wenn er sich 

der „Grenzen ihrer Brauchbarkeit“88 bewusst ist. Rotpeter bedient sich in seinem 

Bericht der Logik menschlicher Worte, macht aber darauf aufmerksam, dass diese 

Logik nichts mit dem Bauchgefühl – „denn Affen denken mit dem Bauch“89 – von 

Affen zu tun hat. Er kann nicht zum Ausdruck bringen, was ihn damals dazu 

bewegte, sich in einen Menschen zu wandeln. Über sein früheres Sein als Affe kann 

er nur metaphorisch sprechen:  

Offen gesprochen, so gerne ich auch Bilder wähle für diese Dinge, offen 

gesprochen: Ihr Affentum, meine Herren, sofern Sie etwas Derartiges hinter 

sich haben, kann Ihnen nicht ferner sein als mir das meine. An der Ferse aber 

kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht: den kleinen Schimpansen wie den 

großen Achilles.90  

Rotpeter muss also „Bilder“ wählen „für diese Dinge“, er kann nicht über sie berich-

ten, er kann nicht eigentlich über sie reden. Sein ihm vorangegangenes Affentum 

kann er nur im Entzug zu erkennen geben, nur in der Darstellungsverweigerung. Er 

kann es lediglich als „Loch in der Ferne“,91 als „Tor, das der Himmel über der Erde 

bildet“92, als „[Kitzeln an der Ferse]“, als „vages Gefühl der Freiheit nach allen 

Seiten“93 in Erinnerung rufen. Aber er warnt „vor dem Gelächter des Affentums“,94 

falls die Akademie diesen Metaphern in irgendeiner Weise einen Erkenntniswert 

zugestehen wollte, falls sie tatsächlich Analogien zwischen diesen Bildern und dem 

dahinter Stehenden ziehen wollte, falls sie tatsächlich glaubte, sich nun eine 

                                                           
81 Kafka, Franz: Ein Bericht für eine Akademie. In: Ders.: Schriften Tagebücher. Kritische 

Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten, hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost 

Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 299-313; hier: S. 299.  
82 Ebd., S. 299.  
83 Ebd., S. 300.  
84 Ebd., S. 303.   
85 Ebd., S. 303.  
86 Vgl.: Ebd., S. 307. 
87 Ebd., S. 301.  
88 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main 1972, S. 430.  
89 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 304.  
90 Ebd., S. 300.  
91 Ebd., S. 300. 
92 Ebd., S. 299.  
93 Ebd., S. 304.  
94 Ebd., S. 305.  



21 
 

Vorstellung seines Affentums machen zu können. Rotpeters Affentum sei ihm 

schließlich genauso weit entfernt wie dasjenige der Herren von der Akademie. Die 

Erinnerungen – obwohl der Begriff Erinnerung nicht recht passt, denn Erinnerung 

ist nur durch Reflexionsvermögen und Zeitempfinden möglich und eben diese 

entstehen bei Rotpeter erst nach seiner Entwicklung – an die Zeit vor seiner 

Verwandlung sind stets unter dem Vorbehalt zu denken, dass sich sein 

vorzivilisatorisches, „äffisches Vorleben“95 nur noch unter dem Eindruck des 

Entfernt-Seins davon zeigt. Das vormalige Affenleben ist für ihn nur noch in seiner 

Negation wahrnehmbar. Deshalb kann er über das erhabene Gefühl der absoluten 

Freiheit nur sagen, dass er es „vielleicht“96 kannte.  

Zusätzlich zu dieser Persiflage der Gattung Bericht ist die 

Kommunikationssituation geradezu paradox. Der Gegenstand der Forschung soll 

selbst Auskunft über sich und sein „äffisches Vorleben“97 geben. Er ist gleichzeitig 

forschendes Subjekt und zu untersuchendes Objekt. Erstens ist da der Affe, der, 

oberflächlich betrachtet, auf sich selbst und seine tierische Vergangenheit 

zurückblickt und damit eigentlich die Menschheitsgeschichte im Allgemeinen 

untersucht; zweitens ist da die Akademie, die den Affen in den Blick nimmt und 

letztlich als Institution, als Manifestation aller kultureller Errungenschaften, als 

materiell gewordenes Wissen, selbst in den Blick genommen wird und drittens ist 

da der Leser des Berichts, der sowohl die forschende Akademie sein könnte als 

auch der von Kafka vorgestellte implizite Leser oder auch der reale Leser an sich, 

der zunächst auf den Affen schaut, später jedoch, analog zu den hohen Herren der 

Akademie, sich selbst in seinem Mensch-Sein als das Objekt der Erforschung 

erfahren muss. Durch dieses Oszillieren zwischen der Untersuchung eines Gegen-

standes und der Erfahrung, dass der Affe oder der Mensch sich niemals distanzlos 

und objektiv gegenüber empirischen Gegebenheiten verhalten können, führt zum 

Verlust eines Glaubens an jegliche hermeneutisch-ontologische Herangehensweise 

wissenschaftlicher Experimente.  

2.1  Der Affe als Bildträger der Ambiguität des Menschen 

Der Affe ist in der Kulturgeschichte von Anfang an ein Wesen der Ambivalenz.98 

Das Mittelalter personifiziert mit ihm als Beisitzer des Sündenfalls das Teuflische 

und das Sexuelle. Ein Bild aus dem 12. Jahrhundert, das von Hans Woldemar 

Janson Adam naming the animals genannt wurde, ist paradigmatisch für die 

Ikonographiegeschichte der Affen.99 Das Bild inszeniert den Affen als 

Mitschuldigen der Vertreibung aus dem Paradies. Einzig der Affe begibt sich 

während der Benennung der Tiere durch Adam in eine Pose der Gleichgültigkeit, 

indem er ruhig weiter an seinem Apfel kaut. Diese Sonderstellung gegenüber allen 

anderen Tieren rückt ihn in ein ambivalentes Licht. Seine Position gleich gegenüber 

Adam, seine spiegelbildliche Haltung zu ihm, lässt ihn als eine andere Seite des 

Menschen erscheinen, als die dunkle Seite, als die Seite, die den Menschen 

                                                           
95 Ebd., S. 299.  
96 Ebd., S. 304.  
97 Ebd., S. 299.  
98 Vgl. zur Ikonographie des Affen und des Hundes im Folgenden: Neumann: Der Blick des 

Anderen, S.105-122.  
99 Siehe: Janson, Horst Woldemar: Apes and Ape Lore in the Middle Ages and the Renaissance. 

London: The Warburg Institute University of London 1952. S. 107.  



22 
 

schließlich dazu bringt, vom Baum der Erkenntnis zu essen. Der Affe deutet den 

noch bevorstehenden Sündenfall an. Gleichwohl sensibilisiert er den Bildbetrachter 

für die dem Menschen innewohnende Schöpferkraft, obwohl die Benennung der 

Tiere im Paradies nicht zu verwechseln ist mit der Sprache im Diesseits. In der 

sogenannten adamitischen Sprache entsprechen sich noch Ausdruck und Inhalt; erst 

nach dem Sündenfall geht diese Kongruenz verloren. Der Affe ist in diesem Sinne 

also Bildträger einer gewissen Doppeldeutigkeit des Menschen. Das Motiv des 

Affen ist eine Vergegenwärtigung der teuflischen Versuchung, die in der 

Geschlechtlichkeit und in dem Erkenntnisstreben des Menschen ihren Ausdruck 

findet; gleichzeitig ist es ein Symbol der Kreativität und des Schöpferischen im 

Menschen. Die Ambiguität der Symbolkraft des Affen bleibt ihm auch nach der 

zweiten großen Station der Kulturgeschichte des Tieres erhalten. Als Vorform des 

Menschen attestiert der Affe von nun an die Ähnlichkeit von Mensch und Tier und 

bedroht das menschliche Selbstbewusstsein. Der Affe wird Symbol des Eigenen im 

Fremden oder des Fremden im Eigenen und somit der Doppeldeutigkeit und 

Zweifelhaftigkeit menschlicher Identität. Allein diese unvollständige Erfassung der 

zwei wichtigsten Stationen in der Symbolgeschichte des Affen lässt dessen 

identitätszerstörenden Charakter in Bezug auf den Menschen zum Vorschein 

dringen. Wenn Kafka also seinen Text einem Affen in den Mund legt, dann initiiert 

er den Blick der Affennatur auf den Wissensbestand der Kultur und macht damit 

die Zweifelhaftigkeit aller menschlichen Kulturleistungen sichtbar.  

2.2 Der Hund in seiner kulturkonstituierenden Funktion 

Die Zwiespältigkeit menschlicher Kulturleistungen wird nicht nur dadurch her-

ausgestellt, dass der Bericht von einem Affen geschrieben wird, sondern auch durch 

die Tatsache, dass Rotpeter die Journalisten als „Windhunde“100 beschimpft:  

Letzthin las ich in einem Aufsatz irgendeines der zehntausend Windhunde, die 

sich in den Zeitungen über mich auslassen: meine Affennatur sei noch nicht 

ganz unterdrückt; Beweis dessen sei, daß ich, wenn Besucher kommen, mit 

Vorliebe die Hosen ausziehe, um die Einlaufstelle jenes Schusses zu zeigen.101 

Der Hund erscheint von Beginn der Überlieferung an als ein Identitätsgarant des 

menschlichen Selbst.102 In Homers Odyssee ist es der Hund Argos, der den 

Odysseus sofort nach sehr langer Zeit wiedererkennt. Er hat die Fähigkeit der 

Unterscheidung von Eigenem und Fremden. In ähnlicher Weise tritt der Hund in 

Platons Politeia auf, in der er als Wächter im Staat die Aufgabe der Distinktion von 

Freund und Feind inne hat. Cervantes ist der Erste, der in seinem Text Novelas 

ejemplares den Hund zu einem Symbol der Bestätigung menschlicher 

Distinguiertheit stilisiert. Er begründet die literarische, die kunstgeschichtliche 

Tradition, in der der Hund meist im Modus des Schutzes des Menschentums, der 

Bestätigung seines Seins, der Bejahung menschlichen Selbstbewusstseins 

vorgestellt wird. In der bildenden Kunst nimmt der Hund als treuer Grenzbewacher 

eine Stellung der Legitimation menschlicher Selbstwahrnehmung ein. In Johann 

                                                           
100 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 301.  
101 Ebd., S. 269.  
102 Vgl. zur Kulturgeschichte des Hundes: Neumann: Der Blick des Anderen, S. 99-105.  



23 
 

Christian Clausen Dahls Morgen nach einer Sturmnacht103 wirkt der Blick des 

Hundes in der Situation einer Naturkatastrophe, eines Schiffbruchs, in der 

Menschen um ihr bloßes Überleben bangen, Sicherheit schenkend. Er erscheint 

tröstend für den Beobachter der Naturkatastrophe. Zusammen mit dem Beobachter 

befindet er sich auf festem Boden, während das Meer tobt. Das Bild zeigt zwei 

Räume: Zum einen das Meer, das grausam-erhabene Naturschauspiel, und zum 

anderen, ihm diametral gegenüber liegend, die Felsen. Der Gegensatz beider Räume 

könnte größer nicht sein: Das flüssige Meer, die unberechenbare, die 

unbeherrschbare Natur, und zum anderen der ruhige, statische Felsen, auf dem ein 

Mensch mit seinem Hund sitzt. Die Gegenüberstellung von Meer und Felsen 

wiederholt sich in der Gegenübersetzung von Mensch und Hund. Der Hund sitzt 

mit dem Menschen auf dem Felsen, sitzt diesem aber gegenüber. Der Hund 

bekommt dadurch eine komplexe Rolle im Spiel des Menschen mit der Natur. Der 

Hund ist einerseits ein Wächter, der Sicherheit schenkt, und er ist ein Tröster. 

Andererseits befindet er sich am äußersten Rand des Felsens, sitzt fast an der 

Schwelle zum brausenden Meer. Der Mensch kann ihn im Vordergrund und das 

Meer im Hintergrund sehen. Der Hund ist Teil der Natur, aber er befindet sich auf 

der Seite des Felsens, auf der sich auch der Mensch befindet, auf der Seite, auf der 

so etwas wie ein Schiffsbruch, bei dem Menschen sterben, mit dem gemischten 

Gefühl der Erhabenheit beobachtet werden kann. Dieses Erhabenheitsgefühl ist 

jedoch nur möglich unter dem Aspekt der Sicherheit. Ein Lustgefühl bei der 

Betrachtung von Gefährlichem kann nur mit genügender Distanz des Beobachters 

gewonnen werden. So wie Alpen nur schön sein können, wenn sie mit der Ge-

wissheit eines Geländers bestiegen werden, so kann ein Schiffsbruch nur schön 

sein, wenn er vom Felsen aus betrachtet wird, wenn der Schiffsbruch selbst nicht 

unmittelbar miterlebt wird. Der Hund ist Teil dieser Konstellation, ist sicherheits-

gebend, wird zum Teilhaber menschlicher Überheblichkeit, die aus dem Standpunkt 

der Indifferenz eine Katastrophe wie diese ansieht. Als kultivierter Wolf ist der 

Hund eine Waffe im Kampf gegen den Naturzustand und damit kulturbildend. 

Diese Darstellung des Hundes ist kein Zufall, bedenkt man seine Geschichte:104 Der 

Hund besitzt einen höchst widersprüchlichen Stand gegenüber der Natur. Als Helfer 

bei der Jagd setzt der Mensch etwas gegen die Natur ein, das aus der Natur kommt. 

Im wahrsten Sinne des Wortes muss der Mensch etwas Animalisches mit zu sich 

und seiner menschlichen Seite nehmen. Der Mensch muss während der Jagd zu 

einem Tier werden, um die Spur des Tieres überhaupt aufnehmen zu können; er 

muss wie er emfpinden.105 Dies ist eine „inkludierende Exklusion“,106 sofern der 

Mensch sich zwar einerseits gegenüber dem Hund abgrenzt, ihn der Natur 

zugehörig empfindet, und er ihn andererseits in seiner Zivilisation leben lässt, er 

diesseits und nicht jenseits des Gartenzauns, der Grenze zwischen bearbeiteter, 

künstlich angelegter Natur – also Kultur – und Natur, lebt. Damit wird zum einen 

                                                           
103 Dahl, Johann Christian Clausen: Morgen nach einer Sturmnacht. 

http://www.kunstkopie.de/a/dahl-johan-christian-clau/morgen-nach-einer-sturmna.html. 

Aufgerufen am 24.03.2011. 
104 Vgl. diesbezüglich: Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 113-124. 
105 Vgl.: Vogl, Joseph im Interview mit Alexander Kluge: Das politische Tier (2/5)– eine Zoologie 

der Macht. http://www.youtube.com/watch?v=2rZH0mXjgRQS. Aufgerufen am 06.01.2012. Min. 

3f.  
106 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114.  



24 
 

der Akt der Ausschließung des Tieres aus dem Raum des Menschen – die 

gewaltvolle Banngeste, mittels der sich der Mensch das Tier zum Untertan macht, 

um sich selbst als zivilisiert und das Tier als wild definieren zu können – fokussiert 

und zum anderen die Einschließung, die kulturbewachende Eigenschaft dessen, was 

einst Wolf war und nun zum Hund domestiziert wurde, dessen, was eigentlich zur 

Natur gehört.  

Auf eben diese Ambivalenz spielt Rotpeter an, wenn er die Journalisten, die über 

ihn schreiben, als „Windhunde“107 deklassiert. Genau wie der Hund und seine ihm 

vom Menschen gegebene Aufgabe, als Wachhund über die Grenze von Natur und 

Kultur Aufsicht zu halten, erscheinen die Journalisten in der Funktion der 

Überwachung der Kultur. Sie bezichtigen Rotpeter der noch nicht weit genug 

fortgeschrittenen Verdrängung seiner Natur. Aber Rotpeter gibt ihnen nicht Recht, 

er beschimpft sie, bezeichnet sie als „Windhunde“.108 Ein Affe bezeichnet 

„Schreiber“109 als „Windhunde“.110 Die kulturbewachende Eigenschaft der Journa-

listen wird damit in seiner Unschärfe herausgestellt und unterstrichen. Als Men-

schen, die schreiben, Menschen, die die Kulturtätigkeit des Schreibens ausüben, die 

sich angesichts ihrer hohen Kultiviertheit über den Affen Rotpeter hinwegsetzen, 

echauffieren sie sich über das noch vorhandene tierische Verhalten Rotpeters, der 

„wenn Besucher kommen, mit Vorliebe die Hosen ausziehe, um die Einlaufstelle 

jenes Schusses zu zeigen“.111 Die Wut Rotpeters wird verständlich, wenn man 

beachtet, wie die „Einlaufstelle“112 entstanden ist. Der Schuss war Resultat der Jagd 

auf Rotpeter, der gewaltvollen Banngeste der Menschen zum Zweck der Zähmung 

oder Tötung. Die Wut Rotpeters bezieht sich auf diese Geste, die eben nur 

gewaltvoll eine Grenze zwischen Natur und Kultur zu ziehen vermag. Der 

„tierexkludierende Urverrat“113 des Hundes an der Natur wird hier angesprochen 

und verweist auf die Willkürlichkeit der Grenzsetzung zwischen Mensch und Tier 

sowie auf die Durchlässigkeit und Instabilität der Grenze.  

Der Diskurs über die Instabilität der Grenze, die „inkludierende Exklusion“,114 wird 

nicht nur an dieser Stelle von Rotpeter verhandelt, in Form der Beschimpfung, 

sondern er rekurriert auf sie immer wieder. So erwähnt er die „Jagdexpedition der 

Firma Hagenbeck“115. Einmal mehr bestätigt sich der Schwellenraum zwischen 

Mensch und Tier in seiner Unklarheit durch Rotpeters Schilderung seines engen 

Käfigs, dessen Gitterstäbe sich bei ihm ins Fleisch einschneiden.116 Wie Nietzsche 

in Genealogie der Moral die Menschwerdung beschreibt, – als Unterdrückung der 

animalischen Instinkte auf Grund moralischer Unterdrückung, die sich durch 

Gewalt einprägt: „Man brennt Etwas ein, damit es im Gedächtnis bleibt: nur was 

nicht aufhört, weh zu thun, bleibt im Gedächtniss“117 – so wird dem Tier Rotpeter 

                                                           
107 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 301.  
108 Ebd., S. 301.  
109 Ebd., S. 302.  
110 Ebd., S. 301.  
111 Ebd., S. 301.  
112 Ebd., S. 301.  
113 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114.  
114 Ebd., S. 114.  
115 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 301.  
116 Vgl.: Ebd. S. 302.  
117 Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, S. 295.  



25 
 

das Tierische seines Triebes dank der Firma Hagenbeck ausgetrieben. Die Gewalt 

des Lehrers von Rotpeter, die personifizierte Banngeste, brennt Rotpeter sogar im 

wahrsten Sinne des Wortes etwas ein: er hält ihm „manchmal die brennende Pfeife 

ans Fell, bis es irgendwo, […] zu glimmen [anfängt]“.118 Die „zehntausend 

Windhunde“119 – ein hyperbolischer Ausdruck – könnten ein Zeichen der Kollekti-

vität, der Allgemeinheit, der Allgemeingültigkeit des Vorgangs der Domestizierung 

sein; die Domestizierung der Affen, die zu der Menschheit wurden und die sich 

jetzt illegitimerweise über den Affen stellen. Rotpeter spricht also die inhärente 

Gewalt der Selbstinszenierung des Menschen an.  

2.3  Die Hand als physisches Merkmal des Menschen  

Als weiteres Bildzeichen der Markierung des Übergangs von Natur in Kultur ist die 

Hand ein Organ, ein physisches Merkmal, das den Mensch-Körper auszeichnet. Für 

Johann Gottfried Herder ist die Hand des Menschen im Gegensatz zur Pfote, zur 

Tatze, zum Greiforgan des Tieres nicht nur ein physisches Charakteristikum des 

Menschen, sondern auch ein geistiges. In seiner Abhandlung Ideen zur Philosophie 

der Geschichte der Menschheit, die Kafka aus dem Louvre-Zirkel bekannt war, 

leitet er die Vernunft des Menschen unter anderem aus seiner Physis ab:  

Durch die Bildung zum aufrechten Gange bekam der Mensch freie und 

künstliche Hände, Werkzeuge der feinsten Hantierungen und eines 

immerwährenden Tastens nach neuen Ideen. Helvétius hat sofern recht, daß 

die Hand dem Menschen ein großes Hülfsmittel seiner Vernunft gewesen; 

[…].120 

Auch Rotpeter kennzeichnet seine Hand als kulturbildendes Organ, das die 

Zeichenwelt der Kultur erst ermöglicht: „Das erste, was ich lernte, war: den 

Handschlag geben; Handschlag bezeugt Offenheit; mag nun heute, wo ich auf dem 

Höhepunkt meiner Laufbahn stehe, zu jenem ersten Handschlag auch das offene 

Wort hinzukommen.“121 „[D]en Handschlag geben“ bezeugt etwas, erinnert an den 

Handschlag als symbolischen Vertragsabschluss, an eine Vereinbarung, mit dem 

der Affe in die Kulturwelt aufgenommen wird.122 Rotpeter bestätigt mit diesem 

Handschlag seinen Eintritt in die Kultur. Vor diesem Hintergrund ist es nicht 

überraschend, dass auf den Handschlag des Rotpeter zugleich sein erstes Wort folgt. 

Als Folge des Handschlags entwickelt er Sprachvermögen. Wenn Sprache bedeutet, 

sich mit Hilfe der Vernunft einen Begriff von etwas zu bilden, wenn die Sprache 

die Konsequenz der Vernunft darstellt, dann ist hier – ganz in der Theorie Herders 

– die Hand ein „Hülfsmittel seiner Vernunft“. Das Knie nimmt in diesem 

Zusammenhang eine ganz analoge Rolle zur Hand ein. So ist das Knie ebenfalls 

eine physische Besonderheit des Menschen. Es macht den aufrechten Gang erst 

möglich. So werden die „zitternden Knie[]“123 von Rotpeter in seiner Hockstellung 

                                                           
118 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 310.  
119 Ebd., S. 301.  
120 Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. In: Ders.: 

Ausgewählte Werke in Einzelausgaben. Band 1, hg. v. Heinz Stolpe. Berlin und Weimar 1965, S. 

135.  
121 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 300.  
122 Vgl. diesbezüglich: Friedrich, Lars: Die Topophobie der Handschrift. Zu Franz Kafkas „Ein 

Bericht für eine Akademie“. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift für deutsche 

Philologie 126 (2007), S. 195-220; hier S. 211. 
123 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 302.  



26 
 

am „Zwischendeck des Hagenbeckschen Dampfers“124 erwähnt. Die Kiste wird zu 

dem Ort der Metamorphose, sie ist „zu niedrig zum Aufrechtstehen und zu schmal 

zum Niedersitzen“.125 Rotpeter ist auf dem Weg zum aufrechten Gang; in dieser 

Kiste brennen sich die Stäbe ein, in ihr wird er zahm. Rotpeter wird zu einem 

Menschen mit einem menschlichen Knie, er ist dabei, sich genau wie die Menschen 

„aufs Knie“126 schlagen zu können, aufrecht stehen zu können. Durch den 

aufrechten Stand vermag es Rotpeter schließlich, den Handschlag zu geben und so 

in die Menschenwelt einzutreten. Die Verwandlung des Körpers geht einher mit 

seiner geistigen Verwandlung.  

Die Hand ist aber nicht nur Voraussetzung dafür, dass er den Handschlag geben 

kann, sie ist auch Signum der Kunstfähigkeit des Menschen. Sie ist Voraussetzung 

dafür, dass „irgendein Künstlerpaar oben an der Decke an Trapezen hantieren“127 

kann. Doch auch diese Kunst kann nicht vor Rotpeters Urteil standhalten. Auch die 

Künstler in einem Varieté-Theater werden verspottet und dem „Gelächter des 

Affentums“128 ausgesetzt. Die Trapezkunst hat für den Affen nichts mit Freiheit zu 

tun. Sie ist die „entsprechende Täuschung“129 zu dem „großen[n] Gefühl der Freiheit 

nach allen Seiten“,130 das er als Affe einst kannte und nun nur noch als „Loch in der 

Ferne“131 spüren kann. Somit wird die Kunst zu einem Komplement der verloren 

gegangenen Vorzeit von Rotpeter. Das Schwingen, Schaukeln, Springen und 

Schweben der Künstler wird von Rotpeter abwertend als reine 

„Menschenfreiheit“132 bezeichnet. Lars Friedrich deutet diese Kunst als Symbol der 

irdischen Schwerkraft einerseits und als Hoffnung auf eine jenseitige Transzendenz 

– verdeutlicht durch den aberwitzigen Versuch, die Erdanziehung durch so etwas 

wie die Trapezkunst verlassen zu können – andererseits.133 Die Kunst, symbolisiert 

durch das Hantieren an der Decke, wird zu einer „Geste der Ausweglosigkeit“.134 

Die Kunst wird in ihrer Bedeutung für den Menschen, in der Bedeutung als 

Merkmal der Überlegenheit des Menschen herabgesetzt. Sie wird von Rotpeter als 

der verzweifelte Versuch des Menschen gesehen, das Gefühl der Freiheit 

nachahmen zu können. Letztlich scheitert dieser Versuch. Das einzige, was die 

Kunst zeigt, ist die unfreiwillige „Verspottung der heiligen Natur“,135 ihren 

unfreiwilligen Verweis auf das, was sie nicht ist, ihren Verweis auf das, was sie 

früher einmal war und ihr Verhaftet-Sein auf die begrenzten Möglichkeiten des 

Menschen. Die von Rotpeter kritisierte Trapezkunst wird zu einer Kunst, die 

Wahrheit zeigt, wie sie nicht ist.  

Eine der ersten Übungen, die der Affe zum Erwerb menschlicher Fähigkeiten er-

lernt, ist das Entkorken, Fassen und Ansetzen einer Flasche. Auffällig ist, dass 

Rotpeter vor dem Gelingen der Übung von einem Greiforgan spricht, – „Trotzdem 

                                                           
124 Ebd., S. 302.  
125 Ebd., S. 302.                                     
126 Ebd., S. 306.  
127 Ebd., S. 304f.  
128 Ebd., S. 305.  
129 Ebd., S. 304.  
130 Ebd., S. 304.  
131 Ebd., S. 300.  
132 Ebd., S. 305. 
133 Vgl.: Friedrich: Die Topophobie der Handschrift, S. 216.  
134 Ebd., S. 216.  
135 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie. S. 305.  



27 
 

greife ich, so gut ich kann, nach der hingereichten Flasche“136 – währenddessen er 

später nur noch seine Hände erwähnt: „Die Hände in den Hosentaschen, die 

Weinflasche auf dem Tisch, liege ich halb, halb sitze ich im Schaukelstuhl und 

schaue aus dem Fenster.“137Als eigentlicher Initiationsritus des Menschen zur Auf-

nahme in die Erwachsenenwelt ist das Trinken offenbar für Rotpeter Zeichen des 

Eingangs in die Menschenwelt, ebenso wie das Rauchen. In diesem Sinne könnte 

das Greifen Rotpeters nach der Flasche gewissermaßen ein erster Akt des Begrei-

fens sein, derart, dass immer nur etwas begriffen – im Sinne von verstehen – werden 

kann, wovon ein Begriff gebildet wurde. Die Hand, als äußerst feinmotorisches 

Greiforgan, sorgt dafür, dass Rotpeter sprechen kann und dass er sich Begriffe von 

etwas bilden kann, letztlich, dass er reflektieren kann und sein Verstand sich 

entwickelt. Die schreibende Hand – auf die der gesamte Bericht bezogen bleibt – 

ermöglicht es Rotpeter den Bericht zu schreiben, ermöglicht es den Menschen, 

Sprache und Kunst zu fixieren. Aber die Kunst im Allgemeinen und die 

Schreibkunst im Besonderen werden der Lächerlichkeit preisgegeben. Die Archi-

vierung von Kultur fördert die Strukturierung von Wissen und etabliert Akademien 

als Institutionen der Verwaltung von Wissen. Da diese jedoch nur „Ausweg“138 sind, 

um Überleben zu können, schöpferischer Widerstand gegen den Mangel an 

Freiheit, gegen die „Erinnerungen der Jugend“,139 gegen den Verlust des „äffischen 

Vorleben[s]“,140 gegen den Verlust des „große[n] Gefühl[s] der Freiheit“,141 werden 

die aus der Physis der Hand resultierenden Leistungen in ihrer Zweifelhaftigkeit zu 

Schau gestellt. Die „Fingerchen [der] schreibenden Hand“142 werden zum 

Hassobjekt für Rotpeter und mit ihr der von ihnen geschriebene Bericht. Der 

Bericht als wissenschaftliche Erkenntnisform wird zu einer Angelegenheit des 

Davon-Rennens vor dem sicheren Tod und damit zum Entzug der „alte[n] 

Affenwahrheit“.143 Der Bericht kann nur ex negativo auf sie verweisen, denn die 

„Sprache kann für alles außerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise“144 

gebraucht werden. Rotpeter dekonstruiert damit die Wissenschaft in ihrer 

Erkenntnisfähigkeit.  

2.4 Die Sprache der Menschen und der Entzug der Erkenntnis 

Den Namen Rotpeter erhält der Affe aufgrund einer Narbe, die von dem ersten 

Schuss auf ihn zurückblieb. 

[I]ch bekam zwei Schüsse. Einen in die Wange; der war leicht; hinterließ aber 

eine große ausrasierte rote Narbe, die mir den widerlichen, ganz und gar 

unzutreffenden, förmlich von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter 

eingetragen hat, so als unterschiede ich mich von dem unlängst krepierten, hie 

und da bekannten, dressierten Affentier Peter nur durch den roten Fleck auf 

der Wange.145 

                                                           
136 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 309.  
137 Ebd., S. 313.  
138 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 311. 
139 Ebd., S. 299.  
140 Ebd., S. 299.  
141 Ebd., S. 304.  
142 Ebd., S. 301. 
143 Ebd., S. 303.  
144 Kafka: „Oktavheft G“, S. 59.  
145 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 301.  



28 
 

Diese Aussage zeigt die Arbitrarität von Namensgebungen. Der Affe wird durch 

einen gewaltsamen Schuss benannt und damit in einer Ordnung eingebunden. Der 

Name klassifiziert und kategorisiert ihn, bezeichnet jedoch nicht den Affen in 

seinem spezifischen Sein. Der Name ist nicht imstande, das Individuelle seiner 

Persönlichkeit wiederzugeben. Sein Name ist keine Übersetzung seines Selbst in 

Sprache, keine Transkription des Dings in die Schrift, sondern ein auf willkürliche 

Zuschreibung basierendes Produkt, das in seiner Zeichenhaftigkeit von der Wahr-

heit weit entfernt ist. Rotpeter macht damit darauf aufmerksam, dass Sprache nicht 

das ausdrückt, was sie auszudrücken vorgibt. Er beschreibt, dass Sprache keine 

benennende Funktion hat und dass die Welt lediglich vom Menschen ausgehend 

betrachtet wird. Die Sprache bietet letztlich nur eine zu relativierende mo-

noperspektivische Sicht auf die Welt. Foucault sagt im Zusammenhang der 

klassischen episteme und ihrer Art der Begriffsbildung Folgendes: Auch die 

sekundäre Begriffsbildung, kommt nicht umhin, sich der primären Begriffsbildung 

– dem alltagssprachlichem Gebrauch von Sprache – zu bedienen, und mit ihrer 

Hilfe eine neue, eben die sekundäre Sprache zu errichten, die sich durch die Utopie 

der Korrespondenz von Ding und Wort auszeichnet. Diese Sekundärsprache soll 

mit Hilfe der sogenannten „unterscheidenden Merkmal[e]“146 errichtet werden, die 

ein Wesen vom nächst komplexeren Wesen differenziert, und so allmählich, unter 

der Annahme einer kontinuierlichen Serie von Gattungen, alle Einzelarten 

bezeichnen kann.147 Dieses Postulat muss nach der Verbreitung von Darwins 

Theorie nicht nur aufgegeben, sondern auch als Denkvoraussetzung vollends 

fallengelassen werden. Die Historisierung der Natur führt zum Ende des Denkens, 

das auf der Hoffnung einer wiederherzustellenden Kongruenz von Sprache und 

Welt beruht. Rotpeter, der die Verwandlung nicht innerhalb einer kaum 

vorstellbaren, unendlich langen Zeit von mehreren Millionen Jahren durchmacht, 

sondern innerhalb von fünf Jahren, ist nicht nur eine Symbolfigur der 

Dynamisierung der Spezies, sondern eine Symbolfigur für eine rasant schnelle 

Entwicklung hin zu einem Affen. Das Sprachproblem wird durch seinen Bericht 

also besonders ausgestellt.  

2.5 Die Lernfähigkeit des Menschen 

Die Lernfähigkeit gilt seit der Antike als eine anthropologische Grundkonstante: 

Denn sowohl das Nachahmen selbst ist den Menschen angeboren – es zeigt 

sich von Kindheit an, und der Mensch unterscheidet sich dadurch von den 

übrigen Lebewesen, daß er in besonderem Maße zur Nachahmung befähigt ist 

und seine ersten Kenntnisse durch Nachahmung erwirbt – als auch die Freude, 

die jedermann an Nachahmungen hat.148 

Weil der Mensch die spezifische Nachahmungsfähigkeit besitzt, kann er sich 

„Kenntnisse“ aneignen, kann an der Kultur teilhaben. Diese differentialistische 

Ansicht hält sich bis zur modernen Biologie. Für den Verhaltensforscher Michael 

Tomasello ist Imitation eine spezifisch menschliche Fähigkeit, die letztlich dazu 

führt, dass der Mensch die Kultur hervorbringt.149 Tiere hätten zwar die Möglichkeit 

der Emulation, aber, da sie dem Beobachteten kein intentionales Bewusstsein 

                                                           
146 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 181.  
147 Ebd., S. 173-180.   
148 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2008, S. 11.  
149 Vgl.: Wild: Tierphilosophie zur Einführung. S. 167-178.  



29 
 

zuschreiben könnten, bleibe ihr Nachahmungsverhalten beschränkt auf die un-

mittelbare Manipulierung eines bestimmten Objektes, beispielsweise auf das Wa-

schen der Kartoffel bei den Makaken. Eine übergenerationale Verbreitung des 

Erlernten, d. h. die Anhäufung von Wissen und damit die Entstehung von Kultur, 

sei nicht möglich. Diese „Theorie des Geistes“150 ist jedoch in ihrer einfachen 

Dichotomie nicht zu halten. Tomasello selbst untersucht das äffische Vermögen, 

Blickrichtungen verfolgen zu können – ein Indiz dafür, jemand anderem Gedanken 

zuzuschreiben – und muss erkennen, dass Affen zumindest teilweise die Fähigkeit 

besitzen, bei anderen Individuen Intentionen zu erkennen. Diese Ambivalenz der 

Nachahmungsfähigkeit als besonderes Kennzeichen des Menschen stellt auch 

Rotpeter dar. „Es war so leicht, die Leute nachzuahmen.“151 Nach dem Konzept 

Tomasellos imitiert Rotpeter, denn er ahmt das Modell nach und ist nicht fixiert auf 

einen Gegenstand. Er wird also zum Menschen, weil er menschliche 

Nachahmungsfähigkeit besitzt. Doch Rotpeter stellt immer wieder klar, dass seine 

Nachahmungsfähigkeit nur die Konsequenz seines Überlebenswillens ist: „Ich 

wiederhole: es verlockte mich nicht, die Menschen nachzuahmen; ich ahmte nach, 

weil ich einen Ausweg suchte, aus keinem anderen Grund.“152 Seine 

„Fortschritte“153, das „Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins 

erwachende Hirn“154 – Tomasello würde von der Kumulation des Wissens sprechen 

– basieren nicht auf einem Subjekt mit einer angeborenen Vernunft, mit einer a 

priori vorhandenen Größe, – sondern auf einem tierischen Trieb, auf einem 

körperlichen Überlebenswillen. Als erkenntnisautonomes Subjekt entsteht er erst 

innerhalb seiner Nachahmungsfähigkeit, aus der hervorgehend er schließlich 

Sprache entwickelt. Sprache als humanes Alleinstellungsmerkmal entsteht aus dem 

Tierkörper. Die „Durchschnittsbildung eines Europäers“155 ist also nichts, das wird 

in dem Bericht ausgestellt, womit sich der Mensch gegenüber dem Tier zuverlässig 

abgrenzen könnte. Die Handlungen, die Rotpeter nachahmt, lassen die klassischen 

Zuschreibungen der anthropologischen Maschine zweifelhaft in Erscheinung 

treten. 

2.6 Der Bericht als Sündenfallerzählung 

Rotpeters Verwandlung in einen Menschen beginnt mit „zwei Schüsse[n]“.156 

„Einen in die Wange“157 – dieser trägt ihm den Namen Rotpeter ein – und einen 

„unterhalb der Hüfte“.158 Der zweite Schuss trägt ihm eine Narbe ein, die er zu 

zeigen pflegt, wenn er Besucher empfängt:  

Er war schwer, er hat verschuldet, daß ich noch heute ein wenig hinke. Letzthin 

las ich in einem Aufsatz der zehntausend Windhunde, die sich in den Zeitungen 

über mich auslassen: meine Affennatur sei noch nicht ganz unterdrückt; 

Beweis dessen sei, daß ich, wenn Besucher kommen, mit Vorliebe die Hosen 

ausziehe, um die Einlaufstelle jenes Schusses zu zeigen. Dem Kerl sollte jedes 

                                                           
150 Ebd., S. 169.  
151 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 308.  
152 Ebd., S. 311.  
153 Ebd., S. 312.  
154 Ebd., S. 312.  
155 Ebd., S. 312. 
156 Ebd., S. 301.  
157 Ebd., S. 301.  
158 Ebd., S. 301.  



30 
 

Fingerchen seiner schreibenden Hand einzeln weggeknallt werden. Ich, ich 

darf meine Hosen ausziehen, vor wem es mir beliebt; man wird dort nichts 

finden als einen wohlgepflegten Pelz und die Narbe nach einem – wählen wir 

hier zu einem bestimmten Zwecke ein bestimmtes Wort, das aber nicht 

mißverstanden werden wolle – die Narbe nach einem frevelhaften Schuß. Alles 

liegt offen zutage; nichts ist zu verbergen; kommt es auf Wahrheit an, wirft 

jeder Großgesinnte die allerfeinsten Manieren ab. Würde dagegen jener 

Schreiber die Hosen ausziehen, wenn Besuch kommt, so hätte dies allerdings 

ein anderes Ansehen und ich will es als Zeichen der Vernunft gelten lassen, 

daß er es nicht tut. Aber dann mag er mir auch mit seinem Zartsinn vom Halse 

bleiben!159 

Rotpeter macht explizit darauf aufmerksam, dass der Ausdruck „frevelhafte[r] 

Schuß“ nicht missverstanden werden solle. Dies führt jedoch paradoxerweise 

gerade dazu, dass die Obszönität herausgestellt wird. So verbindet der Leser den 

„frevelhaften Schuß“ mit einer Coitushandlung. Dieser Schuss hat eine Narbe bei 

ihm hinterlassen. Mit dem Schuss ist er in die Menschenwelt überführt. Nach dem 

Schuss muss er sein Leben in einem Käfig verbringen und sterben, oder einen 

„Ausweg“160 finden. Durch den Schuss befindet er sich in einer Umgebung, die 

nichts mit der großen Affenfreiheit zu tun hat, und nach dem Schuss bekommt er 

einen Namen, der „weit vor der Barriere“161 zurückbleibt. Durch den Schuss verliert 

er ein Leben, das er als vollkommenes Ideal schildert. Wenn der „frevelhafte[] 

Schuß“ als Geschlechtsakt verstanden wird, dann wird die Narbe zu einem Symbol 

seines jetzigen Lebens in der „entsprechende[n] Täuschung“.162  

Die Narbe „unterhalb der Hüfte“163 befindet sich in der Schamgegend. Wenn 

Rotpeter sie zeigt, wird „man dort nichts finden als einen wohlgepflegten Pelz und 

die Narbe“. Am Anfang des Berichts schreibt Rotpeter noch von seinem „Fell“,164 

während er später von seinem „wohlgepflegten Pelz“ spricht. Der Pelz – als das 

Fell eines getöteten Tieres – wird hier zu einem Symbol seiner Domestizierung. 

Um in seine Vergangenheit zurück kommen zu können, müsste Rotpeter sich „das 

Fell vom Leib […] schinden“,165 was seinen Tod bedeuten würde, oder er müsste 

einen Ausweg über die Aneignung menschlicher Verhaltensweisen finden. Diesen 

„Ausweg“166 wählt er schließlich, und sein „Fell“167 wird damit zu einem „Pelz“. 

Wenn Rotpeter die Hosen herunterzieht, erblicken die Besucher den Pelz – Zeichen 

der Jagd des Menschen auf das Tier, also Zeichen der Kulturalisierung.  

Sein Übergang von Tier zu Mensch beschreibt er auch als „Loch in der Ferne durch 

das [er] einstmals kam“.168 An dieser Stelle ergibt sich eine Überlagerung zweier 

Geschichten: der seiner Menschwerdung und der seiner Geburt. Sein Affendasein 

schildert er durchweg als ideale Daseinsform, spricht vom „große[n] Gefühl der 

                                                           
159 Ebd., S. 301f.  
160 Ebd., S. 304. 
161 Ebd., S. 299.  
162 Ebd., S. 304.  
163 Ebd., S. 301.  
164 Ebd., S. 300.  
165 Ebd., S. 300.  
166 Ebd., S. 304.  
167 Ebd., S. 300.  
168 Ebd., S. 300.  



31 
 

Freiheit nach allen Seiten“,169 von der „heiligen Natur“,170 von seinem „Ursprung“171 

und von den „Erinnerungen der Jugend“.172 Von seinem Dasein als Mensch 

hingegen hat er nur negative Attribute zur Verdeutlichung. Er nennt es „Ausweg“,173 

„Verzweiflungstat[]“,174 „entsprechende Täuschung“.175 Sein Dasein als Tier wird 

somit zu einer verloren gegangenen, paradiesischen Vorzeit stilisiert. Die 

Ineinanderblendung von Geburt und Menschwerdung führt dazu, dass der Bericht 

als Sündenfallgeschichte gelesen werden kann. Die Narbe wird so zu einem Symbol 

der Erbsünde, zum „Pfahl im Fleisch“.176 Als Mensch, der nicht mehr Affe ist, 

verliert Rotpeter die große Freiheit, die Fähigkeit „das damals affenmäßig 

Gefühlte“177 ausdrücken zu können. Als Mensch, der aus dem Paradies gefallen ist, 

hat er zwar „Erkenntnis“,178 aber keine „Wahrheit“. Die beiden Narben werden 

damit zu Insignien des Sündenfalls. Die Erbsünde, die sich durch die 

Geschlechtlichkeit von Generation zu Generation überträgt, führt zu einer Sprache, 

die immer „weit vor der Barriere“179 zurückbleiben muss. Das Menschsein nach 

dem Sündenfall wird zu einem Leben, das die große Wahrheit nur in seiner 

Negativität fühlen kann: „An der Ferse aber kitzelt es jeden, der hier auf Erden 

geht“.180 Der Mensch fühlt das Vergangene in seiner Abwesenheit.  

Warum aber zieht Rotpeter als inzwischen gebildeter, gesitteter Mensch, der sich 

auf „Banketten [und in] wissenschaftlichen Gesellschaften“181 bewegt, vor anderen 

Leuten seine Hosen aus? Für ihn „kommt es auf Wahrheit an“. Er hat es sich mit 

dem Bericht zur Aufgabe gemacht, die menschlichen Errungenschaften – die Kunst, 

die Sprache, die Lernfähigkeit und die Wissenschaft des Menschen – in ihrem rein 

kompensatorischen Aspekt, in ihrer Aufgabe „einen Augenblick lang ruhen“182 zu 

können, als Lächerlichkeiten in Bezug auf die „Wahrheit“ oder in Bezug auf das 

Verloren-Gegangene zu präsentieren. Er möchte „offen“ sein, er möchte nichts 

„verbergen“. Also zeigt er seine Narbe und seinen Pelz. Der Pelz als Sinnbild der 

anthropologischen Maschine, als Sinnbild der „inkludierenden Exklusion“,183 als 

Sinnbild der Gewalt des Menschen am Tier, als Sinnbild der künstlichen 

Hierarchisierung zwischen Mensch und Tier, als Sinnbild der anthropozentrischen 

Denkweise, und sein Geschlechtsteil als das, was der Affe mit dem Menschen teilt, 

als das, was den Menschen an seine Tierheit erinnert, als das, was Menschen 

schamhaft im Verborgenen halten, zeigen bildhaft, was er mit seinem Bericht 

auszudrücken versucht. Deswegen empören sich die „Windhunde“,184 die 

Journalisten, auch darüber. Deswegen bezichtigen sie ihn, dass er seine 

                                                           
169 Ebd., S. 304.  
170 Ebd., S. 305.  
171 Ebd., S. 299.  
172 Ebd., S. 299.  
173 Ebd., S. 304.  
174 Ebd., S. 307.  
175 Ebd., S. 304.  
176 Der zweite Brief an die Korinther 12,7.  
177 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 303.  
178 Ebd., S. 309.  
179 Ebd., S. 299.  
180 Ebd., S. 300.  
181 Ebd., S. 313.  
182 Kafka: „Oktavheft G“, S. 75.  
183 Borgards: Hund, Affe, Mensch, S. 114.  
184 Kafka: Ein Bericht für eine Akademie, S. 301.  



32 
 

„Affennatur“185 noch nicht ganz unterdrückt hätte und verkennen damit, dass er 

lediglich die Paradoxien menschlichen Seins expliziert. Was Rotpeter als „Zeichen 

der Vernunft“ bewertet, dass sie ihre Hosen vor dem Besuch nicht ausziehen, wird 

somit einer gewissen Ironie preisgegeben. Weil sie Vernunft haben, ziehen sie sich 

nicht aus. Aber gerade diese Vernunft, diese menschliche Vernunft, die die Dinge 

benennt und die Wissenschaft entwickelt, dekonstruiert sich im Bericht. Das 

Handeln Rotpeters ist in diesem Sinne konsequenter, ehrlicher und letztlich 

vernünftiger als das Handeln der kulturbewachenden Journalie. Weil Rotpeter nicht 

den Tod gewählt hat, „das Tor, das der Himmel über der Erde bildet“,186 weil er sich 

für ein Menschenleben „auf Erden“187 entschieden hat bzw. weil seine 

Metamorphose „vorwärts gepeitscht[]“188 wurde, kann er auf ein Paradies nur aus 

der Ferne schauen, „sitzt [er] im Schaukelstuhl“189 – ganz im Gegensatz zu den 

Trapezkünstlern, die allerdings selbst nicht mal annähernd an das „große Gefühl 

der Freiheit“190 heranreichen – und „schau[t] aus dem Fenster“191 in gänzlicher 

Sehnsuchtshoffnung. Ihm ist bewusst, dass er sich in einer auf Lügen gebauten Welt 

der „Hilfskonstruktionen“192 befindet und das macht er in dem Bericht deutlich. Er 

schreibt damit einen Bericht, der strenggenommen wissenschaftlichen Ansprüchen 

insofern genügt, als dass er auf seine eigenen Denkprämissen stets aufmerksam 

macht und sich damit gegenüber Angriffen immunisiert, die ihm fehlende 

Erkenntnisvermittlung vorwerfen, da er zugibt, dass dies, ohne anthropozentrisch 

zu denken, sowieso nicht möglich ist. Rotpeter instrumentalisiert die Diskussion 

der Differenz zwischen Mensch und Tier, um eine bestimmte Vorstellung, die 

Vorstellung eines Seins jenseits des Seins auf Erden, die Vorstellung einer 

tatsächlichen Wahrheit, zur Darstellung bringen zu können.  

3 Die Wahrheit Kafkas und ihre Moral 

Das diskursive Umfeld Kafkas kann paradigmatisch durch einen Vergleich von 

Carl von Linné mit Charles Darwin erörtert werden. Diesen Vergleich übernahmen 

wir von Michel Foucault, der mit ihm den Wechsel des klassischen epistems in das 

moderne charakterisieren konnte. Wir haben so gesehen, dass menschliche Identität 

seit Darwin anders gedacht werden muss, dass sie durch gewaltvolle Banngesten 

erst entsteht. Weiterhin haben wir gesehen, dass der epistemologische Gehalt von 

Sprache quasi nur noch metaphorisch gedacht werden kann, denn wenn die Natur 

historisch gedacht wird, dann verschwindet auch der mit einem Postulat verbundene 

Glaube, die Dinge eines Tages in Begriffe transkribieren zu können. Dieser 

zivilisatorische Schock führte dazu, Erkenntnis nur noch als anthropozentrische 

Erkenntnis wahrzunehmen und führte zu einem weitreichenden 

Wahrheitsskeptizismus bei Friedrich Nietzsche und Franz von Brentano, die Franz 

Kafka in seinem Denken zwar stark beeinflussten, deren Philosophie jedoch nicht 

                                                           
185 Ebd., S. 301.  
186 Ebd., S. 299.  
187 Ebd., S. 300.  
188 Ebd., S. 299.  
189 Ebd., S. 313.  
190 Ebd., S. 304.  
191 Ebd., S. 313.  
192 Kafka: „Oktavheft G, S. 75. 



33 
 

vollständig von Kafka übernommen wurde. Dies nahmen wir wahr, als wir die 

Zürauer Aphorismen Kafkas analysierten und dabei feststellten, dass Kafka ein Rest 

von metaphysischer Hoffnung nicht abgesprochen werden kann. Dieses Relikt 

paradiesischer Erlösungshoffnung ist der Grund, dass zwar postmoderne Ideen in 

Kafkas Texten zu finden sind, diese aber nicht ohne den Hinweis auf die Kafka 

typische Wendung – nämlich den negativen Verweis auf das Paradies – 

auskommen. Der implizite Leser war geprägt von der zeitgenössischen Diskussion 

um Charles Darwin. Was für die Wissenschaft nach Darwin der epistemologische 

Zweifel an der Funktion von Sprache und an der Legitimität von Grenzziehungen 

und Klassifikationen im Allgemeinen ist, ist für Kafka die Sprache nach dem 

Sündenfall. Während die Wissenschaft nach neuen Erkenntniswegen sucht, die 

vom Absolutheitscharakter der Wahrheit abrücken, sucht Kafka noch nach 

Wahrheit, ohne sich jedoch sicher zu sein, dass sie jemals gefunden werden kann. 

Kafka legt den Bericht in den Mund eines Affen, der die typischen 

Abgrenzungskriterien des Menschen gegenüber dem Tier neu verhandelt und 

schließlich dekonstruiert. So wie Rotpeter den Blick der „halbdressierten 

Schimpansin“193 nicht ertragen kann, so ist Rotpeters Blick auf die Menschen kaum 

zu ertragen, denn er zeigt den Menschen in seiner Nacktheit, ohne seine Kultur, mit 

seinen ganzen jämmerlichen Verdiensten, die ihn zutiefst erlösungsbedürftig 

machen. Aber, ob es etwas anderes als diesen Menschenausweg gibt, kann nie 

gesagt werden, denn all die „Leistung[en]“194 wären ohne das Loslassen, ohne den 

„Verzicht auf jeden Eigensinn“195 überhaupt nicht möglich. Der Bericht zeigt, dass 

diejenigen, die das „Rätsel“196 des menschlichen „Seins“197 zu lösen versuchen, 

immer „Windhunde“198 sind und eine Wahrheitsfindung nach dem Sündenfall – 

oder nach dem „frevelhaften Schuß“ – in uneinholbare Ferne rückt.  

Der Affe Rotpeter dekonstruiert mit seinem Bericht also nicht nur menschliche 

Kulturleistungen wie Sprache und Lernvermögen, den Irrglauben aus physischen 

Merkmalen so etwas wie die Verstandesfähigkeit des Menschen ableiten zu kön-

nen, sondern damit die wissenschaftliche Erkenntnisfähigkeit insgesamt. Aus dem 

Glauben an diese Erkenntnisfähigkeit ist die Aufforderung zum Schreiben dieses 

Berichts entstanden, der vielmehr Sündenfallerzählung als Bericht mit einem wis-

senschaftlichen Anspruch ist. In diesem Sinne kann gesagt werden, dass Der 

Bericht für eine Akademie ein für die Sprachparadoxie von Kafka typischer Text 

ist. Einerseits gibt der Bericht an, sich außerhalb des Bereichs der Wahrheit zu 

befinden und andererseits verweist er negativ auf ihn. 

4 Quellenverzeichnis 

Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Aus dem Italienischen 

von David Giuriato. Frankfurt am Main 2003. 

 

                                                           
193 Ebd., S. 313.  
194 Ebd., S. 299.  
195 Ebd., S. 299.  
196 Ebd., S. 308.  
197 Ebd., S. 308.  
198 Ebd., S. 301.  



34 
 

Alt, Peter-André: Doppelte Schrift, Unterbrechung und Grenze. Franz Kafkas 

Poetik des Unsagbaren im Kontext der Sprachskepsis um 1900. In: Jahrbuch der 

Deutschen Schillergesellschaft. Internationales Organ für neuere deutsche Literatur 

29 (1985), S. 455-490. 

 

Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige Sohn. Eine Biographie. München 2005. 

 

Anders, Günther: Kafka pro und contra. Die Prozeß-Unterlagen. München 1951. 

 

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2008. 

 

Benjamin, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages. In: 

Benjamin über Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, hg. v. Hermann 

Schweppenhäuser. Frankfurt am Main 1981, S. 9-38. 

 

Borgards, Roland: Hund, Affe, Mensch. Theriotopien bei David Lynch, Paulus 

Potter und Johann Gottfried Schnabel. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, 

Zeitschrift für deutsche Philologie 126 (2007), S. 105-142. 

 

Dahl, Johann Christian Clausen: Morgen nach einer Sturmnacht. 

http://www.kunstkopie.de/a/dahl-johan-christian-clau/morgen-nach-einer-

sturmna.html. Aufgerufen am 24.03.2011.  

 

Deleuze, Gilles; Guattari, Felix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie. 

Übersetzt von Bernd Schwibs. Frankfurt am Main 2004. 

 

Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main 1972. 

 

Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Edition Passagen 34, hg. v. Peter 

Engelmann. Wien 1992. 

 

Derrida, Jacques: Das Tier, das ich also bin. Aus dem Französischen von Markus 

Sedlaczek. Passagen Forum, hg. v. Peter Engelmann. Paris 2006. 

 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 

Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974. 

 

Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: Ders.: Die 

Traumdeutung und andere Schriften. Band 1, hg. v. Zweitausendundeins. Frankfurt 

am Main 2010. S. 711-1046. 

 

Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur. In: Ders.: Das Unbehagen in der 

Kultur und andere Schriften. Band 2, hg. von Zweitausendeins. Frankfurt am Main 

2010, S. 535-596. 

 



35 
 

Friedrich, Lars: Die Topophobie der Handschrift. Zu Franz Kafkas „Ein Bericht für 

eine Akademie“. In: Sonderheft: Tiere, Texte Spuren, Zeitschrift für deutsche 

Philologie 126 (2007), S. 195-220. 

 

Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999. 

 

Hamacher, Werner: Die Geste im Namen. Kafka und Benjamin. In: Entferntes 

Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, hg. v. Werner 

Hamacher. Frankfurt am Main 1999, S. 280-323. 

 

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. In: 

Ders.: Ausgewählte Werke in Einzelausgaben. Band 1, hg. v. Heinz Stolpe. Berlin 

und Weimar 1965. 

 

Herder, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache, hg. v. Hans 

Dietrich Irmscher. Stuttgart 1997. 

 

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor Wiesengrund: Dialektik der Aufklärung. 

Philosophische Fragmente. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 3, hg. v. Rolf 

Tiedemann. Frankfurt am Main 1981, S. 283-292. 

 

Janson, Horst Woldemar: Apes and Ape Lore in the Middle Ages and the 

Renaissance. London: The Warburg Institute University of London 1952.  

 

Kafka, Franz: Briefe 1902-1924. In: Ders.: Gesammelte Werke. 

Taschenbuchausgabe in acht Bänden. Band 8, hg. v. Max Brod. Frankfurt am Main 

1992. 

 

Kafka, Franz: „Oktavheft G“ (18. Oktober 1917 – Ende Januar 1918). In: Ders.: 

Schriften Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente 

II, hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost Schillemeit. 

Frankfurt am Main 2002. S. 29-78. 

 

Kafka, Franz: „Oktavheft H“ (Ende Januar 1918 bis um Anfang Mai 1918). In: 

Ders.: Schriften Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und 

Fragmente II, hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, Malcom Pasley und Jost 

Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 79-112. 

 

Kafka, Franz: „Ehepaar-Heft“ (Oktober/November 1922, möglicherweise bis 

Dezember 1922). In: Ders.: Schriften Tagebücher. Kritische Ausgabe. 

Nachgelassene Schriften und Fragmente II, hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, 

Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002, S. 514-533. 

 

Kafka, Franz: Ein Bericht für eine Akademie. In: Ders.: Schriften Tagebücher. 

Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten, hg. v. Jürgen Born, Gerhard Neumann, 

Malcom Pasley und Jost Schillemeit. Frankfurt am Main 2002. S. 299-313. 



36 
 

 

Kant, Immanuel: Die anthropologische Charakteristik. Von der Art, das Innere des 

Menschen aus dem Äusseren zu erkennen. In: Ders.: Werke. Schriften zur 

Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Band 10, Zweiter 

Teil, hg. v. Wilhelm Weischedel. Darmstadt 1983, S. 623-690. 

 

Kienlechner, Sabina: Negativität der Erkenntnis im Werk Franz Kafkas. Eine 

Untersuchung zu seinem Denken anhand einiger später Texte. Tübingen 1981. 

 

Neumann, Gerhard: Der Blick des Anderen. Zum Motiv des Hundes und des Affen 

in der Literatur. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 40 (1996), S. 87-

122. 

 

Neumann, Gerhard; Vinken, Barbara: Kulturelle Mimikry. Zur Affenfigur bei 

Flaubert und Kafka. In: Sonderheft: Tiere, Texte, Spuren, Zeitschrift für deutsche 

Philologie 126 (2007), S. 136-142. 

 

Neumann, Gerhard: Verfehlte Anfänge und offenes Ende. Franz Kafkas poetische 

Anthropologie [aus einem Vortrag hervorgegangen, der am 2. Juli 2009 in der Carl-

Friedrich-von-Siemens-Stiftung gehalten wurde]. München 2011. 

 

Nietzsche, Friedrich: Ueber Lüge und Wahrheit im aussermoralischen Sinne 1. In: 

Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli 

und Mazzino Montinari. München 1980, S. 873-890. 

 

Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. In: Ders.: 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 1, hg. v. Giorgio Colli und 

Mazzino Montinari. München 1980, S. 9-156. 

 

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches 1. In: Ders.: Sämtliche 

Werke. Kritische Studienausgabe. Band 2, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino 

Montinari. München 1980, S. 9-366. 

 

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. In: Ders.: 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Band 5, hg. v. Giorgio Colli und 

Mazzino Montinari. München 1980, S. 245-412. 

 

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland und des Evangelischen Bibelwerks 

in der Bundesrepublik Deutschland (Hrsg.): Die Bibel. Altes und Neues Testament. 

Einheitsübersetzung. Stuttgart 1980. 

 

Rohde, Bertram: >>und blätterte ein wenig in der Bibel<<. Studien zu Franz Kafkas 

Bibellektüre und ihren Auswirkungen auf sein Werk. Würzburg 2002.  

 

Sarasin, Phillipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der 

Biologie. Frankfurt am Main 2009. 



37 
 

 

Vogl, Joseph; Anne von der Heiden: Vorwort. In: Politische Zoologie, hg. v. Joseph 

Vogl und Anne von der Heiden. Berlin; Zürich 2007, S. 7-12. 

 

Vogl, Joseph im Interview mit Alexander Kluge: Das politische Tier (2/5)– eine 

Zoologie der Macht. http://www.youtube.com/watch?v=2rZH0mXjgRQS. 

Aufgerufen am 06.01.2012.  

 

Voss, Julia: Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie 1837-1874. Frankfurt 

am Main 2007, S. 25-35.  

 

Heike Gfrereis (Hrsg.): Grundbegriffe der Literaturwissenschaft. Stuttgart 1999. 

 

Zwahr, Annette (Hrsg.): Brockhaus. Enzyklopädie in 30 Bänden. 21., völlig neu 

bearbeitete Auflage. Band 18 MATH-MOSB. Leipzig; Mannheim 2006. 

 

 

 

 

 


